
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 116 (2022)

Artikel: Moraltheologie im Wandel : eine kirchengeschichtliche Analyse im
Zeitraum von 1935-1998 auf Grundlage der Ausgaben des Lexikon für
Theologie und Kirche

Autor: Ludwig, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1033403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1033403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Moraltheologie im Wandel - Eine kirchengeschichtliche
Analyse im Zeitraum von 1935-1998 auf Grundlage der
Ausgaben des Lexikon für Theologie und Kirche

Johannes Ludwig

Die wissenschaftliche Disziplin der Moraltheologie hat im Laufe des 20. Jahrhunderts

einen fundamentalen Wandel erfahren. Dies gilt nicht nur fur den
Gegenstandsbereich der Moraltheologie, der sich zunehmend ausdifferenziert hat,
sondern grundlegend auch fur das Verständnis vom Grundanliegen und von der
Methode der Moraltheologie selbst. So, wie sich anhand bestimmter Gegenstandsbereiche

- etwa der Sexual- und Beziehungsethik - theologische, kirchenpolitische
und gesellschaftliche Umbrüche nachverfolgen lassen, können aus dem sich
wandelnden Verständnis der Moraltheologie exemplarisch Einsichten hinsichtlich des

Selbstverständnisses wissenschaftlicher Theologie gewonnen werden.

Im Folgenden gilt es, aus kirchengeschichtlicher Perspektive grundsätzliche
Entwicklungslinien im Verständnis der katholischen Moraltheologie im 20.
Jahrhundert nachzuzeichnen und im Hinblick auf den Wandel des theologischen
Selbstverständnisses zu untersuchen. Diese kirchengeschichtliche Analyse kann
freilich nicht isoliert von gesellschaftlichen und soziokulturellen Umbrüchen
betrachtet werden. Die grundlegende Interdependenz von Kirche und Welt offenbart
sich in der Moraltheologie angesichts ihres Ziels, «den Anspruch des Glaubens

an die sittliche Lebensführung» zu plausibilisieren, in besonderer Weise.1

In methodischer Hinsicht wird sich der Artikel auf die Analyse des Wandels
des Lemmas der «Moraltheologie» im Lexikonfür Theologie und Kirche (LThK)
stützen. Dies erscheint aus vielerlei Gründen ein geeigneter Zugang. Einerseits ist
das LThK ein im deutschen Sprachraum etabliertes wissenschaftliches Lexikon,
das über den gesamten Untersuchungszeitraum hinweg bestanden hat. So ermöglicht

die Synopse der Lexikonartikel zur «Moraltheologie» aus den Jahren 1935,

' Konrad Hilpert, Art. Moraltheologie, in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. VII., Frei¬
burg i. Br. 1998, 462-467, 462.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



366 Johannes Ludwig

1962 und 1998 theologiegeschichtliche Entwicklungen nachzuzeichnen. Angesichts

des Stellenwerts des Lexikons, der sich unter anderem in der Autorenschaft,
aber auch in der Auflagenstärke ausdrückt, kann zudem das Risiko, einer partiku-
laristischen Mindermeinung zu erliegen, reduziert werden. Gleichwohl muss in
der Analyse die jeweilige Perspektivität, Selektivität und Normativität der jeweiligen

Autoren berücksichtigt werden. Selbst wenn beim Verfassen eines Lexikoneintrags

der Anspruch größtmöglicher Objektivität und wissenschafts- wie auch

kirchenpolitischer Neutralität angelegt werden sollte, ist keinesfalls ausgeschlossen,

dass in den jeweiligen Eintrag persönliche Meinungen und Tendenzen

Eingang gefunden haben.

Die Subjektivität der durch die jeweiligen Autoren vertretenen Auffassung von
«Moraltheologie» ist angesichts des Forschungsinteresses dieser Arbeit allerdings
keineswegs nur negativ behaftet. Im Gegenteil liegt in der Herausarbeitung der

jeweiligen «Färbimg» eines Lexikoneintrags die Chance, zentrale Entwicklungslinien

darzustellen und die Positionierung der Autoren kirchengeschichtlich
einzuordnen.

So wenig allerdings Perspektivität, Selektivität und Normativität der jeweiligen

Autoren vernachlässigt werden dürfen, so sehr muss daran erinnert werden,
dass auch vorliegender Artikel keinesfalls mit dem Anspruch auftreten kann,
Vergangenes mit objektivem Blick darstellen zu wollen. Wissenschaftstheoretisch ist

zu konstatieren, dass in jeglicher Darstellung immer schon ein wertendes Element

impliziert ist.2 Statt sich dem ausweglosen Unterfangen hinzugeben, dieses
wertende Element zu unterdrücken oder gar zu kaschieren, ist dem Anliegen der
Wissenschaftlichkeit besser Rechnung getragen, wenn die eigene Perspektivität,
Selektivität und Normativität transparent gemacht und reflektiert wird.

Gerade im Hinblick auf die (Darstellung) der Entwicklungslinien der

Moraltheologie ist herauszustellen, dass Geschichtsschreibung nicht von der
Geschichte isoliert betrachtet werden kann. Geschichte ist kein dem Forschenden
extern gegenübertretender Gegenstand, sondern wird vielmehr im Vollzug der

Geschichtsschreibung konstruiert. Wenn im Folgenden ausgehend von den

Einträgen des LThK die Entwicklung der Moraltheologie im 20. Jahrhundert analysiert

wird, so entspricht dies ebenso sehr einer Nachzeichnung wie einer Zeichnung,

ebenso sehr einer Beschreibung wie einer Schreibung. Allem
kirchengeschichtlichen Arbeiten liegt eine performative Dimension inne. Auch mit dieser
Arbeit wird insofern nolens volens im Wortsinne Geschichte geschrieben.

2 Vgl. Johannes Fried, Wissenschaft und Phantasie. Das Beispiel der Geschichte, in: Histori¬
sche Zeitschrift, 2 (1996), 291-316, 293f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



Moraltheologie im Wandel 367

Die Arbeit orientiert sich in ihrer Struktur an den Artikeln des LThK zur
Moraltheologie und ist insofern dreigegliedert. Am Anfang steht zunächst die inhaltliche

Darstellung der Moraltheologie im jeweiligen Artikel. Ausgehend davon
kann in einem zweiten Schritt die Kontextualisierung der Aussagen im kirchen-
und zeitgeschichtlichen Kontext vorgenommen werden. Ein besonderes Augenmerk

gilt dabei der Einordnung des jeweiligen Autors. Schließlich gilt es, anhand
der Synopse der drei Artikel grundsätzliche Entwicklungslinien im Verständnis
der Moraltheologie herauszustellen und im Hinblick auf gegenwärtige und künftige

Entwicklungen einzuordnen.

Entwicklungslinien im Verständnis der Moraltheologie zwischen 1935 und 1998

Für die Darstellung der grundlegenden Entwicklungslinien in der Moraltheologie
soll im Folgenden nicht die Analyse jedes der drei Lexikoneinträge isoliert
vorgenommen werden. Um den inneren Zusammenhang besser nachvollziehen zu
können, erfolgt die Gliederung vielmehr systematisch entlang Charakteristika im
Selbstverständnis der Moraltheologie. Die Auswahl (1) der Definition und des

Anliegens der Moraltheologie, (2) der Systematisierung der Moraltheologie und

(3) der Quellen der Moraltheologie erfolgt dabei keineswegs zufällig. Vielmehr
steht der Wandel, der sich innerhalb dieser drei Charakteristika vollzogen hat,
emblematisch für die Umbrüche, die die Disziplin als Ganze erfahren hat.

Definition und Anliegen der Moraltheologie: Bereits im ersten Satz des Artikels
«Moraltheologie» in der Ausgabe des LThK von 1935 fasst der Autor Karl
Hilgenreiner das Anliegen und die Aufgabe der Moraltheologie prägnant zusammen:
Moraltheologie sei «die wissenschaftliche Darstellung der christlichen Sittenlehre
nach Lehre und Praxis der katholischen Kirche».3 Auffallend an dieser formelhaften

Definition ist einerseits die Verwendung des Begriffs der «wissenschaftlichen

Darstellung». Ausgehend von einem durch die deskriptive Dimension
geprägten Wissenschaftsbegriff wird konstatiert, die christliche Sittenlehre könne
unter Zuhilfenahme der loci theologici der Lehre der Kirche und der Praxis der
Kirche (Tradition) exakt deduziert werden. Angesichts der Datierung des Artikels
auf 1935 liegt der in der Tradition der Kritischen Theorie der Frankfurter Schule
stehende linguistic turn in der Epistemologie noch in ferner Zukunft.

Andererseits ist die Definition Hilgenreiners keineswegs inhaltlicher, sondern
vielmehr formaler Natur. Statt auf die material-inhaltliche Ausgestaltung des mit

3 Karl Hilgenreiner, Art. Moraltheologie, in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. VII, Frei¬
burg i. Br. 1935,319-322,319.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



368 Johannes Ludwig

(christlicher Sittenlehre) Gemeinten zielt die Definition auf eine Verhältnisbestimmung

von Gegenstand und Methode der Moraltheologie. Diese formale
Beschreibung der Moraltheologie mag einerseits dem biographischen Hintergrund
Karl Hilgenreiners und insbesondere seinem kanonischen Forschungsschwerpunkt

geschuldet sein. Darüber hinaus scheint in der Definition allerdings auch

ein grundlegendes Verständnis der Theologie, näherhin der göttlichen Offenbarung,

wider. Im Anklang an die Theologie des Ersten Vatikanischen Konzils
wurde vielfach von einem instruktionstheoretischen Offenbarungsparadigma
ausgegangen, demzufolge die göttliche Offenbarung dem Menschen durch die
Vermittlung und Interpretation der Kirche unmissverständlich entgegentritt. In der

Dogmatischen Konstitution Dei Filius des Ersten Vatikanischen Konzils heißt es:

«Diese übernatürliche Offenbarung nun ist nach dem Glauben der allgemeinen Kirche,

wie ihn das Trienter Konzil dargelegt hat, in den Büchern der Schrift und in
ungeschriebenen Überlieferungen enthalten. Die letzteren haben die Apostel aus
Christi eigenem Mund vernommen oder sie wurden den Aposteln vom Heiligen
Geist eingegeben und dann von ihnen gleichsam von Hand zu Hand weitergegeben;
und so sind sie bis auf uns gekommen.»4

Karl Hilgenreiners Definition der Moraltheologie ist an dieses Verständnis eng
angelehnt. Aufgabe der Moraltheologie ist nicht Diskussion oder gar Kritik
bestimmter moralischer Sinngehalte, sondern deren Deduktion aus der göttlichen
Offenbarung. Gleichwohl wird die Moraltheologie nicht ausschließlich als

statisch-deduktive Wissenschaft konzeptualisiert. Vielmehr offenbaren sich vereinzelt

Tendenzen hin zu einem dynamisierten Verständnis. So bemerkt Hilgenreiner
einerseits, dass trotz aller Kontinuität und Verankerung der Moraltheologie auf
der «festen Grundlage der göttlichen Offenbarung», sich der materiale Gehalt der

Moraltheologie durchaus wandeln könne, da individuelle Lebensumstände,
technischer Fortschritt etc. eine entscheidende Rolle spielten. Andererseits konstatiert

er, dass innerhalb der moraltheologischen Forschung konfligierende Meinungen
durchaus möglich seien - diese fänden ihre Grenze freilich stets an der lehramtlichen

Autorität.5

Vergleicht man die Definition Karl Hilgenreiners mit dem Artikel zur
Moraltheologie von Richard Egenter in der Ausgabe des LThK von 1962, so könnte
der Kontrast größer kaum sein. Während Hilgenreiner die Definition der
Moraltheologie gleich zu Beginn seines Eintrags in formelhaftem, beinahe apodiktischem

Duktus präsentiert hatte, beginnt Egenter seinen Lexikoneintrag mit einem

4 Erstes Vatikanisches Konzil 1870, Dogmatische Konstitution Dei Filius über den katholi¬
schen Glauben. 24. April 1870, Ziff. 13, in: http://www.kathpedia.com/index.php/Dei_filius
(04.10.2021).

5 Vgl. Hilgenreiner, Art. Moraltheologie (wie Anm. 3), 319f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



Moraltheologie im Wandel 369

Zitat des Moraltheologen Franz Böckle: «Die Diskussion um die Krise der
Moraltheologie ist zum Gemeinplatz geworden.»6 Der Eindruck der Krisenhaftigkeit
der Disziplin der Moraltheologie dominiert das Verständnis Egenters derart, dass

er sich geradezu außer Stande sieht, diese überhaupt zu definieren. Als Ursachen
für die Krise der Moraltheologie identifiziert er die «Unzulässigkeit der barocken
Traktatenmoral» und die «unzulässige Gleichsetzung des moraltheologischen
Lehrbuchs mit dem Beichtvater-Handbuch, das Ethik und Recht, Moral und
Pastoral vermengt»7. Tatsächlich finden sich vor dem Hintergrund der
theologiegeschichtlichen Einordnung Indizien, die den Befund Egenters plausibel erscheinen
lassen. So waren deutschsprachige Lehrbücher der Moraltheologie seit der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts bis zur Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils
vielfach durch einen Traktat-artigen Duktus geprägt. Statt die christliche Sittenlehre

zu begründen, galt es diese in kasuistischer Manier möglichst detailreich
auszugestalten. So verwundert nicht, dass Richard Egenter den moraltheologischen

Duktus als «Beichtvater-Handbüchern» entsprechend kritisiert und
anmahnt, die Moraltheologie nicht als auf die Anwendung dogmatischer Erkenntnisse

beschränkte Wissenschaft misszuverstehen.

Auf dem Wege der Kritik nähert sich Egenter dann doch einer eigenen Definition

der Moraltheologie. Das Proprium der Moraltheologie liege im Anliegen, auf
die Frage «Wie sollen wir als Christen uns verhalten?»8 Antworten zu formulieren.

Statt der Dogmatik bzw. der Moraltheologie ihre je eigenen Gegenstandsbereiche

zuzuweisen, plädiert er für eine Verschränkung beider Disziplinen. Die
Krise der Moraltheologie könne nur dann überwunden werden, wenn eine
dogmatische Moraltheologie> verfolgt werde.9 Konsequenterweise trennt er insofern
nicht zwischen der Frage nach der dogmatischen Erkenntnis der christlichen
Sittenlehre einerseits und deren moraltheologischer Anwendung andererseits:
«Gegenstand der Moraltheologie ist das im Selbstverständnis der Kirche einbeschlossene

christliche Ethos. Die darauf bezogene Glaubenserkenntnis ist die wesentliche

Aufgabe der Moraltheologie.»10 Entgegen der Definition Karl Hilgenreiners
zielt die Moraltheologie nach Egenter folglich nicht auf die bloße «Darstellung
der christlichen Sittenlehre», sondern auch auf deren Begründung. Auffällig ist,
dass an die Stelle des apodiktischen Duktus' der Definition Karl Hilgenreiners
bei Richard Egenter knapp 30 Jahre später eine fragende, mit Unsicherheit behaf-

6 Richard Egenter, Art. Moraltheologie, in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. VII, Frei¬
burg i. Br. 1962, 613-618, 613.

7 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 613.
8 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 613.
9 Vgl. Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 613f.
10 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 614.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



370 Johannes Ludwig

tete Situationsbestimmung der Moraltheologie getreten ist. Diese Zeit war einerseits

durch den nachhaltigen Eindruck politischer Katastrophen, aber auch durch

technologischen, wirtschaftlichen und soziokulturellen Wandel geprägt. Andererseits

war auch die theologische Strömung der Neuscholastik, die insbesondere im
deutschen Sprachraum weite Verbreitung gefunden hatte, in eine Krise geraten.
In der Moraltheologie war über Jahrzehnte eine am Lex-Traktat des Thomas von
Aquin orientierte Naturrechtslehre propagiert worden, die sich in einer sich
ausdifferenzierenden Gesellschaft allerdings in zunehmendem Maße als brüchig
erwies.

Einerseits hatten vielfach Fehlrezeptionen des thomistischen Naturrechtsdenkens

stattgefunden. Statt einen an der Metaphysik orientierten Naturbegriff
grundzulegen, hatte man diesen im Zuge der Rationalisierung zunehmend auf die

natura biologica-physiologica des Menschen beschränkt. Die Kritik am
Naturrechtsdenken als bis dato tragender Säule der Moraltheologie wurde insbesondere

von Franz Böckle formuliert.11 Statt im Erkenntnisprozess der menschlichen
Vernunft und dem individuellen Gewissen eine prominente Stellung einzuräumen, so

die Kritik, sei zunehmend aus einem biologisch-physiologischen Sein des
Menschen ein nonnatives Sollen deduziert worden. Die Entlarvung dieser Deduktionen

als naturalistische Fehlschlüsse bedingte eine Lücke in der Begründung der

Moraltheologie, die den Eindruck der Krisenhaftigkeit des damaligen Status der

Moraltheologie untermauert haben dürfte. Die Krise des Naturrechtsdenkens
drückt sich im Eintrag Richard Egenters etwa darin aus, dass er Anlass zu einer

«vorsichtigeren, der heilsgeschichtlich geprägten Wirklichkeit näheren Argumentation

aus sittlichem Naturgesetz und Naturrecht»12 sieht und auf der Grundlage
der christlichen Anthropologie eine stärker «religiös-responsorisch geprägte
Auffassung» des Naturrechts fordert.13

Bei Richard Egenters Einschätzung der Moraltheologie sind allerdings nicht
nur vergangene Umbrüche, sondern auch sich abzeichnende Entwicklungen
gesamtkirchlicher Bedeutung zu berücksichtigen. So stand das Zweite Vatikanische
Konzil zum Zeitpunkt der Abfassung des Artikels bereits kurz vor Beginn und
beflügelte die Erwartungshaltung vieler Moraltheologen der damaligen Zeit in
hohem Maße. Die Umbrüche auf allen gesellschaftlichen Ebenen und sich die
Volatilität moraltheologischer Paradigmen vor Augen haltend erklärt Egenter

11 Vgl. Franz Böckle (Hg.), Das Naturrecht im Disput, Düsseldorf 1966; Ders./Ernst-Wolfgang
Böckenförde (Hg.), Naturrecht in der Kritik, Mainz 1973.

12 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 614.
13 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 615.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



Moraltheologie im Wandel 371

denn auch, dass «eine zeitlos gültige und erschöpfende Definition der Moraltheologie

unmöglich»14 sei.

In Konrad Hilperts Lexikoneintrag «Moraltheologie», der 1998 - also über 30

Jahre nach dem Eintrag Richard Egenters - publiziert wurde, scheint die Krise
der Moraltheologie auf den ersten Blick überwunden zu sein. Hilpert definiert die

Moraltheologie als «wissenschaftliche Disziplin, die den Anspruch des Glaubens

an die sittliche Lebensführung zum Gegenstand hat.»15 An der Identifikation der

«Gestaltungsoffenheit menschlichen Daseins als anthropologisches Grunddatum»16

zeigt sich, dass die Überwindung der Krise gerade nicht darin gesehen
wurde, die Moraltheologie auf eine material-spezifische Gestaltung menschlichen
Lebens festzulegen. Stattdessen wird die christliche Moraltheologie in einer
durch den Pluralismus gekennzeichneten Gesellschaft situiert. Anstatt die christliche

Sittenlehre - wie etwa in der Definition Karl Hilgenreiners durchscheint -
als allseits konsensfahigen, moralischen Allgemeinplatz darzustellen, betont
Hilpert nun deren Besonderheit. Sie sei von «Wirklichkeits-, Welt- und
Menschenverständnis des christlichen Glaubens her bestimmt»17 und zeichne sich durch die
besondere Berücksichtigung marginalisierter Menschen aus.18 Es wird deutlich,
dass Konrad Hilpert bemüht ist, Anliegen theologischer Strömungen aufzunehmen,

etwa die «Option für die Armen» der Befreiungstheologie, die ihren

Ursprung in der lateinamerikanischen Kirche zu Beginn der 1960er Jahre hat. Das

gefestigte Selbstverständnis der Moraltheologie gegenüber der von Richard E-

genter als krisenhaft beschriebenen Situation betont Hilpert auch dadurch, dass er
attestiert, dass trotz allen Wandels «anthropologische Voraussetzungen und
Konstanten» bestünden, die es zu erforschen gelte.19 Angesichts der kontrastreichen

Standortbestimmungen Richard Egenters von 1962 einerseits und Konrad
Hilperts 1998 andererseits ist zu fragen, was den Paradigmenwechsel im Selbstverständnis

der Moraltheologie eingeleitet hat.
Tatsächlich waren die Jahre zwischen 1962 und 1998 von vielerlei Wegmarken

begleitet. Einerseits wurde mit der Pastoralen Konstitution Gaudium et Spes
über die Kirche in der Welt von heute eine Öffnung der Kirche im Allgemeinen
und der Theologie im Besonderen gegenüber den gesellschaftlichen Umbrüchen
vollzogen. Hatte sich die Haltung der Kirche gegenüber der Welt vor dem Konzil

14 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 615.
15 Hilpert, Art. Moraltheologie (wie Anm. 1), 462.
16 Hilpert, Art. Moraltheologie (wie Anm. 1), 462.
17 Hilpert, Art. Moraltheologie (wie Anm. 1), 462.
18 Vgl. Hilpert, Art. Moraltheologie (wie Anm. 1), 462.
19 Hilpert, Art. Moraltheologie (wie Anm. 1), 462.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



372 Johannes Ludwig

vielfach in einem einseitig belehrenden oder gar isolationistischen Verhältnis
niedergeschlagen, trat an die Stelle der lehrenden bzw. streitenden Kirche (ecclesia
docens/militans) nun zunehmend die im Austausch mit der Welt stehende oder

gar von ihr lernende Kirche {ecclesia discens).20 Dieser grundlegende Wandel ist

zu Beginn der Pastoralkonstitution Gaudium et Spes paradigmatisch festgehalten:

«Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der
Armen und Bedrängten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst
der Jünger Christi. Und es gibt nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in ihren
Herzen seinen Widerhall fände.»21

Eben diese vom Konzil programmatisch propagierte Öffnung der Kirche für
die Welt von heute, die ihren Niederschlag insbesondere im Theologumenon der
«Zeichen der Zeit»22 fand, verlief allerdings keineswegs spannungsfrei. So waren
die Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil zunehmend durch Differenzen
zwischen kirchlichem Lehramt und moraltheologischer Wissenschaft geprägt. An
die Stelle der funktionalen Zuordnung bzw. Identität von Lehramt und Moraltheologie

war eine konfliktbehaftete Relation getreten. Eine erste Bruchstelle
markierte die Enzyklika Humanae Vitae Papst Pauls VI. In dieser Enzyklika setzte
sich der Papst auf dem Höhepunkt der <sexuellen Revolution) mit der «rechten

Ordnung der Weitergabe menschlichen Lebens» auseinander und bestätigte im
Kontrast zu vielen Moraltheologen insbesondere im deutschsprachigen Raum
eine restriktive Sexualmoral. Da ebendiese Sexualmoral innerhalb der Gesellschaft

zunehmend als <Verbotsmoral> verpönt war, beschleunigte sich der moralische

Autoritätsverlust des katholischen Lehramts in der Folge erheblich. In
Reaktion suchten Moraltheologen vielfach die Distanz zu lehramtlichen Äußerungen

und bemühten sich um die Begründimg der Eigenständigkeit der
wissenschaftlichen Disziplin der Moraltheologie. Eine weitere Bruchstelle zwischen
lehramtlicher Verkündigung in moralischen Fragen und wissenschaftlich-moral-
theologischer Debatte offenbarte sich in der von Papst Johannes Paul II. 1993

veröffentlichten Enzyklika Veritatis splendor. Diese Enzyklika wurde innerhalb

20 Vgl. zu dieser Unterscheidung etwa Jürgen Werbick, Grundfragen der Ekklesiologie, Frei¬
burg i. Br. 2009, 45f und Johanna Rahner, Klerus und Laien. Genese und Transformation
eines typisch-katholischen Paradigmas, in: Markus Graulich/Johanna Rahner (Hg.), Syno-
dalität in der katholischen Kirche. Die Studie der Internationalen Theologischen Kommission

im Diskurs, Freiburg i. Br. 2020, 170-195,174.
21 Zweites Vatikanisches Konzil 1965, Pastorale Konstitution Gaudium et Spes über die Kirche

in der Welt von heute, 7. Dezember 1965, Ziff. 1., in: https://www.vatican.va/ar-
chive/histcouncils/ ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_l 9651207_gaudium-et-
spes_ge.html (04.10.2021).

22 Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil 1965 (wie Anm. 21), Ziff. 4.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



Moraltheologie im Wandel 373

der moraltheologischen Forschung als Rückfall in ein vorkonziliares Schema
beurteilt, dessen Kennzeichen vor allem in der Herausstellung unverrückbarer
Glaubenswahrheiten und der (namentlichen) Verurteilung abweichender Lehre bestanden

hatte. Insbesondere die Kritik an in der Moraltheologie etablierten Ansätzen
zur sittlichen Autonomie (Alfons Auer) wurde als rückwärtsgewandt empfunden
und bisweilen harsch kritisiert.23

Vor dem Hintergrund der manifesten Differenzen zwischen lehramtlicher
Verkündigung und moraltheologischen Positionierungen ist insofern die Tendenz zu
deuten, die Daseinsberechtigung der Moraltheologie zunehmend vom kirchlichen
Lehramt unabhängig zu begründen. Trotz des wiederentdeckten <Selbstbewusst-
seins> innerhalb der Moraltheologie vernachlässigt Konrad Hilpert in seinem

Lexikoneintrag allerdings den Aspekt der Kirchlichkeit nicht. Anders als Karl
Hilgenreiner, der die Moraltheologie als «Darstellung der christlichen Sittenlehre
nach Lehre und Praxis der katholischen Kirche»24 definiert hatte, konstatiert
Hilpert, dass das Lehramt «anstoßende, begleitende, vernetzende Funktion für die

Entdeckung des Ethos» habe.25

Systematisierung der Moraltheologie: Die Differenzen in der Systematisierung
der Moraltheologie bei den jeweiligen Autoren der Lexikoneinträge zum Lemma
«Moraltheologie» sind ebenfalls aufschlussreich für die Analyse des Wandels im
(Selbst-)Verständnis der Moraltheologie.

Karl Hilgenreiner sieht angesichts des zugrunde gelegten instruktionstheoretischen

Offenbarungsparadigmas eine «innigste Verbindung»26 der Moraltheologie
mit der Dogmatik. Die Moraltheologie könne insofern in eine positive und in eine

spekulative oder scholastische Moraltheologie unterteilt werden. Während die
positive Moraltheologie mit der «Erschließung der Normen des übernatürlichen
sittlichen Lebens aus den Offenbarungsquellen»27 befasst sei, ziele die spekulative
Moraltheologie auf die innere Begründung der Normen. Weiterhin könne
zwischen allgemeiner und besonderer Moraltheologie differenziert werden. Die all-

23 Vgl. zur frühen Rezeption der Enzyklika Veritatis Splendor etwa Dietmar Mieth (Hg.),
Moraltheologie im Abseits? Antwort auf die Enzyklika «Veritatis splendor», Freiburg i. Br.
1994; Konrad Hilpert, Glanz der Wahrheit. Licht und Schatten, in: Herder Korrespondenz,
47 (1993), 623-630; Richard A. McCormick, Some early reactions to Veritatis Splendor, in:
Theological Studies, 3 (1994), 481-506; Raphael Gallagher, The Reception of Veritatis
splendor within the Theological Community, in: Studia Moralia, 33 (1995), 415^135.

24 Hilgenreiner, Art. Moraltheologie (wie Anm. 3), 319f.
25 Hilpert, Art. Moraltheologie (wie Anm. 1), 466f.
26 Hilgenreiner, Art. Moraltheologie (wie Anm. 3), 319.
27 Hilgenreiner, Art. Moraltheologie (wie Anm. 3), 320.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



374 Johannes Ludwig

gemeine Moraltheologie umfasse die allgemeinen Grundsätze der Moral, während

in der besonderen Moraltheologie «besondere Pflichtengebiete» - also
Bereichsethiken - tangiert würden.28 Bereits diese erste Systematisierung ist
hinsichtlich des grundlegenden Verständnisses der Moraltheologie aufschlussreich.
So wird die offenbarungstheologische Differenz zwischen natürlicher und
übernatürlicher Offenbarung aufgenommen, und die sittlichen Normen der übernatürlichen

Offenbarung werden als Gegenstand der Moraltheologie identifiziert. Die
trennscharfe Differenzierung zwischen Norminhalt und Normbegründung zeugt
ebenfalls von der Tatsache, dass der Normbegründung als spekulativer Moraltheologie

ein untergeordneter Stellenwert zukommt. Dass die Normbegründung bzw.
die ethische Grundlegung der Moraltheologie überhaupt Beachtung finde, sei eine

Besonderheit des deutschen Sprachraums, die in (romanischen Ländern) nicht
vorausgesetzt werden könne.29

Auch Richard Egenter plädiert im Zuge einer «dogmatischen Moraltheologie»
für eine enge Verbindung von Moraltheologie und Dogmatik.30 Er führt darüber
hinaus ebenfalls die grundsätzliche Unterscheidung zwischen allgemeiner und

spezieller Moraltheologie fort. Auffällig ist allerdings, dass er die spezielle
Moraltheologie nicht nach formalen, sondern nach inhaltlichen Kriterien systematisiert.

So könne unterschieden werden nach Verhalten, das (a) die eigene Person,

(b) Gott oder (c) den Nächsten betreffe. Wenn eine Gruppe von Individuen
tangiert werde, könne man von «Sozialethik» sprechen.31 Was in Bezug auf die
Definition der Moraltheologie attestiert wurde, bestätigt sich insofern auch hinsichtlich

der Systematisierung. An die Stelle einer statisch-fonnalen rückt eine
dynamisch-inhaltliche Strukturierung der Moraltheologie, die den gewachsenen
Anforderungen der systemischen Umwelt Rechnung trägt.

Konrad Hilpert schließt sich der grundlegenden Differenzierung zwischen
allgemeiner Moraltheologie (Fundamentalmoral) und spezieller Moraltheologie
ebenfalls an und attestiert im Hinblick auf die Spezialmoral eine zunehmende

Differenzierung nach Gegenstandsbereichen (Bereichsethiken). Mit dieser

Ausdifferenzierung wird wiederum der Pluralisierung der Werteordnungen und der

Komplexität sozialer Transformationsprozesse Rechnung getragen, es müsse

allerdings vom «Ideal enzyklopädischer Vollständigkeit» Abschied genommen
werden.32 Darüber hinaus sieht Hilpert die Grenze zwischen Individual- und
Sozialmoral zunehmend verschwimmen und stellt insofern traditionelle Strukturie-

28 Hilgenreiner, Art. Moraltheologie (wie Anm. 3), 320.
29 Vgl. Hilgenreiner, Art. Moraltheologie (wie Anm. 3), 321.
30 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 613.
31 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 617.
32 Hilpert, Art. Moraltheologie (wie Anm. 1), 463.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



Moraltheologie im Wandel 375

rungsmuster der Moraltheologie grundsätzlich inffage. In Hilperts Lexikoneintrag

ist insofern nachzuvollziehen, dass bereits in der Strukturierung der
Wissenschaftsdisziplin «Moraltheologie» deutlich wird, dass der Anspruch nicht in der

vollständigen und abschließenden Darstellung sittlicher Lebensführung, sondern
vielmehr in der Auseinandersetzung mit drängenden Herausforderungen auf der

Grundlage des christlichen Menschenbildes gesehen wird.
Das gewandelte Verständnis der Moraltheologie tritt nicht zuletzt in der

Verhältnisbestimmung der Moraltheologie zur Ethik zutage. Karl Hilgenreiner distanziert

die Moraltheologie explizit von einem Verständnis christlicher «Ethik», die er
im protestantischen Milieu verankert sieht. Eine protestantischen Grundsätzen

entsprechende Ethik sei schon deshalb zu verwerfen, weil sie das kirchliche Lehramt
«nach Inhalt und Methode» ablehne und der Moraltheologie insofern diametral
entgegenstehe.33 Demgegenüber betont Richard Egenter, dass gegen die Rede von
der «Christlichen Ethik» grundsätzlich nichts einzuwenden sei. Das Proprium
einer Christlichen Ethik identifiziert er freilich nicht in der Nähe zum Protestantismus,

sondern vielmehr im Verzicht auf den «Ballast moraltheologischer
Wahrheitsgewinnung, Beweisführung usw.»34 Der Vorzug der christlichen Ethik
gegenüber der Moraltheologie ist demnach die Möglichkeit, die christliche Sittenlehre

im Rückgriff aufphilosophische Argumentationsfiguren «auch einem
nichtchristlichen Denken» plausibilisieren zu können.35 Die Neubewertung des Anliegens

der theologischen Ethik bei Richard Egenter ist insofern Ausdruck der
Einsicht, dass der Glaube an Gott in einer säkularisierten Welt «nicht mehr axioma-
tisch» ist36 und alternative moraltheologische Begründungsformen notwendig
sind. Die Trendwende der Neubewertung der theologischen Ethik gipfelt in der

Analyse Konrad Hilperts, wenn er konstatiert, dass sich die radikale Neuorientierung

der Moraltheologie im 20 Jh. bisweilen bis auf die begriffliche Ebene

fortgesetzt habe:

«Die [...] Grundlagenreflexion war so tiefgreifend, dass <Moraltheologie> in der
Fachdiskussion seit einigen Jahrzehnten weithin als spezieller Begriff für das
traditionelle Paradigma reserviert und als Disziplinbezeichnung durch (theologische
Ethik> ersetzt wurde.»37

In historischer Perspektive ist demnach festzuhalten, dass sich der assoziative
Gehalt der Begriffe «Moraltheologie» und «theologische Ethik» im Zeitraum
zwischen 1935 und 1998 in sein Gegenteil verkehrt hat. Wurde 1935 der Begriff

33 Hilgenreiner, Art. Moraltheologie (wie Anm. 3), 321.
34 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 616.
35 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 616.
36 Charles Taylor, A Secular Age, Cambridge 2007, 3.
37 Hilpert, Art. Moraltheologie (wie Anm. 1), 466.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



376 Johannes Ludwig

der Ethik im moraltheologischen Kontext als negativ konnotiert bzw. minderwertig

eingestuft, so ereilt den Begriff der «Moraltheologie» 1998 ein ähnliches
Schicksal - er wird als Inbegriff eines rückwärtsgewandten Selbstverständnisses
bewertet.

1935 (K. Hilgenreiner) 1962 (R. Egenter) 1998 (K. Hilpert)

Verortung innerhalb

der Theologie

Innigste Verbindung
Moraltheologie -

Dogmatik

Enge Verbindung
von Moraltheologie

und Dogmatik
-

Gegenstandbereich
Allgemeine vs. besondere

Moraltheologie

Allgemeine vs.
spezielle
Moraltheologie

Allgemeine
(Fundamentalmoral) vs.
spezielle Moraltheologie

Verhältnis zur
Ethik

Ethik <atmet

protestantischen Geist)

Sozialethik

Christliche Ethik

«Theologische
Ethik»

Charakteristika
Statisch-formale Syste¬

matisierung

Dynamisch-inhaltliche

Systematisie¬

rung

Ausdifferenzierung;
Abschied vom «Ideal

enzyklopädischer
Vollständigkeit»

Abbildung 1: Systematisierung der Moraltheologie

Quellen der Moraltheologie: Ein dritter Aspekt, anhand dessen der grundlegende
Wandel im Verständnis der Moraltheologie deutlich wird, ist die Berufung auf
die Quellen der Moraltheologie. Nach Karl Hilgenreiner schöpft die Moraltheologie

ausschließlich aus der Schrift und der Tradition. Damit werden die Quellen
dem instruktionstheoretischen Offenbarungsverständnis folgend in ihrer
Übernatürlichkeit betont. Hilgenreiner betont zwar, dass die Moraltheologie alle anderen

Wissenschaftszweige mitzuberücksichtigen habe, dies allerdings nur hilfsweise.
Der Primat der übernatürlichen Quellen der Offenbarung kommt etwa darin zum
Ausdruck, dass Hilgenreiner betont, die Moraltheologie erhebe sich über die
Moralphilosophie «durch ihre übernatürlichen Erkenntnisquellen sowie durch ihren
weiteren und höheren Pflichten- und Motivenkreis».38

Gegenüber dieser eindeutigen Benennung und Einordnung der Quellen der

Moraltheologie wählt Richard Egenter einen differenzierteren Ansatz, der abermals

das Gefühl der Krisenhaftigkeit der Moraltheologie zum Ausdruck bringt.
Einerseits benennt auch er das «vom kirchlichen Lehramt gewährleistete sittlich-

38 Karl Hilgenreiner, Art. Moraltheologie (wie Anm. 3), 320.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 365-382, DOl: 10.24894/2673-3641.00125



Moraltheologie im Wandel III
religiöse Glaubensbewusstsein der Kirche» als unmittelbare Quelle der Moraltheologie.39

Dieses Glaubensbewusstsein der Kirche als unmittelbare Quelle wirke
sich hinsichtlich der mittelbaren Quellen der Moraltheologie - der Schrift und der
Tradition - «in seiner geschichtlichen Entfaltung» und «lehramtlichen Fixierung»
als «authentische[r] Interpret»40 aus. Es wird deutlich, dass ein unmittelbarer
Zugriff auf die Schrift und die Tradition als Quellen der Moraltheologie bei Egenter
nicht möglich erscheint, sondern der Vermittlung bedarf. Eine eindeutige Zuordnung

der Schrift und der Tradition in den Bereich der übernatürlichen Offenbarung

wird zudem durch die Analyse der jeweiligen Elemente problematisiert. So

konstatiert Richard Egenter in Bezug auf die Schrift, dass die «religiös-responso-
rische Auffassung des Naturrechts im Alten Testament» bislang zu wenig berücksichtigt

werde.41

Im - freilich von Josef Georg Ziegler verfassten - kirchengeschichtlichen Teil
des Artikels zur Moraltheologie in der Ausgabe des LThK von 1962 kommt die

Kritik an der Vernachlässigung der biblischen Offenbarung noch deutlicher zum
Ausdruck. So wird die «biblisch-genetische Struktur der Moralhandbücher»,
ausgehend von Johann Baptist von Hirschers Werk «Christliche Moral als Lehre von
der Verwirklichung des göttlichen Reiches in der Menschheit» (1835), als «genialer

Neubeginn»42 eingestuft, der dann aber durch «Systembildungen auf Grund
der 2. Thomasrenaissance»43 unterbrochen worden sei. Daraus wird ersichtlich,
dass das neuscholastische Erbe zum Zeitpunkt der Abfassung des Lexikoneintrags

als Hypothek wahrgenommen wurde, die eine Rückbesinnung auf die biblische

Offenbarung als <wahre> Quelle der Moraltheologie unmöglich gemacht
habe. Nicht nur der (mangelnde) Bezug auf die Bibel, sondern auch das Element
der Tradition wird einer kritischen Analyse unterzogen. So konstatiert Richard
Egenter, dass «die Auswertung der Tradition für die moraltheologische
Glaubenserkenntnis [...] äußerst schwierige Aufgaben» bereithalte:44

«Wieweit ist das ins innerkirchliche Leben eingebettete christliche Ethos jeweils
vom kirchlichen Lehramt erfasst? Wo im einzelnen gibt letzteres, geben die Väter
nicht nur dem sittlichen Zeitbewusstsein Ausdruck, sondern bezeugen die apostolische

Überlieferung?»45

Bereits das Aufwerfen dieser Fragestellungen beweist, dass das kirchliche Lehramt

nicht mehr unhinterfragt als Interpretationsinstanz der biblischen Überlieferung

39 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 615.
40 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 615.
41 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 615.
42 Josef G. Ziegler, Art. Geschichte der Moraltheologie, in: Lexikon fur Theologie und Kirche,

Bd. VII, Freiburg i. Br. 1962, 618-623, 622.
43 Ziegler, Art. Geschichte der Moraltheologie (wie Anm. 42), 622.
44 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 615.
45 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 615.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



378 Johannes Ludwig

wahrgenommen wird. Vielmehr müsse sich nicht nur die biblische Überlieferung,
sondern auch die lehramtliche Interpretation ihrerseits einer kritischen Analyse
unterziehen lassen. Auffällig ist zudem, dass Egenter die benachbarten Wissenschaften

der Moraltheologie anders als noch Karl Hilgenreiner nicht der Prämisse philo-
sophia ancilla theologiae entsprechend als Hilfswissenschaften einordnet, sondern

von ihnen als «Vorhalle oder [...] Grundlegung der eigentlichen Moraltheologie»
spricht.46 In dieser Analyse ist weit mehr als nur die Neubewertung der benachbarten

Wissenschaften der Moraltheologie impliziert. Da die benachbarten Disziplinen
als grundlegend für die Moraltheologie angesehen werden, gleichzeitig aber an der

Offenbarung als Quelle der Moraltheologie festgehalten wird, ist von einem
Paradigmenwechsel im Offenbarungsverständnis auszugehen.

An die Stelle des instruktionstheoretischen, auf die übernatürliche Offenbarung

zielenden und insofern im < Stockwerk-Denkern verhafteten Paradigmas ist
die kommunikationstheoretische Fassung des Offenbarungsbegriffs getreten, wie
sie etwa in der Dogmatischen Konstitution Dei Verbum des Zweiten Vatikanischen

Konzils wenige Jahre nach Abfassung des Lexikoneintrags entfaltet werden
sollte. Die Einsicht, dass die Offenbarung als <Selbstmitteilung> Gottes mit der
biblischen Überlieferung als «kategorial-besonderer» Offenbarung nicht
abgeschlossen ist, sondern sich in einer «allgemein-transzendentalen» Offenbarung
bis in die Gegenwart fortzieht,47 konnte für die Einordnung der nicht-theologischen

Wissenschaften nicht folgenlos bleiben. Selbst wenn die Differenzierung
in kategorial-besondere und allgemein-transzendentale Selbstmitteilung Gottes

von Karl Rahner erst 1976 eingeführt wurde, hatte sich bereits im Vorfeld des

Konzils die Einsicht den Weg gebahnt, dass nicht die Theologie allein beanspruchen

konnte, genuiner Sitz und authentische Interpretin der Offenbarung zu sein,
sondern andere Wissenschaften stärker berücksichtigt werden müssten, da sich
auch in ihnen potenziell eine Selbstmitteilung Gottes vollziehen könnte.

Die Tendenz zur stärkeren Berücksichtigung der Human- und Sozialwissenschaften

kulminiert in Konrad Hilperts Darstellung der Quellen der Moraltheologie,

in der er konstatiert, dass die traditionelle Trias von «positiv-historischer»,
«systematischer» und «kasuistischer» Methodik zur Ermittlung der Quellen der

Moraltheologie nur solange tragfähig gewesen sei, «wie zwischen den Zeugnissen

der Offenbarung, deren Interpretation durch das kirchliche Lehramt in
Geschichte und Gegenwart, der subjektiven Einsehbarkeit und dem allgemein-sittlichen

Gesamtbewusstsein ein hohes Maß an Kongruenz» bestanden habe.48 Da

46 Egenter, Art. Moraltheologie (wie Anm. 6), 616f.
47 Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, Frei¬

burg i. Br. 1976, 157.
48 Hilpert, Art. Moraltheologie (wie Anm. 1), 463.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



Moraltheologie im Wandel 379

eben diese Kongruenz allerdings nicht mehr vorausgesetzt werden könne, konstatiert

Konrad Hilpert, dass «die moraltheologische Reflexion nicht als theoretische
Wesensschau, sondern als Praxis der je besseren Wahrheitsfindung zu begreifen»49

sei. Die durch eine Pluralität an Lebensumständen und -Stilen geprägte
Gesellschaft müsse sich auch in den Fundamenten der Moraltheologie widerspiegeln.

Dass eine im Habermas'schen Sinne verstandene Konsensfähigkeit
moraltheologischer Positionen überhaupt möglich wird, setzt in einem ersten Schritt

voraus, dass die moraltheologische Sprachfähigkeit im gesellschaftlichen Raum
hergestellt wird. Konrad Hilpert bleibt aber bei der Forderung nach einer gesteigerten

Kommunikabilität moraltheologischer Inhalte nicht stehen, da sich im
Austausch mit den benachbarten Wissenschaften für die Moraltheologie selbst
inhaltliche Impulse ergeben und gar Lernprozesse angestoßen werden können:

«Der Anspruch, ihre Positionen zu verantworten, stellt die Moraltheologie demzufolge

auch vor die Aufgabe, sich mit abweichenden ethischen Positionen
auseinanderzusetzen. Dies impliziert die Bereitschaft, sich von ihnen nicht nur bestätigen,
sondern auch lernend ergänzen bzw. sogar korrigieren zu lassen.»50

Auch in Bezug aufdie Quellen der Moraltheologie scheint vor dem Hintergrund
dieser Analyse der grundlegende Wandel im Verständnis der Moraltheologie als

theologischer Disziplin wider. Der zunehmende Einbezug anderer Disziplinen ist
einerseits Frucht eines offenbarungstheologischen Paradigmenwechsels. Andererseits

ist er aber Reaktion auf einen zunehmenden Rechtfertigungs- und
Begründungsdruck der Moraltheologie in und gegenüber der Gesellschaft. Dass dieser

Rechtfertigungsdruck seinerseits auch im Vorfeld der Neubestimmung des Verhältnisses

von Kirche und Welt auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil als akut

wahrgenommen wurde, beweist die Tatsache, dass im Lexikoneintrag zur Moraltheologie

in der Ausgabe von 1962 ein von Gustav Ermecke verfasster Abschnitt zur Apologie

der Moraltheologie hinzugefugt wurde.51 Eine solche Auseinandersetzung mit
der Apologie der Moraltheologie fehlt sowohl in der Ausgabe von 1935 als auch in
der Ausgabe von 1998. 1935 fehlt die Apologie, weil sie aufgrund der weitgehend
anerkannten Autorität der Moraltheologie im gesellschaftlichen Raum nicht
notwendig erschien. 1998 fehlt sie hingegen, weil die Interdependenz von Kirche und
Welt im Allgemeinen und von Moraltheologie und benachbarten Wissenschaften
im Besonderen als Selbstverständlichkeit vorausgesetzt werden konnte.

49 Hilpert, Art. Moraltheologie (wie Anm. 1), 464.
50 Hilpert, Art. Moraltheologie (wie Anm. 1), 467.
51 Vgl. Gustav Ermecke, Art. Apologie der Moraltheologie, in: Lexikon ftir Theologie und

Kirche, Bd. VII., Freiburg i. Br. 1962, 623-625.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



380 Johannes Ludwig

1935 (K. Hilgenreiner) 1962 (R. Egenter) 1998 (K. Hilpert)

Quellen Schrift + Tradition
Schrift + Tradition

(Problematisierung)
Schrift + Tradition
(Differenzierung)

Interpretation
der Quellen

Kirchliches Lehramt

Sittlich-religiöses
Glaubensbewusstsein

Hist.-krit. Exegese
Differenzierung des

Lehramts

Auseinanderdriftende

Interpretation
von Lehramt, Individuum

und Gesell¬
schaft

Offenbarungsverständnis
Instruktionistisch

Kommunikationstheoretisch Kommunikationstheoretisch

Andere
Wissenschaften

Berücksichtigung als
Hilfswissenschaft

Grundlegung der
Moraltheologie (Vorhalle)

Voneinander-Lernen
Komplementarität

Abbildung 2: Quellen der Moraltheologie

Grundlegender Wandel im Selbstverständnis der Moraltheologie

Abschließend gilt es, die Ergebnisse dieser Arbeit in gebotener Kürze zusammenzufassen

und auf dieser Grundlage ein Fazit zu formulieren. Forschungsleitende
Fragestellung dieser Arbeit war, grundsätzliche Entwicklungslinien im Verständnis

der katholischen Moraltheologie im 20. Jahrhundert nachzuzeichnen und im
Hinblick auf den Wandel des theologischen Selbstverständnisses zu untersuchen.

Aus dem synoptischen Vergleich der Lexikoneinträge zum Lemma «Moraltheologie»

in den Auflagen des LThK von 1935, 1962 und 1998 wurde ersichtlich,
dass bereits die Definition von einem grundlegenden Wandel des Verständnisses

von Aufgabe und Anliegen der Moraltheologie zeugt. Galt der Fokus 1935 noch der

adäquaten Darstellung der durch kirchliche Lehre und Praxis verbürgten kirchlichen

Sittenlehre, schien es dem Autor des Eintrags von 1962 angesichts der
gesellschaftlichen, politischen und kirchlichen Umbrüche der Zeit beinahe unmöglich,
überhaupt eine angemessene Definition der Moraltheologie bereitzustellen. Die von
Franz Böckle konstatierte Krise der Moraltheologie wurde - so suggeriert der Eintrag

von Konrad Hilpert aus dem Jahre 1998 - nicht durch die Forderung nach einer
Rückkehr zur absoluten Deutungshoheit der Moraltheologie in sittlichen Fragen,
sondern vielmehr durch die radikale Öffnung der Moraltheologie für Impulse aus

Gesellschaft und Human- bzw. Sozialwissenschaften überwunden.
Auch in der Frage nach der inneren Systematisierung der Moraltheologie hat

sich zwischen 1935 und 1998 ein Wandel vollzogen. Obwohl die grundlegende
Differenzierung in Allgemeine und Spezielle Moraltheologie weitestgehend erhalten

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 365-382, DOl: 10.24894/2673-3641.00125



Moraltheologie im Wandel 381

geblieben ist, hat sich das Feld der Moraltheologie insbesondere in der Spezialmoral
beinahe unüberschaubar ausdifferenziert. Das Verdrängen der «Moraltheologie»
durch «theologische Ethik» zeugt davon, dass man das gewandelte Selbstverständnis

der Disziplin bis hinein in die begriffliche Ebene hin verdeutlichen wollte.
Schließlich zeugt die Analyse der jeweiligen Quellen von einer Dynamisierung

der Methodik der Moraltheologie. Nicht nur hat sich das Spektrum der Quellen der

Moraltheologie stetig ausdifferenziert, sondern jede der Quellen - insbesondere die

Schrift und die Tradition als tragende Pfeiler-wurde ihrerseits einer grundlegenden
Kritik unterzogen. Eine solche Kritik schien einerseits aufgrund offenbarungstheologischer

Erwägungen, andererseits aber vor dem Hintergrund des radikalen
gesellschaftlichen Wandels unausweichlich. Die diskutierten Entwicklungslinien könnten
dazu verleiten, vorschnell einen allgemeinen Trend von einem statisch-formalen hin
zu einem dynamisch-inhaltlichen Schwerpunkt des moraltheologischen
Selbstverständnisses konstatieren zu wollen. Eine einseitige Hermeneutik des Bruches würde

allerdings weder der jeweiligen Perspektivität, Selektivität und Normativität der

jeweiligen Autoren der Lexikoneinträge, noch dem Standpunkt des Verfassers dieser

Arbeit gerecht werden.
Vielmehr bleibt einschränkend zu berücksichtigen, dass vorliegende Darstellung

der Entwicklungslinien der Moraltheologie auf den Zeitraum von 1935 bis 1998,

näherhin auf drei Lexikoneinträge und damit auch den deutschsprachigen Raum
beschränkt bleibt. Im Wissen, dass jegliche Rekonstruktion auch eine Konstruktion

von Geschichte ist,52 kann abschließend dennoch resümiert werden, dass sich im
Selbstverständnis der Moraltheologie ein grundlegender Wandel vollzogen hat.

Moraltheologie im Wandel. Eine kirchengeschichtliche Analyse im Zeitraum von 1935-
1998 aufGrundlage der Ausgaben des Lexikon für Theologie und Kirche

Der Aufsatz diskutiert die Entwicklungslinien der Moraltheologie im Zeitraum von 1935 bis
1998 aufGrundlage der jeweiligen Artikel des Lexikonfür Theologie undKirche. Ausgehend
von der Definition der Moraltheologie wird zunächst auf das Selbstverständnis der Moraltheologie

geschlossen, um dann deren Systematisierung im Zeitverlauf zu betrachten. Während
die Moraltheologie in den 1930er Jahren weitgehend auf die Neuscholastik rekurrierte und
im Kontext der Dogmatik situiert wurde, kam sie infolge politischer, gesellschaftlicher und
kirchlicher Umwälzungen in den 1960er Jahren in eine tiefgreifende Krise. In den folgenden
Jahrzehnten wurde die Moraltheologie wieder als eigenständige Disziplin etabliert, der nicht
nur an der Übersetzung der Dogmatik in die christliche Praxis, sondern auch an der Rezeption
der Erkenntnisse anderer Wissenschaften gelegen ist. Dieser tiefgreifende Wandel zog sich
bis in die begriffliche Ebene hinein: aus der Moraltheologie wird die Theologische Ethik.

Moraltheologie - Theologische Ethik - LThK - Krise - Wandel - Normativität - Gesellschaft.

52 Vgl. Fried, Wissenschaft und Phantasie (wie Anm. 2), 309.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125



382 Johannes Ludwig

La théologie morale en mutation. Une analyse d'histoire de l'Église entre 1935 et 1998
sur la base des éditions du Lexikon fur Theologie und Kirche
L'article discute les lignes de développement de la théologie morale dans la période de
1935 à 1998 sur la base des articles respectifs du Lexikonfür Theologie und Kirche. Partant
de la définition de la théologie morale, il en déduit tout d'abord l'idée que la théologie
morale se fait d'elle-même, pour ensuite examiner sa systématisation au fil du temps. Alors
que dans les années 1930, la théologie morale se référait largement à la nouvelle scolas-
tique et se situait dans le contexte de la dogmatique, elle a connu une crise profonde dans
les années 1960 suite aux bouleversements politiques, sociaux et ecclésiaux. Au cours des
décennies suivantes, la théologie morale s'est à nouveau établie en tant que discipline
autonome, soucieuse non seulement de traduire la dogmatique dans la pratique chrétienne, mais
aussi de recevoir les connaissances d'autres sciences. Ce changement profond s'est répercuté

jusqu'au niveau conceptuel: la théologie morale est devenue l'éthique théologique.

Théologie morale - éthique théologique - LThK - crise - développement - changement -
société.

Teologia morale in transizione. Un 'analisi storico-ecclesiale nelperiodo dal 1935 al
1998 basata sulle edizioni del Lexikon für Theologie und Kirche
L'articolo discute le linee di sviluppo della teologia morale nel periodo dal 1935 al 1998
sulla base dei rispettivi articoli del Lexikonfür Theologie und Kirche. Partendo dalla defi-
nizione di teologia morale, si deduce prima l'autocomprensione della teologia morale per
poi considerare la sua sistematizzazione nel corso del tempo. Mentre la teologia morale
degli anni '30 si basava in gran parte sulla Nuova Scolastica e veniva situata nel contesta
della dogmatica, entrö in una profonda crisi negli anni '60 a causa di sconvolgimenti poli-
tici, sociali ed ecclesiastici. Nei decenni successivi, la teologia morale fu ristabilita come
una disciplina autonoma, interessata non soltanto a traduire la dogmatica in pratica cri-
stiana, ma anche alla ricezione delle scoperte di altre discipline. Questo profondo cambia-
mento si estese fino al livello concettuale: la teologia morale è diventata etica teologica.

Teologia morale - Etica teologica - LThK - Crisi - Cambiamento - Società.

Moral Theology in Transition. A church-historical Analysis in the Period 1935-1998
Based on the Editions ofthe Lexikon für Theologie und Kirche

This article discusses the change in the understanding of moral theology between 1935 and
1998 on the basis of three editions of the German Lexikon für Theologie und Kirche. First,
the development in the definition of«moral theology» is discussed. On this basis, the change
that occurred over the course of time in the systematization of moral theology is assessed.

Finally, the sources of moral theology are brought into focus. Based on this analysis, it is
concluded that moral theology has undergone a fondamental change that reflects theological
and societal developments. Whereas in the 1930s, moral theology was based on neo-scholas-
tic premises and was situated in the context of dogmatics, in the 1960s, it experienced a crisis
due to changed political, societal and ecclesial realities. In the following decades, moral
theology re-established itself as an independent theological discipline that no longer aims at
merely translating dogmatics into Christian practice but also welcoming and integrating the
knowledge and findings of other sciences. This profound change affected the discipline even
at the conceptual level: moral theology hitherto became «theological ethics».

Moral Theology - Theological Ethics - LThK - Crisis - Change - Society.

Johannes Ludwig, Dr., Referent für Globale Vernetzung und Solidarität, Abteilung
Weltkirche im Bistum Limburg; https://orcid.org/0000-0001-6268-0919.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 365-382, DOI: 10.24894/2673-3641.00125


	Moraltheologie im Wandel : eine kirchengeschichtliche Analyse im Zeitraum von 1935-1998 auf Grundlage der Ausgaben des Lexikon für Theologie und Kirche

