
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 116 (2022)

Artikel: Die neue "Landlust" : der Umgang mit der Schöpfung im westdeutschen
Katholizismus circa 1960 bis 2000

Autor: Bock, Florian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1033402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1033402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die neue «Landlust» -
Der Umgang mit der Schöpfung im westdeutschen
Katholizismus circa 1960 bis 2000*

Florian Bock

Gute Luft, hochgeklappte Bürgersteige, engmaschige Kontrolle durch die Nachbarn,

denn jeder kennt jeden - das sind die gängigen Klischees, die zumindest
viele Städterinnen mit dem Landleben verbinden. Sie sind fest in unserer
kollektiven Erinnerung verankert.1 Spätestens seit der Frühen Neuzeit nun wird
insbesondere der Katholizismus mit dem Landleben identifiziert. Zwar war das

Christentum in der Antike ursprünglich eine Städte- und Metropolreligion,2 doch
scheinen die konfessionellen Rollen seit Martin Luther klar verteilt: Während die
Reformation als ein <urban event), ein städtisches Ereignis, gelesen wurde,3 sind

agrarische Lebensformen und die damit verbundene Kultur der Hagelfeiern und
ausschweifenden Wallfahrten gemeinhin katholisch besetzt. Was in der
Fremdwahrnehmung als rückschrittlich und hoffnungslos überholtes Lebensmodell galt,
war- glaubt man katholischen Predigern des 18. Jahrhunderts - der sicherste Weg
zum Seelenheil.4 Eine solche katholisch-agrarische (Ideologie) hatte einen durchaus

realen Hintergrund, welche, im Gegensatz zur evangelischen Konfession, in

* Bei dem vorliegenden Beitrag handelt es sich um meine (leicht überarbeitete) Antrittsvorle¬
sung als Privatdozent an der Katholischen-Theologischen Fakultät der Eberhard Karls-Universität

Tübingen am 30. Juni 2021. Der Vortragsstil wurde beibehalten. Zu Dank für eine
beratende und korrigierende Lektüre im Rahmen der Drucklegung bin ich Wilhelm Damberg,

Miriam Niekämper, Kathrin Schmitz und Lea Kristin Torwesten verpflichtet.
1 Vgl. Werner Bätzing, Das Landleben. Geschichte und Zukunft einer gefährdeten Lebensform,

München 2020, 68.
2 Vgl. Wilhelm Schwer, Die alte Pfarrei in der neuen Stadt, in: Bonner Zeitschrift für Theolo¬

gie und Seelsorge, 1 (1924), 60-77, hier 60.
3 Die Formulierung stammt ursprünglich von dem Historiker Arthur G. Dickens (1910-2001)

und hat vielfach Eingang in die Reformationsforschung gefunden.
4 Vgl. dazu z.B. folgende katholische Predigten des 18. Jahrhunderts: N.N., Am Gedächtnißtage

des heiligen Leonardus. Von den Gefahren des Stadtlebens, in: Franz Xaver Mayer (Hg.),
Predigten für Bürger und Bauern in gemeinfaßlicher Sprache auf alle Festtage des Herrn, Ma-
riae, und der Heiligen. Nebst Gelegenheitsreden auf die Fastenzeit, Bittwoche, Seelenoktav,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



348 Florian Bock

dem «fortbestehenden kirchlichen Grundbesitz, namentlich dem landwirtschaftlich

nutzbaren Boden» liegen dürfte.5 Die Kirche sollte also im Dorf gelassen
werden.

Dieses Deutungsmuster, katholisch gleich agrarisch, wird sich in der
Kirchengeschichte mindestens genauso lange halten wie der Code ländlich gleich dem

Zeitgeist hinterherhinkend. Eingebettet in einen bis aufs Äußerste gedehnten
Begriff des so genannten Barock und ergänzt um weitere Faktoren hat Peter Hersche
eine ländliche Frömmigkeitskultur der bewussten Rückständigkeit als charakteristische

Reaktion des Katholizismus auf die Herausforderungen der Moderne
beschrieben.6 Die Soziologie scheint ihm Recht zu geben: Bis weit in die 1960er-Jahre

hinein ist das (katholische Arbeitennädchen vom Lande> eine Chiffre für Provinzi-
alität, mangelnde Bildung und ganz allgemein ein prekäres Lebensverhältnis.7

Spätestens um 1960 herum begann sich dieses Deutungsmuster aber auch
schon zu verwässern. Der westdeutsche Katholizismus ließ sich, am Vorabend
des Zweiten Vatikanums, von der damals allenthalben in der Gesellschaft
anzutreffenden Reformeuphorie mitreißen. Kurioserweise war es eher die ältere bis
mittelalte Generation von Katholik:innen, die sich aufden technischen Fortschritt
einließ. Im Bistum Münster etwa hatte sich der spätere Münsteraner Bischof
Heinrich Tenhumberg (1915-1979) bereits in den 1950ern für den Aufbau einer
Katholischen Landjugendbewegung starkgemacht, die, bei aller Verwurzelung im
katholischen Glauben, nicht den Anschluss an das moderne Landwirtschaftswe-
sen verpassen dürfe.8 Dieser Gedanke, die Anschlussfähigkeit an die Gegenwart
nicht zu verpassen, führte zu einem Diktum, wie man es spätestens ab den

Kirchweihe, Bruderschaftsfeste, und verschiedene andere Feyerlichkeiten. Dritter Theil,
München 1794, 444-464; N.N., Am Feste des heiligen Isidorus. Von dem Werthe des
Landlebens, in: ebd., 506-522 und N.N., Nach einer gesegneten Emdte: Die Emdte, eine
Aufmunterung für den Landmann zur Liebe Gottes und des Nächsten, in: Franz Xaver Mayer
(Hg.), Predigten für Bürger und Bauern in gemeinfaßlicher Sprache auf alle Festtage des

Herrn, Mariae, und der Heiligen. Nebst Gelegenheitsreden auf die Fastenzeit, Bittwoche,
Seelenoktav, Kirchweihe, Bruderschaftsfeste, und verschiedene andere Feyerlichkeiten.
Vierter Theil, München 1794, 399-420.

5 Vgl. Peter Hersche, Muße und Verschwendung. Europäische Gesellschaft und Kultur im
Barockzeitalter, 2 Bde., Freiburg i. Br. 2006, 458.

6 Vgl. ebd. und ders., Agrarische Religiosität. Landbevölkerung und traditionaler Katholizis¬
mus in der voralpinen Schweiz 1945-1960, Baden 2013.

7 Vgl. Thomas Großbölting, Das «katholische Mädchen vom Lande» als Avantgarde? Ein
Deutungsangebot zum Wandel von religiöser Lebensführung in den 1960er und 70er Jahren,
in: Claudia Lepp/Harry Oelke/Detlef Pollack (Hg.), Religion und Lebensführung im
Umbruch der langen 1960er Jahre (Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte Reihe B, 65), Berlin
2016, 165-184, hier 166.

8 Vgl. Wilhelm Damberg, Abschied vom Milieu? Katholizismus im Bistum Münster und in
den Niederlanden 1945-1980 (Veröffentlichungen der Kommission für Zeitgeschichte
Reihe B, 79), Paderborn u.a. 1997, 203f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 347-364, DOl: 10.24894/2673-3641.00124



Die neue «Landlust» 349

1970ern immer wieder aus den Quellen herauslesen kann. Der Öffentlichkeit
sollte bewiesen werden, dass die katholische Kirche zu einem entkrampften
Verhältnis gegenüber Fortschritt und Technik gefunden habe. Entsprechend offen
stand man dort etwa der Atomenergie gegenüber und war auch bereit, eigene
Ländereien für den Bau eines Kernkraftwerkes zur Verfügung zu stellen. In den weiter
fortschreitenden 1970ern - von der Forschung als die Jahre «nach dem Boom»
bezeichnet9 - erfuhr diese Planungslust aber eine deutliche Bremse von unten. Nun
waren es vor allem jüngere Katholikinnen, die zur Vorsicht mahnten und eine neue
«Landlust» empfanden. Ihre Bedenken gegen einen allzu rücksichtslosen Umgang
mit der göttlichen Schöpfung, ihre Furcht vor einer, so die Quellensprache,
«Verseuchung» ihres von Gott anvertrauten Landes, stehen am Beginn dessen, was wir
heute als grüne Bewegung kennen.

Diesen Shift von Technikeuphorie hin zur immer stärkeren Artikulation einer

Technikskepsis im westdeutschen Katholizismus exemplarisch nachzuzeichnen,
ist Anliegen dieses Beitrags.

<Aggiornamento> und Atomkraft: der Reformwille
der «langen» 1960er-Jahre (ca. 1958 bis 1973, vgl. D. Siegfried)

Das Zweite Vatikanische Konzil (1962-65) ist ein wichtiger Dreh- und Angelpunkt,

um zu verstehen, wie sich die Beziehung von Katholizismus und technischem

Fortschritt entspannen konnte. Diese Abkehr von der bisherigen katholischen

«Landlust» hatte freilich ihren schöpfungstheologischen Preis, wie noch zu
zeigen sein wird.

Die Kirchenversammlung in Rom hatte bekanntermaßen ein <Aggiornamento>
in nahezu allen Teilbereichen der katholischen Lehre vorgenommen. In das

zeithistorische, katholische Gedächtnis besonders eingegangen ist fraglos die
Pastoralkonstitution «Gaudium et spes» mit ihrer Aussage über die Autonomie der
Sachbereiche.10 Als ähnlich prominent dürfte der Artikel 44 gelten, in dem Kirche

9 Vgl. Lutz Raphael/Anselm Doering-Manteuffel, Nach dem Boom. Perspektiven aufdie Zeit¬
geschichte nach 1970, Göttingen 2008.

10 <www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_1965-
1207_gaudium-et-spes_ge.html> (18.02.2022). Hinsichtlich der Eigenständigkeit der
irdischen Wirklichkeiten heißt es in Artikel 36: «Deshalb sind gewisse Geisteshaltungen, die
einst auch unter Christen wegen eines unzulänglichen Verständnisses für die legitime
Autonomie der Wissenschaft vorkamen, zu bedauern. Durch die dadurch entfachten Streitigkeiten
und Auseinandersetzungen schufen sie in der Mentalität vieler die Überzeugung von einem
Widerspruch zwischen Glauben und Wissenschaft».

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



350 Florian Bock

als von der Welt Lernende definiert wird - ein Passus, der von der Pastoraltheologie

immer wieder stark gemacht wird.11 Erst in den letzten Jahren hat die
zeithistorische Forschung zeigen können, wie stark nicht nur die konziliaren Texte
selbst von einem Reformwillen durchdrungen sind, sondern auch die Konzilsrezeption

in den westdeutschen Diözesen vor dem Hintergrund eines gesamtgesellschaftlichen

Planungswillens zu sehen ist.12 Vor allem die sozialliberale Koalition
unter Willy Brandt (1913-1992) strebte von 1969 an eine Reform nach der anderen

an: im Wahlrecht, im Ehe- und Familienrecht, im Betriebsrecht etc. Auch die
katholische Amtskirche bediente sich nun der neuen gesellschaftlichen
Leitwissenschaft - der Soziologie.13

Mit dem Pastoralsoziologischen Institut in der damals jüngsten deutschen
Diözese Essen stand Bischof Hengsbach beispielsweise ein Mitarbeiterstab zur
Seite, der neueste gesellschaftliche Trends für den kirchlichen Raum fruchtbar zu
machen versprach. Der Leiter des Instituts, der Pastoraltheologe Norbert Greina-
cher (1931-2022) beriet die Diözese Essen etwa hinsichtlich der so genannten
«Pantoffelkirchen», die unter Zuhilfenahme neuester wissenschaftlicher Methodik

geplant wurden. Aus Angst vor unüberblickbaren «Mammutpfarreien» mit
über 10.000 Seelen wollte man im Ruhrgebiet, statistisch exakt, so viele Kirchen
errichten lassen, dass kein Gläubiger des Bistums Essen einen Fußweg länger als

500 bis höchstens 750m Luftlinie zum Besuch des Gottesdienstes zurückzulegen
hatte. Die Schonung von innerstädtischen Grünflächen stand bei diesem Bauprogramm

nicht auf der Tagesordnung, vielmehr sollte jeder «verkehrsmäßig
abgeschlossene Stadtteil» eine eigene Pfarrei bekommen.14 Seelsorge wurde hier, so

Franziskus Siepmann, am soziologischen Reißbrett entworfen.15

11 Vgl. Matthias Sellmann, Zuhören Austauschen Vorschlagen. Entdeckungen pastoraltheolo¬
gischer Milieuforschung, Würzburg 2012. GS 44 formuliert u.a.: «Die Erfahrung der
geschichtlichen Vergangenheit, der Fortschritt der Wissenschaften, die Reichtümer, die in den
verschiedenen Formen der menschlichen Kultur liegen, durch die die Menschennatur immer
klarer zur Erscheinung kommt und neue Wege zur Wahrheit aufgetan werden, gereichen
auch der Kirche zum Vorteil.» <https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vati-
can council/documents/vat-ii const 19651207 gaudium-et-spes ge.htmb (18.02.2022).

12 Ein Beispiel dafür ist etwa die Wissenschaft der Futurologie, die nun an Universitäten be¬

trieben wurde. Vgl. u.a. Achim Eberspächer, Das Projekt Futurologie. Über Zukunft und
Fortschritt in der Bundesrepublik 1952-1982 (Geschichte der technischen Kultur 2), Paderborn

u.a. 2019.
13 Vgl. Benjamin Ziemann, Katholische Kirche und Sozialwissenschaften 1945-1975 (Kriti¬

sche Studien zur Geschichtswissenschaft 175), Göttingen u.a. 2007.
14 Vgl. Franziskus Siepmann, Mythos Ruhrbistum. Identitätsfindung, Innovation und Erstar¬

rung in der Diözese Essen von 1958-1970, Essen 2017,181-186 und Wilhelm Damberg/Johannes

Meier, Das Bistum Essen 1958-2008. Eine illustrierte Kirchengeschichte der Region
von den Anfängen des Christentums bis zur Gegenwart. Unter Mitarbeit von Verena
Schmidt, Essen 2008, 194f., Zitat 195.

15 Vgl. Siepmann, Mythos Ruhrbistum (wie Anm. 14), 185.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



Die neue «Landlust» 351

Ein anderes Beispiel, das zeigt, wie der Katholizismus in Westdeutschland
seinem (ländlichen) Image zu entfliehen suchte, sei hier nur am Rande erwähnt: Die
sich durchaus der Modernisierung des Landlebens verpflichtende Katholische

Landjugendbewegung des Bistums Münster hielt noch im Mai 1973 fest, dass

eine «[ijntensive Arbeit, um das grüne Image abzubauen» notwendig sei. <Grün>,
das war für die Sitzungsteilnehmenden offenbar gleichzusetzen mit modernitätsfremd,

provinziell und langweilig. Unmittelbar vor Ölkrise und dem darauffolgenden

Ölpreisschock dringt durch diese Zeilen noch die vollmundige Euphorie
der 1960er, die Zukunft beherrschen zu können.16 Ein Glaube an die technische

Domestizierung von Gegenwart und Zukunft ist auch im Verhältnis von katholischer

Kirche und Atomkraft feststellbar. Aus heutiger Sicht - nach Tschernobyl
und Fukushima - erstaunt nicht nur die dezidierte Ablehnung des grünen Images,
sondern auch wie lange, nämlich bis weit in die 1960er Jahre hinein, Moraltheologen

aus antikommunistischer Staatsräson heraus eine atomare Aufrüstung unter

Rückgriff auf die Lehre vom Gerechten Krieg unterstützten.17 Jenseits ihres
militärischen Potenzials lobte Johannes XXIII. in seiner Enzyklika Mater et magistra
aus dem Jahr 1961 zusammen mit anderen modernen Entdeckungen ausdrücklich
die Atomkraft:

«Betrachten wir den Bereich der Wissenschaft, der Technik und der Wirtschaft, so
stehen hier heute vor allem diese neuen Gegebenheiten: die Entdeckung der Atomkraft;

ihre erste Anwendung zu Kriegszwecken, dann ihre täglich wachsende
Nutzung für friedliche Zwecke; f...l die Modernisierung der Landwirtschaft; das fast
völlige Schwinden der Entfernungen zwischen den Völkern im Nachrichtenwesen,
vor allem durch Rundfunk und Femsehen; das rasch wachsende Tempo im gesamten

Verkehr; schließlich unser Vorstoß in den Weltraum.»18

Noch im September 1975 mahnte der Heilige Stuhl («alle Menschen guten
Willens) [...], die gemeinsamen Anstrengungen in der Nutzung der Atomenergie
zu vereinigen für eine bessere Welt [...].»>19

16 Vgl. Damberg, Abschied vom Milieu (wie Anm. 8), 412, Anm. 123. Für diesen Hinweis
danke ich meinem Mentor.

17 Vgl. Daniel Gerster, Friedensdialoge im Kalten Krieg. Eine Geschichte der Katholiken in
der Bundesrepublik 1957-1983 (Campus Historische Studien 65), Frankfurt u.a. 2012, 123
und auch Markus Thurau, Das Zweite Vatikanische Konzil, der Kalte Krieg und das Erbe
Benedikts XV. Die kirchliche Friedenslehre zwischen ethischem Anspruch und militärischer
Wirklichkeit, in: Birgit Aschmann/Heinz-Gerhard Justenhoven (Hg.), Dès les début. Die
Friedensnote Papst Benedikts XV. von 1917 (Veröffentlichungen der Kommission für
Zeitgeschichte Reihe C, 2), Paderborn u.a. 2019, 247-285.

18 (www.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hfJ-xxiii_enc_l 5051961 _ma-
ter.htmb, Absatz 46 (18.02.2022).

19 Christen im Aufbruch, Flugblatt «Katholische Kirche befürwortet Atomkraftwerke», S. 1,
in: BAM, Büro Weihbischof Dr. Lettmann, A 54.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



352 Florian Bock

Doch gleichzeitig gab es bereits gegenläufige Tendenzen in dieser Zeitspanne:
Erste Einbrüche im katholischen Reformaufbruch, und zwar auf dem Gebiet der

Empfängnisverhütung, waren ausgerechnet im Jahr 1968 entstanden. Mit der

Enzyklika Humanae vitae20 Pauls VI. hatte der innerkirchliche Refonnwillen einen

empfindlichen Dämpfer erfahren, wie die Diskussionen auf dem Essener
Katholikentag zeigten. Zeitgenössische Medienberichte erkannten in dem Verbot von
Antibabypille und Kondom schnell einen zweiten Fall Galilei.21 Der konziliare
Dialogwille schien verraten, der technisch-wissenschaftliche Fortschritt in Form
der <Pille> ignoriert, die damals weitverbreitete Angst vor Überbevölkerung nicht
ernst genommen.22 Entgegen der Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils
stand die katholische Kirche hier wieder als fortschrittsfeindlich und < von gestern)
da - ein Odeur, das man doch gerade erst erfolgreich abgestreift zu haben schien.
Die Sorge um, vielleicht auch die Frustration über diese erneute Etikettierung als

<ewig gestrig) gilt es im Hinterkopf zu behalten für den folgenden Abschnitt, in
dem die Gemeinde St. Regenfledis im niederrheinischen Kalkar-Hönnepel im
Mittelpunkt steht.

Ein neuer Fall Galilei? Das Bistum Münster und
der «Schnelle Brüter» in Kalkar

Im Jahr 2020 hat der Schriftsteller Christoph Peters mit dem Buch Dorfroman
seiner Kindheit am ländlichen Niederrhein der 1970er-Jahre ein literarisches
Denkmal gesetzt.23 Er beschreibt darin die Ereignisse rund um den Bau des so

genannten «Schnellen Brüters» in der Nähe von Kalkar, der bekanntermaßen

zwar fertiggebaut wurde, aber niemals in Betrieb ging. Die katholische Kirche,
näherhin die Pfarrgemeinde St. Regenfledis im Kalkaer Ortsteil Hönnepel, war
für den Baustart das Zünglein an der Waage, da das Atomkraftwerk auf dem
Gelände der Gemeinde errichtet werden sollte. Peters stellt nun dar, wie sich dieser

20 Vgl. Birgit Aschmann/Wilhelm Damberg (Hg.), Liebe und tu, was du willst? Die «Pillen¬
enzyklika» Humanae vitae von 1968 und ihre Folgen (Veröffentlichungen der Kommission
für Zeitgeschichte Reihe C, 3), Paderborn u.a. 2021.

21 Vgl. Stefanie Faber, Papst Paul VI. in Wahrnehmung und Beurteilung der deutschen Presse

(1963-1978), in: Hermann Josef Pottmeyer (Hg.), Paul VI. und Deutschland. Studientage
Bochum, 24.-25. Oktober 2003 (Pubblicazioni dell'Istituto Paolo VI 27), Brescia 2006,
223-245, hier 236f.

22 Vgl. Florian Bock, Paul VI., die Presse und ein Kaplan aus dem Ruhrgebiet. Kontroverse
Positionen vor und nach «Humanae vitae», in: Birgit Aschmann/Wilhelm Damberg (Hg.),
Liebe und tu, was du willst? Die «Pillenenzyklika» Humanae vitae von 1968 und ihre Folgen
(Veröffentlichungen der Kommission für Zeitgeschichte Reihe C, 3), Paderborn u.a. 2021,
231-250, hier 232.

23 Christoph Peters, Dorffoman, München 2020.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



Die neue «Landlust» 353

Sachverhalt zu einem veritablen Konflikt zwischen Diözesanleitung und zumindest

einem Teil der Gemeinde entwickelte. Ein Besuch im Bistumsarchiv bestätigt

im Wesentlichen seine Darstellung. Es war einerseits die Amtskirche, es waren

Personen wie der Münsteraner Bischof Heinrich Tenhumberg, sein Weihbischof

und Bischofsnachfolger Reinhard Lettmann (1933-2013, zuvor Generalvikar

1967-1973) sowie der Generalvikar der Diözese Hermann Josef Spital (1925-
2007, Generalvikar 1973-1980), die als ältere Generation die eigentlichen
Befürworter der Technisierung waren. Sie unterstützten die NRW-Landesregierung im
Bau eines solchen Kraftwerkes. Auf der anderen Seite stand der Kirchenvorstand
der Gemeinde St. Regenfledis, der sich u.a. aus mehreren Großbauern zusammensetzte.

Der Vorstand wurde unterstützt durch die «Interessensgemeinschaft gegen
Radioaktive Verseuchung» und zahlreiche besorgte Bürgerinnen. Sie als die

nicht durchweg, aber doch im Vergleich zu den genannten Klerikern größtenteils
Jüngeren agierten (konservativ) und lehnten einen Verkauf von Gemeindebesitz

für die Errichtung des «Schnellen Brüters» ab. Die Sorge um die Schöpfung trieb
sie um. So heißt es in einem zeitgenössischen Flugblatt der Gruppe «Christen im
Aufbruch» aus Lüdinghausen,

«[fjührende Männer der katholischen Kirche scheinen den Wissenschaftlern
zweifelhaften Gewissens zu folgen. Wenn sie die in der Atomkernspaltung lauernden
tödlichen Risiken nicht sehen oder sehen wollen, so sprechen sie sich selbst das

Urteil. [...] JESUS CHRISTUS ist HERR auch über die in den Atomkernen liegenden

Kräfte! Ungestraft pfuscht ihm niemand ins Handwerk. [...] Die künstlich
erzeugte Radioaktivität aber auch noch mit dem Aufruf zu ihrer Nutzung für eine
(bessere Welt) zu verbinden, [...], läßt den Schluß zu, daß in Kalkar nicht nur Grund
und Boden verkauft wurden, sondern möglicherweise Menschen in aller Welt
verdummt werden sollen! Der Herr sei den Kirchenführern und uns allen gnädig und
schenke Besinnung, Umkehr, Buße und neues Leben mit und in ihm!»24

Um es vorweg zu nehmen: Der Konflikt wurde landesweit, ja international

wahrgenommen und medial aufbereitet. Er spitzte sich dahingehend zu, dass der
Kirchenvorstand der Gemeinde von Bischof Tenhumberg und seinem Generalvikar

Spital abgesetzt und ein neuer eingesetzt wurde. Der mittlerweile abgesetzte
Kirchenvorstand von St. Regenfledis machte jedoch seine Bedenken öffentlich
und verstummte nicht. Die entmachteten Mitglieder des Kirchenvorstandes vom
Niederrhein zögerten nicht, sogar an Paul VI. resp. den Obersten Gerichtshof der

Kirche, die Apostolische Signatur des Vatikans, zu schreiben. Was sich damals

ereignete, war ein hochemotionalisierter, öffentlich ausgefochtener Konflikt, wie
er uns heute mit Blick auf die katholische Kirche nahezu alltäglich erscheint.
Damals aber hatte die westdeutsche Kirche, der Entzug der Lehrerlaubnis Hans

24 Christen im Aufbruch, Flugblatt «Katholische Kirche befürwortet Atomkraftwerke» (wie
Anm. 19), 2.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



354 Florian Bock

Küngs war noch einige Jahre entfernt, mit dem medialen Umgang eines Konfliktes

kaum Erfahrung. Der Vatikan dürfte durch die Rezeption der Enzyklika Hu-
manae vitae hingegen einen ersten Vorgeschmack bekommen haben, der in der

Bundesrepublik durch die Königsteiner Erklärung gerade noch abgemildert werden

konnte. Einzelne Etappen der Eskalation, die im Wesentlichen zwischen 1973

und 1977 spielte, seien im Folgenden nachgezeichnet.
Im Jahr 1972 konkretisierten sich die Pläne der von SPD und FDP geführten

Landesregierung in Nordrhein-Westfalen, am ländlichen Niederrhein, namentlich
der Stadt Kalkar, einen schnellen natriumgekühlten Reaktor, einen so genannten
«Schnellen Brüter», zu errichten. Die Gemeinde St. Regenfledis, deren Landbesitz

davon betroffen war, schien dies zunächst als Gebot der Stunde hinzunehmen.
Der Schriftsteller Peters beschreibt in seinem autobiografischen Roman dann aber
einen entscheidenden Wendepunkt:

«Während einer Jugendmesse hielt ein junger Pater, den irgendein modemer
Missionsorden durch die Provinzgemeinden schickte, um die Jugendlichen fur die Kirche
zu begeistern, eine flammende Predigt gegen die fortschreitende Umweltzerstörung.
Wenn wir nicht sofort etwas unternähmen, werde die Erde - Gottes Schöpfung, die
er uns zu treuen Händen anvertraut habe - durch die ausschließlich am schnellen
Profit orientierten Machenschaften der Großindustrie und mit Billigung der Politik
für künftige Generationen nicht mehr bewohnbar sein. [...] Wir brauchten nur einmal

an den Rhein zu gehen: Schon von Weitem rieche man, dass der Fluss keinerlei
Leben mehr habe, dabei sei das Wasser doch das Element des Lebens schlechthin!
[...] Und hier, keine fünfhundert Meter von dieser beschaulichen, sechshundert Jahre
alten Kirche entfernt, werde ein Atomkraftwerk gebaut [...].»

Der Ich-Erzähler im Roman konstatiert daraufhin:

«Es war das erste Mal, dass ich solche Sätze in der Kirche hörte. Bis dahin hatte ich
immer gedacht, nicht nur [...] Pastor Würmeling, sondern auch [...] der Generalvikar
[...] und Bischof [...] hielten den Bau des Schnellen Brüters für richtig, da der
technische Fortschritt doch einen Segen darstellte und dem Auftrag Gottes entsprach,
demzufolge der Mensch sich die Erde Untertan machen solle.»25

Seitdem ging ein Riss durch die Gemeinde, wie Peters in seinem Roman
beschreibt, wie es sich aber auch durch Archivquellen historisch belegen lässt:

«Die einen finden, dass die Kirche und damit auch der Pastor in Sachen der
Wirtschaft die Entscheidungen der Politik unterstützen sollten, denn schon Jesus hat sich
in die Angelegenheiten des Staats nicht eingemischt, sondern gesagt: <Gebt dem
Kaiser, was des Kaisers ist» Die anderen sind der Meinung, dass die Bischöfe und
Priester wegen ihrer christlichen Verantwortung für das Leben gegen Atomkraftwerke

genauso entschlossen kämpfen müssen wie gegen Abtreibung, Hunger und

25 Peters, Dorffoman (wie Anm. 23), 124f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



Die neue «Landlust» 355

Krieg, weil Gott dem Menschen zwar erlaubt hat, seine Schöpfung zu nutzen, aber

gleichzeitig verlangt, dass wir sie schützen und bewahren.»26

Kurz nachdem der Kirchenvorstand schließlich gegen den Verkaufdes
Grundbesitzes gestimmt hatte, erhielten die Mitglieder des Kirchenvorstandes Mitte
Mai 1973 Post von Generalvikar Hermann Josef Spital. Spital und Bischof Ten-

humberg wussten zu dieser Zeit den Diözesanrat auf ihrer Seite. Dieser hatte kurz
zuvor mehrheitlich - wenn auch mit drei Enthaltungen - der Bistumsleitung den
Rücken gestärkt. «Technische Fortschritte für die Nutzung der Kernenergie», so
der Diözesanrat, «sind zu begrüßen, wenn sie dazu beitragen, die für die gesamte
Bevölkerung lebensnotwendige Energiewirtschaft leistungsfähig zu erhalten und
weiter zu entwickeln.»27

So gestärkt, schrieb Spital an die Kirchengemeinde in Kalkar, dass der Be-
schluss ihres Vorstandes rückgängig gemacht werden müsse. Dass es sich dabei

um eine Gewissensentscheidung handele, könne Spital nicht akzeptieren, da zum
einen die für einen solchen Gewissensentscheid notwendige, hinreichend gute
Informationslage nicht vorgelegen hätte. «Mit der gleichen Berufung auf das

Gewissen könnte man auch jede Anlage, die möglicherweise oder vielleicht mit
Gefahr für Leib und Leben verbunden ist, ablehnen.» Zum anderen werde keinerlei
Unsittlichkeit verlangt: «Gerade mit der Ablehnung trifft der Kirchenvorstand
eine Entscheidung und bürdet sich eine Verantwortung auf, die der Kirchenvorstand

nicht tragen kann, weil er, wie nochmals betont wird, auf Grund eigenen
Wissens zu einer echten Entscheidung gar nicht fähig ist.»28

In seiner Antwort hinterfragte der Kirchenvorstand Spitals Amtsgewalt daraufhin

ganz direkt und unterstellte seinerseits mangelnde Sachkenntnis:

«Wo nehmen Sie die Beurteilungsfähigkeit her zu unterscheiden, welche Informationen

zuverlässig und welche unzuverlässig sind, bevor Sie sich das Recht nehmen,
uns in diesem Zusammenhang über die Voraussetzungen eines guten Gewissens zu
belehren.»29

26 Ebd., 194.
27 Brief Bischof von Münster an Roswitha Riepe vom 16.05.1973, in: «Ein Bischof im Kreuz¬

feuer... Steht die Kirche vor einem neuen Fall Galilei?» Dokumentation zum Kampf der
Bevölkerung am Niederrhein gegen den Schnellen Brüter, (Ein Ausschnitt) zusammengestellt

und erläutert von Gerda Degen, Moers 1977, in: BAM, Büro Weihbischof Dr.
Lettmann, A 54, S. 21.

28 Generalvikar Spital an den Kirchenvorstand der katholischen Kirchengemeinde St. Nicolai,
Kalkar vom 29.05.1973, in: ebd., 23 und 24.

29 Kirchenvorstand der Pfarrgemeinde St. Regenfledis an das Bischöfliche Generalvikariat
vom 28.06.1973, in: ebd., 29.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



356 Florian Bock

Überhaupt würde die Kirche sich in systemische Widersprüche verwickeln.
Wenn sie sich gegen Abtreibung ausspreche, werde stets mit dem Schutz des
Lebens argumentiert. Gleichzeitig sei die Kirche aber für Atomkraft?30

In Reaktion aufdiesen letztgenannten Brief des Kirchenvorstandes blieb Spital
nicht mehr auf der Ebene des Wortes, sondern handelte: Er setzte qua Amtsgewalt
den Kirchenvorstand ab, der neue Kirchenvorstand stimmte mehrheitlich für den

Verkauf der Kirchengrundstücke und damit für den Bau des «Brüters».31 Der
abgesetzte Vorstand beauftragte daraufhin den Mainzer Professor für Kirchenrecht
Georg May (*1926), die kanonistische Rechtmäßigkeit dieses Vorganges zu prüfen.

May, sonst nicht gerade auf Seiten der Amtskritiker, kam damals zu der

Überzeugung, dass Spital unrechtmäßig gehandelt habe.32 Die daraufhin vom alten,
abgesetzten Kirchenvorstand angeschriebene Kleruskongregation in Rom wiederum

kam zu einer anderen Ansicht als May und attestierte dem Münsteraner
Generalvikar Spital ein rechtmäßiges Handeln.33

Das Rechtsgutachten der Kleruskongregation allerdings erkannten zwei vom
alten Kirchenvorstand erneut eingeschaltete Kirchenrechtler, der erwähnte May
aus Mainz und der Münsteraner Ordinarius Horst Hennann (1940-2017), nicht
an.34 So kam es dazu, dass der ehemalige Kirchenvorstand der Pfarrgemeinde St.

Regenfledis ein Schreiben an den Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz
Kardinal Döpfner und an Papst Paul VI. verfasste und erneut, und diesmal an

allerhöchster Stelle, seine Bedenken gegen den Bau des Atomkraftwerkes in

Kalkar vortrug. Die daraufhin vom Papst eingeschaltete Apostolische Signatur
des Vatikans lehnte den Einspruch des abgesetzten KirchenVorstandes gegen das

Vorgehen Spitals endgültig ab. Was aus Sicht des abgewählten Kirchenvorstandes

- umgangssprachlich - das Fass zum Überlaufen brachte, war der Umstand,
dass ihnen diese Ablehnung über Monate hin nicht zugestellt wurde und sie somit
über den Stand der Dinge im Unklaren gelassen wurden. Weitere, daraufhin noch

folgende Einsprüche, die der Signatur eine inhaltliche Unkenntnis des Verfahrens
und eine Rechtsprechung nach ausschließlich formalen Aspekten unterstellten,
wurden ebenfalls vom Obersten Gerichtshof der katholischen Kirche im Dezember

1975 abgelehnt.35

30 Vgl. ebd., 30. Mit dem Thema Abtreibung ist die zweite große gesellschaftliche Debatte
dieser Jahre markiert. Hier stellte sich die katholische Amtskirche gegen die Pläne der SPD-
und FDP-Regierung zur Gesetzesreform des Paragraphen 218.

31 Vgl. «Brüter-Gegner fielen durch», in: Rheinische Post, 13.11.1973, in: ebd., 41. Es ist wohl
keineswegs Zufall, dass die zitierte Dokumentation Degens neben dieser Meldung einen
Artikel aus der Münsteraner Kirchenzeitung «Kirche und Leben» (von M. Malinski vom
27.01.1974) platzierte, der mit «Ihr könnt nicht Gott und dem Mammon dienen» aufmacht.

32 Vgl. ebd., 33-39.
33 Vgl. ebd., 57-59.
34 Vgl. ebd., 60.
35 Vgl. ebd., 67-79b.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



Die neue «Landlust» 357

Es ist bei Vorgängen von solcher Tragweite nun wenig überraschend, dass sie

einer breiteren Öffentlichkeit nicht lange verborgen blieben. Der katholische
Musiker und Mitbegründer des Bundes für Umwelt und Naturschutz Deutschland

(kurz: BUND) Enoch von und zu Guttenberg (1946-2018) fühlte sich durch das

im Vorhergehenden skizzierte Verhalten seiner Kirche an «fatale Zeiten» erinnert,

wie er Spital im November 1976 schrieb: «Nie war ich über Vertreter meiner
Kirche, zu der mein Herz auch heute noch brennt, so enttäuscht und erbittert als
über Sie und die Art und Weise, mit der Sie und Ihr Bischof sich um die [sie,
korrekt der] großen Sorgen der Ihnen anvertrauten Gläubigen annahmen.»36

Wenige Monate später beschrieb Tenhumberg gegenüber dem Vorstand des BUND,
dem ja auch Guttenberg angehörte, den gesamten Verfahrensablauf. Tenhum-
bergs Darlegung der Dinge liest sich dabei wie eine Entlastung seines kirchlichen
Apparates. Der Bischof versuchte sich zu rechtfertigen.

Gegenüber dem BUND legt er dar, dass Kirchenvorstand und Generalvikariat
zunächst aufgrund eines drohenden staatlichen Enteignungsverfahrens der
Kirchengrundstücke zusammengearbeitet hätten. Erst als die sozialliberale NRW-Lan-
desregierung dem Bischof gegenüber «die volle Garantie für die Sicherheit der

Bevölkerung» übernommen habe und nach Meinung der Experten ein Rechtsstreit

nicht mehr zu gewinnen gewesen sei, habe die Bistumsleitung dem Kirchenvorstand

nahegelegt, den Kirchenbesitz zu verkaufen.37 Um mit den medial höchst
effektiv kommunizierten Ausführungen der «Brüter»-Gegner mithalten zu können,
wird die Bischöfliche Pressestelle gar eine Gegendokumentation in Druck geben,
in der sie die amtskirchliche Sicht der Dinge zu Protokoll gebracht hatte.38 Bei
diesem Verhalten muss auch ein weiterer Umstand miteinbezogen werden; nämlich,

dass die Diözese Münster gegenüber der sozialliberalen Regierung betont
sachte agieren musste. Eine weitere Konfliktlinie gegenüber SPD und FDP,
zusätzlich zur Diskussion um die Schulpolitik auf Landesebene oder der
Abtreibungsdebatte auf Bundesebene, konnte sich das Bistum nicht leisten.

Hoch aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang eine interne Aktennotiz für
Bischof Tenhumberg, die bereits im Juni 1971, also fünf Jahre vor dem
Briefwechsel mit Guttenberg, angefertigt wurde. In der besagten Aktennotiz, die als

eine Art Ratschlag für den Oberhirten zu lesen ist, heißt es:

36 Enoch von und zu Guttenberg an Spital vom 24.11.1976, in: ebd., 56.
37 Vgl. Tenhumberg an Prof. Dr. Herbert Bruns, Vorsitzenden des «Bund für Lebensschutz»,

Bundesverband und überregionale Bürgerinitiative zum Schutz von Leben und Umwelt, vom
21.04.1977, in: Bischöfliche Pressestelle Münster (Hg.), Dokumentation in der Sache
Kirchenvorstand der Kirchengemeinde St. Regenfledis in Kalkar 1 (Hönnepel) wegen der
Errichtung eines Kraftwerkes, September 1977, Anlage 64, S. 1, in: BAM, Büro Weihbischof
Dr. Lettmann, A 54.

38 Vgl. wie Anm. 37.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



358 Florian Bock

«Durch ein Eingreifen kirchlicher Stellen [in den geplanten Bau des «Brüters»,
Anmerkung F.B.] könnte es leicht zu einem Skandal in der Öffentlichkeit kommen. Es
wird dann leicht sein, der Kirche vorzuwerfen, daß sie immer noch kein entkrampftes

Verhältnis zur Naturwissenschaft und Technik gefunden hat.»39

Diese wenigen Worte sollten die Marschrichtung der Diözese Münster in
Sachen Atomkraft in den nächsten Jahren bestimmen. Im argumentativen Kern
besagt die Aktennotiz, die den Dreh- und Angelpunkt dieses Vortrages ausmacht:
Ein zweiter Fall Galilei durfte sich nicht wiederholen. Spätestens seit dem Debakel

um die Enzyklika Humanae vitae, in der die Medien bereits wenige Stunden nach

ihrem Erscheinen einen solchen erneuten Fall Galilei sahen,40 galt im Ordinariat
Münster: Die katholische Kirche muss in anderen Fragen der Moderne, etwa
bezüglich der Atomkraft, auf Seiten der Technik und des gesellschaftlichen
Fortschritts stehen, um das konziliare Versprechen des <Aggiornamento> einigermaßen
glaubhaft erfüllen zu können.

Gottes Schöpfung, Land und Natur vertraute die Kirche nun dem Urteil von
Experten an - so dürften Tenhumberg, Spital u.a. Gaudium et spes gelesen haben.

Was hier mühsam aus den Quellen destilliert wurde, lässt sich interessanterweise
auch in dem schon erwähnten Dorfroman wiederfinden. Dem fiktiven Generalvikar

legt der Autor die folgenden Aussagen in den Mund:

«Natürlich haben wir als Kirche unsere Lehren aus dem Fall Galilei gezogen. Für
die komplexen Fragestellungen, mit denen Naturwissenschaft und Technik uns seit

Beginn der Neuzeit konfrontieren, fehlt dem Lehramt schlicht die Sachkompetenz,
das müssen wir anerkennen. [...] Aber damit dergleichen sich nicht wiederholt,
vertrauen wir in diesen Angelegenheiten heutzutage auf die Erkenntnisse und Empfehlungen

berufener Experten.»41

Im Grunde befand sich die Amtskirche hier in einem Dilemma: Kaum ließ sie

sich auf die Eigengesetzlichkeiten der Moderne ein und beanspruchte keine alleinige

Kompetenz mehr in der Deutung anderer Sachbereiche, wird ihr genau dieser
Sachverhalt vorgeworfen.

Die Beschwerden des gegen seinen Willen abgesetzten Kirchenvorstandes von
St. Regenfledis waren, so ist nachträglich zu konstatieren, dabei keineswegs
ergebnislos. Tenhumberg machte in dem schon zitierten Brief an den BUND-Vor-
stand darauf aufmerksam, dass Bewegung in das Verhältnis von Katholizismus
und Atomkraft gekommen sei: In Bonn hätte sich eine Arbeitsgruppe zum Studium

39 Aktennotiz für Herrn BischofTenhumberg zum Schreiben des Weltbundes zum Schutze des
Lebens vom 22.6.1971/2.7.1971, in: BAM, GV NA, Hauptabteilung Seelsorge-Personal, A
500-2632.

40 Vgl. Dietrich Strothmann, Bitte Pille, in: Die Zeit, 26.07.1968, 1 und Faber, Papst Paul VI.
(wie Anm. 21), 234f.

41 Peters, Dorfroman (wie Anm. 23), 303.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



Die neue «Landlust» 359

der besonderen Problematik von Atomkraftwerken gebildet, zu der u.a. die
wissenschaftliche Kommission des Katholischen Arbeitskreises «Entwicklung und Frieden»

zu rechnen sei.42 In einem Textentwurf zum «Problem der Kernkraftwerke»,
der bereits einen Monat zuvor dem Ständigen Rat der Deutschen Bischofskonferenz
vorgelegt wurde, heißt es schließlich: «Um in diesem Sinne verantwortlich handeln
und entscheiden zu können, bedürfen die Unternehmer, Wissenschaftler, Techniker
und Politiker auch der festen Unterstützung und Hilfe durch kritische und problembewußte

Bürger.»43 Die deutschen Bischöfe verabschiedeten diesen Passus schließlich

genauso und kommunizierten ihn auch medial.44 Die Debatten um den «Schnellen

Brüten) sollten auch Tenhumbergs Nachfolger als Bischof von Münster, Reinhard

Lettmann, noch beschäftigen, wie dieses Titelblatt des alternativen Münstera-
ner Lokalmagazins <Knipperdolling> verrät.45

Abbildung: Titelblatt «Knipperdolling», Sommer
1980: «Der Bischof und der Brüter».

42 Vgl. Tenhumberg an Prof. Dr. Herbert Bruns, Vorsitzenden des «Bund für Lebensschutz»,
Bundesverband und überregionale Bürgerinitiative zum Schutz von Leben und Umwelt vom
21.04.1977, in: Bischöfliche Pressestelle Münster (Hg.), Dokumentation in der Sache
Kirchenvorstand der Kirchengemeinde St. Regenfledis in Kalkar 1 (Hönnepel) wegen der
Errichtung eines Kraftwerkes, September 1977, Anlage 64, S. 2, in: BAM, Büro Weihbischof
Dr. Lettmann, A 54.

43 18. Sitzung des Ständigen Rates am 29. August 1977 in Würzburg-Himmelspforten: TOP
VI, 1; Entwurf einer Stellungnahme zum Problem der Kernkraftwerke, S. 6, in: BAM,
Bischöfliches Sekretariat, A 0-1011.

44 Vgl. «Energiepolitik erfordert hohes Verantwortungsbewußtsein», KNA - Dokumentation
24.09.1977,4, in: BAM, Büro Diözesanbischof Dr. Reinhard Lettmann, A 790.

45 Vgl. Titelblatt «Der Bischof und der Brüter», in: Knipperdolling, 7/8 (1980), 5. Jahrgang,
in: BAM, Büro Diözesanbischof Dr. Reinhard Lettmann, A 789.

Münsteraner Generalanzweifl

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



360 Florian Bock

Der «Schnelle Brüter» schließlich wurde zwar gebaut, ging aber wegen letztlich

doch nicht zu kalkulierender Risiken niemals ans Netz. Wie bei Wikipedia
nachzulesen ist, gilt er heute als «eine der größten Investitionsruinen» Deutschlands.

Auf dem Gelände steht heute ein Vergnügungspark.46

Fazit: Eine neue «Landlust» und der Wandel des Katholischen

Dass sich all diese Geschehnisse in Kalkar am Ende der 1970er abspielten, ist
kein Zufall. Bereits 1972 hatte der <Club of Rome> seinen Bericht «Die Grenzen
des Wachstums» publiziert,47 Kulturgeografen sprechen für die ausgehenden
1970er als Zeitpunkt, an dem das Dorfleben durch ökonomische Umwälzungsprozesse

maximal bedroht gewesen sei.48 Ausgerechnet jetzt aber erkannten viele
Menschen in besonderer Intensität die Attraktivität einer intakten Natur. Anhänger der
Neuen Sozialen Bewegungen, allen voran die von den USA inspirierte Umwelt-
bewegung, setzten sich vermehrt für den Schutz und den Erhalt des ländlichen
Raumes ein. Darunter waren auch viele Christrinnen, die ihr Engagement für die

Umwelt, wie gezeigt, schöpfungstheologisch interpretierten. Eine integrierende
und partizipative Regionalentwicklung wurde politisch und kirchlich zur neuen
Leitidee. Hinzu kam ein weiteres Moment. In der eingangs erwähnten agrarischen
Provinzialität und Tristesse wurde nun ein attraktives Angebot gesehen, sich von
der Urbanen Hektik und Schnelllebigkeit zu erholen. Die entschleunigte Tradition
des ländlichen Lebens wurde nun, ob schöpfungstheologisch oder säkular codiert,
wieder hochgeschätzt.49 Diesen Wandel in seinen äußeren Ursachen zu beschreiben,

ist nicht allzu schwer. Den mentalen Wandel in den damaligen Köpfen zu
beschreiben, ist schon schwieriger. Der Geograf Werner Bätzing, der sich seit
Jahren mit dem Landleben beschäftigt, schreibt dazu:

«Fragt man die Akteure und Betroffenen, so fallen die Antworten meist wenig
befriedigend aus: Wir haben den Backofen renoviert, weil selbstgebackenes Brot doch
etwas ganz Besonderes ist, und wir haben nach dem Backen gleich ein kleines Fest
veranstaltet, weil es so gemütlich und schön ist, wenn alle gemeinsam feiern. Natürlich
ist das richtig, aber es klärt die zentrale Frage nicht: Warum ist selbstgebackenes
Brot zehn Jahre zuvor nichts Besonderes, und warum kommt damals niemand auf
die Idee, ein Backofenfest zu machen?»50

46 Vgl. <https://de.wikipedia.Org/wiki/Kernkraftwerk_Kalkar#Fertigstellung,Nichtinbetrieb-
nahme_und_endgültiges_Aus> (18.02.2022).

47 Vgl. Dennis Meadows/Donella Meadows/Erich Zahn/Peter Milling, Die Grenzen des Wachstums.

Bericht des Club of Rome zur Lage der Menschheit, Stuttgart 1972.
48 Vgl. Bätzing, Landleben (wie Anm. 1), 153f.
49 Vgl. ebd., 112.
50 Ebd., 157.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



Die neue «Landlust» 361

Eine neue Forschungsgruppe namens «Katholischsein in der Bundesrepublik»
versucht über die Leitbegriffe Semantiken, Praktiken und Emotionen an den mentalen

Wandel in den Köpfen vieler Katholikinnen in der westdeutschen Gesellschaft

zwischen 1965 und 1989 heranzukommen.51 Das erscheint, um den Bogen
von der neuen «Landlust» in der Bundesrepublik Deutschland wieder hin zur
kirchlichen Zeitgeschichte zu schlagen, auch bei den Protesten in St. Regenfledis
als ein gangbarer Weg.

Genannt seien dafür nur zwei Beispiele aus dem Archivstudium. Zum einen
ein Zeitungsartikel des Stern aus dem Jahr 1977.52 Dort wird über die geschilderten

Querelen nochmals berichtet, u.a. über die anhaltende Protestpraktik des Bauern

JosefMaas (1931-2008), ehemaliges Kirchenvorstandsmitglied in St. Regenfledis,

der mm nicht mehr, obwohl nahe an der Dorfkirche wohnend, den

sonntäglichen Gottesdienst in St. Regenfledis besucht, sondern in die Nachbargemeinde

fahrt. War er zuvor konservatives CDU-Mitglied, so wurde er über die

Beschäftigung mit der Atomkraft zur Symbolfigur für viele Protestler: innen. Unter

seinem Namen wurde sogar eine Langspielplatte mit Protestsongs gegen
Atomkraft herausgegeben.53 Nun sind solche und ähnliche in die Medien hinein
kommunizierte Protestpraktiken spätestens seit dem Katholikentag 1968 auch in
der katholischen Kirche angekommen. Aber dass ein katholischer Bauer, sozusagen

aus der katholischen Mitte heraus, jahrelang seinen Protest auf diese Art und
Weise praktiziert, dürfte etwas graduell Neues sein.

Ein anderes Beispiel stellt ein Briefan Bischof Tenhumberg einige Jahre zuvor
dar. Dort schreibt ein Gläubiger seinem Oberhirten:

«Können Sie, sehr verehrter Herr Bischof, noch Bischof der katholischen Kirche, ja
können Sie überhaupt noch Priester sein, wenn Sie die Voraussetzung zum möglichen

[Unterstreichung im Original] Massenmord am Niederrhein schaffen durch die
zur Verfügungstellung des Geländes?»54

Hier dürfte nicht die Praktik, sondern die Semantik das neue Moment ausmachen:

Ein Katholik wirft seinem Bischof im Jahr 1972 einen möglichen Massenmord

vor und fordert ihn indirekt zum Amtsverzicht auf.55 Was uns heute mediale

51 Vgl. <https://www.katholischsein-for2973.de> (18.02.2022).
52 Vgl. Walter Karpf, «Der Bischof und der Brüter», stem Ol .09.1977, in: BAM, Büro Diöze-

sanbischof Dr. Reinhard Lettmann, A 790.
53 Vgl. <https://de.wikipedia.org/wiki/Josef_Maas> (18.02.2022).
54 Paul Hollenbeck an Tenhumberg vom 01.05.1972, S. 1, in: BAM, Büro Diözesanbischof Dr.

Reinhard Lettmann, A 790.
55 Unter Umständen ist in dem Schreiben Hollenbecks noch eine weitere Spitze enthalten: So

engagierte sich Bischof Tenhumberg sehr für eine Beilegung des Biafra-Krieges und prangerte

die dortigen Gemetzel an. Der Brief könnte damit auch auf diese Ebene anspielen.
Diesen Hinweis verdanke ich Wilhelm Damberg.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



362 Florian Bock

Alltäglichkeit ist, war in einer Zeit, in der Bischöfe normalerweise noch Post
erhielten, die mit Formeln wie «Exzellenz im Glauben treu ergebener Diener» o.ä.

schloss, mindestens eine Provokation, wenn nicht gar eine Ungeheuerlichkeit. Im
Bistumsarchiv Münster und an vielen anderen Stellen müsste man nun weitersuchen:

Wie verliefen die Biografien der Artikulator:innen dieses Wandels?56

Dieser Beitrag ist mit «neuer <Landlust>» überschrieben und spielt damit auf
den seit Jahren herausragenden ökonomischen Erfolg der gleichnamigen
Zeitschrift an, die sich dem Wohn-, Garten- und Kochsektor in der deutschen
Medienlandschaft zurechnen lässt. Was kaum jemand weiß: Die «Landlust» wird vom
Landwirtschaftsverlag in Münster-Hiltrup herausgegeben, der, überspitzt formuliert,

vor noch nicht allzu langer Zeit die katholischen Bauern der Region über die
aktuellen Schweinepreise informierte.57 Ein Artikel über die «Landlust» in der
FAZ von 2016 kennzeichnete die Zeitschrift als genuin katholisch. Sie setze auf
viele Bilder, nicht das intellektuelle Wort, sie sei «purer Sensualismus» und «das

reine Ritual». Ihre Themenwahl sei eine «ewige Prozession zu Ehren des
Jahreskreises».58 Laut dem Historiker Peter Hersche ist die «Landlust» auch ein Element
des noch in der Gegenwart zu findenden katholischen Barock. Zu diesem neuen
Interesse an Umwelt und Natur gehört laut Hersche auch die seit den 1990ern zu
beobachtende Hochschätzung der <Italianità>, der mediterranen Lebenskultur von
<Slow food> bis Espresso auch in unseren Breitengraden; das so genannte <Urban

Gardening) zwischen städtischem Beton und Asphalt; die Aufwertung handwerklicher

Arbeit, schließlich die Sehnsucht nach einer besseren Work-Life-Balance.
All diese Phänomene seien auch von einer neuen, vom Katholizismus ausgehenden

Aufwertung des Lebens auf dem Land getragen.59 Die Geschichte von
Katholizismus und «Landlust» geht also weiter.

56 Maria Schubert bearbeitet dazu innerhalb der erwähnten DFG-Forschungsgruppe «Katho¬
lischsein» (wie Anm. 51) das Teilprojekt Cl «Das (Tischtuch zwischen Katholiken und den
Grünen [ist] zerschnitten.) Katholischsein in den 1970er und 1980er Jahren: Mit den Grünen
oder gegen die Grünen?» Sie wird unterstützt durch Wilhelm Damberg und Florian Bock.
Vgl. <www.katholischsein-for2973.de/projekte/detail/cl-damberg-wilhelm-bock-florian-bo-
chum-das-tischtuch-zwischen-katholiken-und-den-grunen-ist-zerschnitten-katholischsein-in-
den-1970er-und-1980er-jahren-mit-den-gruenen-oder-gegen-die-gruenen> (18.02.2022).

57 Vgl. <https://de.wikipedia.org/wiki/Landwirtschaftsverlag_Münster> (18.02.2022).
58 Vgl. Jan Grossarth, Stellt euch vor, der Frühling kommt! «Landlust» und Gruner + Jahr, auf

faz.net, 22.04.2016, <https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/medien/wieso-geht-der-land-
lust-verlag-eine-liaison-mit-gruner-jahr-ein-14191831 .html) (18.02.2022).

59 Vgl. Peter Hersche/Wolfgang Reinhard, Wie modem ist der Barockkatholizismus? Oder:
Wie barock ist der moderne Katholizismus?, in: Peter Walter/Günther Wassilowsky (Hg.),
Das Konzil von Trient und die katholische Konfessionskultur (1563-2013). Wissenschaftliches

Symposium aus Anlass des 450. Jahrestages des Abschlusses des Konzils von Trient,
Freiburg i. Br. 18.-21. September 2013 (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte
163), Münster 2016, 489-518, hier 517f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



Die neue «Landlust» 363

Die neue «Landlust». Der Umgang mit der Schöpfung
im -westdeutschen Katholizismus circa 1960 bis 2000

Der Katholizismus ist historisch lange mit einem ländlichen, provinziell-rückständigen
Image versehen worden. Dies begann sich im Laufe der 1960er-Jahre zu ändern. Vor allem
das «Aggiornamento» des Zweiten Vatikanische Konzils bewirkte - im Zusammenspiel
mit der gesamtgesellschaftlichen Planungseuphorie in Westdeutschland - einen Shift hin
zu einem Technikoptimismus. Spätestens im Laufe der 1970er aber kam vielen Gläubigen
auch die Kehrseite dieses Optimismus zu Bewusstsein: Konnte z.B. die Atomkraft, letztlich

unbeherrschbar, nicht auch Gottes Schöpfung massiv schaden? In der niederrheinischen

Kirchengemeinde St. Regenfledis wurde diese Gefahr rasch konkret - angesichts der
geplanten Errichtung des so genannten «Schnellen Brüters» auf dem Gelände der Gemeinde.

Während die lokale kirchliche Hierarchie dazu drängte, das Gebiet zur Errichtung des
Atomreaktors zu verkaufen, weigerte sich ein (jüngerer) Teil der Gemeinde hartnäckig und
beschritt kirchenrechtliche Wege bis zu Papst Paul VI. Sie fürchteten, so die Quellensprache,

eine «Verseuchung» ihres von Gott anvertrauten Landes. Diese neue, bis heute anhaltende

katholische «Landlust», sozusagen ein Vorbote der grünen Bewegung, in ihrem
wesentlichen Verlauf nachzuzeichnen, ist Anliegen des vorliegenden Beitrages.

«Landlust» - Schöpfung - Fortschritt - Atomkraft- grüne Bewegung - Heinrich Tenhum-
berg - St. Regenfledis - «Schneller Brüter».

La nouvelle «envie de campagne». La gestion de la création
dans le catholicisme ouest-allemand de 1960 à 2000 environ

Historiquement, le catholicisme a longtemps été associé à une image rurale, provinciale et
arriérée. Cela a commencé à changer au cours des années 1960. C'est surtout ['«aggiornamento»

du Concile Vatican II qui a provoqué - en combinaison avec l'euphorie de la
planification dans l'ensemble de la société en Allemagne de l'Ouest - un glissement vers un
optimisme technologique. Au plus tard au cours des années 1970, de nombreux croyants
ont pris conscience du revers de la médaille de cet optimisme: l'énergie nucléaire, finalement

incontrôlable, ne pouvait-elle pas aussi nuire massivement à la création de Dieu?
Dans la paroisse de St. Regenfledis, en Basse-Rhénanie, ce danger s'est rapidement
concrétisé au vu du projet d'installation du «surgénérateur» sur le terrain de la paroisse. Alors
que la hiérarchie ecclésiastique locale faisait pression pour que le terrain soit vendu en vue
de l'installation du réacteur nucléaire, une partie (plus jeune) de la paroisse a refusé
obstinément et entrepris des démarches juridiques ecclésiastiques allant jusqu'au pape Paul VI.
Ils craignaient, selon le langage des sources, une «contamination» de la terre qui leur avait
été confiée par Dieu. Le présent article a pour but de retracer le déroulement essentiel de
cette nouvelle «envie de campagne» catholique, qui perdure encore aujourd'hui et qui est
pour ainsi dire un signe avant-coureur du mouvement vert.

«Landlust» - Création - Progrès - Nucléaire - Mouvement vert - Heinrich Tenhumberg -
St. Regenfledis - «Schneller Brüter» (surgénérateur).

La nuova «Landlust». Il rapporto con la creazione
nel cattolicesimo délia Germania occidentale tra il 1960 e il 2000

Il cattolicesimo fu per lungo tempo storicamente rappresentato corne rurale, provinciale ed
arretrato. La situazione iniziô a cambiare nel corso degli anni Sessanta. Soprattutto l'«Ag-
giornamento» del Concilio Vaticano II - in concomitanza con l'euforia generale per la
pianificazione nella Germania occidentale - porté ad uno spostamento verso un ottimismo
nei confronti délia tecnica. Al più tardi nel corso degli anni Settanta, tuttavia, molti credenti
si resero conto del rovescio délia medaglia di questo ottimismo: l'energia nucleare, ad
esempio, in fin dei conti incontrollabile, non poteva forse danneggiare in modo massiccio

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124



364 Florian Bock

la creazione di Dio? Nella parrocchia del Basso Reno di St. Regenfledis questo pericolo si
concretizzô rapidamente - in vista del progetto di costruzione del cosiddetto «reattore ve-
loce» sul terreno della parrocchia. Mentre la gerarchia ecclesiastica locale esortava a ven-
dere l'area per la costruzione del reattore nucleare, una parte (più giovane) della comunità
si rifiutô ostinatamente e si appellö al diritto canonico fino ad interpellare Papa Paolo VI,
nel timoré, secondo la dicitura delle fonti, di una «contaminazione» della loro terra affidata
da Dio. Lo scopo di questo articolo è di tracciare il percorso essenziale di questa nuova
«Landlust» cattolica che persiste ancora oggi e fu, per cosl dire, foriera del movimento
verde.

«Landlust» - Creazione - Progresso - Energia nucleare - Movimento verde - Heinrich
Tenhumberg - St. Regenfledis - «Schneller Brüter» (reattore veloce).

The New «Landlust». Dealing with Creation
in West German Catholicism circa 1960 to 2000

Catholicism has historically long been given a rural, provincial, backward image. This
began to change in the course of the 1960s. Above all, the aggiornamento of the Second
Vatican Council, in conjunction with the overall social planning euphoria in West
Germany, brought about a shift toward technological optimism. In the course of the 1970s at
the latest, however, many believers also became aware of the downside of this optimism:
Could, for example, nuclear power, which is ultimately uncontrollable, not also do massive
damage to God's creation? In the Lower Rhine parish of St. Regenfledis, this danger
quickly became concrete - in view of the planned construction of the so-called super-reactor

«Schneller Brüter» on the parish grounds. While the local ecclesiastical hierarchy urged
that the area be sold for the construction of the nuclear reactor, a (younger) section among
the parish community stubbornly refused, and took canonical legal action all the way to
Pope Paul VI. They feared, according to the source language, a «contamination» of their
land entrusted to them by God. The purpose of this article is to trace the essential course
of this new Catholic «Landlust», which continues to this day, and is, so to speak, a harbinger

of the green movement.

«Landlust» - Creation - Progress - Nuclear Power - Green Movement - Heinrich
Tenhumberg - St. Regenfledis - «Schneller Brüter»

Florian Bock, Prof. Dr., Professor für die Kirchengeschichte des Mittelalters und der Neuzeit

an der Ruhr-Universität Bochum; https://orcid.org/0000-0002-6033-l 130.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 347-364, DOI: 10.24894/2673-3641.00124


	Die neue "Landlust" : der Umgang mit der Schöpfung im westdeutschen Katholizismus circa 1960 bis 2000

