Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 116 (2022)

Artikel: Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman : religioser
Geschaftsbetrieb als Sinde wider den Heiligen Geist

Autor: Annen, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1033387

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1033387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Aspekte in

Meinrad Inglins Ingoldau-Roman —
Religioser Geschéftsbetrieb als Siinde
wider den Heiligen Geist

Daniel Annen

Einerseits hohes Lob, anderseits erniedrigende Verdammung: So verschieden
kann ein Roman beurteilt werden, und dies erst noch in derselben Zeitung, nim-
lich im Luzerner Vaterland, einem katholisch-konservativen Organ im katholi-
schen Milieu. Am 20. Dezember 1922 wurde da Meinrad Inglins (1893-1971)
erster verdffentlichter Roman «Die Welt in Ingoldau» als «Verheissung» geprie-
sen; Inglin wisse «mit klarem Blick» und «mit sicherer Hand zu gestalten».! Aber
nur 10 Tage danach erschien im gleichen Presseorgan ein vernichtender Verriss:
«Nicht bald ist uns ein so freches und zynisches Buch in die Hidnde geraten.»
Warum sah sich die katholisch-konservative Zeitung genétigt, ein Buch zu
verdammen, das sie erst noch 10 Tage zuvor sehr gerithmt hatte? — Der Roman
stellt einen dorflichen Kosmos dar, der stark vom katholischen Milieu dominiert
wird. Erziehungsfehler, Bigotterie und Schwierigkeiten eines Klerikers, sich im
Modernismus-Streit {iberzeugend zu positionieren, spitzen sich krisenhaft zu.?
Der Stil ist realistisch; kein Wunder daher, was demzufolge fiir den Verfasser des
zweiten Artikels «frech» und «zynisch» wirkte: Inglin, seit drei Jahren wieder in
Schwyz wohnhaft, halte seinen Mitbiirgern einen Spiegel vor, und zwar einen
«verzerrten, der mit wenigen Ausnahmen auch nur Zerrbilder zuriickwirft»3. Der
Schreibende war wohl selber ein Schwyzer;* und wie sehr er vor allem Skandal-
faktoren zusammenfasst, die im realen Schwyz erkennbar waren, zeigt eine rhe-

I Vaterland vom 20.12.2022, NI Z 2016.04. Mit der Sigle NI wird auf den in der Kantonsbib-
liothek Schwyz liegenden Nachlass Meinrad Inglins verwiesen.

2 Vgl. dazu ausfiihrlicher Beatrice von Matt, Meinrad Inglin. Eine Biografie, Ziirich 1976,
104-110 und passim. Diese Biografie gilt als Standardwerk zu Meinrad Inglin und enthélt
viele interessante Werkinterpretationen.

3 Vaterland vom 30. Dezember 1922, NI Z 2016.06.

4 Genannt wird ein konservativer Verhorrichter Amgwerd aus Schwyz. Vgl. Beatrice von
Matt, Meinrad Inglin (wie Anm. 2), 116.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



108 Daniel Annen

torische Frage gegen den Schluss des Artikels: « Wird man es verstehen, dass die-
ses Buch von der Biirgerschaft von {ngoldauy mit besonderer Entriistung und mit
Ekel von der Hand gewiesen wird?»*

Ein Skandal mit Handgreiflichkeiten

Die Spiegel-Metapher zeigt: Das Buch wurde als Schliisselroman gelesen, und wie
immer wieder bei solcher Lektiirehaltung riicken vor allem atomisierte Einzelheiten
ins Bewusstsein des Lesepublikums, Faktualitdtssignale unterwandern die Fiktio-
nalitit.’ Eigentlich ist das psychologisch ein verstindlicher Vorgang: Die Anglei-
chung der Fiktion an ein reelles Personal oder an eine reelle Topografie — also an
etwas, was man schon kennt — ermdglicht eine kognitive Okonomie, und sie wie-
derum ermdglicht ein relativ schnelles Lesen.” Die Funktion fiktiver Aussagen im
Zusammenspiel einer Makrosyntax zu bestimmen, das hingegen verlangt eingehen-
dere Denkarbeit. Der Autor des diskriminierenden Artikels verweist denn auch re-
lativ explizit auf eine schnelle Identifikationsmoglichkeit, die der Schliisselroman
offeriert: Ingoldau sei «so genau beschrieben, dass man nicht lange suchen» miisse.
Aus der Gestaltung «mit sicherer Hand» wurde vor allem eine «Beschreibungy, und
der ganze Text war dann nur noch ein «zusammengeleimtes Stiickwerk, episodisch
verarbeitety. Zusammen mit der Makrosyntax des Romans geriet auch aus dem
Blick, was erst aus dem textinternen Zusammenhang der Motive entspringt. Inglin
nennt es in einem Brief an seine damalige Freundin Jeannette sein « Wesentliches»,
wenn er, wohl um 1920 den Ingoldau-Roman ankiindigend, schreibt: «Du, Liebste,
hast mich eigentlich nur von meiner alltédglichsten und banalsten Seite kennen ge-
lernt, d.h. von meiner schlechtesten Seite. Ich glaube aber, daf3 Dir auch fiir mein
Wesentliches Sinn und Verstéindnis nicht fehlen.»® Noch in seinem Nachlassband
beklagt sich Inglin, was viele Leserinnen und Leser nicht gesehen hétten: das «zent-
rale Thema des Romans, dem alles andere mehr oder weniger zu dienen hat» — das
sei die «Liebe in den verschiedensten Erscheinungsformen»’.

Die Liebe konnte ja auch ein christliches Thema sein. Und trotzdem: Die
Schwyzer wehrten sich vehement gegen den Roman, offensichtlich aus der Optik

5 Vaterland vom 30. Dezember 1922, NI Z 2016.06.

Zum Begriff «Faktualititssignal» vgl. Johannes Franzen, Indiskrete Fiktionen. Theorie und

Praxis des Schliisselromans 1960-2015, Géttingen 2018, 124.

7 Vgl. Franzen, Indiskrete Fiktionen (wie Anm. 6), 32.

8 NIK 516.02.01. Der Brief ist ohne Datum tiberliefert, aber vom Kontext her muss der Brief
aus der Zeit, da die Arbeit an der «Welt in Ingoldau» schon recht fortgeschritten war, stam-
men.

® Meinrad Inglin, Notizen des J4gers. Nachlese und Nachlass, in: M.I. Gesammelte Werke. In
zehn Binden hg. von Georg Schoeck, Ziirich (1973) 1991, 117.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman 109

ihres katholischen Milieus. Das ging bis zu Handgreiflichkeiten, was ja dann wohl
doch nicht christlich ist. Inglin, am Ostrand des Dorfes wohnend, konnte seinen
Freund Albert Gemsch, am Westrand zu Hause, nur noch auf Schleichwegen auf-
suchen; und der Heimweg sei ihm auch verwehrt worden. Als ihn einige Auflau-
ernde mit Steinen beworfen hatten, fliichtete er fiir etwa drei Monate zu seinem
Freund Walter Mertens nach Ziirich.!° Seine Tante Margrit Abegg, die ihm sehr
wohlgesinnt war und ihn nach dem friihen Tod der Eltern bei sich in ihrem Haus
liebevoll aufgenommen hatte, schrieb ihm dann, wohl aus gesunder Intuition her-
aus: «Ja mein Lieber[,] hast Recht, dass Du abgedampft bist [...].»!" Sie selbst
sieht sich ebenso als Zielscheibe der Empdrung, dabei tische man «allerlei fiir
Mairchen auf, so z.B. sagte man, die Tante sei ganz entziickt von diesem Buchy.
Aber sie habe das Buch ja noch gar nicht gelesen! Dann auch, «man habe Frau
Abegg im Kloster schluchzen und weinen» héren. Oder etwas spéter an ihren Nef-
fen Meinrad: Man hore «schimpfen u. wettern tiber Dich, heimkommen darfst auf
keinen Fall, man will Dir abpassen u. Dich iiberfallen»'?. Solche Geriichte und
Hasstiraden kénnen bekanntlich psychologisch mit Projektionen erklédrt werden;
und die Widerspriiche, die da aus der Geriichtekiiche dampfen, erinnern an den
psychoanalytischen Begriff der Ambivalenz.

Das Unheimliche als das heimlich allzu Vertraute

Meinrad Lienert (1865—1933), der aus Einsiedeln stammende Autor, spielt eben-
falls auf ein solch ambivalentes Verhalten bei den Schwyzern an. Er kénne sich
«lebhaft» vorstellen, so am 15. Januar 1923 an den Ingoldau-Autor, dass man das
Buch in Schwyz «mit geteilten Gefithlen aufgenommen» habe — «verschlungen
hat man’s gewiss mit Begierde»; heimlich hitten wohl viele gedacht, Inglin sei
nicht nur ein boser Kritiker, sondern «ein Herrgottsdonner!»'® Im Sinne Lienerts
wirkte der Roman, Freud ldsst griissen, also unheimlich — weil er heimlich allzu
Vertrautes erzéhlte. Und der Skandal wire psychologisch als Abwehr eigener
Strebungen in den Schwyzer Seelen zu erkléren.

Wie auch immer: Die Tante hat im Lichte solcher psychologischen Erklédrun-
gen Recht. Inglin tat gut daran, «abzudampfen». Mit René Girard kénnte man
Inglin als Stindenbock der Schwyzer Dorfgemeinschaft bezeichnen, deren Ag-
gression ansteckend war. Jedenfalls muss von da her nicht erstaunen, dass auch
ein weiterer Umkreis im Dorf die Kritik am Roman wiederholte — und bis zur

10 Vgl. Beatrice von Matt, Meinrad Inglin (wie Anm. 2), 116f.

I Brief vom 30.12.1922 an Meinrad Inglin, NI K 4.01.02.

12 Brief vom 3.1.1923 an Meinrad Inglin, NI K 4.01.03.

13 Brief Meinrad Lienerts an Meinrad Inglin vom 15.1.1923, NI K 652.01.04.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



110 Daniel Annen

korperlichen Gewalt steigerte.!* Inglin konnte wohl der Gewaltspirale nur dann
ein Ende setzen, wenn er selber nicht gewalttdtig reagierte,'> was ja auch eine
neutestamentliche Einsicht ist. Denn warum brauchen Menschen einen Siinden-
bock? Letztlich, so Girard, weil sie sich gegenseitig nachahmen. Dieser Mimetis-
mus erzeugt Begierden, weil ausgerechnet das gegenseitige Vergleichen auch
Ressentiments verstirkt. Durch Projektion auf ein Opfer, auf einen Siindenbock,
kann die so aufflammende Aggressivitét gleichsam abgeladen werden.'®

Dass der Roman als Schliisselroman verstanden wurde, konnte die Projektion
auf einen Stindenbock unterstiitzen: Wenn ein Text als Verschliisselung erlebt wird
und darum scheinbar faktual verifizierbar ist, so kann der Autor leichter zur Ver-
antwortung gezogen werden.!” Nur: Der Autor wird dann, wie bereits gezeigt, wich-
tiger als der Text, dessen &sthetische Qualitét dann oft nicht wahrgenommen wird.

Zudem festigt der Siindenbock-Mechanismus den gesellschaftlichen Zusam-
menbhalt einer Volksgruppe. Der Milieu-Katholizismus musste sich ja auch aus po-
litischen Griinden stabilisieren, es galt, sich kontrastiv von der Moderne abzugren-
zen,'® vor allem von der naturwissenschaftlichen. Unter diesem Gesichtspunkt ist
eine Bemerkung aus dem Vateriand-Verriss interessant: Im Roman trete «ein frei-
geistiger Arzt» auf, «der mit einem jungen Pfarrhelfer philosophiert». Aber: «Der
Geistliche unterliegt mit seinen theologischen Waffen, der Autor hat ihm keine bes-
sern geben wollen oder kénnen.»'® Waffen braucht man im Krieg, und der ist nach
dem berithmten Clausewitz-Diktum die Fortsetzung der Politik mit andern Mitteln.

Auch Inglin selber scheint noch als 67-Jéhriger in einer « Vertrauliche[n] Mit-
teilung» (1960) in Bezug auf den Katholizismus politisch zu denken. Er schreibt:
«Ich bekenne mich zum Christentum, aber zu keiner Kirche [...].»*° Also denn —
hat man da nicht eine geniigende Antwort auf die Gretchenfrage, wie es Inglin
mit der Religion halte? Gewiss, sein Ja «zum Christentum» geht da parallel mit

14 Vgl. René Girard, La violence et le sacré, Paris 1990, 51, stellvertretend fiir viele dahin ge-
hende Argumentationsbewegungen dieses Kulturanthropologen: «Toujours, semble-t-il, le
moment arrive ou 1’on ne peut plus s’opposer que par une autre violence; peu importe, alors,
que I’on réussisse ou que 1’on échoue, c’est toujours elle la gagnante. La violence a des effets
mimétiques extraordinaires, tant6t directs et positifs, tantot indirects et négatifs.»

135 Vgl. Girard, La violence et le sacré (wie Anm. 14), 44.

16 Vgl. Girard, La violence et le sacré (wie Anm. 14), 32f. Auch Girard braucht in diesen Zu-
sammenhéingen das Verb «projeter», ndmlich 126.

17" Vgl. Franzen, Indiskrete Fiktionen (wie Anm. 6), 79.

Viele Hinweise bei Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentali-

titsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Ziirich 1989, passim.

Zusammenfassend a.a.O., 6 und 68f.

19 Vaterland vom 30. Dezember 1922, NI Z 2016.06.

20 Zitiert nach dem Faksimile, das abgedruckt ist bei Elisabeth Schoeck-Griiebler, Meinrad
Inglin. Seine Welt in Bildern, Schwyz 1993, 161.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOIL: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman 111

seinem Nein zur Kirche, das ist da explizit formuliert. Aber zu beachten ist: So-
bald man die christliche Theologie nicht einengt wie zum Beispiel im Milieuka-
tholizismus, dann wird die katholische Kirche schon rein logisch, wenn auch nicht
durchwegs, so doch partiell Elemente des christlichen Glaubens enthalten. In sei-
ner kiinstlerischen Arbeit denkt Inglin die Kirche da und dort auch theologisch,
nicht nur politisch; und dann ist sie eine ecclesia bipartita, eine ecclesia fusca et
decora, eine mit guten und bosen Seiten, wie man mit Verweis auf die Braut des
Hohenliedes sagen kann. Diese Sicht auf eine zweiteilige Kirche ist auch der
christlichen Denk- und Glaubenstradition nicht unbekannt.?!

Im Verlauf des Romans «Die Welt in Ingoldau» werden Strukturen des Christ-
lichen erkennbar, die ganz andere Aspekte anvisieren als der Milieukatholizismus
und, aus der Optik einer sachgerechten heutigen Theologie gedacht, ohnehin deut-
lich katholische Aspekte aufweisen. Und dies kurz nach Beginn der Zwischen-
kriegszeit, die ja «die eigentliche Bliitezeit» (Urs Altermatt) des katholischen Mi-
lieus ist!?? Es soll hier gezeigt werden, wie sich Inglin von den Programmierungen
dieses Milieus 16st und so — auch wenn das ironisch klingt — zu genuinen Einsich-
ten des Christentums, zum Teil auch des Katholizismus kommt. Das katholische
Milieu bleibt darum als Kontrastfolie interessant.

Es ist ebenfalls im Vaterland-Verriss vom 30. Dezember ablesbar. In eins mit
der Perspektive auf den Ort dominiert in diesem Zeitungsartikel auch die Macht
des katholischen Milieus. Mehr noch: Die im Skandal homogenisierte Dorfge-
meinschaft?® wurde kurzerhand als Kritikinstanz absolut gesetzt. Dass der Roman
wie ein Pamphlet wirke, wie eine «zynische Karikatur und Verleumdung be-
stimmter Personen», das werde man «am bewussten Orte noch besser beurteilen
konnen als ausser dieser Ortschaft».?*

21 Vgl. Giorgio Agamben, Das Geheimnis des Bosen. Benedikt XVI. und das Ende der Zeiten.
Aus dem Italienischen von Andreas Hiepko, Berlin 2015, 14f.

22 Vgl. Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 18), 20. Vgl. auch a.a.O., 66, 68 und
159-161.

23 Zur Homogenisierung vgl. Franziska Metzger, Religion, Geschichte, Nation. Katholische
Geschichtsschreibung in der Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert — kommunikationstheore-
tische Perspektiven, Stuttgart 2010, 195.

24 Vaterland vom 30. Dezember 1922, N1 Z 2016.06.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



112 Daniel Annen

Reduktion der Religion auf Moral

In diesem Verriss werden typische Verhaltensweisen des katholischen Milieus
akzentuiert, wie sie unter anderen Urs Altermatt herausgearbeitet hat.?> Zum Bei-
spiel: «In geradezu unwiirdiger Weise ist die Geistlichkeit behandelt.»?® Diese
Fokussierung entspricht durchaus der gesellschaftlichen Situation, denn der Kle-
rus genoss ein eindriickliches Prestige in einem solchen Dorf; gefordert war ja ein
«sentire cum ecclesian?’. Legendir fiir das Dorf Schwyz zurzeit Inglins war zum
Beispiel Pfarrer Franz Odermatt. Uber ihn hat Josef Konrad Scheuber, Autor auch
der einst sehr populéren, fur die Jugend bestimmten Trotzli-Blicher, ein eigenes
Buch geschrieben. Odermatt galt als herausragend. Und bezeichnend fiir unseren
Zusammenhang, was Scheuber speziell lobt: Dieser Pfarrer Odermatt habe ein
praktisches Lehrbiichlein fiir den «Beicht-Unterricht» geschrieben, und das sei in
21 000 Exemplaren verbreitet.?® Die Beichte erscheint in solchen Kontexten als
das wichtigste Sakrament, wihrend man doch theologisch eigentlich die Messe
bzw. die Kommunion als Hauptsakrament bezeichnen miisste.?® Es herrschte ent-
sprechend ein rigoroser Moralismus, und auch Odermatt galt als autoritidr. Vor
diesem mentalitidtsgeschichtlichen Hintergrund steht die Beichte metonymisch
fiir eine Reduktion des Christentums auf die Moral, wie sie in katholischen Ge-
bieten lange gang und gibe war, und zwar auf Kosten der Heilswahrheiten.>
Entsprechend muss nicht erstaunen, dass die Beichte nicht nur im Roman ein
wiederkehrendes Motiv ist, sondern auch im Verriss eine problematische Uber-
hohung erfihrt. «In widriger Weise wird Heiliges (im besondern die Beicht [sic!])
und Unheiliges einander an die Seite gestellt, das Liisterne und Frivole mit offen-
sichtlicher Lust gesucht, der tiefe sittliche Ernst fehlt und wo er vorgespielt wer-
den will, kann man nicht daran glauben.»! Gewiss gibt es fiir das katholische
Denken Griinde, die Beichte als «heilig» zu bezeichnen, da in diesem Sakrament
nach katholischer Lehre letztlich ja Gott selber die Siinden vergibt, der beichtho-

2 Viele Hinweise bei Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 18), passim. Zusam-

menfassend a.a.O., 68f.
%6 Vaterland vom 30. Dezember 1922, NI Z 2016.06.
27 ygl. Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 18), 67.
28 J.K. Scheuber, Franz Odermatt. Der Schwyzer Pfarrer. Das Lebensbild eines Urschweizers,
Schwyz 1952, 79.
2 Joseph Ratzinger, Einflihrung in das Christentum. Bekenntnis — Taufe — Nachfolge, in: Jo-
seph Ratzinger, Gesammelte Schriften, hg. von Gerhard Ludwig Miiller, Bd. 4, Freiburg/Ba-
sel/Wien 2014, 2-322, hier 232.
Gion Darms, Frohes Christsein. Eine Besinnung auf die Grundlage der christlichen Existenz,
Ziirich 1967, 13, auch passim.
31 Vaterland vom 30. Dezember 1922, NI Z 2016.06.

30

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman 113

rende Priester ist lediglich der Vermittler. Doch in Anbetracht seiner Vieldeutig-
keit scheint der Begriff «heiligr» hier reduktiv eingesetzt. Aussen vor bleibt die
gottliche Allmacht, deren Heiligkeit in die ganze Schopfung ausstrahlt und den
Menschen aus dem Innern ergreifen will, und nicht nur in der &usseren Apparatur
des Beichtstuhls. Von da her ist der Gegensatz von «heilig» und «profan», wie
ihn der Verriss stillschweigend voraussetzt, relativiert. Die Beichte ist nicht «hei-
lign in scharfem Kontrast gegeniiber dem Profanen.*? Aus heutiger Optik kommt
der Verdacht auf, dass trotz der Bezeichnung «heilig» vom historischen Kontext
her der institutionelle, vom hochgehaltenen Klerus bestimmte Charakter bei die-
sem Sakrament iiberwiegt — ein Ubergewicht, das wohl durch das Kirchenbild des
Tridentinums in die Wege geleitet wurde.*® Dazu gehoren wie selbstverstéindlich
auch die «kirchlichen Pflichten»®*, die in einem 1907 erschienenen «Grundriss
der christlichen Sittenlehre», der sich in Inglins Bibliothek fand, mehr oder we-
niger gleichwertig neben den gottlichen Geboten stehen.

Was die geltende Moral wohl besonders verletzte, das war, wie zitiert, «das
Liisterne», das wie selbstverstindlich zusammen mit dem «Frivole[n]» erwihnt
wird und das mit «offensichtlicher Lust gesucht» werde. Liisternes strahlt im Ro-
man zum Beispiel ein «scheuséliger [sic!] Wirt» aus, der eine naiv reagierende
Angestellte schwingert. Dass sexuelles Fehlverhalten im Verriss konkret storte,
muss nicht erstaunen: Die menschliche Sexualitit war ja zu Inglins Zeit ein do-
minantes Thema der christlichen Moral, obwohl sich diese Dominanz biblisch
kaum begriinden l4sst.>® Im eben erwihnten «Grundriss der christlichen Sitten-
lehre» haben Verfehlungen im Bereich der Sexualitét eine prominente Stellung,
entsprechend auch das sechste Gebot — eben das die Sexualitét betreffende — im
Beichtspiegel-Dekalog. So heisst es da: «Schon im Sprachgebrauche wird die
Herrschaft iiber die Triebe der Geschlechtlichkeit gleichgestellt mit der Sittlich-
keit. Damit will gesagt werden, dass zwar die Sittlichkeit durch das sechste Gebot
nicht erschdpft, aber am tiefsten erprobt und dargestellt werde.»*¢

32 Vgl. Hermann Héring, s.v. «Heilig, B. Systematisch-theologisch», in: Worterbuch des Chris-
tentums, hg. von Volker Drehsen/Hermann Héring/Karl-Josef Kuschel/Helge Siemers in Zu-
sammenarbeit mit Manfred Baumotte, Giitersloh/Ziirich 1988, 463464, hier 463.

33 Vgl. Robert Lendi, Die Wandelbarkeit der Busse. Hermeneutische Prinzipien und Kriterien
fiir eine heutige Theorie und Praxis der Busse und der Sakramente allgemein am Beispiel
der Bussgeschichte, Bern/Frankfurt a.M./New York 1983, 476.

3 Johannes Jung, Grundriss der christlichen Sittenlehre. Zweite Auflage, Freiburg (Schweiz)
1907, 49. Diese Schrift fand sich in Inglins Bibliothek.

35 Vgl. den Artikel «Sexualitét» von Elisabeth Bleske in: Worterbuch des Christentums, hg.
von Volker Drehsen/Hermann Héring/Karl-Josef Kuschel/Helge Siemers in Zusammenar-
beit mit Manfred Baumotte, Giitersloh/Ziirich 1988, 1145-1146, hier 1145.

3 Jung, Grundriss der christlichen Sittenlehre (wie Anm. 34), 55.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



114 Daniel Annen

Dazu gehort auch ein Thema, auf dem Inglin geméss dem Vaterland-Verriss
«mit sonderbarer Vorliebe» herumreite: ndmlich «Knaben, die in jugendlichen
Verirrungen verstrickt sind».3” Geht man vom Roman aus, so sind damit «Verir-
rungen» gemeint, die auch wieder durch die Sexualitit bedingt sind, nédmlich
durch die frithkindliche. Sie mochte auf die Leserinnen und Leser aus Schwyz
besonders anstdssig wirken. Denn im katholischen Milieu dominierte das ver-
niedlichende Bild von Kindern, die von anmutig frommen Schutzengeln behiitet
werden.*

Aussertextuelle Sachverhalte wie das Bild vom verschonten Kind kdnnen
durchaus in die Lesart des Romans hineinspielen. Sie haben aber nicht, wie of-
fenbar flir viele Lesenden aus Schwyz, Abbildfunktion. Vielmehr gehdren sie
ebenfalls zur Kontrastfolie. Mit der oben betonten Bedeutung des werkimmanen-
ten Verweissystems soll also nicht jede referentielle Funktion der dargestellten
Motive geleugnet werden. Aber diese referentiellen Funktionen sind nicht absolut
zu setzen, wie umgekehrt auch die intratextuellen Beziige relativ sind. Sie ver-
weisen im Bereich der Makrosyntax autoreflexiv auf andere Passagen im Text,
gewiss; das heisst aber nicht, alle textexternen Sachverhalte ihres kommunikati-
ven Umfelds seien ganz und gar ausgeblendet.>

Ein wichtiger externer Sachverhalt ist nicht nur im Verriss im Vaterland, son-
dern ist auch im Romantext die Beichte. Wir erleben auf den ersten Seiten lesend
Klemens Bolfing, Pfarrer von Ingoldau, beim Beichthoren in der Ingoldauer Kir-
che —und zugleich beim Sterben. In seinem Beichtstuhl vernimmt er immer wie-
der von der Siindhaftigkeit der Ingoldauer. Das fiihrt ihn zu «milder Nachsicht»,

37" Vaterland vom 30. Dezember 1922, NI Z 2016.06.

38 Vgl. zum Beispiel die Bilder aus dieser Ara, die sich per Google-Suche ergeben, wenn man
«Kind+Schutzengel» eingibt (gesehen am 14.12.2021).

Dieser Sachverhalt gehort seit den Sechziger- und Siebzigerjahren zum Bestand der akade-
mischen Literaturbetrachtung. Aus diesem Grund sei hier als Sekundirliteratur eine «Ein-
fiihrung in die Literaturwissenschaft» aus dieser Ara angegeben. Némlich: Jochen Schulte-
Sasse/Renate Werner, Einfithrung in die Literaturwissenschaft, Miinchen 1977, 130-135.
Insofern kann man von einer relativen semantischen Autonomie im literarischen Kunstwerk
sprechen. Vgl. a.a.0., 190f. Was die referentielle Funktion betrifft, so gibt es verschiedene
Nuancierungen in der Literaturwissenschaft. Vgl. Francoise Lavocat, Fait et fiction, Pour
une frontiere, Paris 2016, 89. Da wird Paul Ricceur vorgeworfen, er unterschiitze den Refe-
renzbezug, indem er zum Beispiel schreibe: «[...] les événements historiques ne sont plus
dénotés, mais simplement mentionnés.» Paul Ricceur, Temps et récit. Tome III, Le temps
raconté, Paris 1985, 233. Aber Ricceur bestreitet nicht die Referenz grundsétzlich, sondern
nur ihre Funktion im Hinblick auf die historische Vergangenheit («toutes les références a
des événements historiques réels sont dépouillés a I’égard du passé historique et alignées sur
le statut irréel des autres événements»). So habe zum Beispiel die Darstellung des Ersten
Weltkriegs in verschiedenen fiktionalen Kotexten auch je eine andere Funktion, sei also auch
immer wieder verschieden fiktionalisiert.

39

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman 115

die sich aufgrund «der Siindenlast einer ganzen Generation»*’ herausgebildet hat.
Die Ingoldauer sind geméss der Erfahrung von Beichtvétern weit slindhafter als
sie in ihrem 6ffentlichen Leben, in ihrem biirgerlich-dorflichen Prestigegehabe,
suggerieren. Thre Bigotterie ist wirklichkeitsblind. Interessanterweise sind das die
Ponitenten auch im Beichtstuhl, und zwar gegeniiber dem Tod, der ja nach dem
damaligen eschatologischen Denken das im Leben angehéufte Jenseitskapital er-
offnet oder eben verschliesst. Eine Ponitentin sieht zwar, dass sich der Priester
«in einer gewissen Beklemmungy (9) befand, misst diesem Umstand aber keine
weitere Bedeutung bei. Frau Betschart, eine weitere Beichtende, merkt dann aber,
dass sich der Pfarrer nicht mehr bewegt; sie denkt vorerst, er sei ganz einfach
eingeschlafen (vgl. 10) — bis sie, da der erwartete geistliche Zuspruch fehlt, er-
schrocken merkt: Der riihrt sich ja gar nicht mehr!

Realitdtsverlust aus Todesverdrdngung

Ahnlich verbogen ist danach die Wahrnehmung im Dorf: Als sich nimlich die
Kunde vom Tod des Pfarrers verbreitet und einer speziell den Beichtstuhl als Ster-
bensort hervorhebt, schiittelt ein Kapuzinerpater «fassungslos den Kopf» (12).
Und von «Beklemmungy des Sterbenden ist nicht mehr die Rede, vielmehr wird
dieser Tod tiberhoht — und zwar so, dass eine iiberirdische Eschatologie hinein-
spielt. «Ein seliges und schones Ende sei es gewesen. Er habe den Blick aufwirts
gerichtet, kurz und inbriinstig gebetet, darauf sein Haupt geneigt und mit einer
iberirdischen Verkldrung auf dem Gesichte seinen Geist aufgegeben.» (15) Es
scheint nachgerade, in Ingoldau herrsche die unbewusste oder halbbewusste Mei-
nung, bei einer sakramentalen Handlung wie der Beichte sei der Mensch dank
Gottes Einwirken vor dem Tod geschiitzt.

Die Missachtung der natiirlichen Verldufe im Korper, im Fall der Beichtszene
der degenerierenden, entspricht einer im Roman oft anzutreffenden Verkennung
der Realitét tiberhaupt und einer Flucht in eine religios {iberhdhte Bildwelt. Was
die den Roman eréffnende Beichtszene andeutet, ist so der prignante Moment
des ganzen Romans, und dies in einem urspriinglichen Sinn von «prégnant»: Sie
ist schwanger mit all der Realitdtsblindheit, die sich im Verlauf des Romans im-
mer wieder zeigt. Ein wichtiges Motiv ist im Erzihlstart zur Geburt bereit.*!

40 Meinrad Inglin, Die Welt in Ingoldau, Roman. In zehn B#nden, hg. von Georg Schoeck,
Ziirich 1988 [Textgestalt der Erstfassung von 1922], 8. Im Folgenden im Text zitiert mit
einfacher Seitenzahl.

Vgl. zu diesem Begriff des «préignanten Moments» Peter von Matt, Liebesverrat. Die Treu-
losen in der Literatur, Miinchen 1989, 241f.

41

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



116 Daniel Annen

Dass an prominenter Stelle der Tod verdridngt wird, beriihrt einen die Gesell-
schaft méchtig durchwirkenden Code, den Code «von Diesseits und Jenseits, von
Sakralitit und Profanitéit», der als «entscheidendes Charakteristikum der Herr-
schaftsstrategie im modernen Katholizismus»*? bezeichnet werden kann. Wohl
darum ist der Tod im Roman so wichtig, wird schon im allerersten Satz hervor-
gehoben wie ein erratischer Block, noch bevor die Beichtszene beginnt.

Die in den damaligen Beicht-Lehrbiichern gebotene kasuistisch formulierte
Moral, die sozusagen juridisch je nach Einzelfall zwischen ldsslicher und schwe-
rer Stinde unterschied und deren Einhaltung ein gutes Jenseits «garantieren> soll,
entfaltet im Roman problematisches Potenzial. Die Witwe Reichmuth zum Bei-
spiel ist sich in der Beichtszene «keiner schweren Siinde bewusst», ihre einzige
Schuld besteht darin, dass sie in den Tagen nach dem plétzlichen Tod ihres Man-
nes «kleinmiitig und verzagt» (9) war. Dariiber hat sie sich mit einer Ersatzhand-
lung getrdstet, ndmlich «sich an ihrem kleinen Melchior schadlos gehalten und
ihn in einer Art verhitschelt, die wohl siindhafte Ubertreibung war» (9).

Just diese verhitschelnde «siindhafte Ubertreibung» erweist sich im Roman-
verlauf als «schwerer» Fehler. Sie provoziert beim heranwachsenden Melchior
schwerwiegende Probleme des Selbstvertrauens, da dieser Melchior, sobald auch
sein jlingerer Bruder Edi die Mutter beansprucht, nicht mehr die Zuwendung von
einst erfihrt.

Verdinglichte Eschatologie versus Liebesvollzug

Im Lichte solcher psychischen lebenspraktischen Auswirkungen begeht also Frau
Reichmuth eine viel schlimmere «Siinde», als ihre Gewissenserforschung — «kei-
ner schweren Siinde bewusst» — gemiss den damaligen Beichtspiegel-Einteilun-
gen vermuten l4sst. Ein anderer Heranwachsender, Damian Betschart, gerit in ein
ghnliches Unheil wie Melchior, aus analogen Griinden. Er wird zum Teil mit un-
klaren Richtlinien erzogen, wird von der Mutter abwechselnd getadelt und dann
anderseits «unter hundert Liebkosungen» (44) zu Bett gebracht. Darum entzieht
ihn der Vater dem Einfluss der Mutter und erzieht ihn daraufhin nachgerade des-
potisch. Dass der Kleine zwanghaft einer Onanie-Sucht verfillt, folgt auch wieder
einer psychoanalytischen Optik, wie sie Inglins Berner Lehrer Paul Héberlin of-
fenbar in der Vorlesung Psychologie einiger Kinderfehler®® entfaltet hatte: Das
Kind muss sich mangels Liebe von aussen selbst zum Liebesobjekt machen.

4 Metzger, Religion, Geschichte, Nation (wie Anm. 23), 176, vgl. auch passim.

# Ein hierfiir entscheidender Satz heisst: «Das Kind wird durch Nichtbeachtung zu sich, in
sich selbst hinein getrieben, Selbstbefriedigung; Masturbation; Riickzug in seine Lieblings-
beschiftigung.» (NI M 21.03)

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI; 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman 117

Damian beichtet bei einem gestrengen Priester, der nur legalistisch und kasuis-
tisch das als siindhaft taxierte Verhalten sieht und dem ohnehin verunsicherten
Jungen eine Ewigkeit im Hollenfeuer voraussagt (vgl. 146).

Das ist eine verdinglichte Eschatologie; statt personaler Beziehungen, die eine
aktuelle Theologie betont, betont sie «vergegensténdigte» Verhéltnisse; und aus Zu-
standen werden Orte.** Auch im bereits zitierten «Grundriss der «christlichen Sit-
tenlehre»» aus Inglins Bibliothek galt die Unkeuschheit als Todstinde, bedeutete
«Strafe der ewigen Verdammnis»*°, sofern sie nicht gebeichtet wurde; bezeichnend
ist das buchhalterische Denken dabei: Die «Strafe der ewigen Verdammnis» wird
als «Verlust [...] aller Verdienste fiir’s [sic!] ewige Leben»*® bezeichnet. Als ob Re-
ligion ein eschatologisch ausgerichteter Geschéftsbetrieb wére!

Im Ingoldau-Roman zeigt sich dieser Moraltypus auch ohne eschatologischen
Horizont, gleichsam innerweltlich also. Eine solche weltimmanente Lohnmoral
sucht letztlich Gottes Zukunftsplidne auch fiirs irdische Dasein im Griff zu haben,
was aber nicht moglich ist. Gottes Walten in der Welt, die ja flir uns Menschen
immer auch kontingent wirkt, ldsst sich nicht auf einen menschlich gedachten,
quasi berechenbaren Tun-Ergehen-Zusammenhang reduzieren, wie sich schon im
Alten Testament, in den Biichern Hiob und Kohelet etwa, zeigt.*” Trotzdem: Frau
Betschart glaubt noch an diesen Zusammenhang. Als ihr Mann im Sterben liegt,
rennt sie in die Kirche fiir Bittgebete, wéhrend Damian, ihr Sohn, seine Mutter zu
Hause nétiger hitte. Er verfillt in ein paranoisches Schuldgefiihl, als ob er — im
Sinne einer Straferwartung — die Verantwortung fiirs Sterben seines Vaters zu
tragen hétte (vgl. 266 und 269).

Forderlicher wire es darum, den Tun-Ergehen-Zusammenhang entwicklungs-
psychologisch zu orten. Eugen Drewermann (*1940), der immer wieder Theolo-
gisches und Psychologisches zusammendenkt, betont, dass Heranwachsende, die
immer wieder die Schrecken der Holle vor Augen gestellt bekommen, immer
mehr in Minderwertigkeitsgefiihle geraten und jedenfalls durch einen Mangel an
Liebe gerade nicht von der Selbstbefriedigung loskommen.*® Auch legt dieser
Theologe Wert darauf, dass moraltheologisch die ganze Haltung ins Auge gefasst
werden sollte und nicht die Einzeltat. Man weiss freilich, dass Kirchenvertreter
sehr oft bis in jlingste Zeit sehr rigide die Onanie, auch auf den Einzelfall bezogen,

4 Ladislaus Boros, mysterium mortis. Der Mensch in der letzten Entscheidung, Olten/Freiburg

i. Br. (1962) '°1973, 143.
4 Jung, Grundriss der christlichen Sittenlehre (wie Anm. 34), 43.
46 Jung, Grundriss der christlichen Sittenlehre (wie Anm. 34), 45.
47 Vgl. Wolfgang Schrage, Vorsehung Gottes? Zur Rede von der providentia Dei in der Antike
und im Neuen Testament, Neukirchen-Vlujn 2005, 59-64.
Eugen Drewermann, Psychoanalyse und Moraltheologie. Bd. 2, Wege und Umwege der
Liebe, Mainz 1983, 179,

48

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



118 Daniel Annen

bekdmpften, obwohl man eigentlich um eine kaum tiberbriickbare Divergenz von
Moral und Verhalten hitte wissen miissen.*

Die Philippika von Damians Beichtvater wird vor dem Horizont anderer
Beichtszenen wahrgenommen und diirfte auch darum heute vielen erst recht prob-
lematisch und unangepasst erscheinen. Der mit selbstgerechtem Biirgersinn auf-
trumpfende Fiirsprech Stutz, der zugunsten seines Prestiges in Ingoldau auch eine
dezidierte Moralitit zur Schau stellt, hat «sich mit Weibern schwer versiindigt»
(124), wie wir aus seiner Gewissenserforschung anlésslich seiner Osterbeichte
wissen. Doch er wird von seinem Beichtvater vergleichsweise mild behandelt.
Zugleich zeigt seine zum Teil in erlebter Rede wiedergegebene Sondierung seiner
stindhaften Vergangenheit (vgl. 121-125) auch die grundsétzliche Problematik
kasuistischer Unterscheidungen. Die «Unmissigkeit» diene als Beispiel, denn
«da schien es schwierig zu sagen, wo die Unmissigkeit begann» (121). Auch die
so genannten « Todsiinden» entziehen sich der angeblich méglichen Prézision ka-
suistischer Abgrenzungen. Man musste dem Beichtvater im Falle von Todsiinden
die Zahl der Verfehlungen angeben, und das ist im Falle zum Beispiel von «un-
reinen» Gedanken und Vorstellungen weiss Gott nicht immer leicht.

Bigotterie in Ingoldau

Die &dusserlich zur Schau gestellte Wohlansténdigkeit der Ingoldauer entspricht
zudem nicht dem, was in deren Triebleben sich spontan anmeldet. Nach drei Stun-
den Beichthoren drgert sich Reichlin angesichts der «eigenniitzigen und viehi-
schen Instinkte der Menschen» (127); er hat im Beichtstuhl vergeblich immer
wieder gehofft, «dass sich ihm endlich reinere Seelen offenbaren werden» (ebd.).
Diese Hoffnung hat auch wieder einen eschatologischen Aspekt, denn, so sieht es
dieser Geistliche, die Diskrepanz zwischen der Lebensfiihrung der Ingoldauer
«und ihren Aussichten in der Ewigkeit ist einfach 14cherlich» (130).

Aus heutiger Optik kénnte man vielleicht denken, Damians Vater beurteile die
frithkindliche Sexualitdt nachsichtiger, mithin forderlicher. Er ist ja «ein freigeis-
tiger Arzt», wie er im Vaterland zitiert wird, denkt atheistisch und darwinistisch.
Aber auch er verdammt diese frithe Art von Sexualitdt. Das muss nicht verwun-
dern, wenn man bedenkt, dass die Verteufelung der Onanie auch von &rztlicher
Seite kam, bemerkenswerterweise schon im aufgeklirten 18. Jahrhundert.’* Me-
dizinische Begriindungen kursierten noch zurzeit Inglins, sind zum Beispiel wie-
der im zitierten «Grundriss» aus dem Jahre 1907 nachzulesen. Unkeuschheit

4 Vgl. Amold Angenendt, Ehe, Liebe und Sexualitét im Christentum. Von den Anfingen bis
heute, Miinster 2015, 208.
3% Vgl. Angenendt, Ehe, Liebe und Sexualitit (wie Anm. 49), 182f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman 119

fithre zur «Sklaverei des Leibesy», und so kénne der Mensch «am ruinierten Kor-
per» zugrunde gehen: «Denn die Stinden der Unkeuschheit zehren an der Kraft
des Geistes und des Korpers.» Nicht zuletzt habe eine «Masse medizinischer und
psychiatischer [sic!] Autoritdten auf die ungeheuren und weitreichenden gesund-
heitlichen Verheerungen des unbeherrschten Geschlechtstriebes» hingewiesen.>!
— Zwei Tendenzen paaren sich also: Die Strenge der katholischen moralischen
Ermahnungen und die Strenge eines lieblosen Naturwissenschaftlers. In dieser
Kombination treiben sie Damian in den Suizid (vgl. 279 u. 287).

Die beiden Tendenzen haben eine Gemeinsamkeit: Der Beichtvater mit seinen
kasuistischen Siindeneinteilungen wie auch der atheistische Arzt mit «seinen
Grundsitzen der Erziehung» (47) zeigen zu wenig Empathie mit den individuel-
len Dispositionen ihres Schiitzlings. Darum das Malaise in der Entwicklung des
armen Buben. So machen sich im Ingoldau-Roman immer wieder Defizite des
Katholizismus bemerkbar, aber eben auch Defizite und Grenzen anderer Sinnsys-
teme,>? allenfalls auch solcher, die der katholischen Lehre und Praxis widerspre-
chen, wie zum Beispiel der Darwinismus haeckelscher Prigung. Unter anderem
darum bildet die Fiktionalitét des Ingoldauer Romans die Gedankenwelten nicht
einfach nur ab; sie zielt auf deren Rénder.

Diese Rénder bertihren in den Dialogen zwischen dem naturwissenschaftlich
argumentierenden Arzt und dem theologisch denkenden Pfarrhelfer auch grund-
satzliche Fragen. Aus der Optik des Naturwissenschaftlers ist sich der Theologe
zum Beispiel nicht bewusst, was das 19. Jahrhundert an naturwissenschaftlichen
Erkenntnissen hervorgebracht hat. Demzufolge seien es nur «soziale Instinkte»
(101), die ein ertrégliches Zusammenleben ermoglichen, eine hohere Notwendig-
keit spiele da keine Rolle.

Von da her ist auch Reichlins Moral fehl am Platz. Sie ist zwar nun deutlich
nicht mehr die legalistisch-kasuistische Gebotsmoral der Ingoldauer. Reichlin
glaubt in jedem Menschen eine Gewissensforderung «als Ausdruck einer iiber-
empirischen, absoluten Macht» (102) zu erkennen, eine Idee mache sich bemerk-
bar — und «diese Idee ist transzendent, diese Idee ist gbttlich» (103). Aber genau
da hackt der Arzt ein. Seine Frage: Wenn der Mensch nur allein dieser inneren
moralischen Instanz verantwortlich ist, «warum braucht sich denn da noch ein
Mensch auf der ganzen Welt von einer Kirche vorschreiben zu lassen, wie er sich
verhalten soll?» (104) Und hier weiss der Pfarrhelfer vorldufig nicht weiter. Inso-
fern «unterliegt» er in der Tat «mit seinen theologischen Waffeny.

1 Jung, Grundriss der christlichen Sittenlehre (wie Anm, 34), 57.

32 Ich entnehme die systemtheoretische Argumentation bei Wolfgang Iser, Der Akt des Lesens,
Miinchen 1976, 119-123. Vgl. insbesondere 121: «Fiktional sind diese Texte deshalb, weil
sie weder das entsprechende Sinnsystem noch dessen Geltung denotieren, sondern viel eher
dessen Abschattungshorizont bzw. dessen Grenze zum Zielpunkt haben.»

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



120 Daniel Annen

Solche Erfahrungen bringen diesen Pfarrhelfer Reichlin immer deutlicher auf
den Weg zur Apostasie. Noch ein weiteres Erlebnis weist in diese Richtung. Als
Betschart im Sterben liegt, holt seine Frau diesen Geistlichen; er sei trotz allem
der einzige Priester, der «bei ihrem Mann in einiger Achtung stand» (266). Und
Reichlin besucht denn auch den Sterbenden. Dabei hat er eine personliche Moti-
vation: «Er war begierig, das Ende eines Menschen zu erleben, der weder an die
Unsterblichkeit noch an ein héchstes verniinftiges Wesen glaubte.» (266) Reich-
lin scheint insgeheim eine Konversion des Atheisten zu erwarten, «irgendeine le-
bendige Bestitigung seiner Erkenntnisse und seines Glaubens, den Zusammen-
bruch einer falschen Weltanschauung, die Verzweiflung eines Ungldubigen an
den Pforten der Ewigkeit, den gierigen Griff eines Ertrinkenden nach dem Ret-
tungsanker der Kirche.» (273) — Aber: Nichts dergleichen geschieht.

Im Grunde denkt da Reichlin immer noch in Kategorien einer Lohnmoral.
Doch auch sie erweist sich als problematisch. Reichlin muss zusehen, wie Frau
Betschart ihr religiéses Tun ganz im Sinne des biirgerlichen Nutzprinzips erlebt,
«von der endlichen Wirkung ihres unabléssigen Betens und Opferns vollkommen
tiberzeugt» (289). Entsprechend ist sie enttduscht, weil ihr die Schicksalsunbill
nicht das Erwartete bringt. Als dann auch noch ihr T6échterchen stirbt, reisst sie
bei Beginn des Beerdigungsgottesdiensts ein Kreuz vom Tabernakel (vgl. 340).
Dieses tragische Ereignis fiihrt Reichlin definitiv dazu, die katholische Kirche zu
verlassen.

Fronleichnam als Lichtblick

Aber auch noch als Apostat verwirft er die Kirche nicht in allen Punkten. Zumin-
dest die gegeniiber Betschart verteidigte persénliche Gewissenforderung ist noch
da. Zudem lobt er die Fronleichnamsfeier. Hier habe «ein Geistiges, ein Unendli-
ches also, ein Ewiges, Form gewonnen» (523). Sofern man diesen Satz, was sich
vom Kontext der Fronleichnamsprozession her ja aufdridngt, auf die Hostie be-
zieht, so ist der Apostat hier, wenn iiberhaupt, nicht allzu weit weg von der ka-
tholischen Transsubstantiationslehre. — Zudem lobt er, dass «Volk und Kirche»
bei der Fronleichnamsfeier «innig verschwistert» (515) sind, und das «harmoni-
sche Gleichmass aller Bewegungen» (523) an diesem Fest. Er fragt sogar rheto-
risch: «[...] wo finden wir das sonst, ausser in der Religion, und vor allem in dieser
Religion?»

Er riithmt eine Manifestation des Katholizismus, die nicht die Moral in den Vor-
dergrund stellt. Dass Reichlin sich im letzten Romanteil zu Schillers «Briefen {iber
die #sthetische Erziehung» (506) bekennt, passt dazu, denn darin wird die Wech-
selwirkung zwischen Natur und Geist gelobt. Die imperative Welt auf der Seite des

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman 121

Geistes wirkt dann nicht mehr aufoktroyiert, weil sie das Recht der Triebwelt aner-
kennt. Und umgekehrt kann die liberbordende Triebhaftigkeit auch nicht die Frei-
heit der Geistwelt einschrénken, solange sie sich ja im Sinne dieser Welt entfaltet.
Der Mensch kann wenigstens asymptotisch seine Ganzheit finden. Entsprechend
umfasst auch die Fronleichnamsfeier den «ganzen Menschen»; und diese Ganzheit
ermoglicht das zwischenmenschliche Zusammensein aufgrund von Liebe:

«Wenn wir gegen einen andern feindlich gesinnt sind, der uns Achtung abnéthigt,
so empfinden wir peinlich die Nothigung der Vernunft. Sobald er zugleich unsere
Neigung interessiert und unsere Achtung sich erworben, so verschwindet sowohl
der Zwang der Empfindung als der Zwang der Vernunft, und wir fangen an, ihn zu
lieben, d.h. zugleich mit unsrer Neigung und mit unsrer Achtung zu spielen.»>

In diesem Sinne diirfte also eine vollpersonale Liebe, etwa im Sinn der philia,
gemeint sein; die Ingoldauer vollziehen sie an Fronleichnam gewissermassen geis-
tig und korperlich. Weil sie derart als ganze Menschen die Feier mitvollziehen, weil
da diese Ganzheit — das «harmonische Gleichmass aller Bewegungen» und zugleich
die «Wiirde der Haltung» (523) — bei allen Menschen anzutreffen ist, wird nichts
Partikulares die Gemeinschaft stéren. Die Grundséitze-Moral hat zuvor im Roman
partikulare Tendenzen in den Menschen angesprochen und so auch diese Menschen
weitgehend isoliert. Zwar haben Nahtstellen der Entwicklungslinien Verbindungen
ermdglicht, aber gerade diese Vernetzung hat das Dasein verschlimmert; so etwa
hat der Suizid Damians bei seiner naiv gldubigen Mutter die Verzweiflung zu einem
katastrophalen Héhepunkt aufgetiirmt. Einzig Therese, diese {iberaus menschliche
Frauenfigur, bleibt dank ihrer gesunden Intuition frei von einem berechnenden Um-
gang mit der Moral. So ist im Finale des Ingoldau-Romans christliche Kirche als
Gemeinschaft und nicht nur als Institution mdglich. Ein Kirchenbegriff ist da anvi-
siert, wie er auch fiir eine aktuelle Theologie wichtig ist.>*

Eine nur buchstabenbasierte und darum atomisierende Lektiire wird das nicht
sehen. Der Geist, nicht der Buchstabe, sollte den Roman erfassen, und zwar den
ganzen Roman. Dann kommt auch ein geistiger Sinn zum Vorschein, wie einer
fast ein Jahr nach Erscheinen des Romans schrieb, ndmlich am 23. November
1923 in der Neuen Ziircher Zeitung. Er hatte denn auch nicht emotionsgeleitete
Gehissigkeit nétig — aber bei aller argumentativen Klarheit, eine kleine Selbstiro-
nie, sie durfte schon sein. Der Schreibende signierte mit «A.R.» und bezeichnete
sich als «Ingoldauer», war also offenbar ein Schwyzer. Inglin, kann man da lesen,
ziehe «gegen die Siinde wider den Heiligen Geist, gegen Welten von Unvernunft

53 Friedrich Schiller, Uber die #sthetische Erzichung des Menschen in einer Reihe von Briefen.
Mit den Augustenburger Briefen hg. von Klaus L. Berghahn, Stuttgart 2000, 57. (Vierzehn-
ter Brief, 5. Abschnitt.)

3 Vgl. Ratzinger, Einfithrung (wie Anm. 29), 231.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



122 Daniel Annen

ins geistliche Feld». Und dann: «Er donnert gegen das Ungeistige und ethisch
Bedenkliche verdusserlichter Religionsiibung, die von wahrer Religiositét ebenso
meilenweit entfernt ist, wie steinkalter Gelehrtenmaterialismus.»>?

In einer solchen Optik geht es nicht primér um einzelne Verfehlungen, ein um-
fassenderer Siindenbegriff ist angesprochen. Er weist weniger auf die Beichtspie-
gel, die im ganzen Roman gerade nicht erldsend wirken, sondern auf einen chris-
tologischen Zusammenhang. In Jesus Christus hat sich Gott der Welt zugewandt,
sich ganz jener weltlichen Realitét gestellt, die viel Schdnes und Befreiendes, aber
auch Tod und Leiden einschliesst. Diese Gottesbeziehung, die zugleich eine
Wirklichkeitsbeziehung ist, verfehlt das bigotte Ingoldau in seinen «Welten von
Unvernunft». Thr Gegenstiick wire in diesem christologischen Kontext also die
Vernunft, ganz im Sinn des Logos-Begriffs im Johannes-Prolog, der im Ingoldau-
Roman ja auch zitiert ist (529). Im Lichte dieses weltzugewandten Logos kénnte
der Mensch im Gottvertrauen, im Vertrauen auf den Heiligen Geist, viel wirklich-
keitsnéher und auch liebevoller reagieren als nach einer einseitigen Gebotskasu-
istik. Der Wirklichkeitsbezug kénnte ihm auch helfen, modernere Sichtweisen auf
die Welt und den Menschen einbeziehen, sofern sie der Vernunft — dem Logos —
standhalten.

Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman — Religioser Geschdftsbetrieb
als Siinde wider den Heiligen Geist

Im Jahre 1913 verldsst Meinrad Inglin (1893—-1971) das Gymnasium im Kollegium Maria
Hilf in Schwyz. Von dieser stark katholisch geprigten Mittelschule nahm er wichtige Be-
griffe mit in sein spéteres Leben. Gerade darum konnte er sich wihrend der Kriegsjahre
zunchmend einer idealistisch vorgestellten Géttlichkeit 6ffnen, wie sie sein wichtigster
Lehrer an der Universitit Bern, der auch von der Psychoanalyse geprigte Philosoph Paul
Héberlin (1878-1960), vertrat. Fiir seine literarischen Werke aus der Zwischenkriegszeit
entwickelte Inglin von da herkommend ein Gottesbild, das neueren katholischen Theolo-
gie-Konzepten erstaunlich nahe ist. In Zusammenhang damit beleuchtete er gesellschaftli-
che Tendenzen kritisch, mehr noch: Er entfaltete neue Dimensionen innerer und dusserer
Freiheit.

Meinrad Inglin — Ingoldau — katholisches Milieu — Freiheit — idealistisches Gottesbild.

Aspects théologiques dans le roman Ingoldau de Meinrad Inglin — L activité commerciale
religieuse comme péché contre le Saint-Esprit

En 1913, Meinrad Inglin (1893—1971) quitte le gymnase du Collége Maria Hilf & Schwyz.
De cette école secondaire fortement marquée par le catholicisme, il a gardé des notions
importantes pour sa vie future. C’est précisément pour cette raison qu’il a pu s’ouvrir de
plus en plus, pendant les années de guerre, a une conception idéaliste de la divinité, telle

3% A.R., Ein Schwyzer Brief, in: Neue Ziircher Zeitung, 23. November 1923, Zweites Abend-
blatt, Nr. 1622, NI Z 2016.14.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman 123

que la défendait son principal professeur a I’Université de Berne, le philosophe Paul Hi-
berlin (1878-1960), également marqué par la psychanalyse. Pour ses ceuvres littéraires de
I’entre-deux-guerres, Inglin a développé a partir de 1a une image de Dieu étonnamment
proche des concepts théologiques catholiques récents. Dans ce contexte, il a examiné de
maniére critique les tendances sociales, et plus encore: il a développé de nouvelles dimen-
sions de la liberté intérieure et extérieure.

Meinrad Inglin — Ingoldau — milieu catholique — liberté — image idéaliste de Dieu.

Aspetti teologici nel romanzo Ingoldau di Meinrad Inglin — L attivita religiosa come
peccato contro lo Spirito Santo

Nel 1913 Meinrad Inglin (1893-1971) lascia il ginnasio del Collegio Maria Hilf a Schwyz.
Da questa scuola secondaria di forte stampo cattolico portd con sé importanti concetti per
la sua vita. Proprio per questo, durante gli anni della guerra, poté aprirsi sempre di piu a
una divinitd immaginata idealisticamente, come la rappresentava il suo pill importante
maestro all’Universita di Berna, il filosofo Paul Héberlin (1878—-1960), influenzato anche
dalla psicoanalisi. Per le sue opere letterarie del periodo tra le due guerre, Inglin ne formo
un’immagine divina sorprendentemente vicina ai concetti teologici cattolici piu recenti. In
relazione a questo, esamind criticamente alcune tendenze sociali € non solo: dispiegd
nuove dimensioni della liberta interiore ed esteriore.

Meinrad Inglin — Ingoldau — ambiente cattolico — liberta — immagine idealistica di Dio.

Theological Aspects in Meinrad Inglin’s Ingoldau Novel — Religious Business as a Sin
against the Holy Spirit

In 1913, Meinrad Inglin (1893-1971) graduated from the grammar school at the Maria Hilf
College in Schwyz. From this strongly Catholic secondary school, he took important con-
cepts with him into his later life. It was precisely for this reason that during the war years
he was able to open himself increasingly to an idealistically imagined divinity, as advo-
cated by the philosopher Paul Héberlin (1878—1960), who was his most important teacher
at the University of Bern, Inglin was also influenced by psychoanalysis. Coming from the
psychoanalysis, Inglin developed for his literary works during the interwar period an image
of God that is astonishingly close to more recent Catholic theological concepts. In this
context, he not only critically examined social tendencies, but also unfolded new dimensi-
ons of inner and outer freedom.

Meinrad Inglin — Roman Ingoldau — Catholic milieu — freedom — idealistic image of God.

Daniel Annen, Dr. phil., Studium der Germanistik an der Universitét Ziirich und Lehrer an
der Kantonsschule Kollegium Schwyz; https://orcid.org/0000-0002-2041-1099.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109






	Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman : religiöser Geschäftsbetrieb als Sünde wider den Heiligen Geist

