
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 116 (2022)

Artikel: Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman : religiöser
Geschäftsbetrieb als Sünde wider den Heiligen Geist

Autor: Annen, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1033387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1033387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Aspekte in
Meinrad Inglins Ingoldau-Roman -
Religiöser Geschäftsbetrieb als Sünde
wider den Heiligen Geist

Daniel Annen

Einerseits hohes Lob, anderseits erniedrigende Verdammung: So verschieden
kann ein Roman beurteilt werden, und dies erst noch in derselben Zeitung, nämlich

im Luzerner Vaterland, einem katholisch-konservativen Organ im katholischen

Milieu. Am 20. Dezember 1922 wurde da Meinrad Inglins (1893-1971)
erster veröffentlichter Roman «Die Welt in Ingoldau» als «Verheissung» gepriesen;

Inglin wisse «mit klarem Blieb) und «mit sicherer Hand zu gestalten».1 Aber
nur 10 Tage danach erschien im gleichen Presseorgan ein vernichtender Verriss:
«Nicht bald ist uns ein so freches und zynisches Buch in die Hände geraten.»

Warum sah sich die katholisch-konservative Zeitung genötigt, ein Buch zu
verdammen, das sie erst noch 10 Tage zuvor sehr gerühmt hatte? - Der Roman
stellt einen dörflichen Kosmos dar, der stark vom katholischen Milieu dominiert
wird. Erziehungsfehler, Bigotterie und Schwierigkeiten eines Klerikers, sich im
Modernismus-Streit überzeugend zu positionieren, spitzen sich krisenhaft zu.2

Der Stil ist realistisch; kein Wunder daher, was demzufolge für den Verfasser des

zweiten Artikels «frech» und «zynisch» wirkte: Inglin, seit drei Jahren wieder in
Schwyz wohnhaft, halte seinen Mitbürgern einen Spiegel vor, und zwar einen

«verzerrten, der mit wenigen Ausnahmen auch nur Zerrbilder zurückwirft»3. Der
Schreibende war wohl selber ein Schwyzer;4 und wie sehr er vor allem Skandalfaktoren

zusammenfasst, die im realen Schwyz erkennbar waren, zeigt eine rhe-

1 Vaterland vom 20.12.2022, NI Z 2016.04. Mit der Sigle NI wird auf den in der Kantonsbib¬
liothek Schwyz liegenden Nachlass Meinrad Inglins verwiesen.

2 Vgl. dazu ausfuhrlicher Beatrice von Matt, Meinrad Inglin. Eine Biografie, Zürich 1976,
104-110 und passim. Diese Biografie gilt als Standardwerk zu Meinrad Inglin und enthält
viele interessante Werkinterpretationen.

3 Vaterland vom 30. Dezember 1922, NI Z 2016.06.
4 Genannt wird ein konservativer Verhörrichter Amgwerd aus Schwyz. Vgl. Beatrice von

Matt, Meinrad Inglin (wie Anm. 2), 116.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



108 Daniel Annen

torische Frage gegen den Schluss des Artikels: «Wird man es verstehen, dass dieses

Buch von der Bürgerschaft von <Ingoldau> mit besonderer Entrüstung und mit
Ekel von der Hand gewiesen wird?»5

Ein Skandal mit Handgreiflichkeiten

Die Spiegel-Metapher zeigt: Das Buch wurde als Schlüsselroman gelesen, und wie
immer wieder bei solcher Lektürehaltung rücken vor allem atomisierte Einzelheiten
ins Bewusstsein des Lesepublikums, Faktualitätssignale unterwandern die Fiktio-
nalität.6 Eigentlich ist das psychologisch ein verständlicher Vorgang: Die Anglei-
chung der Fiktion an ein reelles Personal oder an eine reelle Topografie - also an

etwas, was man schon kennt - ermöglicht eine kognitive Ökonomie, und sie
wiederum ermöglicht ein relativ schnelles Lesen.7 Die Funktion fiktiver Aussagen im

Zusammenspiel einer Makrosyntax zu bestimmen, das hingegen verlangt eingehendere

Denkarbeit. Der Autor des diskriminierenden Artikels verweist denn auch
relativ explizit auf eine schnelle Identifikationsmöglichkeit, die der Schlüsselroman
offeriert: Ingoldau sei «so genau beschrieben, dass man nicht lange suchen» müsse.

Aus der Gestaltung «mit sicherer Hand» wurde vor allem eine «Beschreibung», und
der ganze Text war dann nur noch ein «zusammengeleimtes Stückwerk, episodisch
verarbeitet». Zusammen mit der Makrosyntax des Romans geriet auch aus dem

Blick, was erst aus dem textinternen Zusammenhang der Motive entspringt. Inglin
nennt es in einem Brief an seine damalige Freundin Jeannette sein «Wesentliches»,

wenn er, wohl um 1920 den Ingoldau-Roman ankündigend, schreibt: «Du, Liebste,
hast mich eigentlich nur von meiner alltäglichsten und banalsten Seite kennen
gelernt, d.h. von meiner schlechtesten Seite. Ich glaube aber, daß Dir auch für mein
Wesentliches Sinn und Verständnis nicht fehlen.»8 Noch in seinem Nachlassband

beklagt sich Inglin, was viele Leserinnen und Leser nicht gesehen hätten: das «zentrale

Thema des Romans, dem alles andere mehr oder weniger zu dienen hat» - das

sei die «Liebe in den verschiedensten Erscheinungsformen»9.
Die Liebe könnte ja auch ein christliches Thema sein. Und trotzdem: Die

Schwyzer wehrten sich vehement gegen den Roman, offensichtlich aus der Optik

5 Vaterland vom 30. Dezember 1922, NI Z 2016.06.
6 Zum Begriff «Faktualitätssignal» vgl. Johannes Franzen, Indiskrete Fiktionen. Theorie und

Praxis des Schlüsselromans 1960-2015, Göttingen 2018, 124.
7 Vgl. Franzen, Indiskrete Fiktionen (wie Anm. 6), 32.
8 NI K 516.02.01. Der Brief ist ohne Datum überliefert, aber vom Kontext her muss der Brief

aus der Zeit, da die Arbeit an der «Welt in Ingoldau» schon recht fortgeschritten war, stammen.

9 Meinrad Inglin, Notizen des Jägers. Nachlese und Nachlass, in: M.I. Gesammelte Werke. In
zehn Bänden hg. von Georg Schoeck, Zürich (1973) 1991, 117.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman 109

ihres katholischen Milieus. Das ging bis zu Handgreiflichkeiten, was ja dann wohl
doch nicht christlich ist. Inglin, am Ostrand des Dorfes wohnend, konnte seinen
Freund Albert Gemsch, am Westrand zu Hause, nur noch auf Schleichwegen
aufsuchen; und der Heimweg sei ihm auch verwehrt worden. Als ihn einige Auflauernde

mit Steinen beworfen hatten, flüchtete er für etwa drei Monate zu seinem
Freund Walter Mertens nach Zürich.10 Seine Tante Margrit Ahegg, die ihm sehr

wohlgesinnt war und ihn nach dem frühen Tod der Eltern bei sich in ihrem Haus
liebevoll aufgenommen hatte, schrieb ihm dann, wohl aus gesunder Intuition heraus:

«Ja mein Lieber[,] hast Recht, dass Du abgedampft bist [...].»u Sie selbst
sieht sich ebenso als Zielscheibe der Empörung, dabei tische man «allerlei für
Märchen auf, so z.B. sagte man, die Tante sei ganz entzückt von diesem Buch».
Aber sie habe das Buch ja noch gar nicht gelesen! Dann auch, «man habe Frau

Abegg im Kloster schluchzen und weinen» hören. Oder etwas später an ihren Neffen

Meinrad: Man höre «schimpfen u. wettern über Dich, heimkommen darfst auf
keinen Fall, man will Dir abpassen u. Dich überfallen»12. Solche Gerüchte und
Hasstiraden können bekanntlich psychologisch mit Projektionen erklärt werden;
und die Widersprüche, die da aus der Gerüchteküche dampfen, erinnern an den

psychoanalytischen Begriff der Ambivalenz.

Das Unheimliche als das heimlich allzu Vertraute

Meinrad Lienert (1865-1933), der aus Einsiedeln stammende Autor, spielt ebenfalls

auf ein solch ambivalentes Verhalten bei den Schwyzern an. Er könne sich
«lebhaft» vorstellen, so am 15. Januar 1923 an den Ingoldau-Autor, dass man das

Buch in Schwyz «mit geteilten Gefühlen aufgenommen» habe - «verschlungen
hat man's gewiss mit Begierde»; heimlich hätten wohl viele gedacht, Inglin sei

nicht nur ein böser Kritiker, sondern «ein Herrgottsdonner!»13 Im Sinne Lienerts
wirkte der Roman, Freud lässt grüssen, also unheimlich - weil er heimlich allzu
Vertrautes erzählte. Und der Skandal wäre psychologisch als Abwehr eigener
Strebungen in den Schwyzer Seelen zu erklären.

Wie auch immer: Die Tante hat im Lichte solcher psychologischen Erklärungen

Recht. Inglin tat gut daran, «abzudampfen». Mit René Girard könnte man

Inglin als Sündenbock der Schwyzer Dorfgemeinschaft bezeichnen, deren

Aggression ansteckend war. Jedenfalls muss von da her nicht erstaunen, dass auch

ein weiterer Umkreis im Dorf die Kritik am Roman wiederholte - und bis zur

10 Vgl. Beatrice von Matt, Meinrad Inglin (wie Anm. 2), 116f.
11 Brief vom 30.12.1922 an Meinrad Inglin, NI K 4.01.02.
12 Brief vom 3.1.1923 an Meinrad Inglin, NI K 4.01.03.
13 Brief Meinrad Lienerts an Meinrad Inglin vom 15.1.1923, NI K 652.01.04.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



110 Daniel Annen

körperlichen Gewalt steigerte.14 Inglin konnte wohl der Gewaltspirale nur dann
ein Ende setzen, wenn er selber nicht gewalttätig reagierte,15 was ja auch eine

neutestamentliche Einsicht ist. Denn warum brauchen Menschen einen Sündenbock?

Letztlich, so Girard, weil sie sich gegenseitig nachahmen. Dieser Mimetis-
mus erzeugt Begierden, weil ausgerechnet das gegenseitige Vergleichen auch
Ressentiments verstärkt. Durch Projektion auf ein Opfer, auf einen Sündenbock,
kann die so aufflammende Aggressivität gleichsam abgeladen werden.16

Dass der Roman als Schlüsselroman verstanden wurde, konnte die Projektion
auf einen Sündenbock unterstützen: Wenn ein Text als Verschlüsselung erlebt wird
und darum scheinbar faktual verifizierbar ist, so kann der Autor leichter zur
Verantwortung gezogen werden.17 Nur: Der Autor wird dann, wie bereits gezeigt, wichtiger

als der Text, dessen ästhetische Qualität dann oft nicht wahrgenommen wird.
Zudem festigt der Sündenbock-Mechanismus den gesellschaftlichen

Zusammenhalt einer Volksgruppe. Der Milieu-Katholizismus musste sich ja auch aus
politischen Gründen stabilisieren, es galt, sich kontrastiv von der Moderne abzugrenzen,18

vor allem von der naturwissenschaftlichen. Unter diesem Gesichtspunkt ist
eine Bemerkung aus dem Vaterland-Verriss interessant: Im Roman trete «ein frei-

geistiger Arzt» auf, «der mit einem jungen Pfarrhelfer philosophiert». Aber: «Der
Geistliche unterliegt mit seinen theologischen Waffen, der Autor hat ihm keine
bessern geben wollen oder können.»19 Waffen braucht man im Krieg, und der ist nach
dem berühmten Clausewitz-Diktum die Fortsetzung der Politik mit andern Mitteln.

Auch Inglin selber scheint noch als 67-Jähriger in einer «Vertrauliche[n]
Mitteilung» (1960) in Bezug auf den Katholizismus politisch zu denken. Er schreibt:
«Ich bekenne mich zum Christentum, aber zu keiner Kirche [...].»2° Also denn -
hat man da nicht eine genügende Antwort auf die Gretchenfrage, wie es Inglin
mit der Religion halte? Gewiss, sein Ja «zum Christentum» geht da parallel mit

14 Vgl. René Girard, La violence et le sacré, Paris 1990, 51, stellvertretend für viele dahin ge¬
hende Argumentationsbewegungen dieses Kulturanthropologen: «Toujours, semble-t-il, le
moment arrive où l'on ne peut plus s'opposer que par une autre violence; peu importe, alors,
que l'on réussisse ou que Ton échoue, c'est toujours elle la gagnante. La violence a des effets
mimétiques extraordinaires, tantôt directs et positifs, tantôt indirects et négatifs.»

15 Vgl. Girard, La violence et le sacré (wie Anm. 14), 44.
16 Vgl. Girard, La violence et le sacré (wie Anm. 14), 32f. Auch Girard braucht in diesen

Zusammenhängen das Verb «projeter», nämlich 126.
17 Vgl. Franzen, Indiskrete Fiktionen (wie Anm. 6), 79.
18 Viele Hinweise bei Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentali¬

tätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich 1989, passim.
Zusammenfassend a.a.O., 6 und 68f.

19 Vaterland vom 30. Dezember 1922, NI Z 2016.06.
20 Zitiert nach dem Faksimile, das abgedruckt ist bei Elisabeth Schoeck-Grüebler, Meinrad

Inglin. Seine Welt in Bildern, Schwyz 1993,161.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman 111

seinem Nein zur Kirche, das ist da explizit formuliert. Aber zu beachten ist:
Sobald man die christliche Theologie nicht einengt wie zum Beispiel im
Milieukatholizismus, dann wird die katholische Kirche schon rein logisch, wenn auch nicht
durchwegs, so doch partiell Elemente des christlichen Glaubens enthalten. In seiner

künstlerischen Arbeit denkt Inglin die Kirche da und dort auch theologisch,
nicht nur politisch; und dann ist sie eine ecclesia bipartita, eine ecclesia fusca et

decora, eine mit guten und bösen Seiten, wie man mit Verweis auf die Braut des

Hohenliedes sagen kann. Diese Sicht auf eine zweiteilige Kirche ist auch der
christlichen Denk- und Glaubenstradition nicht imbekannt.21

Im Verlauf des Romans «Die Welt in Ingoldau» werden Strukturen des Christlichen

erkennbar, die ganz andere Aspekte anvisieren als der Milieukatholizismus
und, aus der Optik einer sachgerechten heutigen Theologie gedacht, ohnehin deutlich

katholische Aspekte aufweisen. Und dies kurz nach Beginn der Zwischenkriegszeit,

die ja «die eigentliche Blütezeit» (Urs Altermatt) des katholischen
Milieus ist!22 Es soll hier gezeigt werden, wie sich Inglin von den Programmierungen
dieses Milieus löst und so - auch wenn das ironisch klingt - zu genuinen Einsichten

des Christentums, zum Teil auch des Katholizismus kommt. Das katholische
Milieu bleibt darum als Kontrastfolie interessant.

Es ist ebenfalls im Vaterland-Werriss vom 30. Dezember ablesbar. In eins mit
der Perspektive auf den Ort dominiert in diesem Zeitungsartikel auch die Macht
des katholischen Milieus. Mehr noch: Die im Skandal homogenisierte
Dorfgemeinschaft23 wurde kurzerhand als Kritikinstanz absolut gesetzt. Dass der Roman
wie ein Pamphlet wirke, wie eine «zynische Karikatur und Verleumdung
bestimmter Personen», das werde man «am bewussten Orte noch besser beurteilen
können als ausser dieser Ortschaft».24

21 Vgl. Giorgio Agamben, Das Geheimnis des Bösen. Benedikt XVI. und das Ende der Zeiten.
Aus dem Italienischen von Andreas Hiepko, Berlin 2015, 14f.

22 Vgl. Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 18), 20. Vgl. auch a.a.O., 66,68 und
159-161.

23 Zur Homogenisierung vgl. Franziska Metzger, Religion, Geschichte, Nation. Katholische
Geschichtsschreibung in der Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert - kommunikationstheoretische

Perspektiven, Stuttgart 2010, 195.
24 Vaterland vom 30. Dezember 1922, NI Z 2016.06.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



112 Daniel Annen

Reduktion der Religion aufMoral

In diesem Verriss werden typische Verhaltensweisen des katholischen Milieus
akzentuiert, wie sie unter anderen Urs Altermatt herausgearbeitet hat.25 Zum
Beispiel: «In geradezu unwürdiger Weise ist die Geistlichkeit behandelt.»26 Diese

Fokussierung entspricht durchaus der gesellschaftlichen Situation, denn der Klerus

genoss ein eindrückliches Prestige in einem solchen Dorf; gefordert war ja ein
«sentire cum ecclesia»27. Legendär für das Dorf Schwyz zurzeit Inglins war zum
Beispiel Pfarrer Franz Odermatt. Über ihn hat JosefKonrad Scheuber, Autor auch
der einst sehr populären, für die Jugend bestimmten Trotzli-Bücher, ein eigenes
Buch geschrieben. Odermatt galt als herausragend. Und bezeichnend für unseren
Zusammenhang, was Scheuber speziell lobt: Dieser Pfarrer Odermatt habe ein

praktisches Lehrbüchlein für den «Beicht-Unterricht» geschrieben, und das sei in
21 000 Exemplaren verbreitet.28 Die Beichte erscheint in solchen Kontexten als

das wichtigste Sakrament, während man doch theologisch eigentlich die Messe
bzw. die Kommunion als Hauptsakrament bezeichnen müsste.29 Es herrschte
entsprechend ein rigoroser Moralismus, und auch Odermatt galt als autoritär. Vor
diesem mentalitätsgeschichtlichen Hintergrund steht die Beichte metonymisch
für eine Reduktion des Christentums auf die Moral, wie sie in katholischen
Gebieten lange gang und gäbe war, und zwar auf Kosten der Heilswahrheiten.30

Entsprechend muss nicht erstaunen, dass die Beichte nicht nur im Roman ein
wiederkehrendes Motiv ist, sondern auch im Verriss eine problematische
Überhöhung erfährt. «In widriger Weise wird Heiliges (im besondern die Beicht [sie!])
und Unheiliges einander an die Seite gestellt, das Lüsterne und Frivole mit
offensichtlicher Lust gesucht, der tiefe sittliche Ernst fehlt und wo er vorgespielt werden

will, kann man nicht daran glauben.»31 Gewiss gibt es für das katholische
Denken Gründe, die Beichte als «heilig» zu bezeichnen, da in diesem Sakrament
nach katholischer Lehre letztlich ja Gott selber die Sünden vergibt, der beichthö-

25 Viele Hinweise bei Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 18), passim.
Zusammenfassend a.a.O., 68f.

26 Vaterland vom 30. Dezember 1922, NI Z 2016.06.
27 Vgl. Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 18), 67.
28 J.K. Scheuber, Franz Odennatt. Der Schwyzer Pfarrer. Das Lebensbild eines Urschweizers,

Schwyz 1952, 79.
29 Joseph Ratzinger, Einführung in das Christentum. Bekenntnis - Taufe - Nachfolge, in: Jo¬

seph Ratzinger, Gesammelte Schriften, hg. von Gerhard Ludwig Müller, Bd. 4, Freiburg/Basel/Wien

2014,2-322, hier 232.
30 Gion Darms, Frohes Christsein. Eine Besinnung auf die Grundlage der christlichen Existenz,

Zürich 1967, 13, auch passim.
31 Vaterland vom 30. Dezember 1922, NI Z 2016.06.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116 (2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman 113

rende Priester ist lediglich der Vermittler. Doch in Anbetracht seiner Vieldeutigkeit

scheint der Begriff «heilig» hier reduktiv eingesetzt. Aussen vor bleibt die

göttliche Allmacht, deren Heiligkeit in die ganze Schöpfung ausstrahlt und den

Menschen aus dem Innern ergreifen will, und nicht nur in der äusseren Apparatur
des Beichtstuhls. Von da her ist der Gegensatz von «heilig» und «profan», wie
ihn der Verriss stillschweigend voraussetzt, relativiert. Die Beichte ist nicht «heilig»

in scharfem Kontrast gegenüber dem Profanen.32 Aus heutiger Optik kommt
der Verdacht auf, dass trotz der Bezeichnung «heilig» vom historischen Kontext
her der institutionelle, vom hochgehaltenen Klerus bestimmte Charakter bei
diesem Sakrament überwiegt - ein Übergewicht, das wohl durch das Kirchenbild des

Tridentinums in die Wege geleitet wurde.33 Dazu gehören wie selbstverständlich
auch die «kirchlichen Pflichten»34, die in einem 1907 erschienenen «Grundriss
der christlichen Sittenlehre», der sich in Inglins Bibliothek fand, mehr oder
weniger gleichwertig neben den göttlichen Geboten stehen.

Was die geltende Moral wohl besonders verletzte, das war, wie zitiert, «das

Lüsterne», das wie selbstverständlich zusammen mit dem «Frivole[n]» erwähnt
wird und das mit «offensichtlicher Lust gesucht» werde. Lüsternes strahlt im
Roman zum Beispiel ein «scheusäliger [sie!] Wirt» aus, der eine naiv reagierende
Angestellte schwängert. Dass sexuelles Fehlverhalten im Verriss konkret störte,
muss nicht erstaunen: Die menschliche Sexualität war ja zu Inglins Zeit ein
dominantes Thema der christlichen Moral, obwohl sich diese Dominanz biblisch
kaum begründen lässt.35 Im eben erwähnten «Grundriss der christlichen Sittenlehre»

haben Verfehlungen im Bereich der Sexualität eine prominente Stellung,
entsprechend auch das sechste Gebot - eben das die Sexualität betreffende - im

Beichtspiegel-Dekalog. So heisst es da: «Schon im Sprachgebrauche wird die
Herrschaft über die Triebe der Geschlechtlichkeit gleichgestellt mit der Sittlichkeit.

Damit will gesagt werden, dass zwar die Sittlichkeit durch das sechste Gebot
nicht erschöpft, aber am tiefsten erprobt und dargestellt werde.»36

32 Vgl. Hermann Häring, s.v. «Heilig, B. Systematisch-theologisch», in: Wörterbuch des Chris¬

tentums, hg. von Volker Drehsen/Hermann Häring/Karl-JosefKuschel/Helge Siemers in
Zusammenarbeit mit Manfred Baumotte, Gütersloh/Zürich 1988, 463-464, hier 463.

33 Vgl. Robert Lendi, Die Wandelbarkeit der Busse. Hermeneutische Prinzipien und Kriterien
für eine heutige Theorie und Praxis der Busse und der Sakramente allgemein am Beispiel
der Bussgeschichte, Bern/Frankfurt a.M./New York 1983, 476.

34 Johannes Jung, Grundriss der christlichen Sittenlehre. Zweite Auflage, Freiburg (Schweiz)
1907, 49. Diese Schrift fand sich in Inglins Bibliothek.

35 Vgl. den Artikel «Sexualität» von Elisabeth Bleske in: Wörterbuch des Christentums, hg.
von Volker Drehsen/Hermann Häring/Karl-Josef Kuschel/Helge Siemers in Zusammenarbeit

mit Manfred Baumotte, Gütersloh/Zürich 1988, 1145-1146, hier 1145.
36 Jung, Grundriss der christlichen Sittenlehre (wie Anm. 34), 55.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



114 Daniel Annen

Dazu gehört auch ein Thema, auf dem Inglin gemäss dem Vaterland-Vsrriss
«mit sonderbarer Vorliebe» herumreite: nämlich «Knaben, die in jugendlichen
Verirrungen verstrickt sind».37 Geht man vom Roman aus, so sind damit «Verir-
rungen» gemeint, die auch wieder durch die Sexualität bedingt sind, nämlich
durch die frühkindliche. Sie mochte auf die Leserinnen und Leser aus Schwyz
besonders anstössig wirken. Denn im katholischen Milieu dominierte das

verniedlichende Bild von Kindern, die von anmutig frommen Schutzengeln behütet
werden.38

Aussertextuelle Sachverhalte wie das Bild vom verschonten Kind können
durchaus in die Lesart des Romans hineinspielen. Sie haben aber nicht, wie
offenbar für viele Lesenden aus Schwyz, Abbildfünktion. Vielmehr gehören sie

ebenfalls zur Kontrastfolie. Mit der oben betonten Bedeutung des werkimmanenten

Verweissystems soll also nicht jede referentielle Funktion der dargestellten
Motive geleugnet werden. Aber diese referentiellen Funktionen sind nicht absolut

zu setzen, wie umgekehrt auch die intratextuellen Bezüge relativ sind. Sie
verweisen im Bereich der Makrosyntax autoreflexiv auf andere Passagen im Text,
gewiss; das heisst aber nicht, alle textexternen Sachverhalte ihres kommunikativen

Umfelds seien ganz und gar ausgeblendet.39
Ein wichtiger externer Sachverhalt ist nicht nur im Verriss im Vaterland,

sondern ist auch im Romantext die Beichte. Wir erleben auf den ersten Seiten lesend
Klemens Bolfing, Pfarrer von Ingoldau, beim Beichthören in der Ingoldauer Kirche

- und zugleich beim Sterben. In seinem Beichtstuhl vernimmt er immer wieder

von der Sündhaftigkeit der Ingoldauer. Das führt ihn zu «milder Nachsicht»,

37 Vaterland vom 30. Dezember 1922, NI Z 2016.06.
38 Vgl. zum Beispiel die Bilder aus dieser Ära, die sich per Google-Suche ergeben, wenn man

«Kind+Schutzengel» eingibt (gesehen am 14.12.2021).
39 Dieser Sachverhalt gehört seit den Sechziger- und Siebzigerjahren zum Bestand der akade¬

mischen Literaturbetrachtung. Aus diesem Grund sei hier als Sekundärliteratur eine
«Einführung in die Literaturwissenschaft» aus dieser Ära angegeben. Nämlich: Jochen Schulte-
Sasse/Renate Werner, Einfuhrung in die Literaturwissenschaft, München 1977, 130-135.
Insofern kann man von einer relativen semantischen Autonomie im literarischen Kunstwerk
sprechen. Vgl. a.a.O., 190f. Was die referentielle Funktion betrifft, so gibt es verschiedene
Nuancierungen in der Literaturwissenschaft. Vgl. Françoise Lavocat, Fait et fiction, Pour
une frontière, Paris 2016, 89. Da wird Paul Ricceur vorgeworfen, er unterschätze den
Referenzbezug, indem er zum Beispiel schreibe: «[...] les événements historiques ne sont plus
dénotés, mais simplement mentionnés.» Paul Ricœur, Temps et récit. Tome III, Le temps
raconté, Paris 1985, 233. Aber Ricœur bestreitet nicht die Referenz grundsätzlich, sondern
nur ihre Funktion im Hinblick auf die historische Vergangenheit («toutes les références à

des événements historiques réels sont dépouillés à l'égard du passé historique et alignées sur
le statut irréel des autres événements»). So habe zum Beispiel die Darstellung des Ersten
Weltkriegs in verschiedenen fiktionalen Kotexten auch je eine andere Funktion, sei also auch
immer wieder verschieden fiktionalisiert.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman

die sich aufgrund «der Sündenlast einer ganzen Generation»40 herausgebildet hat.

Die Ingoldauer sind gemäss der Erfahrung von Beichtvätern weit sündhafter als

sie in ihrem öffentlichen Leben, in ihrem bürgerlich-dörflichen Prestigegehabe,
suggerieren. Ihre Bigotterie ist wirklichkeitsblind. Interessanterweise sind das die
Pönitenten auch im Beichtstuhl, und zwar gegenüber dem Tod, der ja nach dem

damaligen eschatologischen Denken das im Leben angehäufte Jenseitskapital
eröffnet oder eben verschliesst. Eine Pönitentin sieht zwar, dass sich der Priester
«in einer gewissen Beklemmung» (9) befand, misst diesem Umstand aber keine
weitere Bedeutung bei. Frau Betschart, eine weitere Beichtende, merkt dann aber,
dass sich der Pfarrer nicht mehr bewegt; sie denkt vorerst, er sei ganz einfach

eingeschlafen (vgl. 10) - bis sie, da der erwartete geistliche Zuspruch fehlt,
erschrocken merkt: Der rührt sich ja gar nicht mehr!

Realitätsverlust aus Todesverdrängung

Ähnlich verbogen ist danach die Wahrnehmung im Dorf: Als sich nämlich die
Kunde vom Tod des Pfarrers verbreitet und einer speziell den Beichtstuhl als
Sterbensort hervorhebt, schüttelt ein Kapuzinerpater «fassungslos den Kopf» (12).
Und von «Beklemmung» des Sterbenden ist nicht mehr die Rede, vielmehr wird
dieser Tod überhöht - und zwar so, dass eine überirdische Eschatologie hineinspielt.

«Ein seliges und schönes Ende sei es gewesen. Er habe den Blick aufwärts
gerichtet, kurz und inbrünstig gebetet, darauf sein Haupt geneigt und mit einer
überirdischen Verklärung auf dem Gesichte seinen Geist aufgegeben.» (15) Es
scheint nachgerade, in Ingoldau herrsche die unbewusste oder halbbewusste

Meinung, bei einer sakramentalen Handlung wie der Beichte sei der Mensch dank
Gottes Einwirken vor dem Tod geschützt.

Die Missachtung der natürlichen Verläufe im Körper, im Fall der Beichtszene
der degenerierenden, entspricht einer im Roman oft anzutreffenden Verkennung
der Realität überhaupt und einer Flucht in eine religiös überhöhte Bildwelt. Was
die den Roman eröffnende Beichtszene andeutet, ist so der prägnante Moment
des ganzen Romans, und dies in einem ursprünglichen Sinn von «prägnant»: Sie

ist schwanger mit all der Realitätsblindheit, die sich im Verlauf des Romans
immer wieder zeigt. Ein wichtiges Motiv ist im Erzählstart zur Geburt bereit.41

40 Meinrad Inglin, Die Welt in Ingoldau, Roman. In zehn Bänden, hg. von Georg Schoeck,
Zürich 1988 [Textgestalt der Erstfassung von 1922], 8. Im Folgenden im Text zitiert mit
einfacher Seitenzahl.

41 Vgl. zu diesem Begriff des «prägnanten Moments» Peter von Matt, Liebesverrat. Die Treu¬
losen in der Literatur, München 1989, 241 f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



116 Daniel Annen

Dass an prominenter Stelle der Tod verdrängt wird, berührt einen die Gesellschaft

mächtig durchwirkenden Code, den Code «von Diesseits und Jenseits, von
Sakralität und Profanität», der als «entscheidendes Charakteristikum der
Herrschaftsstrategie im modernen Katholizismus»42 bezeichnet werden kann. Wohl
darum ist der Tod im Roman so wichtig, wird schon im allerersten Satz
hervorgehoben wie ein erratischer Block, noch bevor die Beichtszene beginnt.

Die in den damaligen Beicht-Lehrbüchern gebotene kasuistisch formulierte
Moral, die sozusagen juridisch je nach Einzelfall zwischen lässlicher und schwerer

Sünde unterschied und deren Einhaltung ein gutes Jenseits <garantieren> soll,
entfaltet im Roman problematisches Potenzial. Die Witwe Reichmuth zum
Beispiel ist sich in der Beichtszene «keiner schweren Sünde bewusst», ihre einzige
Schuld besteht darin, dass sie in den Tagen nach dem plötzlichen Tod ihres Mannes

«kleinmütig und verzagt» (9) war. Darüber hat sie sich mit einer Ersatzhandlung

getröstet, nämlich «sich an ihrem kleinen Melchior schadlos gehalten und
ihn in einer Art verhätschelt, die wohl sündhafte Übertreibung war» (9).

Just diese verhätschelnde «sündhafte Übertreibung» erweist sich im Romanverlauf

als «schwerer» Fehler. Sie provoziert beim heranwachsenden Melchior
schwerwiegende Probleme des Selbstvertrauens, da dieser Melchior, sobald auch
sein jüngerer Bruder Edi die Mutter beansprucht, nicht mehr die Zuwendung von
einst erfährt.

Verdinglichte Eschatologie versus Liebesvollzug

Im Lichte solcher psychischen lebenspraktischen Auswirkungen begeht also Frau
Reichmuth eine viel schlimmere <Sünde>, als ihre Gewissenserforschung - «keiner

schweren Sünde bewusst» - gemäss den damaligen Beichtspiegel-Einteilungen

vermuten lässt. Ein anderer Heranwachsender, Damian Betschart, gerät in ein
ähnliches Unheil wie Melchior, aus analogen Gründen. Er wird zum Teil mit
unklaren Richtlinien erzogen, wird von der Mutter abwechselnd getadelt und dann
anderseits «unter hundert Liebkosungen» (44) zu Bett gebracht. Darum entzieht
ihn der Vater dem Einfluss der Mutter und erzieht ihn daraufhin nachgerade
despotisch. Dass der Kleine zwanghaft einer Onanie-Sucht verfällt, folgt auch wieder
einer psychoanalytischen Optik, wie sie Inglins Berner Lehrer Paul Häberlin
offenbar in der Vorlesung Psychologie einiger Kinderfehler43 entfaltet hatte: Das

Kind muss sich mangels Liebe von aussen selbst zum Liebesobjekt machen.

42 Metzger, Religion, Geschichte, Nation (wie Anm. 23), 176, vgl. auch passim.
43 Ein hierfür entscheidender Satz heisst: «Das Kind wird durch Nichtbeachtung zu sich, in

sich selbst hinein getrieben. Selbstbefriedigung; Masturbation; Rückzug in seine
Lieblingsbeschäftigung.» (NI M 21.03)

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman

Damian beichtet bei einem gestrengen Priester, der nur legalistisch und kasuistisch

das als sündhaft taxierte Verhalten sieht und dem ohnehin verunsicherten

Jungen eine Ewigkeit im Höllenfeuer voraussagt (vgl. 146).
Das ist eine verdinglichte Eschatologie; statt personaler Beziehungen, die eine

aktuelle Theologie betont, betont sie «vergegenständigte» Verhältnisse; und aus
Zuständen werden Orte.44 Auch im bereits zitierten «Grundriss der (christlichen
Sittenlehre») aus Inglins Bibliothek galt die Unkeuschheit als Todsünde, bedeutete

«Strafe der ewigen Verdammnis»45, sofern sie nicht gebeichtet wurde; bezeichnend
ist das buchhalterische Denken dabei: Die «Strafe der ewigen Verdammnis» wird
als «Verlust [...] aller Verdienste für's [siel] ewige Leben»46 bezeichnet. Als ob

Religion ein eschatologisch ausgerichteter Geschäftsbetrieb wäre!
Im Ingoldau-Roman zeigt sich dieser Moraltypus auch ohne eschatologischen

Horizont, gleichsam innerweltlich also. Eine solche weltimmanente Lohnmoral
sucht letztlich Gottes Zukunftspläne auch fürs irdische Dasein im Griff zu haben,

was aber nicht möglich ist. Gottes Walten in der Welt, die ja für uns Menschen
immer auch kontingent wirkt, lässt sich nicht auf einen menschlich gedachten,
quasi berechenbaren Tun-Ergehen-Zusammenhang reduzieren, wie sich schon im
Alten Testament, in den Büchern Hiob und Kohelet etwa, zeigt.47 Trotzdem: Frau
Betschart glaubt noch an diesen Zusammenhang. Als ihr Mann im Sterben liegt,
rennt sie in die Kirche fiir Bittgebete, während Damian, ihr Sohn, seine Mutter zu
Hause nötiger hätte. Er verfällt in ein paranoisches Schuldgefühl, als ob er - im
Sinne einer Straferwartung - die Verantwortung fürs Sterben seines Vaters zu
tragen hätte (vgl. 266 und 269).

Förderlicher wäre es darum, den Tun-Ergehen-Zusammenhang
entwicklungspsychologisch zu orten. Eugen Drewermann (*1940), der immer wieder Theologisches

und Psychologisches zusammendenkt, betont, dass Heranwachsende, die
immer wieder die Schrecken der Hölle vor Augen gestellt bekommen, immer
mehr in Minderwertigkeitsgefühle geraten und jedenfalls durch einen Mangel an

Liebe gerade nicht von der Selbstbefriedigung loskommen.48 Auch legt dieser

Theologe Wert darauf, dass moraltheologisch die ganze Haltung ins Auge gefasst
werden sollte und nicht die Einzeltat. Man weiss freilich, dass Kirchenvertreter
sehr oft bis in jüngste Zeit sehr rigide die Onanie, auch aufden Einzelfall bezogen,

44 Ladislaus Boros, mysterium mortis. Der Mensch in der letzten Entscheidung, Olten/Freiburg
i. Br. (1962) 101973, 143.

45 Jung, Grundriss der christlichen Sittenlehre (wie Anm. 34), 43.
46 Jung, Grundriss der christlichen Sittenlehre (wie Anm. 34), 45.
47 Vgl. Wolfgang Schräge, Vorsehung Gottes? Zur Rede von der Providentia Dei in der Antike

und im Neuen Testament, Neukirchen-Vlujn 2005, 59-64.
48 Eugen Drewermann, Psychoanalyse und Moraltheologie. Bd. 2, Wege und Umwege der

Liebe, Mainz 1983,179.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



118 Daniel Annen

bekämpften, obwohl man eigentlich um eine kaum überbrückbare Divergenz von
Moral und Verhalten hätte wissen müssen.49

Die Philippika von Damians Beichtvater wird vor dem Horizont anderer
Beichtszenen wahrgenommen und dürfte auch darum heute vielen erst recht
problematisch und unangepasst erscheinen. Der mit selbstgerechtem Bürgersinn
auftrumpfende Fürsprech Stutz, der zugunsten seines Prestiges in Ingoldau auch eine
dezidierte Moralität zur Schau stellt, hat «sich mit Weibern schwer versündigt»
(124), wie wir aus seiner Gewissenserforschung anlässlich seiner Osterbeichte
wissen. Doch er wird von seinem Beichtvater vergleichsweise mild behandelt.

Zugleich zeigt seine zum Teil in erlebter Rede wiedergegebene Sondierung seiner
sündhaften Vergangenheit (vgl. 121-125) auch die grundsätzliche Problematik
kasuistischer Unterscheidungen. Die «Unmässigkeit» diene als Beispiel, denn
«da schien es schwierig zu sagen, wo die Unmässigkeit begann» (121). Auch die

so genannten «Todsünden» entziehen sich der angeblich möglichen Präzision
kasuistischer Abgrenzungen. Man musste dem Beichtvater im Falle von Todsünden
die Zahl der Verfehlungen angeben, und das ist im Falle zum Beispiel von
«unreinen» Gedanken und Vorstellungen weiss Gott nicht immer leicht.

Bigotterie in Ingoldau

Die äusserlich zur Schau gestellte Wohlanständigkeit der Ingoldauer entspricht
zudem nicht dem, was in deren Triebleben sich spontan amneldet. Nach drei Stunden

Beichthören ärgert sich Reichlin angesichts der «eigennützigen und viehischen

Instinkte der Menschen» (127); er hat im Beichtstuhl vergeblich immer
wieder gehofft, «dass sich ihm endlich reinere Seelen offenbaren werden» (ebd.).
Diese Hoffnung hat auch wieder einen eschatologischen Aspekt, denn, so sieht es

dieser Geistliche, die Diskrepanz zwischen der Lebensführung der Ingoldauer
«und ihren Aussichten in der Ewigkeit ist einfach lächerlich» (130).

Aus heutiger Optik könnte man vielleicht denken, Damians Vater beurteile die
frühkindliche Sexualität nachsichtiger, mithin forderlicher. Er ist ja «ein freigeistiger

Arzt», wie er im Vaterland zitiert wird, denkt atheistisch und darwinistisch.
Aber auch er verdammt diese frühe Art von Sexualität. Das muss nicht verwundern,

wenn man bedenkt, dass die Verteufelung der Onanie auch von ärztlicher
Seite kam, bemerkenswerterweise schon im aufgeklärten 18. Jahrhundert.50
Medizinische Begründungen kursierten noch zurzeit Inglins, sind zum Beispiel wieder

im zitierten «Grundriss» aus dem Jahre 1907 nachzulesen. Unkeuschheit

49 Vgl. Arnold Angenendt, Ehe, Liebe und Sexualität im Christentum. Von den Anfängen bis
heute, Münster 2015, 208.

50 Vgl. Angenendt, Ehe, Liebe und Sexualität (wie Anm. 49), 182f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman 119

führe zur «Sklaverei des Leibes», und so könne der Mensch «am ruinierten Körper»

zugrunde gehen: «Denn die Sünden der Unkeuschheit zehren an der Kraft
des Geistes und des Körpers.» Nicht zuletzt habe eine «Masse medizinischer und

psychiatischer [siel] Autoritäten auf die ungeheuren und weitreichenden
gesundheitlichen Verheerungen des unbeherrschten Geschlechtstriebes» hingewiesen.51

- Zwei Tendenzen paaren sich also: Die Strenge der katholischen moralischen
Ermahnungen und die Strenge eines lieblosen Naturwissenschaftlers. In dieser
Kombination treiben sie Damian in den Suizid (vgl. 279 u. 287).

Die beiden Tendenzen haben eine Gemeinsamkeit: Der Beichtvater mit seinen
kasuistischen Sündeneinteilungen wie auch der atheistische Arzt mit «seinen
Grundsätzen der Erziehung» (47) zeigen zu wenig Empathie mit den individuellen

Dispositionen ihres Schützlings. Darum das Malaise in der Entwicklung des

armen Buben. So machen sich im Ingoldau-Roman immer wieder Defizite des

Katholizismus bemerkbar, aber eben auch Defizite und Grenzen anderer Sinnsysteme,52

allenfalls auch solcher, die der katholischen Lehre und Praxis widersprechen,

wie zum Beispiel der Darwinismus haeckelscher Prägung. Unter anderem
darum bildet die Fiktionalität des Ingoldauer Romans die Gedankenwelten nicht
einfach nur ab; sie zielt auf deren Ränder.

Diese Ränder berühren in den Dialogen zwischen dem naturwissenschaftlich
argumentierenden Arzt und dem theologisch denkenden Pfarrhelfer auch
grundsätzliche Fragen. Aus der Optik des Naturwissenschaftlers ist sich der Theologe
zum Beispiel nicht bewusst, was das 19. Jahrhundert an naturwissenschaftlichen
Erkennmissen hervorgebracht hat. Demzufolge seien es nur «soziale Instinkte»
(101), die ein erträgliches Zusammenleben ermöglichen, eine höhere Notwendigkeit

spiele da keine Rolle.
Von da her ist auch Reichlins Moral fehl am Platz. Sie ist zwar nun deutlich

nicht mehr die legalistisch-kasuistische Gebotsmoral der Ingoldauer. Reichlin
glaubt in jedem Menschen eine Gewissensforderung «als Ausdruck einer
überempirischen, absoluten Macht» (102) zu erkennen, eine Idee mache sich bemerkbar

- und «diese Idee ist transzendent, diese Idee ist göttlich» (103). Aber genau
da hackt der Arzt ein. Seine Frage: Wenn der Mensch nur allein dieser inneren
moralischen Instanz verantwortlich ist, «warum braucht sich denn da noch ein
Mensch auf der ganzen Welt von einer Kirche vorschreiben zu lassen, wie er sich
verhalten soll?» (104) Und hier weiss der Pfarrhelfer vorläufig nicht weiter. Insofern

«unterliegt» er in der Tat «mit seinen theologischen Waffen».

51 Jung, Grundriss der christlichen Sittenlehre (wie Anm. 34), 57.
52 Ich entnehme die systemtheoretische Argumentation bei Wolfgang Iser, Der Akt des Lesens,

München 1976, 119-123. Vgl. insbesondere 121: «Fiktional sind diese Texte deshalb, weil
sie weder das entsprechende Sinnsystem noch dessen Geltung denotieren, sondern viel eher
dessen Abschattungshorizont bzw. dessen Grenze zum Zielpunkt haben.»

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



120 Daniel Annen

Solche Erfahrungen bringen diesen Pfarrhelfer Reichlin immer deutlicher auf
den Weg zur Apostasie. Noch ein weiteres Erlebnis weist in diese Richtung. Als
Betschart im Sterben liegt, holt seine Frau diesen Geistlichen; er sei trotz allem
der einzige Priester, der «bei ihrem Mann in einiger Achtung stand» (266). Und
Reichlin besucht denn auch den Sterbenden. Dabei hat er eine persönliche
Motivation: «Er war begierig, das Ende eines Menschen zu erleben, der weder an die
Unsterblichkeit noch an ein höchstes vernünftiges Wesen glaubte.» (266) Reichlin

scheint insgeheim eine Konversion des Atheisten zu erwarten, «irgendeine
lebendige Bestätigung seiner Erkenntnisse und seines Glaubens, den Zusammenbruch

einer falschen Weltanschauung, die Verzweiflung eines Ungläubigen an
den Pforten der Ewigkeit, den gierigen Griff eines Ertrinkenden nach dem
Rettungsanker der Kirche.» (273) - Aber: Nichts dergleichen geschieht.

Im Grunde denkt da Reichlin immer noch in Kategorien einer Lohnmoral.
Doch auch sie erweist sich als problematisch. Reichlin muss zusehen, wie Frau
Betschart ihr religiöses Tun ganz im Sinne des bürgerlichen Nutzprinzips erlebt,
«von der endlichen Wirkung ihres unablässigen Betens und Opferns vollkommen
überzeugt» (289). Entsprechend ist sie enttäuscht, weil ihr die Schicksalsunbill
nicht das Erwartete bringt. Als dann auch noch ihr Töchterchen stirbt, reisst sie

bei Beginn des Beerdigungsgottesdiensts ein Kreuz vom Tabernakel (vgl. 340).
Dieses tragische Ereignis führt Reichlin definitiv dazu, die katholische Kirche zu
verlassen.

Fronleichnam als Lichtblick

Aber auch noch als Apostat verwirft er die Kirche nicht in allen Punkten. Zumindest

die gegenüber Betschart verteidigte persönliche Gewissenforderung ist noch
da. Zudem lobt er die Fronleichnamsfeier. Hier habe «ein Geistiges, ein Unendliches

also, ein Ewiges, Form gewonnen» (523). Sofern man diesen Satz, was sich

vom Kontext der Fronleichnamsprozession her ja aufdrängt, auf die Hostie
bezieht, so ist der Apostat hier, wenn überhaupt, nicht allzu weit weg von der
katholischen Transsubstantiationslehre. - Zudem lobt er, dass «Volk und Kirche»
bei der Fronleichnamsfeier «innig verschwistert» (515) sind, und das «harmonische

Gleichmass aller Bewegungen» (523) an diesem Fest. Er fragt sogar rhetorisch:

«[...] wo finden wir das sonst, ausser in der Religion, und vor allem in dieser

Religion?»
Er rühmt eine Manifestation des Katholizismus, die nicht die Moral in den

Vordergrund stellt. Dass Reichlin sich im letzten Romanteil zu Schillers «Briefen über
die ästhetische Erziehung» (506) bekennt, passt dazu, denn darin wird die
Wechselwirkung zwischen Natur und Geist gelobt. Die imperative Welt aufder Seite des

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman

Geistes wirkt dann nicht mehr aufoktroyiert, weil sie das Recht der Triebwelt
anerkennt. Und umgekehrt kann die überbordende Triebhaftigkeit auch nicht die Freiheit

der Geistwelt einschränken, solange sie sich ja im Sinne dieser Welt entfaltet.
Der Mensch kann wenigstens asymptotisch seine Ganzheit finden. Entsprechend
umfasst auch die Fronleichnamsfeier den «ganzen Menschen»; und diese Ganzheit

ennöglicht das zwischenmenschliche Zusammensein aufgrund von Liebe:

«Wenn wir gegen einen andern feindlich gesinnt sind, der uns Achtung abnöthigt,
so empfinden wir peinlich die Nöthigung der Vernunft. Sobald er zugleich unsere
Neigung interessiert und unsere Achtung sich erworben, so verschwindet sowohl
der Zwang der Empfindung als der Zwang der Vernunft, und wir fangen an, ihn zu
lieben, d.h. zugleich mit unsrer Neigung und mit unsrer Achtung zu spielen.»53

In diesem Sinne dürfte also eine vollpersonale Liebe, etwa im Sinn der philia,
gemeint sein; die Ingoldauer vollziehen sie an Fronleichnam gewissermassen geistig

und körperlich. Weil sie derart als ganze Menschen die Feier mitvollziehen, weil
da diese Ganzheit- das «harmonische Gleichmass aller Bewegungen» und zugleich
die «Würde der Haltung» (523) - bei allen Menschen anzutreffen ist, wird nichts
Partikulares die Gemeinschaft stören. Die Grundsätze-Moral hat zuvor im Roman

partikulare Tendenzen in den Menschen angesprochen und so auch diese Menschen

weitgehend isoliert. Zwar haben Nahtstellen der Entwicklungslinien Verbindungen
ermöglicht, aber gerade diese Vernetzung hat das Dasein verschlimmert; so etwa
hat der Suizid Damians bei seiner naiv gläubigen Mutter die Verzweiflung zu einem

katastrophalen Höhepunkt aufgetürmt. Einzig Therese, diese überaus menschliche

Frauenfigur, bleibt dank ihrer gesunden Intuition frei von einem berechnenden

Umgang mit der Moral. So ist im Finale des Ingoldau-Romans christliche Kirche als

Gemeinschaft und nicht nur als Institution möglich. Ein Kirchenbegriff ist da anvisiert,

wie er auch für eine aktuelle Theologie wichtig ist.54

Eine nur buchstabenbasierte und darum atomisierende Lektüre wird das nicht
sehen. Der Geist, nicht der Buchstabe, sollte den Roman erfassen, und zwar den

ganzen Roman. Dann kommt auch ein geistiger Sinn zum Vorschein, wie einer
fast ein Jahr nach Erscheinen des Romans schrieb, nämlich am 23. November
1923 in der Neuen Zürcher Zeitung. Er hatte denn auch nicht emotionsgeleitete
Gehässigkeit nötig - aber bei aller argumentativen Klarheit, eine kleine Selbstironie,

sie durfte schon sein. Der Schreibende signierte mit «A.R.» und bezeichnete
sich als «Ingoldauer», war also offenbar ein Schwyzer. Inglin, kann man da lesen,
ziehe «gegen die Sünde wider den Heiligen Geist, gegen Welten von Unvernunft

53 Friedrich Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen.
Mit den Augustenburger Briefen hg. von Klaus L. Berghahn, Stuttgart 2000, 57. (Vierzehnter

Brief, 5. Abschnitt.)
54 Vgl. Ratzinger, Einführung (wie Anm. 29), 231.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



122 Daniel Annen

ins geistliche Feld». Und dann: «Er donnert gegen das Ungeistige und ethisch
Bedenkliche veräusserlichter Religionsübung, die von wahrer Religiosität ebenso

meilenweit entfernt ist, wie steinkalter Gelehrtenmaterialismus.»55

In einer solchen Optik geht es nicht primär um einzelne Verfehlungen, ein
umfassenderer Sündenbegriff ist angesprochen. Er weist weniger auf die Beichtspiegel,

die im ganzen Roman gerade nicht erlösend wirken, sondern auf einen chris-
tologischen Zusammenhang. In Jesus Christus hat sich Gott der Welt zugewandt,
sich ganz jener weltlichen Realität gestellt, die viel Schönes und Befreiendes, aber
auch Tod und Leiden einschliesst. Diese Gottesbeziehung, die zugleich eine

Wirklichkeitsbeziehung ist, verfehlt das bigotte Ingoldau in seinen «Welten von
Unvernunft». Ihr Gegenstück wäre in diesem christologischen Kontext also die

Vernunft, ganz im Sinn des Logos-Begriffs im Johannes-Prolog, der im Ingoldau-
Roman ja auch zitiert ist (529). Im Lichte dieses weltzugewandten Logos könnte
der Mensch im Gottvertrauen, im Vertrauen auf den Heiligen Geist, viel
wirklichkeitsnäher und auch liebevoller reagieren als nach einer einseitigen Gebotskasuistik.

Der Wirklichkeitsbezug könnte ihm auch helfen, modernere Sichtweisen auf
die Welt und den Menschen einbeziehen, sofern sie der Vernunft - dem Logos -
standhalten.

Theologische Aspekte in Meinrad lnglins Ingoldau-Roman - Religiöser Geschäftsbetrieb
als Sünde wider den Heiligen Geist

Im Jahre 1913 verlässt Meinrad Inglin (1893-1971) das Gymnasium im Kollegium Maria
Hilf in Schwyz. Von dieser stark katholisch geprägten Mittelschule nahm er wichtige
Begriffe mit in sein späteres Leben. Gerade darum konnte er sich während der Kriegsjahre
zunehmend einer idealistisch vorgestellten Göttlichkeit öffnen, wie sie sein wichtigster
Lehrer an der Universität Bern, der auch von der Psychoanalyse geprägte Philosoph Paul
Häberlin (1878-1960), vertrat. Für seine literarischen Werke aus der Zwischenkriegszeit
entwickelte Inglin von da herkommend ein Gottesbild, das neueren katholischen
Theologie-Konzepten erstaunlich nahe ist. In Zusammenhang damit beleuchtete er gesellschaftliche

Tendenzen kritisch, mehr noch: Er entfaltete neue Dimensionen innerer und äusserer
Freiheit.

Meinrad Inglin - Ingoldau - katholisches Milieu - Freiheit - idealistisches Gottesbild.

Aspects théologiques dans le roman Ingoldau de Meinrad Inglin - L'activité commerciale
religieuse comme péché contre le Saint-Esprit

En 1913, Meinrad Inglin (1893-1971) quitte le gymnase du Collège Maria Hilf à Schwyz.
De cette école secondaire fortement marquée par le catholicisme, il a gardé des notions
importantes pour sa vie future. C'est précisément pour cette raison qu'il a pu s'ouvrir de
plus en plus, pendant les années de guerre, à une conception idéaliste de la divinité, telle

55 A.R., Ein Schwyzer Brief, in: Neue Zürcher Zeitung, 23. November 1923, Zweites Abendblatt,

Nr. 1622, NI Z 2016.14.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109



Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman 123

que la défendait son principal professeur à l'Université de Berne, le philosophe Paul Hä-
berlin (1878-1960), également marqué par la psychanalyse. Pour ses œuvres littéraires de

l'entre-deux-guerres, Inglin a développé à partir de là une image de Dieu étonnamment
proche des concepts théologiques catholiques récents. Dans ce contexte, il a examiné de
manière critique les tendances sociales, et plus encore: il a développé de nouvelles dimensions

de la liberté intérieure et extérieure.

Meinrad Inglin - Ingoldau - milieu catholique - liberté - image idéaliste de Dieu.

Aspetti teologici nel romanzo Ingoldau di Meinrad Inglin - L'attività religiosa come
peccato contro lo Spirito Santo

Nel 1913 Meinrad Inglin (1893-1971) lascia il ginnasio del Collegio Maria Hilfa Schwyz.
Da questa scuola secondaria di forte stampo cattolico portô con sé importanti concetti per
la sua vita. Proprio per questo, durante gli anni délia guerra, poté aprirsi sempre di più a
una divinità immaginata idealisticamente, corne la rappresentava il suo più importante
maestro all'Università di Berna, il filosofo Paul Häberlin (1878-1960), influenzato anche
dalla psicoanalisi. Per le sue opere letterarie del periodo tra le due guerre, Inglin ne formé
un'immagine divina sorprendentemente vicina ai concetti teologici cattolici più recenti. In
relazione a questo, esaminô criticamente alcune tendenze sociali e non solo: dispiegô
nuove dimensioni délia libertà interiore ed esteriore.

Meinrad Inglin - Ingoldau - ambiente cattolico - libertà - immagine idealistica di Dio.

Theological Aspects in Meinrad Inglin 's Ingoldau Novel - Religious Business as a Sin
against the Holy Spirit
In 1913, Meinrad Inglin 1893-1971 graduated from the grammar school at the Maria Hilf
College in Schwyz. From this strongly Catholic secondary school, he took important
concepts with him into his later life. It was precisely for this reason that during the war years
he was able to open himself increasingly to an idealistically imagined divinity, as advocated

by the philosopher Paul Häberlin (1878-1960), who was his most important teacher
at the University of Bern, Inglin was also influenced by psychoanalysis. Coming from the
psychoanalysis, Inglin developed for his literary works during the interwar period an image
of God that is astonishingly close to more recent Catholic theological concepts. In this
context, he not only critically examined social tendencies, but also unfolded new dimensions

of inner and outer freedom.

Meinrad Inglin - Roman Ingoldau - Catholic milieu - freedom - idealistic image of God.

Daniel Annen, Dr. phil., Studium der Germanistik an der Universität Zürich und Lehrer an
der Kantonsschule Kollegium Schwyz; https://orcid.org/0000-0002-2041-1099.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 116(2022), 107-123, DOI: 10.24894/2673-3641.00109




	Theologische Aspekte in Meinrad Inglins Ingoldau-Roman : religiöser Geschäftsbetrieb als Sünde wider den Heiligen Geist

