Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 115 (2021)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus

I Alte Geschichte:
Schriftliche, materielle und rituelle Kultur

Joachim Fr. Quack/Daniela C. Luft (Hg.), Schrift und Material. Praktische Verwendung
religioser Text- und Bildtrcger als Artefakte im Alten Agypten (ORA 41), Tiibingen, Mohr
Siebeck, 2021, XII, 333 S.

Die hier zu besprechende Publikation liefert die Beitrdge zum Symposium «Praktische
Verwendung religioser Artefakte (Text-/Bildtrager)», das vom 20.-22. September 2013 in
Heidelberg veranstaltet wurde. Das Thema wurde vom Zusammenhang von Bild und
Schrift bei religisen Objekten im alten Agypten gebildet. Der Inhalt des Bandes lésst sich
folgendermaBen beschreiben:

In der Einleitung klért D. C. Luft einige allgemeine Fragen ab. Der Text enthélt unnétige
Trivialitdten, wie z. B. der explizite Hinweis auf die Namen fiir Dinge der materiellen Welt
(4), Funktion von Gegenstidnden (6), Liickenhaftigkeit des archidologischen Befundes (6)
und bestimmte Materialien der Objekte mit religiosen Bildern und Texten (9) zeigt.

U. Veit nimmt zur Identifizierung und Deutung religitser Artefakte in der ur- und frithge-
schichtlichen Archdologie Stellung. Der archédologische «Befund» lésst sich als erfassbare
Strukturen im Prospektions- oder Ausgrabungsbereich definieren, wihrend «Funde» durch
ihre Mobilitat charakterisiert sind (22). Die Grenze zwischen religiésen und profanen Ar-
tefakten ist in der ur- und frithgeschichtlichen Archédologie nicht immer klar zu ziehen (29).
Die religiosen Artefakte sind durch besondere formale Gestaltung, besonderes Material,
besonderen Zustand und besonderen Auffindungskontext gekennzeichnet (29).

M. Fitzenreiter beschiftigt sich mit Kultgeriten als Aktanten und Gott als Artefakt. Der
Hintergrund einer Handlung ist nach der Akteur-Netzwerk-Theorie in der fortwéhrenden
Neuverknlipfung von Verbindungen zu finden (51). Die angebliche Nichtexistenz des Got-
tes Aton ohne Urédus, Hidnden und Beischrift (62) ist noch ldngst nicht ausdiskutiert. Die
als solche behauptete Handlungsunfiihigkeit der koniglichen Akteure auf einem Relief aus
dem «Great Palace» in Amarna ohne die anderen Akteure (63) ist schwach begriindet.

D. Arpagaus wendet sich der Rolle der Graphie innerhalb der «grammaire du temple»
griechisch-rémischer Tempel zu. Das Ineinandergreifen von Schrift und Bild ldsst sich
sehr gut an einer Szene zum Darbringen des Brustschmucks durch den Koénig verdeutli-
chen, wo das Pektoral in den Szenentitel integriert wurde (77). Die kryptographische De-
dikationsformel auf der stidlichen Auflenwand des Hibistempels ist mit der dnigmatischen
Dedikationsinschrift Ramses II. auf Architravblécken im Luxortempel zu vergleichen (91).

L. Bare¥/J. Janak/R. Landgrafova fiihren in die Ikonographie der spitzeitlichen Schacht-
griaber von Abusir ein. Die Grabkammer des Udjahorresnet ist auf der Westwand mit PT
231 und 214 beschriftet (113). Der obere Teil der dstlichen Wand in der Grabkammer des
lufaa ist mit dem «kosmographischen Begleittext», dem kryptographischen Teil vom
«Buch vom Tage» und einer astronomischen Szene dekoriert (114). Die Westwand zeigt
eine kurze Litanei an die untergehende Sonne (114). Die Texte zu den chtonischen Kréften
weisen Parallelen zu pJumilhac und der astronomischen Decke in Esna auf (114). Der De-
ckel des duBeren Sarkophages des Menekhibnekau ragt unter allen anderen spétzeitlichen
Exemplaren durch die innere und dufiere Beschriftung hervor (117).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



410 Rezensionen — Comptes rendus

A. J. Morales geht der Monumentalisierung und Adaption von Pyramidentexten in den
Kammern der Koniginnen des Alten Reiches nach. Der Ursprung der Pyramidentexte ist
in der miindlichen Tradition zu suchen (127). Die frithesten Texte einer Konigin sind bei
Ankhesenpepi 1. zu beobachten (130). Die Pyramidentexte der Konige und Kéniginnen
lassen sich auf verschiedene Vorlagen zuriickfithren (131). Die Pyramidentexte in den K-
niginnenpyramiden wurden aus mehreren Kategorien gemischt (137). Die Texte zum Auf-
stieg in den Himmel und Vereinigung mit dem Sonnengott tauchen in den Koniginnenpy-
ramiden so gut wie nicht auf (138). Die Pyramidentexte der Koniginnen stellen ein Binde-
glied zwischen den Konigspyramiden und mitteldgyptischen Quellen dar (146).

F. Contardi zeichnet den Zusammenhang zwischen Schrifttriger und Text am Beispiel
des Téglichen Kultrituals nach. Die bildliche Wiedergabe und die Worte der Gottheit sind
als wichtigste Merkmale der Monumentalversion des Rituals zu sehen (158). In der epigra-
phischen Fassung erlangt die enge Beziechung zwischen Gott und Kénig fiir die Aufrecht-
erhaltung der Maat besonderes Gewicht (158).

L. Coulon stellt Uberlegungen zu den osirianischen Riten in Karnak an. Die jahrlich
fabrizierte Osirisfigur nimmt im dekorativen Schema der Osiriskatakomben in Karnak ei-
nen wichtigen Platz ein (171).

B. Backes reflektiert tiber die Korrelation zwischen Anbringungsformen und Funktionen
funerdrer Texte. Die Beziige zwischen der Dekoration gegeniiberliegender Grabwinde
werden fiir wichtig gehalten (187). Die angebliche Rezeption eines Textes ohne Beriick-
sichtigung des Kontextes (190) muss als zweifelhaft eingestuft werden.

P. F. O’Rourke unternimmt einen Textvergleich zwischen der naophoren Statue
Brooklyn Museum Accession Number 37.36.E und dem Edfuarchitrav. Der Text auf dem
Naophor weist sechs Parallelen zu einem Sachmethymnus auf dem Architrav auf (199).
Der Text auf dem Naophor zeichnet sich aus Platzgriinden durch mehrere Kurzschreibun-
gen aus (201). Die vier Textkolumnen auf dem Naophor sind nach dem gleichen Schema
wie auf dem Architrav angeordnet (202).

G. Lenzo untersucht die funerdren Papyri der 21./22. Dynastie und Wandtexte in Grébern
und Tempel. In den Totenbuchhandschriften lassen sich zwei Typen unterscheiden: a) Pa-
pyri in ramessidischer Tradition und b) Papyri mit Mischung aus Tradition und Innovation
(209). Die Besonderheit der hieroglyphischen Handschriften der 21. Dynastie macht eine
Anfangsvignette aus (209). In der 22. und 23. Dynastie wurden Totenbuchhandschriften
hieratisch verfasst (209). Die Handschriften setzen sich aus Kurz- und Langfassungen zu-
sammen (209). Die Ausziige aus pGreenfield kehren im Grab des Osorkon I1. in Tanis und
dessen Sohnes Scheschonk in Memphis wieder (221).

S. Vuilleumier betrachtet zwei Abschnitte aus dem Papyrus Princeton Pharaonic Roll 10.
Die Formel zur Ubergabe des «wsh.m»-Kragens aus P. Princeton Pharaonic Roll 10, x+14,
10 wurde in den griechisch-rémischen Tempeln ohne Verbindung zur élteren Tradition in
verschiedene Formeln eingebettet (237).

A. von Lieven wirft einen neuen Blick auf die sog. Ostraka des «Ungerecht Verfolgteny.
Der Inhalt der zwolf Ostraka besteht aus Hymnen an bestimmte Gétter, an deren Spitze
der Sonnengott rangiert (253). Die Beschreibung eines Bildes in oKairo CG 25209 stimmt
mit einer kosmographischen Darstellung im Grab von Ramses IX. tiberein (253). Der
Hymnus von oKairo CG 25206 besitzt Beziige zu einem groBen Kulthymnus an Amun-
Re, dessen Kurzfassung im magischen pHarris 4, 8—6, 4 vorkommt (262). Der « Thebaner»
in den Ostraka ist vielleicht mit einem Familienmitglied des Autors oder einflussreichem

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 411

Gonner zu identifizieren (282). Der «Ungerecht Verfolgte» ist vielleicht mit dem Hohen-
priester des Amun Amenhotep gleichzusetzen (284). Das oKairo CG 25215 hebt sich durch
die Bitten fiir den Konig vom Rest der Ostraka ab (300).

Der Rezensent hilt folgendes Urteil fiir legitim: Das Buch fordert wie viele Sammel-
bidnde eine gemischte Bewertung ein. Der eine Teil der Beitrdge kann als gelungen gelten,
wihrend der andere Teil hinter den Erwartungen zurtickbleibt. Die Lektiire kann unter die-
sen Vorbehalten durchaus empfohlen werden.

Bonn Stefan Bojowald

Meike Becker/Anke 1. Blobaum/Angelika Lohwasser, /nszenierung von Herrschaft und
Macht im dgyptischen Tempel, Religion und Politik im Theben des frithen 1. Jahrtausends
v. Chr. (Agypten und Altes Testament 95), Miinster, Zaphon, 2020, VIII, 369 S.

Die hier zu besprechende Publikation vereint drei Einzelstudien, die im Rahmen des Ex-
zellenzclusters «Religion und Politik in den Kulturen der Vormoderne und Moderne» an
der Westfilischen Wilhelms-Universitidt Miinster zustande gekommen sind. Die drei Fall-
beispiele aus dem Teilprojekt «Inszenierung von Herrschaft und Macht im dgyptischen
Tempel — Religion und Politik im Theben des frithen 1. Jt. v. Chr.» decken Aspekte der
22., 25. und 26. Dynastie der dgyptischen Geschichte auf. Der Inhalt des Werkes baut sich
folgendermalien auf:

In der Einleitung werden Formalia gekldrt. Der Begriff «Religion» wird als Ausdruck fiir
kulturelle Phinomene mit der Transzendierung der diesseitig-alltidglichen Lebenswelt als
Grundlage definiert (1). Der Begriff «Politik» wird fiir menschliches Handeln mit der Er-
zeugung und Durchsetzung kollektiv verbindlicher Entscheidungen in Anspruch genom-
men (2). Die Aufgaben des dgyptischen Konigs setzten sich aus a) Kult nach oben, b)
Abwehr nach auflen und c) Fiirsorge nach innen zusammen (2).

Im ersten Teil geht M. Becker der direkten und indirekten Machtausiibung in der Thebais
wihrend der Abfassungszeit der Chronik des Prinzen Osorkon nach. Die Ausdehnung des
Herrschaftsgebietes des Takelot I1. hat nach einer Stele aus Elephantine bis nach Assuan
gereicht (18). Die Nebeneinandernennung von Pedubast 1. und Scheschonq I11. durch den
General Paschedbast (B) kénnte fiir die Unterstiitzung der Partei des Ersteren durch das
unterdgyptische Kénigshaus sprechen (19). Im Amt des Hohenpriesters des Amun und Ar-
meegenerals flossen die exekutive und religiose Macht in der Thebais zusammen (20). Die
Epitheta des Osorkon (B) bezogen Elemente der politischen und religiésen Legitimation
ein (31). Im ersten Fall stand die Eigenschaft als dltester Sohn im Mittelpunkt, wéhrend
sich der Fokus im zweiten Fall auf die gottgewollte Einsetzung als Thronfolger richtete.
Die am gleichen Tag wie die Konigskronung von Ramses 11. durchgefithrte Ernennung des
Osorkon (B) zum Hohenpriester des Amun und die Ubergabe von BlumenstriuBen deuten
auf die royalen Ambitionen des Zweiten hin (38-39). Der wichtigste Titel des Hor
(VIUVIIVIX/XI) lautete «Koniglicher Sekretédr», der in der Dritten Zwischenzeit das zent-
ralste Amt in der kéniglichen Verwaltung besal3 (68—69). Im Laufe seines Lebens hat Hor
(VII/VII/IX/XI) offenbar politisch die Seiten von Osorkon II. zu Pedubast I. gewechselt
(77). Die Macht im Theben des 9. Jhdts. tibten wenige einflussreiche Familien aus, welche
die priesterlichen und administrativen Amter unter sich aufteilten (91).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



412 Rezensionen — Comptes rendus

In zweiten Teil untersucht A. Lohwasser die politische und religitse Legitimation der
nubischen Pharaonen Pi(anch)y und Taharqo. Die Aushackungen bei der Figur des
Pi(anch)y auf der Triumphstele (Kairo JE 48862, 47086—9) héngen vielleicht mit dessen
Missachtung des Gottes Amun auf dem Denkmal zusammen (116). Die sakrale Legitima-
tion des Pi(anch)y als dgyptischer Herrscher driickt sich durch die Feier des Neujahrfestes,
das Opetfest in Luxor und Reinigungsriten in Memphis aus (121-122). Die Inschrift der
Stele greift hdufig Motive des Mythos vom Sonnenauge auf (122). Die Botschaft der of-
fenbar in Karnak aufgestellten Stele zielte wohl vorrangig auf ein dgyptisches Publikum
ab (127). Die Pferdeszenen auf der Stele und den Tempelwénden am Gebel Barkal kénnten
aus einem kuschitischen Mythos stammen (131). Die offenbar als illegitim empfundene
Thronbesteigung des Taharqo wurde durch den Hinweis auf die gottliche und irdische
Mutter, die Einordnung unter die rechtméfBigen Kénige und die Anerkennung durch den
Reichsgott geschont (134). Die Eroberung Agyptens durch Taharqo wurde durch die
Gleichsetzung des Konigs mit der gefihrlichen Gottin mythologisch erklart (135). In der
kuschitischen Konigsideologie kam der Legitimation durch die Mutter groBe Bedeutung
zu (144). Das betreffende Phinomen wurde dabei in Anlehnung an den Isis-Horus-Mythos
ausgestaltet (149). Das besondere Engagement der Konige der 25. Dynastie in Abydos
ldsst sich aus mehreren Indizien erschlieffen, zu denen u. a. die Intensivierung des Kultes
fuir die tiberweltlichen Ahnen und die Imitation des Osireions durch das Grab des Taharqo
in Nuri gehoren (155). In Agypten konnte sich Taharqo mit der Unterstiitzung durch ein-
flussreiche Personlichkeiten der Thebais eine Art Hausmacht schaffen (163). Die Tri-
umphstele des Pi(anch)y sowie Texte und Bauwerke des Taharqo lassen die metaphorische
Verbindung zwischen den kuschitischen Pharaonen und dem Wasser als Lebens- und To-
desbringers erkennen (186). In der Ideologie des kuschitischen Konigtums nahmen die
Reisen der napatanischen Konige zu den nubischen Hauptheiligtiimern des Amun einen
wesentlichen Platz ein (187).

Im dritten Teil zeichnet A. 1. Blobaum am Beispiel des Amunpriesters und Gouverneurs
Monthembhet die Selbstprésentation eines thebanischen Lokalherrschers im sakralen Raum
nach. Die Statuentexte des Monthemhet kénnen in idealbiographische und realbiographi-
sche Beispiele unterteilt werden (212). Die dortigen Formulierungen folgen der Tradition
dlterer Beamtenbiographien und lehnen sich in ihrem Berufsethos an das Vorbild der No-
marchen der Ersten Zwischenzeit an (212). Die Statuen des Monthemhet konnen z. T. als
gutes Beispiel fiir die archaisierenden Tendenzen der 25./26. Dynastie gelten (213). Der
inschriftlich bezeugte Vergleich des Monthemhet als Privatperson mit dem Sonnengott Re
ahmt konigliche Phraseologie nach (222). In der textbasierten Selbstdarstellung des Mon-
themhet herrschen die Aspekte der Verwaltung und Leitung im Tempel sowie als Gouver-
neur von Theben und Vorsteher von Oberédgypten vor (239). Das Amt des Schreibers im
Amuntempel sah Monthembhet offenbar als besonders wichtig an (279). Die Bau- und Stif-
tungstétigkeit im Mut-Bezirk und anderen Bereichen des Karnak-Tempels rangiert in der
Selbstprésentation des Monthemhet ganz weit vorne (280). Die Autoritdt des Monthemhet
als Gouverneur von Theben wurde in den Texten nur selten hervorgekehrt (280). Das Re-
lief in der Krypta des Mut-Bezirkes stellt das deutlichste Beispiel fiir die Loyalitéit des
Monthemhet zu Konig Taharqo im gesamten Tempel dar (283). Das besondere Verhiltnis
zum Konig wird ansonsten vorrangig in den autobiographischen Inschriften im Grab des
Monthembhet betont (283). In seiner Selbstprasentation hat Monthemhet besonderen Wert
auf seine Rolle als Ritualist gelegt (284).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 413

Das Ende des Buches wird durch Literaturverzeichnis (313-351), Abkiirzungen (353—
356) und Indices (357-369) markiert.

Der Rezensent glaubt folgendes Urteil geben zu kénnen: Das Buch kann insgesamt
durchaus freundlich bewertet werden. Die Nachvollziehbarkeit der Ergebnisse ist in den
meisten Féllen gewéhrleistet. Die Wortwahl hétte an der einen oder anderen Stelle ge-
schliffener sein kénnen. In mehreren Féllen sind unnétige Redundanzen zu verzeichnen.

Bonn Stefan Bojowald

Joanna Popielska-Grzybowska, Everything as One. A linguistic view of the Egyptian
Creator in the Pyramid Texts (Travaux de I'Institut des Cultures Méditerranées et Orien-
tales de I’Académie Polonaise des Sciences Tome 5), Warschau/Wiesbaden, Harrassowitz,
2020, 400 S.

Das hier zu besprechende Buch versucht eine Sicht des Schopfers in den altdgyptischen
Pyramidentexten zu entwickeln. Die Grammatik, Phraseologie und Lexik der Spriiche sol-
len dabei bevorzugt herangezogen werden.

In I wird die Einfihrung geboten. Die Vorldufer der linguistic worldview Studien reichen
bis in die Antike zuriick und blithten besonders in der italienischen und franzésischen Auf-
kldrung auf (15). Die vorliegende Arbeit nimmt eine Unterscheidung zwischen «Schopfer»
in Gestalt der urzeitlichen Gétter und « Demiurg» vor (20). Die in 11 Pyramiden zu findenden
Pyramidentexte stellen das &lteste religitse Textkorpus der Menschheitsgeschichte dar (22).

In IT werden die Gotter und gottlichen Konzepte thematisiert. Der Sonnengott Re kommt
in den Pyramidentexten mit am héufigsten vor (35). Die Aspekte des Gottes setzen sich
aus dem Helfer beim Himmelsaufstieg des Konigs, Vater des Konigs und Versorger mit
Nahrungsmitteln zusammen (36-38). In der Ubersetzung von PT 273c (46) sollte «who
uncoupled the two gods» besser auf «where he has made his seat» bezogen werden. In den
Pyramidentexten nimmt der Konig durch die Angleichung an den Gott Schu die Rolle des
erstgeborenen Sohnes des Schopfers ein (58). Die Géttin Tefnut bildet das erste weibliche
Element, das von Atum geschaffen wurde (65). Das Schlangendeterminativ nach der Got-
tin Tefnut (65) braucht nicht extra betont zu werden. Der Gott Ptah taucht in den Pyrami-
dentexten nur fiinf Mal auf (71). Der Gott Chnum tritt dort als Schopfer des Konigs auf
der Topferscheibe auf (73). Der Gott Thot {ibt die Hauptfunktion als Schiitzer des Konigs
aus (74). Die ersten Manifestationen des selbstentstandenen Gottes Atum sind in trocke-
nem Land und Spucke zu beobachten (92). Die Néhe zwischen dem Konig und Atum
driickt sich u. a. im hohen Alter aus.

In 1II wird tber die Elemente der Schopfung gehandelt. Die urzeitlichen Prinzipien
schlieBen Wasser, benben-Hiigel, Feuerinsel, Samen, Spucke, Ei und Licht ein (153-182).
Die Assoziation des Eies mit dem Himmelsaufstieg (173) ist wohl abzulehnen.

In IV werden Zeit und Raum der Schopfung gegeniibergestellt. Die Dauer der Dinge
wurde hoher als deren Anfang bewertet (193). Die Verwendung von «fph.t» als Schlan-
genhohle (209) ist trivial. Die Stadt Twaw wurde als Stitte des Urhiigels des Gottes Atum
verstanden (211). In die Stadt wurde die Geburt des Konigs als urzeitliches Geschopf ver-
legt (212). Die Identifikation der Stadt Twnw mit dem Urozean (212) ruht auf schwachen
Fuilen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115(2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



414 Rezensionen — Comptes rendus

In V wird iiber die Mittel der Schopfung gesprochen. Die Schopfung geht hiufig vom
Korper der Gotter aus (222). Das Einzigsein und Alleinsein des Schopfers im Urozean
spielte eine wichtige Rolle (226). Die Geburt des Konigs durch die Neunheit kommt eben-
falls vor (227). In VI wird die Sprache im Dienst der Schépfung beschrieben. Die sprach-
lichen Mittel konnten aus Anrufungen, narrativen Passagen und Anweisungen bestehen
(236-238). Das «rollische m» besitzt eine wichtige grammatikalische Bedeutung (267).

In VII werden Schlussfolgerungen gezogen. Die Bibliographic (321-384) klart tiber die
verwendete Literatur auf. Die Indices (385—400) dienen der weiteren ErschlieBung des Bu-
ches.

Das Urteil des Rezensenten stellt sich wie folgt dar: Das Buch weist eine Reihe von
Schwichen auf. Das selbst gesteckte Ziel wird nicht immer erreicht, was vor allem fiir die
eigentlich beabsichtigte Einbeziehung der Phraseologie und Grammatik gilt. Der Gedanke
bricht manchmal an der entscheidenden Stelle ab, z. B. was den Unterschied zwischen
Schopfer und Demiurg (20) angeht. Die Transliterationen scheinen manchmal nicht kor-
rekt zu sein (41/46/49). Das Buch macht zuweilen einen unfertigen Eindruck, z. B. bei den
Ausfiihrungen zu Thot (75-76). Die Bemerkungen haben manchmal nichts mit dem ei-
gentlichen Thema zu tun, z. B. was Blitze des Re (43), Schiffe des Re (43), Konig als
Sonne (53) und Zugang zum koéniglichen Grab (104-105) betrifft. Der Kommentar ist z.
T. an die falsche Stelle geraten, z. B. bei «Iwnw» (49/richtig: 50!).

Bonn Stefan Bojowald

Chr. Leitz/Florian Loffler, Chnum als Herr der Topferscheibe, Altdgyptische Embryolo-
gie nach Ausweis der Esnatexte, Das Ritual « Darbringen der Topferscheibe» (SSR 26),
Wiesbaden, Harrassowitz, 2019, V-VIII, 1-173 S.

Die hier zu besprechende Publikation schlie3t zwei separate Studien zu Tempeltexten aus
dem dgyptischen Esna ein. Das Werk von Leitz setzt sich anhand der Inschriften von Esna
mit der altdgyptischen Embryologie auseinander, wihrend Loffler die Ritualszenen «Dar-
bringen der Topferscheibe» in griechisch-romischen Tempeln behandelt. Der letztere Bei-
trag ist aus einer Magisterarbeit hervorgegangen.

Chr. Leitz, «Altdgyptische Embryologie nach Ausweis der Esnatexte»: In 1. wird der Ge-
genstand einfithrend konturiert. Der Chnumtempel von Esna steuert mehr Informationen
zu Kult und Wesen des Schopfergottes bei als der Rest der Quellen zusammen (3). Die
langeren Textpassagen erzéhlen meist die Abfolge von der Zeugung tiber die Schwanger-
schaft bis zur Geburt nach (3).

In II. werden die Textthemen hervorgehoben. Das Spektrum reicht u. a. von Chnum als
Gott der Zeugung (4-5), das Erhitzen der Herzen (5), der Autogenese des Schipfergottes
(5-6), der Aufnahme des Samens in der Gebdrmutter (6) und das Ei der Topferscheibe (6—
7) uber die Formung der Korperglieder (7), die Erschaffung der Schutzgotter der Topfer-
scheibe (7), die Lebenserhaltung des Embryo (13), das Ei (14-15) und den Schutz des
Embryos (14) bis hin zu der Festlegung der sozialen Stellung im Mutterleib (14-15), Ahn-
lichkeit des Kindes mit den Eltern (15), den verschiedenen Hautfarben und Sprachen (15—
16), der Versorgung des Embryo mit Luft (17-19), der Versorgung des Embryo mit Nah-
rung (19), der Versorgung des Embryo mit Licht (19) und der Dauer der Schwangerschaft

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 415

und Festsetzung der Geburt (22). Die gottergleiche Position des Konigs als Ergebnis der
Tatigkeit des Chnum wird in fast allen zitierten Texten durch die Verben «tni/stni» «erho-
hen, erwihlen, auszeichnen» formuliert (15). Die Versorgung des Embryos mit Luft stellt
fur den Agypter einen der Hauptaspekte der fotalen Entwicklung dar (18). Die Zeit der
Dunkelheit wurde offenbar als Metapher fiir die Schwangerschaft benutzt (20). Die beiden
Kinder sind vielleicht als Embryo und Plazenta zu interpretieren (21).

In IIT werden die Funktionen der Kérperteile besprochen. Die Esnatexte kénnen mit der
Kanopentridgerprozession in den Osiriskapellen auf dem Dach des Dendaratempels vergli-
chen werden (26). Die folgenden Korperteile werden in den Texten beriicksichtigt: Kopf,
Haare, Augenbrauen, Augen, Ohren, Wangen, Mund, Zdhne, Zunge, Unterkiefer, Kehle,
Speiserdhre, Luftrohre, Schulterblatt, Arme, Handfldche, Finger, Herz, Lunge, Leber, Wir-
belsdule, Riickenwirbel, Rippen, Eingeweide, Gebédrmutter, Harnblase, Phallus, Vulva,
Hinterteil, Oberschenkel, Unterschenkel, Haut, Ausfliisse (27—40). Der Darm wurde bild-
lich als Getreidespeicher gedeutet (32).

In IV wird eine Liste der zuvor behandelten Termini angefertigt. In V wird eine fortlau-

fende Ubersetzung der lingeren Texte zur Embryologie aus Esna gegeben. In VI wird die
fortlaufende Ubersetzung von Schliisseltexten aus anderen Tempeln prisentiert. In VII
wird die Embryologie auBlerhalb der spdten Tempel dokumentiert. In den Unterweltsbii-
chern des Neuen Reiches lassen sich vielleicht Spuren embryonaler Konzepte beobachten
(63). In VIII werden Schlussbetrachtungen angeschlossen. Der Prozess von der Zeugung
bis zur Geburt wird in den dgyptischen Texten unter gottliches Patronat gestellt (65). In IX
wird das Abkiirzungs- und Literaturverzeichnis platziert.
Fl. Liffler, Das Ritual « Darbringen der Tépferscheibe»: In I werden einfiihrende Gedan-
ken ausgebreitet. Die Entstehung der Ritualszenen «Darbringen der T6pferscheibey ist im
Zusammenhang mit der Aufwertung der Topferscheibe zu einem eigensténdigen religidsen
Symbol zu sehen (75). Der Ritualszenentyp taucht sechs Mal in Esna, zwei Mal in Phild
und je ein Mal in Deir Schelwit und Kalabscha auf (75). Die Vorstellung vom widder-
kopfigen Gott Chnum als Handwerker an der Topferscheibe kommt bereits in den Pyrami-
dentexten vor (77). Die fritheste ikonographische Darstellung des widderkopfigen Chnum,
der an der Topferscheibe sitzt und einen Menschen modelliert, tritt im Neuen Reich auf
(77).

In 2 werden Ubersetzung und Kommentar der Ritualszenen entwickelt. Die Texte werden
mit Angaben zu Anbringungsort und Datierung mitgeteilt.

In 3 wird die inhaltliche Auswertung durchgefiihrt. Das charakteristische Thema der
Szene «Darbringung der Topferscheibe» reprisentiert die Erschaffung von Menschen und
belebter Natur auf eben jenem Gerit (127). In fast allen Belegen wurden dazu die Schliis-
selworter «grg» «begriinden, zuriisten, bevolkern», «kz.m» «Arbeit, Werk» und «rz-“wy»
«Handarbeit» herangezogen (127). Die Aufzéhlung der Geschopfe folgt keinem starren
Schema, sondern ist leicht hierarchisch strukturiert (129). Die Erschaffung von Getreide
und Pflanzen hat nur eine implizite Rolle gespielt (130). Die Erschaffung des Kénigs und
Verleihung des Konigtums hat dafiir umso gréBere Bedeutung erlangt (135).

In 4 wird zur «Grammaire du temple» Stellung bezogen. Die korrespondierenden Szenen
werden im Einzelnen analysiert.

In 5 wird die Zusammenfassung untergebracht.

In 6 wird das Abkiirzungs- und Literaturverzeichnis verlegt.

Der Beitrag wird durch Indizes (163—173) komplettiert.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



416 Rezensionen — Comptes rendus

Die folgenden Kleinigkeiten mégen einem besseren Detailverstdndnis dienen:

10: zum Verb «skfn» «Tétigkeit beim Backen» vgl. zuletzt H.-W. Fischer-Elfert, Ver-
mischtes IV, GM 246 (2015), 28

82: Das Wort «idnw» sollte besser mit «Stellvertreter» statt «Erbe» tibersetzt werden.

106: Die Ubersetzung von «admndmy sollte von «begatteny in «wolliistig» gedndert wer-
den.

122: Die Ubersetzung «die Gebieterin dessen, was die Sonne umkreist» von «hnw.t n.t
Snw itnx» ist in «Gebieterin des Umkreises der Sonne» zu korrigieren.

123: zur Schreibung «srwd» fiir «Srd» «wachsen lassen» vgl. J. Cl. Goyon, Le Papyrus
d‘Imouthes, fils de Psintaes au Metropolitan Museum of Art de New York (New York,
1999), 68

Der personliche Eindruck des Rezensenten sieht wie folgt aus: Das Buch hat auf ganzer
Linie iiberzeugt. Die Ubersetzungen zeichnen sich durch groBe Genauigkeit aus. Die Wie-
dergabe der spiten Schreibungen zeugt von beachtlicher Kennerschaft.

Bonn Stefan Bojowald

Jan-Michael Dahms, Die Sdrge des Karenen, Untersuchungen zu Pyramidentexten und
Sargtexten (OLA 285), Leuven-Paris-Bristol/CT, 2020, 623 S.

Die hier zu besprechende Publikation ist als Doktorarbeit des Autors entstanden, deren
Gegenstand das dgyptische Sargensemble des Karenen bildet. Die Studie sucht zu kléren,
wie die konkrete Verwendung der Pyramiden- und Sargtexte auf den beiden Objekten im
Zusammenhang eines Texttrdgers funktioniert hat. Der Inhalt der Studie lésst sich in fol-
gende Teile separieren:

In der Einleitung wird zu grundsitzlichen Fragen Stellung genommen. Der Sarg wird
nach dessen Herkunft aus Saqqgara und der Vergesellschaftung von Pyramiden- und Sarg-
texten als Thema gewihlt (1). Die urspriinglich koniglichen Pyramidentexte wurden ab
dem Ende der 6. Dynastie einem privaten Nutzerkreis erschlossen (2).

In 2 wird der Kontext der Sdrge beleuchtet. Der Innen- und Aullensarg des Karenen wer-
den heutzutage unter den Nummern Cairo J 39054a bzw. Cairo J 39054b gefiihrt (5). Der
Innensarg 39054a hat durch de Buck das Siglum Sq5C und der Auflensarg 39054b das
Siglum Sq6C erhalten (5). Das Grab des Karenen ist dstlich der Teti-Pyramide und siidlich
des Qisr el-Nehas gelegen (5). Die archdologischen Reste des Grabes beschriinken sich auf
dessen unterirdischen Bereich, der 1906—1907 von Quibell ergraben wurde (35). Die Titel
des Eigentiimers treten bei Sq6C gegentiber anderen Sérgen auf allen Seiten, Innen und
Aufien, auf (17). Die Anbringung der Zwischenzeile mit Titeln im Bereich der Opferliste
von Sq6C kann als weitere Ausnahme gelten (18). Die Indizien deuten fiir den Autor auf
die Datierung des Karenen im Wechsel von der 11. Dynastic zur 12. Dynastie oder etwas
spéter hin (21).

In 3 kommt die Dekoration der Sdrge zur Sprache. Der AuBenschmuck von Sq6C setzt
sich aus einer horizontalen Zeile mit Ornamentalhieroglyphen auf Kopf- und FuBseite,
Riick- und Frontseite und Deckel sowie einem «wds.»-Augenpaar auf der Frontseite zu-
sammen (23). Der Innensarg zeigt das gleiche Dekorationsschema wie der AuBBensarg (24).
Das mittlere Register der Innenseite von Sq6C enthélt einen Objektfries mit sechs Gefillen,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOIL: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 417

die in einem Stinder stehen (25). Die Fullseite von SQ6C wird durch eine Inschrift mit
Ornamentalhieroglyphen, einem Objektfries und einem Textfeld geziert (26). Die Riick-
seite weist eine Scheintilir auf (27), die auch auf der Frontseite zu erkennen ist (28). Die
Riickseite von Sq5C wird innen durch ein oberes Register mit Ornamentalhieroglyphen
und einen unteren Objektfries verschonert (33). Die Frontseite wird links durch eine
Scheintiir bestimmt, die rechts durch Ornamentalhieroglyphen, Opferliste und Texte sowie
unten durch Opfergaben ergéinzt wird (35). Die Dekoration der Innenseiten von Sq5C ge-
hort zu Typ 1 (nach Willems), wéhrend sie bei Sq6C Typ 2 entspricht (38).

In 4 werden die Texte auf den Innenseiten beider Sérge dokumentiert. In Sq6C tauchen
33 Pyramidentexte und 46 Sargtexte, auf Sq5C 27 Pyramidentexte und ein Sargtext auf
(41). Die Texte werden transliteriert, iibersetzt sowie philologisch und inhaltlich ausge-
wertet. Die Binnenstruktur der Texte wird nach einem eigens dafiir entwickelten Modell
analysiert, wobei zwischen Personen, Ort und Zeit der Handlung unterschieden wird. Die
Notwendigkeit der Methode soll hier dahingestellt bleiben, der Rezensent jedenfalls hétte
gut darauf verzichten konnen. Im Falle des hapax «d“» (130) diirfte es sich um eine Schrei-
bung fiir «dr» «suchen» handeln, der Austausch zwischen «™» und «r» ist hinldnglich be-
kannt. Die Ubersetzung von «fiind hbs(.w)» muss statt «der Unterschenkel wurde verhiillt»
(130) richtig «der Unterschenkel ist verhiillt» lauten. Das Grab KH1KH im Delta steuert
wichtige Parallelen fiir die Sargtexte in Sq6C bei (226). Die Ubersetzung «mit dem sich
Horus reinigt» (259) von «wb.w hr im=f» sollte im Sinne der Wortlichkeit zu «mit dem
Horus gereinigt wird» korrigiert werden. Die Texte des Deckels von Sq6C zeichnen ein
inhdrentes Ritualgeschehen nach, wie am Ablauf der Handlungen und Nebeneinander von
mythologischen Beschreibungen und rituellen Handlungen deutlich wird (268). Die Pyra-
midentexte auf dem Deckel hidngen eng mit dem Umfeld der Go6ttin Nut zusammen (269).

In 5 wird die Auswertung in Angriff genommen. Die grammatikalische Endung «y»
wurde bei Sq6C fiir «w»-Passiv, Prospektiv, Pseudopartizip, Partizip und Imperativ ge-
braucht (497). Das ausdriicklich betonte alleinige Vorkommen des Pseudopartizips bei
Sq6C auf Riickseite und Boden (499) diirfte eher auf einer zufilligen Koinzidenz beruhen.
Die handelnden Personen in den Texten von Sq6C spalten sich in Ritualisten auf der einen
und den Verstorbenen — nebst einigen Begleitern — auf der anderen Seite auf (515). Die
Verteilung der Ortsangaben auf die Riickseite, den Boden und die Frontseite wird eigens
hervorgehoben (518), aber klar tiberinterpretiert. Die Orts- und Zeitangaben in Sq6C fiigen
sich zur Jenseitsreise des Verstorbenen von West nach Ost zusammen (520). Die Uberein-
stimmung zwischen Texten und Objektfries auf der Riickseite und Vorderseite von Sq6C
sind nur gering vorhanden (534)

In 6 wird ein abschlieBendes Restimee gezogen. Die Gesamtkomposition des Sarges be-
sitzt zwei Achsen, von denen die nord-siidliche die Rituale fiir den Eigentiimer und west-
ostliche den Sonnenlauf portritieren (549).

In 7 wird der Anhang mit Auflosung der Siglen (551-553), Literaturverzeichnis (554—
567) und Indizes (567-578) untergebracht.

Die Abbildungen (581-623) werden am Ende mitgeliefert. Die Verteilung der Spriiche
auf den Sargwénden wird dort eigens markiert.

Das Gesamturteil des Rezensenten bewegt sich in folgende Richtung: Das Buch macht
eine gemischte Bewertung erforderlich. Die Ubersetzungen befinden sich auf einem guten
Niveau, die meisten Meinungen im inhaltlichen Kommentar lassen sich durchaus rechtfer-
tigen. Die Arbeit hétte aber sorgfiltiger korrekturgelesen werden kénnen. Der Schreibstil

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



418 Rezensionen — Comptes rendus

hétte hier und da vom Prinzip der variatio delectat profitiert. In den Text haben sich z. T.
unnotige Redundanzen verirrt, wie z. B. bei den materiellen Veranderungen unter Sesostris
I. (21-22) und dem Vorkommen des Milans in den Sargtexten (155—158). Die Ergebnisse
werden z. T. tiberméBig aufgebauscht. Die leider nur in Schwarz-Weifl gehaltenen Abbil-
dungen sind nicht immer scharf zu erkennen. Die Lektiire des Buches kann trotz dieser
Minuspunkte zuriickhaltend empfohlen werden.

Bonn Stefan Bojowald

Maria Cannata, Three Hundred Years of Death. The Egyptian Funerary Industry in the
Ptolemaic Period (Culture and History of the Ancient Near East 110), Leiden-Boston,
Brill, 2020, 769 S.

Das hier zu besprechende Buch fufit auf der Doktorarbeit der Autorin, die 2008 an der
Universitdt Oxford eingereicht wurde. Das Werk geht inhaltlich Nekropolen, Bestattungs-
personal und Begriibniswesen im ptolemiischen Agypten nach.

Die Einleitung klért einige Generalia ab. Die Korper der Arbeiter von Deir el-Medineh
wurden wohl aus Griinden der Kostenersparnis zuhause ¢inbalsamiert (4).

Teil 1: Organisation der Nekropole und Totenpriester

In Kap. 1 wird die thebanische Nekropole behandelt. Der «Aufseher der Nekropole»
nahm den hochsten Rang unter den dortigen Offiziellen ein (17). Die Beamten wurden
offenbar aus den Reihen der Vorlesepriester gewihlt (21), deren Amtszeit ein Kalenderjahr
dauerte (22). Das Amt des Lesonis war an einzelne Tempel angeschlossen, dessen Inhaber
vornehmlich geldmarktnahe Aufgaben zu erledigen hatten (23). Der fritheste ptoleméische
professionelle Titel der thebanischen Choachyten taucht in P. Philadelphia 11 aus dem Jahr
314 v. Chr. auf (27). Die Choachyten iibten ihr Amt z. T. in mehreren Nekropolen aus (35).
Die Balsamierer konnten die Titel «Vorlesepriester», «Balsamierer» oder «Arzt» tragen
(36). Die erhaltenen Dokumente zu den thebanischen Vorlesepriester decken die Zeit von
291-101 v. Chr. ab (43).

In Kap. 2 wird die Nekropole von Edfu in den Mittelpunkt gestellt. Der Haupttempel
besall offenbar die Kontrolle iiber Steuern und alle anderen Nekropolen im Gau (50).

In Kap. 3 wird die memphitische Nekropole in die Betrachtung einbezogen. Der Titel
«Siegeltrager Gottes» wurde offenbar in Memphis allgemein fiir einen Totenpriester ge-
braucht, der die gleichen Aufgaben wie die Choachyten und Vorlesepriester in Theben
hatte (53). Der Titel kommt nur am Ende des 3. und Beginn des 2. Jhdts. v. Chr. vor (53).

In Kap 4. wird die Nekropole von Hawara untersucht. Die «Siegeltréger Gottes und Bal-
samierer» nahmen dort die gleichen Funktionen wie die Choachyten und Vorlesepriester
in Theben wahr (63). Der Titel «Coachyte» ist in Hawara nur ganz selten belegt (63).

In Kap. 5 wird der Akzent auf die Nekropolen in Mitteldgypten gesetzt. Im 3. und 2. Jhdt.
v. Chr. lassen sich nur die Titel «Vorlesepriester» und «Balsamierer» nachweisen (91). In
Mitteldgypten taucht exklusiv der Titel «Mann der Nekropole» auf (94).

In Kap. 6 werden weibliche Totenpriester erdrtert. In ganz seltenen Féllen sind unter den
Choachyten auch Frauen zu finden (107). Die Arbeit der Balsamierer konnte ebenfalls von
Frauen verrichtet werden (118).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 419

In Kap. 7 werden Dienstleistungen, Einkommen und Steuern der Totenpriester analysiert.
Die Totenpriester wurden durch Geld oder Naturalien entlohnt (126). Die Totenpriester
konnten zu Corvee-Arbeiten verpflichtet werden (147). Die thebanischen Vorlesepriester
waren in den Handel mit Grund und Boden eingebunden (153).

In Kap. 8 werden Daten und Fakten zu priesterlichen Vereinigungen gesammelt. Im Jahr
109 v. Chr. schlossen sich die thebanischen Choachyten zu einer Vereinigung unter dem
Patronat des Gottes Amenope zusammen (159).

In Kap. 9 werden Totenpriester und ihr sozialer Kontext thematisiert. Die thebanischen
Choachyten wohnten zwischen 330 und 170 v. Chr. im nérdlichen Bezirk von Theben bzw.
Djeme und zogen um 171 dauerhaft nach Djeme um (171). Die memphitischen Totenpries-
ter scheinen in der Nekropole gelebt zu haben (177), wihrend die «Siegeltrager Gottes und
Balsamierer» aus Hawara wohl hauptsédchlich in der Stadt selbst saen (178).

Teil 2: Tod, Mumifikation und Begrébnis

In Kap. 10 werden Gedanken zum Tod vorgetragen. Das Tragen von Trauerkleidung
wurde durchaus gepflegt (197).

In Kap. 11 wird die Mumifikation diskutiert. Das per-nefer und die wabet haben bei der
Mumifikation eine wichtige Rolle gespielt (209). Die Mumifikation fand wihrend der Pto-
lemderzeit in der Nekropole statt (214). Die Oberaufsicht iber die Mumifikation fiihrte der
Vorlesepriester (244).

In Kap. 12 wird die Sprache auf das Begribnis gebracht. Die Choachyten nahmen meist
an der Einbalsamierung teil (249). Die Bestattung konnte einige Zeit nach der Mumifika-
tion erfolgen (264). Die Choachyten hatten nach der Bestattung in regelméBigen Abstéin-
den den Totenkult zu vollziehen (272).

In Kap. 13 wird tiber die Bestattungsausgaben gehandelt. Die Umwicklung mit Mumien-
binden wurde vielleicht von speziellen Priestern ausgefiihrt (280). Die Mumienmasken und
gemalten Portrits wurden eventuell in Tempelwerkstétten hergestellt (282). Die Arbeiten
wurden vielleicht z. T. von wandernden Kiinstlern feilgeboten (283). Die Bestattungssteuer
ist nur in Theben und Edfu sicher belegt (295). Die Kosten fiir die Bestattung waren in der
Regel von den Kindern oder Erben der Verstorbenen zu begleichen (309).

In Kap. 14 wird der Verstorbene selbst ins Zentrum geriickt.

Teil 3 Nekropolen, Griber, Bestattungen

In Kap. 15 wird die Nekropole aufs Programm gesetzt. Die Nekropole von Sakkara stellt
in Memphis eine der Hauptbestattungsstitten zur Ptoleméerzeit dar (335). In Assiut treten
ptolemdische Griber im Norden der Nekropole auf (339). Der Fundort der ptoleméischen
Bestattungen in Theben ist auf der Westseite des Nil zu suchen (340). In der thebanischen
Region scheint es keine Hinweise flir den Verkauf von Grébern zwischen Privatpersonen
zu geben (364). Der einzige bekannte Beleg fiir den Grabverkauf in Memphis besteht aus
P. Leiden I 373 b—c, der in die Jahre 204-203 v. Chr. datiert (368).

In Kap. 16 wird tiber Griber gehandelt. Der Grundtyp des Grabes wurde von einer ein-
fachen Grube gebildet (373). Die Felsgriber konnten von einfachen Schachtgribern mit
nur einer Grabkammer bis zu mehrgeschossigen Hypogéen reichen (375). Die gleichen
Architekturbegriffe haben je nach Nekropole unterschiedliche Baustrukturen bezeichnet
(381). Die Wiederverwendung alter Gréber ldsst sich sowohl archdologisch als auch
textlich nachweisen (434). Im ptoleméischen Theben tauchen neu errichtete Ziegelgréber
neben weiter benutzten Grébern aus dem Neuen Reich und der Spitzeit auf (444). Die

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409—490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



420 Rezensionen — Comptes rendus

Verstorbenen in Mehrfachgrabern hingen 6fter beruflich oder herkunftsméBig miteinander
zusammen (453).

In Kap. 17 wird zu Bestattungen Stellung genommen. In Sakkara wurden die Grabplitze
klar nach dem soziookonomischen Status der Verstorbenen unterschieden (469). Im Fried-
hof bei Tura El-Armant wurden in die Sarkophage z. T. mehrere Bestattungen eingebracht
(474). Die Nekropole von Ghoran im Fajum kann als guter Indikator fiir die ptolemé&ischen
Bestattungssitten dienen (477).

Part 4: Diskussion und Fazit

Die Dauer des Verbleibes des Verstorbenen im Haus bis zum Transport zur Nekropole
kann nicht genau bestimmt werden (503). Die Textzeugnisse von Sharuna und Assiut legen
eine billigere Variante der Mumifikation nahe (511).

In Appendix 1 wird die paldographische und orthographische Analyse der Wurzel «ks»
«begraben» betrieben. Die beiden Zeichen kénnen in seltenen Féllen als Ligatur erscheinen
(532).

In Appendix 2 wird die Ubersetzung von P. Florence 3557 aus dem Jahr 111 v. Chr.
geboten, der tiber Zuschiisse der Kollegen zu den Bestattungskosten berichtet.

In Appendix 3 werden Tabellen mit niitzlichen Hintergrundinformationen zu versffent-
lichten Grabsteuerquittungen (544-549), spétzeitlichen Choachytendokumente in abnor-
malhieratischer und frithdemotischer Schrift (556-562), thebanischen Frauen in juristi-
schen Dokumenten (571-574) etc geliefert.

Das Literaturverzeichnis (626—681) wird als nidchstes hinzugefiigt.

Die Liste des Quellenmaterials (682—692), der bibliographischen Daten zum Quellenma-
terial (693-718), der Eigennamen (719-745), der Toponyme (746-763) sowie der Wort-
index (764-769) und die Tafeln (1-60) okkupieren die letzten Seiten.

Das Buch hat einen tiberraschend positiven Eindruck ergeben. Die Argumentation folgt
meist einem inneren Kompass, die wenigen Ausnahmen sind leicht zu verzeihen. Der Titel
ist allerdings zu reiflerisch gewihlt und kdnnte falsche Vorstellungen wecken. Die Lektiire
ist auch so sehr zu empfehlen.

Bonn Stefan Bojowald

Hubert Irsigler, Gottesbilder des Alten Testaments. Von Israels Anfingen bis zum Ende
der exilischen Epoche, 2 Teilbédnde, Freiburg i. Br., Herder 2021, 1416 S.

Hubert Irsigler, emeritierter Alttestamentler an der Universitét Freiburg i. Br., legt mit sei-
ner monumentalen zweibdndigen Monographie eine ebenso fundierte wie eingéingige Dar-
stellung der Entwicklung alttestamentlicher Gottesvorstellungen, wie sie in ihren konkre-
ten Ausdrucksformen als sprachliche Gottesbilder greifbar werden (vgl. die Begriffsbe-
stimmungen 49-50), anhand exemplarischer Einzeltexte von den dltesten Zeugnissen bis
zur frithnachexilischen Zeit vor.

Nach ganz grundsitzlichen Bemerkungen zur Relevanz von Gottesbildern angesichts ih-
rer Pragekraft und (bei Vereinseitigungen auch destruktiven) Wirksamkeit (19-28) skiz-
ziert das erste Kapitel (29-88) Aufgabenstellung und hermeneutische Grundfragen: Bibli-
sche Gottesbilder werden verstanden als «Explikationen und Interpretationen von [...]
Transzendenzerfahrungen» (31), die als «wahr» geglaubt werden, aber notwendig in von

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Compltes rendus 421

Kulturwissen geprégter und geschichtlich bedingter metaphorischer und damit immer nur
analoger Rede mitgeteilt sind. Der gewihlte Ansatz ist literatur- und religionsgeschichtlich
orientiert, verfolgt dabei aber ein theologisches Interesse: Es soll um die «Vielfalt und [...]
Gegensitzlichkeit textlicher Gottesbilder, ihre Briiche und Spannungen» (51) sowie ihren
Wandel gehen, und zwar nicht synchron systematisierend, sondern vor dem Hintergrund
der geschichtlichen Kontexte — artikuliert sich doch der biblische Glaube selbst wesentlich
als Geschichtsdeutung (vgl. bes. 56—64). Das Einfiihrungskapitel schliet mit einer Refle-
xion zum als Kultbildverbot zu verstehenden alttestamentlichen Bilderverbot (im An-
schluss an Hos 8,4.5—6*; 13,2* u.6. in den Dekalogfassungen Ex 20,4—6; Dtn 5,8-10 for-
muliert und im spét-dtr Text Dtn 4,1-40 entfaltet): Als « Warnschild gegen starre statische
Festlegungen Gottes» (88) ist es ein Ermdglichungsgrund der vielfiltigen sprachlich-ge-
danklichen Gottesbilder und sichert deren Wandelbarkeit und darin die Freiheit Gottes
(vgl. 84).

Das zweite (hier zur Illustration ausfihrlicher referierte) Kapitel (89-309) behandelt die
Gottesbilder der Viter-, Exodus- und Sinaitraditionen. Literaturhistorisch geht der Vf. da-
bei von einer Variante der neueren Urkundenhypothese aus und charakterisiert das «lite-
rarische und theologisch relevante Geprige» (91) einzelner Erzéhltexte im Pentateuch
durch die Zuordnung zu «jahwistischen» bzw. «elohistischen» Textzusammenhéngen, die
— mit erheblichen Fortschreibungen, Bearbeitungen und Redaktionen — einer spétvorexili-
schen und damit noch vorpriesterschriftlichen und vor-dtr GroBkomposition zugrunde lie-
gen (89-91).

Die in vorkonigszeitliche Traditionen zuriickreichenden Vdter- und Erzelternerzdhlun-
gen (Gen 12-50) bezeugen eine «unpolemische Monolatrie» des persdnlich zugewandten
Schutzgottes der Familie und Sippe (vgl. 97). Besprochene Schliisseltexte fiir das wesent-
liche (und bis in die Nachexilszeit weiterwirkende) Motiv des «Mit-Seinsy sind Gen 18,1—
16a; 12.*1-7; 28,10-22; 32,23-33, fir die Thematisierung von Transzendenzerfahrungen
und -vorstellungen Gen 16,1-14; 21,9-21 sowiec die «Bindung Isaaks» 22,*1-19. Die in
ihren Fortschreibungen von der israelitischen Konigszeit bis in die nachexilische Zeit ana-
lysierte Josefsgeschichte Gen *37-50 verbindet die Vorstellung des Mit-Seins Gottes mit
der Uberzeugung seiner hintergriindigen Geschichtslenkung und trigt universale Ziige so-
wie das Motiv der Rettung ein (vgl. 150-151). Die Darstellung der primér im mittelpalds-
tinischen Bergland verankerten Exodustradition fragt zunédchst nach der Etymologie des
Gottesnamens und rekonstruiert die geschichtliche Herkunft JHWHs aus der Bergregion
Seir siidostlich von Paldstina als urspriinglich «in Naturgewalten epiphaner Einzelgédnger»
(161) ohne Pantheon. Als Gott des Exodus’ wird JHWH zum «eiferstichtigen» (Ex 34,14)
exklusiven Gott Israels in polemischer Abgrenzung nach auBen. Die Deutung des JHWH-
Namens in Ex 3,1-17 («Ich bin der <ich bin / werde / will seiny» [190]) akzentuiert die «Un-
bestimmtheit und Unverfiigbarkeit d.h. die souverine Freiheit» (190) und zugleich die hilf-
reiche Zuwendung Gottes. Eine Profilierung erfihrt die Vorstellung des Exodus-Gottes in
den zentralen (u.a. kriegerischen und kéniglichen) Bildern der Meerwundererzdhlung Ex
14, des (Ziige des ugaritischen Baal-Mythos” historisierenden, vgl. 247-257) Moselieds
Ex 15,1-18 und des Mirjamlieds Ex 15,21. Wesentliches Element der Sinaitradition ist in
den poetisch geformten Uberlieferungen in Ri 5,4-5; Dtn 33,2; Hab 3,3; Ps 68,8-9 die
Vorstellung vom Aufbruch JHWHs aus der Bergregion des Sinai unter theophanen Be-
gleiterscheinungen «zu Kampf, Gericht und Rettung» (263) seines Volkes. In der abge-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



422 Rezensionen — Comptes rendus

wandelten Form einer Theophanie am Sinai ist dieses Motiv das Kernstiick der literartur-
historisch komplexen Sinaiperikope in Ex 19-34 (262-302). Ziel der Theophanie ist dort
die Begriindung von Gottesdienst, Gottesrecht und Gottesbund: Schon nach den alten
Uberlieferungselementen Ex 24,4b—5*% und 24,6.8a-b ist die Riickfiihrung des Kults in Is-
rael auf gottliche Stiftung intendiert, was dann die Priesterschrift mit ihren Fortschreibun-
gen ausbaut und zur Mitte des Sinaikomplexes macht. Zur Erzéhlung der Vermittlung von
Gottesrecht wird die Perikope durch die sukzessive Aufnahme von Gesetzesiiberlieferun-
gen (priméres, erst spéter dir gerahmtes Bundesbuch Ex 20,24-23.19; «Privilegrecht
JHWHSs» in Ex 34,*12-26; Heiligkeitsgesetz Lev 17-26 und priesterschriftliche kultische
Anordnungen sowie der von der nachexilischen Pentateuchredaktion zur Eréffnung der
Rechtstexte eingetragene Dekalog Ex 20,1-17). Redaktionell werden die Sinaiereignisse
dann als Israel verpflichtender Bundesschluss interpretiert (v.a. durch die frith-dtn Fort-
schreibung in Ex 34,%10-27.28 und die dtr Bearbeitungsschicht Ex 24.3.4a.7.8c—d). Als
ein «Schliisseltext fir das Gottesverstindnis Israels» bespricht der V1. die einer prophe-
tisch inspirierten proto-dtn Bearbeitungsschicht zugewiesene erweiterte Gnadenformel Ex
34,6-7 (294-302): In der Dialektik von Gericht und Erbarmen iibersteigt Gottes Giite sei-
nen Zorn unabsehbar (vgl. 301).

Zu den Themen der weiteren Kapitel —und der insgesamt 7 vertiefenden Exkurse — miis-
sen aus Platzgriinden einige stichwortartige Hinweise geniigen:

Kap. 3 (311-529) behandelt die Erweiterungen des Gottesbilds in Texten der Friih- und
der Konigszeit v.a. durch Mythisierungen und die Integration von Vorstellungen der Jeru-
salemer Tempeltheologie sowie die Grundziige des Gottesverstidndnisses in den vorpries-
terlichen und vor-dtr Textes innerhalb des Komplexes Gen *2,5-Jos 24*. Den Zeugnissen
der prophetischen Literatur und ihres religionskritischen Beitrags in Auseinandersetzung
mit konigszeitlichen Gottesbildern geht Kap. 4 (543—-654) nach, das die Profilierungen des
Gottesbilds in Texten der «vorklassischen» Prophetie des 9. Jh. sowie bei Amos, Hosea,
Jesaja und Micha beschreibt. Das 5. Kap. (669-860) zeichnet Israels « Weg zum Monothe-
ismus» nach: Er ist vorbereitet durch die «unpolemische Monolatrie» der Viterzeit und
den Kampf um die JHWH-Alleinverehrung im 9. Jh., durch universalistische Tendenzen
als Konsequenz aus der «Solarisierung» JHWHs und schlieBlich durch die ausschlieBliche
Bindung an JHWH in der Bundeskonzeption des — als verschriftete Tora die «<Mitte» von
Religion und Glauben Israels» (857) bildenden — Deuteronomiums (und des DtrG), die
nachexilisch in Dtn 4,1-40 in ein monotheistisches Bekenntnis miindet. Kap. 6 (861-1069)
stellt die Theologie der in ihrem Kern auf das 7. Jh. zuriickgehenden und bis in (teilweise
spét-) nachexilische Zeit fortgeschriebenen Prophetenbiicher Nahum, Zefanja, Habakuk,
Jeremia und Ezechiel dar. Im 7. Kap. (1130-1323) geht es um die Gottesbilder der Exils-
zeit in den Klageliedern, Dtn 32, Deutero- und Tritojesaja sowie der Priesterschrift und
v.a. um den Durchbruch des programmatischen Monotheismus’ bei Deutero-Jesaja.

Das abschlieBende 8. Kap. (1325-1363) restimiert Entwicklung und (durch inhédrente
«Uberschreitungstendenzen» angestoBene) «modifizierende, korrigierende und weiterfiih-
rende Nach- und Neuinterpretationen» (1342) von — dabei aber nicht ausgeldschten — élte-
ren Gottesbildern. Uber deren diese Vielfalt verbindende «innere Einheit» reflektiert das
Alte Testament selbst in «Kurzformeln des Glaubens» wie Ex 3,14: 34,6-7; Dtn 6.4-5;
32,4; Hos 13.4; Jes 45,5-6 u.a. und bekennt dabei Wesenseigenschaften Gottes wie seine
Souverénitdt und Einzigkeit, seine Gerechtigkeit und Zuwendung und Treue zu Israel.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 423

Die Monographie, deren Materialfiille, argumentative Prédzision und theologische Er-
schlieBungskraft hier kaum mehr als angedeutet werden kann, stellt aktuell «das Standard-
und Referenzwerk zur Theologie des Alten Testaments» dar (E. Otto, in: ZAR 27 [2021]),
dessen Fortsetzung fiir die Texte der frithnachexilischen Zeit bis zu den Spétschriften des
Alten Testaments geplant ist (vgl. 4), wofiir dem Vf. weiterhin Gesundheit und Schaffens-
kraft zu wiinschen sind.

Fulda Stephan Lauber

II. Mittelalter und frithe Neuzeit:
Herrschaft, Biographie, Geddchtnis

Ernst-Dieter Hehl, Gregor VII. und Heinrich IV. in Canossa 1077. Paenitentia — absolu-
tio — honor (MGH Studien und Texte 66), Wiesbaden, Harrassowitz, 2019, 142 S,

Der hier anzuzeigende schmale Band aus der «kleinen roten» Studien-und-Texte-Reihe der
MGH ist einer aktualisierten historischen Diskussion entwachsen. Der «Gang nach Ca-
nossa» ist spétestens seit dem Kulturkampf zu einer deutschen Redewendung geworden,
die sich gegentiber dem urspriinglichen Entstehungszusammenhang zwar nicht véllig ver-
selbstdndigt hat, die aber auch ohne genaueres Hintergrundwissen verwendet wird: «nach
Canossa gehen» bzw. «den Gang nach Canossa antreten» bedeutet so viel wie «auf ernied-
rigende Weise Reue zeigen und sich entschuldigen miissen» (so beispielsweise auf redens-
arten.net). Angespielt wird dabei auf die Anstrengungen des gebannten Koénigs Heinrich
I'V., der sich im Januar 1077 vor der auf einem Felsen am Rand des Appenins gelegenen
Burg Canossa einfand, um als Bisser von Papst Gregor VII. die Rekonziliation mit der
Kirche zu erreichen. Um die in der deutschen Historiographie viel debattierte Episode aus
dem sogenannten Investiturstreit, der aber selbst im Laufe der Januar-Ereignisse — den er-
haltenen Quellen nach zu urteilen — nicht im Vordergrund stand, «war es», so Ernst-Dieter
Hehl, «bis vor einigen Jahren ruhiger geworden» (1) auch lag die einschlidgige Dokumen-
tation gewissermassen auf dem Tisch.

Interessanterweise ist die Fokussierung auf Konig Heinrichs Bussgang eine Eigenheit der
deutschen Historiographie des 19. Jahrhunderts, wihrend die Zeitgenossen cher die «Ca-
nossa» vorausgegangene Exkommunikation des Konigs durch den Papst bewegte. Der his-
toriographische Konsens wurde ab 2008 durch den (emeritierten) Frankfurter Ordinarius
Johannes Fried gestort, der die traditionelle antagonistische Interpretation des Verhéltnis-
ses zwischen Heinrich IV. und Gregor VII. durch das Postulat eines zwischen dem Kénig
und dem Papst in Canossa geschlossenen «Friedensbiindnisses» herausforderte. Fried, ein
unkonventioneller Denker, der Erkenntnisse der Hirnforschung fiir seine Arbeiten heran-
zieht, hat geméss den Worten des Verfassers letztlich gefordert, «Gedéchtnis- und Erinne-
rungskritik habe der philologischen Quellenkritik vorauszugehen» (7). Seine Deutungen
haben viel von sich reden gemacht und sind auf z. T. dezidierten Widerspruch gestossen.
Ernst-Dieter Hehl, als MGH-Editor der Konzilien Deutschlands und Reichsitaliens im

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



424 Rezensionen — Comptes rendus

10./11. Jahrhundert fiir die historische Kéarrnerarbeit geradezu préadestiniert, verfolgt in sei-
nem Diskussionsbeitrag einen anderen Ansatz: Er konzentriert sich mit Bedacht auf Texte,
die sich seiner eigenen Umschreibung zufolge «einer erinnerungsgeleiteten sprachlichen
Umformung entziehen [...], weil sie in dem Vorgang selbst, von dem sie Zeugnis geben,
entstanden sind» (7). Erzéhlende, d. h. historiographische, Zeugnisse treten gegeniiber die-
sen «dokumentarischen» Quellen zuriick und werden hochstens ergédnzend betrachtet.

Hehls Untersuchungen setzen mit dem Eid Heinrichs IV. ein, «dem einzigen (erhaltenen)
Dokument, welches wihrend der Zusammenkunft von Gregor VII. und Heinrich IV. im
Januar 1077 entstanden und von beiden ausgehandelt worden ist» (9—10). Nach der einge-
henden grammatikalischen Analyse einer strittigen Stelle kommt Hehl zum Schluss, dass
Heinrich in Canossa «weit weniger pures Objekt des Handelns Gregors und der deutschen
Opposition sein sollte», als von der Forschung bislang angenommen (22). Sein Fazit: «Das
geplante Zusammentreffen von Papst, Konig, Bischofen und Grossen im nordalpinen
Reich», zu dem es aber nicht mehr kam, «hitte den noch offenen Konflikt zwischen Konig
und Fiirsten beenden sollen» (23). Die zweite minutiés untersuchte Quelle ist der Brief,
mit dem Gregor die geistlichen und weltlichen Reichsfiirsten {iber die Ereignisse in Ca-
nossa in Kenntnis setzte und dabei begriindete, weshalb er sich «trotz starker Vorbehalte
dazu entschlossen habe, die iiber Heinrich verhéngte Exkommunikation zu lgsen» (25) —
so dass der mit der Kirche versohnte Konig «wieder zu einem anerkannten Verhandlungs-
partner der Grossen [im Reich] wurde» (26). An diesem Punkt wirft Hehl eine grundsétz-
liche Frage auf, nimlich diejenige nach der «Rolle», die «den Vorgingen von Canossa
{iberhaupt zukommt»: ein «Zwischenergebnis in einem weiterhin andauernden und prinzi-
piell noch unentschiedenen Konflikt» oder eine «endgiiltige Entscheidungy (34)? Der Au-
tor verweist in diesem Zusammenhang auf Johannes Frieds Unterscheidung zweier Kon-
fliktfelder, ndmlich (1.) der Auseinandersetzung zwischen Papst und Konig, die mit der
Losung Heinrichs vom Kirchenbann beigelegt worden sei, und (2.) des andauernden Kon-
flikts des Konigs mit seinen deutschen Opponenten. Hehl verwehrt sich gegen eine solch
strikte Trennung, ftihrte sich doch Gregor —dem Autor zufolge — ebenso dem honor des mit
der Kirche verschnten Konigs verpflichtet wie auch demjenigen seiner deutschen Gegner,
die er als Verteidiger des christlichen Glaubens apostrophierte. Auch steht er Frieds These
einer grundsitzlichen Friedensbereitschaft Heinrichs und Gregors kritisch gegeniiber. Nichts
deute in den pépstlichen Briefen aus der zweiten Jahreshilfte 1076 darauf, dass «die Zeit der
Bedringnis bald ein Ende haben werde» (50). Eine allgemeine Befriedung hitte die nicht
realisierte Zusammenkunft aller beteiligter Parteien im Reich bringen sollen.

Nach einem Einblick in die historiographischen Deutungen der Ereignisse spricht Hehl
das Scheitern von «Canossa» an, also die bereits am 15. Mérz 1077 von Heinrichs fiirstli-
chen Gegnern vorgenommene (und vom Papst erst nachtréglich gebilligte) Erhebung Ru-
dolfs von Rheinfelden zum (Gegen-)Konig und die erneute Exkommunikation Heinrichs
durch Gregor zur Fastenzeit des Jahres 1080, mit welcher der Papst eindeutig Stellung fiir
Heinrichs Gegner bezog. Wir brechen das Referat des zu rezensierenden Bindchens hier
ab und kommen zu unserem Fazit: Ernst-Dieter Hehl legt eine ungemein detaillierte, dichte
Studie vor, die sich in eine lingere Forschungsdiskussion einreiht und deren vielleicht
wichtigste Erkenntnis in der Notwendigkeit griindlicher Quellenarbeit liegt.

Solothurn Georg Modestin

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 425

Hermann der Lahme. Reichenauer Ménch und Universalgelehrter des 11. Jahrhunderts,
hg. von Felix Heinzer/Thomas Zotz unter Mitarbeit von Hans-Peter Schmit (Veroffent-
lichungen der Kommission fiir Geschichtliche Landeskunde in Baden-Wiirttemberg, Reihe
B: Forschungen, Band 208), Stuttgart, W. Kohlhammer, 2016, X und 345 S.

Der Reichenauer Monch und Universalgelehrte Hermann der Lahme (1013-1054) kam am
18. Juli 1013 zur Welt. Das genaue Geburtsdatum steht in seiner Weltchronik und ist eines
der verschiedenen darin enthaltenen Selbstzeugnisse («Ego-Dokumente»). Solche Anga-
ben sind fiir das frithe Mittelalter bekanntlich sehr selten. Fast auf den Tag genau tausend
Jahre spiter, vom 6. bis 8. Juni 2013, fand aus Anlass dieses Jubildums in Weingarten eine
interdisziplindre Tagung statt. Der hier anzuzeigende Band vereinigt die an der Tagung
gehaltenen Vortrdge und zusétzlich zwei Beitrdge. Wie die Herausgeber im Vorwort fest-
halten, soll eine Bilanz des heutigen Wissensstandes iiber diesen universalen Gelehrten
und sein aussergewohnlich vielfiltiges Werk gezogen und sollen Wege fiir die kiinftige
Forschung zu Hermann aufgezeigt werden.

Der Band mit seinen sechzehn Beitréigen ist in fiinf Teile gegliedert. Teil I ist mit Her-
mann der Lahme: Leben, Umwelt und Nachwirkung betitelt, er umfasst fiinf Aufsétze.
Thomas Zotz, Hermann und seine Familie, die Grafen von Altshausen (3—17), sichtet die
in Hermanns Weltchronik enthaltenen Nachrichten iiber seine Familie, darunter das aus-
serordentliche Zeugnis zum Tod seiner Mutter 1052, sowie die weiteren Quellen und ent-
wirft ein Bild dieser schwébischen Adelsfamilie. Sie orientierte sich in ihrem Selbstver-
standnis stark an der Verwandtschaft mit dem heiligen Bischof Ulrich von Augsburg und
pflegte enge, aber nicht konfliktfreie Beziehungen zum Kloster Reichenau. Parallelen und
verwandtschaftliche Bindungen werden aufgezeigt zu den Ziirichgaugrafen und spiteren
Grafen von Nellenburg, die als ihre Grablege das Kloster Allerheiligen in Schaffhausen
stifteten. Dass Hermann nicht in seinem Kloster Reichenau, sondern in der Familiengrab-
lege in Altshausen (Landkreis Ravensburg) bestattet wurde, ist aussergewohnlich und lsst
ein ausgeprigtes adliges Familienbewusstsein erkennen. — Walter Berschin, Ego Heriman-
nus. Drei Fragen zur Biographie des Hermannus Contractus (19-24), nimmt an, dass Her-
manns schwere Behinderung, seine spastische Lahmung, nicht auf einen Geburtsfehler zu-
riickzuftihren ist, sondern auf eine frithe Kinderlihmung. Seine Ausbildung habe Hermann
nicht als puer oblatus auf der Reichenau erhalten, sondern vielleicht in Augsburg, und er
sei erst spéter ins Kloster aufgenommen worden. Als Behinderter habe er keine Priester-
weihe oder andere Klerikerweihe bekommen, sondern nur eine einfache Monchsweihe. —
Helmut Maurer, Hermanns des Lahmen Kloster in der ersten Hélfte des 11. Jahrhunderts
(25-42), steckt den dusseren Rahmen fiir die nachfolgenden Untersuchungen zum historio-
graphischen, literarischen, musikalischen und naturwissenschaftlichen Werk Hermanns
ab. Ausgehend vom Klagebrief Abt Berns (1008—1048) tiber Ubergriffe von Hermanns
Vater Wolfrat von Altshausen gegeniiber der Reichenau, situiert Maurer das Inselkloster
im Spannungsfeld zwischen dem Adel im Bodenseeraum, dem Bischof von Konstanz, von
dessen Abhéngigkeit Bern die Reichenau durch Exemption 16sen konnte, dem Papst sowie
den Herrschern Heinrich II. und Heinrich I11., zu denen Bern ein enges Verhéltnis pflegte.
— Felix Heinzer, In exteriori homine contractus. Korperdefizienz und Autorschaft — ein
Paradigma in der mittelalterlichen Klosterkultur des Bodenseeraums? (43—64), widmet
sich dem faszinierenden Thema, wieweit ein Zusammenhang zwischen koérperlicher Ver-
sehrtheit und dichterisch-schopferischer Kraft besteht, und untersucht dies geistreich an

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



426 Rezensionen — Comptes rendus

den Beispielen von Walahfrid Strabo, Notker dem Stammler und Hermann dem Lahmen.
— Wolfgang Augustyn, Hermann der Lahme — Nachleben im Bild (65-84), stellt die im 13.
Jahrhundert einsetzende, reiche Ikonographie zu Hermann vor. Haufig wird dieser mit dem
Astrolab, dem Globus oder/und zwei Kriicken als Attributen dargestellt. Er gilt als Meister
der Arithmetik, Astronomie, Geographie und Musiktheorie; spéter wird er, der umstrittene
Schopfer der beriihmten marianischen Antiphonen Salve regina und Alma redemptoris
mater, auch als grosser Marienverehrer unter den Benediktinern dargestellt. Damit kommt
ihm eine doppelte Rolle als geistlicher Dichter und Wissenschaftler zu. Eine wichtige Stel-
lung in der Verehrung Hermanns des Lahmen und in der Verbreitung seines Kultes nimmt
in der frithen Neuzeit das Kloster St. Gallen ein, das ihn zu seinen eigenen Ménchen zéhlte
und als St. Galler Heiligen verehrte. In barocken Bibliothekssélen begegnet Hermann mit
seinen naturwissenschaftlichen Attributen auch als Exempel fir Modernitit und Aufkla-
rung. Nach dem Ancien Régime erlebten die kiinstlerischen Darstellungen Hermanns in
Beuron einen Neubeginn, nun in neuer Bildkomposition und im Bekenntnis zur kirchlichen
Tradition angesichts des Kulturkampfes. Hermann wird bis in die Gegenwart in zahlrei-
chen Kirchen dargestellt und vor allem in Oberschwaben als Lokalheiliger verehrt (Fest
am 24. September, seinem Todestag).

In den Teil II: Hermannus historiographus, fuihrt der grundlegende Aufsatz von Hans-
Werner Goetz, Das Geschichts- und Weltbild der Chronik Hermanns von Reichenau (87—
131), ein. Er analysiert zuerst die Art seiner Geschichtsschreibung, die einen hybriden
Charakter zwischen Weltchronik, Kirchengeschichte und Annalen aufweist. Dann unter-
sucht Goetz die Kompilationsmethode Hermanns, der die Autoren seiner Vorlagen nennt
und nicht kritiklos abschreibt. Weiter kommen die in der Weltchronik seit Christi Geburt
verwendete Chronologie und deren Darstellung zur Sprache, wofiir Hermann sich auf zwei
verschiedene Zeitsysteme, die Inkarnationsjahre und die Regierungsjahre (von Herrschern
und von Pipsten), stiitzt. Der geographische Horizont verengt sich mit fortschreitender
Zeit von der Universalgeschichte zur Reichsgeschichte und zur schwibischen Lokalge-
schichte (Karten S. 101). Damit ist auch ein Themenwechsel verbunden zu einem ab 900
von Vorlagen unabhéngigeren Teil und ab 1021/1044 zur selbst erlebten Zeitgeschichte.
Eine genaue inhaltliche Analyse der Vorlagen und ihrer Verarbeitung steht noch aus. In
der Zeitgeschichte interessiert sich Hermann besonders fiir BischofSlisten und die Abtelis-
ten der Reichenau und St. Gallens und zeigt eine Vorliebe fur Kunst, Naturerscheinungen
oder bedeutende Gestalten der Wissenschaft. Die christliche Ausprigung seiner Ge-
schichtsschreibung kommt etwa in Berichten tiber Haresien oder in der Wahrnehmung an-
derer Religionen zum Ausdruck. — Heinz Krieg, Schwibische Geschichte und schwiibische
Umwelt im Spiegel von Hermanns Chronik (133—-146), arbeitet aus der Weltchronik die
regionale Identitdt Hermanns heraus, sein monastisch-kirchliches sowie familidres Umfeld
und die gentile Zuordnung zu Alemannien und Schwaben. Hermanns Selbstverstdndnis
und seine Zugehorigkeit finden im « Wirn-Bewusstsein ihre Entsprechung.

Im Teil I1I: Hermannus poeta, befassen sich drei Beitrdge mit Hermanns Dichtung: Felix
Heinzer, Zur Verbreitung von Hermanns Sequenzen (149-173), geht der Rezeption der
Dichtwerke nach, die in Hermanns Werkverzeichnis von dessen Schiiler und Biographen
Berthold von Reichenau aufgefiihrt sind. Seine Sequenzen und Heiligen-Offizien, die mit
ihrem dichten biblischen und theologischen Hintergrund, im Vergleich mit den Dichtun-
gen Notkers des Stammlers, ausgesprochene Werke der Gelehrsamkeit sind, wurden im
Laufe des Mittelalters nur sporadisch verbreitet, vor allem im Kontext der Uberlieferung

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 427

innerhalb der Hirsauer Reform. Trithemius ordnet in seinem Schriftstellerkatalog von 1494
den Dichter und sein Werk dem Kloster St. Gallen zu. — Eva Rothenberger, Poetologische
Weiterfiihrung des Alten im Neuen. Der Marienhymnus Ave maris stella und Hermanns
Mariensequenz Ave praeclara maris stella im Vergleich (175-194), stellt in subtiler Inter-
pretation den anonymen Vesperhymnus und Hermanns Mariensequenz nebeneinander und
zeigt die strukturelle, semantische und theologische Weiterfiihrung des Alten im Neuen
auf. — Bernhard Hollick, corpus — spiritus — deus: Anthropologie, Hamartiologie und Poe-
tik im Opusculum Herimanni (195-219), untersucht das 1044/46 entstandene kleine Lehr-
gedicht tiber die (monastischen) Tugenden und Laster, das als polymetrische Dichtung in
zwanzig verschiedenen Metren abgefasst ist. Die Rahmenhandlung besteht in einem hu-
morvollen kleinen Drama zwischen Hermes, seiner Muse Melpomene und befreundeten
Nonnen. Darin eingebettet sind Fallstudien zur Hamartiologie (Lasterlehre), worin Her-
mann sein poetisches Selbstverstdndnis und seine theologische Anthropologie auf virtuose
Weise entfaltet, was ebenfalls fiir den Verfasser dieses gehaltvollen Aufsatzes gilt.

Den musikalischen und naturwissenschaftlichen Werken unseres Reichenauer Universal-
gelehrten widmen sich funf Beitrdge im Teil IV: Hermannus musicus et artista. Michael
Klaper, Musicus peritior non erat — Hermannus Contractus und die Musik seiner Zeit
(223-242), ordnet Hermann als Musiker dem neuen Typus zu, der zugleich Dichter, Kom-
ponist, Musiktheoretiker und Ausfithrender ist. Klaper vergleicht sein Autorenprofil mit
demjenigen Berns sowie Ekkeharts IV. von St. Gallen. Tabellen auf 239-242 geben eine
Ubersicht iiber das dichterisch-musikalische und musiktheoretische Werk der Drei sowie
tiber ihre Offizium-Kompositionen. — Menso Folkerts, Hermanns Schrift tiber das Zahlen-
kampfspiel (Rithmomachie) (243-258), verortet diesen arithmetischen Traktat in dem kurz
zuvor entstandenen, komplizierten Zahlenkampfspiel, welches zum Erlernen von Multi-
plizieren und Addieren diente und bis in die Neuzeit verbreiteter war als das Schachspiel,
und bewertet die Schrift als die eigenwilligste Verlautbarung in der Geschichte des Zah-
lenkampfes. — Martin Hellmann, Abakus und Rechenlehre im Werk Hermanns des Lahmen
(259-271), befasst sich mit der ebenfalls hochkomplexen Materie, wie Hermann im rémi-
schen Zahlensystem Bruchtabellen erstellen und mit Hilfe des Abakus das Osterdatum er-
rechnen konnte. — David Juste, Hermann der Lahme und das Astrolab im Spiegel der neu-
esten Forschung (273-284), stellt die drei mit Hermann in Verbindung zu bringenden
Traktate De mensura astrolabii, De utilitatibus astrolabii und De horologio viatorum zu
diesem wichtigsten, multifunktionalen naturwissenschaftlichen Gerit des Mittelalters vor,
das tiber Arabien und Katalonien nach Nordfrankreich und ins Reich gelangte, bespricht
die von Hermann entwickelte Verwendung als tragbare Sonnenuhr und erértert Fragen im
Zusammenhang mit der ungeklirten Verfasserschaft. Ein Anhang listet die 65 bekannten
Handschriften auf, welche diese Traktate enthalten (282—-284). — Immo Warntjes, Hermann
der Lahme und die Zeitrechnung. Bedeutung seiner Computistica und Forschungsperspek-
tiven (285-321), bietet einen kompetenten Uberblick iiber die Hermann vorausgehenden
Traktate, {iber dessen drei Schriften zur Komputistik, zu dem von ihm neu berechneten
Mondkalender, zur Vorausberechnung von Mond- und Sonnenfinsternissen und zur Un-
terscheidung von Computus vulgaris und Computus naturalis.

Der letzte Teil V: Zusammenfassung und Ausblick, besteht einzig aus dem anregenden
Aufsatz von Steffen Patzold, Hermann der Lahme als Autor und Mensch. Versuch einer
Bilanz (325-337), der aufgrund des neuen Forschungsstandes einen Uberblick iiber das
Werk bietet und — dahinter unscharf wahrmehmbar — ein Bild des Lebens dieses gelehrten

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



428 Rezensionen — Comptes rendus

Monchs zeichnet. Einige der Werke, an erster Stelle seine Weltchronik, harren noch der
kritischen Neuedition. Um Hermanns Stellung in der Gelehrtenwelt des 11. Jahrhunderts
besser erfassen zu kdnnen, wire auch eine Biographie wiinschenswert. Um mit den letzten
Worten von Patzold zu schliessen: das Buch zeigt auch, «was wir alles noch nicht wissen.
Der historischen Forschung bietet sich hier ein weites Arbeitsfeld an!» (337). Der gehalt-
volle Tagungsband ist mit Farbtafeln ausgestaltet. Er enthélt ein Orts- und Personenregis-
ter, hingegen fehlt ein Verzeichnis der Tafeln, Abbildungen und Karten, ebenso wiirde ein
Handschriften-Register hilfreich sein.

Freiburg i. Ue. Ernst Tremp

Irene Bueno (Hg.), Pope Benedict XII (1334—1342). The Guardian of Orthodoxy (Church,
Faith and Culture in the Medieval West), Amsterdam, Amsterdam University Press, 2018,
277 S.

Benedikt XII. zdhlt zu den weniger bekannten Pédpsten des spiteren Mittelalters. Dieser
Umstand steht in einem auffallenden Gegensatz zum Forschungsinteresse, das Benedikt
vor seiner Papstwahl weckt. Benedikt XII. ist nimlich kein anderer als Jacques Fournier,
der sich wihrend seines Episkopats in der okzitanischen Didzese Pamiers (1317—1326)
einen Namen als Inquisitor gemacht hat. Der vorliegende Sammelband hat sich nun zum
Ziel gesetzt, das vorhandene Wissen zu Jacques Fournier/Benedikt XII. zu biindeln und
Letzterem eine grossere Tribiine zu bieten. Herausgegeben hat ihn die Benedikt-Spezialis-
tin Irene Bueno, die 2015 mit einer lesenswerten Monographie zum bislang weitgehend
vernachldssigten Theologen Fournier/Benedikt hervorgetreten ist (vgl. unsere Bespre-
chung in SZRKG, 111 [2017], 417-418). Auf die Einleitung, in welcher die Herausgeberin
Fournier als «raffinierten Theologen» charakterisiert, der Johannes XXII., seinen ungleich
bekannteren Vorginger auf dem avignonesischen Papstthron, in sensiblen theologischen
Fragen beriet (15), folgen neun Beitrége, von denen die zwei ersten den Inquisitor und
Theologen Fournier beleuchten, wéhrend sich die sieben weiteren Papst Benedikt XII. zu-
wenden.

Elizabeth Sherman macht den Anfang, indem sie sich nochmals iiber den in der For-
schung bereits diskutierten ganz spezifischen Ansatz des Inquisitors Fournier beugt. An-
ders als bisherige Kommentatoren, die das Interesse, das der Bischof von Pamiers der in-
dividuellen Glaubenswelt der von ihm Verhorten entgegenbrachte, seinen ureigenen Inte-
ressen zugeschrieben haben, bezieht sich Sherman auf die Zeitumsténde der Verhore: Da
im zweiten und dritten Jahrzehnt des 14. Jahrhunderts kaum noch katharische perfecti auf
freiem Fuss gewesen seien, hétten die bis dahin iiblichen standardisierten Fragen nach dem
Umgang mit ihnen keinen Sinn ergeben. Folglich habe sich Fournier der Innenwelt der
sich vor ihm verantwortenden «einfachen» Katharer-Sympathisanten zugewandt. Im Bei-
trag von Sylvain Piron, der in der franzdsischen Originalfassung bereits 2008 erschienen
ist, geht es um den Theologen Fournier, genauer: um ein Fragment einer anonymen Stel-
lungnahme (avis bzw. advice) aus dem Jahr 1325 zu Petrus Johanns Olivis Apokalypsen-
kommentar, das Piron mittels einer scharfsinnigen Beweisfithrung mit einem verscholle-
nen Traktat Fourniers identifiziert.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 429

Christian Trottmanns befasst sich mit der ersten «Baustelle», die der frisch zum Papst
gewdhlte Benedikt von seinem Vorgénger Johannes XXII. tibernehmen musste, ndmlich
die Polemik um Johannes’ heftig bekdmpfte Ansichten zur visio beatifica, d.h. zum Zeit-
punkt, zu dem die Gliickseligen das Antlitz Gottes sehen. Johannes hatte diesen Moment
bis zum Tag des Jiingsten Gerichts «zuriickdatiert» und damit heftigen Widerstand hervor-
gerufen. Benedikt beendete die Kontroverse im vorjohannitischen Sinn, wobei er als pri-
vater Theologe eine gleichsam mystisch gefirbte und damit originellere Position entwi-
ckelte als die vergleichsweise sprode Lehrmeinung, die er in seiner Funktion als Papst
publizierte. Ein weiteres Betétigungsfeld Benedikts war die Etablierung des Papsttums in
Avignon. Diese dusserte sich, so die Ausfithrungen von Valérie Theis, in der Bautitigkeit
am Papstpalast und in der verwaltungstechnischen Durchdringung des Comtat Venaissin.
Um in Rom, wohin das Papsttum in absehbarer Zeit nicht zuriickkehren wiirde, wenigstens
symbolisch prisent zu sein, lancierte Benedikt ein architektonisches Bau- bzw. Renovie-
rungsprogramm. In diesem Zusammenhang analysiert Claudia Bolgia eine Benedikt-
Biiste, die ihren Platz in der mittelalterlichen St.-Peters-Kirche hatte, vermutlich iiber dem
Hauptportal im Kircheninneren. Jeder Besucher, der die Kirche betrat, wurde von einer
Statue des Heiligen Peter auf der Aussenseite gesegnet, wihrend die Benedikt-Statue all
die segnete, welche die Kirche verliessen. Was Benedikts Italien-Politik im Allgemeinen
betrifft, so blickt Sylvain Parent zu Beginn seiner Analyse auf diejenige Johannes” XXII.
zuriick, insbesondere auf die «Schikanierung» von Johannes” als «Rebellen und Tyrannen»
verschrienen Gegnern durch die Gerichte («judicial <harassmenty of Italian opponents of
all kinds», S. 169). Das Pontifikat Benedikts brachte eine gewisse Befriedung mit sich, da
die Verhiltnisse zwischen dem Papsttum und seinen Widersachern durch die Verleihung
von pipstlichen Vikariaten an Letztere gewissermassen «regularisiert» wurden. Dabei
merkt Parent aber an, dass dieser Prozess bereits unter Johannes XXII. eingesetzt hatte, so
dass Benedikt eine sich bewdhrende Praxis eher weiterfiihrte denn selbst entwickelte. Dies
hielt Letzteren freilich nicht davon ab, seinerseits gegen «Tyrannen» vorzugehen.

Aussenpolitisch war Benedikt stark von den aufkommenden Spannungen zwischen Eng-
land und Frankreich absorbiert. Barbara Bombi zeichnet ein detailliertes Bild der pépstli-
chen Vermittlungsbemiithungen, die — letztlich erfolglos — darauf abzielten, einen offenen
Krieg zu verhindern. Weniger Aufmerksamkeit widmete der Papst dem christlichen Osten,
der seinerseits unter muslimischem Druck stand. Benedikt unterstiitze zwar anfinglich die
noch unter Johannes XXII. angedachten Kreuzzugspline des franzdsischen Konigs Philipp
VL., die jedoch, so Mike Carr, dem franzosisch-englischen Antagonismus zum Opfer fielen
und vom Papst abgesagt wurden. Was die Hilfeersuchenden aus Byzanz betrifft, so verun-
moglichten doktrindre Gegensidtze zwischen der Ost- und der Westkirche eine Annihe-
rung: «Benedict stated that Eastern prelates should be sent to the West for instruction, and
not discussion, regardless of Byzantine problems with the Turks» (232). Diese Facette von
Benedikts Politik wird im Beitrag der Herausgeberin weiter vertieft, in dem das Verhéltnis
des Papstes zu Byzanz, zum Koénigreich Armenien und zu den Mongolen vorgestellt wird.
Im ersten Fall scheiterten die Verhandlungen an der Unvereinbarkeit der Pramissen. Fiir
Benedikt war die Anerkennung des romischen Primats durch die byzantinische Kirche die
Voraussetzung fiir Verhandlungen tiber die Ausrufung eines Kreuzzugs zur Unterstiitzung
Ostroms, fur die byzantinische Seite galt das genaue Gegenteil. Was die formell mit Rom
unierte armenische Kirche betrifft, so war sie dem Papst in Bezug auf ihre Rechtgldubig-
keit verdédchtig, was politische Folgen hatte: « The more urgent the Armenians’ appeal for

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409—490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



430 Rezensionen — Comptes rendus

Western assistance became, the more demanding the Holy See became with respect to
doctrinal orthodoxy» (252), was letztlich ein Nichteingreifen des Westens nach sich zog.
In den Kontakten mit den Mongolen iiberwogen, von Benedikts Seite, die folgenlosen Auf-
rufe zur Bekehrung und Taufe.

Der aufschlussreiche Band thematisiert verschiedene Seiten von Jacques Fourniers bzw.
Benedikts Wirken (wobei die von ihm als Papst vorangetriebenen Ordensreformen unbe-
handelt bleiben) und hilft so, den vor allem als Ketzer-Verhorer bekannten Bischof als
Papst vertiefter kennenzulernen. Der Untertitel, «The Guardian of Orthodoxy», hitte ihm
sicherlich geschmeichelt, auch wenn die angesprochene Wéchterfunktion, aus der Riick-
schau betrachtet, zu einer nicht anders als rigide zu bezeichnenden «Ostpolitik» fiihrte.

Solothurn Georg Modestin

Dyan Elliott, The Corrupter of Boys: Sodomy, Scandal, and the Medieval Clergy, Phi-
ladelphia, University of Pennsylvania Press, 2020, 381 S.

Die Rolle, die der Zolibat in der gegenwirtigen sexuellen Missbrauchskrise innerhalb der
katholischen Kirche gespielt hat, ist ein entscheidendes und umstrittenes Element in der
theologischen und historischen Literatur. Dyan Elliotts The Corrupter of Boys liefert einen
originellen Beitrag zu dieser Debatte, indem es ans Licht bringt, wie die Konstruktion und
Idealisierung des geistlichen Zdlibats im Mittelalter zu einer immer gréferen Abneigung
gegen offentliche Skandale und zur systematischen Verschleierung und Duldung der se-
xuellen Abweichung des Klerus fiihrten. Die Monografie richtet sich an Spezialisten der
mittelalterlichen und/oder neueren Geschichte sowie der Kirchengeschichte, wobei der
von der Autorin gewihlte Ansatz, welcher eine explizite Verbindung zur gegenwirtigen
Situation herstellt, sie auch einer allgemeinen Leserschaft zugédnglich macht.

Elliott stellt die Hypothese auf, dass es eine direkte Beziechung zwischen mittelalterlichen
und zeitgendssischen Fiéllen von sexuellem Missbrauch durch Geistliche gibt. Das Ziel
ihres Werkes ist es zu zeigen, dass der weit verbreitete sexuelle Missbrauch von Jungen
im Mittelalter und in der Gegenwart das Ergebnis des Gebots des Zolibats einerseits und
einer entschlossenen «Skandalvermeidungspolitik» andererseits war. Dementsprechend
behauptet sie, dass die Krise, die die Kirche in den letzten Jahrzehnten so sehr zugesetzt
hat, aus der Fortsetzung von Praktiken stammt, die bereits vor mehreren Jahrhunderten
entstanden sind und sich verfestigt haben. Elliotts Argumentation basiert auf ihrer Inter-
pretation von sehr unterschiedlichen Primirquellen, darunter Kirchenrecht, Konzilver-
handlungen, Formelsammlungen fiir die pépstliche Ponitentiarie und andere von Theolo-
gen und Kirchenrechtlern verfassten normativen Texten.

Wegen des Mangels an offiziellen Quellen, die sich mit der sexuellen Abweichung des
Klerus befassen, und wegen der Ungenauigkeit des vorhandenen Materials, konzentriert
sich die Autorin im ersten Teil ihrer Studie nicht nur auf Texte, die das Thema des sexuel-
len Missbrauchs behandeln, sondern auch auf eine Vielzahl anderer Quellen, um ein voll-
stindiges Bild des Kontextes zu zeichnen, der solche Missbriuche begiinstigte. In den fiinf
Kapiteln dieses Abschnitts geht es um die zunehmende Verunglimpfung der Sexualitit bei
gleichzeitiger Verherrlichung der Tugend des Zolibats, des Weiteren um das Verbot, die

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 431

Siinde der Sodomie auch nur zu benennen, um die Betrachtung von Jungen als Sexualob-
jekte und als zu bestrafende Verfiihrer statt als Opfer (sie werden sogar mit den Sirenen
verglichen, die Odysseus verfiihrten, S. 172 u. 233), um die Kirchenreform des 11. Jahr-
hunderts, die den Klerus nach einem hierarchisch-monarchischen Modell reorganisierte
basierend auf dem Zdolibat und der ausgeprigten Trennung von den Laien, um die Maxi-
mierung der Gefahren von Skandalen, die die Reinheit des Klerus in Frage stellen konnten,
sowie um die Betonung des Beichtgeheimnisses, das die Moglichkeiten, sexuelle Laster
innerhalb der Kirche anzuprangern, stark einschrinkte.

Der zweite Teil des Buches befasst sich mit exemplarischen Féllen im Hoch- und Spét-
mittelalter, in denen sexuelle Beziehungen zwischen einem é&lteren Mann und einem Jun-
gen der Priifung eines Tribunals unterzogen wurden. Jedes der vier Kapitel dieses Ab-
schnitts behandelt ein Milieu, in dem sexueller Missbrauch eher vorkam: das Kloster, der
Chor, die Schulen und der Bischofshof. Hier erortert Elliott die konkreten Folgen der im
ersten Teil beschriebenen Kontextfaktoren, die die Uberzeugung verfestigten, dass es we-
niger siindhaft war, einen Akt wie Sodomie zu verbergen, als ihn 6ffentlich zu bekennen,
was schlieBlich zur Konfiguration des Skandals als «eigensténdige Stinde» (233 ff.) fiihrte.

Angesichts des aktuellen Forschungsstandes zeichnet sich Elliotts Arbeit durch ihren
kontinuistischen Ansatz aus, der darauf abzielt, im Mittelalter Prizedenzfille firr den Um-
gang der heutigen Kirche mit sexuellen Missbrauchssituationen zu identifizieren. In die-
sem Sinne er6ffnet The Corrupter of Boys eine originelle Perspektive {iber die historische
Tiefe der Problematik. Vor dem Hintergrund der breiteren wissenschaftlichen Debatte zu
diesem und anderen Themen der Kirchengeschichte ist es jedoch fragwiirdig, die Existenz
Kontinuitdtsmusters vom Mittelalter bis zur Gegenwart zu erkennen. Wihrend, wie die
Autorin anmerkt, «die Vergangenheit Licht auf die Gegenwart werfen kann», kann auch
der Versuch, eine iiberzeitliche Abhéngigkeit zwischen mittelalterlichen und zeitgenossi-
schen Praktiken festzustellen, dazu fiihren, dass die historische und kulturelle Entstehung
der kirchlichen Herangehensweise an Sexualitédt, Zolibat, Kindheit usw. vernachldssigt
wird.

Gemessen an ihrem grundsitzlichen Zweck ist Elliotts Arbeit einschlieBlich der Auswahl
und Deutung der Quellen wertvoll und anregend. Allerdings beschrinkt sich ihre Zielset-
zung auf die Identifizierung einer langjéhrigen aber auch generischen Tendenz der kirch-
lichen Hierarchie zur institutionellen Selbsterhaltung, die im Falle von sexuellem Miss-
brauch hoher bewertet wurde als Gerechtigkeit, Ehrlichkeit sowie der Schutz potenzieller
Opfer. Laut ihren eigenen Worten ldsst sich eine Kontinuitét im «unverantwortlichen Um-
gang» (2) und in einem vorwiegenden «Muster des Verschweigens und Verbietens» er-
kennen (3). Die Hypothese eines direkten Zusammenhangs zwischen der mittelalterlichen
Entstehung des Phinomens und seiner gegenwiértigen Manifestation beriicksichtigt jedoch
nicht wichtige Verdnderungen, die bestimmte Wendepunkte der Kirchengeschichte mar-
kieren und die sich auf Worte (z. B. ist «Sodomie» nicht mehr in Gebrauch, wihrend das
Wort «Missbrauch» zumindest zu Beginn des 20. Jahrhunderts in offiziellen Dokumenten
auftaucht), Begriffe (z. B. der Begriff der Kindheit, wobei selbst innerhalb des klerikalen
Milieus, eventuell mit Ausnahme der Titer, Kinder nicht mehr als verfiihrerische Wesen
gesehen werden), und Praktiken (so hat man in der Vormoderne keine Veranlassung gese-
hen, Priester, die sich an Kindern vergangen hatten, zu versetzen, wie es in der Neuzeit
iiblich war) auswirkten. Obwohl der Wandel dieser Elemente weiterhin zu einer geheimen
und eigenniitzigen Herangehensweise an das Problem fiihrte, verhindern die Ubergiinge,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOIL: 10.24894/2673-3641.00100



432 Rezensionen — Comptes rendus

welche er bezeugt, die Behauptung der Existenz eines ungebrochenen und konsequenten
Musters. Darum wire es fiir eine langfristige historische Erforschung sinnvoll, die Kirche
als eine vollstdndig historische und kulturelle Institution zu betrachten und die Existenz
einer dauerhaften Kontinuitét in der Vorgehensweise bei sexuellem Missbrauch nicht le-
diglich aufgrund der Ahnlichkeit des Endergebnisses anzunehmen. Es wire dann wichtig,
sich mit den verschiedenen Wortern, Begriften und Praktiken auseinanderzusetzen, die im
Laufe der Jahrhunderte in unterschiedlichem MaBe und auf unterschiedliche Weise den
Umgang der Kirche mit sexuellem Missbrauch unterstiitzt und/oder gesteuert haben,
ebenso wie mit der Frage, warum und wie sie sich gegeniiber anderen Wortern, Begriffen
und Praktiken durchgesetzt haben.

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass The Corrupter of Boys ein hervorragendes Nach-
schlagewerk fiir Historiker und Theologen darstellt, die sich mit klerikalem sexuellem
Missbrauch befassen. Elliott zeigt dessen Verflechtung mit verschiedenen Aspekten der
Organisation, Lehre und Funktionsweise der Kirche auf und macht damit deutlich, dass
das Problem keineswegs neu ist. Andererseits spricht sie die zugrundeliegenden Komple-
xitédten des Phidnomens, hauptsédchlich dessen zeit- und raumbedingte Auspragungen, nicht
detailliert genug an, um es dem Fachleser zu erméglichen, die Giiltigkeit ihrer Hinter-
grundannahme {iber eine transepochale Kontinuitédt zu bestitigen. Letztere bleibt eine in-
teressante Arbeitshypothese, die durchaus bedeutsame unerforschte Fragen aufwirft, wel-
che aber noch durch eine rigorose diachrone Analyse gepriift werden miissen.

Miinster Giulia Marotta

Gerd Krumeich, Jeanne d’Arc. Seherin — Kriegerin — Heilige. Eine Biographie, Miin-
chen, C. H. Beck, 2021, 399 S.

Als junge Bauernfrau fithrte Jeanne d’Arc 1429 ein Armeekontingent des von Burgund
und England bedringten franzdsischen Koénigreichs, regiert von Charles VII (1403-1461),
zu entscheidenden militdrischen Erfolgen wie die erfolgreiche Belagerung von Orléans,
was die Befreiung Frankreichs und das Ende des 100-jahrigen Krieges einleitete. Jeanne
d’Arc berief sich dabei auf den Befehl Gottes, der ihr von inneren Stimmen mittgeteilt
wurde. Nach einer Reihe von Kdmpfen wurde sie 1430 weltlicherseits gefangengenom-
men, 1431 kirchlicherseits in Rouen als Ketzerin verurteilt und lebendig verbrannt. 1450—
1456 erfolgte nach dem von Charles VII initiierten Rehabilitationsprozess die Authebung
des Urteils.

Jeanne d’Arc ist also eine religiose Gestalt, sie ist aber auch eine Gestalt der Nationalge-
schichte Frankreichs und durch ihre Taten und Worte an sich eine herausragende, geheim-
nisvolle Personlichkeit am Ende des Mittelalters und damit am Anfang der Neuzeit. In der
historischen Betrachtung zu ihr treffen entsprechend verschiedene Erfahrungswelten un-
terschiedlicher Herkunft vor dem Hintergrund der bewegten europdischen Gesellschaft
zwischen Neuzeit und Gegenwart aufeinander: religiose Deutungen bis hin zu Hagiogra-
phie, nationale Heldengeschichte, kritische bis polemische Stimmen dagegen, Versuche
niichterner Betrachtung und diverse Mischungen aus alldem. Vorliegendes Buch ist einer-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 433

scits bemiiht, diese Erfahrungswelten in ihrer Begriindung sowie ihrer Problematik vorzu-
stellen und anderseits seine eigene Geschichte dieser geheimnisvollen historischen Person
zu erzéhlen.

Zeitgenossen- wie Nachkommenschaft interessiert natiirlich vorerst Jeanne d’Arc an
sich, heift: ihre Motivation. War z. B. ihre Sendung, die sie von sich kundgab, Demut oder
Hochmut? Der Autor argumentiert, dass solch elementare Fragen im Rahmen der Kultur
des 15. Jh. zu verstehen sind; die Quellen diirfen nicht leichtfertig aus der Erfahrungswelt
der Moderne abgeurteilt werden. So war der Glaube, dass Gott aktiv mittels auserwihlter
Individuen in die Geschichte eingreift, allgemeines Kulturgut; doch dieser Anspruch
Jeanne d’Arcs stieB bei einer bestimmten Zeitgenossenschaft eben auch auf Ablehnung
(8f., 11f)).

Vor dem Hintergrund solcher Ambivalenz kommt der Autor zu einer interpretatorischen
Haltung, die entsprechend auch selbst wieder als ambivalent betrachtet werden kann:
«Aber anders als unsere Vorgénger vor hundert und zweihundert Jahren sind wir Historiker
[...] nicht mehr gezwungen, Partei zu ergreifen, uns zu identifizieren, aus dem Fall der
Pucelle einen Glaubenskrieg zu machen. Wir miissen nicht mehr diskutieren, ob sie denn
nun wirklich Stimmen gehort oder sich diese nur eingebildet hat. Selbstversténdlich wer-
den solche Fragen auch heute noch gestellt, aber sie sollten Historiker und diejenigen Le-
ser, die sich fiir wissenschaftliche Geschichte interessieren, iiberhaupt nicht mehr tangie-
ren. Ob es Gott gibt oder wir ihn nur imaginieren, ist kein wissenschaftliches Problem. Es
kommt darauf an, Jeanne d’Arc zu <entmythisieren, sie so weit wie irgend moglich von
den beliebigen Vermutungen und Hypothesen, die sie nach wie vor umgeben, zu befreien.»
(11)

Wire hier aber das Vorhaben des Autors nicht konsequenter durchgefiihrt, wenn er sich
bei Fragen wie: «Sind die Stimmen echt gewesen? Was heiBit <echt»? Gibt es Gott? Hat
Gott mit Jeanne d’Arc gesprochen? Warum? Warum so und nicht anders?», tatsdchlich
selbst positioniert, um diese historische Erscheinung durch Anteilnahme erfassen zu kén-
nen? Denn genau diese Fragen wurden von der Zeitgenossenschaft als wirkliche, an ihnen
als Personen Wirkung tuende gestellt. Es versteht sich, dass der Autor als Wissenschaftler
der Skepsis ihren gebithrenden Platz auf Hohe der Meinung zugewiesen haben will; in
Anbetracht der tendenzisen Historiographie zu Jeanne d’Arc von der Neuzeit zur Mo-
derne, die der Autor intensiv erforscht hat und die lange Zeit sein primérer Zugang zu
Jeanne d’Arc gewesen ist (12), durchaus zu Recht. Aber eine Meinung muss eben auch
eine Meinung haben, und es fragt sich, ob man dem historischen Gegenstand gerecht wird,
wenn man keine Meinung zu dem hat, was ihn bewegte. «Uns sollte geniigen, dass Jeanne
zweifellos Stimmen hoérte, die sie aufforderten, Orleans zu befreien. Ob diese Stimmen
wirklich oder eingebildet waren, entzieht sich fiir immer historischer Kritik und spielt auch
fiir ihre Motivationskraft keine Rolle. Jeannes Stimmen trugen die gesamte Personlichkeit
und jede einzelne ihrer Handlungen.» (43)

Vollzieht der Autor hier aber nicht eine durch die Moderne bedingte Distanzierung, die
er eigentlich an erster Stelle vermeiden wollte? Ist es nicht eine zu einfache Distanzierung,
wenn die Frage nach der Existenz personaler Wahrheit und ihrer Wirkung in der Welt als
wissenschaftlich belanglos abgetan wird? Denn filir Jeanne d’Arc als Wissenschaftlerin
scheint sie nicht belanglos gewesen zu sein; koénnen wir diese Person geniigend verstehen,
wenn wir ihren Anspruch auf Wahrheit, auf Objektivitédt in diese Sinne nicht mit ihr dis-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



434 Rezensionen — Comptes rendus

kutieren bzw. darauf eingehen? Wollen wir diese historische Person in ihrer Phdnomeno-
logie erkennen, miissen wir uns also nicht durchwegs selbst aufrichtig mit der Frage be-
schiftigen, was Gott warum mdochte, und diese Frage auch in die Geschichte, die wir be-
trachten, hineintragen? Konnen wir eine Person verstehen, ohne selbst an ihren innersten
Uberzeugungen, die sie in Bewegung setzen, Anteil zu nehmen? Da eine solche — hier
theologische — Auseinandersetzung nun den fiir den Autor zu Recht so wichtigen Zweifel
ebenso wenig ausschlieBt wie auch nicht anzunehmen ist, dass er dem Menschen Jeanne
d’Arc damals versagt blieb, konnte der Autor hier beruhigt mehr wagen, ohne seine kriti-
schen Grundsitze aufgeben zu miissen.

Diese vielleicht letztlich belanglosen Einwénde beiseitegelassen, riickt der Autor nun ins
Zentrum, womit Jeanne d’Arc ihre klerikale Zeitgenossenschaft in Unbehagen versetzte:
Hauptgrund fiir ihre Verurteilung sei ihre Ich-Religiositit, welche die damalige Kirche vor
dem Hintergrund vermehrter Héresien stark beunruhigte; eine Ich-Religiositét die v. a. in
Frankreich, das seit dem 14. Jh. zu einer kirchenpolitischen Eigensténdigkeit (Gallikanis-
mus) tendierte, zusétzliche Brisanz gewann. Der Autor spricht hier von «Protonationalis-
mus» (24), wobei er diesen Begriff selbst in Anfilhrungszeichen setzt. In diesem Rahmen
war fiir das mittelalterliche Rittertum ungewohnt, wie Jeanne d’Arc die Soldaten auf einen
national-religiosen Kampf vereidete, der dann damalige Kriegsbriuche ignorierte und teils
zu besonderer Radikalitdt bzw. Brutalitdt fithren konnte. Inwiefern war dies von Jeanne
d’Arc verursacht? So spielte eine zentrale Rolle im Inquisitionsprozess die Frage, ob die
Stimmen diese Grausamkeit befohlen hitten und insofern nicht géttlich sein kénnen (12,
15f., 23f., 4244, 61f., 82, 125-128).

Vor diesem Hintergrund ist in der Historiographie die Frage ins Zentrum geriickt, ob
Jeanne d’Arcs Aufgabe mit der Befreiung Orléans und der anschlieBenden Krdnung
Charles VII. in Reims erledigt gewesen sei; ob sie also dann durch die Fortfiihrung des
Krieges zu weit ging und damit ihren Tod selbst auf sich brachte. Dies bejahten im beweg-
ten 19. Jh., in welchem die Sdkularisierung einen elementaren kulturhistorischen Prozess
ausmacht, Royalisten und Ultraklerikale, wihrend Republikaner Jeanne d’Arc als eine von
Monarchie und Kirche verratene Nationalheldin des Laizismus verstanden. Der Autor er-
arbeitet aus den Quellen (z. B. aus Jeanne d’Arcs «Brief an die Englédnder»), wie eine sol-
che Polarisierung beiderseits auf Projektion beruhe. Jeanne d’Arc sei, da sie ihre Mission
insofern verstand, England komplett aus Frankreich zu vertreiben, mit der Kronung in
Reims natiirlich nicht an ihrem Ziel gewesen. Der Konflikt zwischen ihr und der Krone sei
vielmehr sukzessive daraus entstanden, dass sie einen tatkréftigen, nicht zogernden religi-
Osen Nationalkrieg gegen England (und soweit es zu England hielt: gegen Burgund) fithren
wollte, wihrend die Krone mehr auf Zeit und Diplomatie zu setzen gedachte. Niichtern
meint der Autor, die Frage beiseitezulassen, wer damals (strategisch) Recht hatte. Aus den
Quellen jedenfalls lasse sich nicht schlieBen, ob sie vom Konig verraten wurde. Dass er
weder militdrisch noch diplomatisch etwas zu ihrer Befreiung unternahm, kénnte auch da-
ran liegen, dass er ihre Gefangennahme ebenso als gottliches Zeichen interpretierte, wie
ihre Erfolge; oder schlicht und einfach, dass er als Mensch notorischer Opportunist war
(156f., 167, 184f.,, 218-221).

Der Autor versucht in seiner Aufarbeitung des Inquisitionsprozesses moglichst alle Par-
teien zu verstehen: Bezeichnend fiir Jeannes Ich-Theologie sei ihre klar aus den Zeugnis-
sen sprechende Charakterstirke, die sich u. a. in einer Mischung aus «Schalk und einfa-
cher, liberlegener Gldubigkeit» (62), charakterlicher Brillanz, personlicher Authentizitit

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 435

und argumentativer Uberlegenheit gegeniiber ihren klerikalen Richtern ausdriickte; «eine
helle und tber die Jahrhunderte hinweg faszinierend frische und authentische junge Frau
von unerschiitterlichem individuellen Glauben, von groBer gedanklicher und sprachlicher
Kraft.» (250) Dieses sich direkt auf Gott berufende Gewissen sahen die Kleriker als Haupt-
gefahr. Vor dem Hintergrund dieses grundsitzlichen Konfliktes entwickelten sich fiir den
Prozess entscheidende, fiir uns Gegenwirtige schwer verstidndliche Zuspitzungen wie, ob
es Jeanne d’Arc als Frau erlaubt sei, Ménnerkleidung zu tragen; ob dies generell superbia
oder im Krieg zuldssig sei; ob ihr dies die Stimmen befohlen hétten (und sich damit als
nicht-géttliche Stimmen entlarvten, insofern dies gegen die religidse Sittlichkeit verstieB3).
Der Autor versucht, diese Fragen in ihrer Zeitgebundenheit zu verstehen, weist aber auch
klar auf die intrigante Einflussnahme auf den Prozess seitens der politischen Parteien hin;
der Prozess war sowohl religis sowie politisch, verschérft durch die Kriegssituation, und
man diirfe beide Aspekte nicht trennen (61f., 228-230, 233, 237, 246-250, 252-257, 262—
264, 267, 277, 281).

Ebenso wie der Inquisitionsprozess ist der Rehabilitationsprozess kontrovers diskutiert.
Skeptische Stimmen meinen, dieser sei genauso wie jener politisch motiviert; Charles VII
wollte lediglich zeigen, dass er seine Herrschaft keiner Ketzerin verdanke. Ein Indiz hier-
fiir sei, dass er zur Gefangennahme, Verurteilung und Hinrichtung Jeanne d’Arcs stumm
blieb, seine Gefihrtin nie gerechtfertigt, geschweige denn zu befreien versucht hatte und
den Rehabilitationsprozess verdichtigerweise erst nach dem weitgehend endgiiltigen Sieg
tiber England (Befreiung von Rouen) einleitete. Die Diskussionen gehen so weit, die Un-
terlagen dieses Prozesses historisch als ungiiltige Quelle zu betrachten, was insofern prob-
lematisch ist, weil ohne deren Zeugenaussagen wir bedeutend weniger Informationen zu
Jeanne d’Arc hitten. Entsprechend der bereits skizzierten Spur glaubt der Autor «den Zeu-
gen echer, wenn sie die Spontaneitdt, Ungebundenheit, Entschiedenheit der Jungfrau beto-
nen, die ja im Verhor von 1431 auch stindig aufblitzen. Kein Vertrauen setzte ich in Be-
kundungen, die eine Art hofische Unterordnung Jeannes unter den Konig behaupten. Denn
das stimmt so gar nicht mir ihrer notorischen Respektlosigkeit gegeniiber allen Hohen Her-
ren (iberein. Weiter bin ich bei aller Offenheit fiir Ubernatiirliches und rational nicht Er-
kldrbares ausgesprochen misstrauisch gegeniiber allen, die aus Jeanne eine Art Herz-Jesu-
Gestalt oder sogar direkt eine Heilige machen.» (281)

Ein elementarer Grund, weshalb der Rehabilitationsprozess das Urteil des Inquisitions-
prozesses aufheben konnte, war, dass in letzterem Jeanne d’Arc, wiewohl sie sich auf ihr
individuelles Gewissen vor Gott berief, sich auch dem Papst unterordnete und dessen Ur-
teil anrief, was der Prozessleiter Cauchon aber unterband. Im Rehabilitationsprozess wurde
letztlich aber keine Jeanne d’Arc gezeichnet, die eine aufmiipfige Kriegsbegabte war, son-
dern ein einfaches, Kirche und Konig gehorsames Bauernmédchen. Tendenzidse Deutun-
gen der Person Jeanne d’Arc, die im 19. Jh. vor dem Hintergrund der Sékularisierung ihre
Hochkonjunktur erleben, haben also bereits im 15. Jh. angefangen (262-264, 280-283,
302-304, 307-311, 314-318).

Was ich zu Beginn methodisch kritisiert habe, bleibt wissenschaftstheoretische bzw. ge-
schichtsphilosophische Spekulation und fir den Abschluss hier irrelevant. Das Buch tiber-
zeugt durch seine Disziplin gegeniiber den Quellen, von denen sich, ohne dass dabei der
Lesefluss gestort wird, auf nahezu jeder Doppelseite ein Auszug findet, seine niichterne
Unvoreingenommenheit und letztlich seine sympathische Einfithlsamkeit: taktvoll beo-
bachtet der Autor eine Personlichkeit, die nicht nur die Historiographie intensiv bewegt

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409—490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



436 Rezensionen — Comptes rendus

hat, wobei er sich als Mensch um den konkreten Menschen bemiiht, der damals kimpfte
und litt; letztlich ist dies also nicht ein Buch iiber Jeanne d’ Arc, sondern fiir Jeanne d’ Arc.

Klosterneuburg Andreas Burri

Mathias Moosbrugger, Petrus Canisius. Wanderer zwischen den Welten. Inns-
bruck/Wien, Tyrolia-Verlag, 2021, 288 S.

Jeder und jede kennt Petrus Canisius. Diese Aussage, die — seinen Katechismen sei Dank
— bis weit ins 20. Jahrhundert zumindest im katholischen Milieu Giiltigkeit hatte, stimmt
heute allenfalls noch fiir die akademische Welt, in der sich Theologinnen und Historiker
seit Jahrzehnten der Erforschung des facettenreichen Lebens und Wirkens des ersten
deutschsprachigen Jesuiten widmen. In der breiten Bevélkerung hingegen diirfte Canisius
heute weitgehend unbekannt sein. Die Briicke zwischen Fachwissenschaft und historisch
und/oder theologisch interessierter Offentlichkeit schligt nun der Innsbrucker Theologe
und Historiker Mathias Moosbrugger mit seiner neuen «Biografie» tiber Canisius. Die An-
fithrungszeichen sind keinesfalls zynisch gemeint, im Gegenteil: Moosbrugger selbst will
sein Buch nicht als Biografie verstanden wissen, sondern als «eine biografische Skizze»,
die nicht den Anspruch erhebt, jedes Detail von Canisius’ Leben nachzuzeichnen, sondern
den Jesuiten in wichtige Spannungsfelder seiner Zeit einzuordnen. Und genau darin liegt
die Stdrke dieses Buches: Es fiithrt anhand von Canisius’ Leben und Personlichkeit in
grundlegende historische Prozesse und theologische Debatten des 16. Jahrhunderts ein,
von der Reform des Katholizismus {iber die Ordensgeschichte der Gesellschaft Jesu bis zum
Hexenglauben.

Dass sich Canisius fiir ein solches Unterfangen wie kaum ein zweiter eignet, steht ausser
Frage. Der umtriebige Jesuit war zugleich Mystiker und Kontroverstheologe, verkehrte an
Furstenhofen genauso wie in stéddtischen Jesuitenkollegien, wirkte auf dem Konzil von
Trient und auf unzihligen Kanzeln im katholischen Europa — kurzum: Er war in geografi-
scher, sozialer und kultureller Hinsicht ein « Wanderer zwischen den Welten», wie es im
Untertitel des Buches passend heisst.

In fiinf Kapiteln folgt Moosbrugger Canisius auf diesen « Wanderungen» in die verschie-
denen Welten, die er bereits mit den Kapiteliiberschriften («Zwischen x und y») als Bewe-
gungen in Spannungsfeldern kennzeichnet. Auf ein erstes Kapitel, das ausgehend von je
einem Portrait des jungen und des alten Canisius den zeitlichen und geografischen Rahmen
anschaulich und priagnant absteckt, folgt ein Kapitel zur spirituellen Biografie, das Ca-
nisius zwischen dem Orden der Kartduser, dem er sich in jungen Jahren nahe fiihite und
der seine Spiritualitdt zeitlebens prigte, und jenem der Jesuiten —und damit zwischen mys-
tischer Einkehr und religiosem Aktivismus — verortet. Als Wendepunkt zwischen den bei-
den Polen siecht Moosbrugger Canisius’ Begegnung mit Peter Faber im Frithjahr 1543, die
fiir ihn geradezu ein jesuitisches Erweckungserlebnis war. Das dritte Kapitel nimmt zwei
epochemachende Prozesse bezichungsweise Ereignisse in den Blick: die Neuausrichtung
der Gesellschaft Jesu, die sich 1548 mit der Griindung des Kollegs in Medina zu einem
Schulorden wandelte, und das Konzil von Trient, auf dem Canisius freilich bloss einen
kurzen Auftritt hatte. Das «Dazwischen» kommt hier besonders tiberzeugend zum Tragen,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 437

etwa wenn die Griindungen der Jesuitenkollegien im Reich als Ringen zwischen dem Or-
den und weltlichen Méchten sowie zwischen den Jesuiten vor Ort und der rémischen
«Zentrale» beschrieben werden. Canisius’ umfangreichem schriftstellerischen Werk ist das
vierte Kapitel gewidmet. Moosbrugger schildert Canisius als herausragenden Patrologen
und schlechten Historiker — er scheiterte an der Widerlegung der Magdeburger Centurien
—und wiirdigt ihn zu Recht als weitsichtigen Verfasser des Katechismus (respektive der
verschiedenen Katechismen). Letzterer sei nicht nur im 16. Jahrhundert in seiner Anlage
innovativ gewesen und durch seine weite Verbreitung wirkméchtig geworden. In der darin
enthaltenen Anregung zur «persdnliche[n] Auseinandersetzung mit den kirchlichen Lehr-
inhalten» (207) entdeckt Moosbrugger «Horizonte», die ihm auch aus heutiger theologi-
scher Sicht bemerkenswert — um nicht zu sagen: aktuell — zu sein scheinen.

Nach diesen Glanzpunkten thematisiert der Autor im letzten Kapitel Canisius’ Leben als
eines «mit katastrophalen Fehleinschitzungen und schlimmen Auswirkungen auf andere»
(214), war Canisius doch auch Hexenprediger, Exorzist und — wie Moosbrugger exempla-
risch aufzeigt — mitverantwortlich dafiir, dass die junge Anna Jakobda Fugger gegen ihren
Willen ins Kloster kam. Indem er mit den Begriffen «Schuld» und «Siihne» operiert, ver-
ldsst Moosbrugger zwar nicht sein historisches Material, aber doch die herkémmlichen
Analysekategorien des Frithneuzeithistorikers. Canisius sei etwa im Hexenglauben wohl
ein «Kind seiner Zeit» gewesen, aber auch nicht dariiber hinausgewachsen, obwohl er von
den Ordensoberen mehrmals zur Mdssigung aufgefordert wurde. Dennoch fasst der Autor,
nun ganz Theologe, ein positives moralisches Gesamturteil tiber Canisius’ Leben. Dieser
habe trotz der genannten Vorbehalte vor allem in Fragen der geistlichen Erneuerung einen
«erstaunlich weiten Horizont» sowie eine «erstaunlich grosse Furchtlosigkeit» gehabt, so-
dass er «ein Leben leben [konnte], das sicher nicht in allem, aber doch in vielem {iberra-
schend richtig», ja «vielleicht sogar heilig» gewesen sei (248f.).

Letzteres mag aus geschichtswissenschaftlicher Sicht etwas befremdlich wirken, ist aber
zweifellos dem Anlass des Buches, dem 500. Geburtstag des Innsbrucker Didzesanpatrons,
geschuldet. Anlass und Anlage des Buches vermdgen auch zu erklédren, dass darin histori-
sche Prozesse wie die Rekatholisierung Augsburgs etwas gar stark auf die Rolle des Pro-
tagonisten fokussiert erzdhlt werden. Fraglich ist iiberdies, ob Canisius” Umfeld tatsdchlich
fast ausschliesslich aus Fiirsten und «Startheologen» — als solche werden im Buch mehrere
Nebendarsteller tituliert — bestand, wie dies die Bildauswahl suggeriert. Es ist zweifellos
Geschmacksache, ob einer breiten Offentlichkeit historische Inhalte mit teilweise kithnen
begrifflichen Zuspitzungen (z. B. ein «Jesuit von echtem Schrot und Korn», 112) verstdnd-
lich gemacht werden sollen. Ausser Frage steht hingegen, dass Moosbrugger nicht nur theo-
logisch und kirchengeschichtlich versiert argumentiert, sondern auch das Genre der fiir
eine breite Offentlichkeit bestimmten historischen Biografie beherrscht. In geschicktem
Wechsel von quellennahen und kontextualisierenden Passagen, mit einem Sinn fiir Dra-
maturgie und Stilmittel (Clifthanger inklusive) gelingt ihm eine vielfiltige Einfiihrung in
Canisius’ Leben und Wirken und ins spannungsreiche 16. Jahrhundert, die hoffentlich
nicht nur ein historisch und theologisch interessiertes breites Publikum mit Gewinn und
Vergniigen lesen wird, sondern in dem auch Historikerinnen und Theologen Petrus Ca-
nisius (wieder) entdecken kdnnen.

Bern Daniel Sidler

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



438 Rezensionen — Comptes rendus

Tamar Herzig, A Convert’s Tale. Art, Crime, and Jewish Apostasy in Renaissance Italy
(I Tatti Studies in Italian Renaissance History), Cambridge (Massachusetts)/London, 2019,
388 S.

Die in Tel Aviv lehrende Mediévistin Tamar Herzig besitzt die beneidenswerte Gabe, fes-
selnde Thematiken aufzuspiiren und diese in breitere kultur- und sozialgeschichtliche Zu-
sammenhidnge einzubetten. Ein Ausgangspunkt ihrer Explorationen ist der Renaissance-
Hof von Ferrara, wo der Herzog Ercole 1. d’Este beispielsweise die visiondre Dominika-
ner-Terziarin Lucia Brocadelli empfing und eine schiitzende Hand tiber sie hielt. Die in
ihrer Zeit als lebende Heilige verehrte Stigmatikerin erscheint auch in Herzigs neuster Mo-
nographie, allerdings in einer Nebenrolle: Am 5. August 1501 bezog Brocadelli mit ihren
Mitschwestern ein neues, von Herzog Ercole erbautes Konventsgebdude. Teil der Zeremo-
nie war die Aufnahme von Novizinnen, darunter Caterina, die Tochter eines jiidischen
Goldschmieds, welcher zehn Jahre zuvor in Ferrara getauft worden war, und die nach Ab-
lauf eines Jahres als Schwester Theodora ihre Geliibde ablegte. Dieser Goldschmied, Sa-
lomone da Sesso, der nach seiner Konversion zu Ehren seines herzoglichen Génners den
Namen Ercole de’ Fedeli annahm, steht — zusammen mit seiner Familie — im Zentrum von
A Convert’s Tale. Um seine personliche Geschichte gestaltet die Verfasserin ein weites
Panorama, in dem es vor allem um jiidisches Leben in Italien in der Zeit der Renaissance
geht, um — je nach Perspektive — Konversion oder Apostasie und nicht zuletzt um das von
wechselseitigen Abhéngigkeiten geprédgte Verhiltnis zwischen Kiinstler und Auftraggeber
bzw. Patron, im gegebenen Fall auch Auftraggeberin oder Patronin.

Salomone/Ercole ist kein Unbekannter: Sein Ruf als Goldschmied beruht auf kunstvoll
gravierten Prachtschwertern, wéhrend seine anderen Arbeiten, in erster Linie Schmuckge-
genstéinde und Modeaccessoires wie goldene Kndpfe oder Ficher, ldangst wieder einge-
schmolzen sind. Aufgrund ihrer Vertrautheit mit bislang unverwendeten handschriftlichen
Quellen gelingt es Tamar Herzig, die (Familien-)Geschichte von Salomone/Ercole un-
gleich priziser nachzuzeichnen, als dies bislang der Fall war. Der Protagonist trat aus den
viterlichen Fussstapfen heraus, indem er das Gewerbe wechselte, weg von der Geldleihe,
hin zum Handwerk. Wo er die Kunst erlernte, fiir die er bis heute bekannt ist, ldsst sich
nicht mehr eruieren — die Verfasserin ist in dieser Hinsicht auf ein Prozedere angewiesen,
fiir das es einen schonen englischen Ausdruck gibt: «educated guesses». Angesichts der
dunkeln Stellen in Salomones/Ercoles Biographie, die selbst Herzigs Quellenstudien nicht
vollig auszuleuchten vermochten, wird dieser Ansatz noch weitere Male zum Zuge kom-
men.

Bereits in jungen Jahren war Salomone verschuldet — eine Konstante, die ihm in fortge-
schrittenem Alter viel Ungemach einbringen sollte. Seinen Lebensmittelpunkt fand er in
Ferrara, wo der in Florenz Geborene und in Bologna Aufgewachsene zum bevorzugten
Goldschmied der Herzogin Eleonora von Aragon, der Ehefrau Herzog Ercoles I. d’Este,
aufstieg und in dieser Stellung bis zu Eleonoras Tod im Jahr 1493 verblieb. Das prigende
Ereignis von Salomones Erwachsenenleben war zweifellos seine offentliche Konversion
am 9. Oktober 1491 in der Kathedrale von Ferrara im Beisein seiner fiirstlichen Génnerin.
Die Umstéinde, die den Goldschmied zu diesem Schritt veranlasst haben mochten, sind
nicht ganz geklért. Salomones Biographin verfolgt in dieser Frage verschiedene Fihrten,
die u. a. nach Mantua fithren, wo Eleonoras Tochter [sabella d’Este, eine weitere regel-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 439

missige Klientin des Goldschmieds, als Ehefrau des ortlichen Herrschers Francesco Gon-
zaga residierte — doch brauchen wir diesen Spuren hier nicht im Detail nachzugehen. Si-
cher scheint einzig, dass die Konversion mit einer Anklage wegen Sodomie. d. h. Homo-
sexualitit, zu tun hatte, in deren Folge Salomone verhaftet und eingekerkert wurde. In ei-
nem Schreiben Eleonoras an ihre Tochter vom 10. September 1491 heisst es, «Salomone
der Jude, unser [d. h. Eleonoras] Goldschmied», sei «wegen Sodomie und anderen schlech-
ten Dingen» im Geféngnis. «Seinen Irrtum anerkennend, habe der vorgenannte Salomone
Reue gezeigt und sich entschieden, ein Christ zu werden». Die Entscheidung, sich taufen
zu lassen, wird durch die Aussicht auf eine fiirstliche Begnadigung beeinflusst worden
sein, wobei die Griinde fuir Salomones Probleme mit der Justiz, wie bereits erwihnt, unge-
klért sind. Geméss Salomone/Ercole selbst sollen Juden aus Mantua daran nicht schuldlos
gewesen sein, was — trife dieser Vorwurf zu — fiir eine Instrumentalisierung der Justiz bei
Auseinandersetzung innerhalb der jiidischen Gemeinden sprechen wiirde. Wie dem auch
sei, die Bekehrung «ihres» jiidischen Goldschmieds war ganz im Sinne seiner Patronin,
der Herzogin von Ferrara, die sich aktiv um seine Begnadigung bemiihte. Zusammen mit
Salomone/Ercole wurde auch dessen erstgeborener Sohn Alfonso, benannt nach Herzog
Ercoles und Herzogin Eleonoras éltestem Sohn, getauft, wihrend Salomone/Ercoles Ehe-
frau Eleonora (!) und die tibrigen Kinder folgten. Zwei dieser Kinder wurden auf besondere
Weise vom Ferrareser Herrscherhaus unterstiitzt: Im Fall von Salomone/Ercoles Tochter
Caterina/Theodora kam es fiir die fiir den Klostereintritt als Chorschwester bendtigte Mit-
gift auf; Caterinas jiingere Schwester Anna wurde 1502 als Gesellschafterin von Lucrezia
Borgia am Hof aufgenommen, der zweiten Ehefrau von Herzog Ercoles Sohn und Nach-
folger Alfonso. Diese Berufung war insofern auch finanziell vorteilhaft, als die Herrin fiir
die Mitgift ihrer donzelle besorgt war und ihnen so eine Heirat ermdglichte. Bezeichnen-
derweise war eine solche den drei nachgeborenen Téchtern des Goldschmieds verwehrt.
Letzterer stand einer Familienwerkstatt vor, in welcher er seine beiden Stéhne Alfonso
und Ferrante ausbildete. Als bewunderter Handwerker bediente er eine adelige Kund-
schaft, wobei der Makel des Spétkonvertiten lange an ihm haften blieb. Eine stete Span-
nungsquelle war seine Sdumigkeit, die ihn wiederholt Ablieferungstermine verstreichen
liess. Insbesondere die Korrespondenz von Isabella d’Este, der in Mantua residierenden
Tochter von Salomones/Ercoles Patronin Eleonora von Aragon, mit ihren Gew#hrsleuten
in Ferrara, in der es um verpasste Fertigungstermine geht, fiillt Bidnde. Nach dem Ableben
Eleonoras von Aragon im Jahr 1493 wurden deren Tochter Isabella d’Este und die Schwie-
gertochter Lucrezia Borgia zu Salomones/Ercoles Hauptabnehmerinnen. Lucrezias Tod im
Jahr 1519 brachte die Goldschmiedewerkstatt in erhebliche wirtschaftliche Schwierigkei-
ten, die durch die Auswirkungen der [talienischen Kriege zusétzlich akzentuiert wurden.
Aus finanzieller Not heraus beging Salomone/Ercole einen Kardinalfehler, der ihn seiner
letzten Patronin entfremdete: Er versetzte ndmlich unvollendete Werkstiicke, die Isabella
d’Este in Auftrag gegeben hatte, bei einem jiidischen Pfandleiher, was der erziirnten Isa-
bella zu Ohren kam. Salomone/Ercole und sein Sohn Ferrante hatten sich in der Zwischen-
zeit auf der Suche nach einem Auskommen abgesetzt, so dass die Herrscherin von Mantua
nur auf Ferrantes Bruder Alfonso zuriickgreifen konnte, der auf ihr Geheiss von ihrem
Bruder, Herzog Alfonso d’Este, in Ferrara eingekerkert wurde. Das letzte Quellenstiick,
das tiber die Familie Auskunft gibt, ist eine auf den 2. Mérz 1521 datierte Bittschrift, die
Salomones/Ercoles Ehefrau Eleonora und deren Schwiegertochter Sapientia, Alfonsos

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409—490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



440 Rezensionen — Comptes rendus

Ehefrau, an Isabella richteten. Danach verstummen die Quellen bis ins Jahr 1534, als Fer-
rante nach Alfonso d’Estes Tod in Ferrara wieder als Goldschmied fassbar wird.

Tamar Herzig zeichnet ein detailreiches, farbiges Lebensbild aus Renaissance-Italien,
das auf seine exemplarische Art zu einem ganzen Sittengemélde wird. Dabei werden Leer-
stellen in den Quellen vielleicht etwas zu bereitwillig mit Hypothesen tiberbriickt — das ist
aber auch schon der einzige Einwand, den wir gegentiber diesem kurzweiligen und auf-
schlussreichen Buch anfiihren wollen.

Solothurn Georg Modestin

Celeste McNamara, 7The Bishop’s Burden. Reforming the Catholic Church in Early Mo-
dern Italy, Washington D.C., The Catholic University of America Press, 2020, 297 p.

Celeste McNamara, assistente di storia presso la SUNY Cortland (New York), nell” intro-
duzione (1-28), sostiene che I’attivita riformatrice demandata ai vescovi dal Concilio di
Trento era per essi un «peso» non indifferente, in quanto all’onere loro imposto dall’assise
non corrispondevano altrettante indicazioni per la sua realizzazione. A tale proposito, la
figura del cardinale Gregorio Barbarigo — vescovo di Padova dal 1664 all’anno della sua
morte avvenuta nel 1697 — ¢ presentata nel volume come un ideal case study per conoscere
I’opera di un vescovo riformatore nella seconda meta del XVII secolo. L’ampiczza ¢ la
complessita della diocesi di Padova, ad esempio, rendevano difficile e in certi casi impos-
sibile realizzare alcuni dettami tridentini, come visitare annualmente la diocesi e procedere
alla riforma della vita del clero e degli studi del seminario.

[1 1 capitolo, The Reformer Encounters His Diocese (29—87), mette in evidenza la situ-
azione della diocesi al tempo del Barbarigo ¢ offre una panoramica delle difficolta che egli
dovette affrontare. Seguendo la documentazione delle visite pastorali (la prima inizio nel
settembre del 1664), I’autrice mostra i conflitti giurisdizionali e soprattutto la debole situ-
azione del clero. Dai primi problemi incontrati scaturi la maggior parte delle proposte del
Barbarigo: la necessita di rafforzare 1’autorita del vescovo, la cura pastorale, I’educazione
del clero, I'impegno missionario. Tali aspetti, sulla base di solide testimonianze documen-
tarie, sono affrontati nei capitoli seguenti.

Il II capitolo, Restoring Power and Authority (88—132), pone [’attenzione sul fatto che
Barbarigo dovette competere con forme parallele di governo: la repubblica di Venezia, la
nobilta, i regolari, le collegiate, i laici riuniti in confraternite e la stessa Roma. Egli cercod
di limitare I’intervento di questi soggetti, di per sé legittimi, e di instaurare un sistema
burocratico che gli permettesse di governare effettivamente la diocesi. Per la gestione delle
327 parrocchie, di cui 300 fuori dalla citta, si servi soprattutto dei vicari foranei.

L’autrice, con il 1l capitolo, Ensuring Pastoral Care (133—173), mostra I’impegno del
presule nella cura pastorale della sua diocesi. In modo diretto il vescovo interveniva con le
visite pastorali, le lettere della quaresima, le lettere per richiamare al dovere i pretie i laici.
In modo indiretto egli desiderava giungere al suo popolo tramite il clero che voleva ben
formato e moralmente irreprensibile.

[1 tema della formazione del clero ¢ approfondito nel capitolo IV, Educating the Clergy
(174-210). Barbarigo intervenne tramite i vicari foranei con i mensili esercizi dei casi di

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 441

coscienza e con le organizzazioni clericali. Utilizzd poi le regole del Borromeo per il se-
minario e, seppur modificandola, la ratio studiorum dei gesuiti e la pratica degli esercizi
spirituali ignaziani.

Il capitolo V, Catholic Reform and Mission (211-250), pone in evidenza I'impegno del
vescovo nel convertire ebrei, musulmani e protestanti per «spargere la fede cattolica», sia
in Padova (egli seguiva i singoli casi e aveva preparato un itinerario per coloro che ac-
cettavano di diventare cattolici), che sostenendo 1’attivita missionaria della Chiesa univer-
sale. Collaboro con la Congregazione di Propaganda Fide formando preti nel proprio se-
minario atti alla missione e, avendo una stamperia, producendo testi in lingue diverse per
[’azione missionaria.

Segue una conclusione (251-255), la bibliografia (257-285) e I’indice dei nomi (287—
297).

Attraverso questo libro conosciamo le difficolta di un vescovo riformatore ¢ le strategie
da lui poste in essere per affrontarle e risolverle. L autrice, inoltre, non manca di fare inte-
ressanti approfondimenti come il tema della formazione del clero e il contributo dato ad
essa dei gesuiti e la comparazione tra San Carlo Borromeo e San Francesco di Sales, mo-
delli di Barbarigo. Tali approfondimenti, sebbene siano un po’ dispersivi, contribuiscono
a contestualizzare il soggetto trattato.

Le indicazioni documentarie ¢ I’ampia bibliografia utilizzate potranno essere utili per
ulteriori studi e per I"approfondimento degli stessi temi affrontati nei singoli capitoli. Tra
questi risultano di particolare interesse quello dell’itinerario proposto dal vescovo per la
conversione al cattolicesimo e quello sul rapporto tra Barbarigo e Propaganda Fide.

Archivio Storico di Propaganda Fide, Citta del Vaticano Flavio Belluomini

Franz Leander Fillafer, Aufkidrung habsburgisch. Staatsbildung, Wissenskultur und Ge-
schichtspolitik in Zentraleuropa 1750—1850, Gottingen, Wallstein, 2020, 632 S.

Vorliegendes Buch ist darum bemiiht, die Diversitdt der Aufkldrung in ihrer habsburgi-
schen und damit auch katholischen Erscheinung zu zeichnen; es kimpft gezielt gegen ein-
seitige Deutungshorizonte: Die Aufkldrung sei nicht zwingend an Reformation und Revo-
lution gebunden und mit Napoleon untergegangen. Es gab vor und auch nach der Revolu-
tion eine habsburgische Aufklérung, die geprégt von diversen originellen Handhabungen
war. Zentraleuropa hinkte nicht lediglich Frankreich und England hinterher und sei nicht
auf eine Konterreaktion zu reduzieren (11-13, 16).

Die Studie zeichnet sich durch eine sehr fleiige, quellenfundierte Beschéftigung mit
dem aus, woraus sich das Habsburgerreich der Neuzeit und Moderne zusammensetzt: ein
mehrsprachiges Gebiet mit Nationen unterschiedlicher Geschichtsnarrative und Kulturen.
Gerade in diesen Narrativen wird der Aufkldrung je nach Zeit, je nach Ort eine andere
geschichtspolitische Funktion zugewiesen. Wichtige Schemen waren dabei v. a. die Revo-
lutionsabwehr, der Sprachnationalismus und die dynastische Loyalitdt. Zwischen diesen
Feldern spielte sich ein dynamisches Kriftespiel ab: So untergrub die Nationalsprache als
neue Identitét einerseits die Gesamtmonarchie, forderte andererseits aber die Demokrati-
sierung, insofern das die jeweilige Sprache sprechende Volk nun Triger jener Identitit

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



442 Rezensionen — Comptes rendus

war, die dann entsprechend tiber die konfessionelle Differenz, von der auch das Habsbur-
gerreich geprigt war, hinausging. Diese fiir die Moderne bekannte Nationalisierung war
aber nicht zwingend chauvinistisch, sondern oftmals von der Idee eines Weltblirgertums
getragen, das dann allerdings auch in der eigenen Nation im Kontrast zu den Nachbarldn-
dern als am weitesten entwickelt angesehen wurde (3941, 49-52, 56f., 60, 66).

Jene drei Felder kreisten in der habsburgischen Aufkldrungszeit besonders um den Be-
griff des Josephinismus. Die Frage nach dem Staatskirchentum wurde im Verlaufe der
habsburgischen Aufklirung zu einem zentralen Thema, wobei sich die Konturen in der
mariatheresianischen Ara abzeichneten. Wie viele «Ismen» sei auch der «Josephinismus»
geformt von seiner Gegnerschaft, die die sichtbare Kirche nicht unter dem Staat wissen
wollte. Entsprechend diente dieser Begriff auch den Liberalen um die Mitte des 19. Jhs.
dann als positiver Identitdtsgrund, insofern sie einen aufgeklédrten Vernunftstaat deutscher
Sprache begehrten, wobei der Katholizismus in seiner politischen Unabhéngigkeit und mit
lateinisch-italienischer Sprache als Storfaktor begriffen wurde. Unter solchen Positionen
wurde der Josephinismus mehr und mehr ein kulturpolitischer Begriff, der bis heute die Ge-
schichtswissenschaft priige, aber eben des Ofteren nicht angemessen differenziert (67f., 192).

Generell miisse die damalige konfessionelle Situation viel differenzierter betrachtet wer-
den, insofern einerseits Menschen protestantischer wie katholischer Konfession zusammen
an jener deutschsprachigen Kulturidentitiit arbeiteten, wie andererseits die katholische Re-
form ein Programm fahren konnte, das viel diverser gestaltet war, als eine einfache Situie-
rung in «Aufkldrung», «Josephinismus» oder «Gegenaufklirung» erlaubt. Was vorerst
noch im gemeinsamen Kampf gegen Aberglauben (bzw. was man damals darunter ver-
stand) einherging, entzweite sich alsbald an der Frage der Distanz, die man der Tradition
entgegenzubringen hatte. Gewissen Positionen wurde «Aufklarung» zunehmend zum Pro-
gramm der Verstaatlichung der Religion unter gleichzeitiger Hybris des Staatsbegriffs, je-
doch ohne dass der methodologische Grundkonsens, der anfangs noch herrschte, wie z.B.
kritische Kirchengeschichtsschreibung und seelsorgerische Renovation, dabei aufgegeben
wurde. Unter solchen Spannungen verhirteten sich die Begriffe «Aufkldrung» und «Ge-
genaufkldarung» zunchmend zu einseitigen Kulturpamphleten. Nach 1848 waren Liberale
bemtiht, den Vormérz als Epoche der staatlich-kirchlichen Unterdriickung zu bezeichnen,
wobei der Katholizismus als Motor der Riickstindigkeit betrachtet wurde. Gegen diese
Einseitigkeit wehrte sich die katholische Reform, isolierte sich dabei aber zunehmend
selbst, wie sie als Reaktion gerade auf der Andersartigkeit des Katholizismus insistierte
und dabei z. B. die Barockfrommigkeit als identitétsstiftende Alternative zur mit Sikula-
risierung bzw. Entchristlichung und Sittenverfall identifizierten Aufkldrung etablierte.
Diese Bewegung lief also dann in den tendenzidsen Gegeneftekt, die Aufkldrung selbst
auf Vernunftdespotismus zu reduzieren. Weiter zeigt der Autor, wie eine Vereinfachung
der habsburgischen Moderne als eine simple Reaktion auch nicht auf ihre Wirtschaft und
Jurisprudenz zutrifft; bei letzterer weist der Autor auf die enorme Bedeutung Kants hin,
wobei er das gidngige Narrativ als iiberholt analysiert, dass die habsburgische Moderne
nicht auf Kant eingegangen und infolgedessen einer antiidealistischen Entwicklung ausge-
setzt gewesen sei, gipfelnd im Wiener Kreis. Der Autor zeigt hier, wie v. a. Kant in habs-
burgischen Lidndern katholischer- wie protestantischerseits tatsachlich sehr breit rezipiert
wurde, spezifisch seine Vernunfikritik, die Raum fiir positive Religion lief3 (77f., 82-84,
95f., 157, 161-164, 171-173, 181, 197-199, 202f., 207-209, 219-224, 227-232, 238f.,
314, 331, 336, 354, 420-423).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 443

Fazit: Grundlegend ist der Autor also bestrebt, die allzu einseitige Geschichtsschreibung
nach einem langen Prozess der Verhidrtung der Fronten zu differenzieren. Sowohl Liberale
wie Konservative der ¢sterreichischen Moderne fanden beide die Wurzeln ihres Denkens in
der Aufkldrungszeit. In dieser kam dann aber das historische Selbstbewusstsein auf, insofern
die eigene Gegenwart als Bruch mit der Vergangenheit empfunden wurde, heif3it: Mit der
Franzosischen Revolution wurde die Aufkldrung selbst historisiert. Der Autor zeigt in seiner
Studie, wie sich dieser Historisierungsprozess immer mehr auf ein bestimmtes Narrativ re-
duzierte, das von der Reformation zur Revolution eine klare Linie sah, auf welcher der be-
sondere Weg der habsburgischen, katholischen Aufkldrung nicht mehr tradiert wurde. Die
Aufarbeitung dieser Tradierung ist Anliegen dieses Buches (513-519, 522-527).

In diesem Vorhaben zeugt das Buch von erstaunlichem Durchhaltewillen, die duBerst
komplexe Situation der habsburgischen Aufklarungszeit bis hin zur Mitte des 19. Jhs. dif-
ferenziert zu zeichnen. Dabei kommen diverse Quellen — und nicht nur deutschsprachige
—zu Wort. Leider ist eine Lesefiihrung so gut wie nicht vorhanden: Der Autor verwendet
wiederholt Metaphern, die das Verstidndnis eher erschweren denn erleichtern. Ebenso kann
sich die Leserschaft oft im Unklaren wiederfinden, an welchem konkreten Ort und zu wel-
cher genauen Zeit sie sich im Buch gerade befindet. Dies mag u. a. daran liegen, dass das
Buch tendenziell in die Prdambel zuriickkehrt, wenn es wiederholt um die Dekonstruktion
vorhandener Historiographie bemiiht ist. So setzt sich das Buch aus vielen Fallbeispielen
zusammen, die allzu tabellarisch geschrieben sind; zu einer eigentlichen Geschichtsschrei-
bung, einer Erzdhlung und damit einer Lesefiihrung kommt es selten. Auch die Termino-
logie ist oftmals unnahbar; gerade so weitldufige Begriffe wie «Staaty, «Kirchey, «liberaly,
« Wissenschaft», «Naturrecht» usw. stehen tendenziell unerklirt im Raum; die Leserschaft
muss diesen Begriffen dann selbst eine Konkretion zuweisen, was die Lektiire anstrengend
macht. Inhaltlich kénnen wir uns weiter fragen, ob nicht die Diversitdt der Aufkliarung
sowie ihre entsprechend vielfiltigen historiographischen Deutungskonzepte samt deren je-
weiligen Beschrénktheit einigermallen evident sind, wie auch Herodot, eine Chronik, Vol-
taire oder Gibbon, ja alle, die Geschichte erzdhlen, diese konstruieren. Die Einrdumung
dieser Evidenz wiirde wiederum selbst mehr Raum fiir die Frage geben, was uns welche
Menschen jeweils warum mitteilen wollen. Diese Frage ist aber viel komplexer als die
einfache Dekonstruktion, dass sie befangen sind. Der Autor wendet sich freilich auch die-
ser Frage zu; allerdings scheint die spekulative Weitsicht, die hier besonders anregend
wire, in der Selbstsicherheit des Vorhabens unterzugehen: Allzu sicher scheinen mir hier
die Urteile {iber diec Motivation der Menschen jener Zeit dazustehen. Gerade der Selbsthu-
mor in der Erkenntnis, dass ja auch gegenwértige Historiographie wesenhaft Geschichts-
konstruktion ist und sein soll, kénnte Raum dafiir geben, freier und provokativer zu den-
ken, um das erreichen zu kénnen, was Wissenschaft ausmacht: Wachstum durch Skepsis.
Es konnte mehr dartiber spekuliert werden, was das Phdnomen der Aufkldrung mit den
Menschen damals und heute gemacht hat und was der Sinn einer solchen Verdnderung im
Vergleich mit Vergangenheit, Gegenwart sowie aber auch Zukunft sein konnte. Diese kri-
tischen Anmerkungen hindern aber nicht im Geringsten, die Rezension damit abzuschlie-
Ben, dass in dieser Studie dank ihrem Fleifl und ihrer Offenheit fiir das Detail in den Quel-
len eine wissenschaftlich sehr fundierte Abhandlung vorliegt, die ihrem duBerst komplexen
Thema methodisch wie inhaltlich beindruckend gerecht wird.

Klosterneuburg Andreas Burri

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



444 Rezensionen — Comptes rendus

Hans Ulrich Gumbrecht, «Prosa der Welt». Denis Diderot und die Peripherie der Auf-
kldrung, Berlin, Suhrkamp Verlag, 2020, 400 S.

Lange kann dariiber debattiert werden, wann exakt das ideengeschichtliche Phdnomen der
Aufkldrung anfing und zu Ende ging, ob es eine einmalige Erscheinung der Neuzeit war
und als eine solche mehr oder weniger scharf umrissene Identitédt ihren selbstgesteckten
Zweck erfiillt oder verfehlt hat; oder ob sie weit in die Moderne {iberging und gar bis in
unsere Tage kulturpolitisches Anliegen ist. Die Identitéten historischer Epochen ziechen an
uns voriiber wie Wolken im bewegten Himmel, die unserer Erkenntnis lauter Schatten zu-
werfen. Wir sehen momentan die Neuzeit und die Moderne. In der Neuzeit finden wir die
Aufklarung, von der wir in westeuropdischer Literatur v. a. drei Sprachen vernommen ha-
ben: Englisch, Franzdsisch und Deutsch. Einige franzosische Sdtze hat Diderot geschrie-
ben. Von der Moderne vernechmen wir Antworten auf diese neuzeitlichen Gespriche, und
von diesen Antworten fallen einige als umfassende Kommentare aus, die nur schwer zu
einem Abschluss finden, und von denen auffillig viele Deutsch sprechen.

Das Buch «Prosa der Welt». Denis Diderot und die Peripherie der Aufklcirung hort hier vor
allem Hegel: Urheber eines beachtlich langen Kommentars zur Aufkldrung, der in der Mo-
derne selbst wiederum eine Menge Kommentare nach sich zog. Nun liegt es in der Natur
eines Kommentars, durch erhéhte Instanz bzw. Distanz, also durch Objektivierung das Ge-
schehen zu iiberblicken und Verbindungen zu entdecken, heifit: in gewisser Art und Weise
zu systematisieren. Das Buch stellt den Systembegriff ins Zentrum seiner Diskussion, Es
sieht in Hegel ein Paradigma der Moderne, das Dasein der Welt samt seinen metaphysischen
Implikationen in einem System auf einen Begriff zu bringen. Dieses Denken der Moderne
verstehe sich selbst in genetischer Abstammung von der Aufklidrung, in der es das eigene
Anliegen sehe, eben jene umfassende Systematisierung des Da- und Dortseins. Besonders
die Moderne konzentriere sich dann zunehmend auf die historische Dimension. Hegel stehe
im 19. Jahrhundert fiir den dieses charakterisierenden Historismus (48-54).

Hegel duBere sich auch tiber drei Jahrzehnte seines Schaffens zu Diderot, wobei er aber
keinen positiven Aspekt von dessen Denken in sein System einbaue. In seinen Vorlesungen
iiber die Asthetik gehe er via eine theoretische Erdrterung iiber das Malen menschlichen
Fleisches (als das fiir Hegels Philosophie des Geistes so bedeutsame «Ungeistige») zum
fiir diese Studie zentralen Begriff iber: ««<Prosa der Welt»» (42) (Beleg aus der Studie auf
S. 41f.: «Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik, Bd. 1, in: ders., Werke, Bd. 13, 199»). Der
Autor meint damit: ««Prosa) bezieht sich in Wirklichkeit auf alles, was sich nicht dem
menschlichen Denken in seiner Abstraktheit zuordnen und darunter subsumieren ldssty
(41), also Zufilligkeit, Singularitit, Kontingenz, und ferner, dass der Mensch, der absolut
sein will, in der Welt bedingt sei, was sich v. a. in der materiellen Welt ausdriicke; Hegel
setze dem die poetische Welt des Geistes entgegen. Nun schétze er aber dennoch Diderots
Texte, ndmlich in ihrer konkreten Weltlichkeit, der er Lebendigkeit zumesse. Dabei sei
Bildung fiir Hegel EntduBerung: in ihr gebe der Geist sich in seiner Allgemeinheit auf,
indem er in die Welt der Konkretion gehe, und komme schlieBlich bereichert zur Allge-
meinheit, dem Begriff, dem System zuriick. Diderots Prosa der Welt sei also fiir Hegel eine
in seinem System notwendige Durchgangsstoffe der Phdnomenologie des Geistes (36, 40—
47, 65-67, 132-134, 148).

Diese Studie will zeigen, dass sich Diderot diesem sich auf Narrative stiitzenden System-
begriff dennoch entziehe und sich in diesem Sinne nur an der Peripherie der Aufklcirung

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 445

finden lasse, also zumindest mit einem Full im Bereich stehe, der nicht systematisierbar
und insofern nicht immanent sei. Sie zeigt uns, dass sich Diderots Encyclopédie, deren
alleiniger Redakteur er 1758-1772 war, fundamental von Hegels Enzyklopddie unter-
scheide: erstere sei getragen von der ontologischen Offenheit fiir das Konkrete, letztere
vom Willen, die Details begriffen im historischen System hin zum Absoluten zu ordnen.
Der Relativitét des konkreten Daseins werde sich die Aufkldrung bewusst, was sich u. a.
in den Debatten um den Materialismus niederschlage; um 1800 verschwinden diese Fragen
aber und finden in Hegels System ihren festen Platz: darin werde die Konkretion der Welt
mehr und mehr in einer Narrative zu systematisieren versucht. Hegels Geschichte des Geis-
tes (wie auch Darwins Geschichte der Kérper) sei Paradigma dieser Moderne. Die Ansicht
etabliere sich, dass alles im notwendigen System der Geschichte seinen Platz finde und
man, um das konkrete Phiinomen zu erkennen, nur seine Geschichte entdecken miisse (18,
26, 4854, 347f., 368f.).

Diderots Schreiben unterscheide sich aber essentiell von dem, was dieses Weltbild des
Historismus unter der Aufkldrung als seiner Vorgeschichte verstehe; die individuelle Per-
spektivitdt sei Diderot kein Problem: «Seine Welt war eine Welt der Kontingenz, eine
Welt, deren Phidnomene stets vielfiltige Reaktionen provozierten und daher eine stindige
Offenheit erforderten.» (56) Es gehe ihm nicht darum, Materie und Geist in ein kompatib-
les, hierarchisches Verhiltnis zu setzen; er nehme die Phdnomene, wie sie sind. Urteilen
sei ihm keine objektive Entscheidung geméB einem stringenten System, sondern individu-
elle Stellungnahme. Weil er auf kein abstraktes System dridnge und entsprechend keinen
Bildungsplan fiir die Menschheit habe, sei er an der Peripherie der Aufkidrung. Wiederholt
vergleicht ihn der Autor mit Lichtenberg, Goya und Mozart. Diderots Denken sei aber
nicht als ein Gegenprogramm zur Aufkldrung zu verstehen, da es ja nicht stringent sein
wolle. Sein Denken sei nicht systematisierbar, aber gerade deswegen eine zuverldssige
Quelle fiir Energie, Kraft, Bewegung, Offenheit freien Denkens und herzvoller Sympathie.
Dies mache ihn wohl zu einem beliebten Autor, dem man sich vorzugsweise in konkreten
Studien zuwende, und eben nicht in einer systematischen Monografie, die meinte, ihn er-
schopfen zu koénnen (55-59, 82-85, 187, 256f., 270-272, 274-276, 332, 341f., 3471,
353f., 364-369).

Grundsitzlich mutet es ein wenig widerspriichlich an, dass wiederholt die Kontingenz,
die Singularitit, das Unbedingte an Diderot hervorgehoben wird, aber dennoch all dies in
einer Argumentation bzw. Logik artikuliert ist, die selbst wiederum ein System voraus-
setzt. Denn letztlich will das Buch ja genauso verstanden werden wie Diderot selbst dies
wollte. Weshalb hitte er sonst publiziert? Dass jeder Skeptizismus und Relativismus nur
argumentieren kann, wenn er selbst wieder eine Wahrheit voraussetzt, ist ein bekanntes
Paradox; erst recht kommen aber Fragen auf, wenn das Buch dieses Denken in einen —
letztlich normativen — Kontrast zum «Willen zum System> des 19. Jahrhunderts setzt, in-
sofern es dies nicht anders tun kann als selbst mit dem Anspruch, Wahrheit zu sagen.

Daneben kommen hier und da eher undifferenziert anmutende Pauschalititen auf: « Wir
wissen immer noch nicht, wie denn nun das <Bewusstsein> (oder gar das «Gewissen) aus
unserem Gehirn und unserem Korper hervorgeht, aber niemand bezweifelt heute noch,
dass Korper und Gehirn tatsdchlich die Grundlagen des Geistes bilden.» (202) Abgesehen
davon, dass sich hinter einer solchen These viel an metaphysischem System (!) versteckt,
kénnte man auch anmerken, dass von den vielen, die heute leben, doch hier und da einige
daran zweifeln, Bewusstsein und Gewissen lediglich auf Korper und Gehirn zu stellen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



446 Rezensionen — Comptes rendus

Sind solche Zweifel mit wenigen Zeilen wegzuwischen? Ahnlich: « Wer wollte in unserer
heutigen Welt (einmal abgesehen von ein paar Kreationisten) noch bezweifeln, dass der
kognitive Apparat und das intellektuelle Potenzial des Menschen aus Grundkonfiguratio-
nen der Materie entstanden sein miissen?» (259) Dass erwihnte Zweifel hier ganz einfach
von «ein paar Kreationisten» stammen, bediirfte vorerst einer terminologischen Klidrung,
und vermutlich eines neuen Begriffs fiir bibelfundamentalistisches Denken, das Genesis
mit unreflektierter, unflexibler und allzu deutungssicherer Lesart gegen naturwissenschaft-
liche Erkenntnis setzt. Das Buch geht dann auch nicht auf andere theologische Finessen
ein, wie z. B. dass ein so spannender Begriff wie «Prosa der Aufkldrung» in Hegels Vor-
lesungen iiber die Philosophie der Religion féllt, nimlich bei der Abhandlung tiber das
Abendmahl (G. W. Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion 11, ed.
Werke 17, Frankfurt a. M. 1969 [suhrkamp taschenbuch wissenschaft 617], 329). Ferner
leitet das Buch manchmal zu kulturpolitischen Spekulationen tiber, die hier und da tenden-
zids scheinen, wie dass im Gegensatz zur «Okophilosophie» (202, 261), die, insofern sie
die Menschheit als unendlich wihrend wissen will, «anthropozentrisch» (261) sei und nur
zu «intellektuell 1dhmenden moralischen Pramissen» (261) komme, Diderots Denken uns
lehren konne, diese Natur, auch wenn oder gerade weil sie im Begriff sei zu verschwinden,
bewusster zu genieBen (202, 260f.) Dass wir in Umweltfragen konkret-reales Leid vor Au-
gen haben (werden) und entsprechend denken und handeln miissen, wire als eines der vie-
len Resultate zu erachten, die uns Religion und Aufkldrung gelehrt hatten.

Der Text konzentriert sich auf Diderots Schriften Le Neveu de Rameau, Jacques le fata-
liste et son maitre, Le Réve de d’Alembert, Les Salons und am Rande auf Letire sur les
aveugles und die Encyclopédie. Leider werden diese Texte im Buch héchstens fliichtig
eingeleitet; wer sie nicht kennt, hinkt hinterher. Auch wenn es nicht bei jedem Buch iiber
Diderot obligat sein kann, wére es dennoch — besonders bei diesem in der Literatur eher
vernachldssigten Autor der Neuzeit — willkommen, und bei einem Titel, wie ihn das Buch
anfuhrt, zu erwarten, dass wir historisch und biographisch mehr {iber Diderot erfahren. Das
Buch hilt (neben ein paar kleinen Exkursen dazu) weder iiber Diderots Leben noch iiber
seine Zeit und Zeitgenossenschaft wie Rousseau, d’Alembert, Voltaire, d’Holbach o. a.
eine libersichtliche Erzidhlung bereit, sondern tendenziell nur die bereits weit in der Dis-
kussion situierten Thesen des Autors.

Diese haben, um nun von der Kritik weg zu kommen, durchwegs ihren Punkt und ver-
dienen es, gelesen zu werden: Besonders die auf Hegel in Beziehung zu Diderot konzi-
pierte Architektur ist klug und spricht ideengeschichtliche Grundziige der Neuzeit und der
Moderne an, was also nicht nur bei diesen beiden konkreten Denkern, sondern auch bei
mehreren Epochenbegriffen zu denkwiirdigen Interpretationskonzepten fithren kann.

Klosterneuburg Andreas Burri

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 447

1. 19. und 20. Jahrhundert:
Philosophie, Geschichte, Strukturen

Hubert Wolf, Der Unfehlbare. Pius IX. und die Erfindung des Katholizismus im 19. Jahr-
hundert, Miinchen, C.H. Beck, 2020, 431 S.

Erfindungen haben oft zwei oder mehr Seiten, sie sind ambivalent. Als die Fission von
Atomkernen erfunden wurde, hat sie eine neue Zeit eingeldutet. Nach einer ersten Euphorie
ist man heute skeptisch, denn die Kraft dieser Erfindung ist mehr als zerstérerisch. Das so
genannte Anthropozidn wurde mit der Atombombe Realitédt. Dennoch gibt es Erfindungen,
die uns Menschen das Leben erleichtert haben. Als klassisches Beispiel dazu dient das
Rad, die Toilettenspiilung, die Waschmaschine oder der Kiihlschrank — alle freilich heute
auch mit Atomstrom betrieben. Wie steht es aber um den romischen Katholizismus, der
laut Hubert Wolf im zweiten Drittel des 19. Jahrhunderts «neu erfunden» wurde, einer
katholischen Kirche, die eine spezifisch neue globale Gestalt und Kommando-Struktur an-
nahm? Ist er gefdhrlich oder zweckdienlich? Da gibt es wohl geteilte Meinungen.

Vorliegendes, zu besprechendes Buch scheut nicht vor gut begriindeten Urteilen zurtiick.
Der Leser/die Leserin wird zu einem bestimmten Bild hingefiihrt. In einer katholischen
Binnenperspektive, neudeutsch: emisch, lautet die Antwort: Was da — gut vorbereitet und
im Kulminationspunkt des I. Vatikanums mit seinem ganz unbescheidenen Unfehlbar-
keitsdogma und dem so genannten globalen Jurisdiktionsprimat — auf die Beine gestellt
wurde, ist mehr als fragwiirdig, vielleicht sogar gefédhrlich. In einem in 9 Kapitel geglie-
derten, sprachlich exzellenten und spannenden Buch legt Hubert Wolf im C.H. Beck-Ver-
lag seine Thesen dar. Nicht alle davon sind neu. Eine eindriickliche Kirchengeschichte des
19. Jahrhunderts wird dabei geschrieben und einem breiten Publikum prisentiert.

Wir haben uns als Kleingruppe der Lektiire dieses Buches angenommen und besprechen
es aus unseren Perspektiven heraus, aus dem, was sich in unseren Unterhaltungen ergeben
hat. Wie das Werk auch das Produkt eines Kollektivs ist, so ist es auch diese Rezension.
Zu Beginn haben wir uns mit Johannes Fried die Frage gestellt, ob der im Mittelpunkt
stehende Mastai Ferretti-Papst sich in dieser im Untertitel so bezeichneten «Biografie»
wiederfinden wiirde? Wir meinten, diese Frage verneinen zu miissen. Der Historiker bzw.
die Historikerin sind keineswegs angehalten, diese Uberlegung zu beriicksichtigen oder
umzusetzen. Aber die gewiss anachronistische Grundsatziiberlegung schien uns dann doch
reizvoll. Die Biografie ist keinesfalls eine Apologie. Wolf stellt, wie wir sehen werden,
eine dhnliche Uberlegung zum Codex Juris Canonici an. Dessen Drucklegung hat Pius IX.
bewirkt, aber nicht erlebt. Sie hitte ihn aber gefreut.

Ein Menschenleben vollzieht sich nicht in einem luftleeren Raum. Rahmenbedingungen
sind entscheidend. In einem digitalen Zeitalter wie dem unsrigen etwa wird die Handschrift
automatisch etwas vernachldssigt. In einer Zeit, in der eine Institution wie die katholische
Kirche sich stark in der Defensive flihlte und viele sie regelrecht am Ende sahen, agiert sie
anders, als zu Zeiten, wo ihr Funktion, Wert und Wiirde zugeschrieben wurden. Wie sieht
das heute aus? Im 19. Jahrhundert hat das Papsttum, ja Pius IX., «seinen» Kirchenstaat
verloren, das Zeitalter der Sékularisationen und verhéngnisvollen Nationalstaaten brach
an. Rom wurde Hauptstadt Italiens. Eine Art qualmende Dampflok des Fortschritts schien
ungebremst die in die Jahre gekommene Struktur eines in der Geschichte bedeutsamen

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



448 Rezensionen — Comptes rendus

Religionssystems gleichsam zu iiberfahren, zu zertriimmern. Pius IX. sah sich, mit anderen
Pépsten, als ein «petrinischer» Fels in dem stiirmischen Gewisser seiner Zeit, und als Hiiter
nicht nur kirchlicher, sondern gesamtgesellschaftlicher Autoritt.

Welche Impulse aber kamen von Pius dem IX. selbst und welche wurden ihm zugetragen
bzw. zugeschrieben? Die Frage ist nicht leicht zu beantworten. Sie ist es auch nicht fiir
Wolf, der einen selbstsicheren sowie taktisch geschickten, aber zugleich phasenweise auch
fremdgesteuerten und von seinem Umfeld abhéngigen Papst zeigt (u.a. 24, 64, 178). Solche
Einschidtzungen miissen wohl in konkreten «Messungen» zu spezifischen Zeitpunkten ge-
troffen werden, denn eine diesbeziigliche Kontinuitét tiber ein Menschenleben hinweg ist
wenig wahrscheinlich. Fest steht, dass mit der Revolution von 1848 und dem Exil in nea-
politanische Gaéta Pius IX. sich gewandelt hatte. Er hat eine Art Trauma durchgemacht
und erlebt. Die erzwungene Flucht war lebens- und handlungspréigend, und ein durchaus
neuralgischer Punkt vorliegender Biografie.

Pius IX. ist an der Adria geboren, in Senigallia, das zum Kirchenstaat gehdrte, um zwar
im Jahr 1792 inmitten der Umbruchszeit der Franzdsischen Revolution. Giovanni Maria
Mastai Ferretti wuchs in eine relativ begiiterte Provinz-Adelsfamilie mit Landsitz hinein,
war von Napoleon fasziniert, und konnte nur Kleriker werden, weil ihm viele Dispense das
moglich machten. So hat er nie ein Priesterseminar besucht (63, 130). Giovanni Maria litt
an epileptischen Anfillen (u.a. 41), was bis in den Seligsprechungsprozess, der 2000 er-
folgreich an ein Ende kam, Anlass fiir Diskussionen bot. Eine «einseitige Sichtweise, die
Epilepsie fiir alle negativen Charaktereigenschaften Mastais verantwortlich zu machen, ist
genauso wie die Versuche der anderen Seite, die Krankheit und ihren Verlauf herunterzu-
spielen, problematisch. Weder die eine noch die andere Lesart wird der schwerwiegenden
Erkrankung wirklich gerecht», so Hubert Wolf austarierend (42). Wie in vielen anderen
Biografien spielt Krankheit, Leid und Schmerz eine gewichtige Rolle im Leben des Mastai
Ferretti-Papstes.

Auffillig am Band ist, dass der im Mittelpunkt stehende Papst {iber weite Strecken des
Buches abwesend ist. Das Bild von ihm ist, wohl gewollt, etwas blass. Andererseits gilt:
Man wurde im Prolog so richtig auf Pius «angefixt», sodass bei der spiteren Lektiire sein
héufiges Fehlen nicht so ins Gewicht fiel. Stark personale Biografien sind denn auch recht
problematisch. Wolf versucht strukturelle, ideengeschichtlich wie politische Rahmenbe-
dingungen der Zeit nachzuzeichnen. Wird dadurch einerseits das Umfeld, insbesondere
mit Blick auf deutsche Landen, tiefgreifend analysiert, so hat diese Vorgehensweise den
Preis, dass die konkrete Zeichnung des Lebens von Pius IX. etwas auf der Strecke bleibt.
Vgl. nur 52-58, 87-110, 119-130, usw., wo Mastai Ferretti als Person kaum Thema ist.
Erfahren wir etwas von seiner Zeit als Gesandtschaftssekretér in die Neue Welt, konkret
nach Chile 1823/1824, so bleiben seine Bischofsjahre (1832—1846) stirker im Dunklen,
insbesondere was das Denken, Fithlen und Agieren Mastai Ferrettis angeht. Dass dies si-
cher auch der Quellensituation geschuldet ist, zeigt Wolf dann, wenn er iiber die Griinde
einer «liberraschenden Milde im Umgang mit gescheiterten Revolutionédren» spekuliert:
Es ldge vermutlich daran, dass doch auch dessen Bruder in fritheren Jahren sich aufstindi-
schen Militérs angeschlossen hatte (82). Einen Beleg dafiir bringt Wolf nicht. Der Miins-
teraner Kirchenhistoriker konzentriert sich auf die Zeit des eigentlichen Pontifikats Pius
[X., das mit 32 Jahren beeindruckend lange wihrte. Und in diesem Zeitraum, quasi eine
Generation lang, hat sich fiir die hierarchisch katholische Kirche einiges gedndert. Wie es
vor ihm schon Roger Aubert und Rudolf Reinhardt angetont haben, sieht Hubert Wolf eine

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 449

Neuerfindung der katholischen Kirche am Werke, z.B. in der ultramontanen Umformung
des Bischofsbildes (140). Das Konzept der «Neuerfindung» kénnte als phasenweise im
Buch als etwas tiberstrapaziert empfunden werden.

So werden neben dem tridentinischen Bischofsideal auch die tridentinische Messe «er-
funden» wie auch ein «Einheitskatholizismus», den es weder im konfessionellen Zeitalter,
geschweige denn im Mittelalter gegeben hat. Das System der katholischen Kirche erweist
sich als innovativ, ja konstruktivistisch, indem es, paradoxerweise, auf vermeintliche Tra-
dition pocht. Bereits in der Antrittsenzyklika «Qui pluribus» von 1846 (164) wird nach
Wolf ein Programm fiir das Pontifikat Pius IX. dargelegt. Eine «Agenda» (164) wird pra-
sentiert, die als Zielpunkt die Unfehlbarkeit in nuce schon beinhaltet. Auf ein Detail geht
Wolf, der durchgehend und sogar im Titel von «Erfindungen» spricht, nicht ein: Von Er-
findungen der Moderne («invenzioni») spricht auch schon der frisch amtierende Papst.
Diese Neuerungen bzw. Erfindungen, einer Welt ohne Glauben, Religion und Gott, wirft
Mastai Ferretti den zeitgendssischen Philosophien vor, Die Flucht aus Rom (170-172, dort
eindriicklich ereignisgeschichtlich dargestellt) im Revolutionsjahr 1848 steigert die pater-
nalistische Attitiide und Aversion gegen die vermeintliche Moderne und den Liberalismus:
«Die Angriffe auf seine Person interpretierte er als Angriffe auf Christus» (172). Es ist
wohl auch ein Unterschied, ob man sich als Nachfolger Christi oder des Apostels Petrus
sieht.

Auf dieser Linie liegt dann auch die Dogmatisierung der Unbefleckten Empfingnis Ma-
riens, ein Akt, der fiir Wolf mehrere Schienen bedient. Insbesondere kommt neben dem
Gedanken der Privilegien-Mariologie derjenige Aspekt zur Geltung, dass der Papst mit
dieser Deklaration «ohne theologische Infragestellung und ohne tiefe Glaubensnot» (201)
seine eigene, monarchisch-theologische Stellung befestigte und ausbaute. Nicht nur in die-
sen Passagen des Buches zeigt Wolf seine analytischen und explikativen Fghigkeiten in
Voll- und Reinform. Theologiegeschichtliche Positionen und Diskussionen werden pro-
fund eingebunden. Letztlich schien es dem marienfrommen Pius IX. um eine Art Tausch-
handel gegangen zu sein: Aufwertung Mariens bedeute zugleich mehr transzendenten
Schutz durch sie — Hans Kiing sprach von einem «Devotionsdogma» (210).

Es kam zu einer Art Apotheose des theologischen und (kirchen)rechtlichen pépstlichen
Anspruchs, wie das 7. und 8. Kapitel der Studie Wolfs eindriicklich zeigen. Letzteres ist
zusammen mit dem Synthesekapitel 9 wohl das zentrale im Buch: In einer Art Klimax
kulminiert hier im Konzil von 1869/1870 als «pépstlicher Haussynode» (268) die Biogra-
fie Wolfs. Dies geschieht geradezu in kosmischer Art und Weise, wenn Wolf Blitz und
Donner im Juli 1870 tiber St. Peter bedient, um die Vorgénge zu illustrieren. Obschon das
bereits vor ihm (z.B. von Klaus Schatz) umgesetzt wurde, ist die kosmisch-meteorologi-
sche Szenerie der «Unfehlbarkeitsdefinition» immer wieder von Neuem eindriicklich und
interpretationsoffen (257-259). Wolf legt dar, wie man kirchlicherseits bzw. besser Pius
IX. selbstbewusst die Notwendigkeit von Entscheidungen suggerierte und den Weg dort-
hin aufgleiste (266) — relativ riicksichtslos, kithl und zielstrebig, wie es schon anfiinglich
im Prolog aufgezeigt worden war.

Um die Tradition kiimmerte sich Pius IX. recht wenig. Zugespitzt kdnnte man sagen:
Trotzdem wurde er nicht zum Idealbild fiir die fortschrittlichen und vorwirtsstrebenden
Kriéfte! Sogar einfache demokratische Mehrheiten wurden dem Papst recht, um seine In-
teressen durchzubringen (269, 282). Wolf wird nicht nur in diesem Kapitel recht deutlich
und verhehlt seine Sichtweise nicht — er ist und bleibt engagierter Theologe. Pius IX.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



450 Rezensionen — Comptes rendus

stemmte sich durchaus gegen eine kollegiale (Ist es nicht doch auch eine oligarchische?)
Ekklesiologie, und nahm dazu Spaltungen in Kauf. Aus vermeintlich «gesundheitlichen
Griinden» (281) reisten ja auch viele Bischofe frithzeitig vom Konzil ab. Dies ist ein Akt,
den wir in unserer Lesegruppe nicht oder nur teilweise nachvollziehen konnten. Wolf be-
zieht dazu keine Stellung.

Nach Wolf hat nun Pius [X. eine Art «Komplexitétsreduktion» in der Kirche vorgenom-
men. Im rechtlichen Bereich zeigt sich das in der Wirkungsgeschichte dieses Papsttums,
das bis ins Heute reicht. Rechtliche Vereinheitlichung hat vielfiltige Normen-Tradition
und jurisdiktionelle Freiheiten in einen einheitlichen Codex 1917/1983 tiberfiihrt. «Der
Papst [Pius [X., Vf.] wire mit dem Codex unter dem Kopfkissen sicher beruhigt einge-
schlafen, wenn er sich abends gegen zehn Uhr in seine Gemécher im Apostolischen Palast
zuriickzog.» (300). An vielen Stellen wie eben dieser brilliert Wolf mittels literarisch-
sprachlicher Kunstgriffe. Wichtig ist das Nachleben des 1878 verstorbenen Mastai Ferretti
auch deswegen, weil es zu einem komplexen Seligsprechungsprozess mit Bruchlinien und
Unwegsamkeiten kam. Das erstaunt wenig, ist es doch in vielen anderen Fillen von Selig-
und Heiligsprechungen genauso. Die Dauer dieser Prozesse ist nicht zuletzt ihr Qualitéts-
merkmal, stellen sich doch zu unterschiedlichen Zeiten unterschiedliche Fragen.

Gerade Schweizer Theologen und Kirchenrechtler wie August Bernhard Hasler und
Carlo Snider kommen in Wolfs Schlusskapitel prominent zu Wort. Snider als Kirchenjurist
dient eher als Abgrenzungsfolie, mit einem sehr langen Zitat auf S. 318/319, das sich letzt-
lich wenig schmeichelhaft fiir den zitierten Autor und noch weniger fiir Pius IX. erweist.
In Abgrenzung zum «metaphysischen» Snider profiliert Wolf unserer Meinung nach auch
zurecht die Kirchengeschichte als einen theologischen Fund- und Aussageort. Ob die
Frontstellung, die zwischen Kirchengeschichte und Dogmatik an manchen Stellen des
Bandes aufgebaut wird, gliicklich zu nennen ist, sei dahingestellt. Im Idealfall stecken doch
beide Disziplinen Grenzpfihle und Randsteine fiir das Denken und Handeln ein und er-
moglichen menschliche Rdume der Freiheit. Unfehlbarkeitsaussagen einzelner tun dies ge-
wiss weniger. Schillernd ist etwas, wie Wolf das Konzept der «die Glaubigen» verwendet.
Uns scheint dies etwas inkonsistent zu sein.

Es nahm uns schliesslich noch wunder, ob nicht gerade das Rezeptionskapitel auch hitte
am Anfang stehen kénnen. So wire das Werk stérker in diesen wirkungsgeschichtlichen
Teil selbst eingeschrieben worden. Wolfs Biografie ist denn auch ein Stein in der Rezep-
tionsgeschichte. Aber das fiithrt nun zu weit, ist doch das Buch, wie schon anfangs gesagt,
in seinen Kapiteln wohlproportioniert, schopft zudem aus reichhaltigen und vielfiltigen
Vorstudien und zeigt sich in der Textpréisentation und Sprachbeherrschung souverin. Viele
wichtige historiografische Informationen finden sich im Endnotenapparat. Die Bebilde-
rung ist eindriicklich, aber manchmal etwas zu wenig in den Text integriert. Bildlegenden
wie die auf S. 209, wo auf eine Schnupftabakdose Bezug genommen wird, oder auf'S. 332,
wo in Bezug auf Pius [X. erstmals und einmalig die Rede vom «Gottkonig» ist, sind zuge-
spitzt und hétten womoglich umfassender ausgefiihrt werden kénnen. Diese kleine Kritik
schwicht den Gesamteindruck in keiner Weise: Dem Werk, das wir mit grosser Begeiste-
rung gelesen und besprochen haben, ist eine weite Verbreitung und eine Ubersetzung in
andere Sprachen zu wiinschen. Es ist letztlich eine Nachwehe oder ein Nachbeben des
Ultramontanismus, der in unseren Breiten langsam an ein Ende zu kommen scheint.

Luzern Arnulf Gross/Pascal Levy/David Neuhold/Richard Sommerer/Bettina Tober

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 451

Andreas Sohn/Jacques Verger (Hg.), Ludwig von Pastor (1854-1928), Regensburg,
Schnell&Steiner, 2020, 440 S.

In einer noch zu verfassenden kultur- und sozialwissenschaftlich orientierten Geschichte
der deutschsprachigen Wissenschaftler und Kiinstler, die im 19. und 20. Jahrhundert in
Rom ihre Inspirationen und Prédgungen empfangen hatten, diirfte der Historiker Ludwig
von Pastor (1854—-1928) cinen herausragenden Platz einnehmen, nicht zuletzt, weil sein
Oeuvre, besonders sein dezidiert katholisch bestimmtes Hauptwerk der Geschichte der
Pipste seit dem Ausgang des Mittelalters, das ab 1886 in 16 Bénden und 22 Teilbdnden
erschien, nur im Kontext dieser Deutschromer zu verstehen ist, sondern auch, weil Pastor
von diesem kulturellen Netzwerk vielféltige Impulse erhielt und Spuren hinterliess.

Dies macht das zu besprechende Buch deutlich, das die Beitrdge der interdisziplindren
Tagung «Ludwig von Pastor (1854—-1928): Universitédtsprofessor, Historiker der Pépste,
Direktor des Osterreichischen Historischen Instituts in Rom und Diplomat» versammelt,
die am 22. und 23. Februar 2018 am Rémischen Institut der Gérresgesellschaft und in der
Ecole francaise de Rome unter der Leitung von Andreas Sohn (Universitit Paris XIII-Sor-
bonne) und Jacques Verger (Universitdt IV-Sorbonne) stattfand. Uber die kultur- und so-
zialwissenschaftlichen Fragestellungen hinaus verfolgt dieses vorliegende Werk auch ein
historiographiegeschichtliches Erkenntnisinteresse, das sich wie ein roter Faden durch die
verschiedenen Beitrédge zieht.

Gleich die von Sohn verfasste Einleitung zeigt nicht nur den Lebens- und Karriereweg
des 1854 in Aachen geborenen, zur katholischen Kirche konvertierten Pastor, der ihn iiber
Frankfurt und Innsbruck nach Rom fiihrte, sondern auch die Genese seines umfangreichen
Werkes und seiner bis nach Nordamerika reichenden akademischen Reputation in der com-
munauté scientifique. So konnte er, dem als Katholik in der Kulturkampfzeit eine akade-
mische Laufbahn in Deutschland verwehrt blieb, seine Karriere in Osterreich machen, die
ihre Kronung in Rom fand, wo Pastor seit 1901 als Direktor des 1881 gegriindeten Oster-
reichischen Historischen Instituts und ab 1921 als Gesandter der Republik Osterreich beim
Heiligen Stuhl bis zu seinem Tod 1928 wirkte. Im feingesponnenen Geflecht vatikanischer
Beziehungen, mithin im Schnittpunkt von Wissenschaft, Diplomatie und Politik, wusste er
sich sicher zu bewegen und erfuhr von den Pédpsten Leo XIII., Pius X., Benedikt XV. und
Pius XI. hohe Wertschidtzung.

Im ersten Beitrag legt Thomas Brechenmacher den Fokus auf das Selbstverstdndnis Pas-
tors als Gelehrten und auf die Kontroversen um sein durch die Wiedereréffnung des Vati-
kanischen Geheimarchivs durch Papst Leo XIII. 1881 und seiner Benutzung ab 1883 er-
maoglichtes opus magnum, das Pastor als dezidiert ultramontanen Gegenentwurf gegen Le-
opold von Rankes (1795-1886) Geschichte der Pépste, 1834-1836 und Ferdinand Grego-
rovius’ (1821-1891) Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter, 1859—1872 und gegen die
Deutungshegemonie der kleindeutsch-preussischen Geschichtsschreibung konzipiert und
redigiert hatte. Nach einer Phase lingeren Vergessens scheint sich gegenwirtig, so Bre-
chenmacher, ein erneutes historiographiegeschichtliches Interesse an Pastors Oeuvre an-
zubahnen.

Die akademische Laufbahn Pastors an der Alma Mater Graecensis (Graz) und Innsbruck
untersucht Michaela Sohn-Kronthaler und seine Titigkeit als Direktor des Osterreichi-
schen Historischen Instituts in Rom, das auch Amtssitz der Republik Osterreich war. An-
dreas Gottsmann hebt zudem die diplomatischen Erfolge Pastors beim Heiligen Stuhl und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



452 Rezensionen — Comptes rendus

zur Erhaltung des Osterreichischen Historischen Instituts in Rom nach dem Ersten Welt-
krieg hervor. Die weiteren Beitridge von Sergio Pagano und Christine Maria Grafinger be-
schreiben Pastors Zugang und Nutzung des Vatikanischen Geheimarchivs bereits 1879,
also noch vor der offiziellen Wiedereréffnung, sowie den Nachlass Pastors in der Vatika-
nischen Bibliothek. Pastor nutzte dabei die Zuarbeit seiner Schiiler, die vor Ort die vatika-
nischen Quellen abschrieben und handschriftlich festhielten, die Pastor dann fiir seine Dar-
stellung interpretierte.

Der Mitherausgeber Jacques Verger deutet Pastors Erkenntnisinteresse so, dass seine
Papstgeschichte die transepochale Treue der romischen Kirche zu ihrer providentiellen
Sendung gegeniiber liberalistischen und nationalreligidsen Anfeindungen gegen das Papst-
tum apologetisch und geistespolitisch im Kulturkampf der 1880er Jahre in Stellung brin-
gen sollte. Der Beitrag Volker Leppins untersucht Pastors Darstellung der Kirche am Vor-
abend der Reformation. Dabei deutet er Pastors Primat der geistlichen Aufgaben des Papst-
tums vor der Wahrnehmung weltlicher Interessen als normative Antwort auf die Gefan-
genschaft der Pépste nach der Authebung des Kirchenstaats und des Patrimonium Petri
nach 1870. Paradigma fiir dieses Konzept war, folgt man Leppin, die Griindung der Socie-
tas Iesu durch Ignatius von Loyola, dem im Unterschied zu den Reformatoren die Disjunk-
tion von Spiritualia und Temporalia gelang.

Wolfgang Augustyn kommt bei der Untersuchung des Verhilinisses Pastors zu den
Kiinsten zum Ergebnis, dass Pastor nach anféinglich normativ-religiosen Deutungen und
Praferenzen, so zu Fra Angelico, erst nach lingerem Lernprozess die Kunst der Renais-
sance und des Barock aus ihrem jeweiligen kulturgeschichtlichen Kontext zu historisieren
wusste.

Olivier Poncet behandelt die Rezeption von Pastors Oeuvre in Frankreich, wo es zwar
wertgeschitzt aber wenig zitiert wurde, Thoma O’Connor in der anglophonen Welt, die
erst nach Erscheinen des dritten Bandes seiner Papstgeschichte 1895 seine Fahigkeiten zu
wiirdigen wusste, Paolo Vian in Italien, wo die Leistung Pastors im Zusammenhang mit
der «Romischen Frage» durchaus anerkannt wurde, um aber ab den 1930er Jahren in ka-
tholischen und laikalen Milieus in Frage gestellt zu werden. Ludwig Vones untersucht des-
sen Rezeption in Spanien: In der dortigen Historiographie seit dem spéten 16. Jahrhundert
galt das Interesse besonders dem Verhiltnis zwischen den Pépsten und den beiden iberi-
schen Konigreichen, so dass gerade dieser Aspekt in Pastors Werk in Spanien, welches
erst zwischen 1911 und 1961 ins Spanische iibersetzt wurde, in Kreisen unbedingter ka-
tholischer Orthodoxie hohe Akzeptanz, dagegen in laikalen Milieu Ablehnung fand. Vones
kann durchaus annehmen, dass ohne die Papstgeschichte Pastors die spanische Historio-
graphiegeschichte des 20. Jahrhunderts nicht zu verstehen ist.

In der Zusammenfassung betont Verger den wissenschaftsgeschichlichen Zusammenhang
der von ihm mitherausgegebenen Studie zu Pastor mit den vorangehenden, auch von ihm
und Sohn herausgegebenen Tagungsbdnden zu Heinrich Denifle OP (1844-1905) und
Franz Ehrle SJ (1845-1934) vor dem Hintergrund der Herausforderungen der zu Beginn
des 20. Jahrhunderts zur Hegemonie gelangten positivistischen Epistemologie. Diese epis-
temologische Herausforderung stellt Verger in den Zusammenhang mit den geistespoliti-
schen Kdmpfen um das Papsttum im Gefolge von Vaticanum I innerhalb und ausserhalb
der Kirche. So hat Pastors Werk seinen normativ-kanonischen Rang in der Historiographie

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 453

zwar verloren, bleibt aber «vielleicht unzureichend ausgeschopfty (393) und historiogra-
phiegeschichtlich nach wie vor von herausragendem Interesse im Sinne einer «archéologie
du savoir» (Michel Foucault).

Abschliessend wird man dem zu besprechenden Tagungsband die ihm gebiihrende An-
erkennung nicht vorenthalten diirfen: Er trégt {iber diese Archédologie des Wissens hinaus
dazu bei, dass Pastors monumentales Oeuvre erinnerungswiirdig bleibt auch und gerade
als Ausgangspunkt fiir eine im Lichte von Vaticanum II noch neu zu interpretierenden
Geschichte der Pépste und des Papsttums, das trotz einiger temporérer Schattenseiten tiber
seine unbestreitbare Bedeutung fiir die Geschichte des Abendlandes hinaus die Welt im
Sinne einer Vergeistigung und Humanisierung geprégt hat.

Augsburg Heinz Sproll

Clare Carlisle, Der Philosoph des Herzens. Das rastlose Leben des Soren Kierkegaard,
Stuttgart, Klett & Cotta, 2020, 464 S.

Vorliegende Rezension ist aufgrund ihrer Skepsis, ob eine Biographie sinnvolle Erkenntnis
tiber das allzu Private ihres Gegenstandes erlangen kann und soll, eventuell nur bedingt
geeignet, diese neue Biographie zu Kierkegaard angemessen zu erdrtern. Eher vertritt sie
die Meinung, auch eine Biographie sollte sich auf den Einschlag ausrichten, den eine Per-
son in der Geschichte bewirkt: dass primér dieser Einschlag, seine Druckwelle und sein
Krater das publicum etwas angehen; der private Mensch nur bedingt. Nun ist diese Bio-
graphie bestrebt, Kierkegaards tiefstes privates Leben als interpretatorischen Schliissel zu
seinem Denken zu nehmen. Eingehend wird in ihr daher auf Kierkegaards Tagebiicher und
Briefe zugegriffen. Auch seine veréffentlichten, systematischen Schriften werden vor dem
Hintergrund dieses seines Privaten interpretiert: spezifisch sind dies hier sein religios-exis-
tentielles sowie sein als damit verbunden vermutetes Leiden an der Beziehung zu seiner
Verlobten Regina.

Die Biographie will aber auch eine Studie zu Kierkegaard als philosophisch-theologi-
schen Denker sein — als den wir ihn wohl mehrheitlich suchen, wenn wir nach einem Buch
iiber ihn greifen. Sosehr evident ist, dass ein System nicht von seiner/m Autor/in als Person
getrennt werden kann, sosehr zweifeln wir, inwiefern wir hier epistemologischen Zugang
haben. Wenn uns interessiert, wer der Mensch Kierkegaard war, kénnte uns ndmlich auch
interessieren, ob wir diesen nicht erst dann erkennen, wenn wir ihn auch insofern als Den-
ker ernst nehmen, als wir seinen Anspruch auf Objektivitét teilen. Damit meinen wir, Kier-
kegaard auch als Person vielleicht doch mehr zu verstehen, wenn wir tiber ihn hinausgehen.
Wer sich damit fiir die Objektivitédt Kierkegaards, seine Wirkung in der Ideengeschichte,
die <Fiirs und Widers» seines Denkens, und insofern fiir die groien Alternativen interes-
siert, von denen es in der Moderne ja eine grole Menge gibt, findet sich in dieser Biogra-
phie nun doch eher in einem leeren Raum wieder. Sollten wir, wenn wir nach Kierkegaard
Ausschau halten, nicht auch Kant, Schelling, Schleiermacher, und v. a. Hegel entdecken?
Kann man Kierkegaards Einschlag verstehen, wenn man den Grund nicht kennt, in den er
einschldgt? Nun, diese Bezilige fehlen in dieser Biographie. Freilich werden Schelling,
Goethe usw. hier und da erwihnt, korrekt am meisten Hegel; dieser, auf den es in der
protestantischen Theologie des 19. Jh. nebst Schleiermacher ja besonders ankommt, taucht

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



454 Rezensionen — Comptes rendus

zwar hier und da auf, doch eher nur als Verkehrsschild (allzu oberfldchlich), das eine Sack-
kasse bezeichnet, auf dass wir mit der Biographie scharf abbiegen in die einzige Richtung,
die sie sieht. Dass aber eine Sackgasse oft nur Sackgasse fiir das Verkehrsmittel ist, in
welchem uns die Biographie umherchauffiert, kann man sich fragen, wihrend man sehn-
stichtig der verheiBungsvollen Strafie mit ihren erstaunlichen Bauten nachschaut, bevor sie
zum wiederholten Male — wir befinden uns im Kreisel — aus dem Blickfeld verschwindet.
Und dennoch ist diese von der Biographie angesteuerte Fahrt fiir den ideengeschichtlichen
Stand Kierkegaards paradigmatisch: Die Verfasserschaft der Biographie erklart im Vor-
wort, dass sie sich an Kierkegaards Polemik gegen die Welt und gegen andere Lebensent-
wiirfe hier und da stiel3; eine Irritation, die sie dadurch wettgemacht sieht, dass Kier-
kegaard, selbst leidend, die Welt mit seiner inneren Uneinigkeit konfrontieren wollte. Von
hier sei sowohl Kierkegaard privat als auch sein objektives Anliegen: sein publiziertes
Denken zu verstehen (15-17).

Das bedeutet aber, dass wir Kierkegaard in seiner allzu privaten Disposition verstehen
miissten. Die Biographie sieht das Schliisselereignis dazu tendenziell in seiner gescheiter-
ten Verlobung. Uber prizise Annahmen wie: «Kierkegaard hatte keine Frau, mit der er
sich am Ende des Tages austauschen konnte, und so goss er seine Verdrgerung und sein
Selbstmitleid in klare, detaillierte Prosa» (16) kommt sie zu einer existentiell-psychologi-
schen Profilierung beziiglich seiner religiosen Zweifel, was es bedeute, Mensch und Christ
zu sein. Die Biographie versteht ihn dabei von Sokrates her, tiber dessen Ironie er auch
seine Abschlussarbeit schrieb: auch Kierkegaard gehe auf die Agora, um den Menschen
ihre moralische Selbstgerechtigkeit, existentielle Selbstverstdndlichkeit und religiose
Selbstsicherheit zum Zweifel zu machen. Er verstehe sich hier als «eine Art Missionar»
(202). Sein Wettern adressiere sich gegen das Akademische bzw. die damit einhergehende
Arroganz und gegen die eng mit der Akademie verbundene lutherisch-dédnische Staatskir-
che. Diese Kirche ist von Mynster vertreten; das von Hegel geprigte Akademische durch
Heiberg und Martensen. Im weiten Sinne wende sich Kierkegaard gegen die deutschspra-
chige Aufkldrung bzw. gegen jede sich als wohlgeordnete Systematik verkaufende Philo-
sophie und Theologie. Bei der Kirche stére ihn, dass sie eine solche Wohlordnung predige,
in der Akademie, dass sie eine solche verkaufe, wie die Alten Sophisten dies getan hétten
(dass dieses Klischee ein kindischer Trotz Platons ist, setzen wir hier in Klammern). Wie
dem auch sei, Kierkegaard sehe in Akademie und Kirche die radikalen Forderungen des
Christentums nicht erflillt. Freilich tue er dies ja selbst nicht, wie er durchwegs wisse, doch
gerade dieses individuelle Versagen solle gemil Kierkegaard als Grund der Existenz an-
erkannt sein. Es gehe ihm nicht um Reformen im Christentum, sondern allein um die per-
sonliche Frage: ob er Christ sei. Reformen setzen theologische Systeme, diese verniinftiges
Verstehen voraus; er wolle aber keine Lehre verbreiten, es gebe nur ein Vorbild: Jesus
Christus. Kierkegaard wolle dem kirchlichen Establishment das wahre Christentum, das
logisch nicht zu begreifen sei, zeigen, wofiir er seine literarische Begabung einsetze. Damit
verbunden liegt die fundamentale Frage, welche die Biographie souveridn ausarbeitet:
Kann der Glaube weltlich begriffen werden? Auch verweist sie korrekt auf die Kirchenge-
schichte dieser Frage und Luthers zentrale Position darin. Kierkegaard ringe mit seiner
strengen Entweder-Oder-Theologie, in der die gottliche Vernunft nicht die weltliche sei.
Erst in diesem verzweifelten Ringen werde der Mensch auf Gott aufmerksam. Die Biogra-
phie schildert rithrend, wie Kierkegaard hier fiir Mitmenschen erstaunlich grofie Milde und

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 455

Zuversicht bereithalte. Sie prisentiert einen Kierkegaard fiir Menschen, die religios ange-
sprochen sind, jedoch nicht von der institutionellen Religion (32-36, 4357, 60-76, 81f.,
102f., 106, 120-123, 135-137, 139, 142f,, 202, 204f., 248, 258, 263, 267, 270f., 285, 297,
333f., 338f., 351, 359, 370-372, 387).

Bringen wir unsere Kritik auf zwei Punkte: Erstens meint die Biographie, Kierkegaards
AuBerungen von seinen tiefsten nnerungen> erkliren zu konnen, so z. B.: « Wahrer
Glaube, so erkannte er, ist nicht nur die Anbetung Gottes, sondern die Liebe zur Welt als
Geschenk Gottes. Dieser Gedanke beschéftigte ihn auch wihrend seines Berlinbesuchs.
Wenn er zu so einem Glauben fahig gewesen wire, hitte er Regine geheiratet.» (57) Auch
auf die Beziehung zu seinem Vater und seiner Mutter wird zur Erkldrung Kierkegaards
Denken zuriickgegriffen (4357, 113f., 116—118). Spétestens als die Autorin mit einer aus-
fuhrlichen Schilderung ihres eigenen privaten Lebens schlieBt (373—-388), dringt sich uns
die Frage auf, was wir dariiber wissen diirfen, kdnnen und sollen. Das Problem bei einer
solchen Herangehensweise ist vielleicht auch jenes, das bei der Autorin selbst wie anfangs
erwiihnt Enttduschung hervorbrachte: Liegt bei Kierkegaard nicht doch eine Art von Heu-
chelei vor?

«Er konnte vom Erbe seines Vaters leben und sich dem philosophischen Vorhaben wid-
men, das in ihm Gestalt annahm, er kdnnte seine Existenz mit dem Schreiben fiillen. Dann
wiirde er eindeutig am Rande der Gesellschaft stehen, sich ihr entgegenstellen und ihre
Prinzipien anzweifeln. Das anhaltende Gefiihl, ein AuBenseiter zu sein, wiirde er offen
nach auBBen tragen. Er wiirde ein Sokrates des Christentums!» (48f.)

Er, der das weltliche Treiben und jene, die sich in ihm einfinden, fundamental in Frage
stellt, dabei aber vom Erbe seines Vaters lebt? Wurde dieses Erbe anders als weltlich er-
worben? Hitte er anderes geredet, wenn er mehr Stunden, als der Tag Stunden hat, in der
Fabrik geschuftet hitte, oder als Pfarrer finanziell von der Kirche als Institution abhéngig
gewesen wére? Vermisst man nicht hier und da bei Kierkegaard wie bei manchen anderen
den Zweifel vor dem Angriff? Aber genau hier liegt das Problem: Wieso reden wir jetzt
iiber Kierkeegards Innerstes? Wer hat hier Einblicke? Wer hat hier Recht? Uns beschidmt,
dass wir ihn soeben der Heuchelei verdachtigt haben, belassen aber diese Zeilen, da sie
Ausdruck menschlicher Begegnung sind, aber eben: menschlicher Begegnung, und Kier-
kegaard steht uns nicht gegentiber und kann nicht antworten.

Wir haben oben aber auch vom Paradigmatischen dieses Problems des Privaten fiir das
ideengeschichtliche Phianomen Kierkegaard gesprochen: Wiirde sich jenes Problem nicht
beheben lassen, wenn wir uns gemeinsam auf das Objektive konzentrieren? Denn hier kon-
nen wir bauen. Liegt nicht gerade dieses Problem des Privaten bei Kierkegaard — in diesem
Sinne auch bei Nietzsche — darin, dass sich damit einfach nichts bauen ldsst? Wire es eben
nicht dennoch ein Gedanke an die Aufkldrung wert; und an das diese iiberwinden wie voll-
enden wollende hegelsche Denken, das, in Geschichte und Welt ansetzend, Moral, Recht
und Staat: diese uns immer wieder entgleitenden aber flir das Wohl des konkreten Indivi-
duums immer wieder zu erkdmpfenden Objektivitdten aufbauen will? — eine Motivation,
die Kierkegaard, so scheint es, vor seiner Haustiire energisch mit dem Besen verscheucht?
Ist eine solche Entweder-Oder-Haltung erbaulich? Liegen hier dhnliche Bedenken vor, wie
Barth bei Tholuck hat?

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409—490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



456 Rezensionen — Comptes rendus

«Der Sieg des Glaubens? Ja, wenn der freilich nicht zu bestreitende Sieg des frommen
Menschen Tholuck, sein offenkundiges Sich-durchsetzen und Sich-behaupten in dieser
Welt als solcher auch der Sieg des Glaubens war! Die Behauptung, Entfaltung und Ver-
kiindigung eines originellen theologischen Programms kommt hier neben der Existenz und
Wirksamkeit der theologischen Personlichkeit als solcher kaum in Betracht. Theologische
Beschiftigung ist bei Tholuck — etwas Anderes ist gerade den in dieser Biographie gebo-
tenen Akten nicht zu entnehmen — in der drastischsten Weise Beschiftigung mit sich selbst,
theologische Darbietung durchaus Selbstdarbietung. Und auch wer sich mit ihm beschéf-
tigen will, muB sich notgedrungen vor Allem mit ihm selbst befassen.» (Karl Barth, Die
protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und ihre Geschichte, Z -
rich 1994 [1947], 461).

Zweitens ist uns in der Inhaltszusammenfassung oben ein einfaches Schema begegnet,
das leider, und dies ist der grole Mangel dieser Biographie, zu einfach bleibt: Hier die
«weltsicheren» Systeme Hegels und Co., dort der durchwegs tiefsinnigere Kierkegaard in
Anschluss an Augustinus und Luther. Dass wir hier und da auf die Romantik und Goethe
stieBBen, war uns eine angenehme Atempause. Und wie gesagt fehlt es auch an den Beziigen
zu Hegel nicht: diese kommen 6fters vor und das muss dieser Biographie angerechnet wer-
den (154f., 157f., 170, 209-213, 330f.). Doch vermissen wir hier die tiefere Fachkenntnis,
was es mit dieser Seite der Systeme auf sich haben konnte; ob nicht diese gar das Anliegen
Kierkegaards auch kennen kdnnten, ob sie es nicht gar zu iiberwinden versuchten, fragt
man sich. Diese Biographie sagt es uns nicht. Und so méchte man eben ab und zu aus dem
Fahrzeug steigen, das ununterbrochen um Kierkegaards Privates kreist, um zu FuB} in so
manche spannende Stralle zu spazieren. Hier sieht diese Biographie eben nur Stoppschil-
der, die entsprechend oberfldchlich ausfallen: Paulus wandte sich gegen die griechischen
Philosophen, Luther gegen die scholastischen Methoden: «Er war der Ansicht, die Theo-
logen des 16. Jahrhunderts wiirden sich zu sehr auf Aristoteles’ heidnische Philosophie
stiitzen, dabei sei doch nur das durch die Bibel offenbarte Wort Gottes eine unfehlbare
Quelle der Wahrheit. Kierkegaard teilt diesen biblischen Fundamentalismus nicht, er be-
dient sich grofziigig an der antiken griechischen Gedankenwelt.» (72f.)

Jetzt werden uns doch eher historisch wie systematisch tiefe theologische Komplexitédten
als Leichtgewichte feilgeboten. So auch in Bezug auf Kants komplexe Gedankenginge,
Religion und Moral in einem gemeinsamen Begriff aufeinander zu verpflichten:

«Wenn es nun achtzehn Jahrhunderte spiter heifit, Glaube bedeute ein aufrechtes, tu-
gendhaftes Leben und man misse nur so handeln, wie es die Mehrheit fur richtig hélt, dann
ist es nach Kierkegaard an der Zeit, die Gleichsetzung von Ethik und Religion zu durch-
brechen und zu zeigen, dass zwischen ihnen eine Liicke klafft. Erst dann wird es auch
wieder moglich zu fragen, ob jemand bereit ist, diesen Graben zu tiberqueren.» (76)

Nun, gegen Briicken sollte man selten etwas einwenden. Und zwischen «so handeln, wie
es die Mehrheit fur richtig hélt» und der «Gleichsetzung von Ethik und Religion» liegt ein
groBer Graben, der hier allzu ungebildet tiberquert wird. Nicht wirklich reflektiert wird
auch die Komplexitit des Neuen Testaments und seiner Rezeption: «Diese neutestamen-
tarische Sicht auf die Welt als einen Ort der Unwahrheit und des Trugs, der die Menschen
von Gott wegfiihrt, zieht sich, wenn auch mit zunehmend schwécherem Echo, durch die
Jahrhunderte der christlichen Geschichte.» (258) Erst recht scheint ein Studium zur hegel-
schen Philosophie zu fehlen: Hegel steht in dieser Biographie lapidar fiir 2000 Jahre Phi-
losophiegeschichte als reine Rationalismusgeschichte (eine ebenso lapidare Reduktion),

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409—490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 457

hingegen setzt sich Kierkegaard bzw. pseudonym Johannes Climacus «mit Lessing und
Jacobi auseinander, geht nochmals zum Angriff gegen Hegels Systems iiber und fiihrt eine
neue Art des Philosophierens vor, bei der die Haltung des subjektiven Einzelnen zum
Christentum im Vordergrund steht.» (285) Nun, dass das Subjektive zentrales Element he-
gelscher Philosophie ist, sollte hier doch zumindest differenziert werden (vgl. auch 71,
370-372), sowie sich die Frage stellt, ob Kierkegaard angesichts unserer reichen Ideenge-
schichte hier wirklich gleich «eine neue Art des Philosophierens» vorfiihrt.

Man kann weder Kierkegaard noch Hegel auf diese eine Position verdingen, so wie es
ein ratsames Naturmal ist, Autor/innen, deren Werke man nicht auf einer Hand halten und
zugleich gehen kann, auch im Kopf besser nicht auf eine Hand zu reduzieren. Freilich kann
und daher muss man nicht fiir eine Kierkegaard-Biographie Luther, Kant, Schelling,
Schleiermacher und Hegel ganz lesen und verarbeiten; dass aber bei diesen Autoren, sowie
in der ganzen Philosophie- und Theologiegeschichte ein hohes Mal an Feinheit, Differen-
ziertheit und Komplexitit herrscht, sollte in einer philosophisch-theologischen Biographie
berticksichtigt werden. Da dies leider nicht erfolgt, kann in dieser Biographie auch nicht
darauf eingegangen werden, inwiefern Kierkegaard sich hier gebildet hat. Genau dies
wiirde uns — vielleicht ja nur uns Ideenhistoriker/innen — aber besonders interessieren,
wenn wir nach seiner Biographie greifen. Ist nicht dieser Biographie, wie vielleicht ja auch
Kierkegaards fehlendes Interesse am Objektiven, am System, an der Geschichte, an der
Gegebenheit der Welt; diese doch allzu arge Bezogenheit auf das Subjekt ohne die Skepsis,
ob ein solcher Zugriff auf das Private mdoglich, notwendig und erstrebenswert ist, Grund
dafiir, dass das Gesagte am Ende einen etwas ungebildeten Beigeschmack zumutet?

Soviel zu den allzu pingeligen Stirnrunzeleien dieser Rezension. AbschlieBend gilt es
gegen diese festzuhalten, und dies soll durchaus das Fazit sein: dass diese Biographie sich
in die Grundgedanken Kierkegaards, die fiir uns Ideengeschichtler/innen substantielle Re-
levanz haben, durchwegs hineindenkt: dass wir zwischen Immanenz und Transzendenz in
Furcht und Zittern begreifen. Dass dies das Resultat einer intensiven Beschéftigung mit
einem komplexen Autor ist, muss anerkannt werden. Dariiber hinaus nachzudenken gilt,
dass wir aber auch in Freuden feiern kénnen, und in Bildung arbeiten diirften.

Klosterneuburg Andreas Burri

Rudolf Steiner, Welt- und Lebensanschauungen im 19. Jahrhundert / Die Rdtsel der Phi-
losophie, 2 Bde. (Schriften. Kritische Ausgabe [SKA 4.1 und 4.2]). Herausgegeben und
kommentiert von Christian Clement, mit einer Einleitung von Eckart Forster, Stuttgart-
Bad Cannstadt, Frommann-Holzboog, 2020, Bd. 1: CXXVI, 323 S., Bd. 2: 355 S.

Rudolf Steiners Philosophiegeschichte, die 1900/1901 in zwei Banden und 1914 in anthro-
posophischer Uberarbeitung erschien, ist ein in doppelter Hinsicht aufschlussreiches
Werk: hinsichtlich der Revision seiner philosophischen Positionen durch den Eintritt in die
Theosophie seit 1900/1902, aber wichtiger noch hinsichtlich seiner Religionskritik, die er
nach spéter systematisch kaschierte und 1901 in ihrer schérfsten, m. E. atheistisch inter-
pretierbaren Formulierung présentierte.

Clements Publikation beinhaltet die (wie immer solide gearbeitete) Edition der Druckaus-
gaben, einen Stellenkommentar sowie zwei Vorworte, von ihm sowie von Eckart Forster,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



458 Rezensionen — Comptes rendus

emeritierter Professor fiir Philosophie mit Schwerpunkt auf dem deutschen Idealismus. In
den Einleitungen beanspruchen beide Autoren, die innere philosophische Logik von Steiners
Werk zu plausibilisieren, eine kritische, philosophichistorische Kontextualisierung aber un-
terbleibt bei Clement weitgehend, bei Forster besitzt sie m. E. schwere methodische Mingel.
Forster kontextualisiert Steiner tiber «drei okkulte Hintergriinde». Als erstes setzt er Stei-
ners Idee von «Weltaltern» in Bezichungen mit derartigen Vorstellungen «im Hinduismus
[im Singular, obwohl Hinduismus ein im 19. Jahrhundert kreierter Sammelbegriffist], in der
klassischen Antike [ebenfalls im Singular, ohne jede chronologische oder regionale Eingren-
zung] und auch in der Theosophie des 19. Jahrhunderts [nochmals im Singular und vielleicht
am ehesten hinnehmbar, obwohl momentan intensiv die interne Diversitit der Theosophie
erforscht wird]» (XXXIX). Allein die theosophischen Beziige werden diskutiert, im Wesent-
lichen unter Riickgriff auf Deutungen Steiners und der anthroposophischen Literatur. Mit
dem Verweis auf einen zweiten okkulten Hintergrund beansprucht Forster, Steiner in den
Jahren um 1900/01 als spirituellen Menschen auszuweisen (und dies wird angesichts gegen-
teilig interpretierbaren Stellen noch wichtig). Er habe eine Begegnung mit einem «Meister»
im Rahmen des «Rosenkreuzertums» gehabt (XL—XLV). Diese Behauptung erfolgt freihéin-
dig, ohne kritische Diskussion der Quellen und ohne Einbeziehung der anthroposophischen
und nicht-anthroposophischen Literatur, in der viele Details der Geschichte eines «Meisters»
aufgekldrt sind. Forsters Folgerungen ruhen deshalb auf einem dtherischen Fundament,
Signifikant sind auch die Themen, die nicht vorkommen, in einem Buch, in dem sich
Steiner das Gesamt der Philosophiegeschichte vornimmt und sich mit den grofien Namen
der okzidentalen Philosophiegeschichte auseinandersetzt. Die neue Edition hilft nicht,
Steiner in das Geflecht der groBen Debatten einzubinden. Clement stellt etwa richtiger-
weise die Frage nach Steiners Hegel-Rezeption, aber dazu folgt in beiden Vorworten nichts
Substanzielles. Das gleiche gilt fiir den in diesen Jahren fiir Steiner immens bedeutsamen
Ernst Haeckel, dem immerhin die Erstauflage gewidmet war. Hier setzt Forster mit seinem
dritten «okkulten Hintergrund» an. Aber wiederum kommen weder Quellen noch wissen-
schaftliche Debatten bei Forster vor, die man brduchte, um das Verhéltnis zwischen Hae-
ckel und Steiner besser zu verstehen. So fehlt eine intensive Auseinandersetzung mit Stei-
ners Rezeption der Evolutionslehre im Kielwasser Haeckels, ebenso eine Debatte von des-
sen Rolle in Steiners gescheiterter Habilitation, nichts erfdhrt man {iber den Prozess von
Steiners erst hohen zur spiter erkalteten Verehrung Haeckels. Die Liste der Leerstellen
lieBBe sich leicht fortsetzen: Bekannte Denker wie Friedrich Nietzsche, Charles Lyell und
Wilhelm Wundt bleiben unkommentiert, weniger bekannte, fiir Steiner jedoch wichtige
wie Robert Hamerling und Philipp Mainlénder ebenfalls — in den Einleitungen wie im
Stellenkommentar. Stattdessen versucht Forster, Steiners Eigendeutung zu plausibilisie-
ren, «dass die Keime zu der Geheimwissenschaft [von 1904/09, HZ] in Ankniipfung an
Fichtes Sitze <gesucht werden kénnteny« (LVI). Forsters These, dass Fichtes «Selbstset-
zung des Ichs mit den [...] ersten drei Stufen der von Steiner beschriebenen Menschheits-
entwicklung auf der Erde» korrespondiere (LXII), ist eine anregende These, die Forster
aber im Detail nur im Blick auf Fichte, kaum aber hinsichtlich von Steiners Geheimwis-
senschaft diskutiert. Damit bleibt auch diese These argumentativ in der Luft hingen.
Letztlich macht Forster deutlich, dass es ihm weniger um Aufklérung iiber Kontexte geht,
sondern dass er einen Weg weisen will, im «Nachvollzug» Steiners Uberlegungen «zu er-
leben» (CXXII [Hervorhebung Forster]) — Forster will offenbar mehr eine existenzielle

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 459

Anverwandlung und weniger eine philosophische Kritik. Nicht undhnlich geht auch Cle-
ment mit Steiners Erlebnisbegriff um (etwa XIVf). Dies ist in der Tat ein wichtiges Be-
griffsfeld Steiners, dessen Aufarbeitung aber hier und in der Forschung fehlt.

Ein weiteres Defizit bildet die nur oberfldchliche Diskussion der Verdnderungen in der Aus-
gabe von 1914, die in Forsters 82-seitigem Kommentar siebeneinhalb Seiten umfasst. Aber
selbstredend kann man, wenn man die Rezeption wichtiger Denker bei Steiner nicht disku-
tiert, auch die Verdnderungen in der Rezeption nicht priifen. Schlie8lich setzen beide Autoren
der Mingelliste die Krone auf: in ihrem Umgang mit Steiners « Ausblick» vom Herbst 1900.
Hier liest man: «Ich erschaffe eine Ideenwelt, die mir als das Wesen der Dinge gilt. Die Dinge
erhalten durch mich ihr Wesen. [...] Im Erkennen der Ideen entwickelt sich mir gar nichts,
was in den Dingen einen Bestand hat. Die Ideenwelt ist mein Erlebnis. Sie ist in keiner ande-
ren Form vorhanden als in der von mir erlebten. [Bd. 2, S. 218]. [...] [Wir kénnen, HZ] mit
unserem Erkennen nicht in die Dinge hineindringen [ebd., 219]».

Man konnte an dieser Stelle {iber Steiner als Kantianer, der er nie sein wollte, diskutieren,
{iber Steiner als Konstruktivisten, der «eine Ideenwelt» erschafft, man mag versuchen, den
Idealisten Steiner zu retten, wie Clement es in der Edition von Steiners Werk Goethes
Weltanschauung (1897) getan hat (s. SZRKG, 114 [2020], 457-459), aber nichts davon
geschieht, Diese AuBerungen Steiners, die in den Debatten um eine moglicherweise athe-
istische Phase eine Rolle spielen, kommen einfach nicht vor, weder in den Einleitungen
noch im Stellenkommentar.

Immerhin l4sst sich verstehen, warum es zu dieser irritierenden Leerstelle kommt. Cle-
ment wie Forster vertreten eine Kontinuitétsthese, die nicht elastisch genug ist, die Dyna-
mik in Steiners Leben zu verstehen. Markante Richtungswechsel sind schon in fritheren
Bénden der Edition marginalisiert worden, hier werden sie ignoriert. Clement versucht
etwa die Struktur von Steiners Philosophiegeschichte mit Apokalypsenkommentar von
1908 zu erkldren (XVIII-XXIII, mit reichlich anthroposophischer Diktion) und so Steiners
unterschiedliche Lebensphasen zu harmonisieren. Forster wiederum denkt zwar, dass Stei-
ners Leseanweisung, er habe bei der Neuvauflage nur «geringfiigige Anderungen» (Bd. 1,
S. 36) vorgenommen, eine Falschaussage sei — Steiner habe, so Forster, «eigentlich ein
neues Buch» geschrieben (XXXIIT) —, aber er geht diesen Brechungen nicht systematisch
nach. Stattdessen berichtet er von den genannten, quellenméBig nicht belegbaren «rosen-
kreuzerischen» Kontinuitdten. Der Philosoph Steiner, dem Clement zu neuem Ansehen
verhelfen will (SZRKG, 111 [2017], 462f.), darf offenbar nicht allzu tief in den «Abgrund»
— so Steiner selbst wenige Wochen vor seinem Tod {iber diese Phase — geblickt haben.

Fribourg Helmut Zander

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



460 Rezensionen — Comptes rendus

Lisa Herzog, Die Erfindung des Marktes. Smith, Hegel und die Politische Philosophie,
Darmstadt, WBG, 2020 (Original: Inventing the Market. Smith, Hegel, and Political The-
ory, Oxford 2013), 288 S.

Die hier studierte Studie zu Hegels und Smiths sozio-6konomischen Gedanken erklart sich
in ithrem Vorwort als interdisziplindre Arbeit zum Begriff (Markt): sie bewegt sich zwi-
schen Philosophie, Okonomie und Geschichte. Besonders sei dabei der <Markt> ein Be-
griff, der Interdisziplinaritéit erfordere (7-20). Wohl ist sich jede um aufrichtige Erkenntnis
bemiihte Person (vielleicht sogar im Akademischen) um die grundsitzliche Korrektheit
dieser Ansicht bewusst sowie in der Bemithung um sie gebildet, und kennt (nun aber v. a.
im Akademischen) dann auch die Winde, gegen die hier in der Regel angerannt wird. Die
Leserschaft kann vielleicht daher auch zu dem Eindruck kommen, dass diese Studie sich
tendenziell in einer tendenzids bedingten Defensive befindet. Damit stellt sich dann auch
die Frage, ob sie nicht noch viel stirker ihren hier vermuteten Willen realisiert hitte, wire
an die Stelle dieser Defensive eine heiter freche Offensive getreten. Doch erst einmal be-
trachten wir die Arbeit, die die Autorin (wenn auch in der Defensive) geleistet hat und die
in threm klar ersichtlichen Fleile und in ihrer iiberzeugenden Aufrichtigkeit beeindru-
ckend ist:

Eben erfordere der Begriff «<Markt> Interdisziplinaritét; er gehe — wie es unserer Gesell-
schaft wie vielleicht keiner vor ihr bewusst ist — tief ins Politische, Private und Existenzi-
elle hinein. Z. B. macht die Studie mit Smith und Hegel darauf aufmerksam, wie verhee-
rend Armut auch sozialen bzw. gesellschaftlichen Schaden anrichte, und nicht nur materi-
eller Natur sei; sowie die Wiirde der Arbeit und des Berufs substantiell fiir die Identitiit des
Individuums sei, was Hegel unterstrichen habe (22, 26, 140f., 176—178). Die philosophi-
sche Seite miisse besonders akzentuiert werden, weil Hegel wie Smith in ihren 6konomi-
schen Gedanken stark von metaphysischen und theologischen Spekulationen beeinflusst
seien. So geht die Studie intensiv auf Smiths optimistischen Deismus und dessen Einfluss
auf seine liberale Okonomie ein. Der 6konomischen Erforschung kam aufgrund solcher
interpretatorischen Aspekte nicht zugute, dass v. a. in der angelséchsischen Philosophie
der letzten Jahrzehnte Metaphysik ein nicht allzu hohes Ansehen genoss. Doch Smith und
Hegel haben als Denker Anspruch auf ontologische Objektivitit gehabt; sie kénnen daher
auch erst geniigend interpretiert werden, wenn sie in diesem Anspruch ernst genommen
werden bzw. die Interpretation selbst diesen Anspruch hege (32f., 371, 541.).

Dies grundgelegt, geht die Studie auf Smiths und Hegels philosophisch-politische Ge-
danken zum Markt ein und misst diese an den Problemen hiesiger Gesellschaft heutiger
Zeit: beide Denker haben die Basis, dass Liberalitéit an sich substantieller Fortschritt der
biirgerlichen Moderne sei. Die mannigfaltigen Gefahren, die mit Liberalitdt verbunden
seien, werden bei Smith deistisch-optimistisch durch die Bahnen biirgerlicher Tugend re-
guliert, wobei z. B. die ganze Gesellschaft vom florierenden Reichtum profitiere, der sich
in der nattirlichen Logik des Marktes von selbst verteile. Hegel, hier pessimistischer, sehe
hingegen eine staatliche Regulierung vonndten, die — entgegen so mancher Hegel ins au-
toritdre Lager denken wollenden Interpretation — die negative Freiheit des Individuums nur
insofern einschrinken diirfe, als dies die positive Freiheit férdere. Die Studie stellt berech-
tigte Zusammenhénge zu gegenwirtigen Forschungen her, die z. B. zeigen, dass Smiths
Optimismus dadurch widerlegt werde, dass soziale Diskriminierung trotz der dabei entste-
henden wirtschaftlichen Einbufle betriecben werde. Wie Hegel ist der Studie ein zentrales

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 461

Anliegen, auf die wesentliche Bedeutung der Bildung fiir die soziale, politische und &ko-
nomische Stabilitit hinzuweisen (105f., 158, 162, 165-167, 169f., 174f., 190, 196f., 199f.,
222, 2251, 2301, 241-247).

Wie zu Beginn dieser Rezension angesprochen, kann bei der Lektiire nun der Eindruck
aufkommen, dass die Studie zu sehr von einer Defensive her denkt — ich vermute gegen-
tiber heutiger akademischer Verkrampftheit bei selbstindiger Metaphysik — und infolge
wiederholt v. a. metaphysischen Spekulationen aus dem Weg geht. So solle z. B. der fiir
Hegels Philosophie so bedeutende Geist nicht christlich, sondern eher «metaphorisch zu
verstehen» (87) sein, wobei der Studie gleichsam die Bedeutung des Christentums fuir He-
gels Denken sowie die heute noch weilende Aktualitét entsprechender Interpretationen be-
wusst zu sein scheinen, ebenso die religidse Herkunft der Konzepte von Bildung bzw. Be-
ruf. Auch weist sie auf geschichtsphilosophische bzw. -theologische Gedanken, z. B. zur
Theodizee, bis hin zu generellen ontologischen Fundamenten bei Smiths und Hegels dko-
nomischen Systemen hin (87-89, 115117, 130-134, 166f., 182, 223, 236f., 241-247). Es
mag im Auftrag der grundsétzlichen Interdisziplinaritit liegen, dass die Studie sich dabei
nicht allzu sehr auf ebensolche Spekulationen — auch nicht zum fiir Smith und v. a. fiir
Hegel so wichtigen Freiheitsbegriff — einldsst, sondern eher auf historisch-empirischer Re-
lativierung besteht. Mit solcher Relativierung werde eingesehen, dass auch heutige und
hiesige Gesellschaft wandlungsféhig sei, insofern sie von theoretischen Spekulationen ge-
prigt wurde, die als solche nicht auf jede Zeit zugeschnitten seien (230, 234, 252). Aber
befindet sich diese Studie damit nicht in einer Spannung zur angesprochenen interpretato-
rischen Substantialitét gerade solcher metaphysischen Spekulationen, welche sie fiir Hegel
und Smith festhalt? Sollte sie konsequent also nicht auch selbst mit eigenen metaphysi-
schen Objektivititen aufkommen? Wire es ferner dann aber im Zuge auch des empirischen
Gegenwartsbezugs, der ja wesentlich legitim ist, erforderlich, konkrete politische Vor-
schldge herzudenken? Freilich geht die Studie auch auf ebensolche Losungsvorschlige fiir
den sozio-okonomischen Horror heutiger Zeit ein, wie z. B. dass wir {iber einen Markt
nachdenken miissen, der weniger das ganze Leben dominiere, damit weniger die ganze
Politik ergreife, und so besser distanziert bzw. reguliert werden kénne (255f.). Dennoch
scheint es mir an konkreten praktischen Hinweisen auffallend zu fehlen. Welche Tiir genau
miissen wir hier und jetzt konkret eintreten, um der Ausbeutung von Mensch, Tier und
Natur ein Ende zu bereiten? Wo anfangen, um das Leid zu enden? Wir suchen weiterhin
nach Antworten — bis sie uns in den Riicken fallen. Wire vielleicht nicht dennoch (gerade
um des Konkreten willen) eine eigene intensive metaphysische Offentlichkeitsarbeit an-
stelle einer reinen historischen Deskription ein Weg, das Bewusstsein der Gesellschaft so
zum Absoluten hin zu dndern, dass wir die Antworten auf uns zukommen sehen, um ihnen
begegnen zu kdnnen?

Die Studie tiberzeugt aber durch ihren wissenschaftlichen Flei: die Leserschaft merkt,
dass hier langzeitig und intensiv v. a. zu Smith und seiner nicht im Geringsten erschopften
Bedeutung fiir die Formung, ja Reformierung unserer Okonomie geforscht und dabei be-
achtenswert niichtern gedacht wurde.

Klosterneuburg Andreas Burri

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



462 Rezensionen — Comptes rendus

Mariana Hausleitner, Eine Atmosphdre von Hoffnung und Zuversicht. Hilfe fiir verfolgte
Juden in Rumdnien, Transnistrien und Nordsiebenbiirgen 1940-1944 (Stille Helden. Wi-
derstand gegen die Judenverfolgung in Europa 1933 bis 1945), Berlin, Lukas Verlag, 2020,
296 5,

Im Zuge einer Européisierung der Holocaust-Geschichte wurde in den letzten Jahren das
Augenmerk zunehmend auf Staaten gerichtet, die zwar wihrend des Zweiten Weltkriegs
eine enge Allianz mit NS-Deutschland eingegangen waren, ihre antisemitische Politik aber
in weiten Ziigen unabhéngig von einem allfilligen Druck der Nationalsozialisten umsetz-
ten. Zu diesen Lindern gehdrt Ruménien, das bereits vor Ausbruch des Weltkriegs um
1937/38 eine antisemitische Regierung durchlebt hatte. Auch um 1940/41 sowie von Som-
mer 1941 bis Herbst 1942 kam es im Altreich sowie in den neu besetzten Gebieten Bessa-
rabien und Transnistrien zu Enteignungen, Deportationen und Pogromen. Unter kommu-
nistischer Herrschaft wurde diese Geschichte lange ausgeblendet; erst in den 2000er Jahren
setzte eine auch von staatlicher Seite geforderte Historiografie ein. Entsprechend rar sind
bis heute auch die Forschungen zu Hilfeleistungen an verfolgte Jiidinnen und Juden.

Dieser Forschungsliicke widmet sich die Studie von Mariana Hausleitner, wobei sie sich
in erster Linie auf bestehende Literatur stiitzt und diese im Hinblick auf Retter und Unter-
stiitzerinnen von Juden und Jiidinnen auswertet. Zunéchst wird der politische Kontext vor-
gestellt, wobei die zahlenméssige Dimension des Holocaust in Ruménien sowie die Vor-
geschichte und eine knappe Ubersicht {iber die antijiidischen Massnahmen wihrend der
Kriegsjahre présentiert werden. Anschliessend folgt Hausleitner einer chronologischen
und geografischen Ordnung und setzt beim Pogrom von Jassy im Juli 1941 ein. Mit dem
Kriegsverlauf kamen neue Gebiete unter ruménischen Einfluss, wobei es ein Kennzeichen
der antisemitischen Politik Ruméniens war, dass es vor allem in diesen Gebieten, Bessara-
bien und Transnistrien, zu Gewaltanwendungen kam, wihrend im Altreich Juden und Jii-
dinnen in erster Linie politische und wirtschaftliche Diskriminierungen erleiden mussten.
Insgesamt fielen dem ruminischen Holocaust hunderttausende Juden und Jiidinnen zum
Opfer. Vor allem 1941 war es sehr riskant, Juden und Jiidinnen zu unterstiitzen, weshalb
es in dieser Zeit eher wenige Hilfsaktionen gab. Ab 1943 dnderte die ruménische Regie-
rung ihre Politik gegeniiber den Jiidinnen und Juden, nachdem sich die deutsche Kriegs-
niederlage abzuzeichnen begann.

Die im Buch vorgestellten Retterinnen und Unterstiitzer von Juden hatten die unter-
schiedlichsten sozialen und gesellschaftlichen Hintergriinde. Entsprechend gestalteten sich
die Formen von Hilfeleistungen vielfiltig, ebenso wie die Motivationen und Moglichkei-
ten. Wie viele andere einfache Arbeiter und Béduerinnen versteckte und unterstiitzte bei-
spielsweise die Textilarbeiterin Elisabeta Nicopoi jiidische Familien wihrend dem Pogrom
in Jassy, woflir sie mit Folter und Haft bestraft wurde. Der Reserveoftizier lon D. Popescu
weigerte sich, Juden erschiessen zu lassen und sorgte im in seiner Zustidndigkeit liegenden
Ghetto von Tiraspol fiir zivilisierte Verhéltnisse. Ebenfalls seine Position zugunsten der
Jidinnen und Juden zu nutzen wusste der in Czernowitz akkreditierte deutsche Konsul
Fritz Schellhorn. Er erreichte eine Sonderregelung fiir 20°000 Juden und Jiidinnen im
Czernowitzer Ghetto, die nicht nach Transnistrien deportiert wurden. Ein weiterer Diplo-
mat, der seine Beziehungen zur ruménischen Regierung zugunsten von Judinnen und Ju-
den spielen liess, war der Schweizer Botschafter in Bukarest, René de Weck. Er war es
auch, der Kontakte zwischen Rumiénien und dem Internationalen Roten Kreuz sowie dem

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 463

amerikanischen Joint herstellte. In der Folge sandte das IKRK zwei Delegierte nach Ru-
ménien, die die unter schwierigsten Bedingungen in Transnistrien festgehaltenen Juden
mit Nahrungsmitteln und Medikamenten versorgten. Ab 1943 und vor allem im Jahr 1944
vervielfachten sich die Bemiihungen zur Rettung von Juden in Ruminien. Uber das US-
War Refugee Board gelang Tausenden von ihnen die Emigration.

In weiteren Kapiteln behandelt Mariana Hausleitner auch die Hilfeleistungen an Juden
im ehemaligen rumédnischen Gebiet Nordsiebenbiirgen, um dann auf das Schicksal vieler
Retterinnen und Retter nach dem Regierungsumsturz im August 1944 einzugehen. Unter
kommunistischer Regierung wurden nicht nur die Tétigkeiten auslidndischer und internati-
onaler Organisationen verboten. Einige Retterinnen und Retter wurden auch aufgrund ihrer
religiosen oder politischen Zugehorigkeit verfolgt. Nach 1990 kam es zu einem Kult um
den fritheren Marshall lon Antonescu, der die von ihm initiierten Massenerschiessungen
von Juden in den Hintergrund treten liess. Somit setzte die Erforschung des ruménischen
Holocausts und seiner Gegenspieler nur zdgerlich ein. Auch heute noch, so kommt Haus-
leitner zum Schluss, bleibe einiges zu tun.

Fiir diese weiteren Forschungen bildet Hausleitners Studie einen geeigneten Einstiegs-
punkt. Thr Werk hat in erster Linie den Charakter eines Kompendiums, wobei das Register
von grossem Nutzen ist. Ein analytischer Zugang zum Thema fehlt hingegen weitgehend.
Die einzelnen Fille von Hilfeleistungen werden aneinandergereiht, ohne Systematisierung
der unterschiedlichen Formen von Unterstiitzung oder gar theoretisch-methodische Uber-
legungen. Auch werden die in der Fach- und Erinnerungsliteratur beschriebenen Hilfestel-
lungen kaum kritisch hinterfragt, was bei der Beschreibung der Rolle des IKRK besonders
auffillig ist, welche ja bereits seit lingerem in der Kritik steht.

Freiburg Christina Spiti

Hans Krabbendam, Saving the Overlooked Continent: American Protestant Missions in
Western Europe, Leuven, Leuven University Press 2020, 297 S.

Das Bild ist bekannt: wer in europdischen Grossstiddten unterwegs ist, trifft das eine oder
andere Mal auf adrett gekleidete, meist junge Ménner, die als «missionaries» einiger US-
amerikanischer Religionsgemeinschaften und Kirchen unterwegs sind. Es sind nicht allein
Représentanten der «Zeugen Jehovas» oder auch der Mormonen, der Kirche Jesu Christi
der Heiligen der Letzten Tage, die sich mit regelméssigen sogenannten «missionarischen
Kurzzeitaufenthalten» den Religionslandschaften Europas aussetzen. Vor allem aber hin-
terldsst die evangelikale Bewegung die wahrscheinlich nachhaltigste Injektion amerikani-
scher Religionskultur in Europa. Uber Jahrzehnte hinweg schérft sie um ihren Protagonis-
ten Billy Graham ein missionarisches Selbstverstidndnis, in dem das Europa der Nach-
kriegsdra als hirteste Herausforderung konturiert wird. Doch gerdt Europa in dem sich
formierenden Kalten Krieg in das Prisma des nordamerikanischen Protestantismus insge-
samt. Eine vielfach offen zu Tage tretende antikommunistische Signatur wie auch die Not-
wenigkeit, die européischen Kirchen angesichts der Auswirkungen des Faschismus zu re-
konstituieren, pragen die amerikanisch-protestantische Entdeckung des européischen Mis-
sionsfeldes. Besonders die anhaltende Rede von einer kommunistischen Gefahr reichert
sich durch konfrontative Wahrnehmungen eines europdischen Religionsverfalls und dem

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



464 Rezensionen — Comptes rendus

Durchbruch von Sikularisierungstrends an, so dass sich breitere nordamerikanische Mis-
sionsmilieus von Beginn an durch einen Politisierungsmarker auszeichnen. Dies wird dras-
tische Konsequenzen fiir die ebenfalls in der Nachkriegséra sich festigende 6kumenische
Bewegung haben.

Es ist das grosse Verdienst des vorliegenden Bandes, sich erstmals in detaillierter Form
der missionarischen Prasenz aus dem Bereich des US-amerikanischen Protestantismus in
Westeuropa zu widmen. Bei «Saving the Overlooked Continent» handelt sich um eine
Langzeitstudie, die primér die Nachkriegsentwicklungen seit dem Zweiten Weltkrieg bis
in die 1970er Jahre analysiert. Doch gelingt es dem Verfasser, diese Kernphase, die in etwa
bis zur Grilndung der Lausanner Bewegung (1974) reicht, historisch auszudehnen und da-
mit einzubetten in ldngere missionsgeschichtliche Dynamiken. Die Europaexpansion der
amerikanischen Missionsbewegung bedeutet tatsidchlich eine missionshistorische Wende.
Seit dem 19. Jahrhundert folgten europdische Missionare den zunehmenden Immigrations-
flissen nach Nordamerika. In der Nachkriegszeit kehrt sich die Missionsrichtung um. Die
nordamerikanische Missionsbewegung hatte sich zwar insbesondere in den Jahren, die
dem amerikanischen Biirgerkrieg der 1860er Jahre folgten, der Afrika- und Asienmission
verschrieben; erstmals jedoch bilden die transatlantischen Beziige nach Europa nach dem
Zweiten Weltkrieg das Kernelement nordamerikanischer Missionsgeschichte. Die protes-
tantische amerikanische Missionsprésenz in Europa bedeutet die erste Variante der «re-
verse mission» (eines vieldiskutierten Konzepts, das derzeit in Bezug auf die Prisenz von
afrikanischen Migrationskirchen in Europa gemiinzt wird). Wenngleich die Studie das
weite Spektrum amerikanisch-protestantischer Mission in Europa in Augenschein nimmt,
so liegt ihr Fokus eindeutig auf der Herausbildung des sogenannten «New Evangelica-
lismy». Zu dessen Kennzeichen gehort das Bestreben nach transnationaler Ausdehnung, die
in massiver Weise durch eine Kampagnenkultur mobilisiert wird, die ihrerseits das
«Schlachtfeld Europa» zu besetzen trachtet.

Der Erzdhlfaden um die «Rettung Europas» entspinnt sich anhand einer Gliederung nach
Dekaden. Die erste Phase in den 1940er Jahren ist charakterisiert durch materielle und
finanzielle Nothilfeprogramme. Amerikanische Dollar stehen hinter dem Wiederaufbau
zerstorter Kirchen, der Versorgung von Fliichtlingen in neuen Sozialstationen oder auch
der Unterstiitzung von verarmten und entwurzelten Familien. In den 1950er Jahren erfolgt
der Auf- und Ausbau von neuen religiosen Netzwerkstrukturen. Diese kommen einer in-
stitutionellen Innovation im Bereich des New Evangelicalism gleich, der damit zugleich
reagiert auf die Griindung des fiir zu liberal empfundenen Okumenischen Rats der Kirchen
(1948). Instrumental fiir diese Neuorientierung ist das Wirken Billy Grahams, der als me-
dienaffiner Evangelist wie als internationaler Organisator von Kampagnen in Erscheinung
tritt. Bemerkenswert ist, dass just in dieser Phase, in der die nordamerikanische evangeli-
kale Missionsbewegung Europa als ein prignantes Missionsfeld identifiziert, die europi-
sche Missionsbewegung sich gleichsam neu erfinden muss — sie begreift sich zunehmend
als Teil der okumenischen Welt der Kirchen. Dieser Umdeutungsprozess wird mit dem
sogenannten «China-Schock», der Ausweisung aller westlichen Missionsgesellschaften
aus dem revolutiondren China um 1950 unumkehrbar eingeleitet. Die Eingliederung der
historischen Missionsbewegung in die Okumene findet ihren organisatorischen Abschluss
1961, als sich der Internationale Missionsrat dem ORK anschliesst. In den 1960er Jahren
bilden evangelikale Stromungen eine konfrontative Strategie gegen die 6kumenische Be-
wegung aus, der sie vorwirft, die Kohérenz des européischen Christentums zu unterlaufen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 465

Die Politisierung der evangelikalen Missionsbewegung findet ihren Hohepunkt mit der
Griindung der Lausanner Bewegung (1974). Damit endet die Rahmenerzéhlung der Studie.
Im Ausblick stellt sie fest, dass sich erst sehr viel spiter, vielleicht um 2000 herum die
Strategie der Konfrontation verédndert. Die antagonistische Haltung findet allméhlich zu
Wegen der Kooperation mit der 6kumenischen Bewegung.

Die Studie beleuchtet somit die erhebliche missionarische Dynamik des nordamerikani-
schen Evangelikalismus. Diese wird erhellt durch immer wieder changierende missionari-
sche Agenden, sich anpassende organisatorische Strukturen der Missionstitigkeit oder
auch neuem theologischen Vokabular, das zur Bezeichnung europdischer Religionsent-
wicklungen ausgetauscht wird. Diese Prozesse lassen den Schluss zu, dass sich die trans-
atlantischen Begegnungsrdume iiber den Zeitraum einiger Jahrzehnte der Nachkriegszeit
verdichtet haben. Nicht mehr kommt das Folgekapitel der Transnationalisierung des nord-
amerikanischen Protestantismus zur Sprache, das die gegenwiértige Umwandlung globaler
Religionslandkarten anbetrifft. Nur am Rande erwihnt wird also die enorme Dynamisie-
rung, die von der globalen Pfingstbewegung ausgeht und die in erheblichem Ausmass von
dem nordamerikanischen Tele-Evangelismus und protestantisch geprigten Megakirchen
beeinflusst wird.

Basel Andreas Heuser

1V. Helvetica:
Schriften, Kiinste, Orte

Hans F. Haefele/Ernst Tremp (Hg.), Ekkehart IV. St. Galler Klostergeschichten (Casus
sancti Galli) unter Mitarbeit von Franziska Schnoor (MGH - Scriptores rerum Germani-
carum in usum scholarum separatim editi 82), Wiesbaden, Harrassowitz, 2020, 688 S.

Die um die Mitte des 11. Jh. entstandenen «Klostergeschichten» des St. Galler Ménchs
Ekkehart, in denen Ereignisse aus der Zeit vom spéten 9. Jahrhundert bis 972 erzihlt wer-
den, sind zweifellos eines der bekanntesten Geschichtswerke des européischen Friih- und
Hochmittelalters. Doch vermisste man seit langem eine griindliche Neuedition, welche an
die Stelle der in jeder Hinsicht veralteten Ausgabe Gerold Meyers von Knonau von 1877
und dessen Ubersetzung von 1878 treten konnte. 1980 legte der damalige Ziircher Ordina-
rius fiir Mittellatein, Hans F. Haefele, in der Reihe der Freiherr vom Stein-Gedédchtnisaus-
gaben einen neu erarbeiteten Text und eine elegante Ubersetzung vor. Allerdings betrach-
tete er diese Publikation nicht als seine endgiiltige Edition und beschrénkte sich deshalb in
der Einleitung und im Anmerkungsapparat auf die allernétigsten Angaben. Eine lange
Krankheit, der er schliesslich 1997 erlag, verunméglichte es ihm jedoch, das Projekt zu
Ende zu fiithren. Diese Aufgabe {ibernahm in der Folge der Freiburger Medidvist und St.
Galler Stiftsbibliothekar Ernst Tremp, der mit der nun vorliegenden Ausgabe das definitive
Ergebnis seiner eigenen Arbeit und derjenigen Haefeles prisentiert.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



466 Rezensionen — Comptes rendus

Als Geschichtswerk ist Ekkeharts Opus insofern besonders, als darin weniger die dussere
Geschichte der Abtei als das innere Leben der Klostergemeinschaft und deren Interaktio-
nen mit den Abten im Mittelpunkt steht. Offensichtlich ging es Ekkehart dabei vor allem
darum, die traditionelle Lebensweise des Konvents zu rechtfertigen, die er in seiner eige-
nen Zeit von dem ungeliebten Abt Norbert von Stablo und anderen Anhéngern der monas-
tischen Reformbewegungen bedroht sah. Er hebt die Frommigkeit der fritheren Monchs-
generationen hervor, rithmt deren Gewissenhaftigkeit bei der Einhaltung der Benediktsre-
gel und schildert ausfiihrlich, wie bereits zu ihrer Zeit Reformfreunde gegen das Gallus-
kloster intrigierten, wie sich deren Verdédchtigungen angeblich stets in Luft auflésten, wenn
sie untersucht wurden, und wie das Gotteshaus dadurch erst recht an Ansehen gewann.

Dem gleichen Anliegen dienen die zahlreichen, anekdotisch gewiirzten Schilderungen
von Personlichkeiten, welche fiir uns heute den grossten Reiz des Werks ausmachen, so
etwa des 993 kanonisierten Ulrich von Augsburg und anderer mit dem Kloster befreunde-
ter Bischofe und Abte, die einst in jungen Jahren die Klosterschule besucht hatten. Von
speziellem Interesse sind die zahlreichen Charakterskizzen von herausragenden Konven-
tualen, ganz besonders von Ekkeharts Vorgidngern als Lehrer an der Klosterschule sowie
von Kiinstlern, Sequenzendichtern und Musikern, {iber deren Biografie wir aus anderen
Quellen wenig erfahren. In ihnen sieht er eine Begnadung, welche nicht nur in ihren kul-
turellen Leistungen, sondern gleichermassen in ihrer Frommigkeit und in der Einhaltung
der monastischen Disziplin zum Ausdruck gekommen sei. Sogar von Heiligkeit ist manch-
mal die Rede, und einige der Ménche sollen zu Lebzeiten Wunder bewirkt haben.

Bei all dem ist die Darstellung keineswegs naiv. Ekkehart beweist Sinn fiir Ambivalentes
in den Charakteren. Er schildert Eifersucht und Hinterlist auch von solchen, die er bewun-
dert, spricht von Fehltritten, aus denen die Vorsehung am Ende Gutes erwachsen ldsst, und
deutet sogar ein paar Schwachpunkte in den traditionellen Praktiken seines Klosters an.
Das Neben- und Nacheinander von Verfehlungen und Frommigkeit war in seiner Gedan-
kenwelt zumindest teilweise mit der von Boethius entlehnten Vorstellung vom unauthér-
lichen Wechsel der Gliicks- und Ungliicksfille verkniipft, die so etwas wie den — locker
eingezogenen — roten Faden des Werks bildet.

Ein grosser Teil des Erzéhlten scheint auf Reminiszenzen von élteren Mitbriidern zu be-
ruhen, welche zum Zeitpunkt der Niederschrift ldngst tot waren, oder auf miindlichen Tra-
ditionen, die noch weiter zuriickgingen. Dass dabei zahllose Erinnerungsfehler und Miss-
verstidndnisse miteinflossen, war kaum zu vermeiden. Ekkehart dussert an einigen Stellen
selbst Zweifel oder versucht, naheliegenden Zweifeln vorzubauen, war aber ein zu enga-
gierter Erzdhler, um das, was er gerne fiir wahr gehalten hitte und was eine gute Geschichte
ergab, nicht auch fiir wahr zu halten.

Lassen sich die «Klostergeschichten» also nur mit Vorsicht als historische Quelle lesen,
dann um so eher als «Selbstmitteilung» Ekkeharts, der als dlterer Mann — als Letzter in
einer langen Reihe brillanter Gallusmdnche und ein wenig aus der Zeit gefallen — Riick-
schau hielt und dabei weder mit seiner Abneigung gegen die Reformbewegung noch mit
seinen Vorstellungen von Religiositédt und klosterlicher Disziplin noch mit seinem librigen
Weltbild hinter dem Berg hielt. Dariiber hinaus besticht das Werk durch seine literarische
Qualitdt, durch das gepflegte, von Anklédngen an die Bibel und an klassische Autoren
durchzogene Latein und die durchdachte Erzéhlweise, die auch in der sorgfiltigen, gut
lesbaren Ubersetzung zu erkennen ist.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 467

Gerade diese literarische Qualitédt wird in der neuen Ausgabe so deutlich wie nie zuvor,
dies dank Tremps ausfiihrlicher Einleitung, in der er auf alle wesentlichen Aspekte des
Werks eingeht, und dank der grossen Zahl seiner konzisen Sachanmerkungen, in denen er
Zitate und Anklénge erschopfend nachweist und bei Bedarf sprachliche Erlduterungen
gibt. Sehr viele Anmerkungen waren notwendig, um auf Ekkeharts Irrtiimer hinzuweisen.
Weitere Fussnoten erhellen Hintergriinde oder dienen der historischen Einordnung des Be-
richteten.

Der lateinische Text und die Ubersetzung der Ausgabe von 1980 wurden von Tremp und
seiner Mitarbeiterin Franziska Schnoor intensiv {iberpriift. Die Textanmerkungen sind stark
vermehrt worden und kdnnen umso leichter nachvollzogen werden, als liber e-codices alle
Handschriften online zugiinglich sind. Die Ubersetzung hat Tremp punktuell durch neue Nu-
ancen bereichert, ldsst sie aber im Grossen und Ganzen unverindert. Ein eindriickliches Ver-
zeichnis der von Ekkehart verwendeten und zitierten Werke, ein umfangreiches Wortregister
sowie weitere Register schliessen den hochst erfreulichen Band ab, der zweifellos fiir lange
Zeit die Standardausgabe von Ekkeharts «Klostergeschichten» bleiben wird.

Luzern Konrad Wanner

Horst F. Rupp (Hg.), Schloss Maienfeld und seine Fresken, Lindenberg i. Allgdu, Kunst-
verlag Josef Fink, 2020, 128 S.

Schloss Maienfeld im gleichnamigen Stddtchen ist eine Ausnahme in der reichhaltigen
Burgenlandschaft Graubiindens. Sie ist keine Hohenburg auf unzugénglichen Felsrippen,
sondern eine Stadtburg, die am Rand einer hochwassersicheren Niederterrasse am Ostufer
der Rheins errichtet wurde, an einem seit romischer Zeit bestehenden Verkehrsknoten-
punkt.

Ausloser fur die Publikation war die Beschiftigung des Herausgebers und Autors Horst
F. Rupp mit den Werken des sogenannten Waltensburger Meisters. Dieser Notname steht
fiir einen Kiinstler und seine Werkstatt, die in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts ver-
schiedene Kirchen Graubiindens mit Wandmalereien schmiickten. Im Turm des Schlosses
Maienfeld gibt es Fresken, die diesem Meister oder seinem Umfeld zugeschrieben werden.
Aus der Bitte des Schlossbesitzers an Herrn Rupp um eine Expertise zu den Fresken ent-
wickelte sich ein Forschungsprojekt, an dem der Architekturhistoriker und Burgenforscher
Thomas Biller sowie ein Team des Archéologischen Dienstes des Kantons Graubiinden
(ADG) mit Monika Oberhinsli, Mathias Seifert und Christoph Walder mitwirkten.

Der Text zur Baugeschichte des Schlosses stammt von Thomas Biller, ergénzt durch ei-
nen Beitrag des ADG zur dendrochronologischen Untersuchung des Turms. Das Schloss
wurde wihrend der Bliindner Wirren 1624 zerstort und blieb bis ins mittlere 19. Jahrhundert
eine Ruine. Der heutige Zustand ist geprégt durch Wiederherstellungen und Neubauten im
19. und 20. Jahrhundert. Die Baugeschichte der Anlage als Ganzes ist daher beim aktuellen
Zustand der Gebdude nur in Form von Hypothesen nachzuvollziehen. Zu vieles ist verén-
dert und ein Grossteil der Winde und Mauern sind verputzt und konnen nicht analysiert
werden.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



468 Rezensionen — Comptes rendus

Das wichtigste erhaltene mittelalterliche bauliche Element des Schlosses ist der ur-
spriinglich fiinfgeschossige Wohnturm. Dank der Forschungen des ADG ist er dendrochro-
nologisch datiert: Der Baum, aus dem der Balken fur den originalen Kamin im dritten
Obergeschoss gefertigt worden war, war im Frithling 1247 gefillt worden. Im frithen 14.
Jahrhundert wurde das damals oberste Stockwerk als Reprisentationsgeschoss mit Wand-
malereien ausgestattet. Die heutige Einteilung in drei Rdume stammt aus dem 19. Jahrhun-
dert, es muss aber schon zur Zeit der malerischen Ausstattung eine Unterteilung durch
Fachwerkwinde gegeben haben. Damals bestand die Westhilfte des Geschosses geméss
Biller aus einem Raum mit drei Fensternischen, die sich nach aussen wohl in Form von
Biforen bildeten. Er interpretiert diesen Raum mit seinen Fresken als «kleinen Sommersaal».
Ein kleinerer, mit figlirlichen Szenen ausgemalter Raum in der Siidostecke hatte zwei
Fensternischen; das Fenster nach Siiden war wohl als Triforium ausgestaltet. Der dritte
Raum in der Nordostecke ist als ebenfalls ausgemaltes Treppenhaus bzw. Vorraum zu in-
terpretieren.

Die Burg des mittleren 13. Jahrhunderts bestand moglicherweise nur aus dem Wohnturm
mit eng gefithrter Ringmauer. Wesentlich ausgebaut als Residenz fiir Graf Friedrich VII.
von Toggenburg wurde die Anlage zwischen 1394 und 1436. Der Turm wurde um ein
Geschoss aufgestockt und einem Zinnenkranz versehen. Ebenfalls damals entstanden der
stidseitige Wohnbau mit der Kapelle und die Ringmauer. Etwas spéter im 15. Jahrhundert
folgten das «Alte Schloss» ostlich des Wohnturms und der Mauerzwinger. Das Alter des
Gebdudes westlich des Turms ist unbekannt. Innenausbauten des 16. und frithen 17. Jahr-
hunderts sind anzunehmen, fielen aber wie das ganze Schloss 1624 einem Brand zum Op-
fer.

Der Artikel tiber die Fresken aus der Feder von Horst F. Rupp beginnt mit einer kurzen
Besitzergeschichte des Schlosses. Auf die ab dem mittleren 13. Jahrhundert fassbaren Her-
ren von Aspermont folgten 1342-1355 die Meier von Windegg, 1355-1436 die Grafen
von Toggenburg und 1437-1509 Herren von Brandis. Seit 1509 gehorte das Schloss den
Gemeinen Drei Biinden und diente als Landvogteisitz.

Es war — wie so oft — Johann Rudolf Rahn, der als erster auf die Fresken aufmerksam
machte. Die Frage der Urheberschaft wurde von Anfang an diskutiert, wobei fast immer
die Werkstatt des Waltensburger Meisters im Fokus stand. Einzig Florian Hitz postulierte
2015 einen Churer Maler namens Berchtold, der nicht mit dem Waltensburger Meister
identisch sei, als Urheber. Die Fresken sind leider seit Jahrzehnten in einem schlechten
Zustand und harren aus Griinden, die nicht erldutert werden, der Restaurierung,.

Die Fresken bestehen zum einen aus sogenannter Quadermalerei, also einer Scheinmale-
rei, die vorgibt, die Winde wiirden aus Quadern bestehen, teilweise graue Hausteinquader
mit weissen Fugen, teilweise farbige Quader mit bunter Marmorierung, die oben mit einem
gemalten Zinnenkranz abschliessen. Die Malerei im Raum im Siidosten hingegen ist figiir-
lich. Der Autor stellt die Figurenszenen einzeln vor, mit Fotos und mit Umzeichnungen,
die er dem Werk von Alfons Raimann von 1985 zur gotischen Wandmalerei in Graubiin-
den entnommen hat. Das ikonografische Programm ist schwierig zu deuten, zu viele Dar-
stellungen, die sich an den verschwundenen Binnenwénden befunden haben diirften, feh-
len. Generell geht es um die ritterliche Tapferkeit, Mut und Stirke sowie die ritterliche
Minne, mit Darstellungen der hoéfischen Welt, der germanischen Sagenwelt und Szenen
aus dem Leben von Simson aus dem Alten Testament. Zusammenfassend ist ein Zyklus

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 469

anzunehmen, der der Représentation ebenso diente wie der Unterhaltung und der Beleh-
rung. Der Autor geht auch der Frage des Kiinstlers nach. Die Maltechnik und die Quader-
malerei sprechen fiir den Waltensburger Meister, gegen ihn die Tatsache, dass dieser bis-
lang nur aus sakralen Zusammenhdngen bekannt ist. Rupp kommt trotzdem zum Schluss,
dass nach Abwigung aller Argumente die Fresken dem Waltensburger Meister bzw. seiner
Werkstatt zuzuweisen sind — wobei er sich der Hypothese von Hitz nicht vollstdndig ver-
schliessen will.

Ab und zu fallen Diskrepanzen zwischen Biller und Rupp auf: So spricht Rupp vom
«Bergfried», obwohl es sich klar um einen Wohnturm handelt. Ausserdem nimmt Rupp
fiir das Turmgeschoss mit den Fresken im Gegensatz zu Biller eine Geschosseinteilung in
vier Riume an und unterteilt den von Biller postulierten Sommersaal.

Die handliche Publikation stellt die dltere Baugeschichte dieser interessanten Burg auf
ein sicheres Fundament. Thomas Biller zeigt in gewohnt souverdner Art und Weise die
Maoglichkeiten und Grenzen einer beobachtenden Bauautopsie ohne Eingriffe in die Sub-
stanz und formuliert eine nachvollziehbare Bauentwicklung der herrschaftlichen Anlage
bis zu ihrer Zerstérung im Jahr 1624. Ein Gliicksfall ist die dank einer dendrochronologi-
schen Untersuchung durch den ADG sichere Datierung des Turms ins mittlere 13. Jahr-
hundert. Auch die Darstellung der Wandmalerei durch Horst F. Rupp umfasst trotz seiner
Knappheit die Forschungsgeschichte, das vollstidndige Bildprogramm und deren Ikonogra-
fie und Deutung. Er stiitzt sich dabei auf die bestehenden Arbeiten von Johann Rudolf
Rahn, Erwin Poeschel, Alfons Raimann und die Akten eines von Rupp 2014 organisierten
Symposions zum Waltensburger Meister. Rupps Darstellung fithrt bei der Frage der Urhe-
berschaft zu keinen neuen Antworten. Die einzige Tatsache, die fiir Rupp gegen den Wal-
tensburger Meister spricht, dass dieser Kiinstler sonst nur sakrale Themen gemalt hat, ist
auch deswegen etwas zu relativieren, weil Wandmalereien des 14. Jahrhunderts aus profa-
nen Kontexten selten erhalten sind, und wenn, dann meist aus stddtischen Wohnbauten und
eben Stadtburgen. Auch aus diesem Grund sind die Fresken ein erstrangiges Kunstwerk,
dem man eine baldige und nachhaltige und Konservierung wiinscht.

Bern Armand Baeriswyl

Susan Marti/Richard Némec/Marius Winzeler (Hg.), Die Prager Pieta in Bern/PraZska
Pieta v Bernu (Schriftenreihe des Bernischen Historischen Museums 14), Prag, Narodni
Galerie/Bern, Historisches Museum, 2018, 256 S., Il

Im Zentrum der grossformatigen, reich illustrierten Publikation steht die im Bernischen
Historischen Museum ausgestellte Pieta, die nur in Form eines Torsos erhalten ist; mit
anderen Worten: Kopfe und Gliedmasse fehlen, was sich anhand der Objektgeschichte die-
ses spatmittelterlichen Kunstwerks erkldren 14sst: Die Pieta ist ein Kernstiick des soge-
nannten Berner Skulpturenfunds im Jahr 1986. Im Zuge von Renovierungsarbeiten an der
Miinsterplattform wurde in einer Tiefe von vierzehn Metern unter dem Gehniveau eine
Fundschicht angeschnitten, aus der iiber fiinthundert behauene Steinfragmente geborgen
werden konnten. Dieses aufsehenerregende Depot geht auf die Reformationszeit zuriick,
in deren Verlauf 1528 die sakralen Kunst- (Statuen, Gemélde) und Kultobjekte (Altdre)

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



470 Rezensionen — Comptes rendus

aus den bernischen Kirchen entfernt und — im Fall der Gegenstidnde aus Stein — als Fiill-
material fir das Aufschiitten der Miinsterplattform verwendet wurden. Aufgrund stilisti-
scher und petrographischer Untersuchungen wurde die «Berner» Pieta als Importgut aus
Prag identifiziert und auf die Zeit um das Jahr 1400 datiert. Dabei bleibt ungewiss, wo sie
vor ihrer «Versenkungy» gestanden hatte. Die transnationale Dimension der Pieta gab An-
lass zu einem im November 2017 in Bern abgehaltenen Kolloquium mit Teilnehmerinnen
und Teilnehmern aus der Schweiz, Tschechien, Deutschland und Ruménien, das ganz die-
sem einen Werk gewidmet war und aus dem die Tagungsbeitrdge im vorliegenden durch-
wegs zweisprachigen (deutschen und tschechischen) Band hervorgegangen sind.

Die vielen Fragen, die mit der «Prager Pieta in Bern» verbunden sind und die sich auch
nach getaner Arbeit nicht beantworten lassen, fithren dazu, dass das eigentliche Herzstlick,
die Pieta, aus unterschiedlichen Perspektiven umkreist wird: Nach einer Einleitung von
Richard Némec, der von den zwei Leben der Pieta spricht (das erste begann um 1400, das
zweite 1986), geht Susan Marti etwas nédher auf die Auffindungsumstinde und den Zustand
des geborgenen Torsos ein. Der Auffindungsort, die Berner Miinsterplattform, steht im
Zentrum von Armand Baeriswyls Ausfithrungen, in denen die Baugeschichte nachgezeich-
net wird. Die Perspektive des Restaurators wird von Urs Zumbrunn vertreten: Die Restau-
rierung richtet sich nach dem «Prinzip des kleinstméglichen Eingriffes», der sich Materi-
alien bedient, «die jederzeit ein Nachbehandeln zulassen» (77). Um die Materialitidt des
Werks geht es auch in den kurzen Bemerkungen zu seiner petrographischen Analyse von
Ivo Hloubil.

Um die bislang nicht beantwortete (Kardinals-)Frage nach den Wegen, auf denen die Pieta
von der Moldau an die Aare gelangte, geht es in den Beitrdgen von Christian Hesse zu den
politischen Beziehungen zwischen der Reichsstadt Bern und dem Prager Hof und von Roland
Gerber. Letzterer geht moglichen bernischen Auftraggebern aus dem Kreis «sozial aufstre-
bender Fernkaufleute» nach, die «einen namhaften Teil ihrer Handelsgewinne in Bau und
Ausstattung des Miinsters [investierten]» (112—-113). Gleichsam um die «Gegenseite» kiim-
mert sich Martin Musilek in seinen Ausfithrungen zu Prager Handelskontakten nach Westen,
wobei sich Niirnberger Kaufleute als Zwischenglieder herauskristallisieren.

Fiir die Verortung der in Bern aufgefundenen Pieta in der kunsthistorischen Forschung
sind Matthias Weniger, Markus Horsch und Milena Bartlové besorgt, wobei insbesondere
Horsch die Schwierigkeiten des Unterfangens thematisiert. So sei es «bisher nicht gelun-
gen [...], die Objekte [d.h. die erhaltenen Pietas] im Einzelnen nach einheitlichen wissen-
schaftlich Giberpriifbaren Kriterien zu erfassen». «Allzu oft» seien «libergreifende Hypo-
thesen aufgestellty worden, «die einer rezipierenden und {iberdenkenden Folgegeneration
dann unter den Hidnden zerbroselten» (167).

Einen komparatistischen Blick wagt, ausgehend von der Pieta in Sibiu (Transsylvanien),
Ciprian Firea, wihrend in den Beitrégen von Julien Chapuis und Marius Winzeler Aspekte
der musealen Ausstellungspraxis diskutiert werden. Evelin Wetter beschliesst den Band
mit einem Uberblick iiber die Ergebnisse und die verbleibenden ungelésten Fragen im Zu-
sammenhang mit der Prager Pieta in Bern, wobei die Fragen cher tiberwiegen. Nichtsdes-
totrotz ist eine aufschlussreiche Publikation zusammengekommen, die, ausgehend von ei-
nem einzigen Gegenstand, ein weites kunst- und kulturhistorisches Feld absteckt. Als Bo-
nus diirfen die qualitédtsvollen, z.T. grossformatigen Abbildungen betrachtet werden.

Solothurn Georg Modestin

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 471

Ziircher Liedflugschrifien. Katalog der bis 1650 erschienenen Drucke in der Zentralbibli-
othek Ziirich, bearbeitet von Eberhard Nehlsen, redigiert von Christian Scheidegger
(Bibliotheca bibliographica Aureliana CCLVI), Baden-Baden, Verlag Valentin Koerner,
2021, 517'S.

Biicherverzeichnisse suche man, so heisst es, heute in Form von Datenbanken im Internet
und oft nicht mehr primér in gedruckten Katalogen. Zum Gliick widerlegt die hier bespro-
chene, in edler Ausstattung erschienene Publikation das mediale Vorurteil. Sie fithrt den
Leser zu den Printmedien zuriick, die neben den elektronisch verfiigbaren Werken weiter-
hin ihren festen Platz auf dem Markt verdienen. Eberhard Nehlsen, der anerkannte Spezi-
alist fur die Verzeichnung von Flugschriftenliteratur und ausgewiesene Kenner dieser lite-
rarischen Gattung (vgl. Eberhard Nehlsen [Bearb.], Berliner Liedflugschriften. Katalog der
bis 1650 erschienenen Drucke der Staatsbibliothek zu Berlin — PreuBischer Kulturbesitz,
hg. von Gerd-Josef Botte, Annette Wehmeyer u. Andreas Wittenberg, Baden-Baden 2008—
2009), brachte in Zusammenarbeit mit Christian Scheidegger, dem stellvertretenden Leiter
der Rara-Abteilung der Zentralbibliothek Ziirich (vgl. auch Christian Scheidegger, Die
Liedflugschriften der Zentralbibliothek Ziirich, in: Librarium, 63 [2020], 20-39), ¢in
Nachschlagewerk heraus, das fiir die bibliographische Erschliessung, die Bearbeitung und
bessere Kenntnis der Textsorte Massstébe setzt. Der Erwerb des vorliegenden Katalogs sei
auf internationaler Ebene grésseren Bibliotheken fiir ihre Prisenzbestéinde empfohlen.
Christian Scheidegger weist im Vorwort auf den Quellenwert der literarischen Gattung
hin, die ndher an die Lebenswelt und die Rezeptionserwartungen breiter frithneuzeitlicher
Bevolkerungsschichten heranfithrt. In der Einleitung bietet dann der Katalogbearbeiter
eine Gattungsbestimmung, die vor allem bei Germanisten auf Interesse stossen miisste, da
man in den fachspezifischen Lexika eine gewisse Verlegenheit in der Bestimmung und
Beschreibung distinktiver Merkmale feststellt, die sich bisweilen in der Spezialliteratur
fortsetzt. Es sind die (hier nicht berticksichtigten) grossformatigen Lied-Einblattdrucke
von den umfangreicheren, in Form von Heften publizierten Liedflugschriften zu unter-
scheiden. Von ihnen besitzt die Zentralbibliothek Ziirich im Vergleich mit anderen Bibli-
otheken eine ansehnliche Zahl (hinzu kommen in der Zentralbibliothek Ziirich noch 270
weitere, vor 1800 erschienene Liedflugschriften — freundliche Mitteilung von Christian
Scheidegger vom 24.5.2021). Eine statistische Gegeniiberstellung des Berliner mit dem
Ziircher Bestand vermittelt trotz kargen Angaben in den Drucken wichtige Aufschliisse.
An der Spitze der Druckorte liegen im Ziircher Bestand Basel, Bern und Ziirich, gefolgt
von Augsburg, Strassburg und Niirnberg. Niirnberg und Augsburg sind im Berliner Be-
stand vor Magdeburg, Basel und Strassburg am besten vertreten. Betrachtet man die Er-
scheinungsorte der Liedflugschriften beider Bibliotheken, rangieren Niirnberg und Augs-
burg vor Basel und Strassburg. In den hinteren R4ngen kommen auch kleinere Stiadte vor
(Eisleben, Landshut, Lauingen, Rothenburg 0.d.T., Straubing). Unter den Druckern des
Schweizer Bestands stehen an erster Stelle die Basler Johann Schroter (69 Werke) sowie
Samuel Apiarius und Erben (68 Drucke); Samuel und Siegfried Apiarius in Bern bringen
es im dritten Rang auf <nur> 35 Drucke. Die Produktion von Liedflugblittern war ab 1530
stark riickldufig, die der Liedflugschrift nahm von ungefihr 1550 an einen starken Auf-
schwung. Der erfasste Ziircher Bestand setzt sich aus 572 (mit Berticksichtigung der Kor-
rigenda auf S. 517 aus 577) beschriebenen bibliographischen, oft in Konvoluten {iberlie-
ferten Einheiten zusammen, in denen Noten und Erscheinungsdaten in der Regel fehlen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



472 Rezensionen — Comptes rendus

Abbildungen veranschaulichen die Besonderheiten der ihrerseits oft mit Kupferstichen
versehenen Liedflugschriften. Am Schluss der Einleitung wird der Leser mit der Struktur
der detaillierten bibliographischen Eintrige vertraut gemacht. Wiinschenswert sind weitere
Erschliessungsarbeiten, die im Rohzustand bei Nehlsen bereits vorliegen (er verfligt, wie
er mitteilt [S. 12, Anm. 10], tiber ein Typoskript mit Beschreibungen von ungefihr 9000
Drucken). Trotz den spérlichen drucktechnischen Daten und der iiberwiegenden Unkennt-
nis der Autornamen ermdglichen die verfiigbaren Informationen auch inhaltliche regional-
historische Differenzierungen. Dem Katalogteil folgen das Register der Liedanfinge, die
Tonangaben, die Titel, das Verzeichnis der Verfasser der Liedtexte, gegebenenfalls die
unaufgelosten Initialen der Autornamen, die Verzeichnisse der Druckorte und Drucker, der
Provenienzen, weiterer Standortbibliotheken, das Personen- und Sachregister, die abge-
kiirzt zitierte Literatur sowie wenige Addenda und Korrigenda mit dem Hinweis, dass sol-
che, die erst nach der Drucklegung bekannt werden, auf der Webseite des Verlags, unter
koernerverlag.de/documents/ZLFac.pdf, zu finden sind.

Man kann Bibliographien lesen, was sich auch beim vorliegenden Katalog lohnt. Eine
kurze Ubersicht moge die Vielfalt der in den Liedflugschriften behandelten Themen be-
leuchten und den interdisziplindren Nutzen des Verzeichnisses, nicht zuletzt in sprachge-
schichtlicher Hinsicht, verdeutlichen. Gelehrte Einfliisse auf Liedflugschriften verdienen
Beachtung (z. B. Petrus Lotichius, S. 40, Nr. 22), weil manchmal die Traditionsstringe der
literarischen Milieus zu stark voneinander getrennt behandelt werden.

Es verwundert nicht, dass im Ziircher Bestand die Schweizergeschichte, vornehmlich
einzelne Schlachten, zum Beispiel die Mailénderziige (selbstverstindlich ohne Marig-
nano), des Weiteren in einem Fall sogar die Schlacht bei Nifels (Nr. 481, S. 305, Abbil-
dung des Titelblatts, S. 306 — vgl. zu den verschiedenen Basler Auflagen Rainer Hugener,
Das dlteste gedruckte Lied zur Schlacht bei Nifels. Kommentar und Edition, in: Schwei-
zerische Zeitschrift fiir Geschichte, 59 [2009], 261278, hier 263), schliesslich der Dreis-
sigjdhrige Krieg (32 Registereintrige, S. 496) und die Tilrkenkriege (15 Registereintrége,
S. 502) von Bedeutung sind. Oft vermittelten die Liedflugschriften Verhaltensnormen, oder
sie brachten den Zuhorern bzw. Lesern biblische Themen und Motive niher. Nicht selten
griffen sie Unfille und Verbrechen auf (Registerwort <Hinrichtung) mit 25, (Mord» mit 32
Eintrdgen, S. 498 u. 500), mahnten zur Vorsicht oder riefen zu moralischem, gottesfiirch-
tigem Handeln auf. Nicht zu vergessen sind die Appelle an die etwa mit der Liebesthematik
geweckte Neugier (70 Referenzen). Bisweilen {ibernahmen Liedflugschriften mit politi-
schen Nachrichten die Informationsaufgabe der spéter aufgekommenen Zeitungen. Be-
richte tiber Naturereignisse und iiber Wunder sowie die Prédsentation von Heiligen (z. B.
des Kapuzinermirtyrers Fidelis von Sigmaringen, Nr. 503, S. 316) und das Auftreten ein-
zelner Personen, die man im Katalog nicht unbedingt erwartet, so des radikalen Spiritua-
listen Daniel Sudermann (1550-1631; Nr. 88, S. 86), rufen Angaben in Spezialbibliogra-
phien und in anderer Sekundérliteratur in Erinnerung oder ergéinzen sie (vgl. z. B. Oktavian
Schmucki, Fidelis von Sigmaringen [1578-1622], Bibliographie. Kommentierter Litera-
turbericht bis 2000, Rom 2004, S. 7511, Nr. 2482, 2483).

Beim Nachschlagen im Sachregister bewéhrt es sich, flexibel zu suchen. Unverifizierte
Ortsnamen, die allerdings sehr selten vorkommen («Labazadel», Nr. 71, S. 75), hitten in
das Register aufgenommen, hier und dort weitere Verweise angebracht werden kénnen.

Zum Schluss sei jenseits der Katalogeintridge auf ein auf die Quelleninhalte bezogenes
Forschungsdesiderat, ndmlich die rhetorische Konzeption der Liedflugschriften, auf das

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 473

Verhéltnis von Text und Bild und insbesondere die von den Texten ausgehende Steuerung
der Affekte (z. B. von Angst und Schrecken, S. 292, Nr. 450), erinnert. Summa summarum
l4sst der vorgestellte Katalog kaum Wiinsche offen. Moge die Erschliessung der Liedflug-
schriften bald leicht zugéingliche Fortsetzungen finden, den adédquaten Umgang mit ihnen
weiter fordern und vielleicht zu Vergleichen iiber deutschsprachige Lander hinaus anregen.

Engi/Glarus Siid Hanspeter Marti

Roman Bonderer, Willensnation wider Willen. Die medialen Konflikte in der Entste-
hungszeit des Schweizer Nationalstaates (1830—1857), Basel, Schwabe Verlag, 2021, 461 S.

Schon auf der ersten Seite ldsst das Eingangszitat aus der liberal-radikalen Appenzeller
Zeitung erahnen, dass es auf den folgenden Seiten grob zu und her gehen wird: Da ist von
der «Reaktions- und Jesuitenpartei» die Rede, deren Presse als eine «wahre Kloake der
Liige, der Listerung, der Heuchelei» verteufelt wird. Bonderers Berner Dissertation be-
schiftigt sich mit diesem aufgeregten verbalen Schlagabtausch zwischen dem liberal-radi-
kalen und dem konservativen Lager im «politischen Glaubenskrieg» (10) um die Schaf-
fung eines Bundesstaates. Der Autor stellt den Begriff der Schweiz als « Willensnation»,
der als Gegenentwurf zu anderen Nationalkonzepten wie Sprachnation oder Staatsnation
gerne in politischen Reden und Schriften beschworen wird, fiir jene Zeit in Frage. Er tritt
der Vorstellung entgegen, dass damals ein Wille zu Einigkeit und Briiderlichkeit ge-
herrscht hitte (wobei eigentlich niemand, der sich mit dieser Periode beschiftigte, je fried-
liche Zustidnde beschwor). Bonderer zielt aber auf eine jiingere, etwa von Ursula Meyer-
hofer und Iréne Herrmann vertretene «harmonisierende» Interpretation (19), die annimmt,
dass sich die beiden Lager aufeinander zubewegten, bis schliesslich die im Sonderbunds-
krieg unterlegenen (Katholisch-)Konservativen den Bundesstaat akzeptierten. Der Autor
betont im Gegenteil die Konflikthaftigkeit der Auseinandersetzungen sowie die Gewaltbe-
reitschaft und vermag keinen Willen zu erkennen, die Zukunft gemeinsam zu gestalten. Er
rdumt aber ein, dass es sehr wohl «Formen eines nationalen Zusammengehdorigkeitsgefiihls
gegeben hat» (18). Tatsdchlich stellte niemand die Existenz der Eidgenossenschaft in
Frage; es gab auch keine Sezessionsbewegung, aber {iber die Art und Weise der Bundes-
revision, vor allem iiber das Verhiltnis von Bund und Kantonen, war man sich ganz und
gar nicht einig.

Die Arbeit gliedert sich in sechs Kapitel. Am Anfang erortert der Autor methodische und
medienhistorische Aspekte und stellt seine Quellen vor. Fiir seine Medienarbeit wertete er
fiir (fast) jedes politische Lager das wichtigste deutschschweizerische Parteiblatt aus: Ap-
penzeller Zeitung (radikal), NZZ (liberal), Staatszeitung der katholischen Schweiz sowie
erginzend Schwyzer Zeitung und Zuger Zeitung (katholisch-konservativ) und die Basler
Zeitung (reformiert-konservativ). Die Beriicksichtigung des Basler Blatts ist insofern be-
merkenswert, als bis anhin das antiliberale protestantisch-konservative Lager unterschétzt
wurde; es wird iibrigens im einleitenden Zitat ebenfalls in den jesuitischen Schmutzkiibel
geworfen. Im zweiten Kapitel werden sieben Ereignisse zwischen 1830 und 1857 anhand
der medialen Konflikte abgearbeitet: Julirevolution, Napoleonhandel, Ziiriputsch, Frei-
scharenziige, Sonderbundskrieg, Bundesverfassung 1848 und Neuenburgerhandel. Im

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



474 Rezensionen — Comptes rendus

Zentrum der Arbeit stehen aber vier «inhaltliche Schliisselmerkmale», an denen der Autor
die tiefen Grében innerhalb der Eidgenossenschaft dokumentiert.

Der «Kampf um die Geschichte» (Kapitel 3) war eines der Schlachtfelder, auf denen sich
die «Streithdhne der Regeneration» (88) in der Interpretation der Geschichte, primér der
mittelalterlichen, bekriegten. Fiir die Liberal-Radikalen waren die «heldenhaften Vorvi-
ter» bereits Vorkdmpfer des demokratischen und unabhéngigen Nationalstaats, von Men-
schenrechten, Freiheit und Gleichheit. Diese Werte gingen dann aber verloren und mussten
im Sinne einer «Regeneration» wiederhergestellt werden. Fiir die Konservativen hingegen
waren die Vorviter Musterbeispiele der Einfachheit, der Religiositét, der Treue und Op-
ferbereitschaft, deren hart erkimpfte Freiheit durch die revolutionédren Liberalen zu Grabe
getragen wiirde. Bonderer widerspricht «vehement» (167) der These der sich annédhernden
Geschichtsbilder und erkennt trotz des gleichen historischen Fundus kein gemeinsames
identitdtsbildendes Geschichtsbild.

Im 4. Kapitel «Nation und Nationalismus» schildert Bonderer, wie die Liberal-Radikalen
die nationalistische Rhetorik geschickt im Kampf fir einen Bundesstaat einsetzten. Dabei
ging es in erster Linie darum, den Gegner als Vaterlandsfeind zu diffamieren. Die paar in
der Schweiz wirkenden Jesuiten wurden auf geradezu groteske Weise zu Hassobjekten und
zur 6ffentlichen Gefahr hochstilisiert. Im Antijesuitismus glaubt Bonderer Parallelen zum
Antisemitismus zu erkennen — eine interessante, aber gewagte These (197/98).

Im 5. Kapitel «Konfession und Konfessionalisierung» kehrt die tiberwunden geglaubte
konfessionalistische Deutung des Kampfs um die Bundesrevision zuriick. Bonderer sieht
hinter dem Antijesuitismus und Antiultramontanismus der Protestanten zweifellos zu
Recht einen «pauschalen Antikatholizismus», der seit der Reformation in der protestanti-
schen Konfessionskultur angelegt war. Die Katholisch-Konservativen nahmen die von den
Liberal-Radikalen inszenierte Konfessionalisierung auf und interpretierten sie als Angriff
auf die katholische Kirche. Auch ist Bonderers Feststellung zuzustimmen, wonach die von
beiden Seiten zwecks interner Mobilisierung gespielte konfessionelle Karte den Zusam-
menschluss der reformierten und katholischen Konservativen verhinderte und das konser-
vative Lager spaltete. Zu kurz kommt aber die Tatsache, dass die Konfessionalisierung
nicht vollstindig gelang, wie die «Neutralitdt» der beiden reformierten Kantone Neuen-
burg und Baselstadt im Sonderbundskrieg oder die Parteinahme fiir die liberale Sache von
mehrheitlich katholischen Kantonen (Solothurn, Tessin, St. Gallen) und katholischen Re-
gionen (z.B. Ausserschwyz, Greyerz) sowie die prominenten protestantischen Unterstlitzer
des Sonderbunds belegen. Eine starke Minderheit des Schweizer Katholizismus war libe-
ral, ja zum Teil radikal gesinnt und kédmpfte nicht so sehr gegen die Kirche, als vielmehr
gegen innerkirchliche «Auswiichse» wie Klerikalismus und rémischen Zentralismus. Und
hier rédcht sich, dass keine katholisch-liberale Zeitung ausgewertet wurde, welche den Ge-
gensatz katholisch-protestantisch relativiert und den innerkatholischen Konflikt aufgezeigt
hitte.

Die Dissertation schliesst mit dem originellen 6. Kapitel «Der Kampfum die tugendhafte
Minnlichkeit» — das einen Einblick in den «biirgerlichen Wertehimmel» gibt. In der Par-
teipresse wurden unterschiedliche Minnlichkeitskonzepte vertreten. Die Konservativen
hoben Werte wie Treue (zur iiberkommenen Ordnung der Viter), Gehorsam sowie Erge-
benheit hervor und sahen im gldubigen Katholiken oder Protestanten ihr Idealbild. Die
Liberal-Radikalen dagegen wiinschten sich fortschrittsfreundliche, zukunftsoptimistische
und aufgeklirte Méanner. Die Ménnlichkeitsideale deckten sich dennoch tiber weite Teile:

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 475

Alle forderten Mannhaftigkeit, Méssigung, Besonnenheit, Empathie und Mut, so dass nach
Bonderer das konservative wie das liberale Modell des ménnlichen Biirgers «innerhalb der
biirgerlichen Ordnung anzusiedeln» ist (21). Die Frauen waren ohnehin «aus der als ménn-
lich konnotierten politisch-offentlichen Sphéire» ausgeschlossen (403).

Bonderer gelingt es eindriicklich aufzuzeigen, wie sich die beiden Lager in ihrer «sprach-
lichen Rohheit und Polemik» (39) in der Presse gegenseitig hochschaukelten. Allerdings
war das politische Spektrum breiter und differenzierter, als es in den ldrmenden Zeitungen
(und demzufolge in der Dissertation) zum Ausdruck kam. Denn nach geschlagener
Schlacht wurde der Brei (politisch und verfassungsrechtlich) nicht so heiss gegessen, wie
er (medial) gekocht wurde. Der neue Bundesstaat kam den foderalistischen Anliegen der
Konservativen (und eines Teils der Liberalen) weit entgegen, so dass schon 1948 Edgar
Bonjour anlésslich der Zentenarfeier die Konservativen als heimliche Sieger sah. Die Kan-
tone blieben zum Arger der Radikalen die «massgeblichen Einheiten des politischen Le-
bens» (82) im vorerst schwach zentralisierten Bundesstaat. 1848 war — um mit Daniel
Speich Chassé (2012) zu sprechen — trotz der ideologischen Zerrissenheit der Schweiz we-
der ein radikaler Bruch, noch die 2018 von Rolf Holenstein beschworene «Stunde Null».
Fiir die Mehrheit der in ihren Gemeinden und Kantonen lebenden Schweizer dnderte sich
vorerst ndmlich nicht viel.

Riifenacht Marco Jorio

Urs Altermatt, Bundesratswahlen. Vom Unruheherd zur stabilen Republik. Der schwei-
zerische Bundesrat 1848—1875. Teamplayer, Schattenkonige und Sesselkleber, Basel, NZZ
Libro, 2020, 357 S., Abb.

Der Herausgeber des Bundesratslexikons, Urs Altermatt, untersucht in seiner neuen Studie
zum schweizerischen Bundesrat von 1848 bis 1875 die schweizerische Kollegialregierung
in einer zeitlichen Lingsperspektive als Ergidnzung zur Darstellung von Einzelpersonlich-
keiten, wie sie im Lexikon aufscheinen. Er stiitzt sich dazu auf eine breite Datenfiille, die
er im vorliegenden Buch zu einer synthetischen Bundesratsgeschichte formt, was bis anhin
ein Desideratum war. Im Fokus des umfangreichen Bandes steht die Periode von 1848 bis
1875, also jene Phase von der modernen Bundesstaatsgriindung bis zur Verfassungsrevi-
sion. Urs Altermatt unterteilt diese Jahrzehnte in die Zeit der «Schaffung der Bundesbe-
horden im Rekordtempo», in die « Wilde[n] 1850er-Jahre», in die «1860er-Jahre: auf der
Suche nach Stabilitét», in die Zeit «1870—1872: unversdhnliche Konflikte im Bundesrat
wegen der Bundesrevision» sowie in die « Wende von 1874/75». Er zeigt so, wie sich das
schweizerische Mischsystem, angelegt zwischen parlamentarischem und présidialem Mo-
dell, herausgeformt hat. Das Buch hebt die Bedeutung des staatspolitischen Modells her-
vor, dank dessen sich der moderne Bundesstaat in einer turbulenten Zeit stabilisieren
konnte. Deutlich wird, wie und warum der Bundesrat fiir die nationale Kohiision derart
bedeutend ist und wie die Landesregierung seit Beginn der modernen Schweiz als natio-
nales Scharnier wirkte. Bedeutende Entwicklungen und auch Eigenheiten, wie sie Urs Al-
termatt auch im aktuellen Regierungssystem beobachtet, gehen auf diese Zeit zuriick. So
schreibt Altermatt von den Bundesrétinnen und Bundesriten als «schweizerischen Royals»

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



476 Rezensionen — Comptes rendus

(dies mit Fragezeichen) und unter «Ministeranarchie» versteht er die dem System seit An-
beginn innewohnende Spannung zwischen einer kollegialen Regierungsstrategie und einer
operationellen Departementsleitung.

Die vorliegende Studie verdeutlicht ferner die nicht zu unterschitzende Wirkung der von
den Verfassungsvitern 1848 gewihlten Regierungsform auf die Weiterentwicklung des
Landes und zeigt auf, wie sich in der friihen Phase des Bundesstaates das Regierungssys-
tem herausformte. Mit 1848 hatte die Schweiz zum ersten Mal eine wirkliche Landesre-
gierung mit Exekutivgewalt, die zudem seit Anbeginn durch politische Stabilitét und per-
sonelle Kontinuitdt geprégt ist. Das Land zeichnet sich im Unterschied zu seinen européi-
schen Nachbarn durch eine grosse Kontinuitit mit seit 1848 unveridnderten politischen In-
stitutionen aus. Entsprechend beleuchtet sind im vorliegenden Buch die Mechanismen und
Eigenheiten, wie die bis auf wenige Ausnahmen von der Bundesversammlung bestétigte
Wiederwahl erneut kandidierender Bundesriéte. Sie war bereits 1857 zum Usus geworden.
In pragmatischer Weise tiberliess die Verfassung dies dem Parlament. Diese Stabilitétsre-
gel war ferner der Tatsache geschuldet, dass bis 1919 Bundesrite nach dem Verlassen ihres
Amtes kein Ruhegehalt erhielten. Nicht alle Bundesrite blieben jedoch so lange im Amt
wie Carl Schenk, der von 1863 bis 1895 Giber 31 Jahre im Bundesrat wirkte. Das Buch
schopft so aus einer Fiille anschaulicher Beispiele. Mehr als uns heute bewusst ist, zeigte
sich im Bundesrat der Griinderzeit die foderale Struktur der Eidgenossenschaft. Damit ein-
her ging eine fiir damalige Zeitgenossen wahrnehmbare «Oligarchie der grossen Kantone».
So wihlte die Bundesversammlung im Jahr 1848 Représentanten der fiinf grossten Kan-
tone in die Landesregierung. Altermatt spricht hier von einem «kantonalistischen Den-
ken». Eine diskriminierende Ausnahme von dieser Grossenregel war der Ausschluss des
im Sonderbundkriegs unterlegenen fritheren katholischen Vororts Luzern. Auch amtierten
in dieser Phase «zwei Klassen» von Bundesriten, was sich darin zeigte, dass nicht alle das
Amt des Bundesprisidenten bekleiden konnten, der in seiner einjdhrigen Amtsperiode das
Eidgendssische Politische Departement leitete. Beim geschaffenen Prisidialamt handelt es
sich um eine Anlehnung an die Funktion des Landammanns aus der Mediations- und Res-
taurationsphase. Um diese Position des Bundesprésidenten fanden zu dieser Zeit Wahl-
ké&mpfe im Gremium statt mit dem Ergebnis, dass gewisse Bundesrite in kurzen Rhythmen
das Ehrenamt bekleideten, wihrend andere gar nie zum Zuge kamen. Die pridominanten
Bundesrite waren die jeweiligen Fithrer der beiden Regierungsparteien und bildeten eine
Art Duumvirat (Furrer und Druey, Furrer und Stimpfli, Dubs und Schenk, Welti und
Schenk), wie dies der Oppositionspolitiker aus dem katholisch-konservativen Lager, Phi-
lipp Anton von Segesser, beschrieben hatte. Dessen Befiirchtungen jedoch iiber eine stille
Etablierung einer Prisidentschaft im amerikanischen Stil der USA sei zu pessimistisch,
wie Altermatt bemerkt, wenn sie auch ein Kornchen Wahrheit enthalte. Altermatt spricht
hingegen hypothetisch von einer versteckten oder lavierten semiprésidialen Periode in die-
ser frithen Phase des modernen Bundesstaates. Einen Einfluss auf die Bundesratswahlen
hatte zudem die sogenannte Komplimentswahl, bei der wieder kandidierende Bundesrite
als Voraussetzung fiir eine Wiederwahl vorher in den National- oder Stéinderat gewihlt
werden mussten, was beispielsweise zur Abwahl des «Griindervaters» Ulrich Ochsenbein
fiihrte.

Wie aus der vorliegenden historischen Analyse hervorgeht, bedarf insbesondere das Schliis-
selnarrativ des dominanten Freisinns im modernen Bundesstaat, das durch den kulturkdmp-
ferischen Antagonismus mit dem politischen Katholizismus gar noch kumuliert worden ist,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 477

einer kritischen Uberpriifung. Es handelt sich hier um eine im Nachhinein geprigte und ver-
einfachende parteipolitische Zuordnung, die einer genaueren Betrachtung mit Bezug zur
Quellenbasis nicht standhiilt. Die siegreiche freisinnige Parteifamilie zerfiel nach 1848 in lose
Fraktionen, die sich bereits ab Mitte der 1850er-Jahre als zwei Parteiformationen, die Radi-
kalen und die Liberalen, verstanden und sich vor allem im Ausschluss der konservativen
Sonderbundspartei einig waren. Zeitgendssische Medien unterteilten in eine «Linke» (Radi-
kale, spéter Freisinnige), eine «Mitte», spéter das «Zentrum» (Liberale) und eine «Rechte»
(Konservative katholischer und protestantischer Observanz). Der damalige Bundesrat setzte
sich folglich aus einer Zweiparteienkoalition aus Radikal-Demokraten und Liberalen zusam-
men, wobei die «liberale Mitte» in wechselnden Allianzen mit geméssigten Radikalen und
mit oppositionellen Konservativen die grossen Linien der damaligen Bundespolitik zu be-
stimmen wusste. Mit Blick auf das erste Bundesratskollegium zeigt sich auch die Schliissel-
position, die die «liberale Mitte» um den ersten Bundesprisidenten, Jonas Furrer, einnahm,
Urs Altermatt bezieht sich hier auf eine bereits von Erich Gruner vorgenommene Zuteilung,
um so der historischen Wirklichkeit von 1848 bis 1874 gerecht zu werden.

Mit Blick in diese frithe Phase des schweizerischen Regierungssystems riickt Urs Alter-
matt vorschnelle Annahmen zurecht und deckt Entwicklungen auf, die in Vergessenheit
geraten sind. Damit schérft er auch den Blick fiir aktuelle Entwicklungen im Bundesrat.
Altermatt umschreibt am Schluss den Bundesrat als «kollektive Wahlmonarchie», die er
als metaphorisches Wortspiel versteht, denn die Schweiz war und blieb eine Republik. Die
entscheidenden Weichen fiir die Weiterentwicklung der Schweizerischen Bundesregie-
rung, einer in Europa von 1848 durchaus einzigartigen institutionellen Schopfung, wurden
in der Periode von 1848 bis 1874 gestellt, wie dies in diesem Buch offensichtlich wird.

Horw Markus Furrer

Credo. Une cartographie de la diversité religieuse vaudoise, ed. Eva Marzi, avec la col-
laboration ﬂe Brigitte Knobel, Irene Becci, Aude Zurbuchen et Chloé Berthet,
Lausanne, Editions Antipodes, 2020, 253 S.

Aufgrund des kantonal sehr unterschiedlich geregelten Verhéltnisses zwischen Kirche und
Staat variieren Bedeutung und Rolle, die den verschiedenen christlichen wie nichtchristli-
chen Religionsgemeinschaften im staatlichen Gemeinwesen zukommen, von Kanton zu
Kanton betrédchtlich. Wie Philippe Gardaz 2015 pointiert formuliert hat, ist «Anerken-
nung» in diesem Zusammenhang «der Schliisselbegriff, das Zauberwort des schweizeri-
schen Staatskirchenrechts». Doch die Anerkennung von Religionsgemeinschaften kann
ganz unterschiedlich ausgestaltet sein, im engeren Sinne namentlich als 6ffentlich-rechtli-
che, «grosse» Ankerkennung, wie sie in vielen Kantonen (insbesondere in der deutsch-
sprachigen Schweiz) die sogenannten «Landeskirchen» geniessen, oder als 6ffentliche,
«kleine» Anerkennung, wie sie eine Handvoll Kantone zumindest als Moglichkeit auch fiir
andere als die traditionellen christlichen und jiidischen Religionsgemeinschaften vorsieht.
Der Kanton Basel-Stadt, der diesbeziiglich eine Vorreiterrolle einnimmt, hat die evange-
lisch-reformierte, die romisch-katholische und die christkatholische Kirche sowie die Isra-
elitische Gemeinde Basel 6ffentlich-rechtlich und die Christengemeinschaft, die Neuapos-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



478 Rezensionen — Comptes rendus

tolische Kirche und die Alevitische Gemeinschaft Basel-Stadt 6ffentlich (kantonal) aner-
kannt; der offentlichen Anerkennung der Evangelisch-Lutherischen Kirche Basel und
Nordwestschweiz hat der Grosse Rat im Januar 2021 zugestimmt.

Das zu besprechende Buch fiigt sich in diese Anerkennungsthematik ein, beschrénkt sich
jedoch auf den Kanton Waadt und geht das Thema nicht staatskirchenrechtlich, sondern
religionswissenschaftlich an. Dennoch soll zum besseren Verstidndnis zunéchst der juristi-
sche Kontext erldutert werden: Mit der neuen Waadtliander Kantonsverfassung von 2003
wurden die evangelisch-reformierte und die romisch-katholische Kirche offentlich-recht-
lich («comme institutions de droit public dotées de la personnalité morale») und die Com-
munauté israélite de Lausanne et du canton de Vaud (CILV) 6ffentlich («comme institution
d’intérét publicy) anerkannt. Die offentliche Anerkennung weiterer Religionsgemein-
schaften ist in § 171 KV ausdriicklich vorgesehen und wird im Ausfiihrungsgesetz von
2007 (BLV 180.51) und im Ausfiihrungsreglement von 2014 (BLV 180.51.1) ausfiihrlich
geregelt. So miissen Religionsgemeinschaften, die eine Anerkennung als Institution 6ffent-
lichen Interesses anstreben, kantonal organisiert sein, eine mindestens 30-jéhrige Prisenz
im Kanton nachweisen, religiose Aktivitdten auf dem gesamten Kantonsgebiet anbieten,
eine soziale und kulturelle Funktion erfiillen, sich fiir den gesellschaftlichen und religiosen
Frieden einsetzen, am interkonfessionellen/-religiosen Dialog teilnehmen, die schweizeri-
sche Rechtsordnung, die Grundrechte und demokratische Prinzipien respektieren sowie
finanzielle Transparenz gewihrleisten. Der mehrjdhrige Anerkennungsprozess beginnt mit
der Unterzeichnung einer Verpflichtungserkldrung durch die antragstellende Religionsge-
meinschaft und endet mit dem Inkrafttreten eines kantonalen Gesetzes, das fiir jede 6ffent-
lich anerkannte Religionsgemeinschaft separat erlassen werden muss und gegen welches
das Referendum ergriffen werden kann. Der Detaillierungsgrad der gesetzlichen Bestim-
mungen und die Voraussetzungen fiir eine 6ffentliche Anerkennung sind also reichlich
hoch. Zudem hat eine dffentliche Anerkennung in erster Linie gesellschaftliche und sym-
bolische Bedeutung; finanzielle Abgeltungen sind nur fiir jene Aufgaben vorgesehen, die
gemeinsam mit den beiden 6ffentlich-rechtlich anerkannten Kirchen wahrgenommen wer-
den. Zurzeit sind Anerkennungsgesuche von drei Religionsgemeinschaften héngig: der
Fédération des Eglises dans le canton de Vaud signataires de I’ Accord de Bonn de 1931,
in welcher sich fiinf anglikanische und die christkatholische Gemeinde im Kanton Waadt
zusammengeschlossen haben, der Fédération évangélique vaudoise (FEV) und der Union
vaudoise des associations musulmanes (UVAM).

Wie der vorliegende Band festhilt, setzt Anerkennung Kenntnis voraus: «Reconnaitre
une communauté religieuse, c’est d’abord commencer par la connaitre.» (11) Wegen un-
vollstdndiger Daten zur Religionslandschaft erteilte der Kanton Waadt dem Centre inter-
cantonal d’information sur les croyances (CIC), einer von verschiedenen Kantonen finan-
zierten, in Genf angesiedelten Stiftung, den Auftrag, sdmtliche religiése Gemeinschaften
im Kanton Waadt zu erfassen und zu kartographieren. Die mittels dokumentarischer Re-
cherche, Fragebogen, Telefoninterviews, personlicher Gespréche, Feldforschung und au-
diovisueller Dokumentation in den Jahren 2017/2018 durchgefiihrte Erhebung bildete die
Grundlage fiir eine Ausstellung mit dem Titel «Credo» im Lausanner Espace Arlaud im
Herbst 2018 und fiir die gleichnamige, im Herbst 2020 erschienene Buchpublikation, die
die Soziologin Eva Marzi hauptverantwortet und weitere Autorinnen mitverfasst haben.
Im Unterschied zu den Daten beispielsweise des Bundesamts fiir Statistik (BFS), die sich

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 479

primér auf die individuelle Religionszugehorigkeit und -praxis beziehen, werden hier ex-
plizit religiose Gemeinschaften in den Blick genommen, definiert als «groupe[s] de per-
sonnes qui partagent les mémes croyances et se réunissent réguliérement dans le méme
lieu de culte» (12 + 21). Ein solcher Fokus auf Gruppen statt auf Individuen scheint ange-
sichts der oben skizzierten Anerkennungsthematik im Kanton Waadt durchaus sinnvoll,
fuihrt allerdings dazu, dass sich die erhobenen Daten nicht direkt mit den Volkszéhlungs-
daten vergleichen lassen, sondern sich zu diesen bestenfalls komplementér verhalten (11—
12). Die Zahl erfasster Gruppen einer bestimmten Religionsgemeinschaft sagt weiter
nichts tiber deren Mitgliederzahl aus. So sind zum Beispiel 3% aller im Rahmen dieser
Erhebung erfassten religiosen Gemeinschaften im Kanton Waadt muslimisch, wahrend der
Anteil der Musliminnen und Muslime an der Waadtldander Bevolkerung bei 5% liegt (53).
Umgekehrt erhalten kleine Gemeinschaften wie einige esoterische oder neoschamanisti-
sche Gruppen méglicherweise ein iiberproportional grosses Gewicht. Insgesamt verwendet
die Erhebung einen weit gefassten, deskriptiven statt normativen Religionsbegriff und
schliesst nur Gruppen mit hauptsédchlicher Onlinepridsenz oder mehrheitlich zahlungs-
pflichtigen Angeboten aus.

Im Rahmen der Erhebung wurden im Kanton Waadt 785 religiose Gemeinschaften ge-
zihlt — das Nationale Forschungsprogramm 58 war 2011 fiir die ganze Schweiz auf 5734
gekommen —, welche elf grossen religidsen Traditionen bzw. rund 40 Untergruppen zuge-
ordnet werden kénnen und sich durch eine betrichtliche Vielfalt auszeichnen: «Loin de
disparaitre avec la sécularisation, les collectivités religieuses fleurissent; elles sont no-
mbreuses, actives et diversifiées.» (13) 91% der erfassten religiosen Gemeinschaften sind
freilich christlich (52). Das religiose Mosaik im Kanton Waadt wird im Buch auf verschie-
dene Weise visualisiert, wobei eine interaktive Karte mit Detailinformationen zusétzlich
im Internet verfiigbar ist (https://cf-geo.maps.arcgis.com/apps/webappviewer/index.html?id
=97¢87a226b9c464tb483582092b497b9).

Der Band setzt sich aus einer Einfithrung (Kapitel 1), religionspolitischen und methodi-
schen Erliuterungen (Kapitel 2-3), einer Ubersicht tiber die empirischen Befunde (Kapitel
4), einem dazwischengeschobenen Fotoessay von Studierenden der ECAL, ausfiihrlichen
Portriits der im Kanton Waadt vertretenen grossen religiosen Traditionen, die alphabetisch,
nicht systematisch geordnet sind (Kapitel 5), und einer Schlussbetrachtung von Irene Becci
zusammen. Im Anhang finden sich unter anderem Erhebungsbdgen und eine Bibliogra-
phie, jedoch weder ein Abbildungsverzeichnis noch ein Stichwortregister.

Im Vergleich zu dhnlichen Publikationen aus anderen Kantonen (T1: Michela Trisconi
De Bernardi, 2007; FR: Institut Religioscope, 2012) adressiert «Credo» eine breitere Of-
fentlichkeit, was sich nicht zuletzt an der Doppelverwertung in Form einer Ausstellung
und einer Buchpublikation zeigt. Das attraktiv gestaltete Buch vermag auch religionswis-
senschaftlich wenig bewanderte Leserinnen und Leser anzusprechen, wird doch jede der
grossen religiosen Traditionen relativ ausfiihrlich — und von Grund auf — vorgestellt.
Dadurch kommen allerdings die konkreten im Kanton Waadt vertretenen religiosen Ge-
meinschaften, die oft lediglich exemplarisch dargestellt werden, etwas zu kurz, was schade
ist und dem Buch einen eigenartigen Mischcharakter zwischen wissenschaftlichem For-
schungsbericht und populirer Einfiihrung verleiht. Argerlich ist ferner der dusserst unsorg-
faltig gestaltete wissenschaftliche Apparat, insbesondere die vielen fehlenden Literaturan-
gaben und fehlerhaften -verweise. Die Stirke des Buches liegt im unvoreingenommenen

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



480 Rezensionen — Comptes rendus

ethnographischen Zugriff aufs Thema, der fiir verschiedene religidse Gemeinschaften im
Kanton Waadt interessante Erkenntnisse zutage fordert.

Bern David Zimmer

V. Transversale Themen:
Religion und globale Fragen zwischen Epidemien und Alltagskultur

Olaf Blaschke/Francisco Javier Ramén Solans (Hg.), Weltreligion im Umbruch: trans-
nationale Perspektiven auf das Christentum in der Globalisierung (Religion und Mo-
derne), Frankfurt a.M., Campus, 2019, 507 S.

Mit der Karriere der Globalgeschichte in jiingster Zeit stand auch das Thema Religion auf
der Agenda. Bemerkenswerterweise wurde es jedoch — bis auf Jiirgen Osterhammel — in
den bekannten Uberblicksdarstellungen von Christopher Bayly und Emily Rosenberg du-
Berst knapp behandelt. Der vorliegende Band geht auf eine Tagung im Jahr 2016 im Rah-
men des Exzellenzclusters «Religion und Politik» an der Universitdt Miinster zuriick. Die
Herausgeber, der Miinsteraner Historiker Olaf Blaschke und Francisco Javier Ramén So-
lans (Miinster/Zaragoza) gehen mit der Literatur davon aus, dass Religionen erstens Ak-
teure in der Globalgeschichte waren und dass sie zweitens ihrerseits von der Globalisie-
rung grundlegend veréndert wurden. Der Untersuchungszeitraum ist das lange 19. Jahr-
hundert, die Phase der sogenannten ersten Globalisierung. Die Autoren fragen nicht nach
«groBkategorialen Prozessen mit abstrakten Strukturen», sondern untersuchen zumeist ka-
tholische Akteure, die an bestimmten Orten zwischen den Philippinen und Brasilien, Nord-
europa und Afrika spezifische Verflechtungen eingehen und mit benennbaren Mitteln
Netzwerke kniipfen (22). Gleichzeitig verdnderten sich die Religionen grundstiirzend unter
dem Einfluss der Globalisierung. Sie bildeten neue Muster der Attraktivitiit aus, scheiterten
aber auch vielmals in der nichtwestlichen Welt und grenzten sich gegen andere Weltreli-
gionen ab, was einen Neokonfessionalismus ausldste (23).

Der Band gliedert sich in drei etwa gleich groBe Teile: globalhistorische Perspektiven
auf das Christentum, katholische Akteure in der Globalgeschichte des 19. Jahrhunderts und
katholische und protestantische Reaktionen auf die Globalisierung. Abgeschlossen wird
jeder dieser Teile von einem Kommentar (Detlef Pollack, Thomas GroBbdélting, Volkhard
Krech). Zu den genuin christlichen Themen, die die Globalgeschichte behandelt, z&hlen
die Missionen (protestantische Missionen: Reinhard Wendt), die Debatte um Modernismus
und Antimodernismus im Katholizismus um 1900 (David Riischenschmidt) und Pilgern
und Religionstourismus am Beispiel Paldstinas (Hannah Miiller-Sommerfeld). Abgerundet
wird dieser erste Teil von zwei begrifflich-theoretischen Beitrdgen von Thies Schulze und
Peter Beyer. Dabei wird die notorische Unbestimmtheit des Globalisierungsbegriffes wie-
der deutlich, auf die die Herausgeber in der Einleitung bereits hingewiesen haben. Was
genau war an den afrikanischen Missionen der Rheinischen Missionsgesellschaft global
auBer der Tatsache, dass sie groBe Entfernungen tiberwanden? Was genau war global am

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 481

katholischen Antimodernismus? Detlef Pollack nimmt dies zum Anlass, in seinem Kom-
mentar einen Riickgriff auf die viel gescholtene Modernisierungstheorie nahezulegen. Be-
reits Jiirgen Osterhammel hatte auf die Systemtheorie Niklas Luhmanns als mogliche
Suchoptik des Globalen hingewiesen: zumal der Kommunikationsbegriff eignet sich, um
grenziiberschreitende Prozesse der Globalisierung zu beschreiben. Peter Beyer benutzt
konsequent die Modernisierungstheorie zur Analyse des «Global Religious Systems» und
arbeitet Prozesse der Ausweitung durch Differenzierung heraus.

Diese Fragestellung ist der Gegenstand des zweiten Teiles zur globalisierenden Wirkung
christlicher Institutionen und Akteure. Im Mittelpunkt stehen hier wieder protestantische
Missionen (Klaus Koschorke), deutsche und belgische Ultramontane (Bernhard Schneider,
Jan de Maeyer) sowie die katholische Kirche in Lateinamerika und ihre Kulturkdmpfe mit
dem Staat. Silke Hensel zeigt auf, dass die Kulturkémpfe kein Alleinstellungsmerkmal Eu-
ropas waren, sondern genauso heftig in Lateinamerika ausgefochten wurden. Thomas
GroBbolting erkennt in den verschiedenen Gegenstédnden und Perspektiven dieses Teiles
ein mehrdimensionales Bild, «das von vielfiltigen Verflechtungen und gegenseitigen Be-
zugnahmen, gegenseitigen Riickwirkungen des Globalen, Nationalen und Lokalen in die
jeweiligen Lebenswelten, gelegentlich auch analogen Transformation im Startpunkt Wes-
ten und den vielfiltigen Fluchtpunkten in aller Welt» geprégt ist (370).

Der dritte Teil gilt den Reaktionen christlicher Institutionen und Akteure auf die Globali-
sierung. Reaktionen, Grenzen und Abwehrreflexe zeigen sich in der protestantischen deut-
schen Auslandsgemeinde in Brasilien (Frederik Schulze), bei Johann Wichern und seinem
Diakoniekonzept (Sven Henner Stieghorst) und dem Ultramontanismus in Asien (Adrian
Hermann). Auch hier stellt sich die Frage, was daran Globalisierung war. Das Transnationale
und das Globale, oft synonym gebraucht, kommen sich hier ins Gehege. Wenn deutsche Pro-
testanten in Brasilien sich als Projekt des «Deutschtums» verstehen, dann ist das sicher ein
transnationaler Zusammenhang. Global und imperial daran ist der religidse Anspruch, kaum
aber die Kommunikation heim ins Reich. Im gleichen Sinne ist das Titelbild der Missions-
karte der Baseler Mission (vollstindig auf den Seiten 44—45) nicht transnational, weil sie
keine nationalstaatlichen Grenzen enthilt, sondern ein Ausdruck religiser Globalisierung,
weil sie die weltweite Verteilung der Religionen aufzeigt. Dass der Zusammenhang von Re-
ligion, Globalisierung und Gender seine Fallstricke birgt, zeigt der Literaturiiberblick von
Yvonne Maria Werner und Katharina Kunter, die durch den Bezug aller drei Themen auf
auBerreligiose Fragen in der Gefahr stehen, die Religion aus dem Blick zu verlieren. Wie
ambivalent die Reaktionen auf die Globalisierung sein kdnnen, machen Globalisierungs-
dngste deutlich, die selbst ein Teil der Globalisierung sind (Volkhard Krech, 486). Gemein-
sam war allen diesen Gegensténden, dass mit der religiosen Globalisierung die Diversitét des
Religiosen zunahm. Unter Globalisierungsbedingungen wurden Religionen seit ca. 1990 zu-
nehmend reflexiv, weshalb allerorten «Theologien der Religionen» entstanden. Kaum e¢in
Detail zeigt sprechender den eingetretenen Wandel an. Dieser hervorragende Band ist allen
zu empfehlen, die sich mit dem Thema «Religion und Globalisierung» beschéftigen.

Fribourg Siegfried Weichlein

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



482 Rezensionen — Comptes rendus

Philippe Martin, Les religions face aux épidémies. De la pesie a la Covid-19, Paris, Les
Editions du Cerf, 2020, 288 p.

Cet ouvrage aborde le sujet d’actualité principal depuis un ou deux ans: la crise sanitaire
de la Covid-19. Plus précisément, il interroge I’approche que les «religions» ont eue des
épidémies a travers I'histoire. Initi¢ lors du premier confinement, ce livre ne bénéficie
guere d’une recherche en archives (18). Son auteur, Philippe Martin, professeur a I’Uni-
versité de Lyon II, montre que I’histoire des épidémies est aussi ancienne que celle des hom-
mes. Peste de Justinien (541-750, 25-50 millions de morts), peste noire (1346—-1353, 50-70
millions de morts), choléra, grippe espagnole (1918-1920, 50 millions), grippe de Hong
Kong (1968-1969, 4 millions)...: avec 4 millions de morts, la Covid-19 est loin d’étre la plus
mortifére, comme le reconnaissent d’ailleurs ceux qui voudraient y voir le déclencheur du
Great Reset (Klaus Schwab/Thierry Malleret, Covid-19: The Great Reset, Centerport 2020,
247).

Le premier chapitre de cet ouvrage évoque la question des origines épidémiques (23-62),
qu’elles soient réelles ou imaginaires (superstitions, boucs-émissaires...). Il s’agit surtout
de s’interroger sur l’interprétation dominante au cours du temps. La conception de
I’épidémie comme punition divine ou appel a la conversion parait étre la plus répandue.
On la trouve dés le XIV® siécle avant notre ére chez les Thébains (25), jusqu’a nos jours
chez prés de deux tiers des Américains croyants (51), elle est partagée tant par des catholi-
ques (3133 et 3941 et 44), des protestants (33—36 et 41-42) que des musulmans (52—
53), méme parmi les médecins (35-38), bien qu’elle tende a reculer a partir du XVIII®
siecle, tandis que la notion de contagion se développe (38-39 et 42).

Le second chapitre traite de 1’attitude des représentants religieux face aux épidémies (63—
100). Si les fuites sont une réalité (65-66), des religicux se destinent au dévouement aupres
des pestiférés, comme les capucins (80-81), certains devenant médecins (67-75). Mais le
réle du prétre est avant tout de continuer son ministére, en faisant preuve de courage et
d’ingéniosité. L'exemple de saint Charles Borromée (1538—1584), évéque de Milan, lors
de la peste de 1576 est topique: il s’assure que tous les fideles puissent assister a la Messe
chaque jour, fait administrer et administre lui-méme les sacrements aux pestiférés, tout en
organisant des Messes en plein air pour €viter la contagion, renfor¢ant méme les mesures
sanitaires prises par le gouverneur de Milan (76-78).

Le troisi¢éme chapitre aborde les relations entre «Eglises et Etats» (101-134). Si le clergé
respecte généralement les mesures sanitaires, les devangant méme a I’occasion, il peut s’y
opposer lorsque celles-ci portent atteinte au salut des &mes. Cependant, jusqu’au XIX¢siecle,
les restrictions religieuses imposées par les pouvoirs publics sont peu importantes (109). Elles
apparaissent en France lors de la grippe espagnole (1918-1920), attirant protestations ou dé-
sobéissances passives d’une partie du clergé (109). Elles ne se généralisent qu’avec ’actuelle
pandémie (encore qu’avec de notables exceptions), provoquant soumissions ou résistances
au sein de différentes confessions religieuses un peu partout dans le monde (113-132).

Le quatrieme chapitre montre que les épidémies ont souvent été 1’occasion d un sursaut
de ferveur religieuse collective (135—-184). Elles suscitent I’instauration de nouveaux ritu-
els comme la Messe pour la peste (137-138), de nouvelles dévotions comme celle de saints
protecteurs (139—-142 et 148), etc. Les cérémonies religieuses sont éventuellement adaptées
(Messes en plein air, mesures barriéres...), mais elles sont intensifiées plutdt que confinées
(143—-144 et 153), augmentées parfois de processions (149, 152-153 et 156-157), jusqu’a

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 483

I’actuelle crise sanitaire, dont la «principale nouveauté a été de mettre a 1’arrét, ou essayer
de le faire, pour plusicurs semaines des pans entiers de 1’expérience religieuse» (183), bien
que pas partout dans le monde (160-161).

Le cinquieéme chapitre insiste davantage sur la dimension individuelle des dévotions in-
staurées en temps d’épidémies (185-217). De nouvelles priéres sont rédigées. Auparavant,
elles reconnaissaient souvent implicitement le caractére punitif des épidémies infligées par
Dieu pour les péchés des hommes (187-195). De nos jours, elles ont parfois une portée
mondiale (213-214). Les guérisons concernent une minorité des miracles répertoriés aux
Temps modernes (195-197). A coté des saints thaumaturges universellement invoqués
comme saint Sébastien et saint Roch contre la peste et le choléra (198-206) mais dans une
moindre mesure contre la Covid-19 (206-207), quelques autres sont implorés épisodique-
ment et localement (197—-198).

Le sixiéme chapitre s’intéresse aux superstitions et magies (219-252). Le concept méme
de superstition nait au XVI¢ si¢cle. Pour autant, on trouve déja des excommunications de
distributeurs d’amulettes au Moyen-age (227). L’offensive est néanmoins plus organisée
aux Temps modernes. L’Inquisition espagnole condamne tant les pratiques superstiticuses
qu’ambigties (230-232), alors méme que des médecins sont moins catégoriques (228 et
230). Les superstitions ne disparaissent pas. Ainsi, au XIX¢ si¢cle des européens font revi-
vre d’anciennes superstitions pendant que des anthropologues s’intéressent & celles d’au-
tres continents, tandis que de nos jours quelques youtubeurs €piloguent sur le chiffre 19
accolé au mot Covid (232-240).

Le septieme chapitre porte sur la fin des épidémies, en méme temps qu’il conclut le livre
(253-274). Lorsqu’une épidémie recule, «le premier réflexe est de remercier Dieu et de se
souvenir» (255). Les deux peuvent &tre liés: les ex-voto et la construction de croix et de
chapelles étaient actions de grace, ils sont maintenant mémoires des guérisons et cessations
d’épidémies (255 et 259-263). Mais les deux peuvent également étre dissociés: I’action de
grace est ’occasion de fétes (Messes solennelles, pelerinages, Te Deum...) qui ne laissent
pas forcément de traces, tandis que des monuments (colonnes de la peste...) gardent le
souvenir d’épidémies passées (258-259). Certaines épidémies ne générent pas ou peu de
mémoire, comme le montre le cas de la grippe espagnole (270).

En définitive, cet ouvrage apporte une réponse historique aux questionnements religieux
que souléve la Covid-19, contribuant a discerner les continuités et différences avec les
autres épidémies. Ecrit pendant le premier confinement, cet ouvrage s’adresse au grand
public. Ce faisant, il ne rencontre pas toutes les exigences scientifiques. On peut regretter
I’absence de limites temporelles et surtout géographiques précises. L’ ouvrage semble étre
construit sur le postulat critiquable selon lequel les divergences d’attitude par rapport au
phénomeéne épidémique se situent uniquement au sein des «religions», non entre elles. Les
fautes orthographiques ou autres ne manquent pas (98, 132, 177, 194, 198...). Néanmoins,
cet ouvrage a le mérite de renouveler un objet d’étude historique peu étudié.

Lille Frangois Pierrard

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



484 Rezensionen — Comptes rendus

Maoz Azaryahu, An Everlasting Name. Cultural Remembrance and Traditions of Onymic
Commemoration, Oldenburg, De Gruyter, 2021, 203 S.

Wihrend die nicht wenigen Forschungs- und Diskussionsbeitrdge zu Erinnerung und Ge-
denkweisen sich wiihrend den letzten Jahren zumeist um Fragen der politischen Funktio-
nen und der kulturellen Identitét drehen oder den Legitimierungscharakter des Erinnerns
und Gedenkens zum Thema machen, haben sich einige wenige Autoren und Autorinnen
der Bedeutung des Onymischen, das heisst der Macht der Namen im Vorgang der Erinne-
rung zugewandt. Onymisches Gedenken, das Erinnern von Namen, mit Namen und durch
Namen, ist eine zeitlos scheinende Technik, Gedenken zu transportieren und Erinnerung
zu schaffen. Zu den bemerkenswerten Beitrédgern dieser Forschung gehdren Karen Radner,
Thomas W. Laquer und Maoz Azaryahu. Letzterer 6ffnet mit seiner jlingsten Publikation
«An Everlasting Name — Cultural Remembrance and Traditions of Onymic Commemora-
tion» ein Panorama an Einsichten und Belegen, die seine eindriickliche Beschiftigung mit
dem Thema dokumentiert. Das zeigt sich schon daran, dass dieser Autor auf seinen Wegen
rund um den Globus vielerlei Orte, Stétten und Pldtze aufgesucht hat, an denen er sein
Material sammeln konnte, um es zu einer auch theoriekondensierten Darstellung zu ver-
dichten. Seine Beobachtungen stammen von Reisen, die den Kulturgeographen der Uni-
versitdt Haifa nach Basel, Berlin, Budapest, Madrid, New York, Prag, Rom, Sizilien, St.
Petersburg, Trier, Triest, Wien, Wroclaw gefiihrt haben — nicht zu vergessen an Orte in
Israel wie Haifa, Jerusalem und vor allem der Stadt Tel Aviv, zu der Azaryahu eine kul-
turgeschichtliche Mythographie als Beispiel einer urbanen Moderne verfasst hat.

Dass in Everlasting Name eine grosse Materialfiille auf prizis gefasste, generalisierbare
Aussagen kontextualisiert worden ist, bemisst sich am wohltuend knappen Umfang dieses
200-seitigen Buches. Azaryahu bietet trotz solcher Verknappung Anschaulichkeit in der
Darstellung komplexer Wirkungen. Beispielhaft mag dies die Geschichte unter dem Titel
«Wer ist Baruch Jamili» verdeutlichen, deren Mehrschichtigkeit schon aus der Erzidhlung
evident wird. Ein aus dem Unabhéngigkeitskrieg von 1948 stammendes Graffiti «Erinnert
euch an Baruch Jamili», angebracht auf einem Wasserreservoir an der Strasse zwischen
Tel Aviv und Jerusalem, hilt die Todesangst eines unbekannten Soldaten am Vorabend
kriegerischer Auseinandersetzung fest. Inzwischen fithrt dort die ausgebaute Autostrasse
vorbei, an denen offizielle Gedenkmale an den Krieg erinnern. In den 1970er recherchiert
ein Journalist in einem Beitrag eines Lokalblattes den Namen des vermeintlich gefallenen
Soldaten, der sich aber nicht als tot, sondern lebendig erweist und der als Klempner in einer
Provinzstadt lebt. Weitere zehn Jahre spiter dichtet ein Rocksédnger, der sich auf seinen
Autofahrten vom Graffiti offenbar inspiriert fithlte, die «Ballade von Baruch Jamili», ohne
freilich tiberhaupt etwas iiber die Vorgeschichte zu wissen. Weitere zwanzig Jahre spiter
greift dank Internet der neugierige Veranstalter eines Open-Air-Festivals die vergessene
kurze Geschichte des Journalisten auf, und so kommt es, dass der nunmehr leibhaftig «ent-
deckte» Baruch Jamili als geladener Ehrengast dem Konzert der besagten Rockband bei-
wohnt. Inzwischen aber ist das Graffiti verblasst, das Wasserreservoir briichig geworden,
und so plant die Wasserbehorde seinen Abriss, um es durch einen Neubau zu ersetzen.,
Dies fithrt zu Protesten der Rockband und der israelischen Kulturszene sowie Jamili selber,
sie deuten das Verschwinden der Grafitti des «unbekannten Soldaten» als Angriff auf ihre
gesellschaftliche Rolle als Musiker. Eine Intervention der Denkmalbehérde resultiert als-
dann darin, dass das alte Wasserreservoir unter Schutz gestellt wird — und damit auch das

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409—490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 485

Graffiti des Baruch Jamili und seiner Rockballade, die nunmehr ikonischen Status erlangt
haben.

Azaryahu demonstriert an dieser Geschichte, die nicht frei von Ironie ist, den Komplex
der Aufladungen und Deutungsgehalte onymischen Gedenkens. Er zogert nicht, an diesem
und weiteren Beispielen den Leser, die Leserin auch in Texte und Graffiti der Antike oder
des Mittelalters zu fithren und dann von Neuem in die Kontexte der Modernen zuriick zu
gelangen, um den Blick fiir theoriegebundene und kritische Erkldrungen zu erméglichen.
«Gedenkt meines Namens» ist ein viel zitierter Satz aus alten dgyptischen, mesopotami-
schen, biblischen, griechischen und romischen Quellen, der seither vielfach abgewandelt
seine Fortschreibung bis in die Zeit von uns Heutigen feiert — getragen vom Wunsch, sich
unsterblich zu machen, iiber den moralischen Anspruch, mit Namensgebungen Gerechtig-
keit zu iiben, bis hin zur damnatio memoriae, die nach 1945 beispielsweise zur Umbenen-
nung von Ortlichkeiten in unseren Stidten gefiihrt hat. Der Mittel und Wege onymischen
Erinnerns, Gedenkens und Vergessenmachens sind nicht wenige: das Schreiben von Bio-
grafien, die Benennung und Umbenennung von Strassen oder Flughifen, das Aufstellen
von Erinnerungstafeln mit den Namen von Gefallenen oder Ermordeten, das Abhalten von
Ritualen im Namen derer, die sich als unsterblich sehen wollen oder als unsterblich erklirt
werden oder als verschollen gelten. Die Fortschreibung entsprechender Strategeme zu ana-
lysieren ist Anliegen dieser Untersuchung, die sich auch nicht weniger literarischer Zeug-
nisse dazu annimmt. Deutlich wird, dass die offenkundige oder verdeckte Rede von der
Unsterblichkeit nicht nur ein symbolischer, vielmehr ein eminent politischer Akt sein kann.

Jenseits des nominalen Nachlebens bleibt die Frage, wer die Menschen waren, denen
onymisches Gedenken oder Vergessen zukommt. Sie werden zuweilen in Spiel- oder auch
Dokumentarfilmen «sichtbar» gemacht oder sollen in Biografien kritisch, doch anschau-
lich dargestellt werden. Auch in solcher Weise wird der Macht der Namen von Neuem
legitimierende Deutungen zugefiihrt, um dem Vergessen zu entgehen oder ein bestimmtes
Gedenken durchzusetzen. Dass man aber dem Paradox des Onymischen nicht entkommt,
war bereits den Alten bewusst, wie dies ein Satz aus dem Buch Kohelet (das in Griechisch
Ecclesiastes, in Deutsch Prediger genannt wird) verdeutlichen mag, wenn er uns auf die
Grenzen allen Erinnerns verweist: Auch derer, die auf die Nachfolgenden dereinst noch
nachfolgen werden, wird nicht gedacht werden (Kohelet 1,11). Was bleibt ist allenfalls ein
Name, und dessen unter den Nachfahrenden zu gedenken, ist stets ungewiss.

Wir haben es beim onymischen Gedenken erstrangig mit Posteriorititen zu tun, und es
bedarf, um dieses Phéinomen zu verstehen, auch in den entsprechenden politischen Ambi-
tionen par excellence, einer genaueren und kritischen Analyse der Wirkungen und Mecha-
nismen in Zeiten und R4umen. Dazu liefert die Lektiire dieses schlank und klug geschrie-
benen Buches dicht und anschaulich prisentierte Einsichten.

Ziirich Jacques Picard

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



486 Rezensionen — Comptes rendus

Jifi Rajmund Tretera/Zaboj Horak (eds.), Spiritual Care in Public Institutions in Eu-
rope (Kirche & Recht, Beihefte 3), Berlin, Berliner Wissenschafts-Verlag, 2019, 140 S.

Rechtliche Voraussetzungen sind fiir die Implementierung von Spiritual Care entschei-
dend, ja im wahrsten Sinne des Wortes «Grund»-legend. Gesetze, Normen, Vereinbarun-
gen und Richtlinien entstehen nicht im luftleeren Raum, sie fallen nicht vom Himmel. Vor-
liegendes mit 140 Seiten kompaktes Buch, das einen implizit komparativen Uberblick fiir
neun europdische Linder und Systeme (Deutschland, England, Frankreich, Schweiz, Os-
terreich, Ungarn, Polen, Slowakei und die Tschechische Republik) bietet, macht deutlich:
Geschichtliche und kulturelle Voraussetzungen prigen bestechenden Recht und somit den
Moglichkeitsraum von und fiir Spiritual Care in 6ffentlichen Institutionen. Dazu ist die
Rechtsentwicklung vielerorts (erfreulich) dynamisch.

Der Umgang mit den in der europédischen Kulturgeschichte bedeutsamen, zumeist christ-
lichen Religionsgemeinschaften sowie der ihnen je zugemessene Status und Spielraum
spiegeln sich im rechtlichen Rahmen fiir spirituelle Begleitung bzw. Versorgung. Das
Buch fasst verschiedene Ausprdgungen von Seelsorge ins Auge, in Institutionen wie dem
Militdr, Gefidngnissen, Gesundheitseinrichtungen, Bildungsinstituten wie Schulen und
Universitdten, Asylunterkiinften, der Polizei etc., also «abgegrenzten» und nach einer Ei-
genlogik funktionierenden staatlichen «Rdumen», d.h. «Public Institutions». Dazu fehlen
Exkurse wie z.B. zu privaten Firmen nicht (34: «Oil Chaplaincy»). Konzeptionell und ter-
minologisch wird von «Spiritual Care» gesprochen, nicht durchgehend, aber insbesondere
fiir den postkommunistischen Bereich.

Die Idee der positiven, individuellen Religionsfreiheit ist dabei seit der Sattelzeit der
Franzosischen Revolution federfiihrend — gerade im seit 120 Jahren laizistisch geprégten
Frankreich: Einem religiésen oder spirituellen Menschen soll(te) in einem «abgesonder-
ten» Raum wie einer Kaserne, einem Gefingnis oder einem Spital die Maglichkeit zur
freien Religionsausiibung geboten oder die Beanspruchung seelsorgerlicher Betreuung
moglich gemacht werden (z.B. 13, 39). Als Anspruchsrecht verbiirgt der demokratisch-
liberale Rechtsstaat diesen Zugang, fiir Frankreich sind bekannterweise muslimische Glau-
bige im Fokus.

Insbesondere in den Beitrdgen zu Mitteleuropa wird deutlich, dass die Religionsfreiheit
im kommunistischen Machtbereich tber vierzig oder mehr Jahre keine Beriicksichtigung
fand. In den Jahrzehnten vom Zweiten Weltkrieg bis 1989 war die bekannte Verdridngungs-
bzw. Verfolgungslogik in Religionsfragen vorherrschend, welche gerade, unmittelbar und
zuerst die Seelsorge in staatlichen Institutionen betraf. «Spiritual Care in Public Instituti-
ons» kam an ein Ende. Seit den 1990er Jahre etablierten sich neue Kooperationsmodelle
zwischen Kirchen bzw, Religionsgemeinschaften auf der einen wie den staatlichen Gesetz-
gebern auf der anderen Seite, so z.B. tiber die «religionsfreundliche» Polnische Verfassung
von 1997 (86), sodass nun Spiritual Care einen neuen Ort fand und findet.

Im Buch wird die These vertreten, dass Spiritual Care einen essenziellen Beitrag zu einer
liberal-demokratisch-partizipativen Gesellschaft leistet (37, Marc Hill QC) bzw. anders-
rum: Ausdruck einer solchen ist. Am Beispiel der Tschechischen Republik wird dies ein-
driicklich aufgezeigt. Ein Viertel des Buches ist dieser jungen Republik und ihren dynami-
schen Entwicklungen im Bereich der Seelsorge gewidmet (107-140). Aus dem Blickwin-
kel einer stirker westeuropdischen Perspektive ist es bemerkenswert, was sich in Mittel-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOIL: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 487

bzw. Osteuropa in letzter Zeit verdichtet getan hat. Gerade in einem juristischen staats-
kirchlichen Kontext entstanden und entstehen neue Kooperationsformen, ohne grosses me-
diales oder wissenschaftliches Echo. Dabei ist einiges im Fluss, wird kontrovers diskutiert
und politisch hart ausgefochten — die jiingere Vergangenheit wirkt auch da nach.

Neben der in verschiedenen gesetzlichen Regelungen zum Ausdruck kommenden engen
christlich-6kumenischen Kooperation zeigt sich ein spezieller katalytischer Effekt, der von
romisch-katholischen Konkordaten oder spezifischen Vertridgen von Bischofskonferenzen
in den jeweiligen Landern ausgeht. Solche «Staat-Kirche»-Vereinbarungen, wie sie im 19.
und 20. Jahrhundert eine Bliite erlebten, sind bei weitem nicht nur fiir die rémisch-katho-
lische Glaubensgemeinschaft bedeutsam und richtungsweisend (z.B. 95). Dies gilt jeden-
falls fiir die im Band behandelten zentraleuropdischen Linder Osterreich, Ungarn, Polen,
Slowakei und die Tschechische Republik. In diesem Raum bildeten traditionell die ro-
misch-katholischen Bevolkerungsteile eine absolute bzw. relative Mehrheit. Konkordate
als volkerrechtliche Vertrige setzen Massstébe, Vereinbarungen mit Bischofskonferenzen
Marksteine, die aufgrund des Diskriminierungsverbotes neu nicht hintergangen werden
kénnen. Ist so die katholische Kirche, in diesem Zusammenhang, ein Motor der Religions-
freiheit?

Wenn sich, wie zu erwarten, ldnderspezifische Unterschiede zeigen, so kommt trotzdem
zum Ausdruck, dass die betrachtete spezialisierte Seelsorge (abseits von Gemeinden, Pfar-
reien oder der religiosen Gemeinschaften selbst), auf einem Weg der Professionalisierung
sich befindet. Interprofessionalitét ist angesagt. Die Armeeseelsorge und die Geféngnis-
seelsorge agiert hier federfithrend und setzt Massstébe. Sie scheint in den betrachteten Lan-
dern am stérksten integriert. In beiden spiegelt sich, was staatlich und gesellschaftlich an
«Integrationsmdoglichkeiten» offeriert wird. Solche Art von Seelsorge wird geschétzt, weil
sie einen sehr konkreten institutionellen Beitrag leistet, so z.B. Baldzs Schanda, S. 78:
«From the perspective of the secular state religious practice in penitentiaries, at the armed
forces and at hospitals has a special value for the tranquility and the well-function of these
institutions» (&hnliche Feststellung, 106).

Auch Krankenhausseelsorge bietet eine spezifische «Leistung» an. Sie ist aber sehr un-
terschiedlich aufgestellt. Rechtliche Regelungen im Gesundheitsbereich gleichen, so der
Eindruck nach der Lektiire des Bandes, einem bunten Patch-Work-Teppich, gerade auch
weil die Institutionen zum Teil privat gefithrt werden. Hier sind z.B. die vielen Einrichtun-
gen nicht nur in Deutschland oder Osterreich zu bedenken, die selbst in konfessioneller
Tragerschaft sich befinden. Spirituelle Angebote sind dort mehr oder weniger fixer Be-
standteil des institutionellen Alltags. Fiir die Situation in der Tschechischen Republik wird
auch aufgezeigt, dass internationale Akkreditierungsstandards fiir Spiritual Care in Kran-
kenhdusern immer wichtiger werden (107) und sich so transnationale Ebenen in der Pro-
fessionalisierung sich strukturell bemerkbar machen.

Das Buch ist ein Gewinn. Uber ein Raster in der Artikelstruktur stellen die Herausgeber
die Vergleichbarkeit und Stringenz sicher, ohne dass Raum fiir je eigene Impulse und Ana-
lyse verunmdglicht wurde. Unterschiedliche Exkurse haben so gut Platz, historische Ein-
ordnungen, Anekdoten und Reminiszenzen werden ermdoglicht, z. B. dass im Kommunis-
mus die Erfahrungen mit dem totalitdren Regimen Christinnen und Christen zusammenge-
fuhrt hétten (119). Inhaltlich wird iberzeugend die Offenheit der Seelsorge fiir alle sich in
den Institutionen befindlichen Menschen vor Augen gefiihrt. Das «Missionsthemay» wird

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



488 Rezensionen — Comptes rendus

zudem reflektiert behandelt. Dazu zeigt sich die zunehmende Pluralisierung von Akteuren
auf der Seite der Seelsorgeanbieter und wird auch aktiv favorisiert, wie mir scheint.

Publikationen wie diese helfen, sich einen Uberblick in dem komplexen Feld Spiritual
Care sich zu verschaffen. So wird in einer européischen Perspektive Spiritual Care wissen-
schaftlich beacktert und zumindest implizit weiterentwickelt. Dies ist eine Herausforde-
rung, weil Seelsorger einem doppelten Anforderungsprofil gerecht werden miissen: dem
ihrer Gemeinschaften und dem von staatlichen Einrichtungen (42) und zudem ihre Arbeit
in den Institutionen ein freiwilliges Angebot darstellt (71). Geschichtliche Hintergriinde in
diesem Kontext auszuleuchten, ist ebenso reizvoll, wie iiber rechtliche Grundlagen nach-
zudenken und zu sehen, wie stark diese zurzeit im Fluss sein konnen. Die einzelnen Auto-
ren vermogen dies flir ihre Lander iberzeugend umzusetzen.

Freiburg i. Ue./Ziirich David Neuhold

Rainer Bayreuther, Der Sound Gottes. Kirchenmusik neu denken, Miinchen, Claudius
Verlag, 2021, 250 S.

Der deutsche Musikwissenschaftler, Theologe und Philosoph Rainer Bayreuther weist in
seinem Buch «Der Sound Gottes» der Kirchenmusik eine neue Rolle zu, die der verinder-
ten Situation der Kirche und des Glaubens gerecht werden will. Er regt dazu an, sie ganz
neu zu denken.

Kirchenmusik sei mit einem bequemen Ohrensessel vergleichbar, in dem wir sehr lange
schon tief eingesunken sitzen, meint der Autor am Eingang seines Buches. Doch: weil wir
mit schonen Werken umgeben gut gepolstert und komfortabel horen, haben wir vergessen,
uns auch einmal zu rithren. Und nun tun uns bei jeder Bewegung alle Knochen weh und
das fithrt dazu, dass wir uns lieber gar nicht mehr bewegen und alles so lassen, wie es ist.

«Alte Schlachtrosser» nennt Bayreuther die groflen Werke der Kirchenmusik, die nach
Art eines Kanons die Kirchenkonzerte beherrschen, und er merkt mit spitzer Feder an, dass
die Phantasielosigkeit auf den kirchenmusikalischen Programmzetteln nicht das eigentli-
che Problem sei. «Die Kirchenmusik ist mittlerweile fiindig geworden, die ganze Kirchen-
musik zu bespielen. Musik aus dem Mittelalter, aus der Moderne oder aus dem Pop ist kein
Tabu mehr. Wir werden sogar sehen, dass es tief im Wesen der Kirchenmusik liegt, ihr
Repertoire stindig zu entgrenzen und zeitgemiB zu halten. Kirchenmusiker und Pfarrer
finden selbstverstidndlich Hiandel erhebend und Mozart géttlich und geben augenzwinkernd
zu, dass sie auch schon mal inkognito {zum Open Air Metal-Festival} nach Wacken fah-
ren. Religiose Erfahrungen machen sie hier wie dort nicht, und wenn ein ganz klein wenig
doch, dann eher dort als hier.»

Aber in der Kirche? Rechnen wir tatsichlich mit einer Begegnung mit Gott in der Kirche,
fragt sich der Autor und fiihrt aus, wie allein der Messritus die Erwartung einer Gottesbe-
gegnung bedingt. In der katholischen Kirche wiirde vorausgesetzt, dass der verborgene
Gott in jeder Messe anwesend sei, wihrend die evangelische Kirche ihre Gottesdienste
eher wie eine Art Gedéchtnisfeier betrachte. Das habe, so Bayreuther, auch gravierende
Folgen fiir die Kirchenmusik. Im katholischen Ritus wiirden die Ordinariumsteile Kyrie,
Gloria, Credo, Sanctus, Benedictus und Agnus Dei wie kleine Heiligtiimer betrachtet, auf
die liturgisch hingesteuert wiirde, wihrend im protestantischen Ritus die Stellen, an denen

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



Rezensionen — Comptes rendus 489

Musik moglich ist, mehr offen gesehen wiirden. Es sei an manchen Orten ein Lied, eine
ganze Kantate oder auch nur ein Gedicht moglich. Wie «Slots» seien diese Stellen ange-
legt, in die dann «eine passende Miinze» eingeworfen werden kénne. Meist seien es aber
Lieder, die diese «Slots» bedienen wiirden. Und es seien Lieder «von Menschen fiir Men-
schen», also nicht gottlich offenbarte Musik, sondern vertonte Gedichte, die die Gemeinde
belehren und erbauen sollten, das habe Reformator Martin Luther schon zu Beginn festge-
legt. Und schleichend sei das evangelische Lied mit seinem protestantischen Geist auch in
die katholische Messfeier gedrungen.

Was ist aber nun der «Sound Gottes»? Ist er in besonderen Momenten vernehmbar, wie
Aurelianus Reomensis im 9. Jahrhundert in seiner «musica disciplina» berichtet, als er den
nédchtlichen Choral der Monche fiir den Gesang der Engel und somit fiir eine Offenbarung
des Gottesreiches hielt? Oder steckt der Klang Gottes in der Musik der Menschen und hebt
deren Worte und To6ne auf eine hohere Ebene? Ist er wie ein Pegel des Heiligen in der
psychischen Erregung beim Musikhdren messbar, wie Schleiermacher oder Herder defi-
nieren? Oder kann uns der «Sound Gottes» unerwartet begegnen, wie im Knacken eines
Zweiges in der Stille der Natur oder im kollektiven Musik-Erleben bei einem Lobpreis-
Konzert?

Nun kommt der Autor zu seiner ersten grof3en These: Jesus ist der Logos! Was Jesus sagt,
sagt Gott. Wo Jesus ist, ist Gott. Daher ist das Wort Jesu der Sprachklang Gottes! « Wort
Jesu — das ist der Sound Gottes», ruft er aus und fithrt dann aus, dass bereits im Judentum
das Vorlesen, das laute Deklamieren, also das Horen auf das Wort Gottes eine zentrale
Erfahrung war und noch immer ist. «Gottesdienst ist da, wo und wann und wie durch wen
Gott sich selbst verkiindet» (Karl Barth). Und deshalb muss es uns gelingen, das Gottes-
dienstliche, das Kultische, ja das Heilige dieser wahrhaft unbegrenzten, daher aber auch
schwer greifbaren Selbstverkiindigung Gottes zu fassen. «Sie horen ihren Herrny ... «die
nun gotshiildig vnd gloéubig sind / die horend allein iren herren / [...] das sy ein fréud [...]
allein sin stimm zehdren / unnd mit ynbriinstiger liebe schryend / Din stymm soll ténen in
minen oren.» hilt Huldrych Zwingli in seiner Schrift « Vom warem und valschen Glouben»
fest.

Die Kirchenmusik will hier ihre Dienste anbieten. Sie will den Geist Gottes mit ihren
Moglichkeiten den Menschen nahebringen, stellt Bayreuther fest. Allerdings habe sie sich
lange damit abgefunden, fiir Gott zu tonen. Nun gehe es darum, dass Gott selber tont. Kir-
chenmusik solle die Anwesenheit Gottes erfahrbar machen, seine Nihe ermoglichen, und
das wiirde zur spannenden Aufgabe, fasst der Autor zusammen. Sie miisse die Seite wech-
seln! Dabei seien die Medien nicht der Kontrapunkt der Kirchenmusik, wie bisher ange-
nommen, nein, sie hétten die Féhigkeit, den «Sound Gottes» zu transportieren.

Bayreuther fithrt nun in groBem Bogen aus, wie die alten Griechen dem Bewegen aller
Glieder (= melea) im Tanz auch die Bausteine der Musik (gleichfalls melea, Musikglieder)
gleichsetzten und so zur Melea-Odie, zur gegliederten Musik, also zur <Melodie»> kamen.
Das war ein durch und durch bewegter Reigen der Musik- und Koérper-Glieder in einer
durch und durch erlebten Musik. Und so, meint der Autor, miisste auch ein Durchleben der
Musik vor Gott sein, in dem der Mensch sich mit all seinen melea innerlich wie duBerlich
bewegt und dabei gleichzeitig von Gott bewegt wird. Er sei dann nicht nur selber Akteur,
sondern wiirde sich in der von Gott zuriicktonenden Melodie bewegen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409490, DOIL: 10.24894/2673-3641.00100



490 Rezensionen — Comptes rendus

Es sei ndmlich nicht so, dass wir Christenmenschen erst Lob und Dank anstimmen miis-
sen, und dass Gott dann schon dazukomme, sondern es sei ein Wechselspiel von mensch-
lichem und géttlichem Klang, in dem sich der Mensch bewegt. Nur: planen, veranstalten,
erwarten lasse sich so ein Riithren der melea im gottlichen Klang nicht: « Der «Sound Got-
tes» weht, wo er will. Er kommt wie ein Dieb in der Nacht (Matthdus 24,43). Er weht, wo
er will (Johannes 3,8). Er kommt wie Frithregen und Spétregen, zur rechten Zeit (Jeremia
5,24)», meint der Autor.

Was wir beim Musikmachen oder -héren emotional fithlen, hdngt wesentlich von unseren
Wiinschen ab. Wir miissen uns den Gottesklang wiinschen, ihn erhoffen. Und: wenn wir
uns fiir den <Sound Gottes» 6ffnen, sind wir empfinglicher, beweglicher, offener fiir seine
Botschaft. Damit dndert sich allerdings die Situation der Kirchenmusik: alle (Akteure wie
Horer, Ausfiihrende wie Anwesende) konnen «mit ihren Gliedern Mit(tel)glied am Ereig-
nis werdeny.

Dafiir sei es aber hilfreich, wenn wir die Musik aus ihrem Zusammenhang, aus ihrem
Ort, aus ihrem Slot herausreiflen. Die Musik stehe dann zwar unter Umsténden «ungemiit-
lich im Regeny, aber wir erhielten eine Chance, sie ganz neu zu horen. «Die frische Luft
wird guttun. Kirchenmusiker musiziert sie, so entfesselt ihr konnt!» — ruft Bayreuther den
Musikern zu, die sich auf dieses Abenteuer einlassen wollen und er ermutigt auch, tiber
die Grenzen der Musik-Genres zu springen: «Die Spreu wird sich vom Weizen trennen!»

Kirche und traditionelle Kirchenmusik erlebten derzeit ihre Abendddmmerung, meint er.
Doch: «Auf den Abend wird ein neuer Morgen folgen, allerdings in vollig verdnderter
Gestalt, in der es weder «Kirche» noch (Kultus) noch «<liturgische Musik» nach heutigen
MabBstdben geben wird», so Bayreuther.

«Die christliche Religion hat das Konstrukt des immerwéhrenden Gottesdienstes erfun-
den. Dieser Gottesdienst ist natiirlich keine Veranstaltung. Er ereignet sich nicht. Er ist
eine Eigenschaft, die ein Mensch erwirbt, indem er seine Rechtfertigung durch Glauben
annimmt. Dann hat er sie auch, immer und tiberall. Dank dieser Eigenschaft kann ein Christ
loben und danken, weinen und klagen. Er kann konkrete Gottesdienste veranstalten und
Kirchenmusik auffithren. Dass Gott offenbar und prisent ist, ist eine Bedingung der Mog-
lichkeiten fiir solche Ereignisse. Und zwar die Bedingung, die nicht im Moment des Er-
eignisses erfiillt sein wird, sondern ldngst und immer schon erfullt ist in der Person Jesus
Christus», meint der Autor. In seinem Feuereifer fir eine neue Art der Gottesbegegnung
wiinscht er sich anstelle der herkémmlichen Gottesdienste «Sound-Ereignisse»! Der Klang
— ist das Gott? Dies fragt sich Bayreuther in der conclusio und regt mit seiner Schrift an,
dass sich der «Sound Gottes» so oft und so eindriicklich wie nur méglich ereigne. Dieses
Buch Iehrt die Gott-Suche, konnte als Résumé gesagt werden.

Dornbirn Thomas Thurnher

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 409-490, DOI: 10.24894/2673-3641.00100



	Rezensionen = Comptes rendus

