Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 115 (2021)

Artikel: Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt fir eine
inkulturierte und kontextualisierte Pastoral

Autor: Steffen, Paul B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-958558

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-958558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Beitrag der Pastoralinstitute
aus der nichtwestlichen Welt fiir eine
inkulturierte und kontextualisierte Pastoral

Paul B. Steffen

Im Hinblick auf die Inkulturation sollte jede Orts- oder Teilkirche die Initiative ergreifen,
die Freiheit geniefien und ausgeriistet und verpflichtet sein, alle Aspekte ihres Lebens und
alle Aktivitdten ihrer Mission mit Bezug auf ihren Kontext und ihre Kultur

zu indigenisieren: Kontextualisierung und Inkulturation.

B.S. zﬁ‘unalorpavadassl

Die westliche Welt kennt keine vergleichbaren nationalen bzw. regionalen Pasto-
ralinstitute, wie sie sich seit dem 2. Vatikanischen Konzil in der nicht-westlichen
Welt gebildet haben. Das hat mehrere Griinde, auf die an dieser Stelle nicht weiter
eingegangen werden kann. In den Kirchen der westlichen Welt gab es dafiir gar
kein Bewusstsein. Auch fehlte solch ein Bewusstsein flir die Aufgaben solcher
Institute, d.h. die Notwendigkeit der Inkulturation und Kontextualisierung des
christlichen Glaubens wurde lange Zeit nur als eine Aufgabe der so genannten
Jungen Kirchen angesehen. Insofern kann dieser Beitrag gerade den Kirchen der
westlichen Welt eine Anregung sein, den Fragen eines inkulturierten und kontex-
tualisierten pastoralen Dienstes mehr Aufmerksamkeit und Raum zu geben. Seit
mindestens drei Jahrzehnten werden die neuen pastoralen Methoden aus der
nicht-westlichen Welt auch in den Kirchen der westlichen Welt wahrgenommen
und dienen sogar als Vorbilder, dhnliche Prozesse zu durchlaufen und gleicher-
malen eine in die heutige westliche Gesellschaft inkulturierte und kontextuali-
sierte Pastoral zu gestalten und nicht mehr relevante Pastoralmodelle aus vergan-
genen Zeiten zu iiberwinden.

' Duraiswami Simon Amalorpavadass, Gospel and Culture: Evangelisation and Inculturation,
FABC Papers No. 185, 23; ders., Gospel and Culture: Evangelisation and Inculturation, Ban-
galore 1978.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



300 Paul B. Steffen

Auf dem Weg zu einem inkulturierten christlichen Glauben und einer
inkulturierten Kirche und kontextualisierten christlichen und kirchlichen Praxis

Im letzten Jahrhundert gab es einen allmahlichen Prozess der Anerkennung der
verschiedenen kulturellen und religiésen Traditionen weltweit. Die Christen und
ihre Kirchen und die von ihnen produzierten theologischen Reflexionen waren
herausgefordert, die Konsequenzen aus dieser Entwicklung zu ziehen. Aus einer
eurozentrischen Haltung und Denkweise heraus wurden die Christen, ihre Kir-
chen und Theologen herausgefordert, ein neues Versténdnis der menschlichen Kul-
turen und Religionen zu finden. Das Zweite Vatikanum war das Wendeereignis flir
die katholische Weltkirche; ein Zurtick zu fritheren einseitigen Vorstellungen war
mit der Verkiindigung der Dekrete des Zweiten Vatikanums nicht mehr moglich.

«Viele Christen, vor allem aus der Mchrheitsgesellschaft, haben erkannt, dass die
Theologien, die sie von euro-amerikanischen Kirchen und Missionaren oder aus
euro-amerikanischen theologischen Lehrbiichern erhalten haben, kaum mit ihren
Erfahrungen und Situationen in Verbindung stehen.»?

Daher «geht die Kontextualisierung von dieser Erkenntnis aus und behauptet,
dass die Theologie nicht nur in der biblischen Geschichte verwurzelt sein muss,
sondern sich auch auf die konkreten (lokalen) Realitdten einlassen muss, in denen
sich Christen befinden. Andererseits erkennt die Kontextualisierung die Pluralitét
der Ortskirchen und die Vielfalt der Theologien im weltweiten Leib Christi an.»’

Katholische Missiologen haben den Begriff <Inkulturation) gefdrdert, aber das
Theological Education Fund Ministry Program (TEF) des Okumenischen Rates
der Kirchen hat den Begriff «Kontextualisierung» favorisiert. Natiirlich betonen
beide Begriffe unterschiedliche Aspekte, aber beide Begriffe sollten nicht mitei-
nander verwechselt werden. Der amerikanische katholische Theologe Robert
Schreiter bevorzugt anstelle dieser Begriffe den Begriff der lokalen Theologie.

Der Begriff Kontextualisierung «geht tiber die Indigenisierung hinaus und be-
tont die prophetische oder kritische Funktion des Theologietreibens, wenn es sich
in die sich verindernde Gesellschaft einbringt.»*

Der Begriff Inkulturation «befasst sich mit dem Fortschritt, das Evangelium
in einer Sprache zu verkiinden und zu erkldren, die ein bestimmtes Volk versteht

Timoteo D. Gener, Contextualization, in: William A. Dyrness/Veli-Matti Kérkkdinen (ed.),
Global Dictionary of Theology, Downers Grove, [I/Nottingham 2008, 192.

> Ibid.

Ibid. Weiterfiihrende Literatur zu «Kontextualisierung»: Dean Flemming, Contextualization
in the New Testament: Patterns for Theology and Mission, Downers Grove, IL 2005

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 301

(de Mesa 1979). Er driickt den Prozess aus, durch den die Kirche in einer gege-
benen Kultur auf transformative Weise eingefiigt wird (Crollius).»?

Fiir die Mission der Pastoralinstitute haben alle drei Begriffe ihre Relevanz; die
konkrete Aufgabe wird zeigen, welcher Begriff geeigneter ist, aber auch dann blei-
ben die beiden anderen Begriffe fiir jedes Projekt eines Pastoralinstituts relevant,
weil die Vision und die Mission-Statements der Pastoralinstitute Elemente aller drei
Begriffe enthalten. Die Pastoralinstitute nehmen eine Position zwischen akade-
misch-scholastischer Forschung und konkretem Dienst im Dienste der Menschheit
ein. Deshalb verwenden sie oft die Methodik Sehen - Urteilen - Handeln als inter-
disziplindre Methode, um die Theorie in die Praxis umzusetzen. Diese Methodik
wurde von Joseph Cardijn (1862—-1967) fiir die Bewegung der Jungen Christlichen
Arbeiter entwickelt, die er in den 1920er Jahren in Belgien gegriindet hatte. Die
meisten Vollversammlungen des Lateinamerikanischen Bischofsrates (CELAM)
verwendeten diese Methode, so auch die jiingere von Aparecida im Jahr 2007. Auch
die Pastoralinstitute wie ITEPAL, Bogota, EAPI, Manila, Lumko, Siidafrika und
das AMECEA Pastoral Institute (API) in Eldoret, Kenia und das Melanesische
Institut, Goroka, Papua-Neuguinea haben bis zu einem gewissen Grad diese Me-
thodik verwendet. Lumko, EAPI, API und andere wurden auch durch den pddago-
gischen Ansatz von Paolo Freire (1921-1997) inspiriert.®

Das «Einfiigen in eine gegebene Kultur auf transformative Weise» war sicher
das Ziel der gesamten Arbeit der Pastoralinstitute. Mit ihrer Arbeit forderten sie
die Notwendigkeit, Theologie auf allen Ebenen der Kirche zu betreiben, nicht nur
fiir die Akademiker, sondern fiir das ganze Volk Gottes. Die Lehre, die Forschung
und die Publikationen der Pastoralen Institute haben eine Grundlage fiir das Tun
und Schreiben lokaler Theologien gelegt.

> Ibid. Fiir weitere Literatur zur Inkulturation siche: Mariasusai Dhavamony, Christian Theo-

logy of Inculturation (Documenta Missionalia 24), Roma 1977; Ariji R. Crollius, What Is
So New About Inculturation?, in: Inculturation: Working Papers, hg. Ariji R. Crollius/The-
oneste Nkerahimigo, Rome 1984; Klaus Kriamer/Klaus Vellguth (ed.), Inculturation: God’s
Presence in Cultures (One World Theology 12), Quezon City 2019; Hans Waldenfels, Con-
textuality and Inculturation, in: ibid., 195-204; Chibueze C. Udeani/Monica Udeani, Boldly
Trusting in the Transforming Power of Contextuality, in: ibid., 221-228; John M. Prior, In-
terculturality: Appreciating the Process Promoted by the Federation of Asian Bishops’ Con-
ferences, in: ibid., 257-265; cf. P. B. Steffen, Rez. zu Klaus Krimer/Klaus Vellguth (ed.),
One World Theology Series (OWT), Quezon City, Philippines, Mission as Dialogue. Ap-
proaches to a Communicative Understanding of Mission (OWT 1), 2012. — Small Christian
Communities. Fresh Stimulus for a Forward-looking Church (OWT 2), 2013. — Theology
and Diakonia. Faith in Action (OWT 3), 2014. — Spirituality of the Universal Church. Re-
discovering Faith (OWT 4), 2014, in: Verbum SVD, 57 (2016), 27-130.

Seine wichtigsten Schriften waren: Pedagogy of the Oppressed, New York 1970; Education,
the practice of freedom, London 1976; Pedagogy of Hope: Reliving Pedagogy of the Op-
pressed, New York 1994,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



302 Paul B. Steffen

Der Aufirag der Kirche zu evangelisieren

«Der Appell, die Zeichen der Zeit zu erkennen, gehort», so Hans Waldenfels, «zu
den wichtigsten Impulsen des Zweiten Vatikanums.»” Gaudium et Spes beginnt
sogar mit dem programmatischen Satz: «Um eine solche Aufgabe zu erfiillen, hat
die Kirche immer die Aufgabe gehabt, die Zeichen der Zeit zu priifen und sie im
Licht des Evangeliums zu deuten. So kann sie in einer fiir jede Generation ver-
stindlichen Sprache auf die immerwihrenden Fragen antworten, die die Men-
schen {iber das gegenwirtige und das zukiinftige Leben und iiber die Beziehung
des einen zum anderen stellen.» (GS 4)

Papst Johannes Paul II. war von der Notwendigkeit einer Neuevangelisierung
iberzeugt. In seiner Missionsenzyklika Redemptoris Missio vom Januar 1991
schreibt er, nachdem er die Notwendigkeit und den Zweck der Erstevangelisie-
rung und der Seelsorge erldutert hat:

«SchlieBlich gibt es eine Situation dazwischen, vor allem in Ldndern mit alter christ-
licher Tradition, aber manchmal auch in jiingeren Kirchen, wo ganze Gruppen von
Getauften den lebendigen Sinn des Glaubens verloren haben oder sich gar nicht
mehr als Mitglieder der Kirche erkennen, da sie sich in ihrem Leben von Christus
und vom Evangelium entfernt haben. In diesem Fall braucht es eine <neue Evange-
lisierung) oder eine «Wieder-Evangelisierung>.» (RM 33)

Im Instrumentum Laboris der Bischofssynode von 2012 tiber Die Neuevange-
lisierung zur Weitergabe des christlichen Glaubens heilit es in der Einleitung:

«Das Ziel der Evangelisierung ist heute, wie immer, die Weitergabe des christlichen
Glaubens. Diese Aufgabe betrifft in erster Linie die Gemeinschaften der Junger
Jesu, die in Teilkirchen organisiert sind [...] Die Evangelisierung im Allgemeinen
ist das alltdgliche Werk der Kirche. Mit dem Beistand des Heiligen Geistes kann
diese sogenannte gewodhnliche evangelisierende Tétigkeit mit neuem Schwung aus-
gestattet werden. Es bedarf neuer Methoden und neuer Ausdrucksformen, um den
Menschen von heute die immerwihrende Wahrheit Jesu Christi zu vermitteln, der
ewig neu und die Quelle aller Neuheit ist.»®

Die erneuerte missionarische Titigkeit der Gemeinde sollte auch getaufte
Christen einbeziehen, die weggedriftet sind oder nie eine Einfithrung in den
christlichen Glauben erlebt haben.

7 Hans Waldenfels, «Zeichen der Zeit», in: Mariano Delgado/Michael Sievernich (Hg.), Die

grofien Metaphern des Zweiten Vatikanischen Konzils. Thre Bedeutung fiir heute, Freiburg
i. Br. 2013, 119.

http://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc 20120619 _instru-
mentum-xiii_en.html (17. Mirz 2021).

8

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 303

Auf dem Weg zu einem inkulturierten christlichen Glauben
und kontextualisiertem Dienst und praktischer Theologie

Die Pastoralinstitute in Asien, Afrika, Ozeanien und Lateinamerika haben eine
herausragende Rolle bei der Ubersetzung der Vision und des Geistes des Zweiten
Vatikanischen Konzils in ihre nicht-westlichen Kirchen gespielt. Der Anspruch
einer westlichen Theologie, eine universale Theologie als die einzig flihrende
Theologie zu sein, brach mit dem Geist des Zweiten Vatikanischen Konzils und
den neuen kontextuellen Theologien, die in der kreativen Zeit nach dem Konzil
aufkamen bzw. entstanden oder aufbliihten, zusammen. Die lateinamerikanische
Befreiungstheologie kann mit Recht fiir sich in Anspruch nehmen, die erste einer
solchen kontextuellen Theologie zu sein; bald folgten asiatische, afrikanische und
siidpazifische Theologien.

«Selbstbewusste Ortskirchen sind entstanden und haben — ausgehend von ihren pas-
toralen Visionen — eigene pastorale Ansédtze und Methoden entwickelt. In vielen
Lindern spielen dabei die pastoralen Einrichtungen eine Schliisselrolle.»®

Rahner hatte Recht, als er behauptete, dass mit dem Zweiten Vatikanum eine
neue Periode der Kirche als wahrhaft universale Kirche begonnen habe.

Das Nationale Katechetische, Biblische, Liturgische Zentrum (NBCLC) der
Indischen Bischofskonferenz mit Sitz in Bangalore hatte Pater D. S. Amalorpa-
vadass als Griindungsdirektor. Er ist der herausragendste einheimische Theologe,
der mit seiner groBen Vorstellungskraft und seinem kreativen Denken den Pro-
zess der Inkulturation in den Kirchen Indiens ins Bewusstsein riicken und beleben
konnte, was Kirchen in ganz Asien und weltweit inspirierte. '

Auch das Ostasiatische Pastoralinstitut (EAPI) der Jesuiten in Manila spielte
eine ebensolche Rolle, allerdings in anderer Weise, fiir die Region Asien und Pa-
zifik. Auch wenn sein Griinder und seine ersten Direktoren nicht asiatischer Ab-
stammung waren, animierte das EAPI Tausende seiner Erneuerungskursteilneh-
mer dazu, fiir den Prozess der Inkulturation sensibel zu sein und kontextualisierte
Dienste jenseits der Kluft zwischen Klerus und Laien aufzubauen.

Das Lumko-Institut der Siidafrikanischen Bischofskonferenz spielte eine sol-
che Rolle bei der Forderung des Bewusstseins fiir Inkulturation auf eine sehr ein-
zigartige und besondere Weise. Der bodensténdige Ansatz von Lumko zielte da-
rauf ab, ordinierten und nicht ordinierten kirchlichen Amtstrdgern zu zeigen, wie
sie konkret eine inkulturierte Kirche férdern konnen, indem sie relevantes und

®  http://en.pastoral-global.org/index.php/Pastoral_Global (15. Mérz 2020). Auf dieser Web-
seite sind 14 pastorale Zentren in Lateinamerika, 17 in Afrika und 40 in Kirchen des asia-
tisch-pazifischen Raums aufgefiihrt.

10" Paul B. Steffen, An Indian Christian Prophet: Duraiswami Simon Amalorpavadass (1932—
1990), in: Nurt SVD, 52 (2018), 209-225.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



304 Paul B. Steffen

praktisches Lehrmaterial wie die Reihe Training for Community Ministries erstel-
len. Die Lumko-Plakate und -Materialien wurden von Kirchengemeinden in allen
Kontinenten bestellt und hatten somit eine weltweite Ausstrahlung.

Das Pallottine Animation Centre in Nagpur, Indien, {ibernahm den Lumko-
Ansatz zur Férderung kleiner christlicher Gemeinschaften und die Methoden des
Bibelteilens als seinem kraftvollen Zentrum, um die Kirche auf indischem Boden
stdrker zu verwurzeln und zu inkulturieren.

Das Melanesische Institut (MI) ist ein 6kumenisches sozio-pastorales Institut,
das das Verstindnis fiir die vielfiltigen melanesischen Gesellschaften, ihre Kul-
turen und die Anpassung an die Auswirkungen soziokultureller Verdnderungen
fordert.

Die Mission von Gottes missionarischem Volk

Papst Franziskus macht seine Meinung in seinem Apostolischen Schreiben Die
Freude des Evangeliums (2013) fiir alle deutlich. Kraft ihrer Taufe sind alle Glieder
des Gottesvolkes missionarische Jiinger geworden (vgl. Mt 28,19). Alle Getauften,
unabhéngig von ihrer Stellung in der Kirche oder ihrem Grad der Glaubensunter-
weisung, sind Agenten der Evangelisierung, und es wére unzureichend, einen Evan-
gelisierungsplan vorzusehen, der von Fachleuten ausgefiihrt wird, wéhrend der Rest
der Gldubigen einfach passive Empfinger sind. Die Neuevangelisierung erfordert
den personlichen Einsatz eines jeden Getauften. Jeder Christ ist herausgefordert,
sich hier und jetzt aktiv an der Evangelisierung zu beteiligen; in der Tat braucht
jeder, der die rettende Liebe Gottes wirklich erfahren hat, nicht viel Zeit oder langes
Training, um hinauszugehen und diese Liebe zu verkiinden (EG 120).

Netzwerk Pastoral Asien (NPA)

Missio-Aachen, wie das Pépstliche Missionswerk in Deutschland genannt wird,
unterstiitzt die ehemaligen Missionskirchen nicht nur finanziell. Von Anfang an
hat Missio-Aachen Initiativen gefordert, die die Vision des Zweiten Vatikani-
schen Konzils in die Praxis umsetzen.

Diese Mittel waren allesamt Wege zur Entwicklung einer kontextualisierten
Theologie und Praxis eines evangelisierenden Dienstes in den Kirchen Afrikas,
Asiens und Ozeaniens. Ohne diese Unterstiitzung wire die Bewegung zur Errich-
tung von Pastoralinstituten in diesen Kontinenten nicht méglich gewesen.

«Die Notwendigkeit von Pastoral- und Kulturzentren muss in Bezichung gesetzt
werden zu dem Mangel an einem vertieften Dialog zwischen lokaler und christlicher

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 305

Religiositét. Thre Aufgabe ist es, die Kluft zwischen Kultur und Religion zu {iber-
winden. Der Auftrag der Pastoral- und Kulturzentren der Kirche ist immer, mit Hilfe
ihrer jeweiligen Methoden und Ziele, zu evangelisieren.»!!

Der kontextuelle Theologe Hermann Janssen'? gibt uns einen Schliissel an die
Hand, der die verschiedenen Ebenen des Theologietreibens aufzeigt und die Not-
wendigkeit und Rolle der Pastoralinstitute erklért.

«Es gibt eine Theologie des Seminars, der Universitit, der pastoralen Institute, der
Konferenzen und eine grundlegende narrative Theologie. Alle diese Ebenen leisten
einen eigenen Beitrag zu theologischen Entwicklungen, die von den anderen Ebenen
nicht — oder moglicherweise nur teilweise — beriicksichtigt werden konnen.» '3

Unter der konkreten Anregung des Zweiten Vatikanischen Konzils entstanden in
den 1960er und 1970er Jahren in Afrika, Asien und Ozeanien Zentren und Insti-
tute, die sich in drei grundlegende Kategorien einteilen lassen:

a) Biblisch-pastorale, katechetische und liturgische Institute;

b) Kulturelle Institute der Religionswissenschaft oder anthropologisch-pasto-
rale Studien;

c¢) Zentren des interreligidosen Dialogs.
Trotz der Verschiedenheit der Mitarbeiter, der Aktivititen und der Ziele konnen
diese Zentren durch ihre gemeinsamen Hauptfunktionen vereint werden.

Hermann Janssen meint dazu:

«In einer entscheidenden Zeit der Kirchengeschichte leisteten die Institute und Zen-
tren grundlegende Vorarbeiten fiir einen wesentlichen theologischen Prozess, ndm-
lich den Ubergang der Missionskirchen zu eigenstindigen Ortskirchen. Die von den
Instituten geleistete Theologie hat also theologische Funktionen {ibernommen, die
von der Seminar- und Universitéitstheologie nicht oder nur widerwillig wahrgenom-
men werden.»!*

Fiinfzig Jahre spiter haben die Pastoralinstitute in den Ortskirchen, denen sie
dienen, eine neue Rolle beim Aufbau einer partizipatorischen Kirche des Volkes
Gottes entwickelt, die sich im Prozess der Evangelisierung befindet und als christ-
liche Gemeinschaft ein Zeugnis der Frohen Botschaft fiir alle Mitglieder der

Paul B. Steffen, Centres of Formation and Evangelizing Ministry: Pastoral Institutes in Oce-
ania and Africa, Siegburg, 2014, 5; cf. Klaus Vellguth, Kirche neu gestalten. Pastoralinstitute
in Afrika, Asien und Ozeanien, Paderborn 2017.
Paul B. Steffen, «Janssen, Hermann (1933—-1998)», in: Biographisch-Bibliographisches Kir-
chenlexikon, XXXVI (2015), 643—650.
Hermann Janssen, Theologische Durchblicke — Entwicklungen und Ebenen der Theologie,
y in: Theologie der Gegenwart, 24 (1981), 121.

Ibid.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



306 Paul B. Steffen

menschlichen Gesellschaft wird. In diesem Zusammenhang sind sie aufgerufen,
zum Auftrag der Kirche zur Neuevangelisierung beizutragen. '

Das Pastoraltheologische Institut (ITEPAL)

Im Jahr 2014 feierte das 1974 vom CELAM gegriindete Pastoraltheologische
Institut fiir Lateinamerika (ITEPAL) sein 40-jéhriges Bestehen im Dienst der Kir-
che in Lateinamerika und der Karibik im Bereich der Ausbildung, d.h. der Schu-
lung von pastoralen Mitarbeitern. Es trug auch zu einer kontextualisierten theolo-
gischen Reflexion und zum Aufbau einer neuen praktischen lateinamerikanischen
Theologie im Dienst der herausfordernden Arbeit der Neuevangelisierung bei.

Die herausfordernde Aufgabe der Neuevangelisierung in Lateinamerika und
den karibischen Léndern erfordert die richtige Ausbildung von pastoralen Mitar-
beitern mit angemessenem kritischen Sinn, einer tiefen evangelischen Erfahrung
und einem groBen apostolischen Engagement. ITEPAL steht im Dienst der vielen
pastoralen Zentren in den Léndern, die vom CELAM betreut werden. Seit der
Angliederung an die Pépstliche Bolivianische Universitdt (UPB) in Medellin und
die Jesuiten- und Franziskaner-Universitét in Bogota bietet ITEPAL auch ein Li-
zenziat Studium in Pastoraltheologie und Diplomkurse in verschiedenen pastora-
len Bereichen an.'

Das Melanesische Institut (MI)

Das 1968 gegriindete Melanesische Institut ist ein 6kumenisches Institut, an dem
nicht nur die katholische Kirche, sondern auch die anglikanische, die unierte und
die lutherische Kirche beteiligt sind. Laut dem ersten Direktor des Melanesischen
Instituts, Hermann Janssen, treten solche Institute in einem bestimmten Land in
einen intensiveren Dialog mit nicht-christlichen Religionen und kulturellen Tra-
ditionen. Er sieht sie als einen notwendigen dritten Ort, um Theologie zu betrei-
ben und fiir diesen Dienst an den christlichen Gemeinden in einem konkreten

15" Paul B. Steffen, Die Vernetzung der Pastoralinstitute in Asien: Als Lerngemeinschaft sich

den neuen Aufgaben stellen, in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissen-
schaft, 102 (2018), 104—113.

16 Cf. Paul B. Steffen, Gli Istituti pastorali dell’Asia e dell’America Latina, in: Nurt SVD 46;
http://www.celam.org/cebitepal/ (8. Mai 2021); Ich beschiftigte mich zum ersten Mal mit
Pastoralinstituten und insbesondere mit dem Melanesischen Institut in meiner Lizenziatsar-
beit, die 1988—1989 recherchiert und geschrieben wurde: «Die Bedeutung von Pastoralinsti-
tuten in jungen Ortskirchen am Beispiel des Melanesischen Instituts», Pontificia Universita
Gregoriana, May 1989, 115 pp.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 307

Land besser kontextualisiert zu werden. «Die von den Instituten betriebene Theo-
logie hat also theologische Funktionen iibernommen, die von der Seminar- und
Universititstheologie nicht oder nur widerwillig wahrgenommen werden.» !’
Das MI hat immer eine katalysierende Funktion gehabt, denn das MI war ein
Stimulator fiir Verdnderung und fir Erneuerung in den Kirchen von PNG und
ganz Melanesien. In der langen und komplexen Ubergangszeit von den Missions-
kirchen zu den Ortskirchen verstand das MI seine Aufgabe darin, allen im Aus-
land lebenden und einheimischen Kirchenmitarbeitern zu helfen, ein besseres
Verstindnis fiir alle religiosen Traditionen Melanesiens zu finden und Briicken
zu bauen zwischen der christlichen Botschaft, fiir die die Kirchen in ihren ver-
schiedenen Traditionen stehen, und dem melanesischen Volk, das beide Traditi-
onen, die es empfangen und geerbt hat, erkennen und verstehen will."® Daher be-
riihrten die Forschungsprojekte des MI zur Ortsgemeinde, zur melanesischen
Kultur und Religion, zum Familienleben und zu Hexerei und Zauberei auf einer
tieferen Ebene die brennenden Fragen, mit denen alle Amtstréger der verschiede-
nen Kirchen in ihren jeweiligen christlichen Gemeinschaften konfrontiert waren.
Dieser Forschungsbeitrag zur Belebung eines Prozesses der Inkulturation und
Kontextualisierung ministerieller Ansitze war weltweit einzigartig und ist in an-
deren Léndern und Kontinenten nur selten zu finden. Das aktuelle MI-Missions-
statement zeigt das breite Spektrum, das sich MI zu eigen gemacht hat:

«Das Melanesische Institut (MI) ist eine 6kumenische Forschungs-, Lehr- und Pub-
likationseinrichtung in Papua-Neuguinea, die sich mit pastoralen und soziokulturel-
len Fragen befasst, einen stdndigen Dialog zwischen christlichen Werten und mela-
nesischen Kulturen fiihrt und Frieden und Verséhnung, Wiirde und Respekt sowie
soziale, wirtschaftliche und 6kologische Gerechtigkeit fordert.»!®

Das Ostasiatische Pastorale Institut (EAPI)

Das EAPI ist ein typisches internationales interregionales Pastoralinstitut. Es bil-
det vor allem Multiplikatoren fiir den kirchlich-pastoralen Dienst in der Asien-
Pazifik-Region aus.

17" Ibid., 86.

Cf. Paul B. Steffen, From Church to Mission. Assessment and Perspectives of the Catholic
Church in Mainland New Guinea after Its First Hundred Years, in: Verbum SVD, 37 (1996),
231-258.

Zitiert in Steffen, Centres of Formation and Evangelizing Ministry (wie Anm. 11), 93.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



308 Paul B. Steffen

Der eigentliche Pionier fiir solche Zentren war der Osterreichische Jesuit Jo-
hannes Hofinger (1905-1984),2° der 1952 das Institut fiir missionarische Apolo-
getik in Manila er6ffnete, aus dem 1961 das Ostasiatische Pastoralinstitut (EAPI)
hervorging, das mit der benachbarten Jesuitenuniversitdt Ateneo verbunden ist.?!
Hofinger wurde zum einflussreichsten Pionier auf dem Gebiet der Vorbereitung
des Bodens fiir eine erneuerte und angemessene Ausbildung aller pastoralen Mit-
arbeiter durch die liturgische, biblische und katechetisch-pastorale Erneuerung
vor, wihrend und nach dem Zweiten Vatikanum.?* P. Johannes Hofinger entwi-
ckelte eine erstaunliche Aktivitét. Er hielt Vortrdge in ganz Europa, Asien, Afrika
und Amerika; er organisierte die internationalen katechetisch-liturgischen Studi-
enwochen von Nijmegen, Holland (1959), Eichstétt, Deutschland (1960), Bang-
kok, Thailand (1962), Katigondo, Uganda (1964), Manila, Philippinen (1967) und
Medellin, Kolumbien (1968).%

Das Zentrum bietet «Kurse, Workshops und Seminare mit Experten zu einer
Vielzahl von relevanten Fragen nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil: Schrift,
Liturgie, Religionen in Asien, Kulturanthropologie, Pastoralsoziologie, Pastoral-
psychologie, Linguistik, Katechetik, Theologie der Mission, Spiritualitét, visuelle
Hilfsmittel, Film, soziale Entwicklung, moderne Philosophie, Gruppendynamik
usw.»?

In den letzten fiinfzig Jahren bot das EAPI Laien, Ordensleuten und ordinierten
pastoralen Fiithrungskréften, vor allem aus den Kirchen Asiens und des Pazifiks, an,

«ein integriertes Programm flir das Wachstum im Dienst und Spiritualitit. Es bietet
theologische und spirituelle Erneuerung, Ausbildung in der Liturgie und in der Ver-
kiindigung des Wortes. Weil es eine interkulturelle, koedukative Gemeinschaft
bleibt, schirft das Programm die Sensibilitidt und erweitert das Verstdndnis fiir so-
ziale, kulturelle und politische Situationen, wie sie heute in Asien und dem Pazifik
erlebt werden. Es bleibt reaktionsfihig auf die immer wieder erneuerten Einladun-
gen und Herausforderungen der Mission.»?3

20 Paul B. Steffen, «Hofinger, Johannes SJ (1905-1984)», in: Biographisch-Bibliographisches
Kirchenlexikon, XXXIV (2013), 584-596.

21 Paul B. Steffen, The Mission and Ministry of the East Asian Pastoral Institute for the local

churches in Asia and Oceania, in: Word and Worship, 51/1 (2018), 60-83.

Paul B. Steffen, Places and Models of Formation for Mission and Ministry. Pastoral Insti-

tutes in Africa and Asia, in: Verbum SVD, 51 (2010), 426-438.

23 1bid., 427; Cf. Michael Warren, Introductory Overview, in: Michael Warren (ed.), Source
Book for Modern Catechetics, Winona, Minnesota 1983, 27. http://www.eapi.org.ph/re-
sources/eapr/east-asian-pastoral-review-2006/volume-43-2006-number-2/challenges-to-
the-churches-in-asia-today/ (3. April 2015).

24 Jose M. Calle, S.J, In Memoriam Alfonso Nebreda, S.J. — Founder of the East Asian Pastoral

s Institute, in: East Asian Pastoral Review, 42 (2005), 1-2.

> Ibid.

22

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 309

Das Nationale Biblisch-Katechetisch-Liturgische Zentrum (NBCLC)

Die Kirche in Indien entwickelte mit dem 1967 in Bangalore von der indischen
Bischofskonferenz gegriindeten National Biblical Catechetical Liturgical Centre
(NBCLC) ein weiteres asiatisches Zentrum, das mit dem Charisma seines Griin-
ders P. D. S. Amalorpavadass (1932—1990) in herausragender Weise zur Inkultu-
ration der christlichen Botschaft in den indischen Kontext beitrug.?® Der Griinder
war liberzeugt, dass eine Ortskirche nicht fremde Kirchenmodelle und Theologien
kopieren, sondern kreativ ihr eigenes Modell, ihre Theologie, Liturgie, Kateche-
tik, Dienste und ihr Gemeindeleben entwickeln sollte.?’

«Wenn die Ortsgemeinde nur als Teil der Weltkirche und als untere Verwaltungs-
einheit betrachtet wird, wird die Haltung der Ortsgemeinde eine des Importierens
und Kopierens sein, des Ausfiihrens von Befehlen und des Angleichens an das, was
von oben kommt, in einer passiven Mentalitit des Empfangens. Es wird iiberall Uni-
formitdt und Gleichartigkeit geben; aber es wird irrelevant sein und aufhoren, eine
Kirche zu sein. Andererseits, wenn jede Ortskirche das volle Geheimnis Christi ent-
hilt und es in ihrem soziokulturellen Milieu zum Ausdruck bringt, dann wird es
Kreativitit und Originalitdt geben.»?®

Das Zentrum verbreitete mit seinen Kursen eine neue Vision von der Mission
der Kirche in Indien und kann daher als einer der wichtigsten Orte betrachtet wer-
den, der Laien, Ordensleuten und Priestern gleichermaflen eine relevante und ak-
tuelle missiologische Ausbildung bietet. Dieses Zentrum verkorpert drei wesent-
liche Aspekte des Dienstes am Wort. Das NBCLC fordert eine ganzheitliche pas-
torale Erneuerung in allen Bereichen der Pastoral (biblisch, katechetisch und li-
turgisch). «Um die Kirche in Indien flir ihre Zeit relevant zu machen, engagiert
sich das Zentrum im Dienst des Wortes, das fiir die Transformation von Kirche
und Gesellschaft verkiindet wird und so die Neuevangelisierung fordert.»%

«Fiinfzig Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil ist eine Weiterentwicklung
der NBCLC notwendig, damit sie auch in Zukunft Einfluss auf das Leben der Kirche
in Indien nehmen kann. Dazu muss ein neuer Modus Operandi entwickelt werden.

%6 P, B. Steffen, An Indian Christian Prophet: Duraiswami Simon Amalorpavadass (1932—
1990). in: Nurt SVD, 52/1 (2018), 209-225.

27" P. B. Steffen, Incarnating the Spirit of Vatican II in Indian Soil: The Contributions of Fr. D.
S. Amalorpavadass (1932-1990) to Indian Theology and Church Renewal, in: Ishvani Docu-
mentation and Mission Digest, 36/1 (2018), 43-56.

2 D. S. Amaladoss, Gospel and Culture. Evangelization and Inculturation, Bangalore 1978, 64

2 Felix L. Macalinao, In this issue..., in: East Asian Pastoral Review, 50 (2013), 308.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



310 Paul B. Steffen

Einer der Hauptgriinde fiir diese Weiterentwicklung ist, dass die drei katholischen Kir-
chen sui juris in Indien (lateinischer Ritus, Syro-Malabar und Syro-Malankara) ihre
eigenen Strukturen schaffen, um Bibelarbeit, Liturgie und Katechese zu stirken.»°

Diese Entwicklung begann im Jahr 1992 und zwang NBCLC, seine Rolle neu

zu definieren. Dies wird durch eine neu erstellte Visionserkldrung ausgedriickt.

«Das NBCLC ist ein nationales Pastoralzentrum unter der Schirmherrschaft der Ka-
tholischen Bischofskonferenz Indiens (CBCI), das eine ganzheitliche pastorale Er-
neuerung in allen Bereichen fordert, um die Kirche in Indien zeitgeméB zu machen.
Sie erreicht dieses Ziel durch den Dienst des Wortes, das zur Umgestaltung der Kir-
che und der Gesellschaft verkiindet wird, um so die Neuevangelisierung zu fordern.
Sie erreicht dieses Ziel durch den Dienst des Wortes, das fir die Umwandlung der
Gesellschaft verkiindet wird.»*!

Die indischen Bischiéfe hitten nach dem Zweiten Vatikanum «keine bessere

(Startrampe» flir eine erneuerte Kirche finden kénnen als diese.»*? Ziel des Zent-
rums war es immer, eine lebendige Beziehung zwischen dem Wort Gottes und
den indischen Kulturen herzustellen. Deshalb «war die Inkulturation immer eine
konstante Dimension aller vom Zentrum initiierten Forschungs- und Pastoralak-
tivitdten.»**> Der letzte NBCLC-Direktor zieht eine ausgewogene Bilanz tiber die
Mission des Zentrums:

30

31

32

33
34

«Das NBCLC hat sich im Laufe der Jahre weiterentwickelt. Es kann nicht mehr so
funktionieren, wie es 1967 als bahnbrechende und einzige Institution im Lande fiir
die Erneuerung der Kirche in Indien im Geiste des Zweiten Vatikanischen Konzils
begann. Das nationale Zentrum nimmt mit Unterstiitzung der katholischen Bi-
schofskonferenz Indiens eine zentrale Rolle als Institution ein, die die Reflexion und
Erneuerung des pastoralen Lebens der Kirche vorantreibt.»**

Klaus Vellguth, Missio, The Network Pastoral, and the Pastoral Institutes in Asia, in: East
Asian Pastoral Review, 50/4 (2013), 317; cf. Carlos D. Fernandes, The NBCLC: A Renewal
Mission and Role, in: East Asian Pastoral Review, 50 (2013), 337-354.

Cleophas D. Fernandes, The NBCLC: A Renewal Mission and Role, in: East Asian Pastoral
Review, 50 (2013), 340.

Paul Puthanangady, «Foreword», in: G. van Leeuwen, Fully Indian — Authentically Chris-
tian. A Study of the First Fifteen Years of the NBCLC (1967—-1982), Bangalore — India in
the Light of the Theology of its Founder D.S. Amalorpavadass, Bangalore, 1990, ix.

Ibid.

Cleophas D. Fernandes, The NBCLC: A Renewal Mission and Role, in: East Asian Pastoral
Review, 50 (2013), 353-354.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 311

Das Pastoralinstitut AMECEA (API)

Das 1967 in Gaba, Uganda, gegriindete und 1975 nach Eldoret in Kenia verlegte
AMECEA Pastoral Institute (API) wurde zu einem solchen Ort, um die afrikani-
schen Mitgliedskirchen im Ostlichen Afrika (AMECEA) dabei zu unterstiitzen,
eine authentisch afrikanische Ortskirche mit einer eigenen kontextualisierten
Praktischen Theologie und Theologie des Dienstes zu werden.

«Die entstehende Realitdt der Kirche in Afrika kann beschrieben und verstanden
werden, indem man zwei Paradigmenwechsel erklirt, die nach dem Zweiten Vati-
kanischen Konzil stattgefunden haben: a) von der plantatio ecclesiae zur Ortskirche;
b) von salus animarum zur Inkarnation des Glaubens.»**

API hat seitdem mit seinen Kursen, Forschungen und Publikationen zur Ent-
wicklung einer authentischen afrikanischen praktischen und kontextuellen Theo-
logie beigetragen.

Von Anfang an hat das Institut drei Hauptaufgaben. Erstens: den Dienst fiir die
Aus- und Weiterbildung von Priestern, Ordensleuten und Laien zu schaffen. Zwei-
tens: Forschung auf dem Gebiet der Kontextualisierung und Inkulturation des
christlichen Glaubens in den Ortskirchen Ostafrikas betreiben. Drittens: theologi-
sche und pastorale Uberlegungen zu fordern, die durch die Arbeit von Gaba Publi-
cations, insbesondere mit der African Ecclesial Review (AFER) und der Spearhead
Monograph Series, einem groBeren Publikum zugénglich gemacht werden.®

Die Visionserkldrung von AMECEA lautet: «Eine vom Heiligen Geist erfiillte
Familie Gottes, die sich fiir ganzheitliche Evangelisierung und integrale Entwick-
lung einsetzt.»*’

Das Hauptthema der 14. Vollversammlung der AMECEA, die vom 14. bis 27.
Juli 2002 in Dar es Salaam, Tansania, stattfand, war: «Tiefergehende Evangeli-
sierung im neuen Jahrtausend.» In ihrer Resolution mit dem Titel «Der Weg nach
vorn» heilit es:

«Wir empfehlen, dass ein Programm {iber den theologischen und pastoralen Wert
der Kleinen Christlichen Gemeinschaften in den normalen Lehrplan der Grofien Se-
minare und Ausbildungshduser flir Manner und Frauen aufgenommen wird. Diese
Empfehlung gilt in besonderer Weise fiir unsere eigenen AMECEA-Institutionen
(CUEA, API und Bakanja).

33 Krzysztof Chieslikiewisz, Small Christian Communities: Pastoral Priority and a vital force

for evangelization in the archdiocese of Dar es Salaam (Tanzania), Dissertation at the Pon-
tifical Lateran University, Rome 2004, 15.

Paul B. Steffen, Places and Models of Formation for Mission and Ministry. Pastoral Insti-
tutes in Africa and Asia, in: Verbum SVD, 51 (2010), 433.

31 Zitiert in Steffen, Centres of Formation and Evangelizing Ministry (wie Anm. 11), 107-108.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



312 Paul B. Steffen

Alle Agenten der Evangelisierung, besonders die Priester, sollten mit pastoralen
Programmen iiber kleine christliche Gemeinschaften vertraut gemacht werden. Sie
konnten sich sehr gut von dem pastoralen Material und der Methode inspirieren las-
sen, die vom Lumko Pastoral Institute of South Afrika oder anderen dhnlichen Me-
thoden vorgeschlagen werden.»3®

API war in der Lage, die Vision der AMECEA und des Zweiten Vatikanischen
Konzils als Gemeinschaftskirche umzusetzen, und entwickelte einen angemesse-
nen und kontextualisierten Ausbildungsansatz fiir Priester, Ordensleute und
Laien. Daher legte API immer besonderen Wert auf die Ausbildung aller pasto-
ralen Mitarbeiter, um effiziente Forderer der Kleinen Christlichen Gemeinschaf-
ten als Orte authentischen afrikanischen christlichen Lebens zu sein.

Das Pastoralinstitut Lumko

Das Institut fiir Missiologie Lumko, wie es anfangs genannt wurde, oder das Pas-
toralinstitut Lumko, hatte immer einen starken Fokus auf missiologische Ausbil-
dung. In den ersten zehn Jahren seines Bestehens seit 1962 konzentrierte sich der
missiologische Unterricht vor allem auf die Ausbildung in afrikanischen Spra-
chen, Musik und Kultur(en) von Auslandsmissionaren, die nach Siidafrika ka-
men. Nachdem Fritz Lobinger 1972 das Institut {ibernommen hatte, vollzog es
einen paradigmatischen Wechsel zum Gemeindemodell der Kirche, das seinem
Wesen nach missionarisch ist. Zusammen mit Oswald Hirmer, einem weiteren
Fidei Donum-Priester aus der Didzese Regensburg, entwickelten beide eine Reihe
von praktischen Schulungshandbiichern mit dem Titel Training for Community
Ministries. Mit seiner Forderung eines partizipatorischen Kirchenmodells hat
Lumko nicht nur in Siidafrika, sondern auch in ganz Afrika, Asien und im Pazifik
eine groBe Wirkung erzielt.*

Oswald Hirmer fasst den Beitrag von Lumko in sieben Punkten zusammen,
die er «Impulse» nannte. Er war der Meinung, dass Lumko der Erneuerung der
pastoralen Mission und des Dienstes der Ortskirche einen neuen Impuls gegeben
hat. Vor allem auf der Ebene, wo die Christen leben und zusammenkommen, um
durch das Wort Gottes zu einer christuszentrierten Gemeinschaft aufgebaut zu
werden, die berufen ist, Gottes Reich in der Welt zu férdern.

Wir sind Kirche — Lumko-Bewusstseins-Programme: Das Ziel dieser Bewusst-
seinsprogramme war es, allen Mitgliedern der Kirche bewusst zu machen, dass
die Mitverantwortung und Zusammenarbeit aller Christen nicht nur notwendig,
sondern auch gerecht und richtig ist durch die eigentliche Berufung, die ein Christ

3% http://ameceal4.tripod.com/ameceadecisions.htm (3. September 2015), Nr 43. und 44.
39 Oswald Hirmer, Von Siidafrika iiber Asien nach Europa, in: Die Katholischen Missionen,
116 (1997), 128-132.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 313

bei Taufe und Firmung erhélt. Das Ziel aller Programme war es, das Bewusstsein
aller Christen zu schérfen, dass sie an der gemeinsamen Verantwortung aller
Christen fiir die Fortsetzung der Mission Christi in der heutigen Welt teilhaben.

Eine Christus-zentrierte Gemeinschaft durch das Teilen des Evangeliums wer-
den: Es besteht kein Zweifel, dass Lumko mit verschiedenen Methoden des Bi-
belteilens einen herausragenden Beitrag zur Erneuerung der Kirche weltweit ge-
leistet hat. Das Bibelteilen wurde zum Herzstiick unzéhliger kleiner christlicher
oder nachbarschaftlicher Gemeinschaften. In Bibel-Teilen-Gruppen erleben die
Mitglieder, dass der auferstandene Herr unter ihnen ist. In der Atmosphiére, Jesus
in ihrer Mitte zu haben, konnen sich die Gruppenmitglieder fiir Gott und einander
offnen; sie wachsen als Gemeinschaft mit Jesus Christus in ihrer Mitte zusammen.
Die verschiedenen Methoden des Bibelteilens, die Lumko entwickelt hat, sind
komplementir zueinander. Wahrend einige mehr auf das individuelle Bewusst-
sein ausgerichtet sind, betonen andere das soziale Bewusstsein und die Verant-
wortung der ganzen Gemeinschaft in der Gesellschaft.

Forderung der Kleinen Christlichen Gemeinschafien: Die Kleinen Christli-
chen Gemeinschaften wurden nicht von Lumko entdeckt, aber sie erhielten durch
Lumkos Programme — Kurse und Schulungsmaterialien — viel Unterstiitzung und
Forderung. Die Lumko-Programme vertieften vor allem das Verstindnis der
SCCs als Kirche unter den Menschen, wo sie leben und wo die Menschen ihren
christlichen Glauben erleben und praktizieren kénnen.

Weitergabe des Glaubens: Die 47 katechetischen Einheiten fuir die christliche
Initiation von Erwachsenen (RCIA) in Hirmers Buch Unsere gemeinsame Reise
erméglichen es den Small Christian Comunities (SCCs), ihren christlichen Glau-
ben zu vertiefen und befidhigen sie, die Katechumenen auf ihrem Weg zu beglei-
ten, volle und reife Mitglieder der Kirche zu werden. Die Sitzungen von Unsere
gemeinsame Reise gehen immer von Lebenssituationen aus und das Wort Gottes
hilft ihnen, die Gegenwart Jesu unter den Katechumenen zu erfahren. Das ganze
Katechumenat wird nicht so sehr als Unterricht erlebt, sondern als gemeinsame
Schritte auf dem Weg des Glaubens.

Ausbildung der Laien in der Pfarrei: Die Reihe Training for Ministries kon-
zentriert sich, wie das gesamte Lumko-Material, auf die Ausbildung von Laien
fir den pastoralen Dienst in der Pfarrgemeinde. Hier zielt der Lumko-Ansatz vor
allem auf die Vermittlung von Fahigkeiten flir die verschiedenen Dienste, die in
einer Pfarrei bendtigt werden, z.B. Beerdigungshelfer, Lektoren, Kommunionspen-
der, Vorbeter, Leitung der Liturgie ohne Priester, Krankenpflege, Nachbarschafts-
hilfe. Anstatt lange theoretische Erkldrungen zu geben, zeichnen sich die Lumko-
Programme durch praktische Ubungen, die sie mit theologischen Einsichten ver-
binden, aus. Die Kandidaten werden geschult, ihren Dienst in der Pfarrei mit innerer

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



314 Paul B. Steffen

Uberzeugung, Freude, Ausdauer und der Uberzeugung zu leben, fiir die evangeli-
sierende Sendung der Kirche mitverantwortlich zu sein.

Nicht-dominierende Fiihrungsmethodik: Alle Lumko-Programme miissen in
ihrer beabsichtigten Gesamtheit gesehen und verstanden werden, weil sie eine
zugrundeliegende gemeinsame Absicht darstellen, den Fiihrungsstil in der Pfarr-
gemeinde zu erneuern. Lumko schldgt den Dienstleiter und einen sogenannten
nicht-dominanten Fiihrungsstil vor, der es den Gemeindemitgliedern ermdglicht,
mehr als passive Empfénger zu sein. Sie lernen, aktive Teilnehmer an ihrer eige-
nen Glaubensreise zu werden, die vom Gemeindeleiter begleitet und animiert
wird. Der nicht-dominante Dienstleiter ist immer bestrebt, die in der Gemein-
schaft zu findenden Charismen zu entdecken und zu fordern. Sein pastoraler
Dienst besteht vor allem in der Aufgabe, gemeinsam mit der ganzen christlichen
Gemeinschaft die einzigartige Berufung zu fordern, die jedes Gemeinschaftsmit-
glied von Gott empfangen hat. Das Lumko-Verstdndnis eines Leiters versucht,
das Versorger-Modell zu tiberwinden und favorisiert vor allem den Leiter als Ani-
mator der christlichen Gemeinschaft. Der Pfarrer hat eine besondere Rolle als
pastoraler Vorsteher der Gemeinde und als Préses bei der sonntéglichen Eucha-
ristiefeier, die alle SCCs in einer Gemeinschaft der Liebe, der Offenheit fiireinan-
der und der weiteren Kirchen auf diozesaner und weltweiter Ebene zusammen-
bindet. Christliche Solidaritdt wird nicht nur innerhalb der christlichen Gemein-
schaft gelebt, sondern reicht hinaus zu Menschen, die diese Solidaritdt brauchen.
Der Pfarrer hat nicht nur eine liturgische und sakramentale Funktion, sondern er
ist besonders gefragt als Gestalter von Diensten oder Apostolaten, die Laien in-
nerhalb und auBerhalb der christlichen Gemeinschaft ausiiben kénnen. Ebenso ist
die Rolle des Pfarrers als Versohner und Vermittler zur Versshnung zwischen
konkurrierenden und streitenden Gruppen und Einzelpersonen in der Gemeinde
nicht zu unterschitzen. Mit seinem besonderen Dienst, Menschen niher zu Jesus
zu fithren, ist er selbst ein Garant fiir die Einheit in der Pfarrei.

Die individuellen Gaben der Gemeindemitglieder werden nicht entmutigt, son-
dern gefordert, weil sie die Chance erhalten, in, mit und fiir die christliche Ge-
meinschaft zu wachsen. In jeder Phase braucht die Ausbildung von Gemeinde-
mitgliedern die briiderliche Unterstlitzung und Korrektur durch die Gemeinschaft
als Ganzes und ihre Leiter.*’

Oswald Hirmer erkldrt 1997 die zugrundeliegende Vision, die das Lumko-
Institut seit den 1970er Jahren in all seinen Aktivitdten zu leben versuchte:

«Unser Hauptanliegen am Lumko-Institut war es, die Ortskirche an der Basis auf-
zubauen. Die Programme, die wir entwickelten, zielten darauf ab, den Menschen
bewusst zu machen: «<Wir sind die Kirche>. Es war der Versuch, den Menschen in

40 Cf. Ibid.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 315

den Pfarreien die Vision des Zweiten Vatikanischen Konzils zu vermitteln, die uns
die Vision der Kirche als Gemeinschaft gibt. Wir betonten drei wichtige Punkte in
unserem Ansatz. Der erste ist, dass wir Christus-zentriert sind. Der zweite ist, dass
wir eine Gemeinschaft werden miissen; und der dritte ist, dass wir gemeinsam als
Gemeinschaft die Mission Christi weiterfithren missen.»*!

Leider beschloss die stidafrikanische Bischofskonferenz 2013, die Leitung ihres
Nationalen Pastoralinstituts Lumko einzustellen. Sie nannten es zunéchst ein zwei-
jahriges Moratorium, aber seitdem hat die SABC keinen Versuch unternommen, es
zu reaktivieren. Als ich im September 2018 den Apostolischen Nuntius in Pretoria
fragte, was die Griinde fiir die SchlieBung des Lumko-Instituts waren, sagte er mir,
dass der Mangel an finanziellen Ressourcen die SchlieBung von Lumko verursacht
habe. Es scheint mir eher, dass ein langer Niedergang in der Fiithrung von Lumko
effektiv dazu gefiihrt hatte, dass die siidafrikanischen Bischofe das Interesse an
Lumko verloren hatten und, was noch wichtiger ist, die Vision, die Lumko einige
Jahrzehnte lang so kraftvoll gelebt hatte, unter ihnen aufgegeben wurde.

Das Pallottiner Animation Zentrum (PAC)

Die FABC hat sich als die wichtigste Frucht des Zweiten Vatikanischen Konzils
fiir die Kirchen in Asien erwiesen.*? Die FABC hat den Lumko-Ansatz fiir ihre
Mitgliedskirchen in ganz Asien unter dem Namen AsIPA, Asian Integral Pastoral
Approach,®® und in den meisten Didzesen in Indien unter dem Namen DIIPA,
Development Indian Integral Pastoral Approach, ibernommen. Inspiriert von
Oswald Hirmer, griindete P. Thomas Vijay SAC 1996 das Pallottine Animation
Centre (PAC) in Nagpur. Seitdem ist dieses Zentrum dem Lumko-Ansatz ver-
pflichtet und bildet Laien, Ordensleute und Priester im Teilen des Evangeliums
und im Aufbau von kleinen christlichen Gemeinschaften aus.

«Das Zentrum hat die Vision, dass die Kirche in Indien eine neue pastorale Struktur
aufbaut, die von den SCCs ausgeht und die aktive Beteiligung des Volkes Gottes
auf allen Ebenen betont. Es war in den letzten 25 Jahren maBgeblich an der Verbrei-
tung dieses Konzepts von basisdemokratischen Hausgemeinschaften beteiligt und
konzentriert sich weiterhin auf die Entwicklung dieser Vision und die Unterstiitzung
dieser Gemeinschaften im ganzen Land.»*

41
42

Interview: Founder of Lumko method, in: Asia Focus, September 26, 1997, 8.

Cf. Georg Evers, Challenges to the Churches in Asia Today, in: East Asian Pastoral Review,
43 (2006), 20-41.

Paul B. Steffen, The Asian Pastoral Integral Approach: A contextualized Model for the
Evangelizing Mission of the Church, in: East Asian Pastoral Review, 51 (2014), 213-230.
Thomas Vijay. The Pallottine Animation Centre of Nagpur, in: East Asian Pastoral Review,
50 (2013), 355.

43

44

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



316 Paul B. Steffen

PAC schult Menschen aus ganz Indien in verschiedenen Methoden der Wei-
tergabe des Evangeliums und bildet Laienleiter fiir Kleine Christliche Gemein-
schaften (SCC) aus. Der Griindungsdirektor von PAC hilt fest:

«Die Forderung von sozialer Gerechtigkeit und menschlicher Entwicklung durch
SCCs ist ein langfristiger Dienst und die Ermdglichung dieser Transformation ist
eine schmerzhaft langsame und herausfordernde Aufgabe. Die traditionelle Denk-
weise der Kirchenleitung und starre Strukturen behindern den Prozess der Etablie-
rung dieser (Neuen Art, Kirche zu seiny.»*

Die Aufgabe der PAC wird nicht kleiner werden, da es heute 68.000 SCCs
gibt, die in mehr als 140 Dibzesen in Indien verteilt sind.

Abschlieflende Bemerkungen

Diese Reflexion versuchte zu zeigen, welche enorme Rolle die Pastoralinstitute
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil bei der Férderung des Prozesses der In-
kulturation, Kontextualisierung und Interkulturalitét in ihrer Aufgabe der Ausbil-
dung von Priestern, Ordensleuten und Laien in Lateinamerika, Afrika, Asien und
Ozeanien gespielt haben. Ohne ihren Beitrag hétten die Ortskirchen nicht solche
Fortschritte auf dem Weg zu einem inkulturierten christlichen Glauben und einem
kontextualisierten Dienst und sogar zu einer kontextualisierten praktischen The-
ologie verbuchen kénnen. Thr spezifisches Fachwissen macht diese Institute auch
zu den besten Orten, um alle in der Pastoral Tédtigen auf neue Ansdtze fiir das
Zeugnis und die Verkiindigung der Frohen Botschaft Jesu an nicht-evangelisierte,
getaufte Christen vorzubereiten. Dies geschah in den Pastoralinstituten der nicht-
westlichen Welt immer als interkulturelle Gemeinschaften, indem sie gegenseiti-
ges Verstdndnis und Austausch iiber den eigenen kulturellen Hintergrund der Mit-
arbeiter und Studenten hinaus aufbauten.

«Die Pastoralinstitute haben wesentlich zur Entwicklung einer kontextualisierten
praktischen Theologie beigetragen. Eine «praktische Theologie beinhaltet die Erfah-
rungen und Bestrebungen derer, die in ihrer tédglichen Existenz leiden und Leid er-
fahren. Sie sollte in der Vergangenheit verankert sein, sich auf die Gegenwart stiit-
zen und im Glauben an die erl§sende Kraft der Zukunft voranschreiten.»*

Heutzutage sind sich praktische oder pastorale Theologen, Kirchenfiihrer und
die Mitglieder der christlichen Gemeinschaften selbst ihrer Aufgabe bewusst, im
Licht des Evangeliums auf die neuen Herausforderungen zu antworten, mit denen

+ 1Ibid., 362.
4 John Mohan Razu, Practical Theology for the Marginalised: Pastoral Care as a Point of Ref-
erence, in: Indian Journal of Christian Studies, 3 (2013), 54.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 317

sie konfrontiert sind, und sich in die dreifache Mission der Kirche — Erstevange-
lisierung, Seelsorge und Neuevangelisierung — einzubringen.

«Daher gehen eine praxisorientierte Theologie und ein Reflexionsprozess von der
Verpflichtung aus, eine gerechte, nachhaltige, egalitire und inklusive Gesellschaft
zu schaffen, und wir miissen uns bemiihen, sie sinnvoller, menschlicher und univer-
saler zu gestalten... So wird eine praxisorientierte Theologie zu einer befreienden
und prophetischen Kraft, die dazu neigt, zum ganzheitlichen Verstindnis des Rei-
ches Gottes beizutragen, das <hier und jetzty in unserem Handeln stattfindet. Dieses
Paradigma wird die Theologie von allen Formen des Idealismus oder der Utopie
befreien. Das ist es, was Jesus in seinem Leben und Zeugnis getan hat.»*’

Was haben alle regionalen und nationalen Pastoralinstitute und diézesanen
pastoralen Zentren gemeinsam? Meiner Meinung nach sind sie alle Orte der Aus-
bildung und des evangelisierenden Dienstes des Volkes Gottes.

Wenn wir, und das gilt nicht gleichermallen fiir die westliche und nicht-west-
liche Welt, unsere traditionelle Pastoral der auf den Priester ausgerichteten Sak-
ramentenverwaltung, die in ganz andere gesellschaftlichen Kontexten entwickelt
wurde, iiberwinden wollen, miissen wir den Paradigmenwechsel zu einer Pastoral
der Evangelisierung und der communio vollziehen, in der die ganze christliche
Gemeinschaft als aktiver Tréger des evangelisierenden Dienstes und des Evange-
lisierungsauftrags der Kirche auftritt. Den Kirchen der westlichen Welt fehlt es
sicher nicht an Ausbildungs- und Fortbildungseinrichtugen; auch haben sie hin-
reichend theologische Institute und Fakultdten zur Verfligung, die in angeglieder-
ten Instituten sich der Aufarbeitung der Pastoral und Religionspddagogik zuwen-
den. Dennoch kennen sie keine den hier vorgestellten Pastoralinstitute der nicht-
westlichen Welt vergleichbare Einrichtungen.

Vielleicht hilft mein Beitrag dazu nachzudenken, ob auch in der pluralen und
sdkularen westlichen Gesellschaft Pastoralinstitute auf nationaler und lénderiiber-
greifender Ebene sinnvoll wéren, um sich den neuen Herausforderungen der In-
kulturation und Kontextualisierung besser stellen zu konnen. Eine Aufgabe die
nicht allein Priesterseminare und theologische Institute und Fakultdten leisten
konnen. Es bedarf neuer Plattformen und Netzwerken um uns diesen Herausfor-
derungen stellen zu konnen. Notwendige Lernprozesse in den Kirchen der west-
lichen Welt kénnen heute durchaus von Kirchen der nicht-westlichen Welt ange-
stolen werden. Thre Umsetzung und Weiterentwicklung bleibt aber die Aufgabe
der Kirchen der jeweiligen Gesellschaft.

Die uns gestellte Aufgabe kann nur erreicht werden, wenn wir die Vielfalt der
Kulturen respektieren und Briicken des Versténdnisses zwischen ihnen bauen, wie
es die Pastoralinstitute der nicht-westlichen Welt seit ihrer Griindung getan haben.

47 TIbid., 57.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



318 Paul B. Steffen

Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt
fiir eine inkulturierte und kontextualisierte Pastoral

Dieser Artikel konzentriert sich auf den Beitrag der Pastoralinstitute fiir einen inkulturier-
ten und kontextualisierten Dienst in den nicht-westlichen Ortskirchen. Die behandelten
Pastoralinstitute in Asien, Afrika, Lateinamerika und Ozeanien haben eine herausragende
Rolle bei der Umsetzung der Communio-Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils in ihren jeweiligen Ortskirchen gespielt, indem sie sich auf einen inkulturierten christ-
lichen Glauben und eine inkulturierte Kirche sowie eine kontextualisierte christliche und
kirchliche Praxis zubewegen. Indem sie dem Aufruf des Zweiten Vatikanischen Konzils
gefolgt sind, die Zeichen der Zeit zu lesen und zu priifen, haben sie in den lokalen nicht-
westlichen Kirchen eine katalytische Funktion bei der Evangelisierung und der Entwick-
lung eines sinnvollen Dienstes und eines partizipatorischen Gemeinschaftsansatzes ge-
spielt, nicht nur fiir die ordinierten Amtstriger, sondern auch fiir den gréfiten Teil des Vol-
kes Gottes, die Laien.

Pastorale Institute — nicht-westliche Ortskirchen — inkulturierter und kontextualisierter
Dienst — Gemeinschaftliche Ekklesiologie — partizipatorischer Gemeindeansatz.

La contribution des instituts pastoraux du monde non-occidental
pour un ministére pastoral inculturé et contextualisé

Cet article se concentre sur la contribution des instituts pastoraux pour un ministére incul-
turé et contextualisé dans les églises locales non-occidentales. Les instituts pastoraux trai-
tés en Asie, en Afrique, en Amérique latine et en Océanie ont joué un rdle exceptionnel
dans la mise en ceuvre de I’ecclésiologie de communion de Vatican II dans leurs églises
locales respectives en s’orientant vers une foi et une €glise chrétienne inculturées et une
pratique chrétienne et ecclésiale contextualisée. En suivant I’appel de Vatican 11 a lire et &
examiner les signes des temps, ils ont joué un role de catalyseur dans les églises locales
non occidentales pour évangéliser et développer un ministére significatif et une approche
communautaire participative, non seulement pour les ministres ordonnés mais aussi pour
la majeure partie du peuple de Dieu, les laics.

Instituts pastoraux — églises locales non-occidentales — ministére inculturé et contextualisé
— ecclésiologic de communion — approche communautaire participative.

Il contributo degli istituti pastorali del mondo non-occidentale
per una pastorale inculturata e contestualizzata

Questo articolo si concentra sul contributo degli istituti pastorali per un ministero incultu-
rato e contestualizzato nelle chiese locali non occidentali. Gli istituti pastorali in Asia,
Africa, America Latina e Oceania qui trattati hanno svolto un ruolo eccezionale nell’attua-
zione dell’ecclesiologia di comunione del Concilio Vaticano II nelle loro rispettive chiese
locali, lavorando per una fede cristiana e una chiesa inculturate e una prassi cristiana ed
ecclesiale contestualizzata. Avendo seguito I’appello del Concilio Vaticano II a leggere e
valutare i segni dei tempi, hanno svolto una funzione catalizzatrice nelle chiese locali non
occidentali nell’evangelizzazione e nello sviluppo di un ministero sensato ¢ di un approc-
cio comunitario partecipativo, non solo per i ministri ordinati, ma anche per la maggior
parte del popolo di Dio, i laici.

[stituti pastorali — chiese locali non-occidentali — ministero inculturato e contestualizzato
— ecclesiologia di comunione — approccio comunitario partecipativo.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 319

The contribution of pastoral institutes from the non-Western world
to an inculturated and contextualised pastoral ministry

This article focuses on the contribution of pastoral institutes for an inculturated and con-
textualized ministry in the non-Western local churches. The pastoral institutes in Asia,
Africa, Latin America and Oceania, which have been subjected to study are shown to have
played an outstanding role in implementing the communion ecclesiology of Vatican II in
their respective local churches by moving towards an inculturated Christian faith and
church and a contextualized Christian and ecclesial praxis. By following the Vatican II
appeal to read and scrutinize the signs of the times, they played a catalytic function in the
local non-Western churches to evangelize and to develop a meaningful ministry and par-
ticipatory community approach, not only for ordained ministers but also for the major part
of God’s people, the laity.

Pastoral institutes — non-Western local churches — inculturated and contextualized ministry
— communion ecclesiology — participatory community approach.

Paul B. Steffen, ordentlicher Professor auf dem Lehrstuhl fiir Theologie der missionari-
schen Pastoral an der Fakultét fiir Missiologie an der Pépstlichen Universitidt Urbaniana in
Rom, Italien; https://orcid.org/0000-0003-0190-3773.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095






	Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt für eine inkulturierte und kontextualisierte Pastoral

