
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 115 (2021)

Artikel: Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt für eine
inkulturierte und kontextualisierte Pastoral

Autor: Steffen, Paul B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Beitrag der Pastoralinstitute
aus der nichtwestlichen Welt für eine
inkulturierte und kontextualisierte Pastoral

Paul B. Steffen

Im Hinblick aufdie Inkulturation sollte jede Orts- oder Teilkirche die Initiative ergreifen,
die Freiheit genießen und ausgerüstet und verpflichtet sein, alle Aspekte ihres Lebens und

alle Aktivitäten ihrer Mission mit Bezug auf ihren Kontext und ihre Kultur
zu indigenisieren: KontextuaUsierung und Inkulturation.

D. S. Amalorpavadass1

Die westliche Welt kennt keine vergleichbaren nationalen bzw. regionalen
Pastoralinstitute, wie sie sich seit dem 2. Vatikanischen Konzil in der nicht-westlichen
Welt gebildet haben. Das hat mehrere Gründe, auf die an dieser Stelle nicht weiter
eingegangen werden kann. In den Kirchen der westlichen Welt gab es dafür gar
kein Bewusstsein. Auch fehlte solch ein Bewusstsein für die Aufgaben solcher
Institute, d.h. die Notwendigkeit der Inkulturation und KontextuaUsierung des

christlichen Glaubens wurde lange Zeit nur als eine Aufgabe der so genannten
Jungen Kirchen angesehen. Insofern kann dieser Beitrag gerade den Kirchen der
westlichen Welt eine Anregung sein, den Fragen eines inkulturierten und kontex-
tualisierten pastoralen Dienstes mehr Aufmerksamkeit und Raum zu geben. Seit
mindestens drei Jahrzehnten werden die neuen pastoralen Methoden aus der
nicht-westlichen Welt auch in den Kirchen der westlichen Welt wahrgenommen
und dienen sogar als Vorbilder, ähnliche Prozesse zu durchlaufen und gleichermaßen

eine in die heutige westliche Gesellschaft inkulturierte und kontextualisierte

Pastoral zu gestalten und nicht mehr relevante Pastoralmodelle aus vergangenen

Zeiten zu überwinden.

1 Duraiswami Simon Amalorpavadass, Gospel and Culture: Evangelisation and Inculturation,
FABC Papers No. 15, 23; ders., Gospel and Culture: Evangelisation and Inculturation,
Bangalore 1978.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



300 Paul B. Steffen

Aufdem Weg zu einem inkulturierten christlichen Glauben und einer
inkulturierten Kirche und kontextualisierten christlichen und kirchlichen Praxis

Im letzten Jahrhundert gab es einen allmählichen Prozess der Anerkennung der

verschiedenen kulturellen und religiösen Traditionen weltweit. Die Christen und

ihre Kirchen und die von ihnen produzierten theologischen Reflexionen waren
herausgefordert, die Konsequenzen aus dieser Entwicklung zu ziehen. Aus einer
eurozentrischen Haltung und Denkweise heraus wurden die Christen, ihre
Kirchen und Theologen herausgefordert, ein neues Verständnis der menschlichen
Kulturen und Religionen zu finden. Das Zweite Vatikanum war das Wendeereignis für
die katholische Weltkirche; ein Zurück zu früheren einseitigen Vorstellungen war
mit der Verkündigung der Dekrete des Zweiten Vatikanums nicht mehr möglich.

«Viele Christen, vor allem aus der Mehrheitsgesellschaft, haben erkannt, dass die

Theologien, die sie von euro-amerikanischen Kirchen und Missionaren oder aus
euro-amerikanischen theologischen Lehrbüchern erhalten haben, kaum mit ihren
Erfahrungen und Situationen in Verbindung stehen.»2

Daher «geht die Kontextualisierung von dieser Erkenntnis aus und behauptet,
dass die Theologie nicht nur in der biblischen Geschichte verwurzelt sein muss,
sondern sich auch auf die konkreten (lokalen) Realitäten einlassen muss, in denen

sich Christen befinden. Andererseits erkennt die Kontextualisierung die Pluralität
der Ortskirchen und die Vielfalt der Theologien im weltweiten Leib Christi an.»3

Katholische Missiologen haben den Begriff (Inkulturation) gefördert, aber das

Theological Education Fund Ministry Program (TEF) des Ökumenischen Rates

der Kirchen hat den Begriff «Kontextualisierung» favorisiert. Natürlich betonen
beide Begriffe unterschiedliche Aspekte, aber beide Begriffe sollten nicht
miteinander verwechselt werden. Der amerikanische katholische Theologe Robert
Schreiter bevorzugt anstelle dieser Begriffe den Begriff der lokalen Theologie.

Der Begriff Kontextualisierung «geht über die Indigenisierung hinaus und
betont die prophetische oder kritische Funktion des Theologietreibens, wenn es sich

in die sich verändernde Gesellschaft einbringt.»4
Der Begriff Inkulturation «befasst sich mit dem Fortschritt, das Evangelium

in einer Sprache zu verkünden und zu erklären, die ein bestimmtes Volk versteht

2 Timoteo D. Gener, Contextualization, in: William A. Dyrness/Veli-Matti Kärkkäinen (ed.),
Global Dictionary of Theology, Downers Grove, Il/Nottingham 2008, 192.

3 Ibid.
4 Ibid. Weiterführende Literatur zu «Kontextualisierung»; Dean Flemming, Contextualization

in the New Testament: Patterns for Theology and Mission, Downers Grove, IL 2005

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 301

(de Mesa 1979). Er drückt den Prozess aus, durch den die Kirche in einer
gegebenen Kultur auf transformative Weise eingefügt wird (Crollius).»5

Für die Mission der Pastoralinstitute haben alle drei Begriffe ihre Relevanz; die
konkrete Aufgabe wird zeigen, welcher Begriff geeigneter ist, aber auch dann bleiben

die beiden anderen Begriffe für jedes Projekt eines Pastoral instituts relevant,
weil die Vision und die Mission-Statements der Pastoral institute Elemente aller drei

Begriffe enthalten. Die Pastoralinstitute nehmen eine Position zwischen
akademisch-scholastischer Forschung und konkretem Dienst im Dienste der Menschheit
ein. Deshalb verwenden sie oft die Methodik Sehen - Urteilen - Handeln als

interdisziplinäre Methode, um die Theorie in die Praxis umzusetzen. Diese Methodik
wurde von Joseph Cardijn (1862-1967) für die Bewegung der Jungen Christlichen
Arbeiter entwickelt, die er in den 1920er Jahren in Belgien gegründet hatte. Die
meisten Vollversammlungen des Lateinamerikanischen Bischofsrates (CELAM)
verwendeten diese Methode, so auch die jüngere von Aparecida im Jahr 2007. Auch
die Pastoralinstitute wie 1TEPAL, Bogota, EAPI, Manila, Lumko, Südafrika und
das AMECEA Pastoral Institute (API) in Eldoret, Kenia und das Melanesische

Institut, Goroka, Papua-Neuguinea haben bis zu einem gewissen Grad diese
Methodik verwendet. Lumko, EAPI, API und andere wurden auch durch den pädagogischen

Ansatz von Paolo Freire (1921-1997) inspiriert.6
Das «Einfügen in eine gegebene Kultur auf transformative Weise» war sicher

das Ziel der gesamten Arbeit der Pastoralinstitute. Mit ihrer Arbeit förderten sie

die Notwendigkeit, Theologie aufallen Ebenen der Kirche zu betreiben, nicht nur
für die Akademiker, sondern für das ganze Volk Gottes. Die Lehre, die Forschung
und die Publikationen der Pastoralen Institute haben eine Grundlage für das Tun
und Schreiben lokaler Theologien gelegt.

5 Ibid. Für weitere Literatur zur Inkulturation siehe: Mariasusai Dhavamony, Christian Theo¬
logy of Inculturation (Documenta Missionalia 24), Roma 1977; Ariji R. Crollius, What Is
So New About Inculturation?, in: Inculturation: Working Papers, hg. Ariji R. Crollius/The-
oneste Nkerahimigo, Rome 1984: Klaus Krämer/Klaus Vellguth (ed.), Inculturation: God's
Presence in Cultures (One World Theology 12), Quezon City 2019; Hans Waldenfels, Con-
textuality and Inculturation, in: ibid., 195-204; Chibueze C. Udeani/Monica Udeani, Boldly
Trusting in the Transforming Power of Contextuality, in: ibid., 221-228; John M. Prior, In-
terculturality: Appreciating the Process Promoted by the Federation ofAsian Bishops'
Conferences, in: ibid., 257-265; cf. P. B. Steffen, Rez. zu Klaus Krämer/Klaus Vellguth (ed.),
One World Theology Series (OWT), Quezon City, Philippines, Mission as Dialogue.
Approaches to a Communicative Understanding of Mission (OWT 1), 2012. - Small Christian
Communities. Fresh Stimulus for a Forward-looking Church (OWT 2), 2013. - Theology
and Diakonia. Faith in Action (OWT 3), 2014. - Spirituality of the Universal Church.
Rediscovering Faith (OWT 4), 2014, in; Verbum SVD, 57 (2016), 27-130.

6 Seine wichtigsten Schriften waren: Pedagogy of the Oppressed, New York 1970; Education,
the practice of freedom, London 1976; Pedagogy of Hope: Reliving Pedagogy of the
Oppressed, New York 1994.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



302 Paul B. Steffen

Der Auftrag der Kirche zu evangelisieren

«Der Appell, die Zeichen derZeit zu erkennen, gehört», so Hans Waidenfels, «zu
den wichtigsten Impulsen des Zweiten Vatikanums.»7 Gaudium et Spes beginnt
sogar mit dem programmatischen Satz: «Um eine solche Aufgabe zu erfüllen, hat
die Kirche immer die Aufgabe gehabt, die Zeichen der Zeit zu prüfen und sie im
Licht des Evangeliums zu deuten. So kann sie in einer für jede Generation
verständlichen Sprache auf die immerwährenden Fragen antworten, die die
Menschen über das gegenwärtige und das zukünftige Leben und über die Beziehung
des einen zum anderen stellen.» (GS 4)

Papst Johannes Paul IL war von der Notwendigkeit einer Neuevangelisierung
überzeugt. In seiner Missionsenzyklika Redemptoris Missio vom Januar 1991

schreibt er, nachdem er die Notwendigkeit und den Zweck der Erstevangelisierung

und der Seelsorge erläutert hat:

«Schließlich gibt es eine Situation dazwischen, vor allem in Ländern mit alter christlicher

Tradition, aber manchmal auch in jüngeren Kirchen, wo ganze Gruppen von
Getauften den lebendigen Sinn des Glaubens verloren haben oder sich gar nicht
mehr als Mitglieder der Kirche erkennen, da sie sich in ihrem Leben von Christus
und vom Evangelium entfernt haben. In diesem Fall braucht es eine <neue
Evangelisierung) oder eine <Wieder-Evangelisierung>.» (RM 33)

Im Instrumentum Laboris der Bischofssynode von 2012 über Die Neuevangelisierung

zur Weitergabe des christlichen Glaubens heißt es in der Einleitung:

«Das Ziel der Evangelisierung ist heute, wie immer, die Weitergabe des christlichen
Glaubens. Diese Aufgabe betrifft in erster Linie die Gemeinschaften der Jünger
Jesu, die in Teilkirchen organisiert sind [...] Die Evangelisierung im Allgemeinen
ist das alltägliche Werk der Kirche. Mit dem Beistand des Heiligen Geistes kann
diese sogenannte gewöhnliche evangelisierende Tätigkeit mit neuem Schwung
ausgestattet werden. Es bedarf neuer Methoden und neuer Ausdrucksformen, um den
Menschen von heute die immerwährende Wahrheit Jesu Christi zu vermitteln, der

ewig neu und die Quelle aller Neuheit ist.»8

Die erneuerte missionarische Tätigkeit der Gemeinde sollte auch getaufte
Christen einbeziehen, die weggedriftet sind oder nie eine Einführung in den
christlichen Glauben erlebt haben.

7 Hans Waldenfels, «Zeichen der Zeit», in: Mariano Delgado/Michael Sievernich (Hg.), Die
großen Metaphern des Zweiten Vatikanischen Konzils. Ihre Bedeutung für heute, Freiburg
i. Br. 2013, 119.

8 http://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20120619_instru-
mentum-xiii_en.html (17. März 2021).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOl: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 303

Aufdem Weg zu einem inkulturierten christlichen Glauben
und kontextualisiertem Dienst undpraktischer Theologie

Die Pastoralinstitute in Asien, Afrika, Ozeanien und Lateinamerika haben eine

herausragende Rolle bei der Übersetzung der Vision und des Geistes des Zweiten
Vatikanischen Konzils in ihre nicht-westlichen Kirchen gespielt. Der Anspruch
einer westlichen Theologie, eine universale Theologie als die einzig führende

Theologie zu sein, brach mit dem Geist des Zweiten Vatikanischen Konzils und
den neuen kontextuellen Theologien, die in der kreativen Zeit nach dem Konzil
aufkamen bzw. entstanden oder aufblühten, zusammen. Die lateinamerikanische

Befreiungstheologie kann mit Recht für sich in Anspruch nehmen, die erste einer
solchen kontextuellen Theologie zu sein; bald folgten asiatische, afrikanische und

südpazifische Theologien.

«Selbstbewusste Ortskirchen sind entstanden und haben - ausgehend von ihren pas-
toralen Visionen - eigene pastorale Ansätze und Methoden entwickelt. In vielen
Ländern spielen dabei die pastoralen Einrichtungen eine Schlüsselrolle.»9

Rahner hatte Recht, als er behauptete, dass mit dem Zweiten Vatikanum eine

neue Periode der Kirche als wahrhaft universale Kirche begonnen habe.

Das Nationale Katechetische, Biblische, Liturgische Zentrum (NBCLC) der
Indischen Bischofskonferenz mit Sitz in Bangalore hatte Pater D. S. Amalorpa-
vadass als Gründungsdirektor. Er ist der herausragendste einheimische Theologe,
der mit seiner großen Vorstellungskraft und seinem kreativen Denken den Pro-

zess der Inkulturation in den Kirchen Indiens ins Bewusstsein rücken und beleben

konnte, was Kirchen in ganz Asien und weltweit inspirierte.10
Auch das Ostasiatische Pastoralinstitut (EAPI) der Jesuiten in Manila spielte

eine ebensolche Rolle, allerdings in anderer Weise, für die Region Asien und
Pazifik. Auch wenn sein Gründer und seine ersten Direktoren nicht asiatischer

Abstammung waren, animierte das EAPI Tausende seiner Erneuerungskursteilnehmer

dazu, für den Prozess der Inkulturation sensibel zu sein und kontextualisierte
Dienste jenseits der Kluft zwischen Klerus und Laien aufzubauen.

Das Lumko-Institut der Südafrikanischen Bischofskonferenz spielte eine solche

Rolle bei der Förderung des Bewusstseins für Inkulturation auf eine sehr

einzigartige und besondere Weise. Der bodenständige Ansatz von Lumko zielte
darauf ab, ordinierten und nicht ordinierten kirchlichen Amtsträgern zu zeigen, wie
sie konkret eine inkulturierte Kirche fordern können, indem sie relevantes und

9 http://en.pastoral-global.org/index.php/Pastoral_Global (15. März 2020). Auf dieser Webseite

sind 14 pastorale Zentren in Lateinamerika. 17 in Afrika und 40 in Kirchen des
asiatisch-pazifischen Raums aufgeführt.

10 Paul B. Steffen, An Indian Christian Prophet: Duraiswami Simon Amalorpavadass 1932—

1990). in: Nurt SVD, 52 (2018). 209-225.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319. DOI: 10.24894/2673-3641.00095



304 Paul B. Steffen

praktisches Lehrmaterial wie die Reihe Trainingfor Community Ministries erstellen.

Die Lumko-Plakate und -Materialien wurden von Kirchengemeinden in allen
Kontinenten bestellt und hatten somit eine weltweite Ausstrahlung.

Das Pallottine Animation Centre in Nagpur, Indien, übernahm den Lumko-
Ansatz zur Förderung kleiner christlicher Gemeinschaften und die Methoden des

Bibelteilens als seinem kraftvollen Zentrum, um die Kirche auf indischem Boden
stärker zu verwurzeln und zu inkulturieren.

Das Melanesische Institut (MI) ist ein ökumenisches sozio-pastorales Institut,
das das Verständnis für die vielfaltigen melanesischen Gesellschaften, ihre
Kulturen und die Anpassung an die Auswirkungen soziokultureller Veränderungen
fördert.

Die Mission von Gottes missionarischem Volk

Papst Franziskus macht seine Meinung in seinem Apostolischen Schreiben Die
Freude des Evangeliums (2013) für alle deutlich. Kraft ihrer Taufe sind alle Glieder
des Gottesvolkes missionarische Jünger geworden (vgl. Mt 28,19). Alle Getauften,

unabhängig von ihrer Stellung in der Kirche oder ihrem Grad der Glaubensunterweisung,

sind Agenten der Evangelisierung, und es wäre unzureichend, einen

Evangelisierungsplan vorzusehen, der von Fachleuten ausgeführt wird, während der Rest

der Gläubigen einfach passive Empfänger sind. Die Neuevangelisierung erfordert
den persönlichen Einsatz eines jeden Getauften. Jeder Christ ist herausgefordert,
sich hier und jetzt aktiv an der Evangelisierung zu beteiligen; in der Tat braucht

jeder, der die rettende Liebe Gottes wirklich erfahren hat, nicht viel Zeit oder langes

Training, um hinauszugehen und diese Liebe zu verkünden (EG 120).

Netzwerk Pastoral Asien (NPA)

Missio-Aachen, wie das Päpstliche Missionswerk in Deutschland genannt wird,
unterstützt die ehemaligen Missionskirchen nicht nur finanziell. Von Anfang an

hat Missio-Aachen Initiativen gefördert, die die Vision des Zweiten Vatikanischen

Konzils in die Praxis umsetzen.
Diese Mittel waren allesamt Wege zur Entwicklung einer kontextualisierten

Theologie und Praxis eines evangelisierenden Dienstes in den Kirchen Afrikas,
Asiens und Ozeaniens. Ohne diese Unterstützung wäre die Bewegung zur Errichtung

von Pastoralinstituten in diesen Kontinenten nicht möglich gewesen.

«Die Notwendigkeit von Pastoral- und Kulturzentren muss in Beziehung gesetzt
werden zu dem Mangel an einem vertieften Dialog zwischen lokaler und christlicher

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 305

Religiosität. Ihre Aufgabe ist es, die Kluft zwischen Kultur und Religion zu
überwinden. Der Auftrag der Pastoral- und Kulturzentren der Kirche ist immer, mit Hilfe
ihrer jeweiligen Methoden und Ziele, zu evangelisieren.»11

Der kontextuelle Theologe Hermann Janssen12 gibt uns einen Schlüssel an die
Hand, der die verschiedenen Ebenen des Theologietreibens aufzeigt und die
Notwendigkeit und Rolle der Pastoralinstitute erklärt.

«Es gibt eine Theologie des Seminars, der Universität der pastoralen Institute, der
Konferenzen und eine grundlegende narrative Theologie. Alle diese Ebenen leisten
einen eigenen Beitrag zu theologischen Entwicklungen, die von den anderen Ebenen
nicht - oder möglicherweise nur teilweise - berücksichtigt werden können.»13

Unter der konkreten Anregung des Zweiten Vatikanischen Konzils entstanden in
den 1960er und 1970er Jahren in Afrika, Asien und Ozeanien Zentren und Institute,

die sich in drei grundlegende Kategorien einteilen lassen:

a) Biblisch-pastorale, katechetische und liturgische Institute;
b) Kulturelle Institute der Religionswissenschaft oder anthropologisch-pasto-

rale Studien;
c) Zentren des interreligiösen Dialogs.

Trotz der Verschiedenheit der Mitarbeiter, der Aktivitäten und der Ziele können
diese Zentren durch ihre gemeinsamen Hauptfunktionen vereint werden.

Hermann Janssen meint dazu:

«In einer entscheidenden Zeit der Kirchengeschichte leisteten die Institute und Zentren

grundlegende Vorarbeiten für einen wesentlichen theologischen Prozess, nämlich

den Übergang der Missionskirchen zu eigenständigen Ortskirchen. Die von den
Instituten geleistete Theologie hat also theologische Funktionen übernommen, die
von der Seminar- und Universitätstheologie nicht oder nur widerwillig wahrgenommen

werden.»14

Fünfzig Jahre später haben die Pastoralinstitute in den Ortskirchen, denen sie

dienen, eine neue Rolle beim Aufbau einer partizipatorischen Kirche des Volkes
Gottes entwickelt, die sich im Prozess der Evangelisierung befindet und als christliche

Gemeinschaft ein Zeugnis der Frohen Botschaft für alle Mitglieder der

11 Paul B. Steffen, Centres of Formation and Evangelizing Ministry: Pastoral Institutes in Oceania

and Africa, Siegburg, 2014,5; cf. Klaus Vellguth, Kirche neu gestalten. Pastoralinstitute
in Afrika, Asien und Ozeanien, Paderborn 2017.

12 Paul B. Steffen, «Janssen, Hermann 1933-1998)», in: Biographisch-Bibliographisches Kir¬
chenlexikon, XXXVI (2015), 643-650.

13 Hermann Janssen, Theologische Durchblicke - Entwicklungen und Ebenen der Theologie,
in: Theologie der Gegenwart, 24 (1981), 121.

14 Ibid.

SZRJCG/RSHRC/RSSRC. 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



306 Paul B. Steffen

menschlichen Gesellschaft wird. In diesem Zusammenhang sind sie aufgerufen,
zum Auftrag der Kirche zur Neuevangelisierung beizutragen.15

Das Pastoraltheologische Institut (ITEPAL)

Im Jahr 2014 feierte das 1974 vom CELAM gegründete Pastoraltheologische
Institutfür Lateinamerika (ITEPAL) sein 40-jähriges Bestehen im Dienst der Kirche

in Lateinamerika und der Karibik im Bereich der Ausbildung, d.h. der Schulung

von pastoralen Mitarbeitern. Es trug auch zu einer kontextualisierten
theologischen Reflexion und zum Aufbau einerneuen praktischen lateinamerikanischen

Theologie im Dienst der herausfordernden Arbeit der Neuevangelisierung bei.

Die herausfordernde Aufgabe der Neuevangelisierung in Lateinamerika und
den karibischen Ländern erfordert die richtige Ausbildung von pastoralen
Mitarbeitern mit angemessenem kritischen Sinn, einer tiefen evangelischen Erfahrung
und einem großen apostolischen Engagement. ITEPAL steht im Dienst der vielen
pastoralen Zentren in den Ländern, die vom CELAM betreut werden. Seit der

Angliederung an die Päpstliche Bolivianische Universität (UPB) in Medellln und
die Jesuiten- und Franziskaner-Universität in Bogota bietet ITEPAL auch ein Li-
zenziat Studium in Pastoraltheologie und Diplomkurse in verschiedenen pastoralen

Bereichen an.16

Das Melanesische Institut (MI)

Das 1968 gegründete Melanesische Institut ist ein ökumenisches Institut, an dem

nicht nur die katholische Kirche, sondern auch die anglikanische, die unierte und
die lutherische Kirche beteiligt sind. Laut dem ersten Direktor des Melanesischen
Instituts, Hennann Janssen, treten solche Institute in einem bestimmten Land in
einen intensiveren Dialog mit nicht-christlichen Religionen und kulturellen
Traditionen. Er sieht sie als einen notwendigen dritten Ort, um Theologie zu betreiben

und für diesen Dienst an den christlichen Gemeinden in einem konkreten

15 Paul B. Steffen, Die Vernetzung der Pastoralinstitute in Asien: Als Lerngemeinschaft sich
den neuen Aufgaben stellen, in: Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft,

102 (2018), 104-113.
16 Cf. Paul B. Steffen, Gli Istituti pastorali dell'Asia e dell'Anterica Latina, in: Nurt SVD 46;

http://www.celam.org/cebitepal/ (8. Mai 2021); Ich beschäftigte mich zum ersten Mal mit
Pastoralinstituten und insbesondere mit dem Melanesischen Institut in meiner Lizenziatsar-
beit, die 1988-1989 recherchiert und geschrieben wurde: «Die Bedeutung von Pastoralinsti-
tuten in jungen Ortskirchen am Beispiel des Melanesischen Instituts», Pontificia Université
Gregoriana, May 1989, 115 pp.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 307

Land besser kontextualisiert zu werden. «Die von den Instituten betriebene Theologie

hat also theologische Funktionen übernommen, die von der Seminar- und

Universitätstheologie nicht oder nur widerwillig wahrgenommen werden.»17

Das Ml hat immer eine katalysierende Funktion gehabt, denn das MI war ein

Stimulator für Veränderung und für Erneuerung in den Kirchen von PNG und

ganz Melanesien. In der langen und komplexen Übergangszeit von den Missionskirchen

zu den Ortskirchen verstand das MI seine Aufgabe darin, allen im Ausland

lebenden und einheimischen Kirchenmitarbeitern zu helfen, ein besseres

Verständnis für alle religiösen Traditionen Melanesiens zu finden und Brücken
zu bauen zwischen der christlichen Botschaft, für die die Kirchen in ihren
verschiedenen Traditionen stehen, und dem melanesischen Volk, das beide Traditionen,

die es empfangen und geerbt hat, erkennen und verstehen will.18 Daher
berührten die Forschungsprojekte des MI zur Ortsgemeinde, zur melanesischen
Kultur und Religion, zum Familienleben und zu Hexerei und Zauberei auf einer
tieferen Ebene die brennenden Fragen, mit denen alle Amtsträger der verschiedenen

Kirchen in ihren jeweiligen christlichen Gemeinschaften konfrontiert waren.
Dieser Forschungsbeitrag zur Belebung eines Prozesses der Inkulturation und

Kontextualisierung ministerieller Ansätze war weltweit einzigartig und ist in
anderen Ländern und Kontinenten nur selten zu finden. Das aktuelle MI-Missions-
statement zeigt das breite Spektrum, das sich MI zu eigen gemacht hat:

«Das Melanesische Institut (MI) ist eine ökumenische Forschungs-, Lehr- und
Publikationseinrichtung in Papua-Neuguinea, die sich mit pastoralen und soziokulturel-
len Fragen befasst, einen ständigen Dialog zwischen christlichen Werten und
melanesischen Kulturen fuhrt und Frieden und Versöhnung, Würde und Respekt sowie
soziale, wirtschaftliche und ökologische Gerechtigkeit fördert.»19

Das Ostasiatische Pastorale Institut (EAPI)

Das EAPI ist ein typisches internationales interregionales Pastoral institut. Es bildet

vor allem Multiplikatoren für den kirchlich-pastoralen Dienst in der Asien-
Pazifik-Region aus.

17 Ibid., 86.
18 Cf. Paul B. Steffen, From Church to Mission. Assessment and Perspectives of the Catholic

Church in Mainland New Guinea after Its First Hundred Years, in: Verbum SVD, 37 (1996).
231-258.

19 Zitiert in Steffen, Centres of Formation and Evangelizing Ministry (wie Anm. 11), 93.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



308 Paid B. Steffen

Der eigentliche Pionier fur solche Zentren war der österreichische Jesuit
Johannes Hofinger (1905-1984),20 der 1952 das Institut für missionarische Apologetik

in Manila eröffnete, aus dem 1961 das Ostasiatische Pastoralinstitut (EAPI)
hervorging, das mit der benachbarten Jesuitenuniversität Ateneo verbunden ist.21

Hofinger wurde zum einflussreichsten Pionier auf dem Gebiet der Vorbereitung
des Bodens für eine erneuerte und angemessene Ausbildung aller pastoralen
Mitarbeiter durch die liturgische, biblische und katechetisch-pastorale Erneuerung

vor, während und nach dem Zweiten Vatikanum.22 P. Johannes Hofinger entwickelte

eine erstaunliche Aktivität. Er hielt Vorträge in ganz Europa, Asien, Afrika
und Amerika; er organisierte die internationalen katechetisch-liturgischen
Studienwochen von Nijmegen, Holland (1959), Eichstätt, Deutschland (1960), Bangkok,

Thailand (1962), Katigondo, Uganda (1964), Manila, Philippinen (1967) und

Medellln, Kolumbien (1968).23

Das Zentrum bietet «Kurse, Workshops und Seminare mit Experten zu einer
Vielzahl von relevanten Fragen nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil: Schrift,
Liturgie, Religionen in Asien, Kulturanthropologie, Pastoralsoziologie,
Pastoralpsychologie, Linguistik, Katechetik, Theologie der Mission, Spiritualität, visuelle

Hilfsmittel, Film, soziale Entwicklung, moderne Philosophie, Gruppendynamik
usw.»24

In den letzten fünfzig Jahren bot das EAPI Laien, Ordensleuten und ordinierten

pastoralen Führungskräften, vor allem aus den Kirchen Asiens und des Pazifiks, an,

«ein integriertes Programm für das Wachstum im Dienst und Spiritualität. Es bietet

theologische und spirituelle Erneuerung, Ausbildung in der Liturgie und in der
Verkündigung des Wortes. Weil es eine interkulturelle, koedukative Gemeinschaft
bleibt, schärft das Programm die Sensibilität und erweitert das Verständnis für
soziale, kulturelle und politische Situationen, wie sie heute in Asien und dem Pazifik
erlebt werden. Es bleibt reaktionsfähig auf die immer wieder erneuerten Einladungen

und Herausforderungen der Mission.»25

20 Paul B. Steffen, «Hofinger, Johannes SJ (1905-1984)», in: Biographisch-Bibliographisches
Kirchenlexikon, XXXIV (2013), 584-596.

21 Paul B. Steffen, The Mission and Ministry of the East Asian Pastoral Institute for the local
churches in Asia and Oceania, in: Word and Worship, 51/1 (2018), 60-83.

22 Paul B. Steffen, Places and Models of Formation for Mission and Ministry. Pastoral Insti¬
tutes in Africa and Asia, in: Verbum SVD, 51 (2010), 426-438.

23 Ibid., 427; Cf. Michael Warren, Introductory Overview, in: Michael Warren (ed.), Source
Book for Modern Catechetics, Winona, Minnesota 1983, 27. http://www.eapi.org.ph/re-
sources/eapr/east-asian-pastoral-review-2006/volume-43-2006-number-2/challenges-to-
the-churches-in-asia-today/ (3. April 2015).

24 Jose M. Calle, S.J, In Memoriam Alfonso Nebreda, S.J. - Founder of the East Asian Pastoral
Institute, in: East Asian Pastoral Review, 42 (2005), 1-2.

25 Ibid.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 309

Das Nationale Biblisch-Katechetisch-Liturgische Zentrum (NBCLC)

Die Kirche in Indien entwickelte mit dem 1967 in Bangalore von der indischen
Bischofskonferenz gegründeten National Biblical Catechetical Liturgical Centre
(NBCLC) ein weiteres asiatisches Zentrum, das mit dem Charisma seines Gründers

P. D. S. Amalorpavadass (1932-1990) in herausragender Weise zur Inkulturation

der christlichen Botschaft in den indischen Kontext beitrug.26 Der Gründer

war Uberzeugt, dass eine Ortskirche nicht fremde Kirchenmodelle und Theologien
kopieren, sondern kreativ ihr eigenes Modell, ihre Theologie, Liturgie, Kateche-
tik, Dienste und ihr Gemeindeleben entwickeln sollte.27

«Wenn die Ortsgemeinde nur als Teil der Weltkirche und als untere Verwaltungseinheit

betrachtet wird, wird die Haltung der Ortsgemeinde eine des Importierens
und Kopierens sein, des Ausfuhrens von Befehlen und des Angleichens an das, was
von oben kommt, in einer passiven Mentalität des Empfangens. Es wird überall Uni-
formität und Gleichartigkeit geben; aber es wird irrelevant sein und aufhören, eine
Kirche zu sein. Andererseits, wenn jede Ortskirche das volle Geheimnis Christi
enthält und es in ihrem soziokuiturellen Milieu zum Ausdruck bringt, dann wird es

Kreativität und Originalität geben.»28

Das Zentrum verbreitete mit seinen Kursen eine neue Vision von der Mission
der Kirche in Indien und kann daher als einer der wichtigsten Orte betrachtet werden,

der Laien, Ordensleuten und Priestern gleichermaßen eine relevante und
aktuelle missiologische Ausbildung bietet. Dieses Zentrum verkörpert drei wesentliche

Aspekte des Dienstes am Wort. Das NBCLC fördert eine ganzheitliche
pastorale Erneuerung in allen Bereichen der Pastoral (biblisch, katechetisch und

liturgisch). «Um die Kirche in Indien für ihre Zeit relevant zu machen, engagiert
sich das Zentrum im Dienst des Wortes, das für die Transformation von Kirche
und Gesellschaft verkündet wird und so die Neuevangelisierung fördert.»29

«Fünfzig Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil ist eine Weiterentwicklung
der NBCLC notwendig, damit sie auch in Zukunft Einfluss auf das Leben der Kirche
in Indien nehmen kann. Dazu muss ein neuer Modus Operandi entwickelt werden.

26 P. B. Steffen, An Indian Christian Prophet: Duraiswami Simon Amalorpavadass 1932—

1990), in: Nurt SVD, 52/1 (2018), 209-225.
27 P. B. Steffen, Incarnating the Spirit of Vatican II in Indian Soil: The Contributions of Fr. D.

S. Amalorpavadass (1932-1990) to Indian Theology and Church Renewal, in: Ishvani
Documentation and Mission Digest, 36/1 (2018), 43-56.

28 D. S. Amaladoss, Gospel and Culture. Evangelization and Inculturation, Bangalore 1978, 64
29 Felix L. Macalinao, In this issue..., in: East Asian Pastoral Review, 50 (2013), 308.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



310 Paul B. Steffen

Einer der Hauptgründe für diese Weiterentwicklung ist, dass die drei katholischen
Kirchen sui juris in Indien (lateinischer Ritus, Syro-Malabar und Syro-Malankara) ihre

eigenen Strukturen schaffen, um Bibelarbeit, Liturgie und Katechese zu stärken.»30

Diese Entwicklung begann im Jahr 1992 und zwang NBCLC, seine Rolle neu
zu definieren. Dies wird durch eine neu erstellte Visionserklärung ausgedrückt.

«Das NBCLC ist ein nationales Pastoralzentrum unter der Schirmherrschaft der
Katholischen Bischofskonferenz Indiens (CBCI), das eine ganzheitliche pastorale
Erneuerung in allen Bereichen fördert, um die Kirche in Indien zeitgemäß zu machen.
Sie erreicht dieses Ziel durch den Dienst des Wortes, das zur Umgestaltung der Kirche

und der Gesellschaft verkündet wird, um so die Neuevangelisierung zu fördern.
Sie erreicht dieses Ziel durch den Dienst des Wortes, das für die Umwandlung der
Gesellschaft verkündet wird.»31

Die indischen Bischöfe hätten nach dem Zweiten Vatikanum «keine bessere

(Startrampe) für eine erneuerte Kirche finden können als diese.»32 Ziel des Zentrums

war es immer, eine lebendige Beziehung zwischen dem Wort Gottes und
den indischen Kulturen herzustellen. Deshalb «war die Inkulturation immer eine

konstante Dimension aller vom Zentrum initiierten Forschungs- und
Pastoralaktivitäten.»33 Der letzte NBCLC-Direktor zieht eine ausgewogene Bilanz über die
Mission des Zentrums:

«Das NBCLC hat sich im Laufe der Jahre weiterentwickelt. Es kann nicht mehr so

funktionieren, wie es 1967 als bahnbrechende und einzige Institution im Lande für
die Erneuerung der Kirche in Indien im Geiste des Zweiten Vatikanischen Konzils
begann. Das nationale Zentrum nimmt mit Unterstützung der katholischen
Bischofskonferenz Indiens eine zentrale Rolle als Institution ein, die die Reflexion und

Erneuerung des pastoralen Lebens der Kirche vorantreibt.»34

30 Klaus Vellguth, Missio, The Network Pastoral, and the Pastoral Institutes in Asia, in: East
Asian Pastoral Review, 50/4 (2013), 317; cf. Carlos D. Fernandes, The NBCLC: A Renewal
Mission and Role, in: East Asian Pastoral Review, 50 (2013), 337-354.

31 Cleophas D. Femandes, The NBCLC: A Renewal Mission and Role, in: East Asian Pastoral
Review, 50(2013), 340.

32 Paul Puthanangady, «Foreword», in: G. van Leeuwen, Fully Indian - Authentically Chris¬
tian. A Study of the First Fifteen Years of the NBCLC (1967-1982), Bangalore - India in
the Light of the Theology of its Founder D.S. Amalorpavadass, Bangalore, 1990, ix.

33 Ibid.
34 Cleophas D. Femandes, The NBCLC: A Renewal Mission and Role, in: East Asian Pastoral

Review, 50 (2013), 353-354.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 311

Das Pastoralinstitut AMECEA (API)

Das 1967 in Gaba, Uganda, gegründete und 1975 nach Eldoret in Kenia verlegte
AMECEA Pastoral Institute (API) wurde zu einem solchen Ort, um die afrikanischen

Mitgliedskirchen im östlichen Afrika (AMECEA) dabei zu unterstützen,
eine authentisch afrikanische Ortskirche mit einer eigenen kontextualisierten
Praktischen Theologie und Theologie des Dienstes zu werden.

«Die entstehende Realität der Kirche in Afrika kann beschrieben und verstanden
werden, indem man zwei Paradigmenwechsel erklärt, die nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil stattgefunden haben: a) von der plantatio ecclesiae zur Ortskirche;
b) von salus animarum zur Inkarnation des Glaubens.»35

API hat seitdem mit seinen Kursen, Forschungen und Publikationen zur
Entwicklung einer authentischen afrikanischen praktischen und kontextuellen Theologie

beigetragen.
Von Anfang an hat das Institut drei Hauptaufgaben. Erstens: den Dienst für die

Aus- und Weiterbildung von Priestern, Ordensleuten und Laien zu schaffen. Zweitens:

Forschung auf dem Gebiet der Kontextualisierung und Inkulturation des

christlichen Glaubens in den Ortskirchen Ostafrikas betreiben. Drittens: theologische

und pastorale Überlegungen zu fordern, die durch die Arbeit von Gaba
Publications, insbesondere mit der African Ecclesial Review (AFER) und der Spearhead
Monograph Series, einem größeren Publikum zugänglich gemacht werden.36

Die Visionserklärung von AMECEA lautet: «Eine vom Heiligen Geist erfüllte
Familie Gottes, die sich für ganzheitliche Evangelisierung und integrale Entwicklung

einsetzt.»37

Das Hauptthema der 14. Vollversammlung der AMECEA, die vom 14. bis 27.
Juli 2002 in Dar es Salaam, Tansania, stattfand, war: «Tiefergehende Evangelisierung

im neuen Jahrtausend.» In ihrer Resolution mit dem Titel «Der Weg nach

vom» heißt es:

«Wir empfehlen, dass ein Programm über den theologischen und pastoralen Wert
der Kleinen Christlichen Gemeinschaften in den normalen Lehrplan der Großen
Seminare und Ausbildungshäuser fur Männer und Frauen aufgenommen wird. Diese
Empfehlung gilt in besonderer Weise für unsere eigenen AMECEA-Institutionen
(CUEA, API und Bakanja).

35 Krzysztof Chieslikiewisz, Small Christian Communities: Pastoral Priority and a vital force
for evangelization in the archdiocese of Dar es Salaam (Tanzania), Dissertation at the
Pontifical Lateran University, Rome 2004, 15.

36 Paul B. Steffen, Places and Models of Formation for Mission and Ministry. Pastoral Insti¬
tutes in Africa and Asia, in: Verbum SVD, 51 (2010), 433.

37 Zitiert in Steffen, Centres ofFormation and Evangelizing Ministry (wie Anm. 11), 107-108.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



312 Paul B. Steffen

Alle Agenten der Evangelisierung, besonders die Priester, sollten mit pastoralen
Programmen über kleine christliche Gemeinschaften vertraut gemacht werden. Sie

könnten sich sehr gut von dem pastoralen Material und der Methode inspirieren
lassen, die vom Lumko Pastoral Institute of South Afrika oder anderen ähnlichen
Methoden vorgeschlagen werden.»38

API war in der Lage, die Vision der AMECEA und des Zweiten Vatikanischen
Konzils als Gemeinschaftskirche umzusetzen, und entwickelte einen angemessenen

und kontextualisierten Ausbildungsansatz für Priester, Ordensleute und
Laien. Daher legte API immer besonderen Wert auf die Ausbildung aller pastoralen

Mitarbeiter, um effiziente Förderer der Kleinen Christlichen Gemeinschaften

als Orte authentischen afrikanischen christlichen Lebens zu sein.

Das Pastoralinstitut Lumko

Das Institut für Missiologie Lumko, wie es anfangs genannt wurde, oder das

Pastoralinstitut Lumko, hatte immer einen starken Fokus auf missiologische Ausbildung.

In den ersten zehn Jahren seines Bestehens seit 1962 konzentrierte sich der

missiologische Unterricht vor allem auf die Ausbildung in afrikanischen
Sprachen, Musik und Kultur(en) von Auslandsmissionaren, die nach Südafrika
kamen. Nachdem Fritz Lobinger 1972 das Institut übernommen hatte, vollzog es

einen paradigmatischen Wechsel zum Gemeindemodell der Kirche, das seinem
Wesen nach missionarisch ist. Zusammen mit Oswald Hinner, einem weiteren
Fidei Donum-Priester aus der Diözese Regensburg, entwickelten beide eine Reihe

von praktischen Schulungshandbüchern mit dem Titel Training for Community
Ministries. Mit seiner Förderung eines partizipatorischen Kirchenmodells hat
Lumko nicht nur in Südafrika, sondern auch in ganz Afrika, Asien und im Pazifik
eine große Wirkung erzielt.39

Oswald Hirmer fasst den Beitrag von Lumko in sieben Punkten zusammen,
die er «Impulse» nannte. Er war der Meinung, dass Lumko der Erneuerung der

pastoralen Mission und des Dienstes der Ortskirche einen neuen Impuls gegeben
hat. Vor allem auf der Ebene, wo die Christen leben und zusammenkommen, um
durch das Wort Gottes zu einer christuszentrierten Gemeinschaft aufgebaut zu
werden, die berufen ist, Gottes Reich in der Welt zu fordern.

Wir sind Kirche - Lumko-Bewusstseins-Programme: Das Ziel dieser Bewusst-

seinsprogramme war es, allen Mitgliedern der Kirche bewusst zu machen, dass

die Mitverantwortung und Zusammenarbeit aller Christen nicht nur notwendig,
sondern auch gerecht und richtig ist durch die eigentliche Berufung, die ein Christ

38 http://ameceal4.tripod.com/ameceadecisions.htm (3. September 2015), Nr 43. und 44.
39 Oswald Hirmer, Von Südafrika über Asien nach Europa, in: Die Katholischen Missionen,

116(1997), 128-132.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 313

bei Taufe und Firmung erhält. Das Ziel aller Programme war es, das Bewusstsein
aller Christen zu schärfen, dass sie an der gemeinsamen Verantwortung aller
Christen für die Fortsetzung der Mission Christi in der heutigen Welt teilhaben.

Eine Christus-zentrierte Gemeinschaft durch das Teilen des Evangeliums werden.

Es besteht kein Zweifel, dass Lumko mit verschiedenen Methoden des

Bibelteilens einen herausragenden Beitrag zur Erneuerung der Kirche weltweit
geleistet hat. Das Bibelteilen wurde zum Herzstück unzähliger kleiner christlicher
oder nachbarschaftlicher Gemeinschaften. In Bibel-Teilen-Gruppen erleben die

Mitglieder, dass der auferstandene Herr unter ihnen ist. In der Atmosphäre, Jesus

in ihrer Mitte zu haben, können sich die Gruppenmitglieder fur Gott und einander

öffnen; sie wachsen als Gemeinschaft mit Jesus Christus in ihrer Mitte zusammen.
Die verschiedenen Methoden des Bibelteilens, die Lumko entwickelt hat, sind

komplementär zueinander. Während einige mehr auf das individuelle Bewusstsein

ausgerichtet sind, betonen andere das soziale Bewusstsein und die
Verantwortung der ganzen Gemeinschaft in der Gesellschaft.

Förderung der Kleinen Christlichen Gemeinschaften. Die Kleinen Christlichen

Gemeinschaften wurden nicht von Lumko entdeckt, aber sie erhielten durch
Lumkos Programme - Kurse und Schulungsmaterialien - viel Unterstützung und

Förderung. Die Lumko-Programme vertieften vor allem das Verständnis der
SCCs als Kirche unter den Menschen, wo sie leben und wo die Menschen ihren
christlichen Glauben erleben und praktizieren können.

Weitergabe des Glaubens'. Die 47 katechetischen Einheiten für die christliche
Initiation von Erwachsenen (RCIA) in Hirmers Buch Unsere gemeinsame Reise

ermöglichen es den Small Christian Comunities (SCCs), ihren christlichen Glauben

zu vertiefen und befähigen sie, die Katechumenen auf ihrem Weg zu begleiten,

volle und reife Mitglieder der Kirche zu werden. Die Sitzungen von Unsere

gemeinsame Reise gehen immer von Lebenssituationen aus und das Wort Gottes
hilft ihnen, die Gegenwart Jesu unter den Katechumenen zu erfahren. Das ganze
Katechumenat wird nicht so sehr als Unterricht erlebt, sondern als gemeinsame
Schritte auf dem Weg des Glaubens.

Ausbildung der Laien in der Pfarrei: Die Reihe Training for Ministries
konzentriert sich, wie das gesamte Lumko-Material, auf die Ausbildung von Laien
für den pastoralen Dienst in der Pfarrgemeinde. Hier zielt der Lumko-Ansatz vor
allem auf die Vennittlung von Fähigkeiten für die verschiedenen Dienste, die in
einer Pfarrei benötigt werden, z.B. Beerdigungshelfer, Lektoren, Kommunionspender,

Vorbeter, Leitung der Liturgie ohne Priester, Krankenpflege, Nachbarschaftshilfe.

Anstatt lange theoretische Erklärungen zu geben, zeichnen sich die Lumko-
Programme durch praktische Übungen, die sie mit theologischen Einsichten
verbinden, aus. Die Kandidaten werden geschult, ihren Dienst in der Pfarrei mit innerer

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



314 Paul B. Steffen

Überzeugung, Freude, Ausdauer und der Überzeugung zu leben, für die evangeli-
sierende Sendung der Kirche mitverantwortlich zu sein.

Nicht-dominierende Führungsmethodik'. Alle Lumko-Programme müssen in

ihrer beabsichtigten Gesamtheit gesehen und verstanden werden, weil sie eine

zugrundeliegende gemeinsame Absicht darstellen, den Führungsstil in der

Pfarrgemeinde zu erneuern. Lumko schlägt den Dienstleiter und einen sogenannten
nicht-dominanten Führungsstil vor, der es den Gemeindemitgliedem ermöglicht,
mehr als passive Empfanger zu sein. Sie lernen, aktive Teilnehmer an ihrer eigenen

Glaubensreise zu werden, die vom Gemeindeleiter begleitet und animiert
wird. Der nicht-dominante Dienstleiter ist immer bestrebt, die in der Gemeinschaft

zu findenden Charismen zu entdecken und zu fördern. Sein pastoraler
Dienst besteht vor allem in der Aufgabe, gemeinsam mit der ganzen christlichen
Gemeinschaft die einzigartige Berufung zu fördern, die jedes Gemeinschaftsmitglied

von Gott empfangen hat. Das Lumko-Verständnis eines Leiters versucht,
das Versorger-Modell zu überwinden und favorisiert vor allem den Leiter als

Animator der christlichen Gemeinschaft. Der Pfarrer hat eine besondere Rolle als

pastoraler Vorsteher der Gemeinde und als Präses bei der sonntäglichen
Eucharistiefeier, die alle SCCs in einer Gemeinschaft der Liebe, der Offenheit füreinander

und der weiteren Kirchen auf diözesaner und weltweiter Ebene zusammenbindet.

Christliche Solidarität wird nicht nur innerhalb der christlichen Gemeinschaft

gelebt, sondern reicht hinaus zu Menschen, die diese Solidarität brauchen.

Der Pfarrer hat nicht nur eine liturgische und sakramentale Funktion, sondern er
ist besonders gefragt als Gestalter von Diensten oder Apostolaten, die Laien
innerhalb und außerhalb der christlichen Gemeinschaft ausüben können. Ebenso ist
die Rolle des Pfarrers als Versöhner und Vermittler zur Versöhnung zwischen
konkurrierenden und streitenden Gruppen und Einzelpersonen in der Gemeinde
nicht zu unterschätzen. Mit seinem besonderen Dienst, Menschen näher zu Jesus

zu führen, ist er selbst ein Garant für die Einheit in der Pfarrei.
Die individuellen Gaben der Gemeindemitglieder werden nicht entmutigt,

sondern gefordert, weil sie die Chance erhalten, in, mit und für die christliche
Gemeinschaft zu wachsen. In jeder Phase braucht die Ausbildung von
Gemeindemitgliedern die brüderliche Unterstützung und Korrektur durch die Gemeinschaft
als Ganzes und ihre Leiter.40

Oswald Hirmer erklärt 1997 die zugrundeliegende Vision, die das Lumko-
Institut seit den 1970er Jahren in all seinen Aktivitäten zu leben versuchte:

«Unser Hauptanliegen am Lumko-Institut war es, die Ortskirche an der Basis
aufzubauen. Die Programme, die wir entwickelten, zielten darauf ab, den Menschen
bewusst zu machen: <Wir sind die Kirche>. Es war der Versuch, den Menschen in

40 Cf. Ibid.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 315

den Pfarreien die Vision des Zweiten Vatikanischen Konzils zu vermitteln, die uns
die Vision der Kirche als Gemeinschaft gibt. Wir betonten drei wichtige Punkte in
unserem Ansatz. Der erste ist, dass wir Christus-zentriert sind. Der zweite ist, dass

wir eine Gemeinschaft werden müssen; und der dritte ist, dass wir gemeinsam als
Gemeinschaft die Mission Christi weiterführen müssen.»41

Leider beschloss die südafrikanische Bischofskonferenz 2013, die Leitung ihres

Nationalen Pastoralinstituts Lumko einzustellen. Sie nannten es zunächst ein

zweijähriges Moratorium, aber seitdem hat die SABC keinen Versuch unternommen, es

zu reaktivieren. Als ich im September 2018 den Apostolischen Nuntius in Pretoria

fragte, was die Gründe für die Schließung des Lumko-Instituts waren, sagte er mir,
dass der Mangel an finanziellen Ressourcen die Schließung von Lumko verursacht
habe. Es scheint mir eher, dass ein langer Niedergang in der Führung von Lumko
effektiv dazu geführt hatte, dass die südafrikanischen Bischöfe das Interesse an

Lumko verloren hatten und, was noch wichtiger ist, die Vision, die Lumko einige
Jahrzehnte lang so kraftvoll gelebt hatte, unter ihnen aufgegeben wurde.

Das Pallottiner Animation Zentrum (PAC)

Die FABC hat sich als die wichtigste Frucht des Zweiten Vatikanischen Konzils
für die Kirchen in Asien erwiesen.42 Die FABC hat den Lumko-Ansatz für ihre

Mitgliedskirchen in ganz Asien unter dem Namen AslPA, Asian Integral Pastoral
Approach,43 und in den meisten Diözesen in Indien unter dem Namen DIIPA,
Development Indian Integral Pastoral Approach, übernommen. Inspiriert von
Oswald Hirmer, gründete P. Thomas Vijay SAC 1996 das Pallottine Animation
Centre (PAC) in Nagpur. Seitdem ist dieses Zentrum dem Lumko-Ansatz
verpflichtet und bildet Laien, Ordensleute und Priester im Teilen des Evangeliums
und im Aufbau von kleinen christlichen Gemeinschaften aus.

«Das Zentrum hat die Vision, dass die Kirche in Indien eine neue pastorale Struktur
aufbaut, die von den SCCs ausgeht und die aktive Beteiligung des Volkes Gottes
auf allen Ebenen betont. Es war in den letzten 25 Jahren maßgeblich an der Verbreitung

dieses Konzepts von basisdemokratischen Hausgemeinschaften beteiligt und
konzentriert sich weiterhin auf die Entwicklung dieser Vision und die Unterstützung
dieser Gemeinschaften im ganzen Land.»44

41 Interview: Founder of Lumko method, in: Asia Focus, September 26, 1997, 8.
42 Cf. Georg Evers, Challenges to the Churches in Asia Today, in: East Asian Pastoral Review,

43 (2006), 20-41.
43 Paul B. Steffen, The Asian Pastoral Integral Approach: A contextualized Model for the

Evangelizing Mission of the Church, in: East Asian Pastoral Review, 51 (2014), 213-230.
44 Thomas Vijay. The Pallottine Animation Centre ofNagpur, in: East Asian Pastoral Review,

50 (2013), 355.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



316 Paul B. Steffen

PAC schult Menschen aus ganz Indien in verschiedenen Methoden der

Weitergabe des Evangeliums und bildet Laienleiter für Kleine Christliche
Gemeinschaften (SCC) aus. Der Gründungsdirektor von PAC hält fest:

«Die Förderung von sozialer Gerechtigkeit und menschlicher Entwicklung durch
SCCs ist ein langfristiger Dienst und die Ermöglichung dieser Transformation ist
eine schmerzhaft langsame und herausfordernde Aufgabe. Die traditionelle Denkweise

der Kirchenleitung und starre Strukturen behindern den Prozess der Etablierung

dieser (Neuen Art, Kirche zu sein>.»45

Die Aufgabe der PAC wird nicht kleiner werden, da es heute 68.000 SCCs

gibt, die in mehr als 140 Diözesen in Indien verteilt sind.

Abschließende Bemerkungen

Diese Reflexion versuchte zu zeigen, welche enorme Rolle die Pastoralinstitute
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil bei der Förderung des Prozesses der

Inkulturation, Kontextualisierung und Interkulturalität in ihrer Aufgabe der Ausbildung

von Priestern, Ordensleuten und Laien in Lateinamerika, Afrika, Asien und
Ozeanien gespielt haben. Ohne ihren Beitrag hätten die Ortskirchen nicht solche

Fortschritte auf dem Weg zu einem inkulturierten christlichen Glauben und einem

kontextualisierten Dienst und sogar zu einer kontextualisierten praktischen
Theologie verbuchen können. Ihr spezifisches Fachwissen macht diese Institute auch

zu den besten Orten, um alle in der Pastoral Tätigen auf neue Ansätze für das

Zeugnis und die Verkündigung der Frohen Botschaft Jesu an nicht-evangelisierte,
getaufte Christen vorzubereiten. Dies geschah in den Pastoralinstituten der
nichtwestlichen Welt immer als interkulturelle Gemeinschaften, indem sie gegenseitiges

Verständnis und Austausch über den eigenen kulturellen Hintergrund der
Mitarbeiter und Studenten hinaus aufbauten.

«Die Pastoralinstitute haben wesentlich zur Entwicklung einer kontextualisierten
praktischen Theologie beigetragen. Eine (praktische Theologie beinhaltet die

Erfahrungen und Bestrebungen derer, die in ihrer täglichen Existenz leiden und Leid
erfahren. Sie sollte in der Vergangenheit verankert sein, sich auf die Gegenwart stützen

und im Glauben an die erlösende Kraft der Zukunft voranschreiten.)»46

Heutzutage sind sich praktische oder pastorale Theologen, Kirchenführer und
die Mitglieder der christlichen Gemeinschaften selbst ihrer Aufgabe bewusst, im
Licht des Evangeliums auf die neuen Herausforderungen zu antworten, mit denen

45 Ibid., 362.
46 John Mohan Razu, Practical Theology for the Marginalised: Pastoral Care as a Point of Ref¬

erence, in: Indian Journal of Christian Studies, 3 (2013), 54.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319. DOl: 10.24894/2673-3 641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 317

sie konfrontiert sind, und sich in die dreifache Mission der Kirche - Erstevangelisierung,

Seelsorge und Neuevangelisierung - einzubringen.

«Daher gehen eine praxisorientierte Theologie und ein Reflexionsprozess von der

Verpflichtung aus. eine gerechte, nachhaltige, egalitäre und inklusive Gesellschaft
zu schaffen, und wir müssen uns bemühen, sie sinnvoller, menschlicher und universaler

zu gestalten... So wird eine praxisorientierte Theologie zu einer befreienden
und prophetischen Kraft, die dazu neigt, zum ganzheitlichen Verständnis des
Reiches Gottes beizutragen, das <hier und jetzt) in unserem Handeln stattfindet. Dieses

Paradigma wird die Theologie von allen Formen des Idealismus oder der Utopie
befreien. Das ist es, was Jesus in seinem Leben und Zeugnis getan hat.»47

Was haben alle regionalen und nationalen Pastoralinstitute und diözesanen

pastoralen Zentren gemeinsam? Meiner Meinung nach sind sie alle Orte der
Ausbildung und des evangelisierenden Dienstes des Volkes Gottes.

Wenn wir, und das gilt nicht gleichermaßen für die westliche und nicht-westliche

Welt, unsere traditionelle Pastoral der auf den Priester ausgerichteten
Sakramentenverwaltung, die in ganz andere gesellschaftlichen Kontexten entwickelt
wurde, überwinden wollen, müssen wir den Paradigmenwechsel zu einer Pastoral
der Evangelisierung und der communio vollziehen, in der die ganze christliche
Gemeinschaft als aktiver Träger des evangelisierenden Dienstes und des

Evangelisierungsauftrags der Kirche auftritt. Den Kirchen der westlichen Welt fehlt es

sicher nicht an Ausbildungs- und Fortbildungseinrichtugen; auch haben sie
hinreichend theologische Institute und Fakultäten zur Verfügung, die in angegliederten

Instituten sich der Aufarbeitung der Pastoral und Religionspädagogik zuwenden.

Dennoch kennen sie keine den hier vorgestellten Pastoralinstitute der
nichtwestlichen Welt vergleichbare Einrichtungen.

Vielleicht hilft mein Beitrag dazu nachzudenken, ob auch in der pluralen und
säkularen westlichen Gesellschaft Pastoralinstitute aufnationaler und länderübergreifender

Ebene sinnvoll wären, um sich den neuen Herausforderungen der
Inkulturation und Kontextualisierung besser stellen zu können. Eine Aufgabe die
nicht allein Priesterseminare und theologische Institute und Fakultäten leisten
können. Es bedarf neuer Plattformen und Netzwerken um uns diesen Herausforderungen

stellen zu können. Notwendige Lernprozesse in den Kirchen der
westlichen Welt können heute durchaus von Kirchen der nicht-westlichen Welt
angestoßen werden. Ihre Umsetzung und Weiterentwicklung bleibt aber die Aufgabe
der Kirchen der jeweiligen Gesellschaft.

Die uns gestellte Aufgabe kann nur erreicht werden, wenn wir die Vielfalt der

Kulturen respektieren und Brücken des Verständnisses zwischen ihnen bauen, wie
es die Pastoralinstitute der nicht-westlichen Welt seit ihrer Gründung getan haben.

47 Ibid., 57.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



318 Paul B. Steffen

Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt
für eine inkulturierte und /contextualisierte Pastoral

Dieser Artikel konzentriert sich auf den Beitrag der Pastoralinstitute für einen inkulturier-
ten und kontextualisierten Dienst in den nicht-westlichen Ortskirchen. Die behandelten
Pastoralinstitute in Asien, Afrika, Lateinamerika und Ozeanien haben eine herausragende
Rolle bei der Umsetzung der Communio-Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Konzils

in ihren jeweiligen Ortskirchen gespielt, indem sie sich auf einen inkulturierten christlichen

Glauben und eine inkulturierte Kirche sowie eine kontextualisierte christliche und
kirchliche Praxis zubewegen. Indem sie dem Aufruf des Zweiten Vatikanischen Konzils
gefolgt sind, die Zeichen der Zeit zu lesen und zu prüfen, haben sie in den lokalen
nichtwestlichen Kirchen eine katalytische Funktion bei der Evangelisierung und der Entwicklung

eines sinnvollen Dienstes und eines partizipatorischen Gemeinschaftsansatzes
gespielt, nicht nur für die ordinierten Amtsträger, sondern auch für den größten Teil des Volkes

Gottes, die Laien.

Pastorale Institute - nicht-westliche Ortskirchen - inkulturierter und kontextualisierter
Dienst - Gemeinschaftliche Ekklesiologie - partizipatorischer Gemeindeansatz.

La contribution des instituts pastoraux du monde non-occidental
pour un ministère pastoral inculturé et contextualisé

Cet article se concentre sur la contribution des instituts pastoraux pour un ministère inculturé

et contextualisé dans les églises locales non-occidentales. Les instituts pastoraux traités

en Asie, en Afrique, en Amérique latine et en Océanie ont joué un rôle exceptionnel
dans la mise en œuvre de l'ecclésiologie de communion de Vatican II dans leurs églises
locales respectives en s'orientant vers une foi et une église chrétienne inculturées et une
pratique chrétienne et ecclésiaie contextualisée. En suivant l'appel de Vatican II à lire et à

examiner les signes des temps, ils ont joué un rôle de catalyseur dans les églises locales
non occidentales pour évangéliser et développer un ministère significatif et une approche
communautaire participative, non seulement pour les ministres ordonnés mais aussi pour
la majeure partie du peuple de Dieu, les laïcs.

Instituts pastoraux - églises locales non-occidentales - ministère inculturé et contextualisé

- ecclésiologie de communion - approche communautaire participative.

Il contributo degli istituti pastorali del mondo non-occidentale

per una pastorale inculturata e contestualizzata

Questo articolo si concentra sul contributo degli istituti pastorali per un ministero incultu-
rato e contestualizzato nelle chiese locali non occidentali. Gli istituti pastorali in Asia,
Africa, America Latina e Oceania qui trattati hanno svolto un ruolo eccezionale nell'attua-
zione dell'ecclesiologia di comunione del Concilio Vaticano II nelle loro rispettive chiese
locali, lavorando per una fede cristiana e una chiesa inculturate e una prassi cristiana ed
ecclesiale contestualizzata. Avendo seguito l'appello del Concilio Vaticano II a leggere e

valutare i segni dei tempi, hanno svolto una funzione catalizzatrice nelle chiese locali non
occidentali nell'evangelizzazione e nello sviluppo di un ministero sensato e di un approc-
cio comunitario partecipativo, non solo per i ministri ordinati, ma anche per la maggior
parte del popolo di Dio, i laici.

Istituti pastorali - chiese locali non-occidentali - ministero inculturato e contestualizzato

- ecclesiologia di comunione - approccio comunitario partecipativo.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095



Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt 319

The contribution ofpastoral institutes from the non-Western world
to an inculturated and contextualisedpastoral ministry
This article focuses on the contribution of pastoral institutes for an inculturated and con-
textualized ministry in the non-Western local churches. The pastoral institutes in Asia,
Africa, Latin America and Oceania, which have been subjected to study are shown to have
played an outstanding role in implementing the communion ecclesiology of Vatican II in
their respective local churches by moving towards an inculturated Christian faith and
church and a contextualized Christian and ecclesial praxis. By following the Vatican II
appeal to read and scrutinize the signs of the times, they played a catalytic function in the
local non-Western churches to evangelize and to develop a meaningful ministry and
participatory community approach, not only for ordained ministers but also for the major part
of God's people, the laity.

Pastoral institutes - non-Western local churches - inculturated and contextualized ministry
- communion ecclesiology - participatory community approach.

Paul B. Steffen, ordentlicher Professor auf dem Lehrstuhl für Theologie der missionarischen

Pastoral an der Fakultät für Missiologie an der Päpstlichen Universität Urbaniana in
Rom. Italien; https://orcid.org/0000-0003-0190-3773.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 299-319, DOI: 10.24894/2673-3641.00095




	Der Beitrag der Pastoralinstitute aus der nichtwestlichen Welt für eine inkulturierte und kontextualisierte Pastoral

