
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 115 (2021)

Artikel: "Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo" (Vergil, ecl. 4,5) : die
römische Trias 'auctoritas', 'traditio' und 'religio' als Chiffre für die
Geburt des Politischen 'kat exochen' in Hannah Arendts
phänomenologischer Genealogie Europas und seiner Reko...

Autor: Sproll, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo»
(Vergil, ecl. 4,5) - Die römische Trias <auctoritas>,
<traditio> und <religio> als Chiffre für die Geburt
des Politischen <kat exochen> in Hannah Arendts
phänomenologischer Genealogie Europas und
seiner Rekonstitution als <Novus ordo saeclorum>*

Heinz Sproll

Hannah Arendts Diskurs zur Genealogie Europas ist bestimmt nicht so sehr von
einem geistesgeschichtlichen Interesse, sondern von ihrer phänomenologisch-
existenzphilosophischen Ausgangsfrage: Was bringt uns zum Denken? Zur
Beantwortung dieser Frage entwickelt sie die Genealogie der griechischen Erfahrung,

die im Streben nach Unsterblichkeit <athanatizein>, vor allem bei den Vor-
sokratikern, und nach dem <thaumazein> in der Metaphysik Piatos liegt, in dessen

Zentrum die Begriffe <nous> und <logos> und die <theoria> mit ihrem Primat vor
der Praxis des Politischen stehen. Die römische Erfahrung verortet sie dagegen
im zunächst vorkognitiven zwischenmenschlichen Raum des politischen
Handelns in der <res publica).1

Da bisherige Studien zu Arendts Europaverständnis von ihrem epistemologi-
schen, anthropologischen und politiktheoretischen Hintergrund absehen,2 sind die

folgenden Ausführungen von dem Erkenntnisinteresse motiviert zu untersuchen,
wie denn Arendt in ihrer Genealogie Europa als Paradigma des politischen
Handelns katexochen bestimmt. Im Sinne der typologischen Methode Vergils3 sucht
sie in ihrer Genealogie die Anfänge Europas in einem Gründungsakt der <res

Ich danke Herrn Dr. Stefan Faller, Universität Freiburg i. Br., fur die wertvollen Hinweise.
1

Vgl. Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 202019, 17; dies, Vom
Leben des Geistes, hier: Das Denken, München 102020, 130-166.

2 Vgl. u.a. Golfo Maggini, Europe's Double Origin: «The Greek» and the «Roman» in Hannah
Arendt's Phenomenological Genealogy of Europe, in: Phenomenology and Mind. 8 (2015),
224-237.

3 Vgl. Gerhard Binder, Aeneas und Augustus. Interpretationen zum 8. Buch der Aeneis, Mei¬
senheim am Glan 1971.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOl: 10.24894/2673-3641.00094



284 Heinz Sproll

publica), der über alle Kontinuitäten und Diskontinuitäten zumindest latent bis in
die Gegenwart wirksam ist. Umgekehrt deutet sie diese Anfänge der Begründung
des Politischen von den Erfahrungen abgerissener Traditionen in ihrer Gegenwart
aus: «Was wir gemeinhin das Abendland nennen, ist römischen Ursprungs und

römischer Prägung.»4
Ihre Genealogie Europas als Ort des Politischen in Europa benutzt sie im Sinne

Reinhart Kosellecks als «transhistorisches Interpretament»,5 um im Gegensatz zu
fundamentalontologischen Wesensbestimmungen Europas, vor allem gegen eine

Mythisierung des Ursprungs im Sinne der «Seinsgeschichte» Martin Heideggers

(1889-1976) und gegen essential istische Bestimmungen hypostasierter Traditionen

im Zusammenhang mit Diskursen um die «Rettung des Abendlandes» die
konstitutiven Elemente eines europäischen Erinnerungsraums6 <avant la lettre)
aufzudecken, die auf das antike Hellas und besonders auf die politische Gründung
Roms in ihrer politischen Exzellenz als Signifikanten referenzieren.

Die Lösung des epistemologischen Problems der <petitio principii) des

Anfangs im Hiatus zwischen dem <Nichtmehr> und <Noch nicht) und Elemente ihrer

politischen Phänomenologie, die im Zusammenhang mit ihrer anthropologischen
Bestimmung der <condition humaine) im Modus des politischen Handelns stehen,
sollen zunächst erörtert werden, um den philosophischen Kontext zu verstehen,
in dem Arendts Genealogie Europas dargestellt wird, in deren Focus der
Zentralreferent Rom als Paradigma der Gründung der <res publica) aus dem
zwischenmenschlichen und deliberativen Diskurs steht. Dabei ist es von besonderem

Interesse zu untersuchen, wie sie sich in ihrer Methode und ihren Resultaten von der

vom Deutschen Idealismus und Klassizismus geprägten Deutungstradition trennt,
um einen neuen, genealogischen Zugang zur griechischen und römischen Antike
als Paradigmen politischer Exzellenz zu gewinnen, der im Diskurs mit dezisio-
nistischen und traditionsabgewandten Paradigmen die zumindest in Latenz
wirksamen Erinnerungen an die Begründung der europäischen Geschichte des Politischen

wieder ins kollektive Gedächtnis ruft. Mithin weist Arendt einen Weg aus

der Weltentfremdung der im ehernen Gehäuse des Kreislaufs von Arbeit und

Konsum gefangenen Moderne in die Weltbezogenheit des <Amor mundi), die im
freiheitsbestimmten Handeln in der politischen Öffentlichkeit der <res publica)
besteht.

4 Hannah Arendt, Über die Revolution, München 42014, 150.
5 Reinhart Koselleck, Vergangene Zukunft, Frankfurt a. M. "2020, 139.
6 Vgl. Aleida Assmann, Erinnerungsräume, München 2018; Franziska Metzger, Erinnerungs¬

räume, in: dies./Dimiter Daphinoff (Hg.), Ausdehnung der Zeit, Köln 2019, 19-44.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 285

Die epistemologische Prämisse: <Principium> im Hiatus zwischen
dem <Nicht mehr> und <Noch nicht>

Das dominierende Erkenntnisinteresse Hannah Arendts7 kann darin gesehen werden,

dass sie die in Theorie und Praxis sich vollziehenden Entfremdungen in der
Moderne durch einen an der römischen Antike orientierten <Amor mundi)8 zu
überwinden sucht, der in der zivilgesellschaftlich organisierten deliberativen
Republik verankert ist.9 Wie aber sollte der Anfang ihrer Genealogie der europäischen

Geistesgeschichte epistemisch bestimmt sein? Mithin rückt ihr Focus auf
die Aporie der <petitio principii), «in die jeder Anfang gerät, weil er das auf ihn
Folgende bedingt, gerade darum selbst als etwas Unbedingtes, Absolutes in
Erscheinung tritt».10

Dieser Anfang wurde in Mythen zur Sprache gebracht oder in den monotheistischen

Religionen in der Transzendenz angesiedelt, «was ja nur heißt, dass man
das Ursprungsproblem durch die Einführung eines jenseitigen Ursprungs löste,
dessen eigene Anfänge nicht mehr der Spekulation unterliegen [...]. So wird die

Ewigkeit in diesen Spekulationen zum Absoluten der Zeit»."
Diese Aporie der <petitio principii) löst Arendt im Gegensatz zu Martin

Heidegger, der «am Ende des ersten Anfangs einen [...] andere(n) Anfang»12 im Sinne
eines sich Entbergens der <aletheia> im bisher Verborgenen begreift, mit ihrer
Phänomenologie des Hiatus der temporalen Ambiguität im leeren Raum des

<Nicht mehr> und <Noch nicht), der gleichsam aus der Kontinuität herausfällt,
indem sie die beiden semantischen Bestimmungen des Begriffs <principium> als

Anfang und normsetzendes Prinzip miteinander so verknüpft, dass sie eine Theorie

des performativen Handelns ermöglichen:

«Der Anfang ist das Prinzip jedes Handelns, als Prinzip hält er sich durch, auch

wenn er selbst längst vergangen ist, beseelt von nun an alles, was auf ihn folgt, bleibt
sichtbar in der Welt und verschwindet aus ihr erst wieder, wenn die oft Jahrhunderte
währende Geschichte, die aus ihm entsprang, an ihr Ende gekommen ist.»13

7 Arendt, Vom Leben des Geistes (wie Anm. 1), hier: Das Denken, 9-240.
8 Vgl. u.a. Elisabeth Young-Bruehl, Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, Frankfurt a. M.

2004,438-450.
9 Hannah Arendt, Über die Revolution, München 42014, 262-276.
10 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 263.
11 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 265.
12 Martin Heidegger, Grundfragen der Philosophie. Ausgewählte «Probleme» der «Logik».

Freiburger Vorlesung WS 1937/38 (Gesamtausgabe 45, hg. von Friedrich-Wilhelm von
Hermann), Frankfurt a. M. 1984, 124.

13 Arendt. Revolution (wie Anm. 4), 274.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



286 Heinz Sproll

Das Prinzip des Handelns führt Arendt, sich auf das <Logion> des Augustinus
berufend «initium ergo ut esset creatus est homo»14 auf das der Natalität zurück,
die in ihrer Anfänglichkeit und in Erinnerung an diese Anfänglichkeit Handeln in
Freiheit stiftet,15 das sie gegen traditionelle metaphysische Begrifflichkeiten von
Natur, vor allem gegen Heideggers Bestimmung der Existenz als «Sein zum
Tode»16 so versteht, dass «der Neubeginn, der mit der Geburt in die Welt kommt,
sich in der Welt nur darum zur Geltung bringen [kann], weil dem Neuankömmling

die Fähigkeit zukommt, selbst einen neuen Anfang zu machen, d. h. zu
handeln».17

Wenn Arendt mithin den epistemologischen Terminus von <principium> neben
seiner anthropologischen Herleitung noch verzeitlicht, entgeht sie nicht nur der

Aporie des principium ex nihilo, sondern sie ermöglicht längst vor dem Memory
turn eine Hermeneutik des Erinnerns als des «Wiedererstehens des Alten in der

Neugründung, die Geschichte gemacht hat».18

Vergils Gründungsmythos Roms als zweites Troja und als «Erneuerung und
Restauration eines Uralten»19 ebenso wie die Gründung der USA nach dem
römischen Prinzip der <Urbs condita> sind paradigmatische Gründungsakte, die die
Leere des Zeitraums des <Nicht mehr> und (Noch nicht) im Sinne des vergilischen
<Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo>20 zum <Novus ordo saeclorum>21

ausfüllen. Mehr noch: Indem Arendt die typologische Methode Vergils22 adaptiert,

löst sie nicht nur die epistemische Aporie des Anfangs der <petitio principii),
sondern diese Methode ermöglicht ihr die Konstruktion einer Genealogie, die
einen kommunikativen diachronen und synchronen Erinnerungsraum generiert, der
die vergessene und verlorengegangene Anfanglichkeit in Analogie zur römischen
Trias von <traditio>, <auctoritas>, <religio>23 henneneutisch einholt und mimetisch

vermittelt, sodass der in zwischenmenschlicher und deliberativer Kommunikation

14 Augustinus, De Civitate Dei XII, 21.
15 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 267.
16 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 111967, 235-267.
17 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 18.
18 Vgl. Hannah Arendt, Der Liebesbegriff bei Augustinus (Phil. Diss.), Berlin 1929, 31-33;

Arendt. Revolution (wie Anm. 4), 267. Vgl. dies, Denktagebuch 1950-1973, 1. Bd., München

2002, 436M38; dies., Vom Leben des Geistes (wie Anm. 1), hier: Das Wollen, 241-
497, bes. 251.

19 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 267.
20 Vergil, ecl. 4, 5.
21 Inschrift auf der Rückseite des Großen Siegels der USA.
22 Vgl. Binder, Aeneas und Augustus (wie Anm. 3).
23 Hannah Arendt, Benjamin, Brecht. Zwei Essays, München 1971,48: «Sofern Vergangenheit

als Tradition übermittelt ist, hat sie Autorität, sofern sich Autorität geschichtlich darstellt,
wird sie zur Tradition.» Vgl. Silvia Giorcelli Bersani, L'auctoritas degli antichi. Hannah
Arendt tra Grecia e Roma, Mailand 2010, bes. 108-125.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 287

generierte und die Freiheit und Pluralität garantierende Gründungsakt der <res

publica) als Wiedergeburt des «Neue[n] in der Kontinuität des Gewesenen»24

nicht nur kollektiv erinnert, sondern auch immer wieder neu politisch praktiziert
wird.25 Jenseits aller essentialistischen Narrative, technokratischen Konstrukte
und Theorien des politischen Dezisionismus Carl Schmitts (1888-1985) wählt
Arendt mithin einen Weg in die Weltbezogenheit durch politisches Handeln im
Sinne des <Amor mundi).

Die <condition humaine> im Modus des politischen Handelns
in der Anthropologie Arendts

Arendts Œuvre wird von ihrem Erkenntnisinteresse geleitet, über die die {condition

humaine)26 bestimmenden anthropologischen Kategorien der menschlichen
Existenz in den <modi> des Arbeitens als biologischem und daher lebensnotwendigen

Prozess des <animal laborans), des gegenständliche, objektivierte Weltlichkeit

konstituierenden Herstellens von artifiziellen Produkten des <homo faber>

und des performativen sprachlich vermittelten Handelns des <homo politicus) in
der <vita activa),27 «die sich ohne die Vermittlung von Materie, Material und Dingen

direkt zwischen den Menschen abspielt»,28 gegen Piatos Utopie der
Herrschaft im Medium von Befehl und Gehorsam,29 eine politische Theorie zu entwickeln,

die ausgehend von der Fundamentalontologie Heideggers die Grundfrage
der Metaphysik dabei aber nicht nach dem Sinn des Seins, sondern nach dem Sinn
des Handelns stellt: «What is it in the human condition that makes politics
possible and necessary? Or: Why is there somebody and no rather nobody?»30

Kennzeichen der Moderne ist nach Arendt, dass menschliche Existenz, gerade
im Modus des Herstellens von Produkten und mithin des Generierens von Welt-
iichkeit, vor allem im Modus des politischen Handelns auf die biologischen
Funktionen der Reproduktion des <animal laborans), des «aktive[n] Stoffwechsels]
des Menschen mit der Natur»,31 reduziert wird, die das menschliche Subjekt im

zwangsläufigen Kreislauf von Arbeit und Konsum aus den kommunikativen
Zusammenhängen handelnder Personen verbannen. Menschen funktionieren in

einer solchen Welt ohne jeden Sinn nur noch als Gattungswesen: Sie hinterlassen

24 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 270.
25 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 270.
26 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 16-21.
27 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 213-317.
28 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 17.
29 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 285-286, 303.
30 Arendt, Denktagebuch (wie Anm. 18), 523.
31 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1 407.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



288 Heinz Sproll

kein Werk, das sie überdauert und kennen keinen öffentlichen Raum,32 der zeitlich

über ihr Einzelleben hinausgeht und kollektive Kontinuität stiftet und
zugleich das gemeinsame Bewusstsein verbürgt, an einer gemeinsamen Welt zu
partizipieren, - der moderne Mensch lebt als funktionierendes Modul in systemischen

Regelkreisen, mithin in einer nie zuvor gekannten Weltlosigkeit:

«Das Leben des Einzelnen ist wieder sterblich geworden, so sterblich, wie es im
Altertum gewesen ist, aber die Welt, in der die Sterblichen sich nun bewegen, ist
nicht nur nicht unvergänglich, sie ist sogar vergänglicher und unzuverlässiger
geworden, als sie es je in den Jahrhunderten eines unerschütterlichen christlichen
Glaubens gewesen war. Es ist wie ein immer geartetes Dasein, das sich dem
Menschen gebot, als er die Gewissheit des Jenseits verlor, er wurde vielmehr aus der

jenseitigen und diesseitigen Welt auf sich selbst zurückgeworfen; und weit entfernt
davon, den Glauben der Antike an eine potentielle Unvergänglichkeit der Welt zu
teilen, war er noch nicht einmal sicher, da diese diesseitige Welt, die einzige, die
ihm verblieb, überhaupt wirklich sei.»33

Gegen die Verzweckungsinteressen und Verdinglichungszwänge politischer
Strategien, die nach dem Modus der <Poeiesis>, des Herstellens funktionieren,
mithin Handeln nur als Mittel zum Zweck verstehen und damit jegliches Mittel
durch jeden beliebigen Zweck legitimiert wird,34 vor allem auch Verzeihen als

Freiheit ermöglichenden Akt eines Neuanfangs verhindert,35 bringt Arendt ihre

Phänomenologie des Handelns so in Stellung, dass es seinen Zweck in sich selbst

trägt und damit den öffentlich-politischen Raum als Ort intersubjektiver Kommunikation

und Selbstverständigung im Unterschied zur privaten Sphäre konstituiert.

In der Ermöglichung des spezifisch römischen Imperativs <inter homines
esse> sieht sie die Voraussetzung dafür, dass der Mensch in Verbindung mit
seinem Selbstsein und seiner Freiheit sich in der «Wiedergewinnung der öffentlichen
Welt der Politik» (Seyla Benhabib)36 verortet. In einer deliberativen und partizi-
pativen Republik will Arendt die durch die moderne Arbeitswelt evozierte

Weltentffemdung durch autonomes und kommunikatives Handeln im öffentlich
Raum im Gegensatz zu gewaltförmigen und ökonomischen Herrschaftsinteressen

32 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 40CM02 im Hinblick auf die römische (Res publica). Vgl.
Hannah Arendt, Natur und Geschichte (1957), in: dies., Zwischen Vergangenheit und
Zukunft. Übungen im politischen Denken, München 42016, 54-79. Zu Begriff und Rezeption
der römischen (Res publica) vgl. Claudia Moatti, Res Publica. Histoire romaine de la chose
publique, Paris 2018.

33 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1 407.
34 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 291-293.
35 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1 300-311 ; dies., Zwischen Vergangenheit (wie Anm. 32),

74.
36 Seyla Benhabib, Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, Frankfurt a.

M. 2006, 96.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297. DOI: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 289

im privaten Raum auf der Basis von Eigentum und Besitz überwunden wissen.
Der seit der Antike verlorengegangene politische Raum als <koinon> durch
Herrschaft kann dann in der <vita activa> wiederhergestellt werden, wenn der homo

politicus in autonomen Sprechakten, freiem Handeln und in pluralen Diskursen
die Welt gestaltend wiedergewinnt. Die in einem projektierten Werk <Amor
mundi> formulierte Aufgabenstellung würde so ihrer Lösung zugeführt werden.37

Die <urbs condita> als paradigmatischer Gründungsakt
der politischen Exzellenz und als Imperativ im Erinnerungsraum
Europas zur Wiedergewinnung der <res publica>

Im Unterschied zu Heidegger, der die Genealogie des Denkens auf den vorsokra-
tischen <aletheia>-Begriff zurückführt und dabei den römischen <veritas>-Begriff,
der den griechischen Wahrheitsbegriff usurpiert habe, als eine die Seinsgeschichte

verhängnisvoll bestimmende Seinsvergessenheit versteht,38 untersucht
Arendt unter der ihre gesamte politische Phänomenologie bestimmenden Frage
nach dem Verhältnis zwischen Philosophie und Politik, <theoria> und <praxis>, die

Bedeutung der antiken Polis und der römischen Republik für die Genealogie des

Politischen. Schreibt sie der griechischen Polis die Generierung des nichtkognitiven

Denkens und weitgehend agonalen, zunächst präreflexiven Handelns in

Sprechakten jenseits von Arbeit und Herstellen in der Folge mit allerdings fragilen

Institutionen in «einem Erscheinungsraum [...], wo immer Menschen
handelnd und sprechend miteinander umgehen»39 zu, so sieht sie das Politische in der
römischen Republik in dem öffentlichen Raum (inter homines esse>40 im
Gleichgewicht mit der Privatsphäre verankert, in dem das Recht, im Unterschied zur
<polis>, als autonomes menschliches Handeln seinen Ort hat.41

Indem Arendt die Römer als das «vielleicht zutiefst politische unter den uns
bekannten Völkern»42 qualifiziert, verweist sie darauf, dass die römische Republik

bei einer gewissen Geringschätzung ihrer Bürger gegenüber dem <bios theo-

37 19. Hannah Arendt an Karl Jaspers vom 6. August 1955, in: Lotte Köhler/Hans Auer (Hg.),
Hannah Arendt - Karl Jaspers Briefwechsel 1926-1969, München 1993, 301. Das Werk
erschien dann unter dem Titel «The Human Condition», Chicago 1958, deutsch: Vita activa
oder vom tätigen Leben, zuerst Stuttgart 1960 (wie Anm. 1).

38 Vgl. u.a. Heinz Sproll, Rom. Die mimetische Maschine kat-exochen, in: Forum Katholische
Theologie, 29 (2013), 94-109.

39 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1 251.
40 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 17.
41 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 243.
42 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 17.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



290 Heinz Sproll

retikos> der <auctoritas> in Verbindung mit dem Gründungsakt und der an ihn
erinnernden Memoration im Unterschied zur griechischen Polis eine grundlegende
Bedeutung zumisst. Dabei referenziert sie besonders auf Vergils Gründungsnar-
rativ in der Aeneis und auf die Gründung vieler römischer Städte, in denen sich
die spezifisch römische Synthese von Innovation und Institution verbindet und in
den sowohl Autorität als auch Kontinuität begründenden Legislationsakten.

Im Hinblick auf den zunehmenden Autoritätsverfall in der westlichen Welt
sieht Arendt in der <res publica Romana> einen immanenten Zusammenhang
zwischen <traditio>, <auctoritas> und <religio>, die sich auf den staatsgründenden
Anfang bezieht: Im Unterschied zur «Verwahrlosung der Polis»43 und dem
«inhärenten utopischen Charakter»44 der griechischen Philosophie generierte in Rom die

ständige Referenz aufdas Gründungsnarrativ im Unterschied zur Macht <potestas> der

Amtsträger die <auctoritas> der <res publica),45 die sich ihren Anfängen gegenüber

verpflichtet wusste:

«Die römischen Senatoren waren die Stellvertreter der Gründer der Stadt, durch sie

sollte garantiert sein, dass der Geist der Gründung des Anfangs, nämlich des <prin-
cipium>, das zugleich Prinzip ist, in all den <res gestae), die dann die Geschichte des

römischen Volkes bilden, anwesend bleibt und sie durchdringt. Denn <auctoritas>,
das etymologisch von <augere>, vermehren und wachsen lassen, herleitet, hing
davon ab, dass das Prinzip, das sich in der Gründung manifestiert hatte, lebendig genug
blieb, um die von den Vorfahren errichteten Grundlagen in dem gleichen Geiste

ständig zu vermehren und ihren Geltungsanspruch zu erweitern. Die ununterbrochene

Kontinuität dieser Vermehrung, die als solche bereits Autorität im Sinne der

<auctoritas> war, ist die Tradition, in der in stetiger Folge die Nachfolger von den

Vorfahren das Prinzip, das zu Anfang etabliert worden war, übernahmen und an ihre
Nachfahren weitergaben.»46

Die <religio> band die Republik diachron in ihrem Erinnerungsraum an den

Gründungsakt, an die <auctoritas maiorumt und zugleich die Götter an das

Gemeinwesen, so dass «politische und religiöse Tätigkeit so nahezu ununterscheid-
bar»47 wurden.

Nach Arendt besaß diese römische Trias von Traditio), <auctoritas> und (religio)

Geltung weit über den Untergang der römischen Republik hinaus in einem

kontinuierlichen Erinnerungsraum, der bis zum Ende des Sacrum Imperium Ro-

43 Hannah Arendt, Was ist Autorität? (1957), in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen

zum politischen Denken I, München 41916, 159-200, Zitat 186.
44 Arendt, Autorität (wie Anm. 23), 186.
45 Augustus, res gestae 34, 3.
46 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 258-259.
47 Arendt, Autorität (wie Anm. 43), 187.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 291

manum dauerte und erst in der Sattelzeit seine sinnbildende Funktion als
«transhistorisches Interpretament»48 (Reinhart Koselleck) verlor.49 Indem Arendt den

wachsenden Autoritätsverfall in Zusammenhang mit der fortschreitenden
Freiheitsbedrohung in den liberalen Demokratien durch totalitäre Tendenzen in
Verbindung bringt,50 gewinnt in ihrer Genealogie des Politischen in Europa die römische

Erfahrung in der Trias von <traditio>, <auctoritas>, <religio> nicht nur eine

explikative Dimension zum «Verständnis der politischen Tradition des

Abendlandes»,51 sondern eine normative Bedeutung für den gegenwärtigen und zukünftigen

Erhalt und den weiteren Ausbau der deliberativen Republik und mithin für
die Wiedergewinnung von Weltlichkeit in Abwehr weltloser totalitärer Ideologien.

Erst in der <res publica amissa), in der Folge der Entzweiung von Welt und
Mensch52 und der Kompensation der Frustrationen in der Politik, ja im Leben,53

entstand die römische politische Philosophie des <nihil admirari).54

Folgt man Arendt, so schuf dieser römische Primat der Weltbezogenheit,
demzufolge die <res publica) der Sterblichen unsterblich war,55 eine <traditio> bis

Augustinus, «der römischste aller christlichen Denker»,56 die die Welthaftigkeit des

<Amor mundi) im praktischen Handeln mit dem Streben nach ewigem Leben in
der Gemeinschaft der <civitas) als (summum bonum> verband. Augustinus ist es

auch geschuldet, so Arendt, dass auch noch im Mittelalter der Diskurs um den

öffentlichen Raum, wenn er auch religiös besetzt war, erhalten blieb.57

Insgesamt schreibt Arendt nicht nur der römischen Erfahrung des Politischen,
vor allem der Trennung von <auctoritas> und <potestas>58 gegenüber Heideggers
Fundamentontologie des Seins und seiner Geschichte einen größeren Stellenwert
in der Genealogie Europas zu, sondern sie weist dieser auf die römische Trias

48 Koselleck, Vergangene Zukunft (wie Anm. 5), 139.
49 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 150.
50 Arendt, Autorität (wie Anm. 43), 162.
51 Arendt, Autorität (wie Anm. 43), 170.
52 Arendt, Vom Leben des Geistes (wie Anm. 1), hier: Das Denken, 153.
53 Arendt, Vom Leben des Geistes (wie Anm. 1), hier: Das Denken, 161: «Man sucht in der

Philosophie einen Ausgleich für die Widrigkeiten der Politik und, allgemein, des Lebens
überhaupt.»

54 Hör. epist. 1,6,1; Cic. Tusc. 3,14,30.
55 Vgl. Cic. rep. 3,23.
56 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 271.
57 Hannah Arendt, Geschichte und Politik in der Neuzeit, in: dies., Zwischen Vergangenheit

und Zukunft (1957) (wie Anm. 43), 80-109, bes. 92. Vgl. dies.. Vom Leben des Geistes (wie
Anm. 1 hier: Das Wollen, zu Augustinus, 318-343, bes. 319-320. Vgl. Reiner Schürmann,
Die gebrochenen Hegemonien, Zürich/Berlin 2017, 357-358.

58 Vgl. Arendt, Revolution (wie Anm. 4). 258. Vgl. dies., Autorität (wie Anm. 43), 187-192.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



292 Heinz Sproll

<traditio>, <auctoritas>, <religio> zurückgehende Genealogie eine autonome,
genuin römische Signifikanz zu, wohingegen Heidegger in seiner Parmenides-Vor-

lesung den griechischen Begriff des Politischen durch das römische imperiale
Interesse an zweckrational-strategischem Organisationshandeln und Verwalten der

Welt als ein «Wandel des Wesens der Wahrheit und des Seins»59 durch das

juridisch-technische Paradigma verdunkelt sieht, das die mimetische Weltmacht
Rom der Welt vererbt habe. Ganz die antirömische Tradition des Deutschen
Idealismus rezipierend macht Heidegger Rom mithin für die dominierende
technisch-ökonomische Kultur der Moderne verantwortlich: «Das römische
Grundverhältnis zum Seienden überhaupt [wurde] durch das Walten des <imperium>
verwaltet.»60

Dagegen bringt Arendt gemäß ihrer Phänomenologie der Natalität die römische

Erfahrung der Gründung und die dauernde Erinnerung an sie in Stellung:

«Alle die großen Begriffe, die durch Rom in das politische Denken des Abendlandes
eingegangen sind - also die Begriffe von Autorität, Tradition. Religion, aber auch

von Besitz und Eigentum, von Recht und Gerechtigkeit und der ihnen entsprechenden

Gesetzgebung, von Krieg und Frieden usw. - erschließen sich in ihrer tieferen
Bedeutung erst, wenn man sie auf die Gründung Roms, auf die Tatsache der <urbs

condita) [...] so zurückbezieht, wie römisches Denken in der Spätzeit der Republik
sie zurückbezogen hat.»61

Bei Arendts tiefem Misstrauen gegenüber dem von Plato begründeten Primat
der Philosophie gegenüber der Politik, des Begriffs der <aletheia> gegenüber dem

der in der präplatonischen <polis> verwirklichten Freiheit, die sich nur in Räumen
der Erscheinung, in Pluralität und im Urteilen entfalten kann, referenziert sie in

ihrer Genealogie des Politischen in Europa nun nicht auf die vorplatonische <po-
lis> mit ihrer Trias von Pluralität, Sprechakten und Handeln, sondern auf die <res

publica) Romana, die diese Erfahrung der <polis> durch den institutionalisierten
Prozess der <auctoritas>, Traditio), <religio> und <urbanitas> mimetisch substituierte

und damit die politischen Paradigmen der Moderne im europäischen

Erinnerungsraum generierte. Mehr noch: Mit der römischen <humanitas> als normativem

Paradigma verpflichtet sich Europa, diesem Erinnerungsraum universale

Geltung zu verschaffen, indem es sich selbst an seine römischen Erfahrungen in

immer neuen Deutungen bindet, um so politische Freiheit weltweit zu ermöglichen,

und um dem Ende aller Politik entgegenzuwirken, das sich mit dem totalen

59 Martin Heidegger, Parmenides. Freiburger Vorlesung Wintersemester 1942/43, in: Gesamt¬

ausgabe (GA), Frankfurt a. M. 1982, 62. Vgl. Sproll, Rom (wie Anm. 38).
60 Heidegger, Parmenides (wie Anm. 59), 65.
61 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 266.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 293

2. Weltkrieg und mit der Erfindung und dem Einsatz nuklearer Waffen ankündigte,

die an Stelle von Verhandlungen zwischen den politischen Akteuren deren

Vernichtung intendieren. Indem Politik als das <inter homines esse> in einem

Atomkrieg aufhört, werden Menschen nur noch als biologische Masse gesehen
ohne alle und jede historisch-kulturelle Identität ihrer Gemeinwesen, die sie bisher

über den Tod der Individuen hinaus unsterblich machte.62

Hier erhält Arendts Genealogie eine anthropologische Dimension: Nicht den

Griechen sondern der römischen Erfahrung mit der <res publica) ist die
Unterscheidung zwischen Macht und Gewalt63 geschuldet, die durch die Rechtlichkeit
des <pactum> im <consensus omnium), mithin in der Gründung der durch Recht
und Gesetz geeinten <res publica)64 überwunden wird.65

Im Unterschied zu Heideggers Kritik am römischen Juridismus und Imperialismus66

weist Arendt der Begründung von <lex> und Legalität eine grundlegende
Bedeutung für die Entwicklung sozialer Bindungen und des intersubjektiven
sprachlich vermittelten Austausches im öffentlichen Raum zu. Dabei verweist sie

auf Vergils Aeneis, in der im 8. Buch die landnehmenden trojanischen Flüchtlinge
mit den Latinem ein Bündnis schließen:

«Erst nachdem Äneas mit seinen Kriegern das Land mit Krieg überzogen hatte und
es zum Frieden kam, bedurfte es der <Gesetze>, um das Verhältnis zwischen
Eingeborenen und Zugezogenen zu regeln. Diese Gesetze stellten nicht nur den Frieden
her, sie bestanden in Verträgen und Vereinbarungen, vermittels deren ein Bündnis,
eine neue Einheit gestiftet werden sollte: das Zusammenleben zweier, ursprünglich
ganz verschiedener Völker, die der Krieg zusammengebracht hatte und die nun in
eine Art Teilhaberschaft miteinander traten.»67

Arendt zeigt am Beispiel des Zwölf-Tafelgesetzes, das das Bündnis zwischen

Plebejern und Patriziern dauerhaft konstituierte,68 den kontraktualistischen und
mithin im öffentlichen Raum bestehender und neuer menschlichen Beziehungen
verorteten Charakter des römischen Gesetzesverständnisses, das keines Bezugs
auf eine transzendente Welt oder auf ein ontisches Seiendes wie beim griechischen

Begriff des <nomos> bedurfte. Analog dazu deutet sie dann auch die römische

Expansion über den gesamten Mittelmeerraum mitnichten als Eroberung und
in der Folge als Unterdrückung der Eroberten, sondern als Konstitution eines

komplexen friedenstiftenden Vertragssystems, in dem die Beziehungen zu den

62 Hannah Arendt, Qu'est-ce que la politique?, Paris 2014, 248-254.
63 Hannah Arendt, Macht und Gewalt, München 1970, 41.
64 Cic. rep. 1, 25.
65 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 243.
66 Vgl. u.a. Sproll, Rom (wie Anm. 38).
67 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 242.
68 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 243.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297. DOl: 10.24894/2673-3641.00094



294 Heinz Sproll

ehemaligen Feinden Roms in der <pax Romana> institutionalisiert wurden «bis

schließlich das römische Bündnissystem die ständig wachsende Zahl der <socii>,

zu der in Gesetzen verankerten <societas Romana> zusammengewachsen war».69

In ihrer Genealogie Europas spielt daher die Rechtlichkeit als Errungenschaft
Roms für Arendt als Norm für die Beurteilung und Gestaltung ihrer Gegenwart eine

herausragende Rolle, gerade für den Wiederaufbau Europas nach 1945, nicht nur
für die innere Konstitution deliberativer Gemeinwesen, sondern auch in Überwindung

der Struktur des Typus des bisherigen souveränen Nationalstaats für den

allmählichen Aufbau einer föderativen Union europäischer Staaten auf der Basis von
Gleichberechtigung und Legalität.70 Mehr noch: Analog zur «politisation romaine
de l'espace entre les peuples [comme] le début du monde occidental»71 wird die

Welt als Raum für politisches Flandeln in Freiheit eröffnet, entsteht mithin jene
Welthaftigkeit, die Arendt gegen die drohende, alle Gesetzlichkeit suspendierende

Weltlosigkeit totalitärer Systeme und drohender totaler Kriege in Stellung bringt.

Fazit

Arendts Genealogie Europas nur als interkulturelles Konstrukt mit einem

antiquarischen Erkenntnisinteresse zu würdigen, ginge an ihrem politischen Hand-

lungsinteresse vorbei. Daher soll in aller Kürze erörtert werden, welche
Handlungsoptionen sich im Lichte ihrer Analyse ergeben, um die gegenwärtige Krise

Europas zu überwinden.
1. Der Begriff des Politischen sollte unter der römischen Erfahrung der <auc-

toritas>, (traditio), (religio), (urbanitas> befreit werden von allen Konnotationen,
die mit den existentialen (modi) des Arbeitens und Herstellens mithin des

Ökonomischen in weltlosen technokratischen Systemen oder totalitären Ideologien
verknüpft sind. An die Stelle des (animal laborans) sollte der (homo politicus) als

Bürger treten, der Europa in all seiner Vielfalt als seinen Handlungsraum versteht
und in ihm seinen Weltbezug des (Amor mundi) verortet.

2. Im Sinne des anthropologischen Existentials der Natalität würde diese Freiheit

aus einem anfänglichen Handeln resultieren, das sich des gründenden
Anfangs, mithin der römischen Erfahrung des Politischen, in seinem Erinnerungsraum

bewusst macht. Erst so können immer wieder Neuanfänge und neue

Selbstbestimmungen Europas im Sinne einer «autodifférenciation renouvelée» (M.

69 Hannah Arendt, Nation-State and Democracy (1963), in: dies., Thinking without a Banister:
Essays in Understanding 1953-1975, New York 2018, 255-261.

70 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 243.
71 Arendt, Qu'est-ce que la politique (wie Anm. 62).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297. DOl: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 295

Crépon)72 in der Erinnerung an den römischen Anfang generiert werden, als

«Wiedererstehen des Alten in der Neugründung, die Geschichte macht».73

3. In Analogie zur römischen Erfahrung, die sich bei aller prospektiven
Gestaltung des Gemeinwesens seiner Gründung im <Magnus cum integro saeclorum
nascitur ordo> bewusst war, wird damit nicht nur die Fokussierung auf einen
jeglicher politischen Praxis der Bürger Europas entfremdeten identitären und homogenen

Abendlandbegriff vermieden, sondern die Partizipation an gemeinsamen
Erinnerungsräumen der Europäer, deren Genealogie auf Griechenland und Rom

referenziert, ermöglicht das Projekt Europa in einer föderativen Union demokratischer

Republiken im Sinne eines <Novus ordo saeclorum) nach US-amerikanischem

Vorbild von 1787 jenseits der bisherigen souveränen Nationalstaaten
weiterzuentwickeln.

4. Gegen alle Versuche, Europa geographisch, kulturalistisch oder im Sinne
einer Repristination, als weltlose Utopien zu bestimmen, bietet Arendts
phänomenologische Genealogie nicht nur die Chance der Zukunftsoffenheit des

Entwurfs einer europäischen Union, sondern ist anschlussfähig an universale
Verständigungsobjekte der gesamten Menschheit. In Erinnerung an die römische <Ur-

banitas) würde im Sinne Arendts der Weg zu einer Rekonstitution der <Oiku-

mene>, die bereits im (Orbis Romanus> Wirklichkeit war, eingeschlagen.

«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» (Vergil, ecl. 4,5) - Die römische Trias
<auctoritas>, < traditio) und <religio> als Chiffre für die Geburt des Politischen
<kat exochen> in Hannah Arendts phänomenologischer Genealogie Europas und
seiner Rekonstitution als <Novus ordo saeclorum>

In Analogie zur römischen Erfahrung des politischen Handelns, die sich ihrer Gründung
im (Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo> in Kontinuität und Innovation erinnerte,
vermeidet Arendt damit nicht nur die Fokussierung auf einen jeglicher politischen Praxis
der Bürger Europas entfremdeten identitären und homogenen Abendlandbegriff, sondern
ermöglicht, dass die Partizipation an gemeinsame Erinnerungsräume der Europäer, deren
Genealogie des politischen Handelns auf die (res publica Romana> referenziert, das Projekt
Europa in einer föderativen Union demokratischer Republiken im Sinne eines (Novus ordo
saeclorum) nach dem Vorbild der US-amerikanischen Verfassung von 1787 jenseits der
bisherigen souveränen Nationalstaaten Gestalt annehmen lässt. Gegen alle Versuche,
Europa geographisch, kulturidentitär oder im Sinne einer Repristination als weltlose Utopien
zu bestimmen, bietet Arendts phänomenologische Genealogie nicht nur die Chance der
Zukunftsoffenheit des Projekts der europäischen Einigung. Mehr noch: Europa mit seinem
Erinnerungsraum an die römische Erfahrung der (res publica) könnte nach ihrer Vision
durch die Wiedergewinnung des politischen Handelns im öffentlichen Raum des Gemeinwesens

zur universalen Matrix für die Überwindung der durch Arbeit und Konsum
bestimmten Entfremdung und der durch Exklusivität definierten Nationalstaaten werden und

72 Marc Crépon, Altérités de l'Europe, Paris 2006, 15.
73 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 26.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



296 Heinz Sproll

damit wieder zum exemplarischen Protagonisten eines weltweiten, herrschaftsfreien
Diskurses, dem es um einen Neuanfang politischen zivilgesellschaftlichen Handelns zur
Gewinnung des Friedens in Freiheit für das <genus humanuni) geht.

Rom - Europa - Genealogie - Republik - Vergil.

«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» (Vergil ecl. 4,5) - La triade romaine
<auctoritas>, < traditio> et <religio> comme code pour la naissance du politique
«kat exochen» dans la généalogie phénoménologique de l'Europe de Hannah Arendt,
et sa reconstitution en tant que «Novus ordo saeclorum»

Par analogie avec l'expérience romaine de l'action politique, qui s'est souvenue de son
fondement dans le «Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» dans la continuité et
l'innovation, Arendt évite non seulement de se concentrer sur un concept identitaire et
homogène de l'Occident aliéné de toute pratique politique des citoyens européens, mais
elle permet également que la participation aux espaces de mémoire communs des Européens,

dont la généalogie de l'action politique se réfère à la «res publica Romana», donne au
projet européen de prendre forme dans une union fédérale de républiques démocratiques
au sens d'un «Novus ordo saeclorum» sur le modèle de la constitution américaine de 1787,
au-delà des précédents États-nations souverains. Contre toutes les tentatives de définir
l'Europe géographiquement, culturellement de manière identitaire ou en termes de reprise
des utopies sans monde, la généalogie phénoménologique d'Arendt offre non seulement la
chance de l'ouverture future du projet d'unification européenne. Plus encore: selon sa
vision, l'Europe, avec son espace de mémoire de l'expérience romaine de la «res publica»,
pourrait, grâce à la récupération de l'action politique dans l'espace public de la communauté,

devenir une matrice universelle pour surmonter l'aliénation déterminée par le travail
et la consommation ainsi que les États-nations définis par l'exclusivité, et redevenir le
protagoniste exemplaire d'un discours mondial libre de toute domination, qui se préoccupe
d'un nouveau départ de l'action politique civile et sociale pour gagner la paix dans la
liberté pour le «genus humanum».

Rome - Europe - généalogie - république - Vergil.

«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» (Virgilio, ecl. 4,5). La triade romana di
<auctoritas>, < traditio> e <religio> come cifra délia nascita delpolitico <kat exochen>
nella genealogia fenomenologica dell 'Europa di Hannah Arendt e la sua ricostituzione
corne <Novus ordo saeclorum>

Grazie all'analogia con l'esperienza romana dell'agire politico, che manteneva in un
equilibrio di continuità ed innovazione la memoria délia propria fondazione nel «magnus
cum integro saeclorum nascitur ordo», Arendt évita non solo di concentrarsi su un concetto
identitario e omogeneo di Occidente estraneo a qualsiasi pratica politica dei cittadini euro-
pei. Essa fa anche si che il progetto dell'Europa prenda la forma di un'unione federale di
repubbliche democratiche nel senso di un «Novus ordo saeclorum» sul modello délia costi-
tuzione statunitense del 1787 e al di là dei precedenti stati nazionali sovrani, proprio grazie
al fatto che gli europei condividano la memoria délia «res publica Romana», alla quale
rimanda nelle sue origini la loro azione politica. Contro tutti i tentativi di definire l'Europa
geograficamente, culturalmente o in termini di un ripristino di utopie fuori dal mondo, la
genealogia fenomenologica di Arendt offre non solo una versione lungimirante del
progetto di unificazione europea. Ancora di più: secondo la sua visione, l'Europa con la sua
memoria condivisa dell'esperienza romana délia <res publica) potrebbe, attraverso il récupéra

dell'azione politica nello spazio pubblico délia collettività, diventare un'ispirazione
universale per il superamento sia dell'alienazione determinata da lavoro e consumismo, sia

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 297

degli stati nazionali definiti dall'esclusività, e tornare cosi ad essere la protagonista esemp-
lare di un discorso mondiale privo di egemonie che si occupi di un nuovo inizio dell'azione
politica délia società civile per conquistare la pace nella liberté per il <genus humanuni).

Roma - Europa - genealogia - repubblica - Vergil.

«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» (Vergil, ecl. 4,5) - The Roman triad of
<auctoritas>, < traditio> and <religio> as code for the birth of<kat exochen> politics in
Hannah Arendt 's phenomenological genealogy ofEurope, and its reconstitution as
<Novus ordo saeclorum>

Analogical to the Roman experience of political action, which remembered its foundation
in the (Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo> in continuity and innovation, Arendt
not only avoids focusing on an identitary and homogeneous concept of the Occident that
is alienated from any political practice of the citizens of Europe, but also it makes it
possible that the participation in common spaces of the memory of Europeans, whose genealogy

of political action references the <res publica Romana>, shapes the project of Europe
in a federal union of democratic republics beyond the previous sovereign national states in
the sense of a <novus ordo saeclorum) based on the model of the American constitution of
1787. Against all attempts to define Europe geographically, in terms of cultural identity or
in the sense of a repristination as worldless Utopias, Arendt" s phenomenological genealogy
not only offers the chance for the project of European unification to be open to the future,
but even more: Europe with its memory space of the Roman experience of the <res publica)
could, according to her vision, become a universal matrix for overcoming the alienation
imposed by work and consumption and by the national states defined through exclusivity.
Thus, Europe could again become an exemplary protagonist of a worldwide, domination-
free discourse, whose aim is a new beginning of civil- and social-faceted political action
to win peace in freedom for the (genus humanuni).

Rome - Europe - Genealogy - Republic - Virgil.

Heinz Sproll, Prof. Dr., Universität Augsburg, Lehrstuhl für Didaktik der Geschichte;
https://orcid.org/0000-0002-3826-0049.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094




	"Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo" (Vergil, ecl. 4,5) : die  römische Trias 'auctoritas', 'traditio' und 'religio' als Chiffre für die Geburt des Politischen 'kat exochen' in Hannah Arendts phänomenologischer Genealogie Europas und seiner Rekonstruktion als 'Novus ordo saeclorum'

