Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 115 (2021)

Artikel: "Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo" (Vergil, ecl. 4,5) : die
romische Trias ‘auctoritas’, 'traditio’ und 'religio’ als Chiffre fur die
Geburt des Politischen 'kat exochen' in Hannah Arendts
ph&nomenologischer Genealogie Europas und seiner Reko...

Autor: Sproll, Heinz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-958557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-958557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo»
(Vergil, ecl. 4,5) — Die rdmische Trias (auctoritasy,
traditio» und <religio» als Chiffre fiir die Geburt
des Politischen <kat exocheny in Hannah Arendts
phinomenologischer Genealogie Europas und
seiner Rekonstitution als <Novus ordo saeclorum»

Heinz Sproll

Hannah Arendts Diskurs zur Genealogie Europas ist bestimmt nicht so sehr von
einem geistesgeschichtlichen Interesse, sondern von ihrer phdnomenologisch-
existenzphilosophischen Ausgangsfrage: Was bringt uns zum Denken? Zur Be-
antwortung dieser Frage entwickelt sie die Genealogie der griechischen Erfah-
rung, die im Streben nach Unsterblichkeit <athanatizein>, vor allem bei den Vor-
sokratikern, und nach dem <thaumazein> in der Metaphysik Platos liegt, in dessen
Zentrum die Begriffe nous> und <logos> und die <theoria> mit ihrem Primat vor
der Praxis des Politischen stehen. Die romische Erfahrung verortet sie dagegen
im zunéchst vorkognitiven zwischenmenschlichen Raum des politischen Han-
delns in der <res publicay.!

Da bisherige Studien zu Arendts Europaverstdndnis von ihrem epistemologi-
schen, anthropologischen und politiktheoretischen Hintergrund absehen,? sind die
folgenden Ausfiihrungen von dem Erkenntnisinteresse motiviert zu untersuchen,
wie denn Arendt in ihrer Genealogie Europa als Paradigma des politischen Han-
delns katexochen bestimmt. Im Sinne der typologischen Methode Vergils® sucht
sie in ihrer Genealogie die Anfidnge Europas in einem Griindungsakt der «<res

Ich danke Herrn Dr. Stefan Faller, Universitét Freiburg i. Br., fiir die wertvollen Hinweise.

! Vgl. Hannah Arendt, Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen 2°2019, 17; dies, Vom
Leben des Geistes, hier: Das Denken, Miinchen '°2020, 130-166.

2 Vgl. u.a. Golfo Maggini, Europe’s Double Origin: « The Greek» and the «Roman» in Hannah
Arendt’s Phenomenological Genealogy of Europe, in: Phenomenology and Mind, 8 (2015),
224-237.

3 Vgl. Gerhard Binder, Aeneas und Augustus. Interpretationen zum 8. Buch der Aeneis, Mei-

senheim am Glan 1971.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



284 Heinz Sproll

publica, der tiber alle Kontinuitéten und Diskontinuitdten zumindest latent bis in
die Gegenwart wirksam ist. Umgekehrt deutet sie diese Anfiinge der Begriindung
des Politischen von den Erfahrungen abgerissener Traditionen in ihrer Gegenwart
aus: «Was wir gemeinhin das Abendland nennen, ist rémischen Ursprungs und
romischer Pragung.»*

Ihre Genealogie Europas als Ort des Politischen in Europa benutzt sie im Sinne
Reinhart Kosellecks als «transhistorisches Interpretament»,’ um im Gegensatz zu
fundamentalontologischen Wesensbestimmungen Europas, vor allem gegen eine
Mythisierung des Ursprungs im Sinne der «Seinsgeschichte» Martin Heideggers
(1889-1976) und gegen essentialistische Bestimmungen hypostasierter Traditio-
nen im Zusammenhang mit Diskursen um die «Rettung des Abendlandes» die
konstitutiven Elemente eines europdischen Erinnerungsraums® avant la lettre»
aufzudecken, die auf das antike Hellas und besonders auf die politische Griindung
Roms in ihrer politischen Exzellenz als Signifikanten referenzieren.

Die Losung des epistemologischen Problems der «petitio principii> des An-
fangs im Hiatus zwischen dem «Nicht mehr> und (Noch nicht> und Elemente ihrer
politischen Phénomenologie, die im Zusammenhang mit ihrer anthropologischen
Bestimmung der «condition humaine» im Modus des politischen Handelns stehen,
sollen zunéchst erdrtert werden, um den philosophischen Kontext zu verstehen,
in dem Arendts Genealogie Europas dargestellt wird, in deren Focus der Zentral-
referent Rom als Paradigma der Griindung der «res publica> aus dem zwischen-
menschlichen und deliberativen Diskurs steht. Dabei ist es von besonderem Inte-
resse zu untersuchen, wie sie sich in ihrer Methode und ihren Resultaten von der
vom Deutschen Idealismus und Klassizismus gepridgten Deutungstradition trennt,
um einen neuen, genealogischen Zugang zur griechischen und romischen Antike
als Paradigmen politischer Exzellenz zu gewinnen, der im Diskurs mit dezisio-
nistischen und traditionsabgewandten Paradigmen die zumindest in Latenz wirk-
samen Erinnerungen an die Begriindung der europdischen Geschichte des Politi-
schen wieder ins kollektive Gedéachtnis ruft. Mithin weist Arendt einen Weg aus
der Weltentfremdung der im ehernen Gehéduse des Kreislaufs von Arbeit und
Konsum gefangenen Moderne in die Weltbezogenheit des <Amor mundi, die im
freiheitsbestimmten Handeln in der politischen Offentlichkeit der «res publica
besteht.

4 Hannah Arendt, Uber die Revolution, Miinchen “2014, 150.

5 Reinhart Koselleck, Vergangene Zukunft, Frankfurt a. M. 12020, 139,

Vgl. Aleida Assmann, Erinnerungsriume, Miinchen 2018; Franziska Metzger, Erinnerungs-
rdume, in: dies./Dimiter Daphinoff (Hg.), Ausdehnung der Zeit, Kéln 2019, 19-44.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 285

Die epistemologische Prdmisse: <Principium, im Hiatus zwischen
dem «Nicht mehr) und «Noch nicht,

Das dominierende Erkenntnisinteresse Hannah Arendts’ kann darin gesehen wer-
den, dass sie die in Theorie und Praxis sich vollziehenden Entfremdungen in der
Moderne durch einen an der romischen Antike orientierten <Amor mundi® zu
iberwinden sucht, der in der zivilgesellschaftlich organisierten deliberativen Re-
publik verankert ist.” Wie aber sollte der Anfang ihrer Genealogie der européi-
schen Geistesgeschichte epistemisch bestimmt sein? Mithin riickt ihr Focus auf
die Aporie der <petitio principii», «in die jeder Anfang gerit, weil er das auf ihn
Folgende bedingt, gerade darum selbst als etwas Unbedingtes, Absolutes in Er-
scheinung tritt»."°

Dieser Anfang wurde in Mythen zur Sprache gebracht oder in den monotheis-
tischen Religionen in der Transzendenz angesiedelt, «was ja nur heif3t, dass man
das Ursprungsproblem durch die Einfiihrung eines jenseitigen Ursprungs loste,
dessen eigene Anfdnge nicht mehr der Spekulation unterliegen [...]. So wird die
Ewigkeit in diesen Spekulationen zum Absoluten der Zeity.!!

Diese Aporie der «petitio principii> 16st Arendt im Gegensatz zu Martin Hei-
degger, der «<am Ende des ersten Anfangs einen [...] andere(n) Anfang»!? im Sinne
eines sich Entbergens der (aletheia> im bisher Verborgenen begreift, mit ihrer
Phidnomenologie des Hiatus der temporalen Ambiguitdt im leeren Raum des
(Nicht mehr)> und (Noch nichty, der gleichsam aus der Kontinuitét herausfillt, in-
dem sie die beiden semantischen Bestimmungen des Begriffs <principium) als
Anfang und normsetzendes Prinzip miteinander so verkniipft, dass sie eine The-
orie des performativen Handelns erméglichen:

«Der Anfang ist das Prinzip jedes Handelns, als Prinzip hilt er sich durch, auch
wenn er selbst ldngst vergangen ist, beseelt von nun an alles, was auf ihn folgt, bleibt
sichtbar in der Welt und verschwindet aus ihr erst wieder, wenn die oft Jahrhunderte
wihrende Geschichte, die aus ihm entsprang, an ihr Ende gekommen ist.» '

7 Arendt, Vom Leben des Geistes (wie Anm. 1), hier: Das Denken, 9-240.

8 Vgl. u.a. Elisabeth Young-Bruehl, Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, Frankfurt a. M.
2004, 438-450.

Y Hannah Arendt, Uber die Revolution, Miinchen *2014, 262-276.

10 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 263.

' Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 265.

12 Martin Heidegger, Grundfragen der Philosophie. Ausgewihlte «Probleme» der «Logik».
Freiburger Vorlesung WS 1937/38 (Gesamtausgabe 45, hg. von Friedrich-Wilhelm von Her-
mann), Frankfurt a. M. 1984, 124.

13 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 274.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



286 Heinz Sproll

Das Prinzip des Handelns fiihrt Arendt, sich auf das (Logion> des Augustinus
berufend «initium ergo ut esset creatus est homo»'* auf das der Natalitiit zuriick,
die in ihrer Anfénglichkeit und in Erinnerung an diese Anfinglichkeit Handeln in
Freiheit stiftet,'® das sie gegen traditionelle metaphysische Begrifflichkeiten von
Natur, vor allem gegen Heideggers Bestimmung der Existenz als «Sein zum
Tode»'® so versteht, dass «der Neubeginn, der mit der Geburt in die Welt kommt,
sich in der Welt nur darum zur Geltung bringen [kann], weil dem Neuank6mm-
ling die Fahigkeit zukommt, selbst einen neuen Anfang zu machen, d. h. zu han-
deln»."”

Wenn Arendt mithin den epistemologischen Terminus von <principium» neben
seiner anthropologischen Herleitung noch verzeitlicht, entgeht sie nicht nur der
Aporie des principium ex nihilo, sondern sie erméglicht 1dngst vor dem Memory
turn eine Hermeneutik des Erinnerns als des « Wiedererstehens des Alten in der
Neugriindung, die Geschichte gemacht hat».!®

Vergils Griindungsmythos Roms als zweites Troja und als «Erneuerung und
Restauration eines Uralten»'? ebenso wie die Griindung der USA nach dem rémi-
schen Prinzip der «Urbs condita> sind paradigmatische Griindungsakte, die die
Leere des Zeitraums des <Nicht mehr) und (Noch nicht» im Sinne des vergilischen
«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo»*® zum Novus ordo saeclorum)?!
ausflillen. Mehr noch: Indem Arendt die typologische Methode Vergils*? adap-
tiert, 16st sie nicht nur die epistemische Aporie des Anfangs der «petitio principii>,
sondern diese Methode erméglicht ihr die Konstruktion einer Genealogie, die ei-
nen kommunikativen diachronen und synchronen Erinnerungsraum generiert, der
die vergessene und verlorengegangene Anfinglichkeit in Analogie zur rémischen
Trias von «traditio», <auctoritas», religio»*® hermeneutisch einholt und mimetisch
vermittelt, sodass der in zwischenmenschlicher und deliberativer Kommunikation

4 Augustinus, De Civitate Dei XII, 21.

15 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 267.

16 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen 11967, 235-267.

17" Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 18.

'8 Vgl. Hannah Arendt, Der Liebesbegriff bei Augustinus (Phil. Diss.), Berlin 1929, 31-33;
Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 267. Vgl. dies, Denktagebuch 1950-1973, 1. Bd., Miin-
chen 2002, 436—438; dies., Vom Leben des Geistes (wie Anm, 1), hier: Das Wollen, 241—
497, bes. 251.

19 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 267.

20 Vergil, ecl. 4, 5.

21 Inschrift auf der Riickseite des GroBen Siegels der USA.

Vgl. Binder, Aeneas und Augustus (wie Anm. 3).

Hannah Arendt, Benjamin, Brecht. Zwei Essays, Miinchen 1971, 48: «Sofern Vergangenheit

als Tradition {ibermittelt ist, hat sie Autoritét, sofern sich Autoritit geschichtlich darstellt,

wird sie zur Tradition.» Vgl. Silvia Giorcelli Bersani, L’auctoritas degli antichi. Hannah

Arendt tra Grecia e Roma, Mailand 2010, bes. 108—125.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 287

generierte und die Freiheit und Pluralitét garantierende Griindungsakt der «res
publica) als Wiedergeburt des «Neue[n] in der Kontinuitit des Gewesenen»?*
nicht nur kollektiv erinnert, sondern auch immer wieder neu politisch praktiziert
wird.?> Jenseits aller essentialistischen Narrative, technokratischen Konstrukte
und Theorien des politischen Dezisionismus Carl Schmitts (1888—1985) wihlt
Arendt mithin einen Weg in die Weltbezogenheit durch politisches Handeln im
Sinne des <Amor mundb.

Die ¢condition humaine) im Modus des politischen Handelns
in der Anthropologie Arendits

Arendts (Euvre wird von ihrem Erkenntnisinteresse geleitet, iber die die «condi-
tion humaine»?® bestimmenden anthropologischen Kategorien der menschlichen
Existenz in den tmodi> des Arbeitens als biologischem und daher lebensnotwen-
digen Prozess des <animal laborans), des gegenstidndliche, objektivierte Weltlich-
keit konstituierenden Herstellens von artifiziellen Produkten des <homo faber
und des performativen sprachlich vermittelten Handelns des <homo politicus» in
der «vita activa,?” «die sich ohne die Vermittlung von Materie, Material und Din-
gen direkt zwischen den Menschen abspielt»,?® gegen Platos Utopie der Herr-
schaft im Medium von Befehl und Gehorsam,? eine politische Theorie zu entwi-
ckeln, die ausgehend von der Fundamentalontologie Heideggers die Grundfrage
der Metaphysik dabei aber nicht nach dem Sinn des Seins, sondern nach dem Sinn
des Handelns stellt: «What is it in the human condition that makes politics pos-
sible and necessary? Or: Why is there somebody and no rather nobody?»%°
Kennzeichen der Moderne ist nach Arendt, dass menschliche Existenz, gerade
im Modus des Herstellens von Produkten und mithin des Generierens von Welt-
lichkeit, vor allem im Modus des politischen Handelns auf die biologischen Funk-
tionen der Reproduktion des <animal laborans), des «aktive[n] Stoffwechsel[s]
des Menschen mit der Natur»,’' reduziert wird, die das menschliche Subjekt im
zwangsldufigen Kreislauf von Arbeit und Konsum aus den kommunikativen Zu-
sammenhdngen handelnder Personen verbannen. Menschen funktionieren in ei-
ner solchen Welt ohne jeden Sinn nur noch als Gattungswesen: Sie hinterlassen

2 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 270.

3 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 270.

% Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 16-21.

7 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 213-317.

% Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 17.

» Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 285-286, 303.
0 Arendt, Denktagebuch (wie Anm. 18), 523.

31 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 407.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



288 Heinz Sproll

kein Werk, das sie iiberdauert und kennen keinen 6ffentlichen Raum,*? der zeit-
lich tiber ihr Einzelleben hinausgeht und kollektive Kontinuitét stiftet und zu-
gleich das gemeinsame Bewusstsein verblirgt, an einer gemeinsamen Welt zu par-
tizipieren, — der moderne Mensch lebt als funktionierendes Modul in systemi-
schen Regelkreisen, mithin in einer nie zuvor gekannten Weltlosigkeit:

«Das Leben des Einzelnen ist wieder sterblich geworden, so sterblich, wie es im
Altertum gewesen ist, aber die Welt, in der die Sterblichen sich nun bewegen, ist
nicht nur nicht unvergénglich, sie ist sogar vergéinglicher und unzuverléssiger ge-
worden, als sie es je in den Jahrhunderten eines unerschiitterlichen christlichen
Glaubens gewesen war. Es ist wie ein immer geartetes Dasein, das sich dem Men-
schen gebot, als er die Gewissheit des Jenseits verlor, er wurde vielmehr aus der
jenseitigen und diesseitigen Welt auf sich selbst zurlickgeworfen; und weit entfernt
davon, den Glauben der Antike an eine potentielle Unverginglichkeit der Welt zu
teilen, war er noch nicht einmal sicher, da diese diesseitige Welt, die einzige, die
ihm verblieb, iiberhaupt wirklich sei.»*?

Gegen die Verzweckungsinteressen und Verdinglichungszwinge politischer
Strategien, die nach dem Modus der <Poeiesis», des Herstellens funktionieren,
mithin Handeln nur als Mittel zum Zweck verstehen und damit jegliches Mittel
durch jeden beliebigen Zweck legitimiert wird,** vor allem auch Verzeihen als
Freiheit erméglichenden Akt eines Neuanfangs verhindert,*® bringt Arendt ihre
Phianomenologie des Handelns so in Stellung, dass es seinen Zweck in sich selbst
trdgt und damit den 6ffentlich-politischen Raum als Ort intersubjektiver Kommu-
nikation und Selbstverstdndigung im Unterschied zur privaten Sphire konstitu-
iert. In der Ermdglichung des spezifisch romischen Imperativs <inter homines
esse» sieht sie die Voraussetzung dafiir, dass der Mensch in Verbindung mit sei-
nem Selbstsein und seiner Freiheit sich in der « Wiedergewinnung der 6ffentlichen
Welt der Politik» (Seyla Benhabib)*® verortet. In einer deliberativen und partizi-
pativen Republik will Arendt die durch die moderne Arbeitswelt evozierte
Weltentfremdung durch autonomes und kommunikatives Handeln im &ffentlich
Raum im Gegensatz zu gewaltférmigen und 6konomischen Herrschaftsinteressen

32 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 400402 im Hinblick auf die romische «Res publicay. Vgl.
Hannah Arendt, Natur und Geschichte (1957), in: dies., Zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft. Ubungen im politischen Denken, Miinchen 2016, 54—79. Zu Begriff und Rezeption
der romischen <Res publicay vgl. Claudia Moatti, Res Publica. Histoire romaine de la chose
publique, Paris 2018.

33 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 407.

3 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 291-293.

35 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 300-311; dies., Zwischen Vergangenheit (wie Anm. 32),
74.

36 Seyla Benhabib, Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, Frankfurt a.
M. 2006, 96.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 289

im privaten Raum auf der Basis von Eigentum und Besitz iiberwunden wissen.
Der seit der Antike verlorengegangene politische Raum als <koinon> durch Herr-
schaft kann dann in der «vita activa) wiederhergestellt werden, wenn der homo
politicus in autonomen Sprechakten, freiem Handeln und in pluralen Diskursen
die Welt gestaltend wiedergewinnt. Die in einem projektierten Werk <Amor
mundi> formulierte Aufgabenstellung wiirde so ihrer L&sung zugefiihrt werden.?’

Die «urbs condita als paradigmatischer Griindungsakt
der politischen Exzellenz und als Imperativ im Erinnerungsraum
Europas zur Wiedergewinnung der «res publica)

Im Unterschied zu Heidegger, der die Genealogie des Denkens auf den vorsokra-
tischen <aletheia>-Begriff zuriickfiihrt und dabei den rémischen «veritas)>-BegrifT,
der den griechischen Wahrheitsbegriff usurpiert habe, als eine die Seinsge-
schichte verhingnisvoll bestimmende Seinsvergessenheit versteht,’® untersucht
Arendt unter der ihre gesamte politische Phédnomenologie bestimmenden Frage
nach dem Verhiltnis zwischen Philosophie und Politik, <theoria> und «praxis», die
Bedeutung der antiken Polis und der rémischen Republik fiir die Genealogie des
Politischen. Schreibt sie der griechischen Polis die Generierung des nichtkogniti-
ven Denkens und weitgehend agonalen, zundchst prireflexiven Handelns in
Sprechakten jenseits von Arbeit und Herstellen in der Folge mit allerdings fragi-
len Institutionen in «einem Erscheinungsraum [...], wo immer Menschen han-
delnd und sprechend miteinander umgehen»*® zu, so sieht sie das Politische in der
romischen Republik in dem 6ffentlichen Raum <inter homines esse»** im Gleich-
gewicht mit der Privatsphére verankert, in dem das Recht, im Unterschied zur
(polis», als autonomes menschliches Handeln seinen Ort hat.*!

Indem Arendt die Romer als das «vielleicht zutiefst politische unter den uns
bekannten Volkern»*? qualifiziert, verweist sie darauf, dass die rémische Repub-
lik bei einer gewissen Geringschétzung ihrer Biirger gegeniiber dem <bios theo-

3719, Hannah Arendt an Karl Jaspers vom 6. August 1955, in: Lotte Kohler/Hans Auer (Hg.),
Hannah Arendt — Karl Jaspers Briefwechsel 1926—-1969, Miinchen 1993, 301. Das Werk
erschien dann unter dem Titel «The Human Condition», Chicago 1958, deutsch: Vita activa
oder vom titigen Leben, zuerst Stuttgart 1960 (wie Anm. 1).

3 Vgl. u.a. Heinz Sproll, Rom. Die mimetische Maschine kat-exochen, in: Forum Katholische

Theologie, 29 (2013), 94-109.

Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 251.

Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 17.

4 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 243.

42 Arendt, Vita activa (wie Anm. 1), 17.

39
40

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



290 Heinz Sproll

retikos» der <auctoritasy in Verbindung mit dem Griindungsakt und der an ihn er-
innernden Memoration im Unterschied zur griechischen Polis eine grundlegende
Bedeutung zumisst. Dabei referenziert sie besonders auf Vergils Griindungsnar-
rativ in der Aeneis und auf die Griindung vieler romischer Stédte, in denen sich
die spezifisch rémische Synthese von Innovation und Institution verbindet und in
den sowohl Autoritit als auch Kontinuitét begriindenden Legislationsakten.

Im Hinblick auf den zunehmenden Autoritdtsverfall in der westlichen Welt
sieht Arendt in der <res publica Romana) einen immanenten Zusammenhang zwi-
schen «traditio», <auctoritasy und «religio», die sich auf den staatsgriindenden An-
fang bezieht: Im Unterschied zur « Verwahrlosung der Polis»* und dem «inhi-
renten utopischen Charakter»** der griechischen Philosophie generierte in Rom die
stindige Referenz auf das Griindungsnarrativ im Unterschied zur Macht «potestas» der
Amtstriger die <auctoritas) der «res publica),* die sich ihren Anfingen gegeniiber
verpflichtet wusste:

«Die romischen Senatoren waren die Stellvertreter der Griinder der Stadt, durch sie
sollte garantiert sein, dass der Geist der Griindung des Anfangs, niamlich des «prin-
cipiumy, das zugleich Prinzip ist, in all den «res gestae», die dann die Geschichte des
romischen Volkes bilden, anwesend bleibt und sie durchdringt. Denn <auctoritasy,
das etymologisch von <augerey, vermehren und wachsen lassen, herleitet, hing da-
von ab, dass das Prinzip, das sich in der Griindung manifestiert hatte, lebendig genug
blieb, um die von den Vorfahren errichteten Grundlagen in dem gleichen Geiste
stindig zu vermehren und ihren Geltungsanspruch zu erweitern. Die ununterbro-
chene Kontinuitit dieser Vermehrung, die als solche bereits Autoritét im Sinne der
<auctoritas) war, ist die Tradition, in der in stetiger Folge die Nachfolger von den
Vorfahren das Prinzip, das zu Anfang etabliert worden war, tibernahmen und an ihre
Nachfahren weitergaben.»*

Die «religio> band die Republik diachron in ihrem Erinnerungsraum an den
Griindungsakt, an die <auctoritas maiorum> und zugleich die Gotter an das Ge-
meinwesen, so dass «politische und religiose Tétigkeit so nahezu ununterscheid-
bar»*” wurden.

Nach Arendt besal} diese romische Trias von «<traditioy, <auctoritas) und «reli-
gio» Geltung weit {iber den Untergang der romischen Republik hinaus in einem
kontinuierlichen Erinnerungsraum, der bis zum Ende des Sacrum Imperium Ro-

4 Hannah Arendt, Was ist Autoritit? (1957), in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubun-
gen zum politischen Denken I, Miinchen #1916, 159-200, Zitat 186.

4 Arendt, Autoritit (wie Anm. 23), 186.

+ Augustus, res gestae 34, 3.

4 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 258-259.

47 Arendt, Autoritét (wie Anm. 43), 187.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 291

manum dauerte und erst in der Sattelzeit seine sinnbildende Funktion als «trans-
historisches Interpretament»*® (Reinhart Koselleck) verlor.** Indem Arendt den
wachsenden Autoritdtsverfall in Zusammenhang mit der fortschreitenden Frei-
heitsbedrohung in den liberalen Demokratien durch totalitdre Tendenzen in Ver-
bindung bringt,’® gewinnt in ihrer Genealogie des Politischen in Europa die romi-
sche Erfahrung in der Trias von «traditio», auctoritas), religio» nicht nur eine
explikative Dimension zum «Verstédndnis der politischen Tradition des Abend-
landes»,’! sondern eine normative Bedeutung fiir den gegenwirtigen und zukiinf-
tigen Erhalt und den weiteren Ausbau der deliberativen Republik und mithin fiir
die Wiedergewinnung von Weltlichkeit in Abwehr weltloser totalitdrer Ideolo-
gien.

Erst in der «<res publica amissa>, in der Folge der Entzweiung von Welt und
Mensch®? und der Kompensation der Frustrationen in der Politik, ja im Leben,*
entstand die rémische politische Philosophie des «nihil admirari>.>*

Folgt man Arendt, so schuf dieser romische Primat der Weltbezogenheit, dem-
zufolge die «res publicas der Sterblichen unsterblich war,> eine «traditio» bis Au-
gustinus, «der romischste aller christlichen Denker»,*® die die Welthaftigkeit des
«(Amor mundi> im praktischen Handeln mit dem Streben nach ewigem Leben in
der Gemeinschaft der (civitas) als <summum bonum> verband. Augustinus ist es
auch geschuldet, so Arendt, dass auch noch im Mittelalter der Diskurs um den
offentlichen Raum, wenn er auch religios besetzt war, erhalten blieb.*’

Insgesamt schreibt Arendt nicht nur der rémischen Erfahrung des Politischen,
vor allem der Trennung von <auctoritas> und «potestas)*® gegeniiber Heideggers
Fundamentontologie des Seins und seiner Geschichte einen gréferen Stellenwert
in der Genealogie Europas zu, sondern sie weist dieser auf die romische Trias

# Koselleck, Vergangene Zukunft (wie Anm. 5), 139.

4 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 150.

30 Arendt, Autoritit (wie Anm. 43), 162.

31 Arendt, Autoritidt (wie Anm. 43), 170.

32 Arendt, Vom Leben des Geistes (wie Anm. 1), hier: Das Denken, 153,

53 Arendt, Vom Leben des Geistes (wie Anm. 1), hier: Das Denken, 161: «Man sucht in der
Philosophie einen Ausgleich fiir die Widrigkeiten der Politik und, allgemein, des Lebens
tiberhaupt.»

* Hor. epist. 1,6,1; Cic. Tuse; 3,14,30.

33 Val. Cic. rep. 3,23.

36 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 271.

57 Hannah Arendt, Geschichte und Politik in der Neuzeit, in: dies., Zwischen Vergangenheit
und Zukunft (1957) (wie Anm. 43), 80—109, bes. 92. Vgl. dies., Vom Leben des Geistes (wie
Anm. 1), hier: Das Wollen, zu Augustinus, 318-343, bes. 319-320. Vgl. Reiner Schiirmann,
Die gebrochenen Hegemonien, Ziirich/Berlin 2017, 357-358.

% Vgl. Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 258. Vgl. dies.. Autoritit (wie Anm. 43), 187-192.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



292 Heinz Sproll

ctraditioy, auctoritasy, <religio> zurlickgehende Genealogie eine autonome, ge-
nuin romische Signifikanz zu, wohingegen Heidegger in seiner Parmenides-Vor-
lesung den griechischen Begriff des Politischen durch das rémische imperiale In-
teresse an zweckrational-strategischem Organisationshandeln und Verwalten der
Welt als ein « Wandel des Wesens der Wahrheit und des Seins»>® durch das juri-
disch-technische Paradigma verdunkelt sieht, das die mimetische Weltmacht
Rom der Welt vererbt habe. Ganz die antirdmische Tradition des Deutschen Ide-
alismus rezipierend macht Heidegger Rom mithin fiir die dominierende tech-
nisch-6konomische Kultur der Moderne verantwortlich: «Das rémische Grund-
verhidltnis zum Seienden iiberhaupt [wurde] durch das Walten des «imperium>
verwaltet.»5°

Dagegen bringt Arendt geméB ihrer Phinomenologie der Natalitdt die romi-
sche Erfahrung der Griindung und die dauernde Erinnerung an sie in Stellung:

«Alle die groBien Begriffe, die durch Rom in das politische Denken des Abendlandes
eingegangen sind — also die Begriffe von Autoritéit, Tradition, Religion, aber auch
von Besitz und Eigentum, von Recht und Gerechtigkeit und der ihnen entsprechen-
den Gesetzgebung, von Krieg und Frieden usw. — erschlieBen sich in ihrer tieferen
Bedeutung erst, wenn man sie auf die Griindung Roms, auf die Tatsache der <urbs
condita) [...] so zuriickbezieht, wie romisches Denken in der Spitzeit der Republik
sie zuriickbezogen hat.»®!

Bei Arendts tiefem Misstrauen gegeniiber dem von Plato begriindeten Primat
der Philosophie gegeniiber der Politik, des Begriffs der <aletheia> gegeniiber dem
der in der priplatonischen <polis» verwirklichten Freiheit, die sich nur in Rdumen
der Erscheinung, in Pluralitdt und im Urteilen entfalten kann, referenziert sie in
ihrer Genealogie des Politischen in Europa nun nicht auf die vorplatonische «po-
lis» mit ihrer Trias von Pluralitit, Sprechakten und Handeln, sondern auf die <res
publicay Romana, die diese Erfahrung der <polis> durch den institutionalisierten
Prozess der <auctoritas», <traditio», «religio» und <urbanitas> mimetisch substitu-
ierte und damit die politischen Paradigmen der Moderne im europdischen Erin-
nerungsraum generierte. Mehr noch: Mit der rémischen <humanitas»> als normati-
vem Paradigma verpflichtet sich Europa, diesem Erinnerungsraum universale
Geltung zu verschaffen, indem es sich selbst an seine romischen Erfahrungen in
immer neuen Deutungen bindet, um so politische Freiheit weltweit zu ermogli-
chen, und um dem Ende aller Politik entgegenzuwirken, das sich mit dem totalen

39 Martin Heidegger, Parmenides. Freiburger Vorlesung Wintersemester 1942/43, in: Gesamt-
ausgabe (GA), Frankfurt a. M. 1982, 62. Vgl. Sproll, Rom (wie Anm. 38).
80 Heidegger, Parmenides (wie Anm. 59), 65.

61 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 266.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 293

2. Weltkrieg und mit der Erfindung und dem Einsatz nuklearer Waffen ankiin-
digte, die an Stelle von Verhandlungen zwischen den politischen Akteuren deren
Vernichtung intendieren. Indem Politik als das <inter homines esse> in einem
Atomkrieg aufhort, werden Menschen nur noch als biologische Masse gesehen
ohne alle und jede historisch-kulturelle Identitét ihrer Gemeinwesen, die sie bis-
her iiber den Tod der Individuen hinaus unsterblich machte.®?

Hier erhélt Arendts Genealogie eine anthropologische Dimension: Nicht den
Griechen sondern der romischen Erfahrung mit der <res publicay ist die Unter-
scheidung zwischen Macht und Gewalt®® geschuldet, die durch die Rechtlichkeit
des «pactum> im <consensus omniumy, mithin in der Griindung der durch Recht
und Gesetz geeinten «res publica)®* {iberwunden wird.®

Im Unterschied zu Heideggers Kritik am romischen Juridismus und Imperia-
lismus®® weist Arendt der Begriindung von <lex> und Legalitét eine grundlegende
Bedeutung fiir die Entwicklung sozialer Bindungen und des intersubjektiven
sprachlich vermittelten Austausches im dffentlichen Raum zu. Dabei verweist sie
auf Vergils Aeneis, in der im 8. Buch die landnehmenden trojanischen Fliichtlinge
mit den Latinern ein Biindnis schlieen:

«Erst nachdem Aneas mit seinen Kriegern das Land mit Krieg tiberzogen hatte und
es zum Frieden kam, bedurfte es der (Gesetze), um das Verhéltnis zwischen Einge-
borenen und Zugezogenen zu regeln. Diese Gesetze stellten nicht nur den Frieden
her, si¢ bestanden in Vertrdgen und Vereinbarungen, vermittels deren ein Blindnis,
eine neue Einheit gestiftet werden sollte: das Zusammenleben zweier, urspriinglich
ganz verschiedener Volker, die der Krieg zusammengebracht hatte und die nun in
eine Art Teilhaberschaft miteinander traten.»®’

Arendt zeigt am Beispiel des Zwolf-Tafelgesetzes, das das Biindnis zwischen
Plebejern und Patriziern dauerhaft konstituierte,®® den kontraktualistischen und
mithin im 6ffentlichen Raum bestehender und neuer menschlichen Beziehungen
verorteten Charakter des romischen Gesetzesverstdndnisses, das keines Bezugs
auf eine transzendente Welt oder auf ein ontisches Seiendes wie beim griechi-
schen Begriff des <nomos» bedurfte. Analog dazu deutet sie dann auch die romi-
sche Expansion {iber den gesamten Mittelmeerraum mitnichten als Eroberung und
in der Folge als Unterdriickung der Eroberten, sondern als Konstitution eines
komplexen friedenstiftenden Vertragssystems, in dem die Beziehungen zu den

62 Hannah Arendt, Qu’est-ce que la politique?, Paris 2014, 248-254.
63 Hannah Arendt, Macht und Gewalt, Miinchen 1970, 41.

. Cic. rep. 1, 25.

65 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 243.

66 Vgl. u.a. Sproll, Rom (wie Anm. 38).

67 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 242,

68 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 243.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



294 Heinz Sproll

ehemaligen Feinden Roms in der <pax Romana> institutionalisiert wurden «bis
schlieBlich das romische Biindnissystem die stindig wachsende Zahl der <socib,
zu der in Gesetzen verankerten (societas Romana> zusammengewachsen war».%
In ihrer Genealogie Europas spielt daher die Rechtlichkeit als Errungenschaft
Roms fiir Arendt als Norm fiir die Beurteilung und Gestaltung ihrer Gegenwart eine
herausragende Rolle, gerade fiir den Wiederaufbau Europas nach 1945, nicht nur
fir die innere Konstitution deliberativer Gemeinwesen, sondern auch in Uberwin-
dung der Struktur des Typus des bisherigen souverdnen Nationalstaats flir den all-
mahlichen Aufbau einer foderativen Union europédischer Staaten auf der Basis von
Gleichberechtigung und Legalitdt.”” Mehr noch: Analog zur «politisation romaine
de I’espace entre les peuples [comme] le début du monde occidental»” wird die
Welt als Raum fiir politisches Handeln in Freiheit er6ffhet, entsteht mithin jene
Welthaftigkeit, die Arendt gegen die drohende, alle Gesetzlichkeit suspendierende
Weltlosigkeit totalitdrer Systeme und drohender totaler Kriege in Stellung bringt.

Fazit

Arendts Genealogie Europas nur als interkulturelles Konstrukt mit einem anti-
quarischen Erkenntnisinteresse zu wiirdigen, ginge an ihrem politischen Hand-
lungsinteresse vorbei. Daher soll in aller Kiirze erdrtert werden, welche Hand-
lungsoptionen sich im Lichte ihrer Analyse ergeben, um die gegenwiirtige Krise
Europas zu tiberwinden.

1. Der Begriff des Politischen sollte unter der rémischen Erfahrung der <auc-
toritasy, <traditio, <religio», <urbanitas> befreit werden von allen Konnotationen,
die mit den existentialen <modi> des Arbeitens und Herstellens mithin des Oko-
nomischen in weltlosen technokratischen Systemen oder totalitdren Ideologien
verkniipft sind. An die Stelle des <animal laborans> sollte der <homo politicus» als
Biirger treten, der Europa in all seiner Vielfalt als seinen Handlungsraum versteht
und in ihm seinen Weltbezug des <Amor mundi> verortet.

2. Im Sinne des anthropologischen Existentials der Natalitét wiirde diese Frei-
heit aus einem anfinglichen Handeln resultieren, das sich des griindenden An-
fangs, mithin der romischen Erfahrung des Politischen, in seinem Erinnerungs-
raum bewusst macht. Erst so kdnnen immer wieder Neuanfinge und neue Selbst-
bestimmungen Europas im Sinne einer «autodifférenciation renouvelée» (M.

69 Hannah Arendt, Nation-State and Democracy (1963), in: dies., Thinking without a Banister:
Essays in Understanding 1953-1975, New York 2018, 255-261.

0 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 243.

I Arendt, Qu’est-ce que la politique (wie Anm. 62).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOIL: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 295

Crépon)” in der Erinnerung an den romischen Anfang generiert werden, als
«Wiedererstehen des Alten in der Neugriindung, die Geschichte macht».”

3. In Analogie zur romischen Erfahrung, die sich bei aller prospektiven Ge-
staltung des Gemeinwesens seiner Griindung im <Magnus cum integro saeclorum
nascitur ordo> bewusst war, wird damit nicht nur die Fokussierung auf einen jeg-
licher politischen Praxis der Biirger Europas entfremdeten identitdren und homo-
genen Abendlandbegriff vermieden, sondern die Partizipation an gemeinsamen
Erinnerungsrdumen der Europder, deren Genealogie auf Griechenland und Rom
referenziert, ermoéglicht das Projekt Europa in einer foderativen Union demokra-
tischer Republiken im Sinne eines (Novus ordo saeclorum) nach US-amerikani-
schem Vorbild von 1787 jenseits der bisherigen souverdnen Nationalstaaten wei-
terzuentwickeln.

4. Gegen alle Versuche, Europa geographisch, kulturalistisch oder im Sinne
einer Repristination, als weltlose Utopien zu bestimmen, bietet Arendts phéno-
menologische Genealogie nicht nur die Chance der Zukunftsoffenheit des Ent-
wurfs einer europdischen Union, sondern ist anschlussfdhig an universale Ver-
stdndigungsobjekte der gesamten Menschheit. In Erinnerung an die romische «Ur-
banitas> wiirde im Sinne Arendts der Weg zu einer Rekonstitution der «Oiku-
mene», die bereits im «Orbis Romanus» Wirklichkeit war, eingeschlagen.

«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» (Vergil, ecl. 4,5) — Die romische Trias
cauctoritasy, «traditioy und creligio) als Chiffre fiir die Geburt des Politischen

¢kat exochen) in Hannah Arendts phinomenologischer Genealogie Europas und
seiner Rekonstitution als «<Novus ordo saeclorum)

In Analogie zur romischen Erfahrung des politischen Handelns, die sich ihrer Griindung
im <Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» in Kontinuitét und Innovation erinnerte,
vermeidet Arendt damit nicht nur die Fokussierung auf einen jeglicher politischen Praxis
der Biirger Europas entfremdeten identitdren und homogenen Abendlandbegriff, sondern
ermdglicht, dass die Partizipation an gemeinsame Erinnerungsrdume der Européer, deren
Genealogie des politischen Handelns auf die <res publica Romanay referenziert, das Projekt
Europa in einer foderativen Union demokratischer Republiken im Sinne eines (Novus ordo
saeclorum» nach dem Vorbild der US-amerikanischen Verfassung von 1787 jenseits der
bisherigen souverdnen Nationalstaaten Gestalt annehmen lédsst. Gegen alle Versuche, Eu-
ropa geographisch, kulturidentitér oder im Sinne einer Repristination als weltlose Utopien
zu bestimmen, bietet Arendts phinomenologische Genealogie nicht nur die Chance der
Zukunftsoffenheit des Projekts der europdischen Einigung. Mehr noch: Europa mit seinem
Erinnerungsraum an die romische Erfahrung der <res publica) konnte nach ihrer Vision
durch die Wiedergewinnung des politischen Handelns im 6ffentlichen Raum des Gemein-
wesens zur universalen Matrix fiir die Uberwindung der durch Arbeit und Konsum be-
stimmten Entfremdung und der durch Exklusivitét definierten Nationalstaaten werden und

72 Marc Crépon, Altérités de I'Europe, Paris 2006, 15.
73 Arendt, Revolution (wie Anm. 4), 26.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094



296 Heinz Sproll

damit wieder zum exemplarischen Protagonisten eines weltweiten, herrschaftsfreien Dis-
kurses, dem es um einen Neuanfang politischen zivilgesellschaftlichen Handelns zur Ge-
winnung des Friedens in Freiheit fiir das <genus humanum> geht.

Rom — Europa — Genealogie — Republik — Vergil.

«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordoy (Vergil, ecl. 4,5) — La triade romaine
cauctoritas), «traditio» et (religio» comme code pour la naissance du politique

«kat exocheny dans la généalogie phénoménologique de |’Europe de Hannah Arend,
et sa reconstitution en tant que «Novus ordo saeclorum»y

Par analogie avec I’expérience romaine de I’action politique, qui s’est souvenue de son
fondement dans le «Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» dans la continuité et
I’innovation, Arendt évite non seulement de se concentrer sur un concept identitaire et
homogene de 1’Occident aliéné de toute pratique politique des citoyens européens, mais
elle permet également que la participation aux espaces de mémoire communs des Europé-
ens, dont la généalogie de I’action politique se référe a la «res publica Romana», donne au
projet européen de prendre forme dans une union fédérale de républiques démocratiques
au sens d’un «Novus ordo saeclorumy» sur le mod¢le de la constitution américaine de 1787,
au-dela des précédents Etats-nations souverains. Contre toutes les tentatives de définir
I’Europe géographiquement, culturellement de maniére identitaire ou en termes de reprise
des utopies sans monde, la généalogie phénoménologique d’ Arendt offre non seulement la
chance de I’ouverture future du projet d’unification européenne. Plus encore: selon sa vi-
sion, I’Europe, avec son espace de mémoire de I’expérience romaine de la «res publica»,
pourrait, grace a la récupération de I’action politique dans I’espace public de la commun-
auté, devenir une matrice universelle pour surmonter |’aliénation déterminée par le travail
et la consommation ainsi que les Etats-nations définis par I’exclusivité, et redevenir le pro-
tagoniste exemplaire d’un discours mondial libre de toute domination, qui se préoccupe
d’un nouveau départ de I’action politique civile et sociale pour gagner la paix dans la li-
berté pour le «genus humanump.

Rome — Europe — généalogie — république — Vergil.

«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» (Virgilio, ecl. 4,5). La triade romana di
cauctoritas, «traditio) e «religioy come cifra della nascita del politico <kat exochen
nella genealogia fenomenologica dell ' Europa di Hannah Arendt e la sua ricostituzione
come (Novus ordo saeclorum)

Grazie all’analogia con I’esperienza romana dell’agire politico, che manteneva in un
equilibrio di continuita ed innovazione la memoria della propria fondazione nel «magnus
cum integro saeclorum nascitur ordo», Arendt evita non solo di concentrarsi su un concetto
identitario e omogeneo di Occidente estraneo a qualsiasi pratica politica dei cittadini euro-
pei. Essa fa anche si che il progetto dell’Europa prenda la forma di un’unione federale di
repubbliche democratiche nel senso di un «Novus ordo saeclorum» sul modello della costi-
tuzione statunitense del 1787 ¢ al di Ia dei precedenti stati nazionali sovrani, proprio grazie
al fatto che gli europei condividano la memoria della «res publica Romana», alla quale
rimanda nelle sue origini la loro azione politica. Contro tutti i tentativi di definire I’'Europa
geograficamente, culturalmente o in termini di un ripristino di utopie fuori dal mondo, la
genealogia fenomenologica di Arendt offre non solo una versione lungimirante del pro-
getto di unificazione europea. Ancora di piu: secondo la sua visione, I’Europa con la sua
memoria condivisa dell’esperienza romana della <res publica> potrebbe, attraverso il recu-
pero dell’azione politica nello spazio pubblico della collettivitd, diventare un’ispirazione
universale per il superamento sia dell’alienazione determinata da lavoro e consumismo, sia

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOIL: 10.24894/2673-3641.00094



«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» 297

degli stati nazionali definiti dall’esclusivita, e tornare cosi ad essere la protagonista esemp-
lare di un discorso mondiale privo di egemonie che si occupi di un nuovo inizio dell’azione
politica della societa civile per conquistare la pace nella liberta per il <genus humanum>.

Roma — Europa — genealogia — repubblica — Vergil.

«Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» (Vergil, ecl. 4,5) — The Roman triad of
cauctoritas), «traditio) and creligio» as code for the birth of ckat exochen» politics in
Hannah Arendt’s phenomenological genealogy of Europe, and its reconstitution as
«(Novus ordo saeclorum,

Analogical to the Roman experience of political action, which remembered its foundation
in the «<Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo» in continuity and innovation, Arendt
not only avoids focusing on an identitary and homogeneous concept of the Occident that
is alienated from any political practice of the citizens of Europe, but also it makes it pos-
sible that the participation in common spaces of the memory of Europeans, whose genea-
logy of political action references the «res publica Romana, shapes the project of Europe
in a federal union of democratic republics beyond the previous sovereign national states in
the sense of a (novus ordo saeclorum> based on the model of the American constitution of
1787. Against all attempts to define Europe geographically, in terms of cultural identity or
in the sense of a repristination as worldless utopias, Arendt’s phenomenological genealogy
not only offers the chance for the project of European unification to be open to the future,
but even more: Europe with its memory space of the Roman experience of the <res publica
could, according to her vision, become a universal matrix for overcoming the alienation
imposed by work and consumption and by the national states defined through exclusivity.
Thus, Europe could again become an exemplary protagonist of a worldwide, domination-
free discourse, whose aim is a new beginning of civil- and social-faceted political action
to win peace in freedom for the <genus humanumy.

Rome — Europe — Genealogy — Republic — Virgil.

Heinz Sproll, Prof. Dr., Universitdit Augsburg, Lehrstuhl fiir Didaktik der Geschichte;
https://orcid.org/0000-0002-3826-0049.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 283-297, DOI: 10.24894/2673-3641.00094






	"Magnus cum integro saeclorum nascitur ordo" (Vergil, ecl. 4,5) : die  römische Trias 'auctoritas', 'traditio' und 'religio' als Chiffre für die Geburt des Politischen 'kat exochen' in Hannah Arendts phänomenologischer Genealogie Europas und seiner Rekonstruktion als 'Novus ordo saeclorum'

