
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 115 (2021)

Artikel: La  de Hans Christian  Andersen

Autor: Livry, Anatoly

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La izohxeia de Hans Christian Andersen

Anatoly Livry

Der nackte Mensch ist im allgemeinen ein schändlicher Anblick - ich
rede von uns Europäern (und nicht einmal von den Europäerinnen!)

Friedrich Nietzsche

L'une des premières critiques littéraires modernes du socratisme a été formulée
en langue danoise sept ans avant la naissance de Nietzsche - qui, certes, en garde
la primeur philosophique dans sa charge contre la dialectique optimiste. Publié le

7 avril 1837 chez C.A. Reitzel dans la collection «Eventyr, Fortalte for Born», le

conte Keiserens nye Klœder (dans l'orthographe de l'époque) a été écrit par Hans
Christian Andersen et les lecteurs francophones connaissent ce texte sous le nom
Les Habits neufs de l'Empereur, ayant pu ainsi bénéficier d'une traduction littérale,

contrairement, par exemple, aux lecteurs de langue russe auxquels la censure
impériale tentait d'éviter des pensées dissidentes en troquant, sous le truchement
de Peter Emanuel Hansen, le titre d'«Empereur» du protagoniste du conte contre
celui de «Roi». Pratique courante: sujet de la couronne danoise, Andersen, quant
à lui, avait canalisé sa satire, dans son conte paru dans la capitale de son royaume,
sur le personnage de l'«Empereur» afin de ne pas subir les foudres de l'anathème
du pouvoir car, en dépit d'une simplicité affichée de narration enfantine - fidèle
à l'annonce de la collection -, ce bref ouvrage d'à peine quelques pages dissimule
une puissance implosive d'un appel à la révolution nationale.

Ayant ainsi présenté le cadre civique et chronologique dans lequel l'ouvrage
est apparu, passons au sujet, assez simple, presque digne de la Nouvelle comédie
et qui aurait quasi pu être joué sur la scène de Ménandre. En raison de la portée
des Habits neufs de l'Empereur qui visait le large public - but parfaitement atteint

par l'auteur -, ce conte a été abondamment pillé par les successeurs d'Andersen,
notamment dans Les Aventures de Till l'Espiègle de Coster. Dans sa fable, l'écrivain

belge sauve son astucieux héros grâce à une malice qui mise sur l'arrogance
nobiliaire de la Cour, laquelle menaçait Till l'Espiègle de la sentence capitale si

les personnages que ce peintre devait représenter sur un tableau accusaient le

moindre défaut. Poussé par ses instincts de survie, Till l'Espiègle est forcé de se

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 251-260, DOI: 10.24894/2673-3641.00092



252 Anatoly Livry

comporter en escamoteur, annonçant que seuls les aristocrates de pure race pourront

voir son tableau, lequel restera inaccessible à toute personne n'étant pas un
authentique gentilhomme.

Chez Andersen, en revanche, la Cour impériale n'exerce aucune contrainte sur
les tisserands-couturiers qui s'imposent d'eux-mêmes en arbitres omnipotents de
la santé mentale de cet Empire imaginaire. Leur démarche intellectuelle, indissociable

de l'objet de leur commerce, est présentée comme l'unique critère valide
de l'appréciation du monde et ce sont eux qui détiennent la faculté de discriminer,
de façon tyrannique, les caractéristiques anthropologiques de chaque être s'of-
frant à leur expertise: «Non seulement les couleurs et le dessin en étaient d'une
beauté peu commune, mais les habits taillés dans cette étoffe avaient la merveilleuse

propriété d'être invisibles pour quiconque n'était bon à rien dans son emploi
ou encore était d'une bêtise inadmissible.»1 La couple d'escrocs s'accapare la

dignité de la prêtrise suprême. En effet, l'Empereur, apeuré de ne pas distinguer
l'étoffe que les deux charlatans proclament être en train de tisser, envoie comme
«analyste» le plus hautement spécialisé son «brave vieux Ministre»2 qui est
naturellement saisi de terreur devant l'arbitrage des deux imposteurs présenté comme
une forme de supra-intellectualisme: «Donc, le vieux ministre habile entra dans

la salle où les deux escrocs étaient en train de travailler à leurs métiers vides.
<Dieu nous garde!) pensa le vieux ministre en ouvrant de grands yeux, <mais je
ne vois rien du tout! > Seulement, il ne le dit pas.»3 Cette démarche de deux expertises

qui s'affrontent - la seconde étant le fruit d'une réflexion, la première se

bornant à une supériorité cognitive - apparaît comme l'illustration par excellence
de cette succession de cheminements de la civilisation socratique présentée par
Nietzsche dans La Naissance de la tragédie.

En effet, d'abord, ce «sacrilège Euripide»4 se vante de supplanter créativement

son adversaire Eschyle dans le processus poétique, car, lui, dans sa prééminence

1 Hans Christian Andersen, Les Habits neufs de l'Empereur, Œuvres, Bibliothèque de la
Pléiade, traduit par Régis Boyer, Paris 1992, t. I, 88. «Ikke alene Farverne og Monstret var
noget usasdvanligt Smukt, men de Klasder, som bleve syede af Toiet, havde den forunderlige
Egenskab at de blev usynlige for ethvert Menneske, som ikke duede i sit Embede, eller ogsaa
var utilladelig dum», Hans Christian Andersen, Keiserens nye Klasder i Eventyr og historier,
Kritisk udgave med kommentar ved Hans Brix og Anker Jensen, Kobenhavn 1921, 143.

2 Andersen, Les Habits neufs (voir note 1), 89. «... garnie, aerlige Minister...», Andersen, Kei¬
serens nye Klaeder (voir note 1), 144.

3 Andersen, Les Habits neufs (voir note 1), 89. «Nu gik den garnie skikkelige Minister ind i
Salen, hvor de to Bedragere sad og arbeidede med de tomme Vœve. <Gud bevar' os! > taenkte
den garnie Minister og spilede 0inene op! <jeg kan jo ikke see Noget!) Men det sagde han
ikke», Andersen, Keiserens nye Klasder (voir note 1), 144.

4 Friedrich Nietzsche, La Naissance de la Tragédie, traduction de l'auteur, «frevelnder Euri¬
pides», Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragödie, in: Kritische Studienausgabe, vol 1,
Berlin/New York 1989, 74.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021 251-260, DOI: 10.24894/2673-3641.00092



La Kohxeia de Hans Christian Andersen 253

de politicien camarade idéologique de Socrate, fabriquerait consciemment: «Ce

que Sophocle a dit d'Eschyle, que celui-ci procédait comme il fallait, bien
qu'inconsciemment, n'eût certes jamais été approuvé par Euripide qui eût conclu
simplement que l'activité d'Eschyle, parce que inconsciente, ne pouvait être que
mauvaise.»5 Plus tard, Euripide vieillard ayant laissé la démocratique Athènes

pour la Macédoine, un royaume traditionnel et patriarcal qui deviendra quelques
décennies après hégémonique, a beau avoir composé son mea culpa dionysiaque
Les Bacchantes, le mal est fait: la création inspirée méprisée par une dialectique
livrée en pâture à la foule pour mieux y être profanée est chassée d'Athènes. Dès

lors, le sophisme - à savoir la démarche intellectuelle ne visant pas le service du

Logos, mais une auto-satisfaction - se met à régir l'univers hellène et, par conséquent,

tout l'espace eurasien ou africain conquis par Rome, elle-même spirituellement

vaincue jusqu'au fond de Vagresti Latio, à en croire Horace, par cette
Grèce qu'elle avait pourtant soumise militairement. Par ce revers de la guerre
culturelle, Socrate, condamné et exécuté à Athènes, devient le despote doctrinal
de la future Rome et de ses successeurs - puis de nos universités où, toujours
selon le même Nietzsche rêvant de la renaissance de la tragédie et donc du destin

extatique de l'humanité de l'avenir, règne un professeur n'ayant pourtant même

plus le courage d'être un sophiste à la Protagoras: il n'est qu'un journaleux qui
effleure les concepts de jadis avec la superfîcialité d'un papillon: «Si, en

conséquence, l'influence intellectuelle et éducatrice avérée des écoles supérieures n'a
jamais été plus faible, plus nulle qu'en ce moment, si le <journaliste>, cet esclave
du papier quotidien, a pu remporter la victoire sur les maîtres les plus éminents

pour tout ce qui concerne la culture de l'esprit, et s'il ne reste plus à ceux-ci
d'autres ressources qu'un travestissement déjà souvent constaté, que de s'emparer
désonnais du ton et des manières du journaliste, et, s'assimilant à d'élégance
facile) du métier, de se métamorphoser en un joyeux papillon intellectuel, - avec
quelle anxiété et quelle stupeur les esprits modernes façonnés à ce régime ne
doivent-ils pas contempler ce phénomène qui ne saurait être à peu près entendu, par
analogie, qu'en partant du plus profond du génie hellénique encore incompris: le

réveil de l'esprit dionysiaque et la renaissance de la tragédie?»6 L'humanité,
toujours suivant Nietzsche, a totalement rompu le lien qui l'unissait à la divinité avec

5 Friedrich Nietzsche, La Naissance de la Tragédie, in: Œuvres, traduit par Jean Marnold et
Jacques Morland. t. 1, Paris 1993, 80. «Das, was Sophokles von Aeschylus gesagt hat, er
thue das Rechte, obschon unbewusst, war gewiss nicht im Sinne des Euripides gesagt: der
nur so viel hätte gelten lassen, dass Aeschylus, weil er unbewusst schaffe, das Unrechte
schaffe», Nietzsche, Die Geburt der Tragödie (voir note 4). 87.

6 Nietzsche, Die Geburt der Tragödie, traduction de l'auteur. «Wenn demnach die eigentliche
Bildungskraft der höheren Lehranstalten wohl noch niemals niedriger und schwächlicher
gewesen ist wie in der Gegenwart, wenn der (Journalist), der papierne Sklave des Tages, in

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 251-260, DOI: 10.24894/2673-3641.00092



254 Anatoly Livry

laquelle, par ses festivités traditionnelles cycliques, elle s'unissait chaque année

davantage, menée par des poètes extarques.
C'est expressément de l'anéantissement de ce lien avec le peuple gouverné par

des intellectuels socratiques que nous parle Andersen dans sa «comédie humaine»
danoise. Toute la Cour de l'Empereur est subjuguée par les deux malfrats qui ont

imposé leurs concepts via une despotie ayant pour unique base l'auto-proclamation

de leur supériorité. Le monarque en titre (à savoir le Keiser), dès lors qu'il
accepte sa nudité réelle et que sa traîne imaginaire est soulevée par des valets de

chambre, se retrouve déchu de sa qualité de représentant de la divinité au sein de

la cité. L'esprit du Keiser est brouillé (c'est un piètre «serviteur de l'État» méprisant

ses fonctions et Andersen ne prend pas de gants pour dénigrer son Empereur:
«11 avait une tenue pour chaque heure du jour, et tout comme on dit d'un roi: <11

est au Conseil), on disait toujours de lui: <L'empereur est dans sa garde-robe.>»7)

Il n'est plus celui qui seul (pôvoç) peut exercer une domination (âpytnv) sur son

peuple, la monarchie étant l'un des systèmes civiques les plus purs selon Aristote:

«Quand la monarchie ou gouvernement d'un seul a pour objet l'intérêt général, on
la nomme vulgairement royauté. Avec la même condition, le gouvernement de la
minorité, pourvu qu'elle ne soit pas réduite à un seul individu, c'est l'aristocratie,
ainsi nommée, soit parce que le pouvoir est aux mains des hommes honnêtes, soit

parce que le pouvoir n'a d'autre objet que le plus grand bien de l'État et des associés.

Enfin, quand la majorité gouverne dans le sens de l'intérêt général, le gouvernement
reçoit comme dénomination spéciale la dénomination générique de tous les

gouvernements, et se nomme noXiTsia.»8 [cette itoXirtia que l'un de mes maîtres à la
Sorbonne en études grecques interprétait comme le pouvoir de la déesse (Qeia) sur la
cité (kôXiç)].

jeder Rücksicht auf Bildung den Sieg über den höheren Lehrer davongetragen hat, und
letzterem nur noch die bereits oft erlebte Metamorphose übrigbleibt, sich jetzt nun auch in der
Sprechweise des Journalisten, mit der deichten Eleganz) dieser Sphäre, als heiterer gebildeter

Schmetterling zu bewegen - in welcher peinlichen Verwirrung müssen die derartig
Gebildeten einer solchen Gegenwart jenes Phänomen anstarren, das nur etwa aus dem tiefsten
Grunde des bisher unbegriffnen hellenischen Genius analogisch zu begreifen wäre, das
Wiedererwachen des dionysischen Geistes und die Wiedergeburt der Tragödie?», Nietzsche, Die
Geburt der Tragödie (voir note 4), 130. Afin de mieux servir notre propos, nous avons
retravaillé pour plus de littéralité la traduction originellement servie par Jean Marnold et Jacques
Morland, in: Nietzsche, La Naissance de la Tragédie (voir note 5).

7 Andersen, Les Habits neufs (voir note 1 88. «Han havde en Kjole for hver Time paa Dagen,
og ligesom man siger om en Konge, han er i Raadet, saa sagde man altid her: (Keiseren er i
Kltedeskabet!)», Andersen, Keiserens nye Klasder (voir note 1), 142.

8 Aristote, La Politique, Livre IV, ch. 5, §2, 1279 a: «Kaketv 8' sifflOapev xtov gèv jrovapxuBv
xr)v îtpôç xö koivôv a7toßAi7toDcrav augtpépov ßaaileiav, xijv 8è xcov ôkiycov pèv Jiketôvcov S'

svôç àpioxoKpaxiav (rj 8ià xô xoùç àpiaxouç âpxeiv, ij 8tà xö 7tpàç xö äpiaxov xfj 7iöLei Kai
xoîç Koivcovoùaiv aùxfjç), öxav 8è xö 7tffj0oç Ttpôç xö koivôv no)axEt>r|xai onptpépov, Kakeïxai
xà koivôv övopa naawv xcöv 7toLix£u8v, 7toJaxEia.» Afin de mieux servir notre propos, nous

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 251-260, DOl: 10.24894/2673-3641.00092



La KoXireia de Hans Christian Andersen 255

En effet, pour Aristote qui, collaborant avec les Macédoniens, avait fondé le

Lycée dans les faubourgs d'Athènes, il s'agissait naturellement d'une projection
de la déesse Athéna qui guiderait, telle la sagesse éternellement immaculée car
venue au monde directement de la tête de son père (Zevç, offrant donc la «vie»

Zœr\ sans le concours d'une femme) et donc vierge exempte de la souillure de

l'accouchement,9 les citoyens responsables dans leurs décisions - une pureté
certifiée même sémantiquement, ce que est primordial pour Aristote le philologue.
Quant à l'exercice pratique de ladite Ttohxeia, Aristote préconisait, précisément
dans sa Constitution d'Athènes, d'offrir le pouvoir à des représentants du peuple,
mâles de la classe moyenne exempts d'hybris dont Solon fut l'exemple par excellence:

«Solon, par sa naissance et par sa réputation, comptait parmi les premiers des

citoyens; par sa fortune et sa situation, il faisait partie de la classe moyenne. On le sait
d'ailleurs et lui-même le proclame dans ces vers, où il exhorte les riches à la
modération: Sachez calmer en vos cœurs la violence de vos sentiments, vous qui en
êtes venus au dégoût de vos biens trop abondants. Sachez maintenir votre grande
âme dans la modération, car pour nous, nous ne vous céderons pas, et tout n'ira pas
droit pour vous. C'est ainsi qu'il rejette toujours sur les riches toute, la responsabilité
des dissensions. Aussi dit-il au commencement de son élégie, qu'il redoute l'avarice
et l'orgueil d'où est née la haine.»10

En somme, un gouvernant idéal s'affranchirait de toute démesure par sa nature,
étant littéralement issu du «milieu» (fiêaoç) et par conséquent enclin à la modération:

il éviterait ainsi - et c'est la première préoccupation de chaque créateur de

civilisation soucieux de l'harmonie - ces «excès de Yhybris, qui suscitent la
colère divine»11, excès dont précisément Les Habits neufs de l'Empereur nous pré¬

avons retravaillé pour plus de littéralité la traduction originellement servie par Jules Barthé-
lemy-Saint-Hilaire, in: Politique d'Aristote, Paris 1874, 147.

9 Cf. p. ex.: Eschyle, Les Euménides, v. 735-740.
10 Aristote, Constitution d'Athènes, Chapitre V, III «Epoque de Solon»: «f|v S' ô XôLcov xfl psv

(pûaei icai xfj Sô^p xôv Ttptôxcûv, xrj S' oùota Kai xoîç 7rpâypam xcov psacov, du; êk te t(5v
cAÀxov ôpoÀ.oy£txai, Kai aùxôç èv xoTorôe xoîç îronjgaaiv gapxupEÙ 7iapaivœv xoîç 7rXouaioiç
gp 7iÀ£ov£KT£Îvûg£Ïç 8' f|ouxcioavT£ç Èvi (ppeai KapxEpôv rpop, oï TiolXCov dyaOcov èç KÔpov
ijLâoaxE, Èv gETpioiai XÎ0EÇ0E géyav véov. ouxs yàp f|g£Ïç ji£iaôg£0', où0' ûptv äpxia xaùx'
Écsxat. / Kai oLœç aifii xpv aixtav xfjç gxûoemç àvàîixEi xoîç jtÀ.ouoioiç' Stô Kai Èv àpxfi xfjç
ÈLfiydaç SfiSoiKEvat cppoi / "xiiv te (piXapyupiav xijv 0' ÛTOppqraviav', / (b; 8tà xaùxa xijç
Ê^Opaç ÈVEaxcûopç.» Afin de mieux servir notre propos, nous avons retravaillé pour plus de

littéralité la traduction originellement servie par Bernard Haussoullier, in: Constitution
d'Athènes d'Aristote, ed. Emile Bouillon (Bibliothèque de l'Ecole des Hautes Etudes.
Sciences philologiques et historiques 89), Paris 1891, 11-12.

11 Cf. Jacqueline de Romilly, La Notion de «Classes moyennes» dans l'Athènes du Ve s. av.
J.-C., in : Revue des Études Grecques 100/475^476 (1987) 1-17.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 251-260, DOI: 10.24894/2673-3641.00092



256 Anatoly Livry

sente l'une des formes les plus extravagantes. Car à la lecture du conte, nous

comprenons que nous sommes tombés en plein dans les années sombres de l'Empire
en question, que nous pourrions caractériser comme une pathocratie, à savoir une
franche contamination par le «mal» - dans le conte d'Andersen exercé par deux

escrocs - de la cité dès lors submergée par cette corruption psychique institutionnalisée

qu'avait décrite un psychiatre américano-polonais au tenne de décennies

d'études pratiques de la société totalitaire:

«En analysant ces événements avec du recul, nous pourrions dire à présent que ce
<professeur> avait agité un appât au-dessus de nos têtes, inspiré par le savoir
psychologique particulier aux psychopathes. Il savait à l'avance qu'il parviendrait à

pêcher les individus malléables, mais leur nombre limité le déçut. Le processus de

transpersonnification n'a affecté que les individus dont le substrat instinctif était
affaibli ou marqué par certaines déficiences. Dans une moindre mesure, il a
fonctionné aussi chez des gens présentant d'autres déficits, mais l'état dans lequel ils
étaient plongés était en partie impermanent, car il résultait en grande partie d'une
induction psychopathologique.»12

Les êtres les plus dociles, mais présentant également le plus de failles
psychiques, sont les plus enclins à être contaminés par le héraut de la doctrine totalitaire,

étant de ce fait inévitablement sélectionnés pour être portés au sommet de

la société où ils pourront exercer leur nuisance.

Or, ce que présente Andersen dans son conte, c'est le moment précis où se joue
la révolution - dans le sens premier du terme: un retour aux origines - d'un peuple

reprenant possession de sa itohzeia contre ses tyrans aveuglés par le supra-socra-
tisme. Cet assainissement de la cité ne s'opère pas facilement. D'abord
impressionnés, les «hommes»13 - et, dans sa réflexion de philosophie politique à lui,
Andersen est formel sur ce point: à ce niveau de la narration, il n'y a pas encore
de «peuple» - admirent le défilé de cet Empereur nu tel le gourou d'une secte

drainant derrière lui un cortège de fidèles, tous terrorisés et essayant de faire croire

qu'ils pensent réellement que l'Empereur est habillé tout en guettant la réaction

12 Andrew M. Lobaczewski, La Ponérologie Politique: Étude de la genèse du mal, appliqué à

des fins politiques, Castelsarrasin 2014,39. «Analyzing these occurrences now in hindsight,
we could say that the <professor> was dangling bait over our heads, based on specific
psychological knowledge. He knew in advance that he would fish out amenable individuals, and

even how to do it, but the limited numbers disappointed him. The transpersonification process

generally took hold only when an individual's instinctive substratum was marked by
pallor or certain deficits. To a lesser extent, it also worked among people who manifested
other deficiencies in which the state provoked within them was partially impermanent, being
largely the result ofpsychopathological induction.», Andrew M. Lobaczewski, Political Po-

nerology: A Science on the Nature of Evil Adjusted for Political Purposes, translated by
Alexandra Chciuk-Celt, Ph. D., Grande Prairie 2006, 193.

13 «Mennesker», Andersen, Keiserens nye Klseder (voir note 1), 148.

SZRKG/RSHRC/RSSRC. 115 (2021), 251-260, DOI: 10.24894/2673-3641.00092



La jtoÀizeia de Hans Christian Andersen 257

des autres membres de la Cour: le totalitarisme, qui, de facto, est une paranoïa
omniprésente, gouverne toute la suite de l'Empereur:

«Tandis que l'Empereur cheminait fièrement à la procession sous son dais magnifique,

tous les hommes, dans la rue et aux fenêtres, s'écriaient: <Quel superbe
costume! Quelle traîne! Quelle coupe!) Nul ne voulait laisser deviner qu'il ne voyait
rien sous peine de passer pour un niais ou un incapable. Jamais les habits du

l'Empereur n'avaient excité une telle admiration.»14

Le dieu («Gud») du conte, dans le bouche des «hommes», devient la caution
de cette supercherie, ce qui équivaut à un sacrilège public et donc à la souillure
de la cité dans son ensemble. Ce n'est que plus tard que le peuple prendra
l'initiative de rétablir de lui-même cette verticalité l'ethnie-son dieu en excluant le

monarque qui s'était lui-même déchu. Tout d'abord, c'est un «petit enfant»15 qui
pousse un cri naturel venant de cette naïveté par laquelle Nietzsche, professeur de

philologie grecque, avait qualifié le génie homérique, ce fondement de notre
civilisation: L'Iliade et L'Odyssée auraient été composées par un «artiste naïf»16 et

cette «naïveté» serait le gage de sa supra-puissante créativité apollinienne. Le petit

enfant, chez Andersen, est la genèse ex-nihilo, cette «roue qui roule d'elle-
même»17 d'Ainsi parlait Zarathoustra, de la restauration de cette verticalité entre
le peuple et son dieu. Cette démarche débute dans la cellule familiale traditionnelle

qui est une séquence de toute société saine: le petit enfant ne s'adresse pas
au peuple mais lève probablement la tête, puis parle à son père. Alors que
l'Empereur ne jouit plus d'aucun égard dans l'esprit du petit enfant, il n'a plus aucun
titre: la victime de la mode n'est dans la bouche de l'innocence que ce «il» (han),
car l'exclamation naïve peut être traduite ainsi: «Mais il (han) n'a rien sur lui...»18

Dès lors, c'est le père vers lequel le petit enfant a lancé son appel qui saisit
l'estafette et transmet la naïveté sacrée de son fils non au peuple qui l'entoure, mais,
renouant avec la verticalité de la cité qui tente de s'assainir, à son dieu ancestral,
offrant ainsi à son peuple une chance de ressusciter la noXnela en dépit d'une

14 Traduction de l'auteur. «Og saa gik Keiseren i Processionen under den deilige Thronhimmel
og alle Mennesker paa Gaden og i Vinduerne sagde: <Gud hvor Keiserens nye Klasder ere
magelose! hvilket deiligt Slasb han har paa Kjolen! hvor den sidder velsignet!) Ingen vilde
lade sig masrke med, at han intet saae, for saa havde han jo ikke duet i sit Embede, eller vasret

meget dum. Ingen af Keiserens Klaeder havde gjort saadan Lykke», Andersen, Keiserens nye
Klasder (voir note 1), 148.

15 Traduction de l'auteur, «et lille Bam», Andersen. Keiserens nye Klasder (voir note 1), 148.
16 «Homer [...] der naive Künstler», Nietzsche, Die Geburt der Tragödie (voir note 4), 38.
17 Friedrich Nietzsche, Ainsi parlait Zarathoustra, traduction de l'auteur, «ein aus sich rol¬

lendes Rad», Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra, in: Kritische Studienausgabe,
Berlin/New York 1989, vol. 4, 90.

18 Hans Christian Andersen, Keiserens nye Klasder, traduction de l'auteur. «Men han har jo
ikke Noget paa [...]», Andersen, Keiserens nye Klasder (voir note 1), 148.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 251-260. DOI: 10.24894/2673-3641.00092



258 Anatoly Livry

tyrannie se trouvant à l'acmé de sa schizophrénie déconstructiviste. Andersen est

également fonnel philologiquement: le père crie vers les Cieux qui, pour lui, sont
la véritable résidence de son Seigneur: «(Seigneur Dieu, écoutez la voix de cet

innocent), dit son père.»19 Une fois restaurée la verticalité entre le petit enfant et le

dieu antique de l'ethnie tyrannisée victime de la pathocratie soudain mise à nue par
son arrogance, «tous les hommes»20, auparavant désunis par le despote et ses
intellectuels escrocs, revêtent la noblesse du «peuple»21 qui reprend la vérité sacrée, tel
le chœur tragique, sensiblement soulagé par le rétablissement de la réalité: («Mais
il (han) n'a rien sur lui), cria finalement tout le peuple.»22 La mystification des

déconstructeurs s'étant évaporée, le peuple prive, à l'instar du petit enfant, l'homme
nu déambulant de son titre impérial; le protagoniste du conte est désormais également

«il» (han)23 dans la cité enfin délivrée du pathocrate-chef par le Aôyoç.
Nous assistons à une catharsis via la réintégration dans la cité de la divinité

traditionnelle explicitement nommée par le père du petit enfant, démarche purifiant

le peuple parmi lequel la Cour impériale, aveuglée par son hybris néo-socratique,

s'acharne à poursuivre son défilé nudiste pour tenter de préserver son
univers pathocrate: «L'empereur frissonna car il lui semblait bien qu'ils avaient

raison, mais il se dit quelque chose comme: (Il faut que je défile jusqu'au bout.)»24

Mieux: le drame satyrique décharge le nœud tragique comme il se doit. Enlisé
dans les «filets de la culture alexandrine»25, l'Empereur se rend bien compte qu'il
ne porte aucun vêtement, mais il se laisse entraîner par ses chambellans: il n'est

plus le monarque, mais une espèce de nouveau «citoyen Philippe Égalité»,
parcelle d'un collectif forgé par la psychopathie de groupe soudain terrifiée à la pensée

d'en devenir la victime initiatique: «Et les chambellans allèrent, portant la
traîne qui n'existait pas.»26 L'Empereur ne possédait, contrairement au peuple de

19 Andersen, Les Habits neufs (voir note 1), 92. «<Herre Gud, hör den Uskyldiges Rost>, sagde
Faderen», Andersen, Keiserens nye Klaeder (voir note 1), 148.

20 Traduction de l'auteur, «aile Mennesker», Andersen, Keiserens nye Klasder (voir note 1), 148.
21 Traduction de l'auteur. «Folket», Andersen, Keiserens nye Klaader (voir note 1), 148.
22 Traduction de l'auteur. «(Han har jo ikke Noget paa!> raabte tilsidst hele Folket», Andersen,

Keiserens nye Klœder (voir note 1 148.
23 Traduction de l'auteur, «han», Andersen, Keiserens nye Klaeder (voir note 1 148.
24 Andersen, Les Habits neufs (voir note 1), 92. «Og det krob i Keiseren, thi han syntes, de

havde Ret, men han tasnkte som saa: <nu maa jeg holde Processionen ud>», Andersen,
Keiserens nye Kla;der (voir note 1 148-149.

25 Nous pensons naturellement à «Unsere ganze moderne Welt ist in dem Netz der alexan¬
drischen Cultur befangen und kennt als Ideal den mit höchsten Erkenntnisskräften ausgerüsteten,

im Dienste der Wissenschaft arbeitenden theoretischen Menschen, dessen Urbild und
Stammvater Sokrates ist», Nietzsche. Die Geburt der Tragödie (voir note 4), 116.

26 Andersen, Les Habits neufs (voir note 1), 92. «Og saa holdt han sig endnu stoltere, og Kam-
merherrerne gik og bar paa Slaebet, som der slet ikke var», Andersen, Keiserens nye Klasder

(voir note 1), 149.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 251-260, DOI: 10.24894/2673-3641.00092



La KoXmia de Hans Christian Andersen 259

la cité, aucun «Seigneur Dieu»27 auprès duquel il aurait pu puiser la volonté de

résister psychiquement et spirituellement.
Les Habits neufs de l'Empereur d'Andersen, rédigé il y a bientôt deux siècles,

peut être considéré comme un appel permanent à tout créateur, peu importe le

cadre chronologique ou civilisationnel de son existence, à demeurer vigilant face

aux dangers que constituerait tout écart par rapport à un fonctionnement traditionnel,

lequel écart aboutirait à une tyrannie quel que soit son mode d'expression.

La itolneia de Hans Christian Andersen

Quelle est la forme civique correspondant le mieux à l'humain? Telle est la question que
s'est posée Aristote. C'est en fin de compte aussi à cette interrogation que répond Hans
Christian Andersen dans son conte quasi le plus connu Les Habits neufs de l'Empereur.
Pourtant, jamais jusqu'ici ce texte d'Andersen n'avait été analysé sous le prisme de la po-
liteia aristotélicienne. Pas plus que le surgissement de la dialectique toute puissante de
l'homme théorique nietzschéen n'a été examinée dans cette petite œuvre d'Andersen parue
en 1837. Dans notre article, nous nous proposons donc de voir les escrocs du conte, ces
pseudo tisserands-couturiers, comme l'accomplissement de la subversion socratique tyrannisant

une société trop optimiste s'étant détournée de l'ordre traditionnel ancestral. Le danger

que représente un supra-intellectualisme despotique, qui est une perspective offerte par
Nietzsche dans La Naissance de la tragédie, puis qui traverse ensuite l'ensemble de son
œuvre, devient le fil d'Ariane permettant de déceler les recherches politologiques d'Aris-
tote à l'œuvre dans un fantasmagorique empire danophone.

Hans Christian Andersen - Aristote - Nietzsche - politeia - socratisme - homme
théorique.

La icoXttela von Hans Christian Andersen

Welche ist die staatsbürgerliche Form, die dem Menschen am besten entspricht? Diese war
die von Aristoteles gestellte Frage. Jene Anfrage wird auch von Hans Christian Andersen
in seiner wohl bekanntesten Erzählung Des Kaisers neue Kleider beantwortet. Dieser Text
von Andersen ist jedoch noch nie im Prisma der aristotelischen Politeia analysiert worden.
Auch die Emporkunft jener sehr starken Dialektik des von Nietzsche theoretisierten
Menschen ist in diesem kleinen Werk von Andersen aus dem Jahr 1837 nicht untersucht worden.

In unserem Artikel schlagen wir daher vor, die Schwindler des Märchens - diese
trügerischen Kleidermacher -, als die Erfüllung jener sokratischen Subversion zu sehen, die
eine überoptimistische Gesellschaft tyrannisiert, welche sich von der traditionellen,
überlieferten Ordnung abgewandt hat. Die Gefahr eines despotischen Überintellektualismus,
eine Perspektive, die Nietzsche in Die Geburt der Tragödie präsentiert und die sich dann
durch sein ganzes Werk zieht, wird zum Ariadne-Faden. Dieser erlaubt es uns, Aristoteles'
politologische Überlegungen in einem fantasiebeladenen dänischen Königreich am Werk
zu erkennen.

Hans Christian Andersen - Aristoteles - Nietzsche - politeia - Sokratismus - der theore-
tisierte Mensch.

27 Traduction de l'auteur. «Herre Gud», Andersen, Keiserens nye Klaeder (voir note 1), 148.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 251-260, DOI: 10.24894/2673-3641.00092



260 Anatoly Livry

La Ttohzsia di Hans Christian Andersen

Quale forma politica corrisponde meglio all'essere umano? Questa è la domanda che si è

posto Aristotele. In fin dei conti è a questa domanda che risponde anche Hans Christian
Andersen nel suo racconto forse più noto Ivestiti nuovi dell 'imperatore. Esso tuttavia non
è finora mai stato analizzato sotto il punto di vista délia «Politeia» aristotelica. Nella pic-
cola opera di Andersen apparsa nel 1837 nemmeno è stato esaminato l'emergere della di-
alettica onnipotente dell'uomo teorico nietzschiano. Nel nostra articolo proponiamo quindi
di considerare gli imbroglioni del racconto, questi pseudo tessitori-sarti, come il compi-
mento della sovversione socratica che tiranneggia una società troppo ottimista che ha vol-
tato la faccia all'ordine ancestrale tradizionale. 11 pericolo di un sovraintellettualismo dis-
potico, che è una prospettiva offerta da Nietzsche ne La nascita della tragedia e che poi
attraversa tutta la sua opera, diventa il filo d'Arianna che permette di rilevare le ricerche
politologiche di Aristotele all'opera in un fantasmagorico impero danese.

Hans Christian Andersen - Aristotele - Nietzsche - politeia - socratismo - uomo teorico.

Hans Christian Andersen's Kolneia
What civic form best corresponds to the human? This is the question that Aristotle asked
himself. Ultimately, this question is also answered by Hans Christian Andersen in his
almost best-known tale The Emperor's New Clothes. However, this text by Andersen has

never before been analysed through the prism of Aristotelian politeia. Nor has the
emergence of the all-powerful dialectic of the Nietzschean theoretical man been examined in
this little work of Andersen's published in 1837. In our article, therefore, we propose to
see the tricksters of the tale, the pseudo weaver-tailors, as the fulfilment of the Socratic
subversion tyrannising an over-optimistic society that has turned away from the traditional
ancestral order. The danger of a despotic supra-intellectualism, which is a perspective
offered by Nietzsche in The Birth of the Tragedy, and which then runs through the whole of
his work, becomes the Ariadne's thread that allows us to detect Aristotle's politological
research at work in a phantasmagorical Danish empire.

Hans Christian Andersen - Aristotle - Nietzsche - politeia - Socratism - theoretical man.

Anatoly Livry, Docteur en littérature générale et comparée, Université de Nice-Sophia
Antipolis (Université Côté-d'Azur); https://orcid.org/0000-0002-7256-9234.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 251-260, DOl: 10.24894/2673-3641.00092


	La πολιτεία de Hans Christian  Andersen

