Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 115 (2021)

Artikel: Connivence hagiographique : les proces 'super non cultu' de la cause
de Pierre Canisius aux XVlle et XVllle siecles

Autor: Aeby, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-958553

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-958553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Connivence hagiographique — les proces
«super non cultuy de la cause de Pierre Canisius
aux XVII® et XVIII® siecles

David Aeby

Le catholicisme de I’époque moderne a été a tous ses étages le lieu d’une vigou-
reuse affirmation du culte des saints,' marquée par I’élaboration de nouvelles pro-
cédures qui s’ajouterent a la mise en ordre médiévale du procés de canonisation.?
Pour I’historiographie spécialisée, le procés super non cultu (ou de non cultu),
instauré par une série de décrets promulgués par Urbain VIII entre 1625 et 1634,
visait, & coté d’autres efforts de la papauté post-tridentine dans d’autres domaines
de la vie religieuse, a mettre la «fabrique des saints» sous son contréle. Tous les
signes de culte privé étaient strictement interdits a 1’intention d’un personnage qui
n’avait pas été formellement béatifié¢ par le Saint-Siege (décret du 13 mars 1625);
les marques de dévotion indues telles que représentations aux attributs de saint ou
ex-voto pour une intercession devaient étre retirées des églises et conservées ca-
chées en vue d’un possible succes de la cause (décret du 2 octobre 1625); une

' Pour un survol des orientations historiographiques sur la sainteté & I’époque moderne, Simon

Ditchfield, Thinking with Saints: Sanctity and Society in the Early Modern World, in: Criti-
cal Inquiry, 35/3 (2009), 552—-584. Parmi les études les plus stimulantes qui initiérent ces
nouvelles recherches, on peut citer Jean-Michel Sallmann, Naples et ses saints a 1’4ge baro-
que (1540-1750), Paris 1994; Marina Caffiero, La politica della santita: Nascita di un culto
nell’eta dei Lumi, Bari 1996 Eric Suire, La sainteté frangaise de la Réforme catholique
(XVI-XVIII® siecles) d’apres les textes hagiographiques et les proces de canonisation, Pes-
sac 2001; Albrecht Burkardt, Les clients des saints. Maladie et quéte du miracle a travers les
proces de canonisation de la premiére moiti¢ du XVIle siécle en France, Rome 2004.

Sur les procédures de béatification et de sanctification a I’époque moderne, on peut renvoyer
parmi les travaux de la décennie écoulée a Miguel Gotor, Santi stravaganti, Roma 2012;
Miguel Gotor, Le théatre des saints modernes: la canonisation a I’age baroque, in: Florence
Buttay/Axelle Guillausseau, Saints d’Etat? Politique et sainteté au temps du concile de
Trente, Paris 2012, 23-33; Giovanna Fiume, Canonisation et piété populaire. L’interaction
entre développement de la dévotion populaire et déroulement de la procédure judiciaire &
partir du proces de Benoit le More (Palerme), in: Culture et société au miroir des procés de
canonisation (XVI*—XX¢), Saint-Etienne 2016, 65-86.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 225-235, DOI: 10.24894/2673-3641.00090



226 David Aeby

voie particuliére était prévue pour les cultes dont le bénéficiaire était décéde de-
puis plus d’un siécle, mais tous les autres devaient faire I’objet d’un proces cano-
nique sous I"autorité de I’ordinaire (bref Coelestis Hierusalem cives de 1634).
Des études de cas ont montré les difficultés d’application de cette nouvelle l€gis-
lation, tant durant les décennies qui suivirent son entrée en vigueur que dans la
catholicité postrévolutionnaire.* Le texte des actes procéduraux accomplis par les
ordinaires et envoyés a la Congrégation des rites n’a toutefois pas été étudié en
lui-méme. Attentif a la valeur performative des textes d’un proces super non
cultu, soit a ce qui fait leur efficacité linguistique comme justificatifs de bonnes
pratiques cultuelles, j’aimerais questionner a travers eux les rapports entre Rome
et ses périphéries et éprouver I’idée d’une interaction qui soit d’abord fondée sur
une connivence avant d’étre I’expression d’un rapport de forces, méme négocie,
entre intéréts locaux et exigences romaines.

Pour ce faire, je propose d’étudier les actes des trois enquétes super non cultu
qui ont jalonné le proces en béatification du jésuite Pierre Canisius aux XVII® et
XVIIIE sigcles.’ Aprés une vie au service de la Réforme catholique dans les Etats
allemands et suisses comme prédicateur, auteur et missionnaire, le P. Canisius
mourut en 1597 a Fribourg, dans le collége qu’il avait contribué a fonder.® Com-
mencé peu apres sa mort dans les dioceses de Lausanne et de Munich, les efforts
pour sa béatification n’aboutirent qu’en 1864, et en 1925 pour sa canonisation.” Ce
rythme lent met la cause de Canisius au nombre des succes hagiographiques tardifs
de la Compagnie de Jésus, comme celles de Pedro Claver (béatification en 1851 et

On trouve ces textes réunis dans Urbani VIII pontificis optimi maximi decreta servanda in
canonizatione et beatificatione sanctorum, Roma 1642.

Philippe Boutry, Le procés super non cultu, source de I'histoire des pélerinages. Germaine
Cousin et le sanctuaire de Pibrac au lendemain de la Révolution frangaise, in: Bibliothéque
de ’Ecole des chartes, 154 (1996), 565-590; Miguel Gotor, I beati del papa. Santita, Inqui-
sizione e obbedienza in eta moderna, Firenze 2002, 335-418.

Soit en 1649, 1690 et 1735. Commandées par la Congrégation des rites suite aux remarques
du promoteur de la foi (I’avocat du diable), les enquétes ont eu licu a Fribourg sous la respon-
sabilité des évéques de Lausanne. Les résultats des interrogatoires et les conclusions des
juges, une fois mis au propre, étaient envoyés a Rome; je me sers ici des manuscrits origin-
aux conservés aux Archives de I’Evéché de Lausanne, Genéve et Fribourg (dorénavant
AEvVF), VII.4 P. Canisius 1550 Positio super dubio 1734-1733, Non cultu 1689-1735.
André-Jean Marquis, Le College Saint-Michel de Fribourg (Suisse). Sa fondation et ses dé-
buts 1579-1597, Fribourg 1969. Sur la vie, les activités et les écrits de Pierre Canisius ainsi
que la bibliographie relative au personnage, voir les différentes contributions dans Julius
Oswald/Peter Rummel (Hg.), Petrus Canisius — Reformer der Kirche. Festschrift zum 400.
Todestag des zweiten Apostels Deutschlands, Augsburg 1996, ainsi que Mathias Moosbrug-
ger, Petrus Canisius. Wanderer zwischen den Welten, Innsbruck 2021.

Stefan Samerski, «Wie im Himmer, so auf Erden»? Selig- und Heiligsprechung in der ka-
tholischen Kirche 1740 bis 1870, Stuttgart 2002, 256258 et passim.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 225-235, DOI: 10.24894/2673-3641.00090



Les procés (super non cultu) de la cause de Pierre Canisius 227

canonisation en 1888), de Jean Berchmans (1865 et 1888) ou méme de Robert Bel-
larmin (1923 et 1930), alors que des réussites précoces avaient été obtenues pour
Ignace de Loyola (1609 et 1622) et Frangois-Xavier (1619 et 1622), et d’autres déja
freinées pour Louis de Gonzague (1621 et 1726) et Stanislas Kostka (1670 et
1725).2 Aux plus de quarante années de suspension dues a la suppression de la Com-
pagnie s’étaient ajoutés, dans le cas de Pierre Canisius, plusieurs demandes d’exa-
men de ses écrits et, pour le premier temps de sa procédure, les trois procés super
non cultu, insistance qui repoussa I’ouverture du proces apostolique, finalement
tenu en 1740-1741 a Fribourg.” Le déroulement du cas Canisius porte donc les
traces des modifications juridiques de la procédure et du caractere jésuite de 1’inté-
ressé, pour ce qui est de I’histoire de son ordre et de son imbrication dans les insti-
tutions ecclésiales.

Une autorisation a tiroirs

En s’appuyant sur une analyse maintenant bien connue de Michel Foucault, Jac-
ques Le Brun a montré la complexité du processus d’autorisation de la sainteté
dans les textes hagiographiques des XVII¢ et X VIII® siécles, entre critéres sociaux,
institutionnels et épistémologiques.'® Qu’est ce qui, dans le cas précis des actes
du proces super non cultu, garantit le discours? Ce dernier prend la forme d’un
récit a la troisiéme personne, dans lequel s’enchéssent les séquences rapportées,
directement et indirectement, des ordres romains, des serments et des témoig-
nages. Au plan ou le texte s’adresse au pape et a la Congrégation des rites, c’est
la place des acteurs de la procédure dans la hiérarchie sociale du Fribourg d’An-
cien Régime qui assure sa crédibilité. Alors que pour chacun des trois proceés un
jésuite du collége endosse le role de postulateur de la cause et que la Congrégation
désigne I’évéque de Lausanne comme juge délégué (en 1649 Jean de Watteville
qui transmit la charge au cistercien Clément Du Mont, supérieur de I’abbaye voi-
sine d’Hauterive, en 1690 Pierre de Montenach, en 1735 Claude-Antoine Du-
ding), celui-ci choisit parmi ses officiers les secrétaires, coursiers et surtout un
représentant du promoteur de la foi — et donc censé rapporté les objections a la
cause de Canisius. En 1735, c’est a Pierre-Antoine Russy, filleul de I’ancien

Pierre-Antoine Fabre/Gérard Neveu, Rythmes de I’hagiographie: le cas jésuite (Stanislas
Kostka, Louis de Gonzague et Jean Berchmans), in: Philippe Castagnetti/Christian Renoux,
Proces de canonisation et hagiographie sur le temps long, Saint-Etienne 2020 a paraitre.

Un exemplaire des actes du procés apostolique est disponible sous AEVF, VIL.6-8.

Jacques Le Brun, La sainteté a I’époque classique et le probléme de I’autorisation, in: Jiirgen
Beyer/Fred van Lieburg/Albrecht Burkardt/Marc Wiggens (ed.), Confessional sanctity,
Mainz 2003, 149-162. Le texte de Foucault «Qu’est-ce qu’un auteur?» est disponible dans
I’édition critique récente de Dinah Ribard aux Editions Honoré Champion, 2017.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 225-235, DOI: 10.24894/2673-3641.00090



228 David Aeby

évéque Pierre de Montenach et promoteur fiscal du diocese, qu’incombe le role,
en partage avec Ignace Guiba, chanoine de I’église Notre-Dame a Fribourg. Face
aux magistratures en main épiscopale, les témoins dont on rapporte les propos
sont tous membres du patriciat local qui monopolisait alors le pouvoir politique.!!
En 1690, les deux avoyers de la Ville et République témoignent, parmi d’autres
membres du gouvernement et des chanoines de la collégiale Saint-Nicolas pour
un total de dix témoins; dix en 1649 et 14 en 1735.'%2 Bien qu’ils aient dii décrire
leur condition sociale au début de I’interrogatoire, certains la rappellent pour con-
solider leur témoignage. Ainsi, le chanoine Frangois-Pierre Adam explique que
ses fonctions de curé de ville le conduisent souvent a 1’église des jésuites, ou des
pratiques interdites ne lui auraient pas échappé.”* Pour le témoin suivant, Pierre-
Joseph Odet, sa dignité de membre du gouvernement ne lui aurait pas laissé ignorer
I’existence d’un culte public a Saint-Michel, d’autant plus qu’il s’y rend fréquem-
ment.'* Enfin, aux témoins de cette élite locale s’ajoutent, pour le procés de 1735,
quatre jésuites, fribourgeois eux aussi issus des familles dirigeantes de la cité.!®

Que ces quatre religieux de la Compagnie témoignent en faveur d’un candidat
aux autels défendu par leur ordre et sur les pratiques cultuelles du college qu’ils
habitent et de son église intrigue, d’autant plus qu’une permission de leur supérieur,
retranscrite dans les actes, a été nécessaire pour qu’ils puissent témoigner.!® A la
sixiéme question du promoteur, quant a savoir s’ils ont €té instruits des réponses a
lui donner, ils répondent toutefois et comme tous les autres témoins que non. De
part leur position, ces quatre religieux n’en représentent pas moins une faille dans
le dispositif d’autorisation du procés. Mais comme tous les témoins des trois proces
super non cultu, ils prétent un serment qui assure leur ethos et garantit leur témoig-
nage en I’appuyant sur ce qu’il y a alors de plus convaincant. Le texte du serment
est reproduit parfois déja au début des actes mais toujours avant chaque témoignage
muni de la signature du témoin:

«Ego infra infrascriptus tactis sacrosanctis Dei Evangeliis coram me positis in manibus
Ilustrissimi et Rmi DD. Episcopi Lausannensis Judicis Delegati juro, et promitto
dicere veritatem tam super Interrogationis, quam super articulis, super quibus exa-
minabor, nec non religiose servare secretum, nec alicui penitus revelare tam contenta

Sur I’organisation socio-politique fribourgeoise d’Ancien Régime, voir Rita Binz-Wohlhau-

ser, Zwischen Glanz und Elend. Stédtische Elite in Freiburg im Uchtland (18. Jahrhundert),

Ziirich 2014.

12" Lors du procés de 1649, Johann Heinrich Wild, 4gé de 58 ans, décéda d’une attaque d’apo-
plexie avant de pouvoir signer le protocole de 1’enquéte.

13 AEVF, VIL35, Processus super non cultu 1735, f. 108rv.

14 AEVF, VIL5, Processus super non cultu 1735, f. 113r,

15 Les PP. Reyff, Fegely et Possart; le P. Pontet est toutefois le fils d’un notable de rang un peu
inférieur, chatelain de Posat et «dapifer» du baillage de Farvagny.

16 AEVF, VIL5, Processus super non cultu 17335, f. 48r.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 225-235, DOI: 10.24894/2673-3641.00090



Les procés <super non cultu de la cause de Pierre Canisius 229

in ijsdem Interrogatoriis, quam responsiones et depositiones a me faciendas, sub poena
perjurij, et communicationis latae sententiae, a qua non nisi a summo Pontifice excluso
etiam majori Poenitentiario practerquam in mortis articulo absolvi possim, et ita pro-
mitto, et juro; sic me Deus adjuvet, et haec sancta Dei Evangelia.»!”

Ainsi, derriére le serment sur les Ecritures, il y a le pape, qui, a I’exception
pres du grand pénitencier dans le cas précis d’une mort imminente et certaine,
peut seul absoudre un parjure. C’est donc le pouvoir pontifical qui garantit en
dernier recours la validité des témoignages qu’il sollicite.

Des interrogatoires sous controle

Dans cet espace discursif qu’elle autorise, Rome encadre ensuite étroitement les
témoignages qu’elle a suscités. La Congrégation des rites fait parvenir a I’évéché
de Lausanne une série d’articles (cinq en 1649, sept en 1690 et sept en 1735)
rédigés sous la forme d’interrogations totales («Quod veritas fuit, et est,
quod...»), qui, bien qu’ils soient repris en une série de questions précises parfois
plus ouvertes en 1690 et 1735 (23 a chaque fois), engagent les témoins a confir-
mer [’opinion d’une réputation de sainteté sans culte public. Et c’est alors sans
surprise a cela que conclut a chaque fois I’évéque comme juge délégué, aprés
avoir entendu les témoins et visité les églises de Saint-Nicolas et de Saint-Michel.

Les témoignages qui justifient le jugement €piscopal, tels qu’ils sont transcrits
dans les actes du procés et exhibés a I’intention de ses lecteurs, montrent une
exacte compréhension des exigences de la procédure super non cultu. L.’ essentiel
de I’enquéte (trois des sept articles transmis par la Congrégations en 1735, deux
autres touchant un possible culte indu dans les autres églises de la ville et chez
des privés) concerne la sépulture, premier ancrage de la réputation de sainteté de
Canisius, et donc lieu de tous les débordements dévots possibles. A savoir s’il a
vu des signes d’un culte public chez lui ou dans d’autres maisons fribourgeoises,
Tobie de Gottrau, patricien dont I’épouse aurait été guérie par I’intercession de
Canisius, répond: «habentur quidem ejus effiges in domibus privatis, sed nullibi
vidi imagines ejus pictas, sculptas, impressas, et cum radiis, aureolis, et diadema-
tibus, splendoribus, vel alio signo venerationem et cultum publicum impor-
tante».'® La structure syntaxique de la séquence, avec ses connecteurs de restric-
tion quidem...sed, s’ajuste aux attentes du questionneur et de la logique du procés.
On la retrouve dans la réponse du chanoine Uffleger qui décrit la pierre tombale
de Canisius dans 1’église du college sur le méme mode: «monumentum non qui-
dem elevatum sed tamen in planitie chori inspiciendum.»'” Par ailleurs, quand le

17" Je transcrits le texte de 1735, identique, & d’infimes détails pres, a ceux de 1649 et 1690.
18 AEVF, VILS5, Processus super non cultu 1735, f. 58r.
19 AEVF, VILS5, Processus super non cultu 1735, f. 61v.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 225-235, DOI: 10.24894/2673-3641.00090



230 David Aeby

secrétaire du proceés de 1690 prend note de la description de la tombe suite a la
visite que fit le tribunal & Saint-Michel, il fait certes I’économie des connecteurs
de restriction, mais suit le méme schéma rhétorique: une pierre tombale «durior
et polior quam periti nolunt vocare marmor cum nullas habeat venas et striasy .
Deux points relatifs a la sépulture de Canisius sont plus précisément traités.
Premiérement, la Congrégation des rites — dans son premier article en 1649, dans le
premier en 1690 et dans le troisieme en 1735 — a fait questionner les témoins sur la
translation des restes de Canisius. En 1625, alors que le jésuite reposait dans la col-
légiale Saint-Nicolas, la Compagnie de Jésus obtint, malgré les réticences des chan-
oines et du gouvernement fribourgeois, qu’ils fussent ramenés dans 1’église du col-
lege Saint-Michel.?! Les témoins répondent qu’ils ont connaissance de cet événe-
ment, en 1649 y ayant pour certains assisté, en 1690 et 1735 par des écrits et les
récits de leurs parents; de plus en 1735, le chanoine Beat Nicolas Amman men-
tionne les résistances de ces prédécesseurs du Chapitre collégial.?* Mais 1a ou les
témoignages s’inscrivent bien dans la logique justificative de I’enquéte, c’est quand
plusieurs témoins précisent que cette translation, suivie alors par de trés nombreux
fideles, a été opérée sur ordre et permission des «superiores», indistinctement civils
ou ecclésiastiques mais assurant par leur statut la 1égitimité du procédé.?
Deuxi¢me point traité, en plus de la correction des pratiques dévotes fribourgeoi-
ses, les efforts des jésuites de Saint-Michel pour éviter des transgressions des régles
romaines par des fideles trop empressés sont mis en avant dans les témoignages, et
naturellement en particulier dans ceux des jésuites. Les images de Canisius non
conformes seraient enlevées des leurs découvertes dans I’église, tout comme les
luminaires; ces efforts se porteraient jusque dans des chapelles reculées des cam-
pagnes fribourgeoises, selon le P. Possart qui témoigne en 1735.2* Et les prescripti-
ons romaines seraient observées a Saint-Michel bien plus strictement qu’ailleurs, et
malgré des coutumes locales qui pourraient justifier certaines immodérations. Ainsi,
le promoteur de la foi se renseigne, «ad majorem tamen cautelamy, sur les petites
bougies et luminaires que les fideles des pays germaniques ont I’habitude de dépo-
ser ¢a et la dans les églises, en particulier pour les anniversaires d’aieux et de bien-
faiteurs. Le recteur du collége Iui répond que de tels objets de dévotion sont im-

20 AEvF, VIL5, Processus super non cultu 1690, f. 25r,

2l Louis Waeber, La premiére translation des reliques de saint Canisius (1625), in: Revue d’his-
toire ecclésiastique suisse, 36 (1942), 81-106.

22 AEvF, VIL5, Processus super non cultu 1735, f. 73v—74r.

23 Ainsi Frangois Philippe de Lanthen Heid et le chanoine Jean-Jacques Zurthannen en 1690,
AEVF, VILS, Processus super non cultu 1690, f. 12r et 15v.

24 AEvF, VIL3, Processus super non cultu 1735, f. 102v.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 225-235, DOI: 10.24894/2673-3641.00090



Les procés «super non cultu) de la cause de Pierre Canisius 231

médiatement enlevés de la tombe de Canisius et que le sacristain et les fideles peu-
vent en témoigner. Le défenseur de la cause délégué par la Compagnie, le P.
Frangois Fragniere, ajoute alors, selon les actes du proces:

«se paratum esse, testimonio totius populi, qui frequentat templum S. Michaelis,
probaro: minus tollerari candelas ex cera, aut alia luminaria, quam in ulla alia parte
indifferente templi; cum hic statim extinguantur etiam praesente toto populo, in aliis
autem partibus pavimenti templi vel scamnis tollerentur, subjunxitque.»?®

Et le jésuite de rappeler son désir de voir Canisius parmi les Bienheureux, mais
jamais en contrevenant aux prescriptions romaines.

Enfin, la procédure se termine par une visite des églises Saint-Nicolas et Saint-
Michel, ot sont examinées les pierres tombales dont il a déja été question. Ces
derniéres sont précisément décrites par les actes du proces, qui en mentionne outre
la maticre et la couleur, les dimensions. Cet effet de réel est encore augment¢,
dans les actes de 1649 comme dans ceux de 1690, par un dessin de la pierre qui
retranscrit 1’inscription que plusieurs témoins ont déja rapportée lors des interro-
gatoires et que le document peut montrer comme conforme aux prescriptions sur
le non-culte, soit dépourvue des titres de bienheureux ou de saint.

e

s o —— T

E S OaIA tzm
| R.P.PETRI CANISIL
Ef soc IESV THEO- 1. e]Bc.ﬁ’f 1927[0 ‘

{1
LOG1. OBIIT FRIDB, [
i

HELXX1 DEC. AN. | ¥ g “xx:’f’ J%Wé’%
. SAL.MDXCVIL.ET | ol ok
| LXXVII RELIG.LIV. 5
| | o LXXV2. Je@
! g i

HVC TRANSLATA
L ANNO M.DC . XXV,
\

Dl E XXXI MART kb

R e R

Images: Relevés de 1649 et 1690 de I’inscription figurant sur la pierre tombale de P. Canisius dans I’église
Saint-Michel de Fribourg, AEVF, VIL.5, Processus super non cultu 1649 non paginé et 1690, f. 25v.

23 AEVF, VILS5, Processus super non cultu 1690, f. 7r.
SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 225-235, DOI: 10.24894/2673-3641.00090



232 David Aeby

Une connivence?

Comme la structure syntaxique des réponses, les discussions au sujet de la sépulture
de Pierre Canisius témoignent de la bonne compréhension par les acteurs fribour-
geois des exigences romaines. Certains I’expriment parfois de maniere trés expli-
cite, a I’instar de Frangois Pierre d’Affry, patricien de 69 ans, qui en 1690, affirme
sa dévotion envers Canisius dans les termes mémes des décrets pontificaux: «Ego
ipse (quantum privato cultu licet) computo illum inter meos speciales patronos.»*®

Mais bien plus, les témoins ont assimilé la logique profonde du proces super
non cultu au sens que lui donne Philippe Boutry de «régime paradoxal de la
preuve [qui] écarte au présent toute démonstration pressante par les émotions des
peuples ou I’intéressement des puissants et conserve a [’avenir les multiples res-
sources argumentaires d’une hagiographie en gestation.»?” En 1735, Tobie
Gottrau affirme n’avoir vu ni entendu quelque marque de culte public «et hoc est
veritas, quia similia non fuerunt a S. Sede concessa»,”® sous-entendu que si le
Saint-Siege ’autorisait, la réputation de sainteté de Canisius engendrerait un culte
public. Une construction semblable structure la réponse du jésuite Joseph Reyff
la méme année sur le devenir des bougies amenées par les fideles sur la tombe du
candidat aux autels: «statim extinguntur et removentur, qui, ut dixi, est prohibi-
tum.»? Le témoignage d’un autre jésuite, toujours en 1735, rend le mieux compte,
car plus univoquement, de cette assimilation. Le P. Joseph Fegely affirme ne pas
avoir vu d’images de Canisius auré€olé et «non possum allegare alium rationem
quam quod non sit concessum a Sancta Sede».’® Autrement dit, la seule et unique
raison qui empéche la réputation de sainteté de Canisius de faire apparaitre des
représentations avec une auréole, c’est I’interdiction romaine. Au fond, les té-
moins affirment que la latence du culte public prouve et la réputation de sainteté
et le respect des prescriptions pontificales, renvoyant par-la trés exactement au
«régime paradoxal de la preuve» du proces super non cultu.

On doit alors s’interroger sur 1’attitude des instances romaines, devant cette
compréhension fine de la procédure par les acteurs fribourgeois. Ont-elles été
dupes de la piece que les thuriféraires de Canisius leur ont jouée? On peut en
douter, dans la mesure ou la Congrégation des rites, censée faire appliquer le non-
culte apres en avoir établi les régles, ne pouvait pas en mal percevoir les moindres

26 AEVF, VIL3, Processus super non cultu 1690, f. 20r.

27 Boutry, Le procés super non cultu (voir note 4), 572.

28 AEVF, VIL35, Processus super non cultu 1735, f. 59r.

2 AEVF, VILS, Processus super non cultu 1735, f. 88v. Le P. Reyff termine plusieurs de ses
réponses par une formule du méme type.

AEVF, VIL3, Processus super non cultu 1735, f. 97v. Trois formules semblables ponctuent
les réponses du P. Fegely.

30

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 225-235, DOI: 10.24894/2673-3641.00090



Les proceés «super non cultus de la cause de Pierre Canisius 233

ressorts.’! Si I’on ajoute a cela I’autorisation in fine par ces mémes instances ro-
maines des témoignages du proces telle que j’ai tenté de la montrer plus haut,
¢’est peut-étre que dans le processus qui «fabrique un saint», le rapport entre I’Eg-
lise de Rome et les fideéles catholiques de 1’époque moderne est plus complexe
qu’une simple disciplinarisation, quand bien méme négociée, des périphéries par
le centre. Ne s’agirait-il pas d’abord d’une sorte de connivence entre tous les ac-
teurs d’un théatre hagiographique jou€ a leur propre intention? Et cela pourrait
expliquer pourquoi aux yeux de certains historiens un culte indu paraissait éton-
nement facile a dissimuler pour les défenseurs d’une cause.?? Cette connivence se
fonde peut-étre pour une part sur le role des fidéles dans la reconnaissance institu-
tionnelle de la sainteté: la fama sanctitatis n’est pas seulement une condition néces-
saire a un personnage pour accéder aux autels, mais surtout le déclencheur de I’en-
semble du processus en ce qu’il exprime le tout premier un jugement sur la sainteté
du candidat aux autels.>® Et ne serait-ce pas en vertu de ce qui peut apparaitre
comme une expression particuliére du depositum fidei que la réserve pontificale que
voulut imposer le super non cultu a connu les oppositions précoces de théologiens
tels que Robert Bellarmin,** et qu’elle fut bien assouplie dés le second tiers du
XVIII® siecle, quand le cardinal Lambertini, ancien promoteur de la foi et futur
Benoit XIV, dans son monumental De servorum Dei beatificatione et beatorum
canonizatione (1734—1738), admit comme licite le culte public non solennel *

A ce stade de ’enquéte, le conditionnel reste de mise au sujet de cette conni-
vence. Plus tard, il faudra, pour en éprouver encore I’idée puis en cerner les con-
tours, s’intéresser au réle des religieux, et dans notre exemple des jésuites, comme
intermédiaires entre Rome et les thuriféraires locaux de la cause d’un des leurs.
Le cas de Virgilio Cepari (1564—1630) pourrait notamment s’avérer une piste.
Entré dans la Compagnie en 1582, il y cGtoya Jean Berchmans et Louis de Gonza-
gue, dont il devint I’hagiographe. Les supérieurs de la Compagnie le chargerent
de la postulation des causes aupres de la Congrégation des rites, étant donné la

31
32

Gotor, | beati del papa (voir note 4), ch. V1.

Ainsi, pour Philippe Castagnetti, Introduction in: Philippe Castagnetti/Christan Renoux (dir.),
Culture et Société au miroir des procés de canonisation (XVI*-XX¢® siécle), Saint-Etienne
2016, 15-16.

Ce role de déclancheur est trés pertinemment rappelé par Giovanna Fiume, Canonisation et
piété populaire. L’interaction entre développement de la dévotion populaire et déroulement
de la procédure judiciaire a partir du proces de Benoit le More, in: Philippe Castagnetti/
Christan Renoux (dir.), Culture et Société au miroir des proces de canonisation (XVI*-XX¢
siecle), Saint-Etienne 2016, 77.

3 Gotor, Le théatre des saints modernes (voir note 2), 24,

35 Lib. II, ¢h. VII, § 10.

33

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 225-235, DOI: 10.24894/2673-3641.00090



234 David Aeby

fine connaissance des procédures qu’il avait notamment démontrée dans son Di-
rectorium canonizationis sanctorum.>®

Connivence hagiographique — les procés «super non cultu, de la cause de Pierre Ca-
nisius aux XVIIE et XVIIF siécles

En observant le texte des procés super non cultu de la cause en béatification du jésuite
Pierre Canisius, il s’agit de nuancer ’interprétation établie du phénoméne comme négoci-
ation inégale entre Rome et ses périphéries pour y voir davantage 1’expression d’une intel-
ligence complice tendue vers un but que tous désiraient atteindre. Ainsi, alors que 'enquéte
super non cultu devait s’assurer qu’aucun culte n’était rendu & un personnage avant son
éventuelle béatification, il apparait que c’est la papauté elle-méme qui, au final, assurait la
crédibilité des témoignages qu’elle suscitait, au travers d’un questionnaire efficacement
balisé. Et tout cela au sus des témoins, dont la compréhension de ce mécanisme juridique
se laisse voir clairement dans leurs réponses.

Catholicisme — sainteté — béatification/canonisation — procédure — Pierre Canisius.

Hagiographische Verbindungen — die «super non cultu)-Prozesse in der
Causa Petrus Canisius im 17. und 18. Jahrhundert

Betrachtet man den Text der super non cultu-Prozesse zur Seligsprechung des Jesuiten
Petrus Canisius, so muss man die géngige Interpretation des Phinomens einer ungleichen
Verhandlung zwischen Rom und seiner Peripherie relativieren und darin eher den Aus-
druck einer «komplizenhaften Intelligenz» sehen, die auf ein von allen angestrebtes Ziel
hinwirkte. Wihrend die super non cultu-Untersuchungen also sicherstellen sollten, dass an
einer Person, vor ihrer eventuellen Seligsprechung, kein Kult vollzogen wurde, scheint es,
dass es das Papsttum selbst war, das letztendlich die Glaubwiirdigkeit der von ihm einge-
holten Zeugnisse durch einen effektiv ausgearbeiteten Fragebogen sicherstellte. Und all
dies geschah mit dem Wissen von Zeugen, deren Einsicht in den juristischen Mechanismus
aus den Antworten deutlich hervorgeht.

Katholizismus — Heiligkeit — Seligsprechung/Kanonisation — Verfahren — Petrus Canisius.

Connivenza agiografica — i processi (super non cultu) della causa
di Pietro Canisio nei secoli XVII e XVIII

Sulla base del testo dei processi super non cultu della causa di beatificazione del gesuita
Pietro Canisio, si cerca di attenuare la consolidata interpretazione del fenomeno come di
una trattativa impari tra Roma e le sue periferie per vedere in essa piuttosto |’espressione
di un’intelligenza complice tesa ad un fine che tutti desideravano raggiungere. Infatti,
mentre I’inchiesta super non cultu doveva assicurarsi che nessuna persona venisse venerata
prima della sua eventuale beatificazione, pare che, in fin dei conti, fosse il Papa stesso a
garantire la credibilita delle testimonianze che egli provocava attraverso un questionario
efficacemente formulato. Tutto cio a risaputa dei testimoni, la cui comprensione di questo
meccanismo giuridico si lascia chiaramente intendere dalle loro risposte.

Cattolicesimo — santita — beatificazione/canonizzazione — procedura — Pietro Canisio.

36 Antonio Pignatelli, Virgilio, Cepari, in: Charles O’Neill/Joaquin Dominguez (dir.), Diccio-
nario historico de la Compagnia de Jesus, Roma/Madrid 2001, 34-35; Antonio Cepari, Il P.
Virgilio Cepari S.I. La formazione e la prima attivita, 1582—-1601, in: Archivum historicum
Societatis Iesus, 51 (1982), 3—44.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 225-235, DOI: 10.24894/2673-3641.00090



Les procés (super non cultu, de la cause de Pierre Canisius 235

Hagiographic connivance — the «super non cultu» processes in the cause
of Peter Canisius during the 17" and 18" centuries

By observing the text of the super non cultu-process of the cause of the beatification of the
Jesuit Peter Canisius, it is necessary to nuance the prevailing interpretation of the pheno-
menon as an unequal negotiation between Rome and its peripheries, in order to see in it
more the expression of a complicit intelligence bent towards a goal that everyone wanted
to attain. Thus, whereas the investigation super non cultu had to make sure that no cult was
rendered to a personage before his eventual beatification, it appears that it is the papacy
itself who, in the end, assured the credibility of the testimonies which it suscitated by me-
ans of an effectively tagged questionnaire. And all this, with the full knowledge of the
witnesses, whose understanding of this juridical mechanism allows itself to be clearly seen
in their responses.

Catholicism — holiness — beatification/canonisation — procedure — Peter Canisius.

David Aeby, Dr., Universitit Bern, Historisches Institut, https://orcid.org/0000-0003-
3896-7316.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 225-235, DOI: 10.24894/2673-3641.00090






	Connivence hagiographique : les procès 'super non cultu' de la cause de Pierre Canisius aux XVIIe et XVIIIe siècles

