Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 115 (2021)

Artikel: "Magnus Etruirae Dux" : zur Symbolwelt der kulturellen und politischen

Propaganda der Medici in Florenz am Beispiel der Apotheose von
Cosimo |. de' Medici

Autor: Durr, Oliver
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-958552

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-958552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Magnus Etruriae Dux» —

Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen
Propaganda der Medici in Florenz am Beispiel
der Apotheose von Cosimo I. de’ Medici”

Oliver Diirr

Die Bankiersfamilie de” Medici erlebte in Florenz zwischen dem vierzehnten und
sechzehnten Jahrhundert einen kometenhaften sozialen und politischen Aufstieg.
Mit Cosimo I. de’ Medici (1519-1574)! hatte die urspriinglich biirgerliche Fami-
lie in der Republik Firenze einen Grossherzog hervorgebracht, der als Herrscher
tiber ein veritables Herzogtum Toskana regierte. Damit ist bereits angezeigt, wie
dramatisch sich die sozialen, politischen und eben auch kulturellen Realitédten ver-
schoben hatten: Aus einer ehemaligen Republik war de facto ein Herzogtum mit
einem absoluten Monarchen geworden. Die Medici stilisierten sich als Fortset-
zung der Republik in herzoglicher Form, aber konnten dabei im republikanischen
Florenz von keinen wirklich monarchischen Vorbildern oder Traditionen zehren.
Trotzdem gelang es ihnen — allen voran Cosimo —, erfolgreich die paradoxe poli-
tische Mythologie einer republikanischen Monarchie im Sinne des Grossherzog-
tums Toskana zu schmieden. Im Folgenden soll — am Beispiel des Bildprogramms
im heutigen Palazzo Vecchio — untersucht werden, wie diese Transformation, die
eben auch mit einer Verdnderung des Zeitgeistes, der Imagination und der Men-
talitdt der florentinischen Bevdlkerung einhergehen musste, von den Medici ge-
konnt gefordert und inszeniert wurde.

Zunichst sollen diese Fresken im Folgenden ganz knapp historisch situiert
werden (Abschnitt 1), bevor auf einen ausfiihrlicheren Bildbeschrieb der soge-
nannten « Apotheose» des Cosimo (Abschnitt 2) eingegangen und anhand einiger
zentraler Symbole die kiinstlerisch-kulturelle Legitimation des politischen Pro-
gramms und Anspruchs Cosimos umrissen wird (Abschnitt 3).

#*

Danken mdchte ich sowohl Volker Reinhardt, fiir die Unterstiitzung bei der anfiéinglichen
Recherche zu diesem Artikel, als auch David Neuhold und Eric Flury fiir die konstruktiven
Riickmeldungen zum schlussendlichen Manuskript. Im gesamten Artikel werden griechi-
sche biblische Zitate aus dem «Novum Testamentum Graece» von Eberhard Nestle und Kurt
Aland entnommen, deutsche Zitate aus der «Ziircherbibel».

I Fortan kurz; Cosimo.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



204 Oliver Diirr

Historische Kontextualisierung: Der Aufstieg von Cosimo I. de’ Medici

Kurz nach der Ermordung von Alessandro de’ Medici (1510-1537) in der Epi-
phanias-Nacht des Jahres 1537 wurde dessen Cousin Cosimo zum Capo della
Repubblica gewihlt.? Seit dem Fall der letzten florentinischen Republik (1530)
hatte Alessandro de’ Medici derart viele Menschen entfremdet oder exiliert, dass
nun eine Grosszahl an politischen Feinden aus Rom, Venedig und Bologna an die
Riickeroberung von Florenz dachten — und auch in der Stadt selbst gab es viele,
die sich gerne grundsiitzlich von der Herrschaft der Medici befreit hitten.’ Sofort
nach Bekanntwerdung der Nachricht vom Tod des ersten Medici-Herzogs begann
in Venedig Filippo Strozzi il Giovane (1489-1538) Geld und Truppen zu sam-
meln, um Florenz zuriickzuerobern.* Von Frankreich finanziell unterstiitzt mar-
schierten bereits im August desselben Jahres mehrere kleinere Armeen in Rich-
tung Florenz. Trotz der unsicheren Lage bei seinem Amtsantritt und der inneren
und dusseren Herausforderungen schlug Cosimo die Republikaner in der Schlacht
von Montemurlo wider Erwarten und konnte damit innerhalb seines ersten Regie-
rungsjahres sowohl die Stadt selbst als auch seine eigene Herrschaft sichern. Zwei
Jahre danach konsolidierte Cosimo seinen Einfluss durch die Hochzeit mit Eleo-
nora de Toledo (1522—1562), der Tochter des Vizekonigs von Neapel, und beide
zogen ab 1540 vom Palazzo Medici an der Via Larga ins alte Stadtparlament —
den Palazzo della Signoria.’ Das Gebidude der ehemaligen Regierung der Repub-
lik (Signoria) wurde nun zum Regierungssitz der Medici transformiert und gleich-
zeitig zum Wohnsitz des Herzogs. Cosimo begann unmittelbar nach dem Umzug
mit einem umfassenden Renovationsprogramm desselben, das an seinem Lebens-
ende noch unvollendet blieb.°

Architektonisch und kiinstlerisch wurde dieser Umbau — unter strikter Baufiih-
rung durch Cosimo selbst — zunéchst von Giambattista Tasso (1500—1555) und
ab 1555 definitiv von Giorgio Vasari (1511-1574) realisiert. Die Gestaltung des
heutigen Palazzo Vecchio fugt sich dabei in Cosimos breiteres kulturpolitisches

2 Alessandro hatte keine legitimen Erben hinterlassen — sein einziger Sohn Giulio war zu die-

sem Zeitpunkt erst dreijdhrig (oder finfjéhrig, je nach Quelle) und dazu noch ein uneheliches

Kind.

Vgl. Gregory Murry, The Medicean Succession: Monarchy and Sacral Politics in Duke Co-

simo dei Medici’s Florence (I Tatti Studies in Italian Renaissance History), Cambridge, Mas-

sachusetts 2014, hier 4f.

Vgl. Andrea Galdy, Spectacular Antiquities: Power and Display of Anticaglie at the Court

of Cosimo I de’ Medici, in: Renaissance and Reformation/Renaissance et Réforme, 29/1

(2005), 45-57, hier 48; Murry, Medicean Succession (wie Anm. 3), 3.

> Vgl. Galdy, Spectacular Antiquities (wie Anm. 4), 48; Kurt Forster, Metaphors of Rule. Po-
litical Ideology and History in the Portraits of Cosimo I de” Medici, in: Mitteilungen des
Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 15/1 (1971), 65—-104, hier 75.

¢ Vgl. Murry, Medicean Succession (wie Anm. 3), 16.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOIL: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 205

Programm ein, das in der Ubernahme des ehemaligen republikanischen Parla-
mentsgebidudes seinen paradigmatischen Ausdruck fand.” Cosimo zielte auf eine
langerfristige Etablierung und Legitimierung der Macht seiner Familie ab und be-
diente sich dazu aller verfiigbaren Mittel.? Entsprechend liefert besonders die De-
cke des grossen Salone dei Cinquecento mit ihrem Herzstlick, der sogenannten
«Apotheose von Cosimo 1. de’ Medici»® (Siehe Abb. 1), die visuellen Metaphern
fiir die Fundierung — und letztlich Sublimierung — seiner Rolle, Macht und seines
Selbstanspruchs. Die politische Transformation der altehrwiirdigen Republik Flo-
renz in ein Herzogtum, und die neue Rolle der Medici als Herzoge, wurde von
Cosimo bewusst kulturell reflektiert und inszeniert.' Bis zu diesem Zeitpunkt —
bzw. bis vor Alessandro de’ Medici — hatten die Medici ihren Einfluss eher indi-
rekt ausgeiibt (d. h. weniger durch die Bekleidung von Amtern als durch Wahl-
beeinflussung) und auch indirekt artikuliert (bspw. durch die Stilisierung ihrer
Vorfahren in der Welt antiker Heroen und Mythen).!! Erst mit den beiden Medici-
Herzégen begann die Darstellungsform lebender Medici-Herrscher als Verkorpe-
rungen dieser antiken Vorldufer.!? Diese Entwicklung fand ihren Héhepunkt in
der «Apotheose» Cosimos. Im Bildprogramm des Palazzo Vecchio und speziell
in der Decke des Salone Grande liess sich Cosimo nach seinen weiteren politi-
schen Erfolgen — v.a. dem Sieg gegen die Stadt Siena und deren Einverleibung
ins Herzogtum 1557 (siehe Abb. 5)'* — kiinstlerisch adeln und letztlich divinisie-
ren.

7 Vgl. Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 102.

Vgl. Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 89; Géldy. Spectacular Antiquities (wie Anm.
4), 46. Forster betont hierbei speziell die Instrumentalisierung der Kunst zu Zwecken der
politischen Propaganda. Das Modell der Kunstproduktion unter Cosimo entspreche dabei
der Organisationsstruktur seiner Herrschaft: Kiinstler und Handwerker waren v.a. Ausfiih-
rende seines Herrschaftswillens. Vgl. dazu Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 100—
103.

So wird das Bild in der kunstgeschichtlichen Literatur bezeichnet.

Darin kann Forster rechtgegeben werden (siehe Anm. 8 oben).

Bereits Cosimo i/ Vecchio de” Medici (1389-1464) hatte eine Art Krypto-Signoria in Florenz
aufgebaut, aber seiner Dynastie fehlten offizielle Amter oder Titel. Vgl. Volker Reinhardt,
Geschichte Italiens. Von der Spétantike bis zur Gegenwart, Miinchen 2003, hier 35f; Franco
Cardini, Florenz: Allgemeine Stadtgeschichte, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 4. Darmstadt
2009, 554-561, hier 560; Michele Luzzati, Art. Medici, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 6,
Miinchen 1993, 444—446.

Mit Alessandro de’ Medici begann eine neue Linie der Portraitierung bspw. in voller Riis-
tung, bereit zum Kampf fiir die Verteidigung der Republik. Vgl. Forster, Metaphors of Rule
(wie Anm. 5), 65-71; bes. 70.

Vgl. dazu Giuliano Procacci, Geschichte Italiens und der Italiener, Miinchen 1989, hier 140.

11

13

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



206 Oliver Diirr

Abbildung 1:
Giorgio Vasari, Apotheose von Cosimo 1. de” Medici, 1563—1565, Florenz,
Palazzo Vecchio, Salone dei Cinquecento.

Die Leistung dieses Bildprogramms insgesamt «besteht in einer komplexen Ver-
kniipfung der Historienbilder aus der Kriegs- und Kulturgeschichte der Stadt [...]
mit der Darstellung des Herrschaftsbereichs von Florenz»,'* wobei die «Apothe-
ose» des Herzogs im Zentrum beider Achsen liegt. Hier verschrédnken sich zeitli-
che und rdumliche Koordinaten, und Cosimo wird damit sowohl zum «Hohepunkt
der Stadtgeschichte» als auch zum «Mittelpunkt des Stadtregimes» ° verklirt. Die
Decke kann, wie Gerd Blum bemerkt, entsprechend als «diagrammatische Land-
karte des florentinischen Staates» bezeichnet werden, «als (Kosmos) Cosimos —
und zugleich eine simultane Gesamtdarstellung sukzessiver Ereignisse aus der
florentinischen Geschichte innerhalb eines regelhaft organisierten Gesamtplans,

4 Gerd Blum, Giorgio Vasari: Der Erfinder der Renaissance, Miinchen 2011, hier 202, Beide
Achsen werden im Folgenden erldutert.
15" Blum, Giorgio Vasari (wie Anm. 14), 203.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 207

als dessen Mitte und Meister Herzog Cosimo 1. erscheint.»!'® Aufgrund des be-
grenzten Umfangs des vorliegenden Beitrags kann auf das Gesamtprogramm die-
ser Deckenfresken nur selektiv Bezug genommen werden — d.h. dort, wo diese
Beziige der Erlduterung der « Apotheose» selbst zudienen.

Zur «Apotheosey

Ein erster Zugang zum zwischen 1564 und 1571 gemalten Mittelbild der Decke
ergibt sich durch dessen Sitz im Leben. Die in der Decke des Salone eingravierte
Rahmenaufschrift lautet: «constituta civitate, aucto imperio, pacata etruria, SPQF
optimo principe» — iibersetzt ist damit in etwa gemeint: «Da die Stadt(biirger-
schaft) etabliert/gefestigt wurde, da Etrurien [Toskana] befriedet wurde, durch
Senat und Volk von Florenz und ihren besten/sehr guten Biirger [alternativ: durch
den besten Biirger von Senat und Volk von Florenz].»!” Bereits hier wird deutlich,
dass der zentrale Tondo der Deckenfresken des Salone dei Cinguecento auf die
Verherrlichung des Herzogs Cosimo angelegt ist, diese Glorifizierung jedoch an
die Republik zuriickbindet bzw. sie damit zu begriinden weiss, was er fiir Florenz
getan hat.'® Vasari stilisierte Cosimo als Erfiiller und seine Herrschaft als Erfiil-
lung der Stadtgeschichte und desjenigen Erbes, das — im Sinne ihres Griindungs-
mythos — schon in der rémischen Kolonie Florentia zu Grunde gelegt war.!” Die
Festigung bzw. Etablierung des Stadtstaats (Civitas) kann entsprechend als Orga-
nisation und Gestaltung dieses Erbes verstanden werden. So schliesst sich im

16" Blum, Giorgio Vasari (wie Anm. 14), 204.

17" Henk van Veen, Republicanism in the Visual Propaganda of Cosimo I de” Medici, in: Journal
of the Warburg and Courtauld Institutes, 55 (1992), 200-210, hier 203, Fn. 16 argumentiert
dafiir, dass die letzte Wendung eigentlich « SPQF optimo principi» lauten miisse (nicht prin-
cipe) —d.h. mit diesem vierten Ablativ miisse eigentlich ein Dativ gemeint sein, weil Cosimo
[. auch «im Dativy» dargestellt sei: ihm wird eine Eichenlaubkrone verliehen. Es ist m.E.
jedoch schwer zu plausibilisieren, dass Vasari einen solchen «Fehler» gemacht hitte — eher
scheint es angemessen, den Ablativ als Instrumentalis aufzufassen.

Zum Akzent der kulturpolitischen Selbstdarstellung Cosimos im Sinne einer Kontinuit#t mit
den historischen Wurzeln der Republik vgl. Veen, Republicanism (wie Anm. 17), passim;
bes. 200; 203; 208f.

Wie sich im Folgenden zeigt, spielten Cosimo und Vasari hier ganz bewusst mit der antiken
Vorstellung, dass einer Stadt bei ihrer Griindung eine gewisse Prigung, ein Charakter und
eine Natur im Sinne einer politischen Konstitution mitgegeben wird, an der eine spezifische
Herrschaftsform gemessen werden konnte. Vgl. dazu Forster, Metaphors of Rule (wie Anm.
5), 99; Veen, Republicanism (wie Anm. 17), 204. Gerade deshalb ist eine Begriindung von
Florenz im nachrepublikanischen Zeitalter — wahrend der Zeit des zweiten Triumvirats — fiir
Cosimo relevant: Cosimo zielt eher auf eine Res publica im Sinne von Augustus ab als auf
eine vorcésarische. Zur Griindung von Florenz siehe Cardini, Florenz (wie Anm. 11), 554;
Gerhard Radke, Art. Florentia, in: Der kleine Pauly: Lexikon der Antike, Bd. 2, Miinchen
2007, 580.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



208 Oliver Diirr

Sinne Vasaris im cosimeischen Grossherzogtum Toskana der historische Bogen,
der mit der mythischen Griindung von Florentia in der Zeit des zweiten Triumvi-
rats?® — v.a. durch Octavian — begonnen hatte (siche Abb. 4). Visuell ist die «Apo-
theose» entsprechend eingeklammert durch ein Fresko der Fondazione von Flo-
renz — in dem Octavian prominent inszeniert ist — und ihrem Ampliamento (sieche
Abb. 2). Der dargestellte historische Ausbau der Stadt selbst wurde von Cosimo
durch die militdrische Erweiterung des Herzogtums (ab 1569 zum Grossherzog-
tum) noch einmal tiberboten. Unter Cosimo hatte sich fiir Florenz ein lang ersehn-
tes Desiderat erfiillt: der befriedete Staat Toskana (Pacata Etruria). Deshalb
weiht die Republik Florenz — allegorisiert als antike Goéttin Flora — ihren Princeps
im dargestellten Sinne.

Cosimo hatte diese Legitimation seiner Herrschaft dringend nétig: Die Medici
waren ndmlich kein adliges Geschlecht — obwohl sie zur Zeit Cosimos bereits
betrichtliches soziales Kapital angeh4uft hatten’! — und als Sohn von Giovanni
delle Bande Nere (1498—1526) entstammte Cosimo auch nur der sekundéren Me-
dici Linie.?? Gerade deshalb war es besonders wichtig, ihn aufgrund seiner mili-
tdrischen Erfolge und personlichen Tugenden zu adeln. Genau dies intendiert das
Bildprogramm des Salone Grande mit seinem Herzstlick: der « Apotheose» Cosi-
mos.”* Vasari selbst hatte in seinen Ragionamenti das Bild als chiave e conclusi-
one (Schliissel und Abschluss bzw. Fazit) des gesamten Raumes bezeichnet.?*

Eigentlich wiére das Fresko als Verherrlichung der Stadt Florenz geplant ge-
wesen, aber auf Cosimos explizite Anweisung wurde er selbst darin zum zentra-
len Motiv.?® Florentia ist immer noch im Bild, aber die Blumengottin krént nun
Cosimo mit einer Eichenlaubkrone, wihrend zwei Cheruben die Grossherzogli-
che Krone, das Kreuz der Ritter des Sanfo Stefano® und die Insignie des Ordens
vom Goldenen Vlies emporhalten. Der Herzog selbst ist in Riistung all’ antica
gekleidet und sitzt auf einem Stuhl, der als Sedes curulis’’ interpretiert werden

20 Es wurde zwischen Octavian, Marcus Antonius und Marcus Aemilius Lepidus geschlossen.

2 Vgl. dazu Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 93.

22 Cosimo war kein Nachkomme von Cosimo i/ Vecchio, dem Vorfahren der prestigetréichti-
geren Medici di Cafaggiolo, sondern von dessen weniger bekanntem jlingerem Bruder Lo-
renzo de’ Medici (1395-1440) und damit der Popolani Linie.

Vgl. dazu auch die Inszenierung seiner militdrischen Stérke bzw. Ingenuitét, Autoritét, Libe-
ralitat und Grossziigigkeit in den Bildern des Sala di Cosimo I. im Palazzo Vecchio. Vgl.
Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 96f.

Vgl. Giorgio Vasari, Ragionamenti del Signor Giorgio Vasari sopra le invenzioni da lui di-
pinte in Firenze nel Palazzo Vecchio con Francesco Medici allora Principe di Firenze, Pisa
1823, 246.

Vgl. Ugo Muccini, Il Salone dei Cinquecento in Palazzo Vecchio, Firenze 21995, hier 128.
Der Orden wurde von Cosimo selbst 1554, nach dem Krieg mit Frankreich, gegriindet.

Zur Sedes bzw. Sella siehe Thomas Schéfer, Imperii Insignia. Sella curulis und Fasces: zur
Représentation romischer Magistrate, Darmstadt 1989, hier 24{f.

23

24

25
26
27

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 209

kann — d.h. auf dem offiziellen Stuhl der hochsten Amts- und Wiirdentréger der
romischen Republik.?® Umringt ist diese aureolisch umleuchtete Himmelsszene
von vierundzwanzig Putten, die sowohl als Engel als auch als Parallelisierungen
der ebenfalls vierundzwanzig dargestellten Wappen — der Ziinfte?® und der Stadt
— gelesen werden kénnen.*® So kénnte Cosimo als «Vater» dieser Kinder bzw.
Vater der Stadt und ihrer Ziinfte gedeutet werden — dann wire die «Apotheose»
eine Anspielung darauf, dass auch Cosimo den Titel des Pater patriae verdient
hitte, der Cosimo i/ Vecchio posthum verliehen worden war.

Insgesamt fokussiert die Gesamtkomposition sowohl des Sa/one wie auch der
eigentlichen «Apotheose» unmissversténdlich auf die Person Cosimos. In der In-
terpretation umstritten ist jedoch, wofiir Cosimo hier — besonders in Kombination
mit der Flora — steht: fiir sich selbst, fiir die Medici, fiir die Vollendung der Re-
publik Florenz im Sinne ihrer historischen und mythischen Urspriinge, fiir die
Zukunftsform dieser Republik im Sinne des Grossherzogtums, fiir einen Bruch
mit der Vergangenheit und Neuanfang einer absolutistischen Diktatur usw. In der
géngisten Interpretation — im Anschluss an Kurt Forster,”! Paul Richelson®? und
Janet Cox-Rearick®® — steht die Apotheose fiir die Substitution der Stadt Florenz
durch Cosimo de’ Medici selbst und fasst entsprechend die Transformation des
politischen Systems in Florenz ab 1530 zusammen: Cosimos personlicher und
familidrer Anspruch auf absolute Herrschaft Dei gratia als Realisierung einer
gottlichen Berufung — und deren Legitimierung mit allen kulturpolitischen Mit-
teln, die zur Verfligung standen.>* Der Salone dei Cinquecento, der eigentlich der
Macht und Grosse von Florenz gewidmet war, fokussierte nun zunehmend auf
den Herzog und seine Familie, sodass Cosimo selbst als lebender Souverén die
zum Herzogtum umfunktionierte Republik personifizierte — dies wird bestétigt
durch seine implizite Présenz in den Allegorien der Medici-Herrschaft und der

28

D.h. der Konsuln und spiter der Kaiser.
29

Zu den einundzwanzig Ziinften und Gilden der sogenannten «Arti maggiori» und «minori»
in Florenz siehe John Edgcumbe Staley, The Guilds of Florence, London 1906, hier 75-443.
Dass diese Putten keine Fliigel haben, konnte darauf hinweisen, dass Letzteres intendiert war
und sie tatsichlich die Ziinfte der Stadt darstellen, die als Kniblein bzw. Kinder Cosimos
inszeniert sind.

31" Vgl. Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 65-104; bes. 97f.

32 Vgl. Paul Richelson, Studies in the Personal Imagery of Cosimo I de’ Medici, Duke of Flo-
rence, New York/London 1978, 42-44.

Vgl. Janet Cox-Rearick, Dynasty and Destiny in Medici Art: Pontomo, Leox. and the Two
Cosimos Princeton, New Jersey 1984, hier 251.

Forster sieht in der «Apotheose» die «ultimate pictorial formulation of absolutist govern-
ment» Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 97. Vgl. dazu auch Volker Reinhardt, Ge-
schichte Italiens, Miinchen 1999, hier 58—62.

30

33

34

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



210 Oliver Diirr

Regierung im gesamten visuellen Programm des Palazzo Vecchio.®® Insgesamt ist
augenfillig, wie explizit die Herrschaft Cosimos zelebriert wird — besonders im
Kontrast zur subtileren Einflussnahme der fritheren Medici. In dieser ikonologi-
schen Interpretationsrichtung wird primér die Diskontinuitdt zwischen der alten Re-
publik Florenz und der absolutistischen Herrschaftsform des neuen divinisierten
Grossherzogs betont — und damit auch die politische Instrumentalisierung kulturel-
ler Medien, die aufgewendet werden mussten, um diesen Kontrast ideologisch zu
tibermalen.

Gleichzeitig betonen neuere Untersuchungen aber auch die Kontinuitdt der co-
simeischen Herrschaftsform sowohl mit dem republikanischen und militdrischen
Erbe von Florenz*® als auch mit damals verbreiteten religiosen Vorstellungen in
Bezug auf die Vergottlichung (Theosis) geschopflicher Wesen, insbesondere auch
Vorstellungen von der Géttlichkeit der Republik selbst.’” In dieser Perspektive
hatte Cosimo de facto mehr kulturelle und religiose Ankniipfungspunkte im Glau-
ben und der Imagination der Biirgerinnen und Biirger von Florenz als oft ange-
nommen wird. In beiden Fillen bzw. Interpretationen steht die Zentralitét der
Vorstellung einer — mit mehr oder weniger Briichen durchsetzten — Fortschritts-
geschichte Florentias im Vordergrund, die ihren Hohepunkt in der Herrschaft Co-
simos gefunden haben soll. In diesem Sinne berichtete auch Vasari, dass er bei
den Vorbereitungen fiir das Bild an die Lage von Florenz unter Cosimo gedacht
habe und ihm die Gegenwart im Kontrast zu Krieg, Unruhen, Pest und Hungers-
noten, von denen die Alten noch geplagt gewesen waren, herrlich ruhig und fried-
voll erschien.*® Cosimo und Vasari fassten beide die Geschichte von Florenz als
Prozess auf, der seinen historischen Héhepunkt in der Gegenwart gefunden hatte:
Die Vergangenheit war dabei nur eine Treppe (Scala), die zu diesem Punkt hin-
geflihrt hatte.*

Im Folgenden soll nun versucht werden, das Bildprogramm der «Apotheose»
in ihrem Kontext mit Hilfe einiger ausgewéhlter Symbole zu skizzieren, dessen

33 Vgl. dazu Charles Davis, Frescos by Vasari for Sforza Almeni, «Coppiere» to Duke Cosimo .,
in: Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 24/2 (1980), 127-202, bes. 154.
Vgl. dazu Veen, Republicanism (wie Anm. 17), 200-210 und die Bemerkungen weiter oben
zum Riickbezug von Cosimos Herrschaft auf die Griindung von Florenz in romischer Zeit.
Vgl. dazu Murry, Medicean Succession (wie Anm. 3), bes. 8-15.

Vgl. Vasari, Ragionamenti (wie Anm. 24), 258.

Vgl. Muccini, Salone (wie Anm. 25), 128; Vasari, Ragionamenti (wie Anm. 24), 258. Auch
hier ist aber nicht geklirt, ob es sich bei dieser Treppe quasi um eine Leiter handelt, die man,
sobald man (iber sie hinausgeschritten ist, hinter sich abstossen kann, oder ob dieses Erbe
der Gegenwart und Zukunft bleibend anvertraut ist und im Sinne einer historischen Vollen-
dung verstanden wird. In beiden Féllen handelt es sich um Formen des Fortschritts: «[T]he
principate of Cosimo wanted to convey, with the help of a virtually total political and cultural
propaganda, a new sense of historical purpose and progress. To this end, history writing,
literary and artistic production and exegesis, public ceremonies and festivities, architecture
and diplomacy were marshalled into service.» Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 89.

36
37

38
39

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 211

Motivik in ihren kulturellen, historischen und mythischen Beziigen darzustellen
und damit das breitere kulturpolitische Programm Cosimos zu umrahmen.

Abbildung 2:
Giorgio Vasari, Ausbau von Florenz, 1563-1565,
Florenz, Palazzo Vecchio, Salone dei Cinquecento.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



212 Oliver Diirr

Analyse einzelner Symbole und ihrer Verankerung im Mythos

Flora: Zentral fiir das Verstindnis der cosimeischen Selbstinszenierung ist die
Prisenz der antiken Gottin Flora.*’ Die romische Kolonie Florentia wurde schon
bei ihrer Griindung mit Flora, der Géttin der Blumen, Bliiten und des Friihlings,*!
in Verbindung gebracht — Florenz ist «die Blithende [Stadt].»** In diesem Sinne
ist die ganze Decke gerahmt von zwei Tondi mit den Allegorien der vier Quartiere
von Florenz (San Giovanni und Santa Maria Novella, Santo Spirito und Santa
Croce), wobei jeweils iiber den Quartieren die Flora bzw. Florentia dargestellt ist
und Blumen iiber sie ausstreut (siche Abb. 3).*

Abbildung 3:
Giorgio Vasari, Allegorie der Quartiere Santa Maria Novella und San Giovanni
bzw. Santo Spirito und Santa Croce, 1563—1565,
Florenz, Palazzo Vecchio, Salone dei Cinquecento.

40 Vgl. dazu Werner Eisenhut, Art. Flora. Floralia, in: Der kleine Pauly: Lexikon der Antike,
Bd. 2. Miinchen 2007, 579f. Die Flora gehort zur &ltesten Schicht der rémischen Religion.
41 Vgl. Jean Cooper, An Illustrated Encyclopaedia of Traditional Symbols, London 1987, 70.
42 Vgl. Radke, Florentia (wie Anm. 19), 580; Hildegard Kretschmer, Lexikon der Symbole und
Attribute in der Kunst, Stuttgart 22016, hier 61.
Zu diesen Darstellungen vgl. Davis, Frescos (wie Anm. 35), 151-154. Die Wappen der je-
weils zwei Quartiere werden durch die Pranken eines grossen Lowen zusammengehalten.
Vgl. dazu die Erlduterungen {iber das Motiv des Lowen weiter unten.

43

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 213

Diese Blumen diirfen wohl als Zeichen eines Locus amoenus** verstanden wer-
den, die fiir ein irdisches Paradies im Sinne eines goldenen Zeitalters stehen, das
mit Cosimo nun eingetreten ist. Somit sind in einem christlichen Kontext mit ei-
ner Darstellung der Flora als Allegorie der Stadt sowohl Anspielungen auf den
Frithling als auch Allusionen in Bezug auf den paradiesischen Garten von Gen 1—
3% bzw. dessen Vollendung in der gottlichen Stadt im einundzwanzigsten Kapitel
der Apokalypse des Johannes verbunden.

Dieselbe Flora ist auch in der « Apotheose», dem Zentralbild der Decke, dar-
gestellt, wie sie Cosimo mit einem Eichenkranz krént. Der Kronungsakt Cosimos
und die feierliche Inszenierung einer paradiesischen Gegenwart bzw. Zukunft von
Florenz interpretieren sich dabei gegenseitig: Er wird aufgrund seiner Errungen-
schaften fiir das gegenwiértige Wohl der Stadt gekront, mit seiner Verherrlichung
wird gleichzeitig auch eine glorreiche Zukunft vorweggenommen.

Eiche: Damit dieser Kronungsakt verstanden werden kann, gilt es die Symbo-
lik der Eiche bzw. des Eichenlaubes zu erldutern: Eichen stehen seit der Antike
fuir Stirke, Schutz, Mut und Wahrheit — in der Antike hatten viele Himmels- und
Fruchtbarkeitsgdttinnen und -gétter die Eiche zum Emblem.*® Weil man ihr Holz
lange Zeit fiir unverweslich hielt, wurde sie mit Unsterblichkeit und Unverging-
lichkeit in Verbindung gebracht.*’ In der christlichen Imagination traten noch die
Bedeutung von Stdrke in Anfechtungen, Standhaftigkeit im Glauben und der Tu-
gendhaftigkeit hinzu.*® So evoziert die Szene auch den Siegeskranz (6tépavog),
den der Apostel Paulus den tugendhaften Gldubigen in 1 Kor 9,24-27 verspricht
(vgl. auch Phil 3,13f).

Im I/mperium Romanum war der Eichenkranz als Corona civica die hochste
militdrische Auszeichnung, die einem romischen Biirger verlichen werden
konnte:* Wenn ein Romer einem anderen Biirger in der Schlacht das Leben ge-
rettet hatte, dann verlieh der Gerettete seinem Retter in einer feierlichen Prozes-
sion die Corona civica. Es ist augenfillig, weshalb Cosimo Interesse daran hatte,
sich selbst bzw. seine Herrschaft mit dem Eichenkranz kronen zu lassen — und
zwar von Florentia selbst, die er gefestigt, erweitert und vor ihren Feinden bzw.

# Vgl. dazu Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 61.

# Vgl. Gerd Heinz-Mohr, Lexikon der Symbole: Bilder und Zeichen der christlichen Kunst,
Freiburg i. Br. *1991, hier 56.

% Vgl. Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 93.

47 Vgl. Heinz-Mohr, Lexikon der Symbole (wie Anm. 45), 83; Kretschmer, Lexikon der Sym-
bole (wie Anm. 42), 93.

8 Vgl. Cooper, Traditional Symbols (wie Anm. 41), 121.

4 Vgl. dazu Alfred Neumann, Art. Corona, in: Der kleine Pauly: Lexikon der Antike, Bd. 1,
Miinchen 2007, 1322f. Die Romer hatten grundsétzlich — vermutlich von den Etruskern in-
spiriert — Krénze fiir militérische Verdienste verliehen. Die Corona civica war jedoch die
einzige Auszeichnung mit einem Eichenlaubkranz.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



214 Oliver Diirr

aus dem Chaos politischer Unruhen gerettet hatte.>® Die zweite Krone aus Eichen-
laub im rémischen Imperium war die Corona etrusca: Der massivgoldene Eichen-
kranz war die Insignie des kapitolinischen fuppiter Optimus Maximus.>' So
koénnte mit der Eichenlaubkrone Cosimos auch eine Identifikation mit dem hochs-
ten Gott des romischen Pantheons angedeutet sein. Die Corona etrusca durfte von
keinem Menschen direkt auf dem Haupt getragen werden. Mit einigem Abstand
tiber dem Triumphator hielt sie im Verlaufe seines Triumphzuges ein Sklave und
offenbarte diesen somit als Inkarnation des Gottervaters. Entsprechend konnte
m.E. die Art und Weise gedeutet werden, wie Flora die Krone tiber dem Haupt
Cosimos hélt. Dafiir spricht auch, dass Iuppiter Gott des himmlischen Lichtes und
des politischen — und das hiess in Rom stets auch militérischen — Erfolges war
und die Assoziation mit ihm bestimmt im Sinne der cosimeischen Propaganda.
Wenn der Eichenkranz als Corona civica interpretiert wird, die Cosimo — auf
der Sedes curulis sitzend — von der Republik Florenz selbst verliechen wird, weil
er sie aus den Unruhen des Biirgerkriegs gerettet und in ein goldenes Zeitalter des
Friedens geflihrt hat,>? dann lsst sich die « Apotheose» aufein historisches Ereignis
riickbeziehen, das Cosimos Selbstinszenierung weiter erhellt:® Im Jahre 27 v.
Chr. hatte Octavian vor dem rémischen Senat auf seine speziellen Vollmachten
aus der Zeit des Biirgerkriegs verzichtet, und ihm wurde die Corona civica ver-
liehen, weil er die Republik gerettet und wiederhergestellt hatte (Res publica re-
stituta).>* Die de facto alleinige Herrschaft des neuen Kaisers Augustus — und die
damit einhergehende Transformation der romischen Republik — wurde kommu-
nikativ in die alten Formen der Republik eingewoben. Augustus stilisierte sich
selbst als Princeps, jedoch als Princeps civitatis (d.h. als erster Biirger) und im
Senat als Primus inter pares (d.h. als erster unter Gleichen). Mit Augustus hatte
Cosimo ein historisches Vorbild, dessen Zitation seinen eigenen Herrschaftsan-
spruch unterstrich: Die Apotheose des Divinus Cosimo kann entsprechend als
christianisierte Version der Metaphorik des Divinus Augustus verstanden werden.
Die Darstellung Cosimos auf der Sedes curulis und die dargestellte Florentia un-

3% So bahnt sich diese Kronung bereits im Fresko der Planung des Krieges mit Siena (siehe

Abb. 5) an: Ein Engel mit dem Eichenlaubkranz néhert sich Cosimo von oben, wihrend er
den Krieg vorbereitet.

Vgl. dazu Werner Eisenhut, Art. luppiter, in: Der kleine Pauly: Lexikon der Antike, Bd. 3,
Miinchen 2007, 1-6. Im antiken Mythos werden Iuppiter oft Eichen geweiht. Vgl. Kret-
schmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 93. Radke spekuliert dariiber, ob in der alten
Kolonie Florentia ein Tempel des Iuppiter gestanden haben kénnte — unter der heutigen
Santa Maria in Campidoglio. Vgl. Radke, Florentia (wie Anm. 19), 580.

Vgl. Géldy, Spectacular Antiquities (wie Anm. 4), 46.

Veen, Republicanism (wie Anm. 17), 202-205 argumentiert genau in diese Richtung.

5% Vgl. dazu Martin Puijula, Die Rémische Kaiserzeit, Stuttgart 2016, hier 120123,

51

52
53

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 215

terstreichen dabei seine Rolle als Amtstréger der Republik — und damit die Kon-
tinuitét mit den historischen Selbstanspriichen der Stadt.>®> So geht es der «Apothe-
ose» genau darum, die Spannung zu iiberbriicken: Einerseits musste die absolute
Herrschaft Cosimos als Erfiillung des Erbes der Republik dargestellt werden, ande-
rerseits sollte auch deren Uberfiihrung in die Herrschaftsform und Struktur eines
Herzogtums bzw. Grossherzogtums legitimiert werden als Weg vom Chaos zur
Ordnung.*® Beides gelang durch die Parallelisierung von Cosimo mit Augustus.
Steinbock: Die kiinstlerische Amalgamation von Cosimo und Augustus hatte
bereits vor der Renovation des Salone Grande Tradition.>” Cosimo hatte schon
frither daraus Kapital geschlagen, dass er mit Augustus das Sternzeichen (Stein-
bock) teilte und ihre Leben gewissermassen unter demselben Stern standen.’® Als
zehntes Zeichen im Tierkreis ist der Steinbock das Monatszeichen der Winterson-
nenwende (Sol invictus) und damit ein Symbol der Erneuerung des Lichtes®® — in
Augustus und Cosimo scheint also das apollinische Licht eines anbrechenden
Goldenen Zeitalters auf. Dem entspricht das aureolische Licht, mit dem Cosimo in
der «Apotheose» umstrahlt wird. In orthodoxer ikonographischer Tradition hitte
man hinter den Herzog vermutlich einen goldgrundierten Heiligenschein malen
konnen. Die «Apotheose» reicht — so nahe es im Sinne der westlichen Tradition
gebrduchlich war — an dieses Licht der aufgehenden Sonne bzw. das ewige Licht
des goldenen Zeitalters heran. Schon im Innenhof des Palazzo Medici an der Via
Larga in Florenz findet sich auch die Einschrift: «Augustus Caesar divum aurea
condit saecula [der gottliche César Augustus begriindet ein goldenes Zeitalter].»°
Damit wird deutlich gemacht: Mit Cosimo ist ein goldenes augusteisches Zeitalter
angebrochen.®' Dabei wurden die schicksalhaften Parallelen der Augustus-Co-
simo-Typologie gekonnt mit der Grosse ihrer Berufung in Verbindung gebracht:
Beide waren Nachfolger von Diktatoren gewesen, die in jeweils wenigen Jahren
der Regentschaft unbegrenzte Macht erlangt hatten und am Ende von ihren Geg-
nern erdolcht wurden.®> Im Sinne dieser biographischen Entsprechungen wurde
im Bildprogramm der Decke des Salone auch — wie bereits erwihnt — die Griin-
dung von Florenz in die Zeit des zweiten Triumvirats gelegt (vgl. Fondazione di

3 Vgl. Veen, Republicanism (wie Anm. 17), 203.

% Vgl. Vasari, Ragionamenti (wie Anm. 24), 258; Blum, Giorgio Vasari (wie Anm. 14), 202.

57 Vgl. dazu Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 85-90; 98, Davis, Frescos (wie Anm.
35), 162; Galdy. Spectacular Antiquities (wie Anm. 4), 45f.

% Vgl. Eve Borsook, Art and Politics at the Medici Court I: The Funeral of Cosimo I de’ Med-
ici, in: Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz 12/1-2 (1965) 31-54, hier
31; Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 90.

3 Vgl. Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 407.

60 Vgl. Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 93.

61 Vgl. dazu Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 88, Fn. 75.

62 Fiir eine sehr knappe Ubersicht vgl. Raimund Schulz, Die Rémische Republik, Stuttgart
2014, hier 113-120; 129f; Puijula, Romische Kaiserzeit (wie Anm. 54), 23-117.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



216 Oliver Diirr

Firenze), wobei der zuvorderst sitzende Octavian am Steinbock zu seinen Fiissen
erkennbar ist (hinter ihm Marcus Antonius und Marcus Aemilius Lepidus). Dass
die Griindung von Florenz in post-republikanischer Zeit erfolgt und massgeblich
durch Octavian/Augustus geprigt gewesen sein soll, spielt den Umwélzungen in
die Hinde, die Cosimo politisch im Sinne des um seine Person arrangierten
Grossherzogtums realisiert hatte. Die Verbindung von Octavian und Cosimo
wurde auch direkt visualisiert: Sowohl Octavian (in der Fondazione) als auch Co-
simo (in der «Apotheose») tragen auf dem rechten Schulterblatt ihrer Riistung
einen Lowenkopf. Augustus triagt dort bereits die Corona civica, die Cosimo hier
gerade verliehen wird.

Abbildung 4:
Giorgio Vasari, Die Griindung von Florenz, 1563—-15635,
Florenz, Palazzo Vecchio, Salone dei Cinquecento.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 217

Lowe: Mit dem Motiv des Lowen in der « Apotheose» wird noch einmal die Ent-
sprechung von Cosimo und Augustus verstédrkt: Cosimo selbst wird zum Kunst-
werk a la Augustus.®® Auch der 16wenhafte Charakter des Herzogs war bereits
vor der Gestaltung des Salone etabliert worden: Cosimo hatte sich in vielen Fres-
ken, Statuen und Miinzen mit dem Lowen und auch mit Herkules identifizieren
lassen.®* Der Lowe stand seit der Antike fiir Stirke (Fortitudo), Gerechtigkeit (/-
ustitia), Grossherzigkeit (Magnanimitas) und Mildtitigkeit (Clementia), aber
auch fiir Mut und militdrische Macht.®® Weil man — nach den Beschreibungen des
Physiologus — glaubte, dass Lowen mit offenen Augen schliefen, war der Léwe
auch Zeichen der Wachsamkeit.%® Fiir das Christentum evoziert der Lowe auch
den Léwen aus dem Stamm Juda,®’ den die Christen in Jesus Christus bekennen:
So war der Lowe stets auch Christussymbol.® Dies wurde verstirkt durch die
Vorstellung, dass Lowenjungen tot zur Welt kdmen und erst nach jeweils drei
Tagen angehaucht und damit zum Leben erweckt wiirden.®® In der Apokalypse
des Johannes ist es der Léwe aus dem Stamm Juda, der das Buch mit den sieben
Siegeln 6ffnen kann (vgl. Offb 5,5) — und der letztlich auch das Lamm ist, das
dieses Buch dann aus der Hand Gottes zu nehmen vermag, weshalb die vier We-
sen und die vierundzwanzig Altesten vor ihm niederfallen und anbeten (vgl. Offb
5,1-14). So wird die Analogie zu den vier Quartieren von Florenz und den vier-
undzwanzig Putten (d.h. den Ziinften, Gilden und Stadtwappen) verstdandlich, die
in der «Apotheose» um Cosimo arrangiert sind. Gleichzeitig ist die Verbindung
von Lamm und Léwe im fiinften Kapitel der Apokalypse des Johannes eine, die
sich in die Lowen- und Lammsymbolik in der «Apotheose» hineinlesen lésst.”
Lowe und Lamm gemeinsam symbolisieren das Paradies — und nehmen damit die

% Vgl. dazu Géldy, Spectacular Antiquities (wie Anm. 4), 52.

8 Vgl. Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 79-81. Die Piazza della Signoria, auf der der
Palazzo Vecchio steht, ist voll von dieser Motivik. Im Sinne der Cosimo-Augustus-Analogie
ist auch eine kleine Herkulesstatue zu den Fiissen Octavians in der Fondazione sichtbar.

6 Vgl. Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 266; 268; 269. Zwei Léwen waren

traditioneller Weise die Beschiitzer von Tiiren, Toren, Schitzen und vom Baum des Lebens.

Vgl. Cooper, Traditional Symbols (wie Anm. 41), 98 und Kretschmer, Lexikon der Symbole

(wie Anm. 42), 267.

Vgl. Cooper, Traditional Symbols (wie Anm. 41), 99 und Kretschmer, Lexikon der Symbole

(wie Anm. 42), 267.

Juda war derjenige Stamm des alttestamentlichen Israel, aus dem der Messias erwachsen

wiirde (vgl. Gen 49,9f; 1 Chr 5,2; 2 Sam 7,15-16).

8 Vgl. Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 267.

8 Vgl. Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 267f, Heinz-Mohr, Lexikon der

Symbole (wie Anm. 45), 205.

Konkret in der Lowensymbolik der Riistung des Cosimo und im Lamm, das an der Insignie

des Ordens vom Goldenen Vlies hidngt. Beide Symbole finden sich auch im Wappen des

Grossherzogtums Toskana.

66

67

70

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



218 Oliver Diirr

Symbolik der Flora noch einmal auf —, sie stehen fiir ein Friedenszeitalter jenseits
von Konflikten, das in den alttestamentlichen Prophetenbiichern vorausgesagt
wurde (vgl. Jes 65,25). Mit dem Lowen als traditionellem Sonnensymbol vervoll-
standigt sich noch einmal der Kreis der Hinweise auf ein heranbrechendes Gol-
denes Zeitalter in und durch Cosimo.”!

In romischer Tradition wurde zudem der Léwe primir mit Herkules assozi-
iert.”” Dessen erste der zwolf Aufgaben — die er fiir den Konig Eurystheus zu
bewiltigen hatte — war die Erlegung der nemeischen Lowin, aus deren unver-
wundbarer Haut sich Herkules eine Riistung machte.” Dies erhellt die Léwenme-
taphorik spezifisch auf den Riistungen von Augustus und Cosimo im Salone.
Letzterer inszeniert bewusst die Verbindung mit den Qualitdten des Lowen und
den Vergleich mit den herkulischen Arbeiten fiir Frieden und Wohlstand des K-
nigreiches:” Besonders nach dem Krieg und Sieg gegen Siena (nach 1557) und
dem Frieden von Cateau-Cambrésis 1559 hatte Cosimos Herzogtum Toskana
zwolf Stddte einverleibt (Florenz, Fiesole, Siena, Arezzo, Pisa, Cortona, Voltera,
Pistoia, Borgo San Sepolcro, Montepulciano, Prato und Livorno), sodass sich die
Analogie mit den zwolf Aufgaben des Herkules, aber auch mit den zwolf Jiingern
des Lowen aus dem Stamm Juda (d.h. Jesus Christus), leicht herstellen liess. Nach
der militdrisch-politischen Etablierung Cosimos verfolgte dieser einen addquaten
Herrschaftstitel — sogar eine konigliche Krone — und machte sich parallel dazu
daran, diese kulturell zu legitimieren.”

Die Assoziation mit dem Zivilisationsstifter Herkules verband Cosimo direkt
auch mit der Thematik der Vergottlichung, denn Herkules wurde aufgrund seines
tugendhaften Lebens und seiner Heldentaten divinisiert. Vergottlichung war auch
in der christlichen Tradition ein weit verbreitetes Motiv: Bereits der zweite Brief
des Petrus kennt die Vorstellung, dass die Gldubigen teilhaben kénnen an der
gottlichen Natur (vgl. 2 Petr 1,4: «yévnoBe Beiog kowvavol ghoeme»).” So wurden
die Implikationen einer Logik der Inkarnation Christi schon frith ins Register der

"I Vgl. Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 267.

2 Auch mit Apollo und Fortuna. Vgl. Cooper, Traditional Symbols (wie Anm. 41), 99; Kret-
schmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42).

73 Vgl. dazu Gustav Schwab, Sagen des klassischen Altertums, Leipzig 1909, 156-209, hier

167-169.

Cosimo soll sogar ein Herkules-Siegel im Palazzo Vecchio gehabt haben, mit dem er offizi-

elle Dokumente versiegelte. Vgl. Martha McCrory, Some Gems from the Medici Cabinet of

the Cinquecento, in: The Burlington Magazine 121/917 (1979) 511-515, hier 512.

5 Vgl. Borsook, Art and Politics (wie Anm. 58), 35; Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5),

82.

Dieses Motiv wurde u.a. von Irendus, Adversus haereses I11,19,1; Athanasius, De Incarnati-

one, 54,3; Thomas v. Aquin, Summa Theologiae IIl, g. 1, a. 2 (unter Riickgriftf auf Augusti-

nus) aufgenommen und damit zum zentralen Bestandteil der christlichen Glaubenslehre.

74

76

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 219

Theosis geschopflicher Wesen transponiert — factus est Deus homo, ut homo fieret
Deus. Die Herkulesmotivik musste theologisch nur dahingehend modifiziert wer-
den, dass die Partizipation am gottlichen Leben qua Gnade erfolgte und somit die
menschlichen Werke riickgebunden bzw. eingefligt werden mussten in das (onto-
logisch) vorausgehende schopferische und erlésende Wirken Gottes. Dieser Ge-
danke liegt auch im Kern sakramentaler Theologie: In der Gnade der Sakramente
(prominenter Weise der Taufe und Eucharistie) kann der Mensch Anteil nehmen
am gottlichen Leben, wobei die damit implizierte Gegenwart des transzendenten
Schopfergottes in den immanent-materialen Aspekten geschopflicher Wirklich-
keit (Brot, Wein, Wasser usw.) fiir die florentinischen Gldubigen den Gedanken
der Vergottlichung eines Menschen, Herrschers oder gar einer Republik zu plau-
sibilisieren vermochten.”” In biblischer Tradition wurde der Mensch bereits friih
als Ebenbild Gottes (0 >R 0%%) verstanden (vgl. Gen 1,27). Entsprechend konnte
schon der Psalmist schreiben: «lhr seid Gotter, S6hne des Hochsten seid ihr alle!»
(Ps 82,5) und Jesus selbst nimmt diese Aussage im Neuen Testament wieder auf:
«Ihr seid Gotter [6eoi €ote]!» (Joh 10,34). Im Mittelalter wurden Apotheosen
durch das Wirken von Engeln (d.h. der dienstbaren Geister Gottes) vermittelt, und
viele Darstellungen von Apotheosen zeigten die vergéttlichte Person als von En-
geln getragen’® — in diese Tradition reiht sich je nach Interpretation auch die
«Apotheose» Cosimos ein. Insgesamt wird so verstédndlich, weshalb die Apothe-
ose des Cosimo in ihrer Zeit nicht als blasphemisch oder skandalés empfunden
wurde:” Der Herzog ist nur aufgrund seiner Tugend — préziser: in, durch und aus
der Gnade Gottes — das, was potentiell jeder Mensch sein kénnte 3

Besonders in der Zeit nach der Ubersetzung des Corpus Hermeticum durch
Marsilio Ficino (1433—-1499) wurde die Vorstellung von der Apotheose wiederum
aufgegriffen im Zusammenhang mit den schopferischen Tétigkeiten des Men-
schen — man war iiberzeugt, die Motive der Genesis in den neuplatonischen

7 Ich stimme hier mit der Einschitzung von Murry, Medicean Succession (wie Anm. 3), 10;

37-39 tiberein. Zur Theologie sakral saturierter Materie schreibt Caroline Walker Bynum:
«As a religion at whose heart lie the doctrines of incarnation, creation, and the re-creation of
resurrection, Christianity has to take matter seriously. [...] The paradoxical religious prac-
tices, attitudes, and theories of late medieval Christians reflect a struggle to live in and un-
derstand a world in which physical stuff announces and discloses a creator whose nature
(eternal, immutable, and unknowable) is the opposite of matter.» Caroline Walker Bynum,
Christian Materiality: An Essay on Religion in Late Medieval Europe, Brooklyn, New York
2015, 15-216; 267-286, hier 285.

™ Vgl. Joseph Engemann, Art. Apotheose, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 1, Miinchen 1980,

801f, hier 802.

Ein Umstand, den die #ltere Forschung wenig tiberzeugend darzustellen vermochte.

So z.B. die Heiligen. Vgl. dazu Murry, Medicean Succession (wie Anm. 3), 49.

79
80

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



220 Oliver Diirr

Schriften zur Theurgie wiederzuentdecken.®!' Giovanni Pico della Mirandolas
(1463—-1494) Oratio de hominis dignitate vermag diesen Zusammenhang zu ver-
deutlichen. Gott spricht dort zum Menschen:

«Keinen bestimmten Platz habe ich dir zugewiesen, auch keine bestimmte dussere
Erscheinung und auch nicht irgend eine besondere Gabe habe ich dir verliehen,
Adam, damit du den Platz, das Aussehen und alle die Gaben, die du dir selber
wiinschst, nach deinem eigenen Willen und Entschluss erhalten und besitzen kannst.
[...] Du wirst von allen Einschrinkungen frei nach deinem eigenen freien Willen,
dem ich dich iiberlassen habe, dir selbst deine Natur bestimmen. [...] Weder als ei-
nen Himmlischen, noch als einen Irdischen habe ich dich geschaffen und weder
sterblich noch unsterblich dich gemacht, damit du wie ein Former und Bildner dei-
ner selbst nach eigenem Belieben und aus eigener Macht zu der Gestalt dich ausbil-
den kannst, die du bevorzugst. Du kannst nach unten hin ins Tierische entarten, du
kannst aus eigenem Willen wiedergeboren werden nach oben in das Géttliche.»®?

Vasari selbst hat in seinen Viten oft mit der Analogie von Gott als Kiinstler
und dem Menschen als dessen Ebenbild gespielt. In der Decke des Salone wird
diese Parallelisierung im Fresko der Planung der Eroberung Sienas (siehe Abb.
5) deutlich: Der Schopfergott — in mittelalterlichen Handschriften oft mit einem
Zirkel zur Vermessung der Welt dargestellt — spiegelt sich in Cosimo, der mit
dem Zirkel die Welt vermisst, um sie sich dienstbar zu machen.

Insgesamt war die Gottlichkeit des Cosimo in der imaginativen Grammatik des
Christentums denkbar, sofern sie gnadentheologisch qualifiziert war — analog
zum weiter oben diskutierten Riickbezug der Apotheose Cosimos auf das sakrale
Erbe und die Tradition der Republik Florenz. Cosimo gelang es mit Hilfe seiner
kiinstlerischen Propaganda an die florentinische Volksfrommigkeit anzukniipfen
und sie zu instrumentalisieren, indem er sich als ihr Verteidiger und Beschiitzer
in das sakrale Leben der Stadt selbst einschreiben liess.®

81 Zu Ficino und Giovanni Pico della Mirandola vgl. Murry, Medicean Succession (wie Anm.

3), 26-30. )
82 Giovanni Pico della Mirandola, De hominis Dignitate/Uber die Wiirde des Menschen, Stutt-
gart 2009, hier 8f.

83 Hier stimme ich mit Murry, Medicean Succession (wie Anm. 3), 192f, {iberein.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 221

SOT—

|

4
it
™
'
+
i
:

x4

Abbildung 5:
Giorgio Vasari, Cosimo plant die Eroberung Sienas, 1563—-1565,
Florenz, Palazzo Vecchio, Salone dei Cinquecento.

Die Stadt Florenz selbst hatte — um den Bogen dieses letzten Zentralsymbols
zu schliessen — den Lowen als Stadtsymbol: Die Léwenmetaphorik findet sich an
vielen Hausfassaden und in vielen Darstellungen der Stadt. Das beriihmteste Bei-
spiel hierflir ist vermutlich Donatellos (1386—1466) Marzocco. Direkt hinter dem
Palazzo Vecchio befand sich ein Lowengehege in der Via dei Leoni. Gewisse flo-
rentinische Traditionen kannten sogar Herkules als eigentlichen Griinder der
Stadt.®* Mit der Identifikation von Cosimo mit Herkules bzw. dem Léwen hatte

8 Vgl. David Greve, Status und Statue: Studien zu Leben und Werk des Florentiner Bildhauers
Baccio Bandinelli, Berlin 2008, hier 255.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



222 Oliver Diirr

der Herzog gleichzeitig eines der potentesten Symbole monarchischer Herrschaft
und den klaren Bezug zu Florenz in seiner Person vereinigen kénnen.

Conclusio

Das Bildprogramm des Palazzo Vecchio mit seinem Schliisselstiick, der «Apo-
theose» von Cosimo, exemplifiziert das gekonnte Spiel der Medici und ihrer ar-
tistischen Unterstiitzer mit den einflussreichen Motiven und Symbolen des kultu-
rellen Erbes ihrer Zeit. Der vorliegende Aufsatz hat gezeigt, wie vielschichtig die
Metaphorik, die Assoziationsrdume und die typologischen Entsprechungen der-
selben sind und wie komplex die mythischen, religidsen und historischen Welten
in der cosimeischen Propaganda miteinander verschrinkt wurden. Dabei musste
die offensichtliche Diskontinuitdt der Medici-Herrschaft zur republikanischen
Vergangenheit durch ausbalancierende traditionelle Kontinuititen kompensiert
werden, um die imaginative Grammatik der florentinischen Bevélkerung dahin-
gehend zu beeinflussen, dass diese fiir die republikanische Monarchie der Medici
empfinglich wurde. Durch die gezielte Uberlagerung von Cosimo mit heroischen
Vorbildern und die dargestellte Einverleibung zentraler Symbole verquickte sich
die Schopfung aus antiken, religidsen und mythischen Quellen® mit der gezielten
Identifikation des neuen Herzogs und seiner Herrschaft mit dem Erbe der floren-
tinischen Stadt und Republik. So wiederholte und deutete das Bildprogramm des
Palazzo Vecchio bzw. die visuelle Metaphorik des Salone dei Cinquecento, was
bereits mit dem Einzug der Familie Medici in das ehemalige Stadtparlament von
Florenz und dessen Umfunktionierung zum Herrschaftssitz der Medici initiiert
wurde: In der monarchischen Herrschaft des Magnus Etruriae Dux, Cosimo 1. de’
Medici, verwirklichte und vollendete sich das Erbe der Republik Florenz.

85 In diesem Artikel wurden die etruskischen Quellen kaum — oder nur indirekt — beriicksich-
tigt. Vgl. dazu Dario Donetti, Etruscan Speech: Cinquecento Architecture in Florence, in:
Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 60/1 (2018), 93—106. Siehe auch
den Vergleich von Cosimo mit dem alttestamentlichen Joseph bei Graham Smith, Cosimo I
and the Joseph Tapestries for the Palazzo Vecchio, in: Renaissance and Reformation/Renais-
sance et Réforme, 6/3 (1982), 183-193.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 223

Magnus Etruriae Dux — Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der
Medici in Florenz am Beispiel der «Apotheose» von Cosimo I de’ Medici

Kaum eine andere Familie hat Florenz geschichtlich und kulturell dermassen geprégt wie
die Medici. Im Bestreben, aus der ehemaligen Republik Florenz ein Grossherzogtum Tos-
kana zu schmieden, an dessen oberster Stelle Cosimo 1. de’ Medici als republikanischer
Monarch stehen sollte, bedienten sich die Medici sdmtlicher ihnen zur Verfiigung stehen-
den Ressourcen politischer, historischer, kultureller und religiéser Legitimation. Wihrend
die einschlédgige Forschung dieses Legitimationsbestreben primér mit Blick auf ihre pro-
pagandistische Intention untersucht hat, versucht der vorliegende Beitrag den kulturell-
religiosen Voraussetzungen nachzugehen, welche tiberhaupt die Akzeptanz dieser Propa-
ganda auf Seiten der florentinischen Bevolkerung zu plausibilisieren vermdgen. Am Bei-
spiel des Bildprogramms im heutigen Palazzo Vecchio werden die Transformations-, Kon-
struktions- und Deutungsprozesse exemplarisch nachgezeichnet, die im Riickgriff auf an-
tike (besonders romische und christliche Quellen) die Imagination, Mentalitit und den
Zeitgeist der florentinischen Bevolkerung nachhaltig geprédgt haben.

Renaissance — Florenz — Medici — Propaganda — Cosimo 1. de” Medici — Palazzo Vecchio
— Apotheose — Imagination — Mentalitdtsgeschichte — Kulturgeschichte.

Magnus Etruriae Dux — Sur le monde symbolique de la propagande culturelle et politique
des Médicis a Florence en utilisant ['exemple de «l’apothéose» de Cosimo I" de’ Medici

Aucune autre famille n’a autant marqué Florence historiquement et culturellement que les
Médicis. Dans leurs efforts pour forger un grand-duché de Toscane a partir de 1’ancienne
République de Florence, avec Cosimo [* de” Medici comme monarque républicain sup-
réme, les Médicis ont utilisé toutes les ressources politiques, historiques, culturelles et re-
ligieuses a leur disposition. Alors que les recherches en la mati¢re ont examiné cet effort
de légitimation principalement sous I’angle de son intention propagandiste, le présent ar-
ticle tente de retracer les conditions préalables culturelles et religieuses qui sont 8 méme
de plausibiliser 1’acceptation de cette propagande par la population florentine. En prenant
I’exemple du programme pictural de I’actuel Palazzo Vecchio, on retrace de maniére
exemp—laire les processus de transformation, de construction et d’interprétation qui, en
recourant aux sources antiques (surtout romaines et chrétiennes), ont influencé durable-
ment 1’imagination, la mentalité et I’esprit du temps de la population florentine.

Renaissance — Florence — Médicis — propagande — Cosimo I de” Medici — Palazzo
Vecchio — apothéose — imagination — histoire de la mentalité — histoire de la culture.

Magnus Etruriae Dux — Il linguaggio simbolico della propaganda culturale e politica
dei Medici a Firenze: «l'apoteosi» di Cosimo 1. de’ Medici

Quasi nessun’altra famiglia ha tanto plasmato storicamente e culturalmente Firenze quanto
i Medici. Nella loro ambizione di forgiare dalla precedente Repubblica di Firenze un Gran-
ducato di Toscana alla cui cima doveva trovarsi Cosimo I de’ Medici come sovrano repub-
blicano, i Medici si servirono di tutte le risorse disponibili per la loro legittimazione poli-
tica, storica, culturale e religiosa. Mentre le ricerche in materia hanno esaminato questo
sforzo di legittimazione principalmente in vista della sua intenzione propagandistica, il
presente articolo cerca di rintracciare i presupposti culturali e religiosi che sono in grado
di spiegare perché questa propaganda potesse venire accettata dalla popolazione fiorentina.
Sulla base dell’esempio del programma pittorico dell’odierno Palazzo Vecchio vengono
ricostruiti i processi di trasformazione, costruzione e interpretazione che, ricorrendo alle
fonti antiche (soprattutto romane ¢ cristiane), hanno avuto un’influenza duratura sull’im-
maginazione, la mentalita e lo spirito della popolazione fiorentina.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



224 Oliver Diirr

Rinascimento — Firenze — Medici — propaganda — Cosimo 1. de” Medici — Palazzo Vecchio
— apoteosi — immaginazione — storia della mentalita — storia della cultura.

Magnus Etruriae Dux — On the symbolic world of the cultural and political propaganda
of the Medici in Florence using the example of the «apotheosis» of Cosimo I. de’ Medici

Few families have historically and culturally impacted the city of Florence, as did the Med-
ici. With their aim to transform the ancient republic into the great duchy of Tuscany, with
Cosimo I de” Medici as its head, they drew upon all resources at their disposal in order to
politically, historically, culturally, and religiously legitimize their endeavour. While the
research on the topic generally focussed on the ideological intent of the Medicis” program,
this contribution focusses on the cultural and religious reasons, why the people of Florence
would plausibly come to accept it in the first place. Analyzing the Palazzo Vecchio’s icon-
ographic program in Florence allows us to sketch the processes of transformation, con-
struction, and interpretation that have affected the imagination, mentality, and zeitgeist of
the florentine population.

Renaissance — Florence — Medici — Propaganda — Cosimo I de Medici — Palazzo Vecchio
— Apotheosis — Imagination — History of mentalities — Cultural history.

Oliver Diirr, Dr. des., Lehrstuhl fiir Dogmatik und Theologie der Okumene der Universitit
Fribourg; https://orcid.org/0000-0003-0970-4090.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



	"Magnus Etruirae Dux" : zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici in Florenz am Beispiel der Apotheose von Cosimo I. de' Medici

