
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 115 (2021)

Artikel: "Magnus Etruirae Dux" : zur Symbolwelt der kulturellen und politischen
Propaganda der Medici in Florenz am Beispiel der Apotheose von
Cosimo I. de' Medici

Autor: Dürr, Oliver

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Magnus Etruriae Dux» -
Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen
Propaganda der Medici in Florenz am Beispiel
der Apotheose von Cosimo I. de' Medici*

Oliver Dürr

Die Bankiersfamilie de' Medici erlebte in Florenz zwischen dem vierzehnten und
sechzehnten Jahrhundert einen kometenhaften sozialen und politischen Aufstieg.
Mit Cosimo I. de' Medici (1519-1574)' hatte die ursprünglich bürgerliche Familie

in der Republik Firenze einen Grossherzog hervorgebracht, der als Herrscher
über ein véritables Herzogtum Toskana regierte. Damit ist bereits angezeigt, wie
dramatisch sich die sozialen, politischen und eben auch kulturellen Realitäten
verschoben hatten: Aus einer ehemaligen Republik war de facto ein Herzogtum mit
einem absoluten Monarchen geworden. Die Medici stilisierten sich als Fortsetzung

der Republik in herzoglicher Form, aber konnten dabei im republikanischen
Florenz von keinen wirklich monarchischen Vorbildern oder Traditionen zehren.
Trotzdem gelang es ihnen - allen voran Cosimo -, erfolgreich die paradoxe
politische Mythologie einer republikanischen Monarchie im Sinne des Grossherzogtums

Toskana zu schmieden. Im Folgenden soll-am Beispiel des Bildprogramms
im heutigen Palazzo Vecchio - untersucht werden, wie diese Transformation, die
eben auch mit einer Veränderung des Zeitgeistes, der Imagination und der
Mentalität der florentinischen Bevölkerung einhergehen musste, von den Medici
gekonnt gefördert und inszeniert wurde.

Zunächst sollen diese Fresken im Folgenden ganz knapp historisch situiert
werden (Abschnitt 1), bevor auf einen ausführlicheren Bildbeschrieb der
sogenannten «Apotheose» des Cosimo (Abschnitt 2) eingegangen und anhand einiger
zentraler Symbole die künstlerisch-kulturelle Legitimation des politischen
Programms und Anspruchs Cosimos umrissen wird (Abschnitt 3).

* Danken möchte ich sowohl Volker Reinhardt, fur die Unterstützung bei der anfanglichen
Recherche zu diesem Artikel, als auch David Neuhold und Eric Flury fur die konstruktiven
Rückmeldungen zum schlussendlichen Manuskript. Im gesamten Artikel werden griechische

biblische Zitate aus dem «Novum Testamentum Graece» von Eberhard Nestle und Kurt
Aland entnommen, deutsche Zitate aus der «Zürcherbibel».

1 Fortan kurz: Cosimo.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224. DOl: 10.24894/2673-3641.00089



204 Oliver Dürr

Historische Kontextualisierung: Der Aufstieg von Cosimo I. de' Medici

Kurz nach der Ermordung von Alessandro de' Medici (1510-1537) in der

Epiphanias-Nacht des Jahres 1537 wurde dessen Cousin Cosimo zum Capo delta

Repubblica gewählt.2 Seit dem Fall der letzten florentinischen Republik (1530)
hatte Alessandro de' Medici derart viele Menschen entfremdet oder exiliert, dass

nun eine Grosszahl an politischen Feinden aus Rom, Venedig und Bologna an die

Rückeroberung von Florenz dachten - und auch in der Stadt selbst gab es viele,
die sich gerne grundsätzlich von der Flerrschaft der Medici befreit hätten.3 Sofort
nach Bekanntwerdung der Nachricht vom Tod des ersten Medici-Herzogs begann
in Venedig Filippo Strozzi il Giovane (1489-1538) Geld und Truppen zu
sammeln, um Florenz zurückzuerobern.4 Von Frankreich finanziell unterstützt
marschierten bereits im August desselben Jahres mehrere kleinere Armeen in Richtung

Florenz. Trotz der unsicheren Lage bei seinem Amtsantritt und der inneren

und äusseren Herausforderungen schlug Cosimo die Republikaner in der Schlacht

von Montemurlo wider Erwarten und konnte damit innerhalb seines ersten

Regierungsjahres sowohl die Stadt selbst als auch seine eigene Herrschaft sichern. Zwei
Jahre danach konsolidierte Cosimo seinen Einfluss durch die Hochzeit mit Eleo-

nora de Toledo (1522-1562), der Tochter des Vizekönigs von Neapel, und beide

zogen ab 1540 vom Palazzo Medici an der Via Larga ins alte Stadtparlament -
den Palazzo della Signoria.5 Das Gebäude der ehemaligen Regierung der Republik

(Signoria) wurde nun zum Regierungssitz der Medici transformiert und gleichzeitig

zum Wohnsitz des Herzogs. Cosimo begann unmittelbar nach dem Umzug
mit einem umfassenden Renovationsprogramm desselben, das an seinem Lebensende

noch unvollendet blieb.6

Architektonisch und künstlerisch wurde dieser Umbau - unter strikter Bauführung

durch Cosimo selbst - zunächst von Giambattista Tasso (1500-1555) und
ab 1555 definitiv von Giorgio Vasari (1511-1574) realisiert. Die Gestaltung des

heutigen Palazzo Vecchio fügt sich dabei in Cosimos breiteres kulturpolitisches

2 Alessandro hatte keine legitimen Erben hinterlassen - sein einziger Sohn Giulio war zu die¬

sem Zeitpunkt erst dreijährig (oder fünfjährig, je nach Quelle) und dazu noch ein uneheliches
Kind.

3 Vgl. Gregory Murry, The Medicean Succession: Monarchy and Sacral Politics in Duke
Cosimo dei Medici's Florence (I Tatti Studies in Italian Renaissance History), Cambridge,
Massachusetts 2014, hier 4f.

4 Vgl. Andrea Gâldy, Spectacular Antiquities: Power and Display of Anticaglie at the Court
of Cosimo I de' Medici, in: Renaissance and Reformation/Renaissance et Réforme, 29/1

(2005), 45-57, hier 48; Murry, Medicean Succession (wie Anm. 3), 3.
5 Vgl. Gâldy, Spectacular Antiquities (wie Anm. 4), 48; Kurt Forster, Metaphors of Rule. Po¬

litical Ideology and History in the Portraits of Cosimo I de' Medici, in: Mitteilungen des
Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 15/1 (1971), 65-104, hier 75.

6 Vgl. Murry, Medicean Succession (wie Anm. 3), 16.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 205

Programm ein, das in der Übernahme des ehemaligen republikanischen
Parlamentsgebäudes seinen paradigmatischen Ausdruck fand.7 Cosimo zielte auf eine

längerfristige Etablierung und Legitimierung der Macht seiner Familie ab und
bediente sich dazu aller verfügbaren Mittel.8 Entsprechend liefert besonders die Decke

des grossen Salone dei Cinquecento mit ihrem Herzstück, der sogenannten
«Apotheose von Cosimo I. de' Medici»9 (Siehe Abb. 1), die visuellen Metaphern
für die Fundierung - und letztlich Sublimierung - seiner Rolle, Macht und seines

Selbstanspruchs. Die politische Transformation der altehrwürdigen Republik
Florenz in ein Herzogtum, und die neue Rolle der Medici als Herzöge, wurde von
Cosimo bewusst kulturell reflektiert und inszeniert.10 Bis zu diesem Zeitpunkt -
bzw. bis vor Alessandro de' Medici - hatten die Medici ihren Einfluss eher indirekt

ausgeübt (d. h. weniger durch die Bekleidung von Ämtern als durch
Wahlbeeinflussung) und auch indirekt artikuliert (bspw. durch die Stilisierung ihrer
Vorfahren in der Welt antiker Heroen und Mythen).11 Erst mit den beiden Medici-
Herzögen begann die Darstellungsform lebender Medici-Herrscher als Verkörperungen

dieser antiken Vorläufer.12 Diese Entwicklung fand ihren Höhepunkt in

der «Apotheose» Cosimos. Im Bildprogramm des Palazzo Vecchio und speziell
in der Decke des Salone Grande Hess sich Cosimo nach seinen weiteren politischen

Erfolgen - v.a. dem Sieg gegen die Stadt Siena und deren Einverleibung
ins Herzogtum 1557 (siehe Abb. 5)13 - künstlerisch adeln und letztlich divinisie-
ren.

7 Vgl. Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 102.
8 Vgl. Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 89; Gâldy. Spectacular Antiquities (wie Anm.

4), 46. Forster betont hierbei speziell die Instrumentalisierung der Kunst zu Zwecken der
politischen Propaganda. Das Modell der Kunstproduktion unter Cosimo entspreche dabei
der Organisationsstruktur seiner Flerrschaft: Künstler und Handwerker waren v.a. Ausführende

seines Herrschaftswillens. Vgl. dazu Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 100-
103.

9 So wird das Bild in der kunstgeschichtlichen Literatur bezeichnet.
10 Darin kann Forster rechtgegeben werden (siehe Anm. 8 oben).
11 Bereits Cosimo il Vecchio de' Medici (1389-1464) hatte eine Art Krypto-Signoria in Florenz

aufgebaut, aber seiner Dynastie fehlten offizielle Ämter oder Titel. Vgl. Volker Reinhardt,
Geschichte Italiens. Von der Spätantike bis zur Gegenwart, München 2003. hier 35f; Franco
Cardini, Florenz: Allgemeine Stadtgeschichte, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 4. Darmstadt
2009, 554-561, hier 560; Michele Luzzati, Art. Medici, in: Lexikon des Mittelalters. Bd. 6,
München 1993, 444^446.

12 Mit Alessandro de' Medici begann eine neue Linie der Portraitierung bspw. in voller Rüs¬

tung, bereit zum Kampf für die Verteidigung der Republik. Vgl. Forster, Metaphors of Rule
(wie Anm. 5), 65-71; bes. 70.

13 Vgl. dazu Giuliano Procacci, Geschichte Italiens und der Italiener, München 1989, hier 140.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Abbildung 1:

Giorgio Vasari, Apotheose von Cosimo I. de' Medici, 1563-1565, Florenz,
Palazzo Vecchio, Salone dei Cinquecento.

Die Leistung dieses Bildprogramms insgesamt «besteht in einer komplexen
Verknüpfung der Historienbilder aus der Kriegs- und Kulturgeschichte der Stadt [...]
mit der Darstellung des Herrschaftsbereichs von Florenz»,14 wobei die «Apotheose»

des Herzogs im Zentrum beider Achsen liegt. Hier verschränken sich zeitliche

und räumliche Koordinaten, und Cosimo wird damit sowohl zum «Höhepunkt
der Stadtgeschichte» als auch zum «Mittelpunkt des Stadtregimes»15 verklärt. Die
Decke kann, wie Gerd Blum bemerkt, entsprechend als «diagrammatische Landkarte

des florentinischen Staates» bezeichnet werden, «als (Kosmos) Cosimos -
und zugleich eine simultane Gesamtdarstellung sukzessiver Ereignisse aus der
florentinischen Geschichte innerhalb eines regelhaft organisierten Gesamtplans,

14 Gerd Blum, Giorgio Vasari: Der Erfinder der Renaissance, München 2011, hier 202. Beide
Achsen werden im Folgenden erläutert.

15 Blum, Giorgio Vasari (wie Anm. 14), 203.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen undpolitischen Propaganda der Medici 207

als dessen Mitte und Meister Herzog Cosimo I. erscheint.»16 Aufgrund des

begrenzten Umfangs des vorliegenden Beitrags kann auf das Gesamtprogramm dieser

Deckenfresken nur selektiv Bezug genommen werden - d.h. dort, wo diese

Bezüge der Erläuterung der «Apotheose» selbst zudienen.

Zur «Apotheose»

Ein erster Zugang zum zwischen 1564 und 1571 gemalten Mittelbild der Decke

ergibt sich durch dessen Sitz im Leben. Die in der Decke des Salone eingravierte
Rahmenaufschrift lautet: «constituta civitate, aucto imperio, pacata etruria, SPQF

optimo principe» - übersetzt ist damit in etwa gemeint: «Da die Stadt(bürger-
schaft) etabliert/gefestigt wurde, da Etrurien [Toskana] befriedet wurde, durch
Senat und Volk von Florenz und ihren besten/sehr guten Bürger [alternativ: durch
den besten Bürger von Senat und Volk von Florenz].»17 Bereits hier wird deutlich,
dass der zentrale Tondo der Deckenfresken des Salone dei Cinquecento auf die

Verherrlichung des Herzogs Cosimo angelegt ist, diese Glorifizierung jedoch an

die Republik zurückbindet bzw. sie damit zu begründen weiss, was er für Florenz

getan hat.18 Vasari stilisierte Cosimo als Erfüller und seine Herrschaft als Erfüllung

der Stadtgeschichte und desjenigen Erbes, das - im Sinne ihres Gründungsmythos

- schon in der römischen Kolonie Florentia zu Grunde gelegt war.19 Die

Festigung bzw. Etablierung des Stadtstaats (Civitas) kann entsprechend als
Organisation und Gestaltung dieses Erbes verstanden werden. So schliesst sich im

16 Blum, Giorgio Vasari (wie Anm. 14), 204.
17 Henk van Veen, Republicanism in the Visual Propaganda ofCosimo I de' Medici, in: Journal

of the Warburg and Courtauld Institutes, 55 (1992), 200-210, hier 203, Fn. 16 argumentiert
dafür, dass die letzte Wendung eigentlich «SPQF optimo principi» lauten müsse (nicht
principe) - d.h. mit diesem vierten Ablativ müsse eigentlich ein Dativ gemeint sein, weil Cosimo
I. auch «im Dativ» dargestellt sei: ihm wird eine Eichenlaubkrone verliehen. Es ist m.E.
jedoch schwer zu plausibilisieren, dass Vasari einen solchen «Fehler» gemacht hätte - eher
scheint es angemessen, den Ablativ als Instrumentalis aufzufassen.

18 Zum Akzent der kulturpolitischen Selbstdarstellung Cosimos im Sinne einer Kontinuität mit
den historischen Wurzeln der Republik vgl. Veen, Republicanism (wie Anm. 17), passim;
bes. 200; 203; 208f.

19 Wie sich im Folgenden zeigt, spielten Cosimo und Vasari hier ganz bewusst mit der antiken
Vorstellung, dass einer Stadt bei ihrer Gründung eine gewisse Prägung, ein Charakter und
eine Natur im Sinne einer politischen Konstitution mitgegeben wird, an dereine spezifische
Herrschaftsform gemessen werden konnte. Vgl. dazu Forster, Metaphors ofRule (wie Anm.
5), 99; Veen, Republicanism (wie Anm. 17), 204. Gerade deshalb ist eine Begründung von
Florenz im nachrepublikanischen Zeitalter - während der Zeit des zweiten Triumvirats - für
Cosimo relevant: Cosimo zielt eher auf eine Res publica im Sinne von Augustus ab als auf
eine vorcäsarische. Zur Gründung von Florenz siehe Cardini, Florenz (wie Anm. 11), 554;
Gerhard Radke, Art. Florentia, in: Der kleine Pauly: Lexikon der Antike, Bd. 2, München
2007, 580.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOl: 10.24894/2673-3641.00089



208 Oliver Dürr

Sinne Vasaris im cosimeischen Grossherzogtum Toskana der historische Bogen,
der mit der mythischen Gründung von Florentia in der Zeit des zweiten Triumvirats20

- v.a. durch Octavian - begonnen hatte (siehe Abb. 4). Visuell ist die
«Apotheose» entsprechend eingeklammert durch ein Fresko der Fondazione von
Florenz - in dem Octavian prominent inszeniert ist - und ihrem Ampliamento (siehe
Abb. 2). Der dargestellte historische Ausbau der Stadt selbst wurde von Cosimo
durch die militärische Erweiterung des Herzogtums (ab 1569 zum Grossherzogtum)

noch einmal überboten. Unter Cosimo hatte sich für Florenz ein lang ersehntes

Desiderat erfüllt: der befriedete Staat Toskana (Pacata Etruria). Deshalb

weiht die Republik Florenz - allegorisiert als antike Göttin Flora - ihren Princeps
im dargestellten Sinne.

Cosimo hatte diese Legitimation seiner Herrschaft dringend nötig: Die Medici
waren nämlich kein adliges Geschlecht - obwohl sie zur Zeit Cosimos bereits
beträchtliches soziales Kapital angehäuft hatten21 -, und als Sohn von Giovanni
delle Bande Nere (1498-1526) entstammte Cosimo auch nur der sekundären Medici

Linie.22 Gerade deshalb war es besonders wichtig, ihn aufgrund seiner
militärischen Erfolge und persönlichen Tugenden zu adeln. Genau dies intendiert das

Bildprogramm des Salone Grande mit seinem Herzstück: der «Apotheose»
Cosimos.23 Vasari selbst hatte in seinen Ragionamenti das Bild als chiave e conclusi-

one (Schlüssel und Abschluss bzw. Fazit) des gesamten Raumes bezeichnet.24

Eigentlich wäre das Fresko als Verherrlichung der Stadt Florenz geplant
gewesen, aber auf Cosimos explizite Anweisung wurde er selbst darin zum zentralen

Motiv.25 Florentia ist immer noch im Bild, aber die Blumengöttin krönt nun
Cosimo mit einer Eichenlaubkrone, während zwei Cheruben die Grossherzogliche

Krone, das Kreuz der Ritter des Santo Stefano26 und die Insignie des Ordens

vom Goldenen Vlies emporhalten. Der Herzog selbst ist in Rüstung all' antica
gekleidet und sitzt auf einem Stuhl, der als Sedes curulis27 interpretiert werden

20 Es wurde zwischen Octavian, Marcus Antonius und Marcus Aemilius Lepidus geschlossen.
21 Vgl. dazu Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 93.
22 Cosimo war kein Nachkomme von Cosimo il Vecchio, dem Vorfahren der prestigeträchti¬

geren Medici di Cafaggiolo, sondern von dessen weniger bekanntem jüngerem Bruder
Lorenzo de' Medici (1395-1440) und damit der Popolani Linie.

23 Vgl. dazu auch die Inszenierung seiner militärischen Stärke bzw. Ingenuität, Autorität, Libe¬
ralität und Grosszügigkeit in den Bildern des Sala di Cosimo I. im Palazzo Vecchio. Vgl.
Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 96f.

24 Vgl. Giorgio Vasari, Ragionamenti del Signor Giorgio Vasari sopra le invenzioni da lui di-
pinte in Firenze nel Palazzo Vecchio con Francesco Medici allora Principe di Firenze, Pisa
1823,246.

25 Vgl. Ugo Muccini, II Salone dei Cinquecento in Palazzo Vecchio, Firenze 21995, hier 128.
26 Der Orden wurde von Cosimo selbst 1554, nach dem Krieg mit Frankreich, gegründet.
27 Zur Sedes bzw. Sella siehe Thomas Schäfer, Imperii Insignia. Sella curulis und Fasces: zur

Repräsentation römischer Magistrate, Darmstadt 1989, hier 24ff.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen undpolitischen Propaganda der Medici 209

kann - d.h. auf dem offiziellen Stuhl der höchsten Amts- und Würdenträger der
römischen Republik.28 Umringt ist diese aureolisch umleuchtete Himmelsszene

von vierundzwanzig Putten, die sowohl als Engel als auch als Parallelisierungen
der ebenfalls vierundzwanzig dargestellten Wappen - der Zünfte29 und der Stadt

- gelesen werden können.30 So könnte Cosimo als «Vater» dieser Kinder bzw.
Vater der Stadt und ihrer Zünfte gedeutet werden - dann wäre die «Apotheose»
eine Anspielung darauf, dass auch Cosimo den Titel des Pater patriae verdient
hätte, der Cosimo il Vecchio posthum verliehen worden war.

Insgesamt fokussiert die Gesamtkomposition sowohl des Salone wie auch der

eigentlichen «Apotheose» unmissverständlich auf die Person Cosimos. In der

Interpretation umstritten ist jedoch, wofür Cosimo hier - besonders in Kombination
mit der Flora - steht: für sich selbst, für die Medici, für die Vollendung der
Republik Florenz im Sinne ihrer historischen und mythischen Ursprünge, für die
Zukunftsform dieser Republik im Sinne des Grossherzogtums, für einen Bruch
mit der Vergangenheit und Neuanfang einer absolutistischen Diktatur usw. In der

gängisten Interpretation - im Anschluss an Kurt Forster,31 Paul Richelson32 und
Janet Cox-Rearick33 - steht die Apotheose für die Substitution der Stadt Florenz
durch Cosimo de' Medici selbst und fasst entsprechend die Transformation des

politischen Systems in Florenz ab 1530 zusammen: Cosimos persönlicher und
familiärer Anspruch auf absolute Herrschaft Dei gratia als Realisierung einer

göttlichen Berufung - und deren Legitimierung mit allen kulturpolitischen
Mitteln, die zur Verfügung standen.34 Der Salone dei Cinquecento, der eigentlich der
Macht und Grösse von Florenz gewidmet war, fokussierte nun zunehmend auf
den Herzog und seine Familie, sodass Cosimo selbst als lebender Souverän die

zum Herzogtum umfunktionierte Republik personifizierte - dies wird bestätigt
durch seine implizite Präsenz in den Allegorien der Medici-Herrschaft und der

28 D.h. der Konsuln und später der Kaiser.
29 Zu den einundzwanzig Zünften und Gilden der sogenannten «Arti maggiori» und «minori»

in Florenz siehe John Edgcumbe Staley, The Guilds of Florence, London 1906, hier 75^443.
30 Dass diese Putten keine Flügel haben, könnte daraufhinweisen, dass Letzteres intendiert war

und sie tatsächlich die Zünfte der Stadt darstellen, die als Knäblein bzw. Kinder Cosimos
inszeniert sind.

31 Vgl. Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 65-104; bes. 97f.
32 Vgl. Paul Richelson. Studies in the Personal Imagery of Cosimo I de' Medici, Duke of Flo¬

rence, New York/London 1978. 42M4.
33 Vgl. Janet Cox-Rearick, Dynasty and Destiny in Medici Art: Pontomo, Leox, and the Two

Cosimos Princeton, New Jersey 1984, hier 251.
34 Forster sieht in der «Apotheose» die «ultimate pictorial formulation of absolutist govern¬

ment» Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 97. Vgl. dazu auch Volker Reinhardt,
Geschichte Italiens, München 1999, hier 58-62.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



210 Oliver Dürr

Regierung im gesamten visuellen Programm des Palazzo Vecchio?5 Insgesamt ist

augenfällig, wie explizit die Herrschaft Cosimos zelebriert wird - besonders im
Kontrast zur subtileren Einflussnahme der früheren Medici. In dieser ikonologi-
schen Interpretationsrichtung wird primär die Diskontinuität zwischen der alten

Republik Florenz und der absolutistischen Herrschaftsform des neuen divinisierten

Grossherzogs betont - und damit auch die politische Instrumentalisierung kultureller

Medien, die aufgewendet werden mussten, um diesen Kontrast ideologisch zu
übermalen.

Gleichzeitig betonen neuere Untersuchungen aber auch die Kontinuität der co-
simeischen Herrschaftsform sowohl mit dem republikanischen und militärischen
Erbe von Florenz36 als auch mit damals verbreiteten religiösen Vorstellungen in

Bezug aufdie Vergöttlichung Theosis) geschöpflicher Wesen, insbesondere auch

Vorstellungen von der Göttlichkeit der Republik selbst.37 In dieser Perspektive
hatte Cosimo defacto mehr kulturelle und religiöse Anknüpfungspunkte im Glauben

und der Imagination der Bürgerinnen und Bürger von Florenz als oft
angenommen wird. In beiden Fällen bzw. Interpretationen steht die Zentralität der

Vorstellung einer - mit mehr oder weniger Brüchen durchsetzten - Fortschrittsgeschichte

Florentias im Vordergrund, die ihren Höhepunkt in der Herrschaft
Cosimos gefunden haben soll. In diesem Sinne berichtete auch Vasari, dass er bei

den Vorbereitungen für das Bild an die Lage von Florenz unter Cosimo gedacht
habe und ihm die Gegenwart im Kontrast zu Krieg, Unruhen, Pest und Hungersnöten,

von denen die Alten noch geplagt gewesen waren, herrlich ruhig und friedvoll

erschien.38 Cosimo und Vasari fassten beide die Geschichte von Florenz als

Prozess auf, der seinen historischen Höhepunkt in der Gegenwart gefunden hatte:

Die Vergangenheit war dabei nur eine Treppe (Scala), die zu diesem Punkt
hingeführt hatte.39

Im Folgenden soll nun versucht werden, das Bildprogramm der «Apotheose»
in ihrem Kontext mit Hilfe einiger ausgewählter Symbole zu skizzieren, dessen

35 Vgl. dazu Charles Davis, Frescos by Vasari for Sforza Almeni, «Coppiere» to Duke Cosimo I.,
in: Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 24/2 (1980), 127-202, bes. 154.

36 Vgl. dazu Veen, Republicanism (wie Anm. 17), 200-210 und die Bemerkungen weiter oben
zum Rückbezug von Cosimos Herrschaft auf die Gründung von Florenz in römischer Zeit.

37 Vgl. dazu Murry, Medicean Succession (wie Anm. 3), bes. 8-15.
38 Vgl. Vasari, Ragionamenti (wie Anm. 24), 258.
39 Vgl. Muccini, Salone (wie Anm. 25), 128; Vasari, Ragionamenti (wie Anm. 24), 258. Auch

hier ist aber nicht geklärt, ob es sich bei dieser Treppe quasi um eine Leiter handelt, die man,
sobald man über sie hinausgeschritten ist, hinter sich abstossen kann, oder ob dieses Erbe
der Gegenwart und Zukunft bleibend anvertraut ist und im Sinne einer historischen Vollendung

verstanden wird. In beiden Fällen handelt es sich um Formen des Fortschritts: «[T]he
principate of Cosimo wanted to convey, with the help ofa virtually total political and cultural
propaganda, a new sense of historical purpose and progress. To this end, history writing,
literary and artistic production and exegesis, public ceremonies and festivities, architecture
and diplomacy were marshalled into service.» Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 89.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen undpolitischen Propaganda der Medici 211

Motivik in ihren kulturellen, historischen und mythischen Bezügen darzustellen
und damit das breitere kulturpolitische Programm Cosimos zu umrahmen.

Abbildung 2:

Giorgio Vasari, Ausbau von Florenz, 1563-1565,
Florenz, Palazzo Vecchio, Salone dei Cinquecento.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



212 Oliver Dürr

Analyse einzelner Symbole und ihrer Verankerung im Mythos

Flora: Zentral für das Verständnis der cosimeischen Selbstinszenierung ist die

Präsenz der antiken Göttin Flora.40 Die römische Kolonie Florentia wurde schon

bei ihrer Gründung mit Flora, der Göttin der Blumen, Blüten und des Frühlings,41
in Verbindung gebracht - Florenz ist «die Blühende [Stadt].»42 In diesem Sinne

ist die ganze Decke gerahmt von zwei Tondi mit den Allegorien der vier Quartiere
von Florenz (San Giovanni und Santa Maria Novella', Santo Spirito und Santa

Croce)', wobei jeweils über den Quartieren die Flora bzw. Florentia dargestellt ist
und Blumen Uber sie ausstreut (siehe Abb. 3).43

Abbildung 3:

Giorgio Vasari, Allegorie der Quartiere Santa Maria Novella und San Giovanni
bzw. Santo Spirito und Santa Croce, 1563-1565,

Florenz, Palazzo Vecchio, Salone dei Cinquecento.

40 Vgl. dazu Werner Eisenhut, Art. Flora. Floralia, in: Der kleine Pauly: Lexikon der Antike,
Bd. 2. München 2007, 579f. Die Flora gehört zur ältesten Schicht der römischen Religion.

41 Vgl. Jean Cooper, An Illustrated Encyclopaedia of Traditional Symbols, London 1987, 70.
42 Vgl. Radke, Florentia (wie Anm. 19), 580; Hildegard Kretschmer, Lexikon der Symbole und

Attribute in der Kunst, Stuttgart 22016, hier 61.
43 Zu diesen Darstellungen vgl. Davis, Frescos (wie Anm. 35), 151-154. Die Wappen der je¬

weils zwei Quartiere werden durch die Pranken eines grossen Löwen zusammengehalten.
Vgl. dazu die Erläuterungen über das Motiv des Löwen weiter unten.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 213

Diese Blumen dürfen wohl als Zeichen eines Locus amoenus44 verstanden werden,

die für ein irdisches Paradies im Sinne eines goldenen Zeitalters stehen, das

mit Cosimo nun eingetreten ist. Somit sind in einem christlichen Kontext mit
einer Darstellung der Flora als Allegorie der Stadt sowohl Anspielungen auf den

Frühling als auch Allusionen in Bezug auf den paradiesischen Garten von Gen 1—

345 bzw. dessen Vollendung in der göttlichen Stadt im einundzwanzigsten Kapitel
der Apokalypse des Johannes verbunden.

Dieselbe Flora ist auch in der «Apotheose», dem Zentralbild der Decke,
dargestellt, wie sie Cosimo mit einem Eichenkranz krönt. Der Krönungsakt Cosimos
und die feierliche Inszenierung einer paradiesischen Gegenwart bzw. Zukunft von
Florenz interpretieren sich dabei gegenseitig: Er wird aufgrund seiner Errungenschaften

für das gegenwärtige Wohl der Stadt gekrönt, mit seiner Verherrlichung
wird gleichzeitig auch eine glorreiche Zukunft vorweggenommen.

Eiche: Damit dieser Krönungsakt verstanden werden kann, gilt es die Symbolik

der Eiche bzw. des Eichenlaubes zu erläutern: Eichen stehen seit der Antike
für Stärke, Schutz, Mut und Wahrheit - in der Antike hatten viele Himmels- und

Fruchtbarkeitsgöttinnen und -götter die Eiche zum Emblem.46 Weil man ihr Holz
lange Zeit für unverweslich hielt, wurde sie mit Unsterblichkeit und Unvergäng-
lichkeit in Verbindung gebracht.47 In der christlichen Imagination traten noch die

Bedeutung von Stärke in Anfechtungen, Standhaftigkeit im Glauben und der

Tugendhaftigkeit hinzu.48 So evoziert die Szene auch den Siegeskranz (cTécpavoç),
den der Apostel Paulus den tugendhaften Gläubigen in 1 Kor 9,24-27 verspricht
(vgl. auch Phil 3,13f).

Im Imperium Romanum war der Eichenkranz als Corona civica die höchste

militärische Auszeichnung, die einem römischen Bürger verliehen werden
konnte:49 Wenn ein Römer einem anderen Bürger in der Schlacht das Leben
gerettet hatte, dann verlieh der Gerettete seinem Retter in einer feierlichen Prozession

die Corona civica. Es ist augenfällig, weshalb Cosimo Interesse daran hatte,
sich selbst bzw. seine Herrschaft mit dem Eichenkranz krönen zu lassen - und

zwar von Florentia selbst, die er gefestigt, erweitert und vor ihren Feinden bzw.

44 Vgl. dazu Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 61.
43 Vgl. Gerd Heinz-Mohr. Lexikon der Symbole: Bilder und Zeichen der christlichen Kunst,

Freiburg i. Br.51991, hier 56.
46 Vgl. Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 93.
47 Vgl. Heinz-Mohr, Lexikon der Symbole (wie Anm. 45), 83; Kretschmer, Lexikon der Symbole

(wie Anm. 42), 93.
48 Vgl. Cooper, Traditional Symbols (wie Anm. 41), 121.
49 Vgl. dazu Alfred Neumann, Art. Corona, in: Der kleine Pauly: Lexikon der Antike. Bd. 1,

München 2007, 1322f. Die Römer hatten grundsätzlich - vermutlich von den Etruskern
inspiriert- Kränze für militärische Verdienste verliehen. Die Corona civica war jedoch die
einzige Auszeichnung mit einem Eichenlaubkranz.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224. DOI: 10.24894/2673-3641.00089



214 Oliver Dürr

aus dem Chaos politischer Unruhen gerettet hatte.50 Die zweite Krone aus Eichenlaub

im römischen Imperium war die Corona etrusca: Der massivgoldene Eichenkranz

war die Insignie des kapitolinischen Iuppiter Optimus Maximus.51 So

könnte mit der Eichenlaubkrone Cosimos auch eine Identifikation mit dem höchsten

Gott des römischen Pantheons angedeutet sein. Die Corona etrusca durfte von
keinem Menschen direkt auf dem Haupt getragen werden. Mit einigem Abstand
über dem Triumphator hielt sie im Verlaufe seines Triumphzuges ein Sklave und

offenbarte diesen somit als Inkarnation des Göttervaters. Entsprechend könnte
m.E. die Art und Weise gedeutet werden, wie Flora die Krone über dem Haupt
Cosimos hält. Dafür spricht auch, dass Iuppiter Gott des himmlischen Lichtes und
des politischen - und das hiess in Rom stets auch militärischen - Erfolges war
und die Assoziation mit ihm bestimmt im Sinne der cosimeischen Propaganda.

Wenn der Eichenkranz als Corona civica interpretiert wird, die Cosimo - auf
der Sedes curulis sitzend - von der Republik Florenz selbst verliehen wird, weil
er sie aus den Unruhen des Bürgerkriegs gerettet und in ein goldenes Zeitalter des

Friedens geführt hat,52 dann lässt sich die «Apotheose» aufein historisches Ereignis
rückbeziehen, das Cosimos Selbstinszenierung weiter erhellt:53 Im Jahre 27 v.
Chr. hatte Octavian vor dem römischen Senat auf seine speziellen Vollmachten
aus der Zeit des Bürgerkriegs verzichtet, und ihm wurde die Corona civica
verliehen, weil er die Republik gerettet und wiederhergestellt hatte (Res publica re-
stituta)5A Die de facto alleinige Herrschaft des neuen Kaisers Augustus - und die
damit einhergehende Transformation der römischen Republik - wurde kommunikativ

in die alten Formen der Republik eingewoben. Augustus stilisierte sich
selbst als Princeps, jedoch als Princeps civitatis (d.h. als erster Bürger) und im
Senat als Primus inter pares (d.h. als erster unter Gleichen). Mit Augustus hatte

Cosimo ein historisches Vorbild, dessen Zitation seinen eigenen Herrschaftsanspruch

unterstrich: Die Apotheose des Divinus Cosimo kann entsprechend als

christianisierte Version der Metaphorik des Divinus Augustus verstanden werden.
Die Darstellung Cosimos auf der Sedes curulis und die dargestellte Florentia un-

50 So bahnt sich diese Krönung bereits im Fresko der Planung des Krieges mit Siena (siehe
Abb. 5) an: Ein Engel mit dem Eichenlaubkranz nähert sich Cosimo von oben, während er
den Krieg vorbereitet.

51 Vgl. dazu Werner Eisenhut, Art. Iuppiter, in: Der kleine Pauly: Lexikon der Antike, Bd. 3,
München 2007, 1-6. Im antiken Mythos werden Iuppiter oft Eichen geweiht. Vgl. Kret-
schmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 93. Radke spekuliert darüber, ob in der alten
Kolonie Florentia ein Tempel des Iuppiter gestanden haben könnte - unter der heutigen
Santa Maria in Campidoglio. Vgl. Radke, Florentia (wie Anm. 19), 580.

52 Vgl. Gäldy, Spectacular Antiquities (wie Anm. 4), 46.
53 Veen, Republicanism (wie Anm. 17), 202-205 argumentiert genau in diese Richtung.
34 Vgl. dazu Martin Puijula, Die Römische Kaiserzeit, Stuttgart 2016, hier 120-123.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen undpolitischen Propaganda der Medici 215

terstreichen dabei seine Rolle als Amtsträger der Republik - und damit die
Kontinuität mit den historischen Selbstansprüchen der Stadt.55 So geht es der «Apotheose»

genau darum, die Spannung zu überbrücken: Einerseits musste die absolute

Herrschaft Cosimos als Erfüllung des Erbes der Republik dargestellt werden,
andererseits sollte auch deren Überführung in die Herrschaftsform und Struktur eines

Herzogtums bzw. Grossherzogtums legitimiert werden als Weg vom Chaos zur
Ordnung.56 Beides gelang durch die Parallelisierung von Cosimo mit Augustus.

Steinbock: Die künstlerische Amalgamation von Cosimo und Augustus hatte
bereits vor der Renovation des Salone Grande Tradition.57 Cosimo hatte schon
früher daraus Kapital geschlagen, dass er mit Augustus das Sternzeichen (Steinbock)

teilte und ihre Leben gewissermassen unter demselben Stern standen.58 Als
zehntes Zeichen im Tierkreis ist der Steinbock das Monatszeichen der Wintersonnenwende

(Sol invictus) und damit ein Symbol der Erneuerung des Lichtes59 - in

Augustus und Cosimo scheint also das apollinische Licht eines anbrechenden
Goldenen Zeitalters auf. Dem entspricht das aureolische Licht, mit dem Cosimo in
der «Apotheose» umstrahlt wird. In orthodoxer ikonographischer Tradition hätte

man hinter den Herzog vermutlich einen goldgrundierten Heiligenschein malen
können. Die «Apotheose» reicht - so nahe es im Sinne der westlichen Tradition
gebräuchlich war - an dieses Licht der aufgehenden Sonne bzw. das ewige Licht
des goldenen Zeitalters heran. Schon im Innenhof des Palazzo Medici an der Via

Larga in Florenz findet sich auch die Einschritt: «Augustus Caesar divum aurea
condit saecula [der göttliche Cäsar Augustus begründet ein goldenes Zeitalter].»60
Damit wird deutlich gemacht: Mit Cosimo ist ein goldenes augusteisches Zeitalter
angebrochen.61 Dabei wurden die schicksalhaften Parallelen der Augustus-Co-
simo-Typologie gekonnt mit der Grösse ihrer Berufung in Verbindung gebracht:
Beide waren Nachfolger von Diktatoren gewesen, die in jeweils wenigen Jahren

der Regentschaft unbegrenzte Macht erlangt hatten und am Ende von ihren Gegnern

erdolcht wurden.62 Im Sinne dieser biographischen Entsprechungen wurde
im Bildprogramm der Decke des Salone auch - wie bereits erwähnt - die Gründung

von Florenz in die Zeit des zweiten Triumvirats gelegt (vgl. Fondazione di

53 Vgl. Veen, Republicanism (wie Anm. 17), 203.
56 Vgl. Vasari, Ragionamenti (wie Anm. 24), 258; Blum, Giorgio Vasari (wie Anm. 14), 202.
57 Vgl. dazu Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 85-90; 98, Davis, Frescos (wie Anm.

35), 162; Gäldy, Spectacular Antiquities (wie Anm. 4), 45f.
58 Vgl. Eve Borsook, Art and Politics at the Medici Court I: The Funeral of Cosimo 1 de" Medici,

in: Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz 12/1-2 (1965) 31-54, hier
31; Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 90.

59 Vgl. Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 407.
60 Vgl. Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 93.
61 Vgl. dazu Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 88, Fn. 75.
62 Für eine sehr knappe Ubersicht vgl. Raimund Schulz, Die Römische Republik, Stuttgart

2014, hier 113-120; 129f; Puijula. Römische Kaiserzeit (wie Anm. 54), 23-117.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



216 Oliver Dürr

Firenzé), wobei der zuvorderst sitzende Octavian am Steinbock zu seinen Füssen

erkennbar ist (hinter ihm Marcus Antonius und Marcus Aemilius Lepidus). Dass

die Gründung von Florenz in post-republikanischer Zeit erfolgt und massgeblich
durch Octavian/Augustus geprägt gewesen sein soll, spielt den Umwälzungen in
die Hände, die Cosimo politisch im Sinne des um seine Person arrangierten
Grossherzogtums realisiert hatte. Die Verbindung von Octavian und Cosimo
wurde auch direkt visualisiert: Sowohl Octavian (in der Fondazione) als auch
Cosimo (in der «Apotheose») tragen auf dem rechten Schulterblatt ihrer Rüstung
einen Löwenkopf. Augustus trägt dort bereits die Corona civica, die Cosimo hier
gerade verliehen wird.

Abbildung 4:

Giorgio Vasari, Die Gründung von Florenz, 1563-1565,
Florenz, Palazzo Vecchio, Salone dei Cinquecento.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOl: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 217

Löwe: Mit dem Motiv des Löwen in der «Apotheose» wird noch einmal die
Entsprechung von Cosimo und Augustus verstärkt: Cosimo selbst wird zum Kunstwerk

à la Augustus.63 Auch der löwenhafte Charakter des Herzogs war bereits

vor der Gestaltung des Salone etabliert worden: Cosimo hatte sich in vielen Fresken,

Statuen und Münzen mit dem Löwen und auch mit Herkules identifizieren
lassen.64 Der Löwe stand seit der Antike für Stärke (Fortitudo), Gerechtigkeit (/-
ustitia), Grossherzigkeit (Magnanimitas) und Mildtätigkeit (dementia), aber
auch für Mut und militärische Macht.65 Weil man - nach den Beschreibungen des

Physiologus - glaubte, dass Löwen mit offenen Augen schliefen, war der Löwe
auch Zeichen der Wachsamkeit.66 Für das Christentum evoziert der Löwe auch
den Löwen aus dem Stamm Juda,67 den die Christen in Jesus Christus bekennen:
So war der Löwe stets auch Christussymbol.68 Dies wurde verstärkt durch die

Vorstellung, dass Löwenjungen tot zur Welt kämen und erst nach jeweils drei

Tagen angehaucht und damit zum Leben erweckt würden.69 In der Apokalypse
des Johannes ist es der Löwe aus dem Stamm Juda, der das Buch mit den sieben

Siegeln öffnen kann (vgl. Offb 5,5) - und der letztlich auch das Lamm ist, das

dieses Buch dann aus der Hand Gottes zu nehmen vermag, weshalb die vier Wesen

und die vierundzwanzig Ältesten vor ihm niederfallen und anbeten (vgl. Offb
5,1-14). So wird die Analogie zu den vier Quartieren von Florenz und den

vierundzwanzig Putten (d.h. den Zünften, Gilden und Stadtwappen) verständlich, die
in der «Apotheose» um Cosimo arrangiert sind. Gleichzeitig ist die Verbindung
von Lamm und Löwe im fünften Kapitel der Apokalypse des Johannes eine, die
sich in die Löwen- und Lammsymbolik in der «Apotheose» hineinlesen lässt.70

Löwe und Lamm gemeinsam symbolisieren das Paradies - und nehmen damit die

63 Vgl. dazu Gäldy, Spectacular Antiquities (wie Anm. 4), 52.
64 Vgl. Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5), 79-81. Die Piazza della Signoria, auf der der

Palazzo Vecchio steht, ist voll von dieser Motivik. Im Sinne der Cosimo-Augustus-Analogie
ist auch eine kleine Herkulesstatue zu den Füssen Octavians in der Fondazione sichtbar.

65 Vgl. Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 266; 268: 269. Zwei Löwen waren
traditioneller Weise die Beschützer von Türen, Toren, Schätzen und vom Baum des Lebens.
Vgl. Cooper, Traditional Symbols (wie Anm. 41), 98 und Kretschmer, Lexikon der Symbole
(wie Anm. 42), 267.

66 Vgl. Cooper, Traditional Symbols (wie Anm. 41), 99 und Kretschmer, Lexikon der Symbole
(wie Anm. 42), 267.

67 Juda war derjenige Stamm des alttestamentlichen Israel, aus dem der Messias erwachsen
würde (vgl. Gen 49,9f; 1 Chr 5,2; 2 Sam 7.15-16).

68 Vgl. Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 267.
69 Vgl. Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 267f; Heinz-Mohr, Lexikon der

Symbole (wie Anm. 45), 205.
70 Konkret in der Löwensymbolik der Rüstung des Cosimo und im Lamm, das an der Insignie

des Ordens vom Goldenen Vlies hängt. Beide Symbole finden sich auch im Wappen des
Grossherzogtums Toskana.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



218 Oliver Dürr

Symbolik der Flora noch einmal auf-, sie stehen für ein Friedenszeitalter jenseits
von Konflikten, das in den alttestamentlichen Prophetenbüchern vorausgesagt
wurde (vgl. Jes 65,25). Mit dem Löwen als traditionellem Sonnensymbol
vervollständigt sich noch einmal der Kreis der Hinweise auf ein heranbrechendes
Goldenes Zeitalter in und durch Cosimo.71

In römischer Tradition wurde zudem der Löwe primär mit Herkules assoziiert.72

Dessen erste der zwölf Aufgaben - die er für den König Eurystheus zu
bewältigen hatte - war die Erlegung der nemeïschen Löwin, aus deren
unverwundbarer Haut sich Herkules eine Rüstung machte.73 Dies erhellt die Löwenme-

taphorik spezifisch auf den Rüstungen von Augustus und Cosimo im Salone.

Letzterer inszeniert bewusst die Verbindung mit den Qualitäten des Löwen und
den Vergleich mit den herkulischen Arbeiten für Frieden und Wohlstand des

Königreiches:74 Besonders nach dem Krieg und Sieg gegen Siena (nach 1557) und
dem Frieden von Cateau-Cambrésis 1559 hatte Cosimos Herzogtum Toskana
zwölf Städte einverleibt (Florenz, Fiesole, Siena, Arezzo, Pisa, Cortona, Voltera,
Pistoia, Borgo San Sepolcro, Montepulciano, Prato und Livorno), sodass sich die

Analogie mit den zwölfAufgaben des Herkules, aber auch mit den zwölf Jüngern
des Löwen aus dem Stamm Juda (d.h. Jesus Christus), leicht herstellen liess. Nach
der militärisch-politischen Etablierung Cosimos verfolgte dieser einen adäquaten
Herrschaftstitel - sogar eine königliche Krone - und machte sich parallel dazu

daran, diese kulturell zu legitimieren.75
Die Assoziation mit dem Zivilisationsstifter Herkules verband Cosimo direkt

auch mit der Thematik der Vergöttlichung, denn Herkules wurde aufgrund seines

tugendhaften Lebens und seiner Heldentaten divinisiert. Vergöttlichung war auch

in der christlichen Tradition ein weit verbreitetes Motiv: Bereits der zweite Brief
des Petrus kennt die Vorstellung, dass die Gläubigen teilhaben können an der

göttlichen Natur (vgl. 2 Petr 1,4: «yévt]o0£ Oriaç îcotvcovoi cpûoetoç»).76 So wurden
die Implikationen einer Logik der Inkarnation Christi schon früh ins Register der

71 Vgl. Kretschmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42), 267.
72 Auch mit Apollo und Fortuna. Vgl. Cooper, Traditional Symbols (wie Anm. 41), 99; Kret¬

schmer, Lexikon der Symbole (wie Anm. 42).
73 Vgl. dazu Gustav Schwab, Sagen des klassischen Altertums, Leipzig 1909, 156-209, hier

167-169.
74 Cosimo soll sogar ein Herkules-Siegel im Palazzo Vecchio gehabt haben, mit dem er offizi¬

elle Dokumente versiegelte. Vgl. Martha McCrory, Some Gems from the Medici Cabinet of
the Cinquecento, in: The Burlington Magazine 121/917 (1979) 511-515, hier 512.

75 Vgl. Borsook, Art and Politics (wie Anm. 58), 35; Forster, Metaphors of Rule (wie Anm. 5),
82.

76 Dieses Motiv wurde u.a. von Irenäus, Adversus liaereses III, 19,1 ; Athanasius, De Incarnati-
one, 54,3; Thomas v. Aquin, Summa Theologiae III, q. 1, a. 2 (unter Rückgriff auf Augustinus)

aufgenommen und damit zum zentralen Bestandteil der christlichen Glaubenslehre.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen undpolitischen Propaganda der Medici 219

Theosis geschöpflicher Wesen transponiert -factus est Deus homo, ut homo fieret
Deus. Die Herkulesmotivik musste theologisch nur dahingehend modifiziert werden,

dass die Partizipation am göttlichen Leben qua Gnade erfolgte und somit die
menschlichen Werke rückgebunden bzw. eingefügt werden mussten in das (onto-
logisch) vorausgehende schöpferische und erlösende Wirken Gottes. Dieser
Gedanke liegt auch im Kern sakramentaler Theologie: In der Gnade der Sakramente

(prominenter Weise der Taufe und Eucharistie) kann der Mensch Anteil nehmen

am göttlichen Leben, wobei die damit implizierte Gegenwart des transzendenten

Schöpfergottes in den immanent-materialen Aspekten geschöpflicher Wirklichkeit

(Brot, Wein, Wasser usw.) für die florentinischen Gläubigen den Gedanken
der Vergöttlichung eines Menschen, Herrschers oder gar einer Republik zu plau-
sibilisieren vermochten.77 In biblischer Tradition wurde der Mensch bereits früh
als Ebenbild Gottes (DTl'bS D?S) verstanden (vgl. Gen 1,27). Entsprechend konnte
schon der Psalmist schreiben: «Ihr seid Götter, Söhne des Höchsten seid ihr alle!»
(Ps 82,5) und Jesus selbst nimmt diese Aussage im Neuen Testament wieder auf:
«Ihr seid Götter [0eoi ecxe]!» (Joh 10,34). Im Mittelalter wurden Apotheosen
durch das Wirken von Engeln (d.h. der dienstbaren Geister Gottes) vermittelt, und
viele Darstellungen von Apotheosen zeigten die vergöttlichte Person als von
Engeln getragen78 - in diese Tradition reiht sich je nach Interpretation auch die

«Apotheose» Cosimos ein. Insgesamt wird so verständlich, weshalb die Apotheose

des Cosimo in ihrer Zeit nicht als blasphemisch oder skandalös empfunden
wurde:79 Der Herzog ist nur aufgrund seiner Tugend - präziser: in, durch und aus
der Gnade Gottes - das, was potentiell jeder Mensch sein könnte.80

Besonders in der Zeit nach der Übersetzung des Corpus Hermeticum durch
Marsilio Ficino (1433-1499) wurde die Vorstellung von der Apotheose wiederum
aufgegriffen im Zusammenhang mit den schöpferischen Tätigkeiten des
Menschen - man war überzeugt, die Motive der Genesis in den neuplatonischen

77 Ich stimme hier mit der Einschätzung von Murry, Medicean Succession (wie Anm. 3), 10;
37-39 überein. Zur Theologie sakral saturierter Materie schreibt Caroline Walker Bynum:
«As a religion at whose heart lie the doctrines of incarnation, creation, and the re-creation of
resurrection, Christianity has to take matter seriously. [...] The paradoxical religious
practices, attitudes, and theories of late medieval Christians reflect a struggle to live in and
understand a world in which physical stuff announces and discloses a creator whose nature
(eternal, immutable, and unknowable) is the opposite of matter.» Caroline Walker Bynum,
Christian Materiality: An Essay on Religion in Late Medieval Europe, Brooklyn, New York
2015, 15-216; 267-286, hier 285.

78 Vgl. Joseph Engemann, Art. Apotheose, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 1, München 1980,
801 f. hier 802.

79 Ein Umstand, den die ältere Forschung wenig überzeugend darzustellen vermochte.
80 So z.B. die Heiligen. Vgl. dazu Murry, Medicean Succession (wie Anm. 3), 49.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224. DOl: 10.24894/2673-3641.00089



220 Oliver Dürr

Schriften zur Theurgie wiederzuentdecken.81 Giovanni Pico della Mirandolas

(1463-1494) Oratio de hominis dignitate vermag diesen Zusammenhang zu
verdeutlichen. Gott spricht dort zum Menschen:

«Keinen bestimmten Platz habe ich dir zugewiesen, auch keine bestimmte äussere

Erscheinung und auch nicht irgend eine besondere Gabe habe ich dir verliehen,
Adam, damit du den Platz, das Aussehen und alle die Gaben, die du dir selber
wünschst, nach deinem eigenen Willen und Entschluss erhalten und besitzen kannst.
[...] Du wirst von allen Einschränkungen frei nach deinem eigenen freien Willen,
dem ich dich überlassen habe, dir selbst deine Natur bestimmen. [...] Weder als
einen Himmlischen, noch als einen Irdischen habe ich dich geschaffen und weder
sterblich noch unsterblich dich gemacht, damit du wie ein Former und Bildner deiner

selbst nach eigenem Belieben und aus eigener Macht zu der Gestalt dich ausbilden

kannst, die du bevorzugst. Du kannst nach unten hin ins Tierische entarten, du
kannst aus eigenem Willen wiedergeboren werden nach oben in das Göttliche.»82

Vasari selbst hat in seinen Viten oft mit der Analogie von Gott als Künstler
und dem Menschen als dessen Ebenbild gespielt. In der Decke des Salone wird
diese Parallelisierung im Fresko der Planung der Eroberung Sienas (siehe Abb.
5) deutlich: Der Schöpfergott - in mittelalterlichen Handschriften oft mit einem
Zirkel zur Vermessung der Welt dargestellt - spiegelt sich in Cosimo, der mit
dem Zirkel die Welt vermisst, um sie sich dienstbar zu machen.

Insgesamt war die Göttlichkeit des Cosimo in der imaginativen Grammatik des

Christentums denkbar, sofern sie gnadentheologisch qualifiziert war - analog
zum weiter oben diskutierten Rückbezug der Apotheose Cosimos auf das sakrale
Erbe und die Tradition der Republik Florenz. Cosimo gelang es mit Hilfe seiner

künstlerischen Propaganda an die florentinische Volksfrömmigkeit anzuknüpfen
und sie zu instrumentalisieren, indem er sich als ihr Verteidiger und Beschützer
in das sakrale Leben der Stadt selbst einschreiben liess.83

81 Zu Ficino und Giovanni Pico della Mirandola vgl. Murry, Medicean Succession (wie Anm.
3), 26-30.

82 Giovanni Pico della Mirandola, De hominis Dignitate/Über die Würde des Menschen, Stutt¬

gart 2009, hier 8f.
83 Hier stimme ich mit Murry, Medicean Succession (wie Anm. 3), 192f, überein.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zw Symbolwelt der kulturellen undpolitischen Propaganda der Medici 221

Abbildung 5:

Giorgio Vasari, Cosimo plant die Eroberung Sienas, 1563-1565,
Florenz, Palazzo Vecchio, Salone dei Cinquecento.

Die Stadt Florenz selbst hatte - um den Bogen dieses letzten Zentralsymbols
zu schliessen - den Löwen als Stadtsymbol: Die Löwenmetaphorik findet sich an
vielen Hausfassaden und in vielen Darstellungen der Stadt. Das berühmteste
Beispiel hierfür ist vermutlich Donatellos (1386-1466) Marzocco. Direkt hinter dem
Palazzo Vecchio befand sich ein Löwengehege in der Via dei Leoni. Gewisse flo-
rentinische Traditionen kannten sogar Herkules als eigentlichen Gründer der
Stadt.84 Mit der Identifikation von Cosimo mit Herkules bzw. dem Löwen hatte

84 Vgl. David Greve, Status und Statue: Studien zu Leben und Werk des Florentiner Bildhauers
Baccio Bandinelli, Berlin 2008, hier 255.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOl: 10.24894/2673-3641.00089



222 Oliver Dürr

der Herzog gleichzeitig eines der potentesten Symbole monarchischer Herrschaft
und den klaren Bezug zu Florenz in seiner Person vereinigen können.

Conclusio

Das Bildprogramm des Palazzo Vecchio mit seinem Schlüsselstück, der
«Apotheose» von Cosimo, exemplifiziert das gekonnte Spiel der Medici und ihrer
artistischen Unterstützer mit den einflussreichen Motiven und Symbolen des kulturellen

Erbes ihrer Zeit. Der vorliegende Aufsatz hat gezeigt, wie vielschichtig die

Metaphorik, die Assoziationsräume und die typologischen Entsprechungen
derselben sind und wie komplex die mythischen, religiösen und historischen Welten
in der cosimeischen Propaganda miteinander verschränkt wurden. Dabei musste
die offensichtliche Diskontinuität der Medici-Herrschaft zur republikanischen
Vergangenheit durch ausbalancierende traditionelle Kontinuitäten kompensiert
werden, um die imaginative Grammatik der florentinischen Bevölkerung
dahingehend zu beeinflussen, dass diese für die republikanische Monarchie der Medici
empfänglich wurde. Durch die gezielte Überlagerung von Cosimo mit heroischen

Vorbildern und die dargestellte Einverleibung zentraler Symbole verquickte sich
die Schöpfung aus antiken, religiösen und mythischen Quellen85 mit der gezielten
Identifikation des neuen Herzogs und seiner Herrschaft mit dem Erbe der
florentinischen Stadt und Republik. So wiederholte und deutete das Bildprogramm des

Palazzo Vecchio bzw. die visuelle Metaphorik des Salone dei Cinquecento, was
bereits mit dem Einzug der Familie Medici in das ehemalige Stadtparlament von
Florenz und dessen Umfunktionierung zum Herrschaftssitz der Medici initiiert
wurde: In der monarchischen Herrschaft des Magnus Etruriae Dux, Cosimo I. de'
Medici, verwirklichte und vollendete sich das Erbe der Republik Florenz.

85 In diesem Artikel wurden die etruskischen Quellen kaum - oder nur indirekt - berücksich¬
tigt. Vgl. dazu Dario Donetti, Etruscan Speech: Cinquecento Architecture in Florence, in:
Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 60/1 (2018), 93-106. Siehe auch
den Vergleich von Cosimo mit dem alttestamentlichen Joseph bei Graham Smith, Cosimo I

and the Joseph Tapestries for the Palazzo Vecchio, in: Renaissance and Reformation/Renaissance

et Réforme, 6/3 (1982), 183-193.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



Zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici 223

Magnus Etruriae Dux - Zur Symbolwelt der kulturellen undpolitischen Propaganda der
Medici in Florenz am Beispiel der «Apotheose» von Cosimo 1. de ' Medici
Kaum eine andere Familie hat Florenz geschichtlich und kulturell dermassen geprägt wie
die Medici. Im Bestreben, aus der ehemaligen Republik Florenz ein Grossherzogtum
Toskana zu schmieden, an dessen oberster Stelle Cosimo 1. de' Medici als republikanischer
Monarch stehen sollte, bedienten sich die Medici sämtlicher ihnen zur Verfugung stehenden

Ressourcen politischer, historischer, kultureller und religiöser Legitimation. Während
die einschlägige Forschung dieses Legitimationsbestreben primär mit Blick auf ihre
propagandistische Intention untersucht hat, versucht der vorliegende Beitrag den
kulturellreligiösen Voraussetzungen nachzugehen, welche überhaupt die Akzeptanz dieser Propaganda

auf Seiten der florentinischen Bevölkerung zu plausibilisieren vermögen. Am
Beispiel des Bildprogramms im heutigen Palazzo Vecchio werden die Transformations-,
Konstruktion- und Deutungsprozesse exemplarisch nachgezeichnet, die im Rückgriff auf
antike (besonders römische und christliche Quellen) die Imagination, Mentalität und den
Zeitgeist der florentinischen Bevölkerung nachhaltig geprägt haben.

Renaissance - Florenz - Medici - Propaganda - Cosimo I. de' Medici - Palazzo Vecchio

- Apotheose - Imagination - Mentalitätsgeschichte - Kulturgeschichte.

Magnus Etruriae Dux - Sur le monde symbolique de la propagande culturelle et politique
des Médicis à Florence en utilisant l'exemple de «l'apothéose» de Cosimo Ier de ' Medici

Aucune autre famille n'a autant marqué Florence historiquement et culturellement que les
Médicis. Dans leurs efforts pour forger un grand-duché de Toscane à partir de l'ancienne
République de Florence, avec Cosimo Ier de' Medici comme monarque républicain
suprême, les Médicis ont utilisé toutes les ressources politiques, historiques, culturelles et
religieuses à leur disposition. Alors que les recherches en la matière ont examiné cet effort
de légitimation principalement sous l'angle de son intention propagandiste, le présent
article tente de retracer les conditions préalables culturelles et religieuses qui sont à même
de plausibiliser l'acceptation de cette propagande par la population florentine. En prenant
l'exemple du programme pictural de l'actuel Palazzo Vecchio, on retrace de manière
exempMaire les processus de transformation, de construction et d'interprétation qui, en
recourant aux sources antiques (surtout romaines et chrétiennes), ont influencé durablement

l'imagination, la mentalité et l'esprit du temps de la population florentine.

Renaissance - Florence - Médicis - propagande - Cosimo Ier de' Medici - Palazzo
Vecchio - apothéose - imagination - histoire de la mentalité - histoire de la culture.

Magnus Etruriae Dux - Il linguaggio simbolico délia propaganda culturale e politico
dei Medici a Firenze: «l'apoteosi» di Cosimo I. de ' Medici
Quasi nessun'altra famiglia ha tanto plasmato storicamente e culturalmente Firenze quanto
i Medici. Nella loro ambizione di forgiare dalla precedente Repubblica di Firenze un Gran-
ducato di Toscana alla cui cima doveva trovarsi Cosimo I de' Medici come sovrano repub-
blicano, i Medici si servirono di tutte le risorse disponibili per la loro legittimazione poli-
tica, storica, culturale e religiosa. Mentre le ricerche in materia hanno esaminato questo
sforzo di legittimazione principalmente in vista délia sua intenzione propagandistica, il
présente articolo cerca di rintracciare i presupposti culturali e religiosi che sono in grado
di spiegare perché questa propaganda potesse venire accettata dalla popolazione fiorentina.
Sulla base dell'esempio del programma pittorico dell'odierno Palazzo Vecchio vengono
ricostruiti i processi di trasformazione, costruzione e interpretazione che, ricorrendo aile
fonti antiche (soprattutto romane e cristiane). hanno avuto un'influenza duratura sull'im-
maginazione, la mentalità e lo spirito délia popolazione fiorentina.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089



224 Oliver Dürr

Rinascimento - Firenze - Medici - propaganda - Cosimo I. de' Medici - Palazzo Vecchio
- apoteosi - immaginazione - storia délia mentalità - storia della cultura.

Magnus Etruriae Dux - On the symbolic world of the cultural andpolitical propaganda
of the Medici in Florence using the example of the «apotheosis» ofCosimo I. de ' Medici
Few families have historically and culturally impacted the city of Florence, as did the Medici.

With their aim to transform the ancient republic into the great duchy of Tuscany, with
Cosimo I de' Medici as its head, they drew upon all resources at their disposal in order to
politically, historically, culturally, and religiously legitimize their endeavour. While the
research on the topic generally focussed on the ideological intent of the Medicis' program,
this contribution focusses on the cultural and religious reasons, why the people of Florence
would plausibly come to accept it in the first place. Analyzing the Palazzo Vecchio's
iconographie program in Florence allows us to sketch the processes of transformation,
construction, and interpretation that have affected the imagination, mentality, and Zeitgeist of
the florentine population.

Renaissance - Florence - Medici - Propaganda - Cosimo I de Medici - Palazzo Vecchio

- Apotheosis - Imagination - History of mentalities - Cultural history.

Oliver Dürr, Dr. des., Lehrstuhl für Dogmatik und Theologie der Ökumene der Universität
Fribourg; https://orcid.org/0000-0003-0970-4090.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021 203-224, DOI: 10.24894/2673-3641.00089


	"Magnus Etruirae Dux" : zur Symbolwelt der kulturellen und politischen Propaganda der Medici in Florenz am Beispiel der Apotheose von Cosimo I. de' Medici

