
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 115 (2021)

Artikel: 1941-2021 : un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea del
De Trinitate dopo la scoperta dei papiri di Tura

Autor: Perši, Alessio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi
sulla paternité didimea del De Trinitate dopo
la scoperta dei papiri di Tura

Alessio Persic

L'anonimo trattato greco di teologia trinitaria scoperto ne! 1759 dal canonico
lateranense Gian Luigi Mingarelli nella Bibliotheca Passioneiana (ora parte délia

Angelica) di Roma in un codice acefalo suscito l'interesse che meritava un'opera
teologico-letteraria di genere raro, specialmente in ambito patristico greco. La sua
ben argomentata attribuzione da parte di Mingarelli a Didimo di Alessandria - il
Cieco, il Veggente, maestro di Rufino1 e Gerolamo2 - trovö quindi solido e dure-
voie consenso, tanto più che dell'importante scolarca la gran parte dell'opera era

naufragata con la condanna giustinianea deU'origenismo nel 553.

La scoperta dei Papiri di Tura

Tuttavia, dopo che la ricerca accademica per quasi due secoli si era votata al

tranquillo proposito di ricomporre dalla massa grezza dei testi patristici anonimi
o pseudepigrafi una biblioteca didimea la cui verosimile coerenza fosse garantita

1 Che ricorda: «Verum cum apud Alexandrian! populos et urbem nebulosi doctoris taetra per-
fidiae caligo suffunderet, velut lampadam quandam divina luce fulgentem Didymum Dominus

accendit.» (Ruf. Aquil. Hist. Eccl. 2,7: «ma quando ad Alessandria la tetra caligine délia
perfidia di un oscuro maestro confondeva la gente e la città, il Signore accese corne lampada
rifulgente délia luce di Dio Didimo»). Atanasio favori l'inizio dell'insegnamento di Didimo
nel Didaskalèion probabilmente alla metà degli anni '60: v. M. W. Elliott, The Song of Songs
and Christology in the Early Church 381-451 (Studien und Texte zu Antike und Christentum
7), Tübingen 2000, 7.

2 Che esclama: «Didymus uero meus, oculum habens sponsae de Cantico Canticorum et illa
lumina quae in candentes segetes sublimari Iesus praecepit, procul altius intuetur: et
antiquum nobis morem reddidit; ut uidens uocetur propheta» (Hier. Praefatio in libro Didymi
Alexandrini De Spiritu Sancto: «il mio Didimo invece, che ha Tocchio della Sposa del Cantico

dei Cantici [cf. Ct 1.15 e 4,1] e quegli sguardi che Gesù comandô di alzare verso le
messi biondeggianti [cf. Gv 4,35], fissa lo sguardo molto più in alto e ci riporta all'antica
consuetudine in cui il profeta viene chiamato veggente [cf. 1 Sam 9,9]», trad. C. Noce, Roma
1990); cf. Ruf. Aquil. Apologia contra Hieronymum, 2,27.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



158 Alessio Persic

appunto dal paragone positivo del De Trinitate (DT), un evento straordinario

scosse assodate certezze.
Ai primi di agosto del 1941 nel Basso Egitto, durante lavori di adattamento delle

cave preistoriche di calcare - sfruttate fino all'età tolemaica3 - presso la moderna
cittadina di Tura (al-Jurah, 12 km. a sud-est del Cairo) a deposito di munizioni
belliche per conto delle Autorità militari britanniche, opérai penetrati nella galleria
nr. 35, ostruita da secoli,4 avevano messo le mani su più di un migliaio di papiri
letterari, constanti di «almeno 2016 pagine»5: quaderni sciolti di otto codici smem-
brati disordinatamente - talora piegati in due e arrotolati,6 se non anche tagliati in

due, come il cod. Ill, con pregiudizio aggravato dell'integrità dei testi7 - erano

deposti senza altra protezione in terra contro la parete, a poco più di una ventina di
metri dall'ingresso, e seppelliti daH'accumulo di quasi un metro di polvere e

frammenti di roccia.8

Già I'll dello stesso mese pervenne al Museo Egizio del Cairo una borsa zeppa
di papiri, frutto di un tardivo intervento délia polizia: ma non era che una piccola
porzione della partita, per il resto ormai dileguata.9 La notizia del ritrovamento,
perö, fu resa effettivamente pubblica solo a guerra mondiale terminata, in
relazione quasi esclusiva con il nome sensazionale di Origene:10 correva
d'altronde voce, atutto profitto degli spregiudicati trafficanti dei papiri dispersi,

3 Vedi L. Koenen/W. Müller-Wiener, Zu den Papyri aus dem Arsenioskloster bei Turä, in:
Zeitschrift fur Papyrologie und Epigraphik, 2 (1968), 54.

4 «Nella cavema del ritrovamento si giunge dapprima in un alto vestibolo a cupola. Da esso
tre stretti accessi introducono quindi in sale allungate, estese verso l'interno della mon-
tagna»: L. Koenen in: Koenen/Müller-Wiener, Zu den Papyri (cf. nota 3), 45; cf. H.-Ch.
Puech, Les nouveaux écrits d'Origène et de Didyme découverts à Toura, in: Revue d'Histoire
et de Philosophie Religieuses, 31 (1951), 293.

5 Koenen (cf. nota 3), 41; cf. L. Koenen/L. Doutreleau, Nouvel inventaire des papyrus de

Toura, in: Recherches de Science Religieuse, 55 (1967), 564.
6 Vedi L. Doutreleau, Que savons-nous aujourd'hui des papyrus de Toura?, in: Recherches de

Science Religieuse, 43 (1955), 163-164.
7 Vedi Koenen/Doutreleau, Nouvel inventaire (cf. nota 5), 552.
8 Vedi Puech, Les nouveaux écrits d'Origène (cf. nota 4), 294.
9 Cf. A. Gesché, La christologie du «Commentaire sur les Psaumes) découvert à Toura (Dis¬

sert. ad gradum magistri in Facult. Theol. Univ. Cath. Lovaniensis, ser. III, t. 7), Gembloux
1962,3. Altri papiri furono poi acquistati dal Museo grazie all'abilità mercantile di un agente
incaricato.

10 Vedi la gustosa cronaca di O. Guéraud, Note préliminaire sur les papyrus d'Origène dé¬

couverts à Toura, in: Revue de l'histoire des religions, 131 (1946), 85-108; cf. O. Cullmann,
Die neuesten Papyrusfunde von Origenestexten und gnostischen Schriften, in: Theologische
Zeitschrift, 5 (1949), 151-153; anche E. Klostermann, Der Papyrusfund von Tura, in:
Theologische Literaturzeitung, 74 (1948), 47-50 dedicö solo un accenno di due righe alla pre-
senza probabile di inediti didimei.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea 159

che gli inediti origeniani appena scoperti consistessero in migliaia di pagine." In
realtà, solo il primo dei codici (82 pagine) avrebbe pienamente corrisposto a

quel la speranza, offrendo comunque inediti strepitosi, quali il Dialogo con
Eraclide e due Trattati sulla Pasquan: opere sconosciute del tutto, che ottennero

quanto prima le cure degli editori,13 cosi come, del resto, i testi altrimenti noti del
cod. II (100 pagine):14 cioè gli estratti dal Contro Celso15 e dal Commento alia
Lettera ai Romani,16 più Pomelia Sulla maga di Endor,17

Tuttavia, sin dal primo esame dei papiri recuperati dal Museo del Cairo, era
risultata anche la frammentaria presenza di tre anonimi commend biblici (a Genesi,
Giobbe e Zaccaria), che il conservatore aggiunto Octave Guéraud suggeri tempes-
tivamente di attribuire - sulla base delle fonti storiografiche antiche - a Didimo il
Cieco.18 Studi più approfonditi, oltre che individuare un quarto commento anonimo
(alYEcclesiaste), poterono appurare sia la coincidenza degli estratti catenici didimei
su Genesi e Giobbe già noti con i relativi testi dei commenti di Tura, sia la com-
patibilità di indizi interni fomiti dal Commento a Zaccaria con la medesima at-

tribuzione; si ebbe infine notizia di un quinto commento, ai Salmi, capitata in pos-
sesso di una collezione privata.19 Spettô a Louis Doutreleau attribuire alla paternità

11 Vedi Doutreleau, Que savons-nous (cf. nota 6), 161; cf. L. Doutreleau, Vie et survie de

Didyme l'Aveugle du IVe siècle à nos jours, in Les Mardis de Dar-el-Salam MCMLVI-
MCMLVI1I, Paris/Le Caire 1959.

12 Vedi Koenen/Doutreleau, Nouvel inventaire (cf. nota 5), 547-548. Invece il cod. VIII. di cui
rimane un unico quaderno di 12 pagine (bianche le prime due) riporta aile pp. 3-7 estratti di un
commento ai salmi <graduali> 125(126)—133(134) ora attribuito solo dubitativamente a Origene
(B. Kramer, Eine Psalmenhomilie aus dem Tura-Fund, in: Zeitschrift für Papyrologie und
Epigraphie, 16 [1975], 175-177); d'altra parte, il commento a Gv 6, 3-33, che male si legge
sulle restanti pp. 8-12, è certamente didimeo secondo la sua éditrice: B. Kramer, Didymus der
Blinde, Kommentar zum Johannesevangelium, Kap. 6, 3-33, in: Kleine Texte aus dem Tura-
Fund (Papyrologische Texte und Abhandlungen 34), Bonn 1985, 58-103.

13 L'editio princeps del Dialogo apparve al Cairo nel 1949 (J. Scherer, Entretien d'Origène avec
Héraclide et les evêques ses collègues sur le Père, le Fils et l'âme [Puhl, de la Soc. Fouad I de
Papyrologie. Textes et Documents 9]; nuova edizione in SC 67, Paris 1960); frammenti dei
Trattati, nonostante il cattivo stato complessivo del testo, furono invece pubblicati già quattro
anni più tardi (in Homélies pascales, II. Trois homélies dans la tradition d'Origène [SC 36], a

c. di P. Nautin, Paris 1953, 33-37 in nota; edizione integrale: Origène. Sur la Pâque. Traité
inédit publié d'après un papyrus de Toura [Christianisme Antique 2], a c. di O. Guéraud/P.
Nautin, Paris 1979; una versione italiana commentata è ora quella curata da G. Sgherri,
Origene. Sulla Pasqua. Il Papiro di Tura [Letture cristiane del primo millennio 6], Milano 1989).

14 Cf. Koenen/Doutreleau, Nouvel inventaire (cf. nota 5), 549-550.
15 Ed. J. Scherer, 1956
16 Ed. J. Scherer, 1957.
17 Ed. O. Guéraud, già subito nel 1946.
18 Guéraud, Note préliminaire (cf. nota 10), 90.
19 Cf. Puech, Les nouveaux écrits d'Origène (cf. nota 4), 298.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115(2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



160 Alessio Persic

di Didimo, pur con grado sfumato di certezza, anche a queste due opere,20 diverse

tuttavia dalle altre per la rara e interessante particolarità di costituire vere e proprie
trascrizioni stenografiche di lezioni ascoltate dal vivo.21

La presa di coscienza definitiva del ritrovamento di un grande testimone
della tradizione cristiana di Alessandria

Benché gli scritti di Origene continuassero ancora per qualche anno a essere

guardati come «la parte più interessante [...] della scoperta di Tura»22, man mano
che il mosaico disperso dei codici di Didimo il Cieco andava ricomponendosi
almeno fotograficamente - come da Inghilterra, Francia, Germania e Svizzera,
cosi da Australia e Sudafrica23 - in un apposito dipartimento papirologico dell'In-
stitut für Altertumskunde presso l'Università di Colonia,24 aumentava dunque la

coscienza dell'enormità di un ritrovamento che all'improvviso aveva rimesso in
circolazione voluminosi titoli inediti dell'esponente più fedele ed equilibrato della
scuola origenista, universalmente ammirato dai contemporanei, ma il più crudel-
mente censurato dalla severa tradizione manoscritta greca. Louis Doutreleau -
ormai in procinto di dedicare parte significativa della sua opera filologica al

Didimo di Tura - nel 1955 dava dunque ragione già esauriente della prevedibile
svolta che gli studi sulla matura teologia ed esegesi alessandrine (e, quindi, sugli
autori da essa dipendenti, come Ambrogio o Gerolamo) avrebbero immancabil-
mente dimostrata negli anni a venire: risultava ormai individuato un complesso
di 1548 pagine di scritti sicuramente o verosimilmente attribuibili a Didimo,25 che

nel giro di una dozzina d'anni di tenaci ricerche sarebbe lievitato al numéro non
ancora definitivo di 1822 pagine,26 più un frammento da rotolo papiraceo in cui

20 Vedi Doutreleau, Que savons-nous (cf. nota 6), 163 e 167-168 in particolare; lo studioso
lasciava allora un punto interrogativo non troppo formale circa l'attribuzione del Commenta
all'Ecclesiaste: ma in realtà, come ebbe a precisare in seguito, riteneva che anche nel caso dei
Comm. ai Salmi si fosse ancora lontani dalla prova di autenticità (v. L. Doutreleau, Le De
Trinitate est-il l'oeuvre de Didyme l'Aveugle?, in: Recherches de Science Religieuse, 45

[1957], 557 n. 61); cosi, sette anni più tardi, il Gesché preferiva limitarsi ad ammettere l'alta
probabilité che l'attribuzione Didimo dei Comm. ai Salmi fosse valida (La christologie [cf. nota
9], 417).

21 Vedi Koenen, Zu den Papyri (cf. nota 3), 43.
22 Puech, Les nouveaux écrits d'Origène (cf. nota 4), 299.
23 Koenen, Zu den Papyri (cf. nota 3), 41-42.
24 Vedi Koenen/Doutreleau, Nouvel inventaire (cf. nota 5), 547.
25 Doutreleau, Que savons-nous (cf. nota 6), 161-176: articolo accompagnato da una primizia

didimea, tratta dall'inizio del 1. III del Commenta a Zaccaria, per lenire l'«impazienza»
ormai pressante degli specialisti in attesa della divulgazione dei testi di Tura.

26 Vedi Koenen/Doutreleau, Nouvel inventaire (cf. nota 5), 564, dove si stimava che mancasse
d'essere rintracciato un numéro presunto di 208 pagine, più altri frammenti; in realtà,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOl: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea 161

ricorre, finalmente, l'esplicita menzione del nome Àlôup[oç].27 Particolarmente
notevole fu inoltre l'osservazione che si trattasse in generale di palinsesti, cioè

papiri reimpiegati dopo la cancellatura di uno scritto preesistente.28

Nel frattempo era anche maturata la comprensione paleografica dei papiri di
Tura. Un primo giudizio aveva assegnato la scrittura dei manoscritti ritenuti più
tardivi al principio del secolo VII, dunque ad anni prossimi alla conquista araba

del Basso Egitto (a. 641 );29 ne conseguiva«l'ipotesi più naturale» sull'origine del

deposito di fortuna di quei papiri: «che, sotto l'urgenza dell'invasione islamica,
un monastero délia pianura» fosse «stato costretto a evacuare in tutta fretta», ri-
parando i volumi délia sua biblioteca «entro un luogo sicuro, in previsione di
tempi migliori».30

Un esame più attento indusse tuttavia a datazioni più alte: VI secolo,31 se non -
in qualche esempio - addirittura fine V.32 Ne derivô che il contesto storico in cui
ambientare il deposito dei papiri di Tura non poteva essere quello dell'emergenza
islamica, bensi dell'offensiva antiorigenista immediatamente posteriore alle risolu-
zioni di condanna giustinianee (anni 542 e 553): apparve chiaro, cioè, che il mate-
riale scottante era stato nascosto più per sbarazzarsene che per proteggerlo da

maggiori danni, quando si era già forse tentato di recuperarlo utilmente, ad esempio
incollando i fogli l'uno sull'altro per ottenerne cartone.33

tuttavia, nei decenni seguenti si è registrato un récupéra esiguo délia quantità in difetto: solo
poche pagine sono state rese note in edizioni non posteriori al 1989.

27 Esso contiene il commenta (lacunoso) a Gc 5, 13 e Is 39, 8 (11 linee), quindi il verbale (14
linee) di un confronta dialettico fra Didimo e un eretico (apollinarista) sulla questione se il
Logos partecipi délia carne e del sangue cosi corne l'anima, da cui la controversia passa -
fra lacune - all'argomento délia preesistenza delle anime: v. Koenen/Doutreleau, Nouvel
inventaire (cf. nota 5), 562-563; ora edito da B. (Krebber-)Kramer, Protokoll eines Dialogs
zwischen Didymos dem Blinden und einem Ketzer, in: Kleine Texte aus dem Tura-Fund
(Papyrologische Texte und Abhandlungen 34), Bonn 1985, 112-116.

28 Cf. Koenen, Zu den Papyri (cf. nota 1), 45 n. 9.
29 Lo Scherer stimava le différend scritture dei papiri di Tura comprese tutte fra la fine del VI

e il principio del VII secolo (Entretien d'Origène [cf. nota 13], 8).
30 Gesché, La christologie (cf. nota 9), 5; cf. Guéraud, Note préliminaire (cf. nota 10), 86-87.

Ciö sarebbe tuttavia avvenuto con maggiore probabilité non prima del 1010, quando truppe
arabe ostili avrebbero minacciato da est il monastero di S. Arsenio, inducendo i monaci a

cercare scampo nella direzione opposta, scendendo attraverso i dirupi sottostanti verso le
cave di Tura (v. Doutreleau. Les Mardis de Dar-el-Salam 1959, 90-91).

31 Koenen, Zu den Papyri (cf. nota 3), 47.
32 Cosi M. Naldini, Note sul <De Pascha) di Origene e la tradizione origeniana in Egitto, in:

Augustinianum. 26 1986), 64, che perô non convince Sgherri, Origene. Sulla Pasqua, 24 n. 15.
33 È la deduzione assunta da Koenen, Zu den Papyri (cf. nota 3), 47; il Doutreleau, infatti, da

notati esempi di cartonaggio con gocce di pece aveva immaginato che i quaderni papiracei
provenissero da un laboratorio di rilegatura, dove attendevano d'essere restaurati o riciclati
(Que savons-nous [cf. nota 6], 172 n. 23).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021). 157-185. DOI: 10.24894/2673-3641.00087



162 Alessio Persic

L 'occultamento degli scritti didimei nel contesto
dell 'offensiva giustinianea contro I 'origenismo

D'altronde, che gli scritti di Didimo fossero stati raccolti in mazzo con quelli di

Origene per uno smaltimento implicava di sicuro «un certo rapporta con l'orige-
nismo»34: certo di condiscendenza alia sua definitiva condanna, eppure anche di

qualche forma di insopprimibile rispetto, come esplicitamente testimoniava la nota

marginale di un lettore antico, in calce all'ultima pagina degli estratti dal Com-

mento alla Lettera ai Romani'. «Ti ammiro come dotto, ma non ti riconosco come
ortodosso.»35 Ambivalenza contraddittoria, ma sufficiente a spiegare come mai si

preferi che quei testi - peraltro infarciti di citazioni sacre - non fossero diretta-

mente eliminati, ma piuttosto abbandonati prudentemente alla loro sorte in un

riparo infelice: in proposito l'archeologo Wolfgang Müller-Wiener ricordava

pertinentemente dalla Vita dell'egiziano Pacomio l'illuminante episodio in cui

una volta il santo, incorso in un libro di Origene, non volle bruciarlo, poiché con-
teneva il nome di Dio, ma si risolse a gettarlo nell'acqua...36

Con ogni verosimiglianza la responsabilité deH'occultamento spettô a qual-
cuno dei monaci greci del monastero sorto presso la tomba di S. Arsenio alia fine
del V secolo o all'inizio del VI, i cui ruderi fiirono identificati già nel 1939 con

quelli di un complesso edilizio - abbandonato fin dal sec. XVI - soprastante lo

scoscendimento roccioso dove si addentrano le cave di Tura.37

Il retore romano Arsenio, precettore dei futuri imperatori Arcadio e Onorio,
nel 394 si era fatto monaco nel deserto di Scete (Wâdï Nätrün); come nei vicini
insediamenti monastici di Celle, là non mancava la presenza, seppure minoritaria,
di asceti istruiti nellapaidéia greca e perciô attaccati alla tradizione origeniana: è

allora verosimile che anche Arsenio si ritrovasse schierato con gli origenisti,
ormai già sotto tiro. Distrutte le colonie di monaci nel WädT Nätrün dalle incur-
sioni berbere del 410, Arsenio fini per stabilirsi presso le cave di Tura, dove dal

434 visse quasi ininterrottamente fino alla morte, nel 449.
La fase acuta della prima controversia su Origene era stata superata da tempo

(404) e nel monastero dedicate alia memoria di S. Arsenio, presto edificato accanto

34 Koenen/Doutreleau, Nouvel inventaire (cf. nota 5), 563.
35 Cf. Scherer, Entretien d'Origène [cf. nota 13], 232 e 3-5.
36 Un'altra volta, Pacomio apprese da un'apparizione angelica che causa dell'alito fetido di un

anacoreta con cui aveva discusso passi biblici era stata la sua lettura di scritti origeniani:
perciô, chiamatolo, lo consigliô di gettare quei libri nell'acqua (vedi W. Müller-Wiener,
Zu den Papyri [cf. nota 3], 52, con riferimento a L. Th. Lefort, Les vies coptes de Saint
Pachôme et de ses premiers successeurs, Louvain 1943, 353, e F. Halkin, Sancti Pachomii
vitae Graecae [Subsidia Hagiographica 19], Bruxelles 1932).

37 Descrizione delle rovine conventuali e ricostruzione storica delle fasi costruttive sono offerte
con corredo di mappe da Müller-Wiener, Zu den Papyri (cf. nota 3), 53-63.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea 163

alla sua tomba, «la tradizione dei monaci origenisti di Celle e del deserto di Nitria
fli salvaguardata»,38 insieme agli scritti dei grandi Alessandrini. Nulla d'altronde
vieta di supporre che ciè continuasse anche dopo l'estromissione dalla biblioteca
conventuale dei vasti commentari di Didimo, nei quali in più luoghi effettivamente
si annidavano - espresse con chiarezza - le condannate dottrine délia preesistenza
dell'anima al corpo e deU'apocatastasi: è infatti del tutto possibile che nel monastero
di S. Arsenio, come di certo altrove in Egitto,39 si fossero continuati a leggere anche

in seguito - e abbastanza a lungo - i suoi scritti di argomento trinitario, cristologico
e pneumatologico, la cui ortodossia non aveva mai subito, dopo tutto, formale
contestazione, diversamente da quella di Evagrio, affatto assente - come pare - dalla

biblioteca del monastero di S. Arsenio.40 Anzi, mentre si constata l'attuale pro-
pensione délia cristianità egiziana a insignire del titolo di <santo> l'ultimo teologo
del didaskalêion alessandrino (cosi in vari siti telematici di Comunità copte délia
madrepatria e dell'emigrazione),41 continua a destare qualche stupore la totale

sparizione delle sue opere dalla tradizione manoscritta di una Chiesa nella quale
esse erano pure rappresentate da traduzioni in lingua nazionale, ancora in circola-
zione fino almeno al secolo IX.42

38 Koenen, Zu den Papyri (cf. nota 3), 50.
39 Lo testimoniano estratti catenici didimei in traduzione copta, come quelli ricorrenti in un

manoscritto bohairico del sec. IX: v. A. Henrichs, Didymos in koptischer Übersetzung, in:
Zeitschrift fur Papyrologie und Epigraphik, 4 (1969), 219-222; cf. Catenae in Evangelia
Aegyptiacae quae supersunt, a c. di P. de Lagarde. Gottingae 1886, 185 ss. Naturalmente ciö
non significa che l'antiorigenismo - soprattutto alessandrino - avesse deposto le armi: lo
testimonia anche per l'Alto Egitto (la Tebaide, dove a Nag-Hammadi fu scoperta nel 1946
la famosa biblioteca di scritti gnostici in traduzione copta) l'Istruzione composta in copto
sahidico da Scenute su direttive del patriarca Dioscoro, fra il 444 e il 451 : v. A. Grillmeier,
La «peste d'Origène». Soucis du patriarche d'Alexandrie dus à l'apparition d'origénistes en
Haute Égypte (444-451), in: Alexandria. Hellénisme, judaïsme et christianisme à

Alexandrie. Mélanges offerts au P. Claude Mondésert, Paris 1987, 221-237.
40 Sebbene l'assenza dal fondo di Tura di un altro grande origenista, Evagrio. possa essere

meramente casuale, sembra avveduta l'ipotesi del Koenen (Zu den Papyri [cf. nota 3], 50-
51), che quell'Autore fosse ormai affatto assente dalla biblioteca del monastero di S.

Arsenio: infatti, proprio nel corso délia prima metà del sec. VI la polemica contro gli
origenisti - gli <isocristi> specialmente - portava direttamente ad attaccare la dottrina spirituale
e cristologica evagriana.

41 Cosi risulta, almeno, da qualificati testi di argomento patrologico pubblicati su vari siti
telematici a cura di comunità copte délia madrepatria e dell'emigrazione; sembra perô
impossibile trovare giustificazione di questo appellativo nei repertori agiologici o liturgici
disponibili a stampa, quali M. De Fenoyl, Le sanctoral copte (Recherches publiées sous la
direction de l'Istitut de Lettres Orientales 15), Beyrouth 1960, o La santa salmodia annuale
délia Chiesa Copta (Studia Orientalia Christiana. Aegyptiaca), a c. di M. Brogi, Cairo 1962.

42 Per es., a quanto pare, il Commente a Giovanni in versione bohairica (Basso Egitto). Estratti
dello stesso commente compaiono anche fra i papiri greci di Tura (B. Kramer, Didymos der
Blinde, Kommentar zum Johannesevangelium, Kap. 6, 3-33, in: Kleine Texte aus dem Tura-
Fund [Papyrologische Texte und Abhandlungen 34], Bonn 1985, 70-103). Ma la lealtà alla

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



164 Alessio Persic

La pubblicazione dei testi didimei di Tura e la revoca in dubbio
di accreditate convinzioni storico-filologiche circa il DT

Dunque, a partire dal 1962, i testi didimei di Tura furono integralmente pubblicati
nel giro di un abbastanza tormentato ventennio.43 La superstite biblioteca
dell'esegesi alessandrina si ritrovô cosi arricchita di uno scaffale prestigioso,
fmalmente accessibile a ogni specialista, che allineava i seguenti titoli:

Comment! alia Genesi 1-2,3; 3^t44; 5-8,20; 12,1-16; 15,12-17,645.
Commenti all 'Ecclesiaste 1,1-2,1446; 3-4,1247; 5-648; 7-8,849; 9,8-10,20so; 11-1251.

Comment! a Giobbe 1-452 ; 5,l-6,2953; 7,20c-ll54; 12.1-16,8a55.

Commenti at Salmi 20-2156; 22-26,1057; 28,1a58; 29-3455; 35-3960; 36,15-1961; 40-44,462.
Commenti a Zaccaria 1-6,863; 6,9—1064; 11-2165.

Commenti a Giovanni 6,3-3366.

Dialogo di Didimo con un eretico(1.

Curia antiorigenista di Alessandria da parte di personalità autoctone di spicco, come il
potente archimandrita della Tebaide Scenute, capace di «fare arretrare l'uso della lingua gre-
ca fra gli uomini di cultura e fare del copto [...] il legame unificatore della Chiesa d'Egitto»
(Grillmeier, La «peste d'Origène», 237), dovette garantire un'efflcace censura anche sulla
tradizione manoscritta in lingua nazionale.

43 «Fino a oggi, tuttavia, mancano circa 200 fogli» (H. G. Reventlow, Epochen der Bibel¬
auslegung, II. Von der Spätantike bis zum des Mittelalters, München 1994, 28).

44 Ed. P. Nautin/L. Doutreleau (SC 233), Paris 1976.
45 Ed. P. Nautin/L. Doutreleau (SC 244), Paris 1978.
46 Ed. G. Binder/L. Liesenborghs (Papyrol. Texte u. Abhandl. 25), Bonn 1979.
47 Ed. M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 22), Bonn 1977.
48 Ed. J. Kramer/L. Koenen (Papyrol. Texte u. Abhandl. 13), Bonn 1970.
49 Ed. J. Kramer/B. Krebber (Papyrol. Texte u. Abhandl. 16), Bonn 1972.
50 Ed. M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 24), Bonn 1979.
51 Ed. G. Binder/L. Liesenborghs (Papyrol. Texte u. Abhandl. 9), Bonn 1969.
52 Ed. A. Henrichs (Papyrol. Texte u. Abhandl. 1), Bonn 1968.
53 Ed. Id. (Papyrol. Texte u. Abhandl. 2), Bonn 1968.
54 Ed. U. Hagedorn/D. Hagedorn/L. Koenen (Papyrol. Texte u. Abhandl. 3), Bonn 1968.
55 Ed. Iid. (Papyrol. Texte u. Abhandl. 33/1), Bonn 1985.
56 Ed. L. Doutreleau/A. Gesché/M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 7), Bonn 1969.
57 Ed. M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 4), Bonn 1968.
58 Ed. Th. W. Mackay (Studia Patristica 20), Leuven 1989, 41^43.
39 Ed. M. Gronewald/A. Gesché (Papyrol. Texte u. Abhandl. 8), Bonn 1969.
60 Ed. M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 6), Bonn 1969.
61 Ed. M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 34), Bonn 1985 (1982), 122-134.
62 Ed. M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 12), Bonn 1970.
63 Ed. L. Doutreleau (SC 83), Paris 1962.
64 Ed. Id. (SC 84), Paris 1962.
65 Ed. Id. (SC 85), Paris 1962; cf. Id., Deux pages de Tin Zachariam de Didyme l'Aveugle

restituées par la lumière ultra-violette, in: Revue des Études Grecques, 83 (1970), 91.
66 Ed. B. Kramer (Papyrol. Texte u. Abhandl. 34), Bonn 1985, 70—103.
67 V. supra n. 25.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea 165

Si puè facilmente immaginare come tanta abbondanza di nuovi materiali di
attribuzione ormai accertata sollecitasse il riesame critico del vecchio profilo teo-
logico-letterario del loro Autore.

Naturale, allora, che a dover subire il contraccolpo frontale fosse il De Trinitate:

l'opéra maggiore che indiscussamente ormai da circa due secoli si era am-
messo di riconoscere quale opera genuina di Didimo.

Toccô a Louis Doutreleau, reduce dalla prima decifrazione dell'/« Zachariam,
di cui allestiva l'edizione critica corne primizia delle scoperte neo-didimee,
gettare il proverbiale sasso nello stagno. Il dubbio metodico fu espresso dalla
semplice domanda, posta a titolo di un saggio ampio e incisivo: «il De Trinitate
è opera di Didimo il Cieco?»68.

La risposta del filologo francese muove dalla riconsiderazione - inevitabile,
tuttavia prima mai seriamente tentata - degli argomenti attributivi orchestrati a suo

tempo da Mingarelli, fra i quali spiccavano talune concordanze fra il De Spiritu
Sancto latino e il De Trinitate,69 E Doutreleau appunto - a parte la constatazione di

un criterio di rigore comparativo insufficiente al bisogno- dalle <prove> dell'erudito
bolognese non evince altro che una oggettiva impossibilità tanto di «dimostrare»
che i due trattati «sono l'opéra di un unico» autore, quanto di «dimostrare in modo

rigoroso il contrario»;70 eppure lo stesso filologo moderno - con la prima di alcune
virate di rotta a sorpresa - viene subito in soccorso alio studioso antico, as-

severandone con argomenti inediti la medesima persuasione délia genuinità didimea

del DT: Doutreleau finisce infatti per indicare nuove e più probanti somiglianze
fra il DSS e il DT, tali da imporgli il riconoscimento délia fondatezza del giudizio
di Mingarelli e cosi concludere che «occorre davvero ammettere che la spiegazione
più naturale di queste coincidenze si trova nell'unità di autore».71

Ulteriori osservazioni di ordine lessicale, terminologico, stilistico-espressivo e

sintattico, in un contesto comparativo orientato con preponderanza ail'/«
Zachariam, rinnovano perô la pendolarità del riesame verso una pessimistica
sospensione di giudizio circa tale stessa l'unità d'autore: «abbiamo compiuto -
scrive - il percorso delle particolarità stilistiche che oppongono e avvicinano il De
Trinitate e 17« Zachariam (IZ). In totale, malgrado i nostri sforzi di avvicinarle,
queste due opere, sotto taie aspetto, non si assomigliano»72. In sede di bilancio finale
delle analisi comparative l'Autore ribadisce tuttavia positive le somiglianze fra DT

68 Doutreleau, Le De Trinitate (cf. nota 20), 514-557.
69 Quanto agli «argomenti secondari di Mingarelli per provare che il De Trinitate è l'opéra di

Didimo», Doutreleau è categorico: «non valgono niente. Inutile ritornarci su.» (ibidem, 553).
70 Ibidem, 527.
71 ibidem, 532.
12 Ibidem, 547.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



166 Alessio Persic

e DSS...73 Di fatto, pero, Doutreleau è trattenuto da una netta presa di posizione
negativa soltanto da cautele di metodo provenienti da difformité analoghe, ma non

significative, rilevate fra opere di autori dell'epoca stessa di Didimo, per esempio

Ambrogio, dove è palese che l'autenticità del De sacramentis non puô essere
ricusata sulla base delle pur notevoli differenze che lo distinguono dal De mysteriis.

Ma un fastidio maggiore insidia la paternité didimea del DT. Vi compare infatti
un'interpretazione della visione del candeliere di Zac 3,8-A, I Ob74 difforme da

quella proposta nel commenta specifico: non tanto per l'intonazione in chiave

pneumatologica-battesimale - invece che cristologica - quanto per la mancanza di

qualsiasi contatto, anche nei dettagli, e addirittura fino a un colmo di irriducibilita:
cioè quando «la grande montagna» (Zac 4,7), spiegata come «il Salvatore» dall'/Z,
per il DT è invece (e con maggiore verosimiglianza!) il diavolo.

II peso di questa anomalia sembra a Doutreleau cosi ingente da sbilanciare

l'equilibrio dei dati pro o contro l'unité di autore. Le comprovate affinité fra DT e

DSS e le varie concordanze con VIZ, ormai, non equivalgono alla resistenza di un
solo effettivo ingombro: «la questione dell'autore, - scrive allora Louis Doutreleau

- se non proprio definitivamente chiusa, è nondimeno giunta al punto che Didimo
non ha più il diritto di conservare tranquillamente la paternité del De Trinitate.»15

La successiva, ancipite schermaglia sull'attribuzione del De Trinitate

Non mancô, anche dalla parte di collaboratori del filologo francese, qualche pronta
obiezione in difesa delFattribuzione minacciata. Adolphe Gesché, sulla base di
riscontri cristologici, ritenne presto di doversi dichiarare non pienamente convinto
dalle ragioni del dubbio;76 Ludwig Koenen, con un impegnativo affondo, tenta a

sua volta di dimostrare che il trattato trinitario, a differenza dei commenti di Tura,
era stato dettato da Didimo con lo speciale intenta di una pubblica edizione: ciô
sarebbe avvenuto verso il 395, quindi circa otto anni dopo i Commenti a Zaccaria,

73 Ibidem, 553-555.
74 Cf. Zac 4,2: «'EcöpaKa Kai iSoù Li>xvia xptxrrj öLr|, Kai to LapxàSiov é7tâv(0 aÙTfjç, Kai É7rrà

M>xvoi ènàvw aùrfjç, Kai émà éxapuaTpiSsç toIç M>xvok; tok; etkxvqj aùirïç: 3 Kai S6o èLaîai
èxàvco aàirjç, pia èk SeÇuov xoà LapxaSioo Kai pia èq EÙcovûpmv...»

75 Doutreleau, Le De Trinitate (cf. nota 20), 556.
76 A. Gesché, L'âme humaine de Jésus dans la christologie du IV siècle. Le témoignage du

commentaire sur les Psaumes découvert à Toura, in: Revue d'Histoire Ecclésiastique, 54

(1959), 416-417 in particolare.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea 167

quando la controversia su Origene era già in corso;77 Lucien Chavoutier, invece,

aggiunse un buon argomento a sostegno dell'unità di autore di DTe DSS.n

Ma, poco più tardi (1963), attraverso il varco praticato da Doutreleau si
addentrô con determinazione Louis Béranger, saggiando la possibilità che i due

espliciti rinvii del DT a un <trattato (Anyoç) sullo Spirito Santo> non riguardassero
il DSS trasmesso in latino da Gerolamo (corne voleva l'ipotesi di Mingarelli),
bensi il libro II del DTstesso;79 inoltre, che il Ttpwxoç >teyoç sovente alluso dal DT
fosse riconoscibile nel suo stesso libro I, e non con altra opera imprecisabile di
identico autore: in altri termini, si dimostrava che nel vocabolario del DT non
vigeva quella distinzione di significato fra ^ôyoç (<trattato>) e ßtßMov (sezione di
esso) che Mingarelli giudicava appurata.80

Dopo tutto, perô, il complesso di tali osservazioni si presentava piuttosto
innocuo sia nell'intento sia nella sostanza; Béranger stesso, in conclusione, era
costretto ad affermare che non poteva esserne tratto alcun argomento «che risolve
la questione dell'identità didimea del De Trinitate, sulla quale non prendiamo po-
sizione»; anzi rassicurava: «il nostro proposito non è di contestare l'attribuzione
del De Trinitate a Didimo.»81

La susseguente dissertazione dottorale di Christoph Bizer sui Dialoghi
pseudoatanasiani con l'anomeo Aezio (1970)82 - pur senza addurre argomenti
nuovi nella sostanza, ma solo soppesando le tendenze délia critica e quindi ribat-
tendo agli argomenti di Koenen - aveva perô riformulato in modo esplicito e ac-
cattivante la negazione délia tradizionale paternità del DT,S3, considerate infine un
anonimo «compendio» antiereticale di probabile redazione alessandrina, che per-
ciô poteva non escludere anche lo sporadico apporte di citazioni didimee.

77 L. Koenen, Ein theologischer Papyrus der Kölner Sammlung: Kommentar Didymos' zu den
Blinden zu Zach 9. 11 u. 16, con Tautonoma appendice Verfasser und Abfassungszeit der
Schrift <De Trinitate) (PG 39), in: Archiv fur Papyrusforschung, 17 (1960), 80-105.

78 Vedi pure L. Chavoutier, Querelle origeniste et controverses trinitaires a propos du Tractatus
contra Origenem de visione Isaiae, in: Vigiliae Christianae, 14 (1960) 9-14: 11-12 in
particolare.

79 L. Béranger, Sur deux énigmes du De Trinitate de Didyme l'Aveugle, in: Recherches de
Science Religieuse, 51 (1963), 259-260 in particolare.

80 Ibidem 266 in particolare.
81 Ibidem 267; cf. 255. In realtà L. Béranger, studiando un tema affine a quello già affrontato

dallo Chavoutier, si era già espresso negativamente circa l'attribuzione del DT a Didimo
(L'âme humaine de Jésus dans la christologie du <De trinitate) attribué à Didyme l'Aveugle,
diss. Lyon 1959/1960).

82 Vedi Chr. Bizer, Studien zu pseudathanasianischen Dialogen. Der Orthodoxos und Aëtios,
Bonn 1970.

83 Bizer, Studien zu pseudathanasianischen Dialogen (cf. nota 82), 32-37 in particolare.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



168 Alessio Persic

Dunque poco dopo (1972) anche Wolfgang Bienert, nell'importante saggio
sull'impiego di <allegoria> e <anagogia> in Didimo,84 si era allineato su tale posi-
zione, escludendo di conseguenza il DT dal proprio campo d'indagine.85 Era

allora quasi inevitabile che nel 1974 pure la Clavis Patrum Graecorums6 classi-
ficasse il DT fra i dubia et spuria; nel frattempo, anche tra i filologi di Colonia
aveva acquistato vantaggio la prudenza del dubbio: infatti Koenen senti di dover

fiigacemente precisare che «la paternità del De Trinitate non è chiarita».
Di fatto, insomma, anche se fra gli esperti di fama neppure mancasse chi si

mantenne fedele all'attribuzione a lungo invalsa (ad esempio John Nonnan D.

Kelly87, o - ancora nel 1983 - Frances M. Young88), parve forse ai più che una sola

convincente spallata - quella inferta da Doutreleau - avesse ormai demolito ogni
vecchia certezza, tanto più che, di rincalzo, si manifestava la propensione sia a

considerare le affinité fra DT e DSS corne un semplice debito a fonti comuni,89 sia

a sottolineare le loro reciproche differenze.90 Alla fin dei conti, sebbene fosse infine
emersa una sola obiezione di imbarazzo abbastanza serio - il commenta difforme
délia visione del candelabra di Zaccaria - il grande trattato trinitario sembrô ormai

84 Vedi W. A. Bienert, <Allegoria> und <Anagoge> bei Didymos dem Blinden von Alexandria
(Patristische Texte und Studien 13), Berlin/New York 1972.

85 Ibidem. 20.
86 Ed. M. Geerard, Tumhout 1974, 111 nr. 2570.
87 Vedi J. N. D. Kelly, II pensiero cristiano delle origini, Bologna 1972 (London 1958,31968).
88 F. M. Young, From Nicaea to Chalcedon. A Guide to the Literature and Its Background,

London 1983. il quale decide che, «seppure la paternità didimiana di questo trattato [DT]
non possa considerarsi come assolutamente sicura, [...] tuttavia si présumera che fu un'opera
di Didimo» (85). Analogamente si era prima atteggiato anche M. Bogaert, Fragment inédité
de Didyme l'Aveugle en traduction latine ancienne, in: Revue Bénédictine, 73 (1963), 9-16,
utilizzando proficuamente il DT al pari di altri testi certamente didimei per calzanti paralleli
con il frammento esegetico sul battesimo di Gesù di sua edizione.

89 L. Chavoutier (Querelle origéniste et controverses trinitaires à propos de (Tractatus contra
Origenem de Visione Isaiae>, in: Vigiliae Christianae, 14 [I960], 9-14) aveva notato in DT
e DSS la compresenza délia concatenazione Is 6 - Gv 12, 40-41 - At 28, 25-27, a riprova
délia genuinità didimea di DT; ma M. Tetz, a ruota, mostrô che l'accostamento era stato
escogitato per la prima volta già da Marcello di Ancira (Zur Theologie des Markeli von
Ankyra I, in: Zeitschrift für Kirchengeschte, 75 [1964], 217-270; l'idea che le affinità fra
DT e DSS dipendano da una fonte comune si fece dunque strada: cf. anche J. Hönscheid, in
Didymus der Blinde. De trinitate. Buch 1, ed. e trad, di J. Hönscheid [Beiträge zur klassischen
Philologie 44], Meisenheim am Glan 1975, 5), e B. D. Ehrman, Didymus the Blind and the
Text of the Gospels (Soc. of Bibl. Literature. The N. T. in the Greek Fathers 1), Atlanta 1986,
28 (il quale, tuttavia, si era dimostrato ancora favorevole all'autenticità del DT: v. Id., The New
Testament Canon of Didymus the Blind, in: Vigiliae Christianae, 37 [1983], 9-10).

90 Tale, per es., era l'atteggiamento metodico di E. Staimer (Die Schrift <De Spiritu Sancto>

von Didymus dem Blinden von Alexandrien, [diss, teol.] München I960, 16), che pure non
si pronunciava sull'identità o meno dell'autore dei due scritti.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternité didimea 169

ufficialmente relegato nel ripostiglio delle opere di dubbio autore.91 E cosi un sof-
fuso discrédita guastô i risultati di una lunga e laboriosa stagione di studi.92

Riscossa di obiezioni, sorpresa di ritrattazioni
e ripresa di contestazioni

Giovarono infatti ben poco le coincidenze con i commenti didimei di Tura rilevate
da Jürgen Hönscheid, iniziatore (sulla base di una dissertazione di dottorato di-
retta da Reinhold Merkelbach e discussa nel 1970 aU'Università di Colonia) di

una promettante riedizione critica del DT, cui l'Editore prefer! con prudenza man-
tenere - in rapporta all'effettivo stadio di progresso délia ricerca93 - l'attribuzione
a Didimo il Cieco; l'impresa ecdotica, tuttavia, presto si arenô a taie stadio
iniziale.94

Quasi analogamente, la generosa, vasta e articolata offensiva di Alasdair I. C.

Heron per la conferma dell'attribuzione del DT a Didimo sembrô votata a

scontrare il muro di gomma di un generale disinteresse. Questa dissertazione del
1972, intitolata Studies in the Trinitarian Writings of Didymus the Blind: His
Authorship of the <Adversus Eunomium> IV-V and the <De Trinitate>, rimasta
dattiloscritta, benché non impossibile da consultare,95 risulta infatti raramente

segnalata e ancor più raramente discussa (e perciô letta): la tesi sostenutavi
sembrô forse avere il difetto dell'anacronismo, anche se l'Autore non cessô di
ribadire anche in seguito la propria convinzione che il DT fosse opera genuina di

91 A sua volta B. (Krebber-)Kramer nella Theologische Realenzyklopedie 8 (Berlin 1981), 743
escluse il DT dalla trattazione su Didimo. seguito da Reventlow, Epochen der Bibelauslegung

(cf. nota 43), 27-38 e 298.
92 B. Pruche, ad es., pose in dubbio la brillante dimostrazione esibita nel 1937 dal Lebon,

Didyme l'Aveugle est-il bien l'auteur des livres Contre Eunome IV et V attribués à Saint
Basile de Cesarée?, in: F. L. Cross (cur.), Studia Patristica 10. Berlin 1970, 151-155; gli
ribatteva qualche anno più tardi W. M. Hayes, Didymus the Blind is the Author of Adversus
Eunomium IV-V, in: E. A. Livingstone (cur.), Studia Patristica 17, Oxford 1982, 1108—

1114, ma il nuovo editore dei testi pseudobasiliani, F. X. Risch - pur lasciando aperta la
questione - si dimostrô propenso a fare rivivere il vecchio suggerimento 1890) del Dräseke,
che Ii attribuiva ad Apollinare (Pseudo-Basilius, Adversus Eunomium IV-V [Supplements
to «Vigiliae Christianae» 161, Leiden/New York/Köln 1992).

93 Vedi Hönscheid Didymus der Blinde, De trinitate, Buch I (Beiträge zur klassischen
Philologie), Hain 1975, 6-7.

94 L'edizione fu proseguita solo per breve tratto da un'altra giovane filologa, Ingrid Seiler,
ancora sulla base di una dissertazione dottorale (Didymus der Blinde. De trinitate, Buch II,
Kapitel 1-7 [Beiträge zur klassischen Philologie 52], Meisenheim am Glan 1975).

95 II testo rilegato (Tübingen 1972) Consta di 370 pp.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



170 Alessio Persic

Didimo.96 Ne accettö comunque le conclusioni Jo Tigcheler, nel suo lavoro del
1977 sull'esegesi allegorica didimea.97

Il fatto perô davvero emblematico è che la progressiva resipiscenza dello stesso

Doutreleau - manifestata timidamente sin già dal 1962,98 confermata nel 1973"
e infme approdata alia fulminea ritrattazione del 1992, in margine alia sua

edizione del DSS nelle Sources Chrétiennes - ai più sia parsa un'involuzione
critica: essa ha infatti suscitato sentimenti di rammaricata sorpresa e provocato,
anzi, una notevole reazione di appello alle primitive ragioni di un dubbio che -
ormai - sembra esibire la forza di un preconcetto.

Louis Doutreleau, pubblicando il DSS, riconosceva infatti «di essere stato

troppo severo» nel contestare (1957) l'autenticità didimea del DT: e precisava che

«le analisi di quell'articolo - di norma giuste nel dettaglio - puntano su una certa

quantità di elementi stilistici, tuttavia infimi in rapporto al grande insieme del

libro, e la conclusione, che non ho formulato senza qualche riserva, supera in

nettezza le esitazioni espresse nell'articolo» stesso.100 Il corso del commenta,
segnalando numerosi paralleli fra il DT e il DSS, dimostra quindi da parte di
Doutreleau una ristabilita affidabilità délia tesi di un loro unico autore.

Ma il gesuita francese, con eccesso di ottimismo, sottovalutava il seguito
riscosso dalle sue prime conclusioni negative: a lui sembrava, «piuttosto», che se

ne fosse «ricavato - cosi dice - che conveniva studiare ancora pazientemente la

composizione del De Trinitate, cosa che conviene sempre fare con questa grande

opera composita di Didimo.»10' La realtà delle ricerche, tuttavia, si è mostrata a

lungo restia a questo auspicio: infatti il trattato, una volta giudicato nel 1957 dal
medesimo Doutreleau «solido, denso e vario, che mérita un autore migliore di
Didimo» e taie che «si avrebbe torto a relegare nel magazzino degli spuria senza
interesse»,102 è restato invece congelato proprio da quel dilemma bene innescato
sulla sua paternità, dissuadendo gli assalti di rinnovate analisi, la cui prospettiva
quasi certa appariva infine quella di un risultato fatalmente incerto.

96 Cf. Id., Some sources used in the De Trinitate ascribed to Didymus the Blind, in: M. Rowan
Williams (cur.), The making of orthodoxy. Essays in honour ofHenry Chadwick, Cambridge
1989, 178-179 e 181.

97 J. Tigcheler, Didyme l'Aveugle et l'exégèse allégorique. Étude sémantique de quelques
termes exégétiques importants de son commentaire sur Zacharie (Graecitas Christianorum
Primaeva 6), Nijmegen 1977, 2 in particolare.

98 Vedi L. Doutreleau, in: Didyme l'Aveugle. Sur Zacharie (SC 83), Paris 1962, 128, dove si

accoglieva favorevolmente il dato posto in evidenza dallo Chavoutier.
99 Cf. Clavis Patrum Graecorum, ed. M. Geerard, Turnhout 1974, 111 nr. 2570.
100 Vedi Didyme l'Aveugle. Traité du Saint-Esprit, a c. di L. Doutreleau (SCh 386), Paris 1992,

205.
101 Ibidem, 205.
102 Id., Le De Trinitate est-il l'oeuvre (cf. nota 20), 557.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea 171

Ecco allora che una diretta e puntuale contestazione fu avanzata dall'autorità di
Manlio Simonetti:103 all'argomento negativo già esposto in un precedente inter-
vento (il DT distingue, al pari di Basilio, i concetti di oùala e ujtôataotç, mentre il
Didimo di Tura li identifica, esattamente come Atanasio e i niceni di stretta
osservanza...),104 aggiunge qualche esempio di divergenza anche fra DT e DSS, a

deprezzare il valore positivo delle convergenze, vecchie e nuove, riaffermato dal

Doutreleau nel 1992. Si deve tuttavia notare che il pronunciamento negativo posto
da Simonetti in premessa («alcuni anni dopo [Béranger, 1963] anche io ho avanzato

un altro argomento avverso alla paternità didimiana [1984] e ormai il dubbio

riguardo all'attribuzione di Mingarelli ha preso saldo piede nelPambito degli
studiosi interessati»)105 lascia l'impressione di una ormai decisa indisponibilité al

volonteroso riesame del problema: ciô sembra confermare lo stesso rimando biblio-
grafico alla sola e ormai remota dissertazione dottorale di Christoph Bizer,
richiamata peraltro di seconda mano sulla fede délia storica del dogma Silke-Petra
Bergjan,106 la quale, a sua volta, ricordava lo «scossone» inferto alla genuinità
didimea del DT da Doutreleau senza perö nessun accenno alle finali sue ritrat-
tazioni. Men che meno, d'altronde, Bergjan citava - al pari di Simonetti - lo studio
di Alasdair Heron; eppure questi aveva a suo tempo fornita una attenta discussione
critica delle tesi del Bizer, ritrovandosi peraltro d'accordo in merito al tema

specifico, che cioè i dialoghi pseudoatanasiani non siano di Didimo, ma costi-
tuiscano una fonte del DT.W1

Peraltro, i dubbi sulla paternità di quest'opera - «qui reste mystérieuse, mais

qui est extrêmement importante»108 - continuano a essere coltivati fra i discepoli

103 Vedi M. Simonetti. Ancora sulla paternità didimiana del <De trinitate>, in: Augustinianum,
36(1996), 377-387.

104 Cf. Id.. Didymiana, in: Vetera Christianorum. 21 (1984), 142-146 (3. Ancora sulla paternità
del <De Trinitate>).

105 Ibidem, 378.
106 ye(ji g _p Bergjarlî Theodoret von Cyrus und der Neunizänismus. Aspekte der Altkirch¬

lichen Trinitätslehre (Arbeiten zur Kirchengeschichte 60). Berlin/New York 1994, 159-160
107 Vedi A. Heron, The Two Pseudo-athanasian Dialogues Against Anomoeans (Dial. I-II de

sancta Trinitate, P. G. 28. 1115-1201), in: The Journal of Theological Studies, N. S. 24
(1973), 101-122. D'altronde, le intuizioni di Alasdair Heron, qualora conosciute anche per
diretta lettura délia sua Tesi, non cessano di riscuotere positivi apprezzamenti, come mi
assicura (18.4.2021) Pierre-Marie Hombert. intenta con Matthieu Cassin alfedizione critica
del De incamatione et contra arianos per gli Athanasius Werke. Deve tuttavia aggiungersi
che - probabilmente sulla scia di Manlio Simonetti, ma con un velo di cautela - anche Pier
Franco Beatrice ammetteva che i dubbi suH'autenticità didimiana del DT oggi «si fanno

sempre più forti» (Didyme l'Aveugle et la tradition de l'allégorie, in: G. Dorival/A. Le
Bolluec [curr.], Origeniana Sexta. Origène et la Bible [Biblioth. Ephemer. Theol. Lova-
niensium 118], Leuven 1995, 580 n. 10).

108 Cosi P.-M. Hombert, in un nostro scambio epistolare.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185. DOI: 10.24894/2673-3641.00087



172 Alessio Persic

di Simonetti. Cost, dopo le riserve confermate da Emanuela Prinzivalli,109

argomentazioni più articolate sono state quindi rese da Angelo Segneri in un sag-
gio dedicato Alla ricerca delle fond patristiche del De Trinitate pseudodidimi-
ano,no donde restano agevolmente appurati sia gli apporti di Atanasio e dei Cap-
padoci (Basilio specialmente), sia quelle che sarebbe forse meglio defmire atti-
nenze: con i libri IV e V Aq\YAdversus Eunomium basiliano, comunemente rite-
nuti spurii (e persuasivamente dimostrati opera estranea all'autore di DT),ul non-
ché con Cirillo di Alessandria. Se si continui a ammettere per DT una datazione di
fine sec. IV, il debito verso autori délia precedente generazione non potrebbe stu-

pire: ma neppure l'affettuoso cenno a xtç xœv év àyioiç naxéptov oocpiaç yépcov,
che àou/J.oyiaxo)ç côtôuçev, cioè Basilio (Baai/.Gioç rjv övopa aùxco), puo valere
da «importante indizio per una datazione bassa, postefesina» (salvo «essere rite-
nuta una glossa posteriore»),112 giacché analoghe locuzioni di riverenza sono
constatabili già almeno in Atanasio.113 Quanto poi aile attinenze fra DT e Adv.

Eun. IV-V e Cirillo, dai confronti instaurati da Segneri non risulta affatto evidente
la posteriorità di DT: talora anzi - al di là dell'intenzione dello studioso — dai dati
si ricava l'impressione che sia DT la fonte d'origine, come nei casi in cui, ad

esempio, una sua spiegazione si dimostri «notevolmente più estesa e articolata» e

direttamente informata dei propri documenti rispetto all'esiguità e alla «prova di

una conoscenza solo di riflesso» dello Ps.-Basilio;114 altrettanto, dove «la spiegazione

dello Pseudodidimo è circa 10 volte più lunga di quella dello Pseudobasi-
lio»,115 o dove, «a fronte di un'esegesi molto somigliante», ancora «si riscontra

109 Vedine la Introduzione a Didimo il Cieco. Lezioni sui Salmi: il Commenta ai Salmi scoperto
a Tura (Letture cristiane del primo millennio 37), Milano 2005.

110 In: Augustinianum, 54 (2014), 525-549, presto ripreso daU'Autore nel suo volume La con-
troversia trinitaria del IV secolo nell'esegesi dottrinale di Anfilochio di Iconio (Studia ephe-
meridis Augustinianum 147), Roma 2017 (a p. 99 ribadisce appunto quanto concluso nel
saggio del 2014): d'altronde, i confronti instaurati con DT paiono dopo tutto supporre che

Segneri consideri quella trattazione trinitaria precedente ad Anfilochio (morto prima del 403)
e comunque «in qualche modo collegata alla controversia ariana», sebbene - dice - «di
difficile attribuzione»...

111 Vedi Segneri, Alla ricerca (cf. nota 110), 544.
112 Ibidem, 535.
113 Vedi Äthan. Alex., Quaestiones ad Antiochum ducem (PG 28,601): «'O de év âyioiq Ifairip

f|gràv Kai Oaupatoupyôç 'Ejiupâvioç ô àpxiejitaKOîroi; Kûîtpou...». L'uso paradossale
dell'avverbio àcniXXoytaxtûç, di origine aristotelica, sembra peraltro ben consonare in DT
con la dichiarata persuasione - Leitmotiv anche geronimiano - che «la verità è connaturata
alla semplicità» (vedi infra n. 150 e testa corrispondente).

114 Segneri, Alla ricerca (cf. nota 110), 538.
115 Vedi ibidem, 539.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea 173

notevole disparità d'ampiezza» fra il primo e il secondo.'16 La inevitabile conclu-
sione che «il testo di DT [...] risulta quasi sempre più esteso e curato»,117 denso di
citazioni letterarie e filosofiche, superiore nella precisione neonicena del lessico

teologico, neanche sembra perciô favorire l'idea una antériorité cronologica dello
Ps.-Basilio.118 D'altra parte, neanche la prova «di un rapporto diretto» e «le cor-
rispondenze verbali e contenutistiche» con Cirillo, o l'analogo repertorio di fonti
classiche, valgono a immettere nel «campo delle ipotesi» quella che «Cirillo ri-
sulti essere a sua volta una delle fonti a cui avrebbe attinto l'autore del DL»,"9 se

non invece - si potrebbe anche dire - l'ipotesi contraria, che cioè Cirillo dipenda
da Didimo. Perciô sorprende che Segneri - pur lasciando sospesa la cruciale do-
manda se «le numerose corrispondenze con gli scritti del corpus Basiliamim» bas-

tino per assegnare il DT alla «fine del IV secolo, in un ambiente conoscitore di
Atanasio e in profonda sintonia col neonicenismo cappadoce», ma neppure di-
mostrandone la dipendenza o meno da Cirillo - consideri infine da sé dimostrata

corne esclusa «la paternità di Didimo il Cieco per questo anonimo trattato di ar-

gomento trinitario, veicolante un'impostazione teologica e un utilizzo delle fonti
non compatibile con gli scritti autentici del corpus Didymianum»120 e databile

piuttosto a «non prima délia meta del V secolo»121. Ma proprio un sufficiente
controllo di compatibilità con tale corpus sembra appunto sia ciö che finalmente

manca nella ricerca del patrologo romano.

Nuove opportunité di indagine?

Forse un certo maturare - per quanto a scatti - délia rinnovata coscienza del valore
intrinseco del DT, analogo a quello meglio apprezzato in vari altri testi pseud-

epigrafi o anonimi dell'antichità, sembra perô infondere fiducia a spassionati ri-
esami délia questione: segnale di un probabile rilancio degli studi sul trattato a cui
il nome di Didimo il Cieco non cessa - magari a sorpresa - di riavvicinarsi, corne
nella riclassificazione del DT fra le opere didimee genuine decisa, pur in assenza

ancora di nuovi studi dedicati, nel Supplementum del 1998 alla Clcrvis Patrum Grae-
corum122 e quindi la sua inclusione - pur con dubbio di genuinità - fra gli scritti di

116 Vedi ibidem, 540.
117 Ibidem, 544; cf. ibidem, 545.
118 Corne Segneri ammette: «permangono dubbi nella determinazione délia priorité temporale

di DT rispetto ad Adv. Eun. IV-V» (1. c.).
1,9 Ibidem, 548.
120 Ibidem, 549.
121 Ibidem, 548.
122 E ciô nonostante le referenze contrarie prodotte da Simonetti e debitamente annotate: vedi

M. Geerard/F. Glorie/J. Desmet/J. Noret, Clavis patrum graecorum: qua optimae quaeque

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 115(2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



174 Alessio Persic

Didimo censiti da André Pautler in Biblia patristica nel 1999:123 ciô forse in

rapporta anche con la propensione - come quella di Charles Pietri - a restituire crédita
alla notizia di Socrate, secondo cui Didimo avrebbe scritto un trattato sulla Trinità
in tre libri,124 «come quello trasmesso da un manoscritto della Biblioteca Angelica
di Roma».125

Christoph Markschies, in un saggio del 2007 sulla «eredità» origeniana tratta
perciô senz'altro il DT come opera di Didimo,126 mentre Kellen Plaxco, nel 2016,
dichiara che «è difficile immaginare candidate migliore di Didimo alla paternità
del [...] De Trinitate»127. Per altro verso - a smorzare i conati di postdatare il
trattato alia fine del sec. V e oltre - Daria Gigli Piccardi dimostra la certissima

dipendenza di Nonno di Panopoli dal DT (di cui mantiene l'attribuzione a

Didimo) quanta alla citazione di un oracolo orfico nelle Dionisiache, composte
verosimilmente intorno alla metà del sec. V.128

Sembra dunque mantener buona validité la constatazione che oggi «l'attribuzione

a Didimo [...] del De Trinitate è ancora l'oggetto di discussioni»:129 cosi nel
2014 annotava, pur solo marginalmente, Hugues Agbenuti, senza tuttavia che ciö

gli impedisse di riferirsi al DT in modo da sottintenderne una verosimile una au-
tenticità didimea, persino ribadita nell'individuazione di nuove concordanze di
quel trattato con i Commenti di Tura e il DSS. Sembra d'altronde ancora del tutto
plausibile che - fino a prova contraria certa - non si debba desistere dal sistema-

tico scavo, riconoscimento e valutazione criticamente approfonditi di ogni altra

scriptorum patrum graecorum recensiones a primaevis saeculis usque ad octavum commode
recluduntur. Supplementen, Tumhout 1998, 90 nr. 2570.

123 Vedi A. Pautler, Biblia patristica. Index des citations et allusions bibliques dans la littérature
patristique, 7. Didyme d'Alexandrie, Paris 1999.

124 Vedi Socr. Schol., Hist. eccl. IV 25,6: «Tà Beta kôyia TtaZaiâç Kai Kaivrjç 8ia0r|Kr|c oiitcoç
ctKpißwq ÈyvmKei, coöte noXkà gèv ÈKSoùvai ßtßkia, imayopeüaai Se Kai xà Ttspi TptâSoç xpia
ßißkia» («aveva raggiunto una conoscenza della divina parola di Antico e Nuovo Testamento
cosi précisa da riuscire a pubblicare molti libri e perfino a dettare i tre libri sulla Trinità»).

125 Ch. Pietri, in: Histoire du christianisme des origines à nos jours, II. Naissance d'une chré¬
tienté [250-430], Paris 1995.

126 Vedi C. Markschies, Origenes und sein Erbe (TU 160), Berlin 2007, 147 n. 121.
127 K. Plaxco, Didymus the Blind, Origen, and the Trinity (Marquette University, Dissertations

[2009-], Paper 637), Milwaukee 2016, p. 4 n. 8 (http://epublications.marquette.edu/disser-
tations_mu/637 [13.4.2021)].

128 Vedi D. Gigli Piccardi, Phanes apxsyovoç d>pr|v (Nonno, D. 12.68 e orac., ap. Didym., De
trin. II 27), in: Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, 169 (2009), 71—78; cf. B. Ver-
helst, Nonnus, ofPanopolis, Greek epic poet, mid-5th c. CE, in: Oxford Classical Dictionary,
2020 [https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199381135.013.4453 (5.5.2021)].

129 H. Agbenuti, Le vocabulaire théologique de la pneumatologie de Didyme d'Alexandrie, in:
Revue des Sciences Religieuses, 88 (2014), 49-63, n. 9. Del medesimo vedi Didyme
d'Alexandrie. Sens profond des Ecritures et pneumatologie (Cahiers de Biblia Patristica 11),
Strasbourg 2012.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternité didimea 175

corrispondenza e consonanza del DT con il frastagliato corpus del KuGqyÉxqç a-

lessandrino, nonché magari con la possibilità di sue riprese nel contesto di citazi-
oni sicuramente didimee da parte di successivi autori.

Ancora utile il tentativo di dimostrare una compatibilità del DT
con il Didimo di autenticità certa?

Di fatto, corrispondenze abbastanza persuasive - tematiche o testuali - non
sembra difficile trovarne; ad esempio, soltanto entro il breve tratto di DT 1,15,1—

107 se ne potrebbero indicare - benché tuttavia da soppesare più accuratamente
nella sede di uno scrutinio esteso e sistematico - alcune come le seguenti.130

A) «Kai yàp àpii/avov sk jaf| ovtmv siç iô eîvat rjKEiv röv tmapÇtv xotç oXoiq
Kai roïç /.oyiKOiç oùaîaxnv Kai àOavaaiav ÔEÔcoKÔxa» (DT 1,15,14: «è infatti
impossible che, da ciö che non era, sia provenuto all'essere Colui che a tutto ha dato
sussistenza e alle entità razionali anche realtà di essenza e immortalité») + «Oùk
àei 8è xô <Èjroir|0£> voeîxat àvri xoù <SKitaev>, à)J,ù Kai Kaxà aycaiv dbç xöv qôq

ovxa KaT'oùaioioiv ôtôàaKaÀov, töte Ttoisi tiç xràv eauxoù Jtaiôcov ôtSàaKaÀov,

oxav StSàoKEtv xoùç îtaîôaç ô ôiôàoKa/.oç apurai» (DT 3,6,24 [PG 39,845]:

«eppure non sempre <fece> si comprende come sinonimo di <creô>, ma dipende
anche dalla relazione: come chi maestro è già per realtà di essenza, ed è allora che

uno lo fa maestro dei propri figli, quando appunto quegli cominci a insegnare ai

figli di lui»); cf. Fr. in Prov. (PG 39,1629): «'H 5è apxq tivcûv ecttiv àpyj|, Kai

oqpaivEi cxéatv, à>,/foi)K oùaicoatv. [...] Siiçuyoç ouv f] apyi) toîç Kiiapaai.
npoüjräpxcöv xrjç KTtoecoç, aotpia cov, ô Yiôç xoù ©soù, èàv Àéysi <Kûptoç ektioé

pe>, pf) oùaimaiv xqv vôqaiv exe, àÀ/.'siç axéatv xqv jrpàç xà Kxiopaxa. Eiç ëpya

yàp ÈKxiaOai tpqaiv» («il principio perà è principio di qualcosa e non si

comprende come una realtà di essenza, ma come una relazione [...]. Dunque il principio

è coniugato aile creature. Preesistendo alla creazione, in quanto sapienza, il

Figlio di Dio, qualora dica <11 Signore mi ha creata>, non detiene l'intelligenza
come sua realtà di essenza [a differenza delle creature razionali], ma al fine di una
relazione con le creature. E stata infatti creata al fine delle sue opere». Interessante
che questo frammento sui Proverbi ritorni citato pressoché alla lettera - e in fonna
sintatticamente più corretta - da Giovanni Ciparissiota, sec. XIV, che tuttavia l'at-
tribuisce a Massimo il Confessore (t 662);131 ciö che perö davvero impressiona

130 I testi greci sono ripresi dal Thesaurus linguae Graecae, University of California (http://0-
stephanus.tlg.uci.edu.opac.unicatt.it/Iris/).

131 Jo. Cyparissiotes, Expositio materiaria, 3,2, in: B.L. Dentakes, 'Imôwod toù KimapicaubTou
rcov ©sokoytKwv 'Pf|o£(ov ItoiX£iû)Sr|ç"EkGeoiç ('HouxaaxiKai Kai <ptXooo<piKai peAixau 5),
Atene 1982, 17-655 : «SûÇuyoç ouv i) àpxp rotç Kiiapaoi, 7tpowtâpx£t 8è xrjç kxkjegx;, cocpia

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185.D01: 10.24894/2673-3641.00087



176 Alessio Persic

entro il complesso dei confronti testuali su addotti è la sinfoniadi precisi concetti

e distinzioni terminologiche (anche di schietta matrice cappadoce, come
o'/éciç),132 a cui non sembra potersi sottrarre il dilemma sull'unicità dell'autore.

B) «Tf|v yéwqmv yevsâv, xf)v ïmapfyv ipoffv [...] Kaléaaç puaxuaoxaxa» (DT
1,15,51: «avendo cosi [il profeta] chiamato, assai misticamente, con <nascita> la

generazione [del Figlio], con <vita> la [sua] esistenza» [cf. Is 53,8]); cf. Comm. in

Psalmos 29-34:133 «'Ev reo BeWjpaxt oùv xoù eîç i)7rapi;iv ûpâç àyayôvxoç f) Çcor]

SKSiio» («dunque nella volontà di Chi vi aveva tratti all'esistenza dimorava la

vita»). La comprensione del primo asserto - forse echeggiante Atanasio,134 ma

poi ripreso partitamente da Cirillo135 - pare compiersi nell'armonia col secondo

di Didimo (lessicalmente affine), nel senso dunque che la profondità del mistero
dell'esistenza creaturale attinge alla vita che è intrinseca alla volontà créatrice del

Figlio sussistente nel Padre.

C) «"Ott yàp 7tavtôç ypövon, öv av vox|ar| tic nok'kù KUKÂcOauç tfj ôiavoia,
à7t£pâvicûç àvôxaxoç» (DT 1,15,51-52: «giacché [il Figlio] risulta illimitata-
mente supremo rispetto a ogni tempo che uno riesca a concepire pur molto per-
lustrando con il pensiero»); cf. Comm. in Ecclesiasten (7-8.8) 229:136 «'0 kuk-
^srtcov xôv oûv7iaviu Köopov [...], Si'ÈKsrvou xoù Kxlcpaxoç siôslri xôv 5r|gioup-
yàv, oïaç Suvàpewç éaxtv. 'Oxè Kai âva/.ôywç 7tavxa dpa Àafkbv sv xrj ôtavola Kai

orajcsp KxtK/.cûaaç xqv ooepiav sûpraKet xqv d/.q0t]» («chi perlustrasse l'intero
complesso del mondo [...], riconoscerebbe di quai potenza è il suo artefice. Ora

dunque, in modo analogo, chi nel pensiero tutto ha raccolto insieme e l'ha corne

côv ô Yièç xoù 0EOÜ. Èàv o«v Àiyr| 'Kûpioç ËKxiaé pe', pf) oùoicoaiv if)v vôr|aiv exe, àlX'eiç
axéoiv xi)v icpôç xà Kxîapaxa, ei epya ÈKtto0ai, (ppaiv, èni xô àpxnv eivai, xœv jrpovor|xiKcöv
Ô8ràv xouxéaxtv aixia.»

132 Nel dibattito sulla subordinazione del Figlio al Padre «i Cappadoci, iniziando con Basilio,
riprendono la simultaneità délia conoscenza dell'uno mediante il nome dell'altro, attraverso
il recupero del mistero délia relazione e la conseguente nuova centralità délia relazione
(axéenç) riguardo ai nomi divini»: I. Vigorelli, Basilio di Cesarea e la sua attenzione alla
relazione (axéaiç) nella contesa trinitaria con Eunomio, in: Theologica Xaveriana, 67 (2017),
209-235,211.

133 In: Gronewald, Didymos der Blinde (cf. nota 60), 134.
134 Vedi Äthan. Alex., Sermo in nativitatem Christi (PG 28,965): «où xiç ei ô [...] élpxviâÇcûv

aùxoù xf|v yewrioiv, xoù npoiprirou Aéyovxoç- <Tf|V yeveàv aùxoù xiç 8iriyr|oexai>.»
135 Più che riconoscere una «probabile relazione diretta» fra Cirillo e DT (Segneri, Alla ricerca

[cf. nota 110], 546), forse occorre decidere che sia Cirillo, altrettanto occupandosi di Is 53,8,
a citare DT, dato che ne scompone l'annotazione esegetica per l'utilizzo diversificato in due
dei suoi scritti, comunque in ordine alla generazione eterna del Figlio: vedi Cyrill. Alex., De
sancta Trinitate dial. (ed. Aubert, p. 444,1. 27): «Teveàv, oîpai 7tou, xf|v yéwrioiv, Çmfiv 8è

xf|V ÔTrapÇtv eu pâÀ.a SiaKafwv»; Id., Comm. In Isaiam prophetam (PG 70,1181): «Aïpexat
8è Kai éxépax; [riprendendo cioè DT], Kai Ù7ièp Ttàvxaç èaxi xoùç èni xrjç yf)ç f] Çajfj, xouxéoxtv
h ûnapÇiç xoù Movoyevoùç.»

136 In: Kramer/Krebber, Didymos der Blinde (cf. nota 49).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea 177

perlustrato, riesce a trovare la sapienza vera»). Le concordanze lessicali e con-
cettuali risaltano significative per accertare fra i due testi una précisa somiglianza
di stilo.

D) «Tco xoooûicp uùioù ctKaxaMptxcp [...] SKßoöjaiv cbôi ô pèv Aauïô év iÇ
\|/aXpaf <e0£to gkôtoç ànoKpucpriv aùxoù>» (DT 1,15,52: «a tanta sua incom-

prensibilità [...] cosi appunto esclama Davide nel salmo 17: <pose latenebra corne
a suo nascondimento)»); cf. Fr. in Psalmos (e commentario altero), fr. 115: «ôià
xf)v jiEpi rf]v oùalav aùxoù àKaxaÀr|V|/iav gkôtoç Àéyexat xeGeucévat «7tOKputpf|v

aùxoù» («a causa délia incomprensibilità circa la sua essenza è detto che tenebra
è stata posta corne a suo nascondimento»); In epistulas catholicas brevis enarra-
tio (in catenis) 41137: «Xkotoç [...] /.cyerai f) (àTTOKpurpf)) év ÙKaxa/o)\|nq>>

(«tenebra è detto il suo nascondimento nell'incomprensibilità») etc. Le risonanze
di Sal 17,12a accomunano la teologia apofatica di DT ai commenti didimei in un

linguaggio che assume la movenza di un idioletto condiviso.

E) «['H parapla xptâç] où8è àcùv0£xoç Kai à|i£pi)ç, £i 7rpôç rà owpaxa» (DT
1,15,56: «[la beata Trinità] non sarebbe [...] né incomposita e senza parti se

rentrasse nella corporeità») + «'O 8è 0eôç Lôyoç àjrapaÀÀàKxcûç Kai a7tr|Kpißojp£vo)C

siç oka. xf)v <mkf[V Kai oguvGexov Kai ànoÎKilov 7raxpiK))v Geôxpxa (puaiKwç Kai

àvctpxcoç é^EVKOvi^ei» (DT 1,16,35: «Dio Logos per natura e da sempre rappre-
senta indistinguibilmente e esattamente in tutto la semplice, incomposita,
uniforme divinità del Padre»); cf. Comm. in Job (12.1-16.8a) (partim in catenis) 324:
«'O uiôç èoxrv ûttLoûç Kai àoûv0£xoç uraxpycov» («il Figlio è nella condizione di
sussistere semplice e incomposito»); Fr. in Psalmos (e commentario altero), fr.
1040: «Kai ppxEov y£ öxi ô 0£Ôç ànLoùç pèv Kai àoûv0£xôç éoxi» («e almeno va
ribadito che il Figlio è semplice e incomposito»). Una insistente, identica formu-
larità associa inequivocabilmente DT e commenti di Didimo nella confessione
antiariana délia semplice unità divina parimenti sussistente nel Padre e nel Figlio.

F) «Taùxôv 8é èoxiv xfj ypa<pfj Léçai <0eîov> f) <0£Ôv>» (DT 1,15,64: «per la
Scrittura è lo stesso dire <divino>, oppure <Dio>»); cf. Fr. in Psalmos (e commentario

altero), fr. 999: «Trjç 0r,oô EÙcppoouvqç oùk eiuraGsiaç oiioqç - ànaOèç yàp
xô 0£Îov» («la félicita di Dio non costituisce in Lui il conforto di una emozione

positiva, perché Dio non è soggetto a emozioni»); Fr. in Psalmos (e commentario

altero), fr. 1062: «ô oIkoç 8è xcov 0£pa7isuôvxû)v xô Oeîov» («la casa di coloro che

rendono culto a Dio»), È cosi assodata la compatibilità specifica di DT con un

testo di sicura attribuzione a Didimo il Cieco.

137 In: F. Zoepfl. Didymi Alexandrini in epistulas canonicas brevis enarratio (Neutestamentliche
Abhandlungen 4/1), Munster 1914.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 1 15 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



178 Alessio Persic

G) «Toö sivai oùv Jtaxépa xoù povoysvoùç Kai xoù sysiv to jrveùfxa aùxoù

SKiropsuopsvov mp' aùxoù où 7tapf|pr|xai» (DT 1,15,77: «11 Padre non risultamai
deprivato del suo esser Padre dell'Unigenito né dell'avere il suo Spirito che da

Lui procédé»); cf. Dialexis Montanistae et orthodoxi:138 «flavxaxoö yàp ô Ttaxtp,
Tiavxa%oi> ô niée, 7uavxaxoù xô Txvsùpa xô ayiov,139 [...] xéAeiov ev xeLeùx Ù7io-

oxaosi140,7rapà xoù raipôc £K7iop£t>6|X£VOV»141 («ovunque infatti il Padre, ovun-
que il Figlio, ovunque lo Spirito santo, [...] perfetto in perfetta persona, il quale
procédé dal Padre»). Le due formulazioni dogmatiche convergono con linguaggio
reciprocamente compatibile al medesimo asserto antiariano.

H) «Aià xô Eivai aùxôv xùîtov Kai ÛTXoypappôv xiva xoù ôeg7côxou» (Dr 1,15,79:

«perché egli (Melchisedec) era un modello, un abbozzo del sovrano Signore»); cf.
Comm. inZachariam 1,233: «'Iqooùç [...] xùttov Kai Ù7ioypapuàv Tiapexcov» («Gesù
[...] fornendo modello e abbozzo», cf. 1 Pt 2,21 ); Comm. in Psalmos 22- 26.10.79:142

«ùjioypapuôv oe ëxovxeç Kai xÙ7iov» («te avendo come abbozzo e modello»). L'en-
diadi ÙTtoypappoç Kai xÙ7toç / xùtioç Kai ÙTroypapgôç appartiene - sebbene attestata

con poca frequenza143 - alla retorica cristiana del sec. IV, a denotare l'ammoni-
mento o lo sprone di un <esempio>, sulla base di lPt 2,21 («Xptoxôç £7xa0EV ùîièp
ùpiov, ùptv ùiro/ap7iâvo)v Ù7toypappôv»); Didimo vi ricorre in tal senso nei
commend di Tura le due volte su citate, mentre nel DT la medesima endiadi si colora -
sfumata perciô dalFindeterminativo (ùjxoypappov xiva) - del significato esegetico
di <prefigurazione>, tradizionalmente proprio del solo lemma xÙ7toç.

138 Ed. G. Ficker, «Widerlegung eines Montanisten», in: Zeitschrift für Kirchengeschichte, 26
(1905), 449-458, 454.

139 Vedi DT 2,12 (PG 39,673): «Avàpxcoç £K7ropsu0sv 7iapà xoù fTaxpôç, xô Jiavxaxoù ctci
7tapôv, [...], cbç Ilvsùpa aùxoû äxmpicsxov fnrâpxov rrj 0eöxt]xi» («dal Padre proceduto senza
principio, ovunque sempre présente quale suo Spirito, che sussiste indivisibile dalla
divinité»).

140 Lo stesso concetto è espresso con sintesi aristotelica in: DT 2,6,4: «ai aùxoxeXcîç iwto-
oxàoeiç» (e in altre cinque occorrenze).

141 Vedi similmente ancora la Dialexis Montanistae et orthodoxi, 454 11.8-10: «Norjoou ôè ôsî
xöv Ttaxépa xéXetov, Èv xeXEta Ù7ioaxâa£t, Kai xöv uiôv xékeiov Èv xsAcia ùîiooxâaEi, Kai xö
TtvEÙpa xô ayiov, xÉixtov Èv xcXEiq ùixooxàôEU napà xoû 7taxpôç ÈKitopEuôpevov» («bisogna
perô pensare sia perfetto il Padre in perfetta persona, sia perfetto il Figlio in perfetta persona,
sia perfetto lo Spirito Santo in perfetta persona»); ma di converso cf. DT 2,12 (PG 39,672),
con valenza pneumatologica e soteriologica: «kSv eIç xô ôvopa xoù Ifaxpôç Kai xoû Yioû
maxEÛacoaiv Kai ßa7txia0cöoiv, Kai pi| ïacoç Kai ôpoicoç eiç xqv aùxqv Osöxqxa xoû àyion
IlvEÛpaxoç, axE pq ëxovxeç xô xé^eiov, [...] ßaoiXstai; oûpavmv a^KoOfjvat où ôûvavxat» («se
anche credano e siano battezzati nel nome del Padre e del Figlio, perô non egualmente e
similmente nella medesima divinité dello Spirito Santo, in quanto privi délia perfezione, [...]
non possono essere ritenuti degni del regno dei cieli»).

142 In: Gronewald, Didymos der Blinde (cf. nota 57).
143 Prima di Didimo occorrenze solo in Origene e Atanasio (una volta). quindi Basilio (due

volte).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea 179

I) «Oùgudôcûç uiôç éoxt xoù Ttaipôç. Asî yàp xôv 7ipà mvxcov ovxa [...] uqôè

Kl lapa Katà aùyKptatv voeta0at xcùv [...] 7iàaav eiÀ.r|xÔTO)v îtpôç aùxôv

ëÇa?iLayr|v» (DT 1,15,96-97: «nella realtà dell'essenza è Figlio del Padre. Infatti
colui che esiste da prima di tutti [...] non deve neppure [...] esser pensato come
creatura in comparazione a quelle da Lui prodotte, che han sortito totale diversité
rispetto a Lui»); cf. Comm. in Psalmos 22-26.10: «Tivèç ôè îkxàiv [...] Léyouatv

on Kai f] àpetfi oùxojç s^et, | on Kai auif] év âXka syst xö etvai. Teùôoç 6é éaxtv
xoùxo- ûïïâpxst yàp ici) 0eà> oùatcoôtSç, xfj xptâôi. pexouaia | 5è ifjç xptàôoç

eyoumv oi avOpamot xô àya0ôv Kai xô öfcatov Kai xf]v àpsxriv» («altri poi dicono

[...] che anche la virtù è nella condizione di aver l'essere in un altro. Ma questa è

una menzogna: essa infatti sussiste in Dio nella realtà délia essenza di Lui, ossia
délia Trinità. Tuttavia gli esseri umani possono avere per partecipazione délia
Trinità il bene, la giustizia e la virtù»); In Genesim: «Apen) xrjç KUKiaç SiéoxqKev

[...] ôtatpopàç ëça/.Àayrj Kai èvavnôxqxt» («la virtù è separata dal vizio [...] per
totale diversité e opposizione di differenza»), DT, se concorda con il commenta
didimeo ai Salmi nella forte asserzione antiariana dell'assoluta alterità ontologica
intercorrente fra il Figlio di Dio fonte di ogni bene e le sue creature, altrettanto
coincide col commenta ai Salmi nel ricorso a èça/.Àayr) - rientrante nella termi-
nologia delle scienze fisiche e mediche - per rimarcare la dotale diversité) di
origine fra bene e maie.

K) « npoecpqxcùcxo 5è ôià pèv xrjç K/dpaKoç ô axaupôç, 6t' ou oi Jiicxoi È7ti xàç

oùpavtouç avaßaivouatv aKqvàç. ô 8è ÈJti xfj Kfipa.Ki S7iSGxripiypévoç 0sôç aùxôç
ô SKOuaicoç xcö axaupù uirèp qpâv 7ipoor|Lo)0s(ç» (DT 1,15,103: «ed era profetata

per mezzo délia scala la croce, per cui i fedeli ascendono aile tende del cielo,
mentre Dio piantato saldo sulla scala è lo stesso confitto di sua volonté sulla croce

per noi»); cf. Fragm. in Joannem (e catenis) 1 (Jo. 3,13): «Kav xoivuv oi ayyeLot
avaßatvovxsq siç tôv oùpavôv Kai Kaxaßaivovxsq ôtà K/ipaKoç axpOqaav xrà

'IaKwß, akV où Txepi xoù oùpavoù xoù npostpqpévou q Ô7txaaia Léysxai xfj ypacpfj»
(«benché perô gli angeli fossero apparsi a Giacobbe andare al cielo su e giù per
la scala, tuttavia non è a proposito del cielo su detto che la visione è raccontata
dalla Scrittura»), Infatti non è «il cielo del cielo» riservato solo al Signore, di cui
al Sal 113,24, bensi il cielo promesso ai suoi fedeli, cui appunto dé accesso la

scala-Croce délia visione di Giacobbe;144 i due testi non sono in contraddizione,
ma possono piuttosto considerarsi corne le due valve di una coerente esegesi di
Gn 28,12-13, che ne circoscrive i dati all'economia salvifica, distinguendo debi-
tamente nella realtà escatologica la condizione beata dei redenti e delle potenze
angeliche da quella di Dio nella sua permanente alterità.

144 Esegesi contigua a quella suggerita da Acta Philippi (e cod. Vatic. 824) 138: «Kai È7iW|cs0ti

f] äßuaooq (pcoiôç Kai rjv ô oxaupôç èv ôpotwpaii KÀipaKOÇ éxotKrriç ßaBpoüc» («e l'abissso
fu riempito di luce e c'era la croce, a somiglianza di una scala a pioli»).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115(2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



180 Alessio Persic

Quanto invece alla possibilité di intercettare DT ripreso nel contesto di
citazioni sicuramente didimee da parte di autori posteriori, puè fornirsene un

esempio. Si parta dal confronto fra DT e un passo del commenta didimeo a

Genesi:

«riepi Sè xoù Ka0ecsxàvat [töv Sscnrôxr)v]
itdvxcov àctopàxwv xs Kai aMgaxostSiSv
8r|gioi)pyôv, oi>xi 5è rraoupyôv i) gsaixr|v,
èv xaoxSt 8s Kai ävapxov, [...] Kai Aat>ï8

[...] äSst kxX.» (DT 1,15,91: «riguardo
all'ergersi [del Signore] quale artefice di

ogni creatura sia incorporea sia di forma

corporea, e non ministro o mediatore - e in
cid stesso anche senza principio - pure
Davide [...] canta etc.»)

«Mœcrf|ç [...] (ppoiv «Kay« Ëaxiyv àvà péaov
Kupiou Kai ùpôv», xàç ùpcôv iKsaiaç xcD ©sffl

àva(p[Ép]d)v, xàç 8é trap' aùxoû xàpixaç
öiaKovßv ùpîv. Oiixû) Kai ô Icoxqp âvOpcojtoç

ysvôgsvoç pscrixnç ëaxiv ©son Kai àvGpco-
jkov»145 (In Genesim [cod. 4111.6 ss.[: «Mosè [...]
dice: <Anch'io mi posi in mezzo fra il Signore e

voi>, elevando le vostre supppliche a Dio,
servendo a voi le grazie provenienti da Lui. Cosi

pure il Salvatore, divenuto essere umano, è

mediatore fra Dio e l'umanità.»)

Ambo i testi concordano nell'affermare dunque che il Logos, non nella sua

preesistenza, ma solo dopo la sua incarnazione salvifica, assume il servizio di
mediatore fra Dio e il creato. Cirillo di Alessandria, per affermare la pari dignité
divina del Figlio con il Padre, pare quindi argomentare seguendone la scia.

«Ei Sià psotxon pèv àvayKatcoç ô llaxf|p, sv 8s ys
pôvcp xc^ OsXsrv Kai veùpaatv ô Yiôç â âv ßoiAotxo
Kaxop0oî, [...] ap'onv onxi xôv psaixtiv Kai
rwuoopyôv, pyouv xöv (pnasi Srpnonpyöv év

sniAelaiç ôvxa [...], Kaxa0pr|aai xtç âv, oiix
i)7ispeaxf|Çei 8è onxco xon xsxvixon xô ôpyavov»
(Cyr. Alex. De sancta trinitate dialogi I-VII (Au-
bert, p. 5401. 36 s.): «se necessariamente per mezzo
di un mediatore agisce il Padre, mentre il Figlio
compie cio che mai lui stesso voglia al solo cenno del

proprio volere, [...] non forse lo si considererebbe non
corne il mediatore e ministro, bensi piuttosto corne
il Creatore per natura, che è nella gloria? Lo stru-
mento non supererebbe cosi l'artista?»)

«('EXxAsi psv, (pqaiv, ô Mfflcrfjç- ô 8s

©sôç à7tsKpivsxo anxcb (pwvfl>. 'EÇrixst

pèv yàp (i)ç Sicucovoç xôv vôpov ö

Mtoarjç, Kai xoiv Ositov Osaîttopàxwv
psciixriç Kai rnronpyôç. ÄusKpivsxo Sè

©sôç xf| iôia (ptovfl, xonxsou, Si'
Ytoî)»'46 (Cyr. Alex. De adoratione et
cultu in spiritu et verdate [PG 68,
489]: «<Mosè pariava>, dice, <e Dio a

lui rispondeva con la propria voce> (Es
19,19b). Mosè infatti ricercava la legge
come un suo mediatore e ministro degli
oracoli di Dio. E Dio gli rispondeva con
la propria voce, cioè per mezzo del

Figlio»),

145 Cf. ITim 2,5: «sîçyàp 6sôç, sîçKaipsotxqç 0eoû Kai àvSpcwtcov SvGpamoçXptoxôç'Iqaonç.»
146 Vedi anche Fragmenta in Psalmos (e commentario altero), fr. 686A: «Oi èv xoîç pvripiotç

àKonaovxat xrjç (pwvfjç anxoù - SpA-ovoxt xon nion» («nelle tombe ascolteranno la sua voce

- cioè del Figlio»), da confrontarsi con DT 3 (PG 39,868): «'H 8è, <'Eyw sÇsxsiva xôv
oùpavôv pôvoç>, (pcovf), oùk saxt xoô Elaxpôç («ma la voce che dice <Io da solo ho disteso il
cielo> non è del Padre»); la citazione abbreviata di Is 44,24 compare identica e al pari fine
di ribadire l'identità non subalterna del Figlio, sia preesistente sia incarnato in Bas. Caes., In
Mamantem martyrem (PG 31, 596): «FKôç, öxav xà psyâ^a Xsyp [...] éym é^sxstva xov
oùpavôv pôvoç, [...] a^ta Jtepi 0soô >.Éyso0at, oôxtoç Xéyst 'O Ttotppv ô KaÀôç» («corne mai,
quando succédé che dica le grandi parole «Io da solo ho disteso il cielo», degne di esser dette
a proposito di Dio, cosi poi dice: <[Io sono] il buon pastore>?»).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sidla paternità didimea 181

Nulla vieta cosi di giudicare che Cirillo, sia nel negare il ruolo di mediazione del

Figlio preesistente fra il Padre e la creazione, sia nel corrispettivo affermarlo invece
del Figlio incarnato, verosimilmente attinga in maniera organica (anche perfïno let-

terale) tanto dal trattato DTquanto dal commenta di Didimo alla Genesi.

Imperitus sermone est, et non scientia

Oggi inoltre siamo meglio propensi arivalutare anche letterariamente il dettato di

un esegeta-teologo che nel DT - cosi come nei commenti di Tura - appare colto
nelFatto stesso dell'insegnamento orale, quale pure un ôiôhokoâoç corne Aiôupoç
ô TtxpÀoç - Didymus vidensprophetaH1 - imparti in modo eminente: dunque, non
«alquanto incolto e prolisso» corne sembrava nel 1931 alio storico modernista
Umberto Fracassini,148 bensi fresco, appunto, délia contiguità di stile con il vivace
parlato degno di un penetrante interprété e teologo laico délia Parola biblica.149

Ne era stato testimone Gerolamo, il cui giudizio specificamente letterario équivale

tuttavia - esattamente corne già per Vittorino di Poetovio e perfïno per For-
tunaziano di Aquileia - a una lode délia scienza e dell'ortodossia di Didimo,
trasparenti attraverso la purificata simplicitas verborum esperita dal discepolo
nell'ascolto diretto:150

«imperitus sermone est, et non scientia
(cf. 2Cor 11,9), apostolicum virum ex
ipso sermone exprimens, tam sensuum
lumine quam simplicitate verborum.»,M

«è inesperto nello stile del dettato, ma non nella
scienza: anzi, proprio dallo stile del suo dettato fa
capire di essere un uomo degno degli apostoli,
tanto per la luminosità dei significati, quanto per
la semplicità delle parole».

147 Ruf. Aquil. Apol. 1,45.
148 U. Fracassini, Didimo di Alessandria. Enciclopedia Italiana (1931).
149 Corne indizi di colloquialità vedi ad es. DT, 1 18,18-19. «Ei 5s ßoükeaOe, yvcbptpov ùpîv kcù

èk Osiaç (pfflvqç auOtç tö Ktvoûpevov 7totqoö). èv yàp ßlßAtp yevÉaetflç...» («ma, se volete, vi
renderô compiutamente noto ciô di cui si sta trattando grazie di nuovo alla voce stessa di
Dio. Infatti nel Libro délia Genesi...»); I 15.6: «Ka0à Kai àXkayax) srpapev» («corne anche
altrove abbiamo detto») etc.

150 È il tema délia rusticitas teologica, esegetica e kerygmatica, su cui vedi per es. A. Peräiö,
Fortunaziano: organico testimone délia tradizione <aquileiese>?, in: L. J. Dorfbauer (éd.), V.
Zimmerl-Panagl (coéd.), «Fortunatianus redivivus»: Bischof Fortunatian von Aquileia und
sein Evangelienkommentar (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, extra Seriem),
Berlin/Boston 2017, 307-324; Id., The concept of rusticitas of language, in: T. Denecker/M.
Lamberigts/G. Partoens/P. Swiggers/T. Van Hai (ed.), Language and Culture in Early
Christianity: A Companion [in pubblicazione],

151 Hier. Praef. in lib. Dydimi Alex, de Spir. S.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



182 Alessio Persic

Il Maestro che si palesa nel DT, d'altronde, dà prova di essere della stessa

stoffa:

«cnrXoûç xqv 7iionv Kai xqv yvmpriv ô

acxpôç wtàpxei. riavri yâp ira 5fjXov, ci>ç

Jtàar|ç xfjç 5ià Xbyrov Kai év 3-ôyoiç xé%vr|Ç

f) à>.f|0£ia Kp£ixxo)v àfii, rjxiç cn>g7ré(puKsv

xrj anXoxrixi.»152

«semplice nella fede e nella dottrina è il sapiente.
A chiunque infatti è chiaro che di tutta l'arte svolta
attraverso le parole e nelle parole la verità è più
potente sempre: verità che dall'origine è con-
naturata alla semplicità.»

Chi cosi sentenzia in DT è il medesimo che, nel frastuono delle sottili
controversie suscitate dall'arianesimo, proprio dalla paradossale naturalezza -
änkumia (nozione etica, ma pure letteraria)153 - della parola biblica, accessibile

a tutti i semplici, sente provenire la dissoluzione del dubbio dogmatico, cioè
l'assoluta evidenza della divinité del Figlio e dello Spirito:

«OùSetç yàp äv otixco Ttaxûvouç Kai vk>0tiç sùps0evr|, oaxtç pf| £K xoûxcov xràv

à7tA.â0T(ov Kai KaOapràv papxopuùv xô àttépavxov xoû povoyevouç Kai xoö 7tavayiou
trveûpaxoç cruviôot.»154

Didimo stesso, peraltro, riconosce taie disarmante forma della Parola divina
nell'immagine paolina dei «vasi di creta» in 2 Cor 4,7,155 che cosi si dimostra il
luogo originario della metafora della <plasmazione>: infatti - dice - ôaxpœava
Xéyet oKeur) xàç cùxe/xïç Àéçetç Kai xö ardaaxov xfjç épprjvsiaç,156 grazie a cui è

apparso evidente che non per capacité umana, bensi per potenza divina gli uomini
si sono lasciati educare alla salvezza:

«Ei yàp oi KtjpuKeç xoû eùayysMou Kax'àvBpamvvriv cptXoootpîav enpsaßsuov xrjç
àA,r|0siaç, Û3i(O7txsû0r| àv èç àvOpamtvriç xéxvqç Kai pq sk duvâpemç 0eoù

KSKpaxqaOat xoùç àvOpâmouç xrj aarxqptMSet Jtaiôstjaer àypappàxcov 5è Kai
iSuownv övxcov twv ôiaKovaûpévtov q t>7t8pßoX.q xfjç Suvâpscoç xoù Kaxà xqv yvcooiv
Oqoaopoù, £K 0eoi3 Kai oùk êk 0vqxrôv tmoXqtpOqcrexai.»157

152 DT 3,39,1 (PG 39,780).
153 Cf. Pl. Deftn., 412e.
154 DT 1,15,67: «Non si potrebbe percio trovare nessuno cosi grossolano di mente e ottuso, che

daU'insieme di queste schiette e genuine attestazioni non sia capace di cogliere l'illimitatezza
dell'Unigenito e del Santissimo Spirito.»

155 «"Exopsv 8è xôv Gqoaupôv xoùxov év ôaxpaKivotç aKeûecnv, ïva q (>7t£pßoW| xfjç ôuvâpecoç
fj xoû 0EOÙ Kai pq éÇ qpwv.»

156 Didym. Fragmenta in epistulam II ad Corinthios (in catenis), 24: «Dice <vasi di creta> Tor-
dinarietà del linguaggio [evangelico] e la forma non elaborata della sua espressione.»

157 Ibidem, 25: «Se infatti gli araldi del Vangelo avessero portato l'ambasciata della verità ade-
guandosi alla filosofia umana, si sarebbe dato adito al sospetto che l'umanità fosse stata
conquistata dal magistero di salvezza grazie aU'arte umana e non per la potenza di Dio: ma
i servitori erano illetterati e persone qualunque, e cosi l'esuberanza della potenza del tesoro
di conoscenza sarebbe stata compresa come proveniente da Dio e non da mortali.»

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sullapaternità didimea '83

Questo sviluppo apologetico di Didimo, rimbalzato come in DT da Origene,158

avrebbe fornito tanto a Gerolamo esegeta («o quanta mysteria, o quantiflores [...]
in vasis fictilibus, hoc est in verbis rusticis scripturarum»)fl9 quanto a Rufino
stesso160 - suoi uditori - una chiave ermeneutica prediletta («intelligentia [...] isla
multo melior»)l6U, ma sulla stessa linea - e con parole del tutto simili - si

schierava anche l'altro maestro dei due Aquileiesi, Cromazio:

«O beatospiscatores istos quos Dominus [...] elegit [...], qui [...]per simplicem fidei
praedicationem de errore mortis genus humanum liberarent. [...] Non ergo nobiles
mundi aut divites elegit, ne suspectafieretpraedicatio, non sapientes saeculi, utper
sapientiam mundi persuasisse humano generi crederentur, sed elegit piscatores, il-
litteratos, imperitos, indoctos, ut aperta esset gratia Salvatoris.»]62

Cosi, se anche l'implicazione di DTin questo intreccio speculativo di passioni
teologico-esegetiche e kerygmatiche testimoniato da Didimo e dai suoi allievi
anche latini attinge a qualche crédibilité euristica, è forse allora di nuovo il tempo
in cui, tramite originali percorsi e migliori risorse, possano ridischiudersi -
nonostante le moite obiezioni - ancora degli aditi verso una meno incerta ricon-

segna al dottore alessandrino della sua opera maggiore?

158 Vedi ad es. Orig. De princ., IV 1,7: «TtapiaraaOai rfj KEKpupgÉvn kap7tpÖTr|Tt töv SoypctTCov

£v eùteàeî Kai EÙKaiacppovriTCû AéÇei à7i0KEigévn. <"E%opEV yàp Gqaaupov èv oatpaKivotç
okëûeoiv)»... (...«appiicarci alio splendore nascosto degli insegnamenti divini riposto in
parole ordinarie e di facile comprensione. <Abbiamo infatti un tesoro vasi di creta»>); ma
anche Orig. sec. transi. Rufini In Numeros hom. 9,6: «Dicitur [...] <vas fictile) [...] legis littera
in eo, [...] quod in sermonibus legis, qui viles et in contemptu habentur pro eo, quod nulla
arte grammatica expoliti videntur, (reconditus sit thesaurus sapientiae et scientiae Dei> («per
<vaso di coccio> [...] si intende [...] la lettera della Legge: [...] infatti nelle parole della Legge,
ritenute vili e spregevoli perché non appaiono lustrate con nessuna arte retorica, <è nascosto
il tesoro della sapienza e conoscenza di Dio> (cf. Col 2,3)».

159 Hier. Tract. LIX in Psalmos, Ps. 77: «Che grandi misteri, che quantité di fiori! [...]: abbiamo
un tesoro preziosissimo in vasi di coccio, cioè nelle rustiche parole delle Scritture»; al ri-
guardo vedi - in sintesi - A. Persic, Gerolamo, testimone della <rusticitas> aquileiese, in: La
Vita Cattolica (Udine, 7 ottobre), 2020, 28.

160 Rufino per esempio lo manifesta raccontando di Basilio e Gregorio di Nazianzo, che, tralasciata
la letteratura profana e «compulsando i commenti ai profeti scritti dagli Antichi, indagavano
i tesori di sapienza e conoscenza nascosti in vasi di coccio» («quorum praecipue in prophetas
commentarios discutientes thensauros sapientiae et scientiae reconditos in vasis fictilibus
perquirebant»), Ruf. Aquil. Hist. Eccl., 2,9

161 Hier. Tract. LIX in Psalmos, Ps. 77.
162 Chrom. Aquil. Tract, in Matth., 16: «Fortunati questi pescatori, che il Signore [...] scelse,

perché [...] liberassero il genere umano dallo sviamento della morte! [Dio] perciô non scelse
nobili di questo mondo o ricchi, affinché la loro predicazione non desse adito a sospetto, non
sapienti di questo secolo, affinché si credesse che avevano persuaso il genere umano per
mezzo della sapienza del mondo, ma scelse pescatori, illetterati, incompetenti, ignoranti,
affinché la grazia del Salvatore fosse manifesta.»

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



184 Alessio Persic

1941-2021 : un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea
del De Trinitate dopo la scoperta dei papiri di Tura

Nei decenni a cavallo fra XX e XXI secolo, dopo il ritrovamento nel 1941 fra i papiri di
Tura di molti Commenti biblici di Didimo il Cieco, la filologia patrologica scuote a più
riprese la persuasione invalsa che Fanonimo trattato antiariano De Trinitate (DT) scoperto
nel 1759 a Roma sia da identificarsi con «i tre libri sulla Trinità» dettati (a dire di Socrate
Scolastico) dal didâskalos alessandrino di Rufino e di Gerolamo: tuttavia. questo sviluppo
critico su DT, orientato a una reiterata, benché episodica, moltiplicazione dei dubbi, non puô
dirsi finora pervenuto né alla certezza negativa délia paternità didimea né alla dimostrazione
risolutiva di una sua datazione seriore, magari alla fine del sec. V, e ciô spesso per ammis-
sione dei <decostruttori> stessi. Considerata perd Fassenza di una comparazione sistematica
di DT con Finsieme délia esegesi didimea comprovata, è qui sembrato utilmente provoca-
torio il tentativo di proporre secondo taie metodica alcuni esempi di concordanza, ancora
circoscritti, eppure - corne crediamo - significativi.

De Trinitate - Didimo il Cieco - autenticità didimea - esegesi biblica - origenismo -
Rufino d'Aquileia - Gerolamo - rusticitas - Cirillo Alessandrino - arianesimo.

1941-2021: Acht Jarzehnte wechselnder Meinungsführerschaft über die didimeanische
Autorschaft von De Trinitate nach der Entdeckung der Papyri von Tura

In den Jahrzehnten um die letzte Jahrundertwende, nach der Entdeckung zahlreicher
Bibelkommentare von Didymus dem Blinden unter den Papyri von Tura im Jahre 1941,
rüttelte die patristische Philologie mehrfach an der Überzeugung, dass der 1759 in Rom
entdeckte anonyme anti-arianische Traktat De Trinitate (DT) mit den «Drei Büchern über die
Trinität» zu identifizieren sei, die (nach Sokrates Scholasticus) vom alexandrinischen
Didâskalos des Rufinus und Hieronymus diktiert wurden: Diese kritische Entwicklung in
Bezug auf DT, die sich an einer wiederholten, wenn auch einer episodischen Vermehrung
von Zweifeln genährt, kann jedoch bisher weder zur negativen Gewissheit der didimäi-
schen Autorschaft noch zum entscheidenden Nachweis ihrer späteren Datierung, vielleicht
am Ende des fünften Jahrhunderts, gelangen. Das liegt zumeist am Eingeständnis der <De-
konstruktivisten> selbst. Angesichts des Fehlens eines systematischen Vergleichs von DT
mit dem Gesamt der nachgewiesenen didymischen Exegese schien es hier jedoch sinnvoll,
einige Beispiele für die Konkordanz nach einer zwar noch eingeschränkten, aber - wie wir
meinen - signifikanten Methode vorzulegen.

De Trinitate - Didymus der Blinde - didimeanische Authentizität - biblische Exegese -
Origenismus - Rufinus von Aquileia- Hieronymus - rusticitas - Kyrill von Alexandrien

- Arianismus.

1941-2021 : quatre-vingts ans de guides alternatifs sur la paternité didiméenne
du De Trinitate après la découverte des papyri de Tura

Dans les décennies au tournant du 20ème au 21ème siècle, après la découverte en 1941 parmi
les papyrus de Tura de nombreux commentaires bibliques de Didyme l'Aveugle, la philologie

patristique secoue plusieurs fois la croyance que le traité anonyme anti-arien De
Trinitate (DT) découvert en 1759 à Rome est à identifier avec les «trois livres sur la Trinité»
dictés (selon Socrate le Scholastique) par le didâskalos alexandrin de Rufin et Jérôme:
Cependant, on ne peut pas dire que ce développement critique sur DT, orienté vers une
multiplication répétée, bien qu'épisodique, des doutes, ait atteint jusqu'à présent ni la
certitude négative de Fauteur didiméen ni la démonstration décisive de sa datation ultérieure,
peut-être à la fin du 5ème siècle. Cela est souvent dû à l'aveu des «déconstructionnistes»
eux-mêmes. Cependant, vu l'absence d'une comparaison systématique de DT avec
l'ensemble de l'exégèse didymique avérée, il a semblé ici utilement provocateur de proposer

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea ' 85

quelques exemples de concordance selon une telle méthode, encore circonscrite, mais -
comme nous le croyons - significative.

De Trinitate - Didymus l'aveugle - authenticité didiméenne - exégèse biblique -
origénisme - Rufin d'Aquilée - Jérôme - rusticitas - Cyrille d'Alexandrie - arianisme.

1941-2021: an eighty-year period ofalternating guides on the Didymian paternity
ofDe Trinitate, after the discovery of the papyri ofTura
In the decades between the twentieth and twenty-first centuries, after the discovery in 1941

among the papyri ofTura of many biblical commentaries by Didymus the Blind, patrolog-
ical philology repeatedly shakes the hitherto common persuasion that the anonymous anti-
Arian treatise De Trinitate (DT) discovered in 1759 in Rome is to be identified with «the
three books on the Trinity» dictated (according to Socrates Scholastic) by the Alexandrian
didâskalos of Rufinus and Jerome. In any case, this critical development on DT, oriented
to a reiterated, albeit episodic, multiplication of doubts, cannot be said to have reached so
far neither the negative certainty of Didymian authorship nor the conclusive demonstration
of some later dating - even at the end of the fifth century - and this, often by admission of
the <deconstructionists> themselves. However, in the absence of a systematic comparison
of DT with the complex of proven Didymian exegesis, the attempt to propose, according
to such a method perspective, some examples of concordance - still limited, yet (as we
believe) significant - seemed usefully provocative here.

De Trinitate-Didymus the Blind - Didymian authenticity - biblical exegesis - Origenism
- Tyrannius Rufinus - St. Jerome - rusticitas - Cyril of Alexandria - Arianism.

Alessio Persic, Dr., già ricercatore confermato di Letteratura Cristiana Antica presso l'Uni-
versità Cattolica del Sacro Cuore/Milano (Dipartimento di Scienze Religiose), ora ivi do-
cente a contratto di Agiografia e di Patrologia e Storia della Chiesa Antica; https://or-
cid.org/0000-0001 -6495-8152.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087




	1941-2021 : un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea del De Trinitate dopo la scoperta dei papiri di Tura

