Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 115 (2021)

Artikel: 1941-2021 : un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea del
De Trinitate dopo la scoperta dei papiri di Tura

Autor: Persi, Alessio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-958550

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-958550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi
sulla paternita didimea del De Trinitate dopo
la scoperta dei papiri di Tura

Alessio Persic

L’anonimo trattato greco di teologia trinitaria scoperto nel 1759 dal canonico
lateranense Gian Luigi Mingarelli nella Bibliotheca Passioneiana (ora parte della
Angelica) di Roma in un codice acefalo suscito I’interesse che meritava un’opera
teologico-letteraria di genere raro, specialmente in ambito patristico greco. La sua
ben argomentata attribuzione da parte di Mingarelli a Didimo di Alessandria — il
Cieco, il Veggente, maestro di Rufino' e Gerolamo? — trovo quindi solido e dure-
vole consenso, tanto piu che dell’importante scolarca la gran parte dell’opera era
naufragata con la condanna giustinianea dell’origenismo nel 553.

La scoperta dei Papiri di Tura

Tuttavia, dopo che la ricerca accademica per quasi due secoli si era votata al
tranquillo proposito di ricomporre dalla massa grezza dei testi patristici anonimi
o pseudepigrafi una biblioteca didimea la cui verosimile coerenza fosse garantita

' Che ricorda: «Verum cum apud Alexandriam populos et urbem nebulosi doctoris taetra per-
fidiae caligo suffunderet, velut lampadam quandam divina luce fulgentem Didymum Domi-
nus accendit.» (Ruf. Aquil. Hist. Eccl. 2,7: «ma quando ad Alessandria la tetra caligine della
perfidia di un oscuro maestro confondeva la gente e la citta, il Signore accese come lampada
rifulgente della luce di Dio Didimo»). Atanasio favori I’inizio dell’insegnamento di Didimo
nel Didaskaléion probabilmente alla meta degli anni *60: v. M. W. Elliott, The Song of Songs
and Christology in the Early Church 381451 (Studien und Texte zu Antike und Christentum
7), Tiibingen 2000, 7.

2 Che esclama: «Didymus uero meus, oculum habens sponsae de Cantico Canticorum et illa
lumina quae in candentes segetes sublimari Iesus praecepit, procul altius intuetur: et anti-
quum nobis morem reddidit; ut uidens uocetur propheta» (Hier. Praefatio in libro Didymi
Alexandrini De Spiritu Sancto: «il mio Didimo invece, che ha I’occhio della Sposa del Can-
tico dei Cantici [cf. Ct 1,15 e 4,1] e quegli sguardi che Gesu comando di alzare verso le
messi biondeggianti [cf. Gv 4,35], fissa lo sguardo molto piu in alto e ci riporta all’antica
consuetudine in cui il profeta viene chiamato veggente [cf. 1 Sam 9,9]», trad. C. Noce, Roma
1990); cf. Ruf. Aquil. Apologia contra Hieronymum, 2,27.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOL: 10.24894/2673-3641.00087



158 Alessio Persic

appunto dal paragone positivo del De Trinitate (DT), un evento straordinario
scosse assodate certezze.

Ai primi di agosto del 1941 nel Basso Egitto, durante lavori di adattamento delle
cave preistoriche di calcare — sfruttate fino all’eta tolemaica® — presso la moderna
cittadina di Tura (al-Turah, 12 km. a sud-est del Cairo) a deposito di munizioni
belliche per conto delle Autorita militari britanniche, operai penetrati nella galleria
nr. 35, ostruita da secoli,* avevano messo le mani su pit di un migliaio di papiri
letterari, constanti di «almeno 2016 pagine»’: quaderni sciolti di otto codici smem-
brati disordinatamente — talora piegati in due e arrotolati,® se non anche tagliati in
due, come il cod. III, con pregiudizio aggravato dell’integrita dei testi’ — erano
deposti senza altra protezione in terra contro la parete, a poco pil di una ventina di
metri dall’ingresso, e seppelliti dall’accumulo di quasi un metro di polvere e
frammenti di roccia.®

Gia I’11 dello stesso mese pervenne al Museo Egizio del Cairo una borsa zeppa
di papiri, frutto di un tardivo intervento della polizia: ma non era che una piccola
porzione della partita, per il resto ormai dileguata.’ La notizia del ritrovamento,
pero, fu resa effettivamente pubblica solo a guerra mondiale terminata, in
relazione quasi esclusiva con il nome sensazionale di Origene:'° correva
d’altronde voce, a tutto profitto degli spregiudicati trafficanti dei papiri dispersi,

Vedi L. Koenen/W. Miiller-Wiener, Zu den Papyri aus dem Arsenioskloster bei Tura, in:
Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 2 (1968), 54.

«Nella caverna del ritrovamento si giunge dapprima in un alto vestibolo a cupola. Da esso
tre stretti accessi introducono quindi in sale allungate, estese verso I’interno della mon-
tagna»: L. Koenen in: Koenen/Miiller-Wiener, Zu den Papyri (cf. nota 3), 45; cf. H.-Ch.
Puech, Les nouveaux écrits d’Origene et de Didyme découverts a Toura, in: Revue d’Histoire
et de Philosophie Religieuses, 31 (1951), 293.

Koenen (cf. nota 3), 41; cf. L. Koenen/L. Doutreleau, Nouvel inventaire des papyrus de
Toura, in: Recherches de Science Religieuse, 55 (1967), 564.

Vedi L. Doutreleau, Que savons-nous aujourd’hui des papyrus de Toura?, in: Recherches de
Science Religieuse, 43 (1955), 163-164.

Vedi Koenen/Doutreleau, Nouvel inventaire (cf. nota 5), 552.

Vedi Puech, Les nouveaux écrits d’Origéne (cf. nota 4), 294.

Cf. A. Gesché, La christologie du <Commentaire sur les Psaumes) découvert a Toura (Dis-
sert. ad gradum magistri in Facult. Theol. Univ. Cath. Lovaniensis, ser. 11, t. 7), Gembloux
1962, 3. Altri papiri furono poi acquistati dal Museo grazie all’abilitd mercantile di un agente
incaricato.

Vedi la gustosa cronaca di O. Guéraud, Note préliminaire sur les papyrus d’Origéne dé-
couverts a Toura, in: Revue de ’histoire des religions, 131 (1946), 85-108; cf. O. Cullmann,
Die neuesten Papyrusfunde von Origenestexten und gnostischen Schriften, in: Theologische
Zeitschrift, 5 (1949), 151-153; anche E. Klostermann, Der Papyrusfund von Tura, in: Theo-
logische Literaturzeitung, 74 (1948), 47-50 dedico solo un accenno di due righe alla pre-
senza probabile di inediti didimei.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 159

che gli inediti origeniani appena scoperti consistessero in migliaia di pagine.!! In
realta, solo il primo dei codici (82 pagine) avrebbe pienamente corrisposto a
quella speranza, offrendo comunque inediti strepitosi, quali il Dialogo con
Eraclide e due Trattati sulla Pasqua'?: opere sconosciute del tutto, che ottennero
quanto prima le cure degli editori,'® cosi come, del resto, i testi altrimenti noti del
cod. II (100 pagine):'* ciog gli estratti dal Contro Celso" e dal Commento alla
Lettera ai Romani,'® pit I’omelia Sulla maga di Endor."

Tuttavia, sin dal primo esame dei papiri recuperati dal Museo del Cairo, era
risultata anche la frammentaria presenza di tre anonimi commenti biblici (a Genesi,
Giobbe ¢ Zaccaria), che il conservatore aggiunto Octave Guéraud suggeri tempes-
tivamente di attribuire — sulla base delle fonti storiografiche antiche — a Didimo il
Cieco."® Studi piu approfonditi, oltre che individuare un quarto commento anonimo
(all’ Ecclesiaste), poterono appurare sia la coincidenza degli estratti catenici didimei
su Genesi e Giobbe gia noti con i relativi testi dei commenti di Tura, sia la com-
patibilita di indizi interni forniti dal Commento a Zaccaria con la medesima at-
tribuzione; si ebbe infine notizia di un quinto commento, ai Salmi, capitato in pos-
sesso di una collezione privata.'® Spetto a Louis Doutreleau attribuire alla paternita

Vedi Doutreleau, Que savons-nous (cf. nota 6), 161; cf. L. Doutreleau, Vie et survie de
Didyme I’Aveugle du IV® siécle a nos jours, in Les Mardis de Dar-el-Salam MCMLVI-
MCMLVIII, Paris/Le Caire 1959.

12" Vedi Koenen/Doutreleau, Nouvel inventaire (cf. nota 5), 547-548. Invece il cod. VIIL, di cui
rimane un unico quaderno di 12 pagine (bianche le prime due) riporta alle pp. 3—7 estratti di un
commento ai salmi <graduali> 125(126)-133(134) ora attribuito solo dubitativamente a Origene
(B. Kramer, Eine Psalmenhomilie aus dem Tura-Fund, in: Zeitschrift fiir Papyrologie und
Epigraphie, 16 [1975], 175-177); d’altra parte, il commento a Gv 6, 3-33, che male si legge
sulle restanti pp. 8—12, & certamente didimeo secondo la sua editrice: B. Kramer, Didymus der
Blinde, Kommentar zum Johannesevangelium, Kap. 6, 3-33, in: Kleine Texte aus dem Tura-
Fund (Papyrologische Texte und Abhandlungen 34), Bonn 1985, 58-103.

13 L’editio princeps del Dialogo apparve al Cairo nel 1949 (J. Scherer, Entretien d’Origéne avec
Héraclide et les evéques ses collégues sur le Pére, le Fils et I’ame [Publ. de la Soc. Fouad I de
Papyrologie. Textes et Documents 9]; nuova edizione in SC 67, Paris 1960); frammenti dei
Trattati, nonostante il cattivo stato complessivo del testo, furono invece pubblicati gid quattro
anni piu tardi (in Homélies pascales, II. Trois homélies dans la tradition d’Origene [SC 36], a
c. di P. Nautin, Paris 1953, 33-37 in nota; edizione integrale: Origene. Sur la Paque. Traité
inédit publié¢ d’aprés un papyrus de Toura [Christianisme Antique 2], a c. di O. Guéraud/P.
Nautin, Paris 1979; una versione italiana commentata ¢ ora quella curata da G. Sgherri, Ori-
gene. Sulla Pasqua. Il Papiro di Tura [Letture cristiane del primo millennio 6], Milano 1989).

14 Cf. Koenen/Doutreleau, Nouvel inventaire (cf. nota 5), 549-550.

15 Ed. J. Scherer, 1956

16 Ed. J. Scherer, 1957.

17" Ed. 0. Guéraud, gia subito nel 1946.

Guéraud, Note préliminaire (cf. nota 10), 90.

Cf. Puech, Les nouveaux écrits d’Origéne (cf. nota 4), 298.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



160 Alessio Persic

di Didimo, pur con grado sfumato di certezza, anche a queste due opere,?® diverse
tuttavia dalle altre per la rara e interessante particolarita di costituire vere e proprie
trascrizioni stenografiche di lezioni ascoltate dal vivo.?!

La presa di coscienza definitiva del ritrovamento di un grande testimone
della tradizione cristiana di Alessandria

Benché gli scritti di Origene continuassero ancora per qualche anno a essere
guardati come «la parte piu interessante [...] della scoperta di Tura»??, man mano
che il mosaico disperso dei codici di Didimo il Cieco andava ricomponendosi
almeno fotograficamente — come da Inghilterra, Francia, Germania e Svizzera,
cosi da Australia e Sudafrica?® — in un apposito dipartimento papirologico dell’In-
stitut fiir Altertumskunde presso I’Universita di Colonia,?* aumentava dunque la
coscienza dell’enormita di un ritrovamento che all’improvviso aveva rimesso in
circolazione voluminosi titoli inediti dell’esponente piu fedele ed equilibrato della
scuola origenista, universalmente ammirato dai contemporanei, ma il pit crudel-
mente censurato dalla severa tradizione manoscritta greca. Louis Doutreleau —
ormai in procinto di dedicare parte significativa della sua opera filologica al
Didimo di Tura — nel 1955 dava dunque ragione gia esauriente della prevedibile
svolta che gli studi sulla matura teologia ed esegesi alessandrine (e, quindi, sugli
autori da essa dipendenti, come Ambrogio o Gerolamo) avrebbero immancabil-
mente dimostrata negli anni a venire: risultava ormai individuato un complesso
di 1548 pagine di scritti sicuramente o verosimilmente attribuibili a Didimo,” che
nel giro di una dozzina d’anni di tenaci ricerche sarebbe lievitato al numero non
ancora definitivo di 1822 pagine,?® piti un frammento da rotolo papiraceo in cui

20 Vedi Doutreleau, Que savons-nous (cf. nota 6), 163 e 167-168 in particolare; lo studioso

lasciava allora un punto interrogativo non troppo formale circa "attribuzione del Commento
all’Ecclesiaste: ma in realta, come ebbe a precisare in seguito, riteneva che anche nel caso dei
Comm. ai Salmi si fosse ancora lontani dalla prova di autenticita (v. L. Doutreleau, Le De
Trinitate est-il I'oeuvre de Didyme I’Aveugle?, in: Recherches de Science Religieuse, 45
[1957], 557 n. 61); cosi, sette anni pil tardi, il Gesché preferiva limitarsi ad ammettere 1’alta
probabilita che I’attribuzione Didimo dei Comm. ai Salmi fosse valida (La christologie [cf. nota
9], 417).

2l Vedi Koenen, Zu den Papyri (cf. nota 3), 43.

22 Puech, Les nouveaux écrits d’Origéne (cf. nota 4), 299.

23 Koenen, Zu den Papyri (cf. nota 3), 4142,

24 Vedi Koenen/Doutreleau, Nouvel inventaire (cf. nota 3), 547.

23 Doutreleau, Que savons-nous (cf. nota 6), 161-176: articolo accompagnato da una primizia

didimea, tratta dall’inizio del l. III del Commento a Zaccaria, per lenire |I’«impazienza»

ormai pressante degli specialisti in attesa della divulgazione dei testi di Tura.

Vedi Koenen/Doutreleau, Nouvel inventaire (cf. nota 5), 564, dove si stimava che mancasse

d’essere rintracciato un numero presunto di 208 pagine, piu altri frammenti; in realta,

26

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 161

ricorre, finalmente, ’esplicita menzione del nome Aidvu[oc].?” Particolarmente
notevole fu inoltre 1’osservazione che si trattasse in generale di palinsesti, cio¢
papiri reimpiegati dopo la cancellatura di uno scritto preesistente.

Nel frattempo era anche maturata la comprensione paleografica dei papiri di
Tura. Un primo giudizio aveva assegnato la scrittura dei manoscritti ritenuti piu
tardivi al principio del secolo VII, dunque ad anni prossimi alla conquista araba
del Basso Egitto (a. 641);* ne conseguiva «1’ipotesi pit naturale» sull’origine del
deposito di fortuna di quei papiri: «che, sotto 1’urgenza dell’invasione islamica,
un monastero della pianura» fosse «stato costretto a evacuare in tutta fretta», ri-
parando i volumi della sua biblioteca «entro un luogo sicuro, in previsione di
tempi migliori».*

Un esame pill attento indusse tuttavia a datazioni piu alte: VI secolo,’! se non —
in qualche esempio — addirittura fine V.>? Ne derivo che il contesto storico in cui
ambientare il deposito dei papiri di Tura non poteva essere quello dell’emergenza
islamica, bensi dell’offensiva antiorigenista immediatamente posteriore alle risolu-
zioni di condanna giustinianee (anni 542 e 553): apparve chiaro, ciog¢, che il mate-
riale scottante era stato nascosto piul per sbarazzarsene che per proteggerlo da
maggiori danni, quando si era gia forse tentato di recuperarlo utilmente, ad esempio
incollando i fogli I’uno sull’altro per ottenerne cartone.>

tuttavia, nei decenni seguenti si € registrato un recupero esiguo della quantita in difetto: solo
poche pagine sono state rese note in edizioni non posteriori al 1989.

Esso contiene il commento (lacunoso) a Ge 5, 13 e Is 39, 8 (11 linee), quindi il verbale (14
linee) di un confronto dialettico fra Didimo e un eretico (apollinarista) sulla questione se il
Logos partecipi della carne e del sangue cosi come 1’anima, da cui la controversia passa —
fra lacune — all’argomento della preesistenza delle anime: v. Koenen/Doutreleau, Nouvel
inventaire (cf. nota 5), 562-563; ora edito da B. (Krebber-)Kramer, Protokoll eines Dialogs
zwischen Didymos dem Blinden und einem Ketzer, in: Kleine Texte aus dem Tura-Fund
(Papyrologische Texte und Abhandlungen 34), Bonn 1985, 112-116.

28 Cf. Koenen, Zu den Papyri (cf. nota 1), 45 n. 9.

29 Lo Scherer stimava le differenti scritture dei papiri di Tura comprese tutte fra la fine del VI
¢ il principio del VII secolo (Entretien d’Origéne [cf. nota 13], 8).

Gesché, La christologie (cf. nota 9), 5; cf. Guéraud, Note préliminaire (cf. nota 10), 86—87.
Cio sarebbe tuttavia avvenuto con maggiore probabilita non prima del 1010, quando truppe
arabe ostili avrebbero minacciato da est il monastero di S. Arsenio, inducendo i monaci a
cercare scampo nella direzione opposta, scendendo attraverso i dirupi sottostanti verso le
cave di Tura (v. Doutreleau, Les Mardis de Dar-el-Salam 1959, 90-91).

Koenen, Zu den Papyri (cf. nota 3), 47.

Cosi M. Naldini, Note sul <De Pascha) di Origene e la tradizione origeniana in Egitto, in:
Augustinianum, 26 (1986), 64, che pero non convince Sgherri, Origene. Sulla Pasqua, 24 n. 15.
E la deduzione assunta da Koenen, Zu den Papyri (cf. nota 3), 47; il Doutreleau. infatti, da
notati esempi di cartonaggio con gocce di pece aveva immaginato che i quaderni papiracei
provenissero da un laboratorio di rilegatura, dove attendevano d’essere restaurati o riciclati
(Que savons-nous [cf. nota 6], 172 n. 23).

27

30

W W

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



162 Alessio Persic

L ’occultamento degli scritti didimei nel contesto
dell’offensiva giustinianea contro | origenismo

D’altronde, che gli scritti di Didimo fossero stati raccolti in mazzo con quelli di
Origene per uno smaltimento implicava di sicuro «un certo rapporto con |’orige-
nismo»**: certo di condiscendenza alla sua definitiva condanna, eppure anche di
qualche forma di insopprimibile rispetto, come esplicitamente testimoniava la no-
ta marginale di un lettore antico, in calce all’ultima pagina degli estratti dal Com-
mento alla Lettera ai Romani: «Ti ammiro come dotto, ma non ti riconosco come
ortodosso.»*> Ambivalenza contraddittoria, ma sufficiente a spiegare come mai si
preferi che quei testi — peraltro infarciti di citazioni sacre — non fossero diretta-
mente eliminati, ma piuttosto abbandonati prudentemente alla loro sorte in un
riparo infelice: in proposito 1’archeologo Wolfgang Miiller-Wiener ricordava
pertinentemente dalla Vita dell’egiziano Pacomio 1’illuminante episodio in cui
una volta il santo, incorso in un libro di Origene, non volle bruciarlo, poiché con-
teneva il nome di Dio, ma si risolse a gettarlo nell’acqua...>®

Con ogni verosimiglianza la responsabilita dell’occultamento spetto a qual-
cuno dei monaci greci del monastero sorto presso la tomba di S. Arsenio alla fine
del V secolo o all’inizio del VI, i cui ruderi furono identificati gia nel 1939 con
quelli di un complesso edilizio — abbandonato fin dal sec. XVI — soprastante lo
scoscendimento roccioso dove si addentrano le cave di Tura.’’

Il retore romano Arsenio, precettore dei futuri imperatori Arcadio e Onorio,
nel 394 si era fatto monaco nel deserto di Scete (Wadi Natriin); come nei vicini
insediamenti monastici di Celle, 1a non mancava la presenza, seppure minoritaria,
di asceti istruiti nella paidéia greca e percio attaccati alla tradizione origeniana: ¢
allora verosimile che anche Arsenio si ritrovasse schierato con gli origenisti,
ormai gia sotto tiro. Distrutte le colonie di monaci nel Wadi Natrin dalle incur-
sioni berbere del 410, Arsenio fini per stabilirsi presso le cave di Tura, dove dal
434 visse quasi ininterrottamente fino alla morte, nel 449.

La fase acuta della prima controversia su Origene era stata superata da tempo
(404) e nel monastero dedicato alla memoria di S. Arsenio, presto edificato accanto

3 Koenen/Doutreleau, Nouvel inventaire (cf. nota 5), 563.

35 Cf. Scherer, Entretien d’Origéne [cf. nota 13], 232 ¢ 3-5.

36 Un’altra volta, Pacomio apprese da un’apparizione angelica che causa dell’alito fetido di un
anacoreta con cui aveva discusso passi biblici era stata la sua lettura di scritti origeniani:
percio, chiamatolo, lo consiglio di gettare quei libri nell’acqua ... (vedi W. Miiller-Wiener,
Zu den Papyri [cf. nota 3], 52, con riferimento a L. Th. Lefort, Les vies coptes de Saint
Pachome et de ses premiers successeurs, Louvain 1943, 353, e F. Halkin, Sancti Pachomii
vitae Graecae [Subsidia Hagiographica 19], Bruxelles 1932).

Descrizione delle rovine conventuali e ricostruzione storica delle fasi costruttive sono offerte
con corredo di mappe da Miiller-Wiener, Zu den Papyri (cf. nota 3), 53-63.

37

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 163

alla sua tomba, «la tradizione dei monaci origenisti di Celle e del deserto di Nitria
fu salvaguardata»,’® insieme agli scritti dei grandi Alessandrini. Nulla d’altronde
vieta di supporre che cio continuasse anche dopo I’estromissione dalla biblioteca
conventuale dei vasti commentari di Didimo, nei quali in piu luoghi effettivamente
si annidavano — espresse con chiarezza — le condannate dottrine della preesistenza
dell’anima al corpo e dell’apocatastasi: € infatti del tutto possibile che nel monastero
di S. Arsenio, come di certo altrove in Egitto,* si fossero continuati a leggere anche
in seguito — e abbastanza a lungo — i suoi scritti di argomento trinitario, cristologico
e pneumatologico, la cui ortodossia non aveva mai subito, dopo tutto, formale
contestazione, diversamente da quella di Evagrio, affatto assente — come pare — dal-
la biblioteca del monastero di S. Arsenio.*® Anzi, mentre si constata I’attuale pro-
pensione della cristianita egiziana a insignire del titolo di <santo» I'ultimo teologo
del didaskaléion alessandrino (cosi in vari siti telematici di Comunita copte della
madrepatria e dell’emigrazione),*! continua a destare qualche stupore la totale
sparizione delle sue opere dalla tradizione manoscritta di una Chiesa nella quale
esse erano pure rappresentate da traduzioni in lingua nazionale, ancora in circola-
zione fino almeno al secolo IX.*

3% Koenen, Zu den Papyri (cf. nota 3), 50.

3 Lo testimoniano estratti catenici didimei in traduzione copta, come quelli ricorrenti in un
manoscritto bohairico del sec. IX: v. A. Henrichs, Didymos in koptischer Ubersetzung, in:
Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 4 (1969), 219-222; cf. Catenae in Evangelia
Aegyptiacae quae supersunt, a c. di P. de Lagarde, Gottingae 1886, 185 ss. Naturalmente cid
non significa che 1’antiorigenismo — soprattutto alessandrino — avesse deposto le armi: lo
testimonia anche per 1’ Alto Egitto (la Tebaide, dove a Nag-Hammadi fu scoperta nel 1946
la famosa biblioteca di scritti gnostici in traduzione copta) I’Istruzione composta in copto
sahidico da Scenute su direttive del patriarca Dioscoro, fra il 444 e il 451: v. A. Grillmeier,
La «peste d’Origéne». Soucis du patriarche d’ Alexandrie dus a I’apparition d’orlgemstes en
Haute Egypte (444-451), in: Alexandria. Hellénisme, judaisme et christianisme & Ale-
xandrie. Mélanges offerts au P. Claude Mondésert, Paris 1987, 221-237.

40 Sebbene I’assenza dal fondo di Tura di un altro grande origenista, Evagrio, possa essere

meramente casuale, sembra avveduta I’ipotesi del Koenen (Zu den Papyri [cf. nota 3], 50—

51), che quell’Autore fosse ormai affatto assente dalla biblioteca del monastero di S.

Arsenio: infatti, proprio nel corso della prima meta del sec. VI la polemica contro gli ori-

genisti — gli «isocristi> specialmente — portava direttamente ad attaccare la dottrina spirituale

e cristologica evagriana.

Cosi risulta, almeno, da qualificati testi di argomento patrologico pubblicati su vari siti

telematici a cura di comunita copte della madrepatria e dell’emigrazione; sembra perd

impossibile trovare giustificazione di questo appellativo nei repertori agiologici o liturgici
disponibili a stampa, quali M. De Fenoyl, Le sanctoral copte (Recherches publiées sous la
direction de I’Istitut de Lettres Orientales 15), Beyrouth 1960, o La santa salmodia annuale

della Chiesa Copta (Studia Orientalia Christiana. Aegyptiaca), a ¢. di M. Brogi, Cairo 1962.

Per es., a quanto pare, il Commento a Giovanni in versione bohairica (Basso Egitto). Estratti

dello stesso commento compaiono anche fra i papiri greci di Tura (B. Kramer, Didymos der

Blinde, Kommentar zum Johannesevangelium, Kap. 6, 3-33, in: Kleine Texte aus dem Tura-

Fund [Papyrologische Texte und Abhandlungen 34], Bonn 1985, 70-103). Ma la lealta alla

41

42

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



164 Alessio Persic¢

La pubblicazione dei testi didimei di Tura e la revoca in dubbio
di accreditate convinzioni storico-filologiche circa il DT

Dunque, a partire dal 1962, i testi didimei di Tura furono integralmente pubblicati
nel giro di un abbastanza tormentato ventennio.® La superstite biblioteca
dell’esegesi alessandrina si ritrovd cosi arricchita di uno scaffale prestigioso,
finalmente accessibile a ogni specialista, che allineava i seguenti titoli:

43

44
45
46
47
48
49
50
51
52
53
54
55
56
57
58
59
60
61
62
63
64
65

66

Commenti alla Genesi 1-2.3; 3—4*; 5-8.20; 12,1-16; 15,12-17.6%.

Commenti all’Ecclesiaste 1,1-2,14%; 3-4,12%"; 5-6*%; 7-8,8%%; 9,8-10,20%; 11-12°".
Commenti a Giobbe 1-47%;, 5,1-6,29%%; 7.20c—11°%; 12,1-16,8a.

Commenti ai Salmi 20-21°%; 22-26,10%"; 28,1a; 29-34%; 35-39%; 36,15-19%'; 40—44,4%,
Commenti a Zaccaria 1-6,8%; 6,9-10%; 11-21%,

Commenti a Giovanni 6,3-33%.

Dialogo di Didimo con un eretico® .

Curia antiorigenista di Alessandria da parte di personalitd autoctone di spicco, come il
potente archimandrita della Tebaide Scenute, capace di «fare arretrare 'uso della lingua gre-
ca fra gli uomini di cultura e fare del copto [...] il legame unificatore della Chiesa d’Egitto»
(Grillmeier, La «peste d’Origéne», 237), dovette garantire un’efficace censura anche sulla
tradizione manoscritta in lingua nazionale.

«Fino a oggi, tuttavia, mancano circa 200 fogli» (H. G. Reventlow, Epochen der Bibel-
auslegung, I1. Von der Spitantike bis zum des Mittelalters, Miinchen 1994, 28).

Ed. P. Nautin/L. Doutreleau (SC 233), Paris 1976.

Ed. P. Nautin/L. Doutreleau (SC 244), Paris 1978.

Ed. G. Binder/L. Liesenborghs (Papyrol. Texte u. Abhandl. 25), Bonn 1979.

Ed. M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 22), Bonn 1977.

Ed. J. Kramer/L. Koenen (Papyrol. Texte u. Abhandl. 13), Bonn 1970.

Ed. J. Kramer/B. Krebber (Papyrol. Texte u. Abhandl. 16), Bonn 1972.

Ed. M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 24), Bonn 1979.

Ed. G. Binder/L. Liesenborghs (Papyrol. Texte u. Abhandl. 9), Bonn 1969.

Ed. A. Henrichs (Papyrol. Texte u. Abhandl. 1), Bonn 1968.

Ed. Id. (Papyrol. Texte u. Abhandl. 2), Bonn 1968.

Ed. U. Hagedorn/D. Hagedorn/L. Koenen (Papyrol. Texte u. Abhandl. 3), Bonn 1968.

Ed. Iid. (Papyrol. Texte u. Abhandl. 33/1), Bonn 1985.

Ed. L. Doutreleaw/A. Gesché/M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 7), Bonn 1969.
Ed. M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 4), Bonn 1968.

Ed. Th. W. Mackay (Studia Patristica 20), Leuven 1989, 41-43.

Ed. M. Gronewald/A. Gesché (Papyrol. Texte u. Abhandl. 8), Bonn 1969.

Ed. M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 6), Bonn 1969.

Ed. M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 34), Bonn 1985 (1982), 122—-134.

Ed. M. Gronewald (Papyrol. Texte u. Abhandl. 12), Bonn 1970.

Ed. L. Doutreleau (SC 83), Paris 1962.

Ed. Id. (SC 84), Paris 1962.

Ed. Id. (SC 85), Paris 1962; cf. 1d., Deux pages de I'In Zachariam de Didyme 1’Aveugle
restituées par la lumiére ultra-violette, in: Revue des Etudes Grecques, 83 (1970), 91.

Ed. B. Kramer (Papyrol. Texte u. Abhandl. 34), Bonn 1985, 70-103.

V. supran. 25.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOIL: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 165

Si pud facilmente immaginare come tanta abbondanza di nuovi materiali di
attribuzione ormai accertata sollecitasse il riesame critico del vecchio profilo teo-
logico-letterario del loro Autore.

Naturale, allora, che a dover subire il contraccolpo frontale fosse il De Trini-
tate: I’opera maggiore che indiscussamente ormai da circa due secoli si era am-
messo di riconoscere quale opera genuina di Didimo.

Tocco a Louis Doutreleau, reduce dalla prima decifrazione dell’/n Zachariam,
di cui allestiva 1’edizione critica come primizia delle scoperte neo-didimee,
gettare il proverbiale sasso nello stagno. Il dubbio metodico fu espresso dalla
semplice domanda, posta a titolo di un saggio ampio e incisivo: «il De Trinitate
¢ opera di Didimo il Cieco?».

La risposta del filologo francese muove dalla riconsiderazione — inevitabile,
tuttavia prima mai seriamente tentata — degli argomenti attributivi orchestrati a suo
tempo da Mingarelli, fra i quali spiccavano talune concordanze fra il De Spiritu
Sancto latino e il De Trinitate.* E Doutreleau appunto — a parte la constatazione di
un criterio di rigore comparativo insufficiente al bisogno —dalle <prove» dell’erudito
bolognese non evince altro che una oggettiva impossibilita tanto di «dimostrare»
che i due trattati «sono 1’opera di un unico» autore, quanto di «dimostrare in modo
rigoroso il contrarion;”® eppure lo stesso filologo moderno — con la prima di alcune
virate di rotta a sorpresa — viene subito in soccorso allo studioso antico, as-
severandone con argomenti inediti la medesima persuasione della genuinita didi-
mea del DT: Doutreleau finisce infatti per indicare nuove e piu probanti somiglianze
fra il DSS e il DT, tali da imporgli il riconoscimento della fondatezza del giudizio
di Mingarelli e cosi concludere che «occorre davvero ammettere che la spiegazione
pit naturale di queste coincidenze si trova nell’unita di autore».”!

Ulteriori osservazioni di ordine lessicale, terminologico, stilistico-espressivo e
sintattico, in un contesto comparativo orientato con preponderanza all’ln
Zachariam, rinnovano perd la pendolaritd del riesame verso una pessimistica
sospensione di giudizio circa tale stessa 'unita d’autore: «abbiamo compiuto —
scrive — il percorso delle particolarita stilistiche che oppongono e avvicinano il De
Trinitate e I’'In Zachariam (1Z). In totale, malgrado i nostri sforzi di avvicinarle,
queste due opere, sotto tale aspetto, non si assomigliano» 2, In sede di bilancio finale
delle analisi comparative I’ Autore ribadisce tuttavia positive le somiglianze fra DT

% Doutreleau, Le De Trinitate (cf. nota 20), 514-557.

69 Quanto agli «argomenti secondari di Mingarelli per provare che il De Trinitate & I’opera di
Didimo», Doutreleau & categorico: «non valgono niente. Inutile ritornarci su.» (ibidem, 553).

0 Ibidem, 527.

I Tbidem, 532.

2 Ibidem, 547.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



166 Alessio Persic

e DSS...” Di fatto, perd, Doutreleau é trattenuto da una netta presa di posizione
negativa soltanto da cautele di metodo provenienti da difformita analoghe, ma non
significative, rilevate fra opere di autori dell’epoca stessa di Didimo, per esempio
Ambrogio, dove ¢ palese che 'autenticitd del De sacramentis non puo essere
ricusata sulla base delle pur notevoli differenze che lo distinguono dal De mysteriis.

Ma un fastidio maggiore insidia la paternita didimea del D7. Vi compare infatti
un’interpretazione della visione del candeliere di Zac 3,8-4,10b7* difforme da
quella proposta nel commento specifico: non tanto per 1’intonazione in chiave
pneumatologica-battesimale — invece che cristologica — quanto per la mancanza di
qualsiasi contatto, anche nei dettagli, e addirittura fino a un colmo di irriducibilita:
cio¢ quando «la grande montagna» (Zac 4,7), spiegata come «il Salvatore» dall’/Z,
per il DT ¢ invece (e con maggiore verosimiglianza!) il diavolo.

Il peso di questa anomalia sembra a Doutreleau cosi ingente da sbilanciare
I’equilibrio dei dati pro o contro Iunita di autore. Le comprovate affinita fra DT e
DSS e le varie concordanze con I’/Z, ormai, non equivalgono alla resistenza di un
solo effettivo ingombro: «la questione dell’autore, — scrive allora Louis Doutreleau
— se non proprio definitivamente chiusa, € nondimeno giunta al punto che Didimo
non ha piu il diritto di conservare tranquillamente la paternita del De Trinitate.»’

La successiva, ancipite schermaglia sull’attribuzione del De Trinitate

Non mancd, anche dalla parte di collaboratori del filologo francese, qualche pronta
obiezione in difesa dell’attribuzione minacciata. Adolphe Gesché, sulla base di
riscontri cristologici, ritenne presto di doversi dichiarare non pienamente convinto
dalle ragioni del dubbio;’® Ludwig Koenen, con un impegnativo affondo, tento a
sua volta di dimostrare che il trattato trinitario, a differenza dei commenti di Tura,
era stato dettato da Didimo con lo speciale intento di una pubblica edizione: ciod
sarebbe avvenuto verso il 395, quindi circa otto anni dopo i Commenti a Zaccaria,

7 Ibidem, 553-555.

™ Cf. Zac 4,2: « E®poxa kol 1800 Ayvia ypueti 6An, koi 10 Aapnddiov éndve adthc, kai £mtd
ADyvol ETave avTiic, Kol EnTd ETapLoTPides TOIG ADyvoIg TOIC Endve avThc: 3 Kol dvo haiot
EmGve avTig, pia €k &1V 10D haptadiov kol pia £ edovOnmy...»

7> Doutreleau, Le De Trinitate (cf. nota 20), 556.

6 A. Gesché, L’ame humaine de Jésus dans la christologie du IV siécle. Le témoignage du
commentaire sur les Psaumes découvert & Toura, in: Revue d’Histoire Ecclésiastique, 54
(1959), 416417 in particolare.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 167

quando la controversia su Origene era gia in corso;”’ Lucien Chavoutier, invece,
aggiunse un buon argomento a sostegno dell’unita di autore di DT e DSS.”®

Ma, poco piu tardi (1963), attraverso il varco praticato da Doutreleau si
addentro con determinazione Louis Béranger, saggiando la possibilita che i due
espliciti rinvii del DT a un «trattato (A6yoc) sullo Spirito Santo» non riguardassero
il DSS trasmesso in latino da Gerolamo (come voleva I’ipotesi di Mingarelli),
bensi il libro 11 del DT stesso;™ inoltre, che il npdtog Aoyog sovente alluso dal DT
fosse riconoscibile nel suo stesso libro I, e non con altra opera imprecisabile di
identico autore: in altri termini, si dimostrava che nel vocabolario del DT non
vigeva quella distinzione di significato fra Adyog (<trattato>) e Bipriov (sezione di
esso) che Mingarelli giudicava appurata.®

Dopo tutto, perod, il complesso di tali osservazioni si presentava piuttosto
innocuo sia nell’intento sia nella sostanza; Béranger stesso, in conclusione, era
costretto ad affermare che non poteva esserne tratto alcun argomento «che risolve
la questione dell’identita didimea del De Trinitate, sulla quale non prendiamo po-
sizioney; anzi rassicurava: «il nostro proposito non ¢ di contestare I’attribuzione
del De Trinitate a Didimo.»®!

La susseguente dissertazione dottorale di Christoph Bizer sui Dialoghi
pseudoatanasiani con I’anomeo Aezio (1970)% — pur senza addurre argomenti
nuovi nella sostanza, ma solo soppesando le tendenze della critica e quindi ribat-
tendo agli argomenti di Koenen — aveva pero riformulato in modo esplicito e ac-
cattivante la negazione della tradizionale paternita del D7, considerato infine un
anonimo «compendio» antiereticale di probabile redazione alessandrina, che per-
ci0 poteva non escludere anche lo sporadico apporto di citazioni didimee.

L. Koenen, Ein theologischer Papyrus der Kélner Sammlung: Kommentar Didymos’ zu den
Blinden zu Zach 9, 11 u. 16, con I’autonoma appendice Verfasser und Abfassungszeit der
Schrift <De Trinitatey (PG 39), in: Archiv fiir Papyrusforschung, 17 (1960), 80-105.

Vedi pure L. Chavoutier, Querelle origeniste et controverses trinitaires a propos du Tractatus
contra Origenem de visione Isaiae, in: Vigiliae Christianae, 14 (1960) 9-14: 11-12 in
particolare.

L. Béranger, Sur deux énigmes du De Trinitate de Didyme I’Aveugle, in: Recherches de
Science Religieuse, 51 (1963), 259260 in particolare.

80 Ibidem 266 in particolare.

81 Ibidem 267; cf. 255. In realta L. Béranger, studiando un tema affine a quello gia affrontato
dallo Chavoutier, si era gia espresso negativamente circa I’attribuzione del DT a Didimo
(L’ame humaine de Jésus dans la christologie du «De trinitate attribué a Didyme 1’ Aveugle,
diss. Lyon 1959/1960).

Vedi Chr. Bizer, Studien zu pseudathanasianischen Dialogen. Der Orthodoxos und Aétios,
Bonn 1970.

83 Bizer, Studien zu pseudathanasianischen Dialogen (cf. nota 82), 32-37 in particolare.

78

79

82

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



168 Alessio Persic

Dunque poco dopo (1972) anche Wolfgang Bienert, nell’importante saggio
sull’impiego di <allegoria> e <anagogia> in Didimo,%* si era allineato su tale posi-
zione, escludendo di conseguenza il DT dal proprio campo d’indagine.® Era
allora quasi inevitabile che nel 1974 pure la Clavis Patrum Graecorum®® classi-
ficasse il DT fra i dubia et spuria; nel frattempo, anche tra i filologi di Colonia
aveva acquistato vantaggio la prudenza del dubbio: infatti Koenen senti di dover
fugacemente precisare che «la paternita del De Trinitate non ¢ chiaritay.

Di fatto, insomma, anche se fra gli esperti di fama neppure mancasse chi si
mantenne fedele all’attribuzione a lungo invalsa (ad esempio John Norman D.
Kelly?’, 0 —ancora nel 1983 — Frances M. Young®®), parve forse ai pili che una sola
convincente spallata — quella inferta da Doutreleau — avesse ormai demolito ogni
vecchia certezza, tanto piu che, di rincalzo, si manifestava la propensione sia a
considerare le affinita fra DT e DSS come un semplice debito a fonti comuni,® sia
a sottolineare le loro reciproche differenze.”® Alla fin dei conti, sebbene fosse infine
emersa una sola obiezione di imbarazzo abbastanza serio — il commento difforme
della visione del candelabro di Zaccaria — il grande trattato trinitario sembro ormai

Vedi W. A. Bienert, <Allegoria> und <Anagoge> bei Didymos dem Blinden von Alexandria
(Patristische Texte und Studien 13), Berlin/New York 1972.

85 Ibidem, 20.

% Ed. M. Geerard, Turnhout 1974, 111 nr. 2570.

87 Vedi J. N. D. Kelly, Il pensiero cristiano delle origini, Bologna 1972 (London 1958, >1968).
8 F. M. Young, From Nicaea to Chalcedon. A Guide to the Literature and Its Background,
London 1983, il quale decide che, «seppure la paternitd didimiana di questo trattato [DT]
non possa considerarsi come assolutamente sicura, [...] tuttavia si presumera che fu un’opera
di Didimo» (85). Analogamente si era prima atteggiato anche M. Bogaert, Fragment inédité
de Didyme I’ Aveugle en traduction latine ancienne, in: Revue Bénédictine, 73 (1963), 916,
utilizzando proficuamente il DT al pari di altri testi certamente didimei per calzanti paralleli
con il frammento esegetico sul battesimo di Gesu di sua edizione.

L. Chavoutier (Querelle origéniste et controverses trinitaires a propos de «Tractatus contra
Origenem de Visione Isaiae», in: Vigiliae Christianae, 14 [1960], 9-14) aveva notato in DT
e DSS la compresenza della concatenazione Is 6 — Gv 12, 4041 — At 28, 25-27, ariprova
della genuinita didimea di DT; ma M. Tetz, a ruota, mostrd che 1’accostamento era stato
escogitato per la prima volta gia da Marcello di Ancira (Zur Theologie des Markell von
Ankyra I, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschte, 75 [1964], 217-270; I’idea che le affinita fra
DT e DSS dipendano da una fonte comune si fece dunque strada: cf. anche J. Honscheid, in
Didymus der Blinde. De trinitate, Buch I, ed. e trad. di J. Honscheid [Beitrége zur klassischen
Philologic 44], Meisenheim am Glan 1975, 5), ¢ B. D. Ehrman, Didymus the Blind and the
Text of the Gospels (Soc. of Bibl. Literature. The N. T. in the Greek Fathers 1), Atlanta 1986,
28 (il quale, tuttavia, si era dimostrato ancora favorevole all’autenticita del DT: v. Id., The New
Testament Canon of Didymus the Blind, in: Vigiliae Christianae, 37 [1983], 9—10).

Tale, per es., era |’atteggiamento metodico di E. Staimer (Die Schrift <De Spiritu Sancto»
von Didymus dem Blinden von Alexandrien, [diss. teol.] Miinchen 1960, 16), che pure non
si pronunciava sull’identita o meno dell’autore dei due scritti.

89

90

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOIL: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 169

ufficialmente relegato nel ripostiglio delle opere di dubbio autore.”! E cosi un sof-
fuso discredito guasto i risultati di una lunga e laboriosa stagione di studi.”?

Riscossa di obiezioni, sorpresa di ritrattazioni
e ripresa di contestazioni

Giovarono infatti ben poco le coincidenze con i commenti didimei di Turarilevate
da Jiirgen Honscheid, iniziatore (sulla base di una dissertazione di dottorato di-
retta da Reinhold Merkelbach e discussa nel 1970 all’Universita di Colonia) di
una promettente riedizione critica del D7, cui I’Editore preferi con prudenza man-
tenere — in rapporto all’effettivo stadio di progresso della ricerca® — I’attribuzione
a Didimo il Cieco; I'impresa ecdotica, tuttavia, presto si arend a tale stadio
iniziale.*

Quasi analogamente, la generosa, vasta e articolata offensiva di Alasdair I. C.
Heron per la conferma dell’attribuzione del D7 a Didimo sembro votata a
scontrare il muro di gomma di un generale disinteresse. Questa dissertazione del
1972, intitolata Studies in the Trinitarian Writings of Didymus the Blind: His
Authorship of the <Adversus Eunomium, IV-V and the «De Trinitate,, rimasta
dattiloscritta, benché non impossibile da consultare,” risulta infatti raramente
segnalata e ancor piu raramente discussa (e percio letta): la tesi sostenutavi
sembro forse avere il difetto dell’anacronismo, anche se 1’ Autore non cesso di
ribadire anche in seguito la propria convinzione che il DT fosse opera genuina di

%1 A suavolta B. (Krebber-)Kramer nella Theologische Realenzyklopedie 8 (Berlin 1981), 743
escluse il DT dalla trattazione su Didimo, seguito da Reventlow, Epochen der Bibelaus-
legung (cf. nota 43), 27-38 ¢ 298.

B. Pruche, ad es., pose in dubbio la brillante dimostrazione esibita nel 1937 dal Lebon,
Didyme 1’ Aveugle est-il bien 1’auteur des livres Contre Eunome IV et V attribués a Saint
Basile de Cesarée?, in: F. L. Cross (cur.), Studia Patristica 10, Berlin 1970, 151-155; gli
ribatteva qualche anno piu tardi W. M. Hayes, Didymus the Blind is the Author of Adversus
Eunomium IV-V, in: E. A. Livingstone (cur.), Studia Patristica 17, Oxford 1982, 1108-
1114, ma il nuovo editore dei testi pseudobasiliani, F. X. Risch — pur lasciando aperta la
questione — si dimostrd propenso a fare rivivere il vecchio suggerimento (1890) del Driseke,
che i attribuiva ad Apollinare (Pseudo-Basilius, Adversus Eunomium IV-V [Supplements
to «Vigiliae Christianae» 16], Leiden/New York/Koln 1992).

Vedi Honscheid Didymus der Blinde, De trinitate, Buch [ (Beitrdge zur klassischen
Philologie), Hain 1975, 6-7.

L’edizione fu proseguita solo per breve tratto da un’altra giovane filologa, Ingrid Seiler,
ancora sulla base di una dissertazione dottorale (Didymus der Blinde. De trinitate, Buch II,
Kapitel 1-7 [Beitréige zur klassischen Philologie 52], Meisenheim am Glan 1975).

I1 testo rilegato (Tiibingen 1972) consta di 370 pp.

92

93

94

95

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOL: 10.24894/2673-3641.00087



170 Alessio Persic

Didimo.”® Ne accettd comunque le conclusioni Jo Tigcheler, nel suo lavoro del
1977 sull’esegesi allegorica didimea.”’

I1 fatto perd davvero emblematico € che la progressiva resipiscenza dello stesso
Doutreleau — manifestata timidamente sin gia dal 1962, confermata nel 1973
e infine approdata alla fulminea ritrattazione del 1992, in margine alla sua
edizione del DSS nelle Sources Chrétiennes — ai piu sia parsa un’involuzione
critica: essa ha infatti suscitato sentimenti di rammaricata sorpresa € provocato,
anzi, una notevole reazione di appello alle primitive ragioni di un dubbio che —
ormai — sembra esibire la forza di un preconcetto.

Louis Doutreleau, pubblicando il DSS, riconosceva infatti «di essere stato
troppo severo» nel contestare (1957) ’autenticita didimea del DT;, e precisava che
«le analisi di quell’articolo — di norma giuste nel dettaglio — puntano su una certa
quantita di elementi stilistici, tuttavia infimi in rapporto al grande insieme del
libro, e la conclusione, che non ho formulato senza qualche riserva, supera in
nettezza le esitazioni espresse nell’articolo» stesso.!® II corso del commento,
segnalando numerosi paralleli fra il DT e il DSS, dimostra quindi da parte di
Doutreleau una ristabilita affidabilita della tesi di un loro unico autore.

Ma il gesuita francese, con eccesso di ottimismo, sottovalutava il seguito
riscosso dalle sue prime conclusioni negative: a lui sembrava, «piuttosto», che se
ne fosse «ricavato — cosi dice — che conveniva studiare ancora pazientemente la
composizione del De Trinitate, cosa che conviene sempre fare con questa grande
opera composita di Didimo.»!°! La realta delle ricerche, tuttavia, si & mostrata a
lungo restia a questo auspicio: infatti il trattato, una volta giudicato nel 1957 dal
medesimo Doutreleau «solido, denso e vario, che merita un autore migliore di
Didimo» e tale che «si avrebbe torto a relegare nel magazzino degli spuria senza
interesse»,!%? & restato invece congelato proprio da quel dilemma bene innescato
sulla sua paternita, dissuadendo gli assalti di rinnovate analisi, la cui prospettiva
quasi certa appariva infine quella di un risultato fatalmente incerto.

% Cf. Id., Some sources used in the De Trinitate ascribed to Didymus the Blind, in: M. Rowan

Williams (cur.), The making of orthodoxy. Essays in honour of Henry Chadwick, Cambridge

1989, 178-179 ¢ 181. )

J. Tigcheler, Didyme I’Aveugle et ’exégese allégorique. Etude sémantique de quelques

termes exégétiques importants de son commentaire sur Zacharie (Graecitas Christianorum

Primaeva 6), Nijmegen 1977, 2 in particolare.

% Vedi L. Doutreleau, in: Didyme I’Aveugle. Sur Zacharie (SC 83), Paris 1962, 128, dove si
accoglieva favorevolmente il dato posto in evidenza dallo Chavoutier.

% Cf. Clavis Patrum Graecorum, ed. M. Geerard, Turnhout 1974, 111 nr. 2570.

100 Vedi Didyme I’ Aveugle. Traité du Saint-Esprit, a c. di L. Doutreleau (SCh 386), Paris 1992,
205.

1T Thidem, 205.

102 1d., Le De Trinitate est-il I’oeuvre (cf. nota 20), 557.

97

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 171

Ecco allora che una diretta e puntuale contestazione fu avanzata dall’autorita di
Manlio Simonetti:'® all’argomento negativo gia esposto in un precedente inter-
vento (il DT distingue, al pari di Basilio, i concetti di obcia e VnoécTOCIS, mentre il
Didimo di Tura li identifica, esattamente come Atanasio € i niceni di stretta
osservanza...),' aggiunge qualche esempio di divergenza anche fra DT e DSS, a
deprezzare il valore positivo delle convergenze, vecchie e nuove, riaffermato dal
Doutreleau nel 1992. Si deve tuttavia notare che il pronunciamento negativo posto
da Simonetti in premessa («alcuni anni dopo [Béranger, 1963 ] anche io ho avanzato
un altro argomento avverso alla paternita didimiana [1984] e ormai il dubbio
riguardo all’attribuzione di Mingarelli ha preso saldo piede nell’ambito degli
studiosi interessati»)'® lascia I’'impressione di una ormai decisa indisponibilita al
volonteroso riesame del problema: ci0¢ sembra confermare lo stesso rimando biblio-
grafico alla sola e ormai remota dissertazione dottorale di Christoph Bizer,
richiamata peraltro di seconda mano sulla fede della storica del dogma Silke-Petra
Bergjan,'% la quale, a sua volta, ricordava lo «scossoney» inferto alla genuinita
didimea del DT da Doutreleau senza perd nessun accenno alle finali sue ritrat-
tazioni. Men che meno, d’altronde, Bergjan citava — al pari di Simonetti — lo studio
di Alasdair Heron; eppure questi aveva a suo tempo fornita una attenta discussione
critica delle tesi del Bizer, ritrovandosi peraltro d’accordo in merito al tema
specifico, che cio¢ i dialoghi pseudoatanasiani non siano di Didimo, ma costi-
tuiscano una fonte del D7.'7

Peraltro, i dubbi sulla paternita di quest’opera — «qui reste mystérieuse, mais
qui est extrémement importante» % — continuano a essere coltivati fra i discepoli

103 Vedi M. Simonetti, Ancora sulla paternita didimiana del <De trinitates, in: Augustinianum,

36 (1996), 377-387.
104 Cf. 1d., Didymiana, in: Vetera Christianorum, 21 (1984), 142—146 (3. Ancora sulla paternita
del «De Trinitate»).
105 Tbidem, 378.
106 Vedi S.-P. Bergjan, Theodoret von Cyrus und der Neunizinismus. Aspekte der Altkirch-
lichen Trinitétslehre (Arbeiten zur Kirchengeschichte 60), Berlin/New York 1994, 159-160
Vedi A. Heron, The Two Pseudo-athanasian Dialogues Against Anomoeans (Dial. I-II de
sancta Trinitate, P. G. 28. 1115-1201), in: The Journal of Theological Studies, N. S. 24
(1973), 101-122. D’altronde, le intuizioni di Alasdair Heron, qualora conosciute anche per
diretta lettura della sua Tesi, non cessano di riscuotere positivi apprezzamenti, come mi
assicura (18.4.2021) Pierre-Marie Hombert, intento con Matthieu Cassin all’edizione critica
del De incarnatione et contra arianos per gli Athanasius Werke. Deve tuttavia aggiungersi
che — probabilmente sulla scia di Manlio Simonetti, ma con un velo di cautela — anche Pier
Franco Beatrice ammetteva che i dubbi sull’autenticita didimiana del DT oggi «si fanno
sempre piu fortin (Didyme 1I’Aveugle et la tradition de 1’allégorie, in: G. Dorival/A. Le
Bolluec [curr.], Origeniana Sexta. Origéne et la Bible [Biblioth. Ephemer. Theol. Lova-
niensium 118], Leuven 1995, 580 n. 10).
108 Cosi P.-M. Hombert, in un nostro scambio epistolare.

107

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOIL: 10.24894/2673-3641.00087



172 Alessio Persic

di Simonetti. Cosi, dopo le riserve confermate da Emanuela Prinzivalli,'”

argomentazioni piu articolate sono state quindi rese da Angelo Segneri in un sag-
gio dedicato Alla ricerca delle fonti patristiche del De Trinitate pseudodidimi-
ano,'® donde restano agevolmente appurati sia gli apporti di Atanasio e dei Cap-
padoci (Basilio specialmente), sia quelle che sarebbe forse meglio definire atti-
nenze: con i libri IV e V dell’Adversus Eunomium basiliano, comunemente rite-
nuti spurii (e persuasivamente dimostrati opera estranea all’autore di D7),'"! non-
ché con Cirillo di Alessandria. Se si continui a ammettere per D7 una datazione di
fine sec. 1V, il debito verso autori della precedente generazione non potrebbe stu-
pire: ma neppure 1’affettuoso cenno a tig T@V &v ayiog [Matépav coeiag yéuwmv,
che aoviloyiotag 88idatev, cioé Basilio (Busiietog v dvopa otd), pud valere
da «importante indizio per una datazione bassa, postefesina» (salvo «essere rite-
nuta una glossa posteriore»),!'? giacché analoghe locuzioni di riverenza sono
constatabili gia almeno in Atanasio.!"® Quanto poi alle attinenze fra DT e Adv.
Eun. IV-V e Cirillo, dai confronti instaurati da Segneri non risulta affatto evidente
la posteriorita di DT talora anzi — al di 1a dell’intenzione dello studioso — dai dati
si ricava I’impressione che sia DT la fonte d’origine, come nei casi in cui, ad
esempio, una sua spiegazione si dimostri «notevolmente piu estesa e articolata» e
direttamente informata dei propri documenti rispetto all’esiguita e alla «prova di
una conoscenza solo di riflesso» dello Ps.-Basilio;'!* altrettanto, dove «la spiega-
zione dello Pseudodidimo ¢ circa 10 volte piu lunga di quella dello Pseudobasi-
lio»,' o dove, «a fronte di un’esegesi molto somigliante», ancora «si riscontra

19 Vedine la Introduzione a Didimo il Cieco. Lezioni sui Salmi: il Commento ai Salmi scoperto

a Tura (Letture cristiane del primo millennio 37), Milano 2005.

In: Augustinianum, 54 (2014), 525-549, presto ripreso dall’ Autore nel suo volume La con-
troversia trinitaria del I'V secolo nell’esegesi dottrinale di Anfilochio di Iconio (Studia ephe-
meridis Augustinianum 147), Roma 2017 (a p. 99 ribadisce appunto quanto concluso nel
saggio del 2014): d’altronde, i confronti instaurati con DT paiono dopo tutto supporre che
Segneri consideri quella trattazione trinitaria precedente ad Anfilochio (morto prima del 403)
e comungue «in qualche modo collegata alla controversia ariana», sebbene — dice — «di dif-
ficile attribuzione»...

1 Vedi Segneri, Alla ricerca (cf. nota 110), 544.

110

12 Ibidem, 535.
3 Vedi Athan. Alex., Quaestiones ad Antiochum ducem (PG 28,601): «O 8% év ayiowg [otip
Nnuov koi Bavpatovpyds Emedviog 6 apyenickomog Kompov...». Luso paradossale

dell’avverbio aocviloyiotwe, di origine aristotelica, sembra peraltro ben consonare in DT
con la dichiarata persuasione — Leitmotiv anche geronimiano — che «la verita ¢ connaturata
alla semplicita» (vedi infra n. 150 e testo corrispondente).

114 Segneri, Alla ricerca (cf. nota 110), 538.

115 Vedi ibidem, 539.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOIL: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 173

notevole disparita d’ampiezza» fra il primo e il secondo.!!'® La inevitabile conclu-
sione che «il testo di DT'[...] risulta quasi sempre pil esteso e curaton,'!” denso di
citazioni letterarie e filosofiche, superiore nella precisione neonicena del lessico
teologico, neanche sembra percio favorire 1’idea una anteriorita cronologica dello
Ps.-Basilio.!'® D’altra parte, neanche la prova «di un rapporto diretto» e «le cor-
rispondenze verbali e contenutistiche» con Cirillo, o I’analogo repertorio di fonti
classiche, valgono a immettere nel «campo delle ipotesi» quella che «Cirillo ri-
sulti essere a sua volta una delle fonti a cui avrebbe attinto I’autore del D7»,'" se
non invece — si potrebbe anche dire — I’ipotesi contraria, che cio¢ Cirillo dipenda
da Didimo. Percio sorprende che Segneri — pur lasciando sospesa la cruciale do-
manda se «le numerose corrispondenze con gli scritti del corpus Basilianum» bas-
tino per assegnare il DT alla «fine del IV secolo, in un ambiente conoscitore di
Atanasio e in profonda sintonia col neonicenismo cappadoce», ma neppure di-
mostrandone la dipendenza o meno da Cirillo — consideri infine da sé dimostrata
come esclusa «la paternita di Didimo il Cieco per questo anonimo trattato di ar-
gomento trinitario, veicolante un’impostazione teologica e un utilizzo delle fonti
non compatibile con gli scritti autentici del corpus Didymianum»'*® e databile
piuttosto a «non prima della meta del V secolo»'?'. Ma proprio un sufficiente
controllo di compatibilita con tale corpus sembra appunto sia cio che finalmente
manca nella ricerca del patrologo romano.

Nuove opportunita di indagine?

Forse un certo maturare — per quanto a scatti — della rinnovata coscienza del valore
intrinseco del D7, analogo a quello meglio apprezzato in vari altri testi pseud-
epigrafi o anonimi dell’antichita, sembra perd infondere fiducia a spassionati ri-
esami della questione: segnale di un probabile rilancio degli studi sul trattato a cui
il nome di Didimo il Cieco non cessa — magari a sorpresa — di riavvicinarsi, come
nella riclassificazione del DT fra le opere didimee genuine decisa, pur in assenza

ancora di nuovi studi dedicati, nel Supplementum del 1998 alla Clavis Patrum Grae-

corum'?? e quindi la sua inclusione — pur con dubbio di genuinita — fra gli scritti di

116 Vedi ibidem, 540.

17 Tbidem, 544; cf. ibidem, 545.

18 Come Segneri ammette: «permangono dubbi nella determinazione della priorita temporale
di DT rispetto ad Adv. Eun. IV=V» (1. c.).

119 Tbidem, 548.

120 Thidem, 549.

121 Thidem, 548.

122 E ¢id nonostante le referenze contrarie prodotte da Simonetti e debitamente annotate: vedi
M. Geerard/F. Glorie/J. Desmet/J. Noret, Clavis patrum graecorum: qua optimae quaeque

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



174 Alessio Persic

Didimo censiti da André Pautler in Biblia patristica nel 1999:'% ¢io forse in rap-
porto anche con la propensione — come quella di Charles Pietri — a restituire credito
alla notizia di Socrate, secondo cui Didimo avrebbe scritto un trattato sulla Trinita
in tre libri,'** «come quello trasmesso da un manoscritto della Biblioteca Angelica
di Roma».!?

Christoph Markschies, in un saggio del 2007 sulla «eredita» origeniana tratta
percid senz’altro il DT come opera di Didimo,'?® mentre Kellen Plaxco, nel 2016,
dichiara che «¢ difficile immaginare candidato migliore di Didimo alla paternita
del [...] De Trinitate»'?’. Per altro verso — a smorzare i conati di postdatare il
trattato alla fine del sec. V e oltre — Daria Gigli Piccardi dimostra la certissima
dipendenza di Nonno di Panopoli dal DT (di cui mantiene I’attribuzione a
Didimo) quanto alla citazione di un oracolo orfico nelle Dionisiache, composte
verosimilmente intorno alla meta del sec. V.!28

Sembra dunque mantener buona validita la constatazione che oggi «I’attribu-
zione a Didimo [...] del De Trinitate & ancora I’ oggetto di discussioni»:'? cosi nel
2014 annotava, pur solo marginalmente, Hugues Agbenuti, senza tuttavia che cio
gli impedisse di riferirsi al D7 in modo da sottintenderne una verosimile una au-
tenticita didimea, persino ribadita nell’individuazione di nuove concordanze di
quel trattato con i Commenti di Tura e il DSS. Sembra d’altronde ancora del tutto
plausibile che — fino a prova contraria certa — non si debba desistere dal sistema-
tico scavo, riconoscimento e valutazione criticamente approfonditi di ogni altra

scriptorum patrum graecorum recensiones a primaevis saeculis usque ad octavum commode
recluduntur. Supplementum, Turnhout 1998, 90 nr. 2570.

Vedi A. Pautler, Biblia patristica. Index des citations et allusions bibliques dans la littérature
patristique, 7. Didyme d’Alexandrie, Paris 1999.

Vedi Socr. Schol., Hist. eccl. IV 25,6: «Td 0elo Aoy mohondg Kol kawiic So8nxme ovtmg
aKp1pdC £yvakel, Mote moAAd pev Ekdotval Piiia, Dmayopedoat 8¢ Kol td epl Tpradog tpio.
Biprio» («aveva raggiunto una conoscenza della divina parola di Antico e Nuovo Testamento
cosi precisa da riuscire a pubblicare molti libri ¢ perfino a dettare i tre libri sulla Trinita»).

Ch. Pietri, in: Histoire du christianisme des origines & nos jours, II. Naissance d’une chré-
tienté [250—-430], Paris 1995.

126 Vedi C. Markschies, Origenes und sein Erbe (TU 160), Berlin 2007, 147 n, 121.

127 K. Plaxco, Didymus the Blind, Origen, and the Trinity (Marquette University, Dissertations
[2009—], Paper 637), Milwaukee 2016, p. 4 n. 8 (http://epublications.marquette.edu/disser-
tations_mu/637 [13.4.2021)].

Vedi D. Gigli Piccardi, Phanes apyeyovog ®pnv (Nonno, D. 12.68 ¢ orac., ap. Didym., De
trin. Il 27), in: Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 169 (2009), 71-78; cf. B. Ver-
helst, Nonnus, of Panopolis, Greek epic poet, mid-5th c. CE, in: Oxford Classical Dictionary,
2020 [https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199381135.013.4453 (5.5.2021)].

H. Agbenuti, Le vocabulaire théologique de la pneumatologie de Didyme d’Alexandrie, in:
Revue des Sciences Religieuses, 88 (2014), 49—63, n. 9. Del medesimo vedi Didyme d’Ale-
xandrie. Sens profond des Ecritures et pneumatologie (Cahiers de Biblia Patristica 11),
Strasbourg 2012.

123

124

125

128

129

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 175

corrispondenza e consonanza del DT con il frastagliato corpus del kaBnyéng a-
lessandrino, nonché magari con la possibilita di sue riprese nel contesto di citazi-
oni sicuramente didimee da parte di successivi autori.

Ancora utile il tentativo di dimostrare una compatibilita del DT
con il Didimo di autenticita certa?

Di fatto, corrispondenze abbastanza persuasive — tematiche o testuali — non
sembra difficile trovarne; ad esempio, soltanto entro il breve tratto di D7 1,15,1—
107 se ne potrebbero indicare — benché tuttavia da soppesare piu accuratamente
nella sede di uno scrutinio esteso e sistematico — alcune come le seguenti.'*

A) «Koi yap auiyavov &k un dvrov gic 10 slvar fikewy 1ov Hrapév 1oic dhoig
Kai 101 LoyKolg ovsinoy kai afavaciav dedwkdtar (DT 1,15,14: «e infatti im-
possibile che, da cio che non era, sia provenuto all’essere Colui che a tutto ha dato
sussistenza e alle entita razionali anche realta di essenza e immortalita») + «Ovk
el 8¢ 10 (Enoinoe> voeitat dvri 10D «EKTIoEY), GAAG Kol KaTd OYECIV: MG TOV 110N
Ovia Ko1 o0oiwotv d1800KaAoV, TOTE TOLEL TIG TOV £0VTOD maidwv 01ddcKaiov,
Otav dddokew ToUg moidag O Sddokarog dpEntawy (DT 3,6,24 [PG 39,845]:
«eppure non sempre <fece» si comprende come sinonimo di «cred», ma dipende
anche dalla relazione: come chi maestro € gia per realta di essenza, ed ¢ allora che
uno lo fa maestro dei propri figli, quando appunto quegli cominci a insegnare ai
figli di lui»); cf. Fr. in Prov. (PG 39,1629): «H 8¢ apyn twvdv €otv apyn, kai
onuaivel oxéotv, GAX ovk ovoinotw. [...] Zolvyog ovv 1 dpxn Toig KricpOoL.
[pobmapymv Tii¢ KTicems, copia v, 0 Yiog tod @cod, £av Afyel (KOprog EKTIcE
Ley, ur oboiwov T vonowv £xe, aAr’elg oxéowv v mpog Ta Kticpata. Eig €pya
yap €xtioBot enoiv» («il principio perd ¢ principio di qualcosa € non si com-
prende come una realta di essenza, ma come una relazione [...]. Dunque il princi-
pio & coniugato alle creature. Preesistendo alla creazione, in quanto sapienza, il
Figlio di Dio, qualora dica «Il1 Signore mi ha creata>, non detiene I’intelligenza
come sua realta di essenza [a differenza delle creature razionali], ma al fine di una
relazione con le creature. E stata infatti creata al fine delle sue opere». Interessante
che questo frammento sui Proverbi ritorni citato pressoché alla lettera — e in forma
sintatticamente piu corretta — da Giovanni Ciparissiota, sec. XIV, che tuttavia I’at-
tribuisce a Massimo il Confessore (T 662);!*! ¢id che pero davvero impressiona

130 1 testi greci sono ripresi dal Thesaurus linguae Graecae, University of California (http://0-
stephanus.tlg.uci.edu.opac.unicatt.it/Iris/).

131 Jo. Cyparissiotes, Expositio materiaria, 3,2, in: B.L. Dentakes, Twévvov 1od Kvnapiooidrov
1@V Beoloyikdv Pricemv Zroryeidmdng "Exbeoic (Hovyaotikal kai prhocogucai perétay, 5),
Atene 1982, 17-655: «Zvlvyog olv 1) dpyr T0ig KTicpuaot, tpobméapyet 8¢ Tig KTicewe, cogia

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



176 Alessio Persic

entro il complesso dei confronti testuali su addotti & la sinfonia di precisi concetti
e distinzioni terminologiche (anche di schietta matrice cappadoce, come
ox£015),"*? a cui non sembra potersi sottrarre il dilemma sull’unicita dell’autore.

B) «Tnv yévwvnow yeveav, v dmap&v Lony [...] koréoag puotikdtatay (DT
1,15,51: «avendo cosi [il profeta] chiamato, assai misticamente, con <nascita) la
generazione [del Figlio], con «vita) la [sua] esistenza» [cf. Is 53,8]); cf. Comm. in
Psalmos 29-34:'% «Ev 1@ 0eshijpoz odv tod gig drapEv dpdc dyaydvrog 1 {on
gkerton («dunque nella volonta di Chi vi aveva tratti all’esistenza dimorava la
vita»). La comprensione del primo asserto — forse echeggiante Atanasio," ma
poi ripreso partitamente da Cirillo!** — pare compiersi nell’armonia col secondo
di Didimo (lessicalmente affine), nel senso dunque che la profondita del mistero
dell’esistenza creaturale attinge alla vita che € intrinseca alla volonta creatrice del
Figlio sussistente nel Padre.

C) «'O11 yap mavtog xpdvov, Ov av voNon Tig TOAAL KUKAELCOG Tf] dwavoiq,
anepaviog avatatogy (DT 1,15,51-52: «giacché [il Figlio] risulta illimitata-
mente supremo rispetto a ogni tempo che uno riesca a concepire pur molto per-
lustrando con il pensieron); ¢f. Comm. in Ecclesiasten (7-8.8) 229:1%¢ «O kuk-
bV TOV ovuvravta Kéouov [...], 6t ékeivov 10D kTiopatog gidein tov dnpovp-
YOV, ofag duvapemg éotv. O1¢ Kol avardyws tavta dpa Aapaov év 1] Sravoin kai
wonep KukAeDoOg TNV coeiav gupiokel v aAndfi» («chi perlustrasse |’intero
complesso del mondo [...], riconoscerebbe di qual potenza ¢ il suo artefice. Ora
dunque, in modo analogo, chi nel pensiero tutto ha raccolto insieme ¢ 1’ha come

®v o Y1o<; 10D Ocod. &av OOV )\.8"/1] ‘Kopog ktioé ua pn ovcinotv rnv vomotv £xe, GAL glg
oG TV TPOC T KTiopata, £i Epya éxtiolal, gnoiv, £mi To Apymv £lval, T@V TPOVOT|TIKAV
00®V TOVTEGTIV aitiony

Nel dibattito sulla subordinazione del Figlio al Padre «i Cappadoci, iniziando con Basilio,
riprendono la simultaneita della conoscenza dell’'uno mediante il nome dell”altro, attraverso
il recupero del mistero della relazione ¢ la conseguente nuova centralitd della relazione
(oyfow) riguardo ai nomi divini»: L. Vigorelli, Basilio di Cesarea e la sua attenzione alla
relazione (oy£o1g) nella contesa trinitaria con Eunomio, in: Theologica Xaveriana, 67 (2017),
209-235, 211.

133 In: Gronewald Didymos der Blinde (cf. nota 60), 134.

134 Vedi Athan. Alex Sermo in nativitatem Christi (PG 28,965): «oD tig el 6 [...] €&ymalmv
antod TV Yévwnow, Tod mpoeitov Aéyovtog: <TTv yeveav avtod Tig dupymoetan.»

Piu che riconoscere una «probabile relazione direttay fra Cirillo e DT (Segneri, Alla ricerca
[cf. nota 110], 546), forse occorre decidere che sia Cirillo, altrettanto occupandosi di Is 53,8,
a citare DT, dato che ne scompone I’annotazione esegetica per I’utilizzo diversificato in due
dei suoi scritti, comunque in ordine alla generazione eterna del Flgho vedi Cyr111 Alex., De
sancta Trlmtate dial. (ed. Aubert, p. 444, 1. 27): «Tevedv, olpai Tov, THY YéVvIoLy, (‘;mnv o8
v SmapEy €0 paia dwoxodvy; Id., Comm. In Isaiam prophetam (PG 70,1181): «Aipetat
0¢ kal étépmg [riprendendo cio¢ DT, kai vmép mavtag €oti ToUG £mi THiG ¥iig 1 Loon, TovTésTIV
N tmoapéig tod Movoysvoieg.»

136 In: Kramer/Krebber, Didymos der Blinde (cf. nota 49).

132

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 177

perlustrato, riesce a trovare la sapienza vera»). Le concordanze lessicali e con-
cettuali risaltano significative per accertare fra i due testi una precisa somiglianza
di stilo.

D) «T® 10600T® adTOD AKATOANTTO [...] ékPodotv ML 6 pév Aowid év 1’
YoAUG «€0eTto okdTOC Amokpuenyv avtod»» (DT 1,15,52: «a tanta sua incom-
prensibilita [...] cosi appunto esclama Davide nel salmo 17: (pose la tenebra come
a suo nascondimento»»); cf. Fr. in Psalmos (e commentario altero), fr. 115: «d&
™V mepl v ovoiay avtod axotoAnyiov ckdtog Aéyetar Tefekéval AmoKpLENV
avtod» («a causa della incomprensibilita circa la sua essenza ¢ detto che tenebra
¢ stata posta come a suo nascondimento»); In epistulas catholicas brevis enarra-
tio (in catenis) 41137: «Zx0610¢G [...] Aéyetan 1 (Gmokpven) &v AxaToAnyion
(«tenebra ¢ detto il suo nascondimento nell’incomprensibilita») etc. Le risonanze
di Sal 17,12a accomunano la teologia apofatica di DT ai commenti didimei in un
linguaggio che assume la movenza di un idioletto condiviso.

E) «['H pokapia tprag] ovde dovvberog kai apepnc, €l mpdc td cdpoton (DT
1,15,56: «[la beata Trinita] non sarebbe [...] né incomposita e senza parti se rien-
trasse nella corporeita») + «'O 8¢ Be0¢ Adyog AmaPUAAGKTOC Kol AnnKpPmpévemg
glg OAa TV anAfv Kol dovvOeTov Kai amoikihov matpiknv Be6TnTa GLUOIKAS Kol
avapymg é€ewoviCew (DT 1,16,35: «Dio Logos per natura e da sempre rappre-
senta indistinguibilmente e esattamente in tutto la semplice, incomposita, uni-
forme divinita del Padre»); cf. Comm. inJob (12.1-16.8a) (partim in catenis) 324:
«0 vidg £otv anrolc kai dovvletog Vmapywvy («il Figlio & nella condizione di
sussistere semplice e incomposito»); Fr. in Psalmos (e commentario altero), fr.
1040: «Kai pntéov ye 611 0 00g amhode pév kol dovvBetdc €0ty («e almeno va
ribadito che il Figlio ¢ semplice e incomposito»). Una insistente, identica formu-
larita associa inequivocabilmente DT e commenti di Didimo nella confessione
antiariana della semplice unita divina parimenti sussistente nel Padre e nel Figlio.

F) «Tavtov 0¢ éotwv Tij ypoof] Aé€an Betowy 7| «Bedvy» (DT 1,15,64: «per la
Scrittura ¢ lo stesso dire «divino», oppure <Dio»»); cf. Fr. in Psalmos (e commen-
tario altero), fr. 999: «Tfjg 60D 0@pocvvVNg ovk evmabeiag obong — dnabeg yap
10 Ogiov» («la felicita di Dio non costituisce in Lui il conforto di una emozione
positiva, perché Dio non ¢ soggetto a emozioni»); Fr. in Psalmos (e commentario
altero), fr. 1062: «0 oikoc 82 TG Bepamevdvimv t0 Beiovy («la casa di coloro che
rendono culto a Dio»). E cosi assodata la compatibilita specifica di DT con un
testo di sicura attribuzione a Didimo il Cieco.

137 In: F. Zoepfl, Didymi Alexandrini in epistulas canonicas brevis enarratio (Neutestamentliche
Abhandlungen 4/1), Miinster 1914.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



178 Alessio Persic

G) «Tod givan ovv matépa Tod povoyevods kai tod &yev 10 mvedua odtod
gxkmopevopevov ap’ avtod ov mapnpntay (DT 1,15,77: «1l Padre non risulta mai
deprivato del suo esser Padre dell’Unigenito né dell’avere il suo Spirito che da
Lui procede»); cf. Dialexis Montanistae et orthodoxi:"*® «ITavtayod yop O natnip,
ntavtoyod O vidg, mavroyod 1o nvedua O dyov,'® [...] téhelov év tedein dmo-
otaoel'*’, mapd T0d Tatpodg dxkmopevopevovy ! («ovunque infatti il Padre, ovun-
que il Figlio, ovunque lo Spirito santo, [...] perfetto in perfetta persona, il quale
procede dal Padre»). Le due formulazioni dogmatiche convergono con linguaggio
reciprocamente compatibile al medesimo asserto antiariano.

H) «A1d 10 elvar odtdv THMOV Katil Vrroypoppudy Tive tod deomdtovy (DT 1,15,79;
«perché egli (Melchisedec) era un modello, un abbozzo del sovrano Signorey); cf.
Comm. in Zachariam 1,233 «Incoig [...] tomov kai dmoypappov mapéyovy («Gesu
[...] fornendo modello e abbozzow, cf. 1Pt2,21); Comm. in Psalmos 22-26.10,79:14?
«OTOYpPapOV og ExovTes kai Tumovy («te avendo come abbozzo e modelloy). L’en-
diadi dmoypappog kol Tomog / Tumog Kail Voypapupds appartiene — sebbene attestata
con poca frequenza'?® — alla retorica cristiana del sec. 1V, a denotare I’ammoni-
mento o lo sprone di un <esempio», sulla base di 1Pt 2,21 («Xpiotog Emabev Hmep
VUGV, DUV DoApmdvev voypapudvy); Didimo vi ricorre in tal senso nei com-
menti di Tura le due volte su citate, mentre nel DT la medesima endiadi si colora —
sfumata percio dall’indeterminativo (bmoypappodv tive) — del significato esegetico
di <prefigurazione», tradizionalmente proprio del solo lemma tomoc.

13 Ed. G. Ficker, «Widerlegung eines Montanisten», in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, 26
(1905), 449458, 454.
139 Vedi DT 2,12 (PG 39 673): «Avpyog éxmopevdév mapd tod Iatpde, 10 mavtayod Gel
mpov [ .], o¢ Ivedpa avtod aydpiotov dmapyov T 8oty («dal Padre proceduto senza
principio, ovunque sempre presente quale suo Spirito, che sussiste indivisibile dalla di-
vinitan).
Lo stesso concetto ¢ espresso con sintesi aristotelica in: DT 2,6,4: «ai avtoteleic vmo-
otdoeicy (e in altre cinque occorrenze).
Vedi similmente ancora la Dialexis Montanistae et orthodoxi, 454 11.8-10: «Nofjco 6¢ &l
TOV TaTEPU TEAEWOV, £V TEAEIQ DTTOOTAGCEL, Kol TOV VIOV TéEAE10V €V TeAEiQ DTOGTAGEL, Koi TO
Tvedpa 1O dytov, Téhelov €v 1eleiq HIOoTAsEL TaPd TOD TOTPOG EKTOPELONEVOVY («bisogna
pero pensare sia perfetto il Padre in perfetta persona, sia perfetto il Figlio in perfetta persona,
sia perfetto lo Spirito Santo in perfetta persona»); ma di converso cf. DT 2,12 (PG 39,672),
con valenza pneumatologica e soteriologica: «kdv &i¢ 10 dvopa tod [arpog kai Tod Yiod
nmotevomotly kai fanticfdoty, kai pn iome Kol opolmg gig v avtnv BgotnTa Tod (yiov
Ivebpatog, dte un Exovies 10 TEAEOV, [...] Pactieiag ovpavdv aSimbijvat 0b dOvaviaw («se
anche credano e siano battezzati nel nome del Padre e del Figlio, perd non egualmente e
similmente nella medesima divinita dello Spirito Santo, in quanto privi della perfezione, [...]
non possono essere ritenuti degni del regno dei cieli»).
142 Tn: Gronewald, Didymos der Blinde (cf. nota 57).
143 Prima di Didimo occorrenze solo in Origene e Atanasio (una volta), quindi Basilio (due
volte).

140

141

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 179

[) «O¥o1m06)¢ viog 0Tt TOD TaTPOS. ALl yap TOV mpd mhviwv Ovta [...] unoe
Ktiopo xatd ovykpow vogicbor t@v [...] mlcav eAnyotwv mpog avTov
g€arhaynv» (DT 1,15,96-97: «nella realta dell’essenza ¢ Figlio del Padre. Infatti
colui che esiste da prima di tutti [...] non deve neppure [...] esser pensato come
creatura in comparazione a quelle da Lui prodotte, che han sortito totale diversita
rispetto a Lui»); cf. Comm. in Psalmos 22—-26.10: « Tweg 8¢ néhv [...] Aéyovov
611 kai 1) apeth obtog Exel, | 61t kai adTh &v &M Exet T eivar. Yeddog 8¢ éottv
10070 VmhpyeL Yap 1@ Bed 0VoIWOMS, Tfj TPLadL. peTovsiq | d¢ Tiig TPLAdOC
£xovotv ol avlpwmol 10 ayabov kai 10 éikaov kol v dpetnvy» («altri poi dicono
[...] che anche la virth € nella condizione di aver I’essere in un altro. Ma questa ¢
una menzogna: essa infatti sussiste in Dio nella realtd della essenza di Lui, ossia
della Trinita. Tuttavia gli esseri umani possono avere per partecipazione della
Trinita il bene, la giustizia e la virti); In Genesim: «Apetn tig kaxiog diEotnkev
[...] dpoplic e€arhayi] kKai evavTiotnTy («la virtu € separata dal vizio [...] per
totale diversita e opposizione di differenza»). DT, se concorda con il commento
didimeo ai Salmi nella forte asserzione antiariana dell’assoluta alterita ontologica
intercorrente fra il Figlio di Dio fonte di ogni bene e le sue creature, altrettanto
coincide col commento ai Salmi nel ricorso a é€aAlayn — rientrante nella termi-
nologia delle scienze fisiche e mediche — per rimarcare la <totale diversita» di ori-
gine fra bene e male.

K) «Ipogpnredeto 8¢ d1t pév tfig kAhipakog 6 otavpog, S’ ob oi moTol £mi Tég
ovpaviovg avaPaivovsty oxnvég, 6 6¢ i tij KAipakt Engotnprypévog Bedg adTog
0 £éxovoing T® otavpd vrep MUdY Tpooniwbeigy (DT 1,15,103: «ed era profetata
per mezzo della scala la croce, per cui i fedeli ascendono alle tende del cielo,
mentre Dio piantato saldo sulla scala ¢ lo stesso confitto di sua volonta sulla croce
per noi»); cf. Fragm. in Joannem (e catenis) 1 (Jo. 3,13): «x@v totvuv oi dyyehot
avoPaivoveg €ig TOv ovpavov koi kataPaivovieg o1t kAipakog GEOnoav @
Tak®p, GAL’ o0 epi 0D 0Vpovod ToD TPoePNUEVOL 1) OTTOGiO AEYETOL T} YPaOT]»
(«benché pero gli angeli fossero apparsi a Giacobbe andare al cielo su e giu per
la scala, tuttavia non ¢ a proposito del cielo su detto che la visione ¢ raccontata
dalla Scrittura»). Infatti non ¢ «il cielo del cielo» riservato solo al Signore, di cui
al Sal 113,24, bensi il cielo promesso ai suoi fedeli, cui appunto da accesso la
scala-Croce della visione di Giacobbe;'* i due testi non sono in contraddizione,
ma possono piuttosto considerarsi come le due valve di una coerente esegesi di
Gn 28,12-13, che ne circoscrive i dati all’economia salvifica, distinguendo debi-
tamente nella realta escatologica la condizione beata dei redenti e delle potenze
angeliche da quella di Dio nella sua permanente alterita.

144 Esegesu contlgua a quella suggerita da Acta Philippi (e cod. Vatic. 824) 138: «kai £riricOn
1N Gfvococ poToc Kol nv 0 oTaVpOg £v dpodpatt kKhipakog £xodons Pabuove» («e I'abissso
fu riempito di luce e c’era la croce, a somiglianza di una scala a pioli»).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



180 Alessio Persic

Quanto invece alla possibilita di intercettare DT ripreso nel contesto di
citazioni sicuramente didimee da parte di autori posteriori, puo¢ fornirsene un
esempio. Si parta dal confronto fra DT e un passo del commento didimeo a
Genesi:

«Ilepi 6¢ 10D KobeotOvar [TOV deomdTV]
TAVTOV ACOUATOV TE KOl GOUATOEIOGV
dnpovpydv, ovyi 8¢ Hmovpyov 1| pecitny,
év TowT® 88 Ko Gvapyov, [...] kai Acvid
[...] @der kth» (DT 1,1591: «riguardo
all’ergersi [del Signore] quale artefice di
ogni creatura sia incorporea sia di forma
corporea, € non ministro o mediatore — e in
cid stesso anche senza principio — pure
Davide [...] canta efc.»)

«Mwofig [...] pnoiv: «Kdayo Eotnv dve péoov
Kvpiov kol dudvy, 10 Dpdv ikeoiog 1@ Oed
avagléplov, thg 6 map’ avTod  YapITEC
Skovav vpiv. Obto kol 6 Zomp dvBpwTog
yevouevoc pecitng €otiv Ogod Kol avOpod-
v (In Genesim [cod. 41 11. 6 ss.]: «Mosé [...]
dice: <Anch’io mi posi in mezzo fra il Signore e
vob, elevando le vostre supppliche a Dio,
servendo a voi le grazie provenienti da Lui. Cosi
pure il Salvatore, divenuto essere umano, ¢ me-
diatore fra Dio e I’umanita.»)

Ambo i testi concordano nell’affermare dunque che il Logos, non nella sua
preesistenza, ma solo dopo la sua incarnazione salvifica, assume il servizio di
mediatore fra Dio e il creato. Cirillo di Alessandria, per affermare la pari dignita
divina del Figlio con il Padre, pare quindi argomentare seguendone la scia.

«Ei 6 peoitov pév avayxaing o [amp, &v o€ ye
nove 1@ Bélev kai vevpaoty O Yiog & dv Bodrotto
katopboi, [..] ap’ovv ovyi TOV peoitnV Kol
vrovpydv, iyovv TOV @QUGEL dnuovpydV  EV
oKdeiong Ovro [...], koataOpriioor Tig dv, ovy
Omepeotigel 68 ovt® oD TEYViTOL TO dpyovovy
(Cyr. Alex. De sancta trinitate dialogi [-VII (Au-
bert, p. 540 1. 36 s.): «se necessariamente per mezzo
di un mediatore agisce il Padre, mentre il Figlio
compie cio che mai lui stesso voglia al solo cenno del
proprio volere, [...] non forse lo si considererebbe non
come il mediatore e ministro, bensi piuttosto come
il Creatore per natura, che ¢ nella gloria? Lo stru-
mento non supererebbe cosi Iartista?»)

«Ehdrer pév, onoiv, 6 Moo 0 68
®eog anekpivero av1d Quvi)p. Elntel
pev yop (¢ d1kovog Tov vOpov O
Mumofig, koi tdv Beiov Beomopdrov
peoitng kol Hmovpyoc. Amekpiveto 8¢
Oeoc T bl @ovil, Tovtéotl, O
Yioon!*® (Cyr. Alex. De adoratione et
cultu in spiritu et veritate [PG 68,
489]: ««Mose parlavay, dice, <e Dio a
lui rispondeva con la propria voce» (Es
19,19b). Mos¢ infatti ricercava la legge
come un suo mediatore e ministro degli
oracoli di Dio. E Dio gli rispondeva con
la propria voce, cio¢ per mezzo del
Figlio»).

145 Cf. 1Tim 2,5: «&lc yéip 0edc, elc kol pecitmg Beod kai avBphrwv 8vepmmog Xpiotog Tncode.»

146 Vedi anche Fragmenta in Psalmos (e commentario altero), fr. 686A: «Oi év toig pvnuiog
aKoVoOVTUL TG PVIG aVTod — dnhovoTtt Tod viody» («nelle tombe ascolteranno la sua voce
— cioé del Figlio»), da confrontarsi con DT 3 (PG 39,868): «H 8¢, <Eywn £&étewva tov
oVpavOV pdvogy, povil, ovk £ott Tod [Matpdg («ma la voce che dice <Io da solo ho disteso il
cielo> non ¢ del Padre»); la citazione abbreviata di Is 44,24 compare identica e al pari fine
di ribadire I’identita non subalterna del Figlio, sia preesistente sia incarnato in Bas. Caes., In
Mamantem martyrem (PG 31, 596): «[1d¢, dtav ta peydho Aéyn [...] Eyd é€éteva tov
oVpovOV Povog, [...] GEwa tepl @god Aéyecbar, otmg Afyel 'O oy 6 kohog» («come mai,
quando succede che dica le grandi parole «lo da solo ho disteso il cieloy, degne di esser dette
a proposito di Dio, cosi poi dice: «[Io sono] il buon pastore»?»).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOIL: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 181

Nulla vieta cosi di giudicare che Cirillo, sia nel negare il ruolo di mediazione del
Figlio preesistente fra il Padre e la creazione, sia nel corrispettivo affermarlo invece
del Figlio incarnato, verosimilmente attinga in maniera organica (anche perfino let-
terale) tanto dal trattato DT quanto dal commento di Didimo alla Genesi.

Imperitus sermone est, et non scientia

Oggi inoltre siamo meglio propensi a rivalutare anche letterariamente il dettato di
un esegeta-teologo che nel DT — cosi come nei commenti di Tura — appare colto
nell’atto stesso dell’insegnamento orale, quale pure un d16dokarog come Aidvpog
0 TvEAOG — Didymus videns propheta'*” — imparti in modo eminente: dunque, non
«alquanto incolto e prolisso» come sembrava nel 1931 allo storico modernista
Umberto Fracassini,'*® bensi fresco, appunto, della contiguita di stile con il vivace
parlato degno di un penetrante interprete e teologo laico della Parola biblica.!*?
Ne era stato testimone Gerolamo, il cui giudizio specificamente letterario equi-
vale tuttavia — esattamente come gia per Vittorino di Poetovio e perfino per For-
tunaziano di Aquileia — a una lode della scienza e dell’ortodossia di Didimo,
trasparenti attraverso la purificata simplicitas verborum esperita dal discepolo
nell’ascolto diretto:!*°

«imperitus sermone est, et non scientia  «& inesperto nello stile del dettato, ma non nella

(cf. 2Cor 11,9), apostolicum virum ex  scienza: anzi, proprio dallo stile del suo dettato fa

ipso sermone exprimens, tam sensuum  capire di essere un uomo degno degli apostoli,

lumine quam simplicitate verborum.»"'  tanto per la luminosita dei significati, quanto per
la semplicita delle paroley.

47 Ruf. Aquil. Apol. 1,45.

14 . Fracassini, Didimo di Alessandria, Enciclopedia Italiana (1931).

149 Come indizi di colloquialita vedi ad es. DT, I 18,18-19. «Ei 82 BoOheaOe, yvdpiuov Duiv koi
éx Beiag pavii avOIg TO Kvoduevov Totcm. &v yip PiPlo yevécsng...» («ma, se volete, vi
renderd compiutamente noto cioé di cui si sta trattando grazie di nuovo alla voce stessa di
Dio. Infatti nel Libro della Genesi...»); I 15,6: «kafd& kai dhiayod Epapevy («come anche
altrove abbiamo detto») etc.

130 E il tema della rusticitas teologica, esegetica e kerygmatica, su cui vedi per es. A. Per3ig,
Fortunaziano: organico testimone della tradizione <aquileiese»>?, in: L. J. Dorfbauer (éd.), V.
Zimmerl-Panagl (coéd.), «Fortunatianus redivivus»: Bischof Fortunatian von Aquileia und
sein Evangelienkommentar (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, extra seriem),
Berlin/Boston 2017, 307-324; 1d., The concept of rusticitas of language, in: T. Denecker/M.
Lamberigts/G. Partoens/P. Swiggers/T. Van Hal (ed.), Language and Culture in Early
Christianity: A Companion [in pubblicazione].

131 Hier. Praef. in lib. Dydimi Alex. de Spir. S.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



182 Alessio Persic

Il Maestro che si palesa nel DT, d’altronde, da prova di essere della stessa
stoffa:

«Gmlobg v wioty kal TV yvounv ¢ «semplice nella fede e nella dottrina ¢ il sapiente.
c0@d¢ drapyet. TTavti yap 1o dfhov, d¢ A chiunque infatti ¢ chiaro che di tutta I’arte svolta
oG ThS S1i Moywv Kol v Aoyolg téxvg  attraverso le parole e nelle parole la verita € piu
fl aAnOsio Kpeittov Gel, T cuprépukey  potente sempre: verita che dall’origine ¢ con-
T amAdTTLY 2 naturata alla semplicita.»

Chi cosi sentenzia in DT ¢ il medesimo che, nel frastuono delle sottili
controversie suscitate dall’arianesimo, proprio dalla paradossale naturalezza —
amAhaotia (nozione etica, ma pure letteraria)'>® — della parola biblica, accessibile
a tutti i semplici, sente provenire la dissoluzione del dubbio dogmatico, cio¢
’assoluta evidenza della divinita del Figlio e dello Spirito:

«Ovdeic yap av obte maydvovg kol vobng ebpebein, dotig un €k tovtOV TOV
anidotev Kol Kabapdv LapTupidy 10 ATEPUVIOV TOD LOVOYEVODS Kai ToD Tavayiov
TvEdHATOC GLVidoLy 124

Didimo stesso, peraltro, riconosce tale disarmante forma della Parola divina
nell’immagine paolina dei «vasi di creta» in 2 Cor 4,7,'> che cosi si dimostra il
luogo originario della metafora della <plasmazione>: infatti — dice — 6oTplKIVQ
Aéyel oxkedn 10g evTereic AEeig kol 1O BmhaoTtov Thg Epunvelag,'*® grazie a cui &
apparso evidente che non per capacita umana, bensi per potenza divina gli uomini
si sono lasciati educare alla salvezza:

«Ei yap ol kfpukeg tod gvayyeriov kat’ dvBponivny erhocogiav énpéoPevov Trig
aAnbeiog, Omonteddn av €€ avOpamivig téyxvng Kol pn €k dvvdapeng Oeod
Kekpotiiofar tod¢ avOpdmovg T coTPLddel modedoer dypappdtov 8& Kai
idloTdV dvimv TV dlakovoupévay 1) Dtepfoin Thg SLVAUENMS TOD KATA THY YVOGLV
fnoavpod, ék Beob kol ovK &k BvTAY VoAnEOfoeTal» 137

152 DT 3,39,1 (PG 39,780).

153 Cf. Pl. Defin., 412¢.

154 DT 1,15,67: «Non si potrebbe percio trovare nessuno cosi grossolano di mente ¢ ottuso, che
dall’insieme di queste schiette e genuine attestazioni non sia capace di cogliere I'illimitatezza
dell’Unigenito e del Santissimo Spirito.»

«"Exopev 8¢ 10V Onoavpdv todtov v 0otpakivolg okedeoty, iva 1) DrepPoin tiic Suvipemc
7 T00 Bc0d Kai pi €€ Nudv.y

Didym. Fragmenta in epistulam II ad Corinthios (in catenis), 24: «Dice «vasi di creta 1’or-
dinarieta del linguaggio [evangelico] e la forma non elaborata della sua espressione.»
Ibidem, 25: «Se infatti gli araldi del Vangelo avessero portato 1’ambasciata della verita ade-
guandosi alla filosofia umana, si sarebbe dato adito al sospetto che I'umanitd fosse stata
conquistata dal magistero di salvezza grazie all’arte umana e non per la potenza di Dio: ma
i servitori erano illetterati e persone qualunque, ¢ cosi ’esuberanza della potenza del tesoro
di conoscenza sarebbe stata compresa come proveniente da Dio e non da mortali.»

155
156

157

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 183

Questo sviluppo apologetico di Didimo, rimbalzato come in DT da Origene, >
avrebbe fornito tanto a Gerolamo esegeta («o quanta mysteria, o quanti flores |...]
in vasis fictilibus, hoc est in verbis rusticis scripturarumy»),' quanto a Rufino

stesso'®® — suoi uditori — una chiave ermeneutica prediletta («intelligentia [...] ista

multo melior»)'®'; ma sulla stessa linea — e con parole del tutto simili — si

schierava anche 1’altro maestro dei due Aquileiesi, Cromazio:

«Q beatos piscatores istos quos Dominus [...] elegit [...], qui [...] per simplicem fidei
praedicationem de errore mortis genus humanum liberarent. |[...] Non ergo nobiles
mundi aut divites elegit, ne suspecta fieret praedicatio, non sapientes saeculi, ut per
sapientiam mundi persuasisse humano generi crederentur, sed elegit piscatores, il-
litteratos, imperitos, indoctos, ut aperta esset gratia Salvatoris.»'%*

Cosi, se anche I’implicazione di DT in questo intreccio speculativo di passioni
teologico-esegetiche e kerygmatiche testimoniato da Didimo e dai suoi allievi
anche latini attinge a qualche credibilita euristica, ¢ forse allora di nuovo il tempo
in cui, tramite originali percorsi e migliori risorse, possano ridischiudersi —
nonostante le molte obiezioni — ancora degli aditi verso una meno incerta ricon-
segna al dottore alessandrino della sua opera maggiore?

138 Vedi ad es. Orig. De princ., IV 1,7: «napictacBo Tf Kekpuppévy AopmpotnTt tdv Soyudtav

&v e0TeAEl Kol svkatappovite AfEet anokelpévn. <Exopev yap Oncavpov v 0oTpakivolg
okevesv»... (...«applicarci allo splendore nascosto degli insegnamenti divini riposto in
parole ordinarie e di facile comprensione. (Abbiamo infatti un tesoro vasi di creta>»); ma
anche Orig. sec. transl. Rufini In Numeros hom. 9,6: «Dicitur [....] «vas fictile> [...] legis littera
in €o, [...] quod in sermonibus legis, qui viles et in contemptu habentur pro eo, quod nulla
arte grammatica expoliti videntur, reconditus sit thesaurus sapientiae et scientiae Dei» («per
¢<vaso di coccioy [...] si intende [...] la lettera della Legge: [...] infatti nelle parole della Legge.
ritenute vili e spregevoli perché non appaiono lustrate con nessuna arte retorica, «¢ nascosto

il tesoro della sapienza e conoscenza di Dio» (cf. Col 2,3)».

Hier. Tract. LIX in Psalmos, Ps. 77: «Che grandi misteri, che quantita di fiori! [...]: abbiamo

un tesoro preziosissimo in vasi di coccio, cio¢ nelle rustiche parole delle Scritture»; al ri-

guardo vedi — in sintesi — A. Per3i¢, Gerolamo, testimone della rusticitas» aquileiese, in: La

Vita Cattolica (Udine, 7 ottobre), 2020, 28.

Rufino per esempio lo manifesta raccontando di Basilio e Gregorio di Nazianzo, che, tralasciata

la letteratura profana e «compulsando i commenti ai profeti scritti dagli Antichi, indagavano

i tesori di sapienza e conoscenza nascosti in vasi di coccio» («quorum praecipue in prophetas

commentarios discutientes thensauros sapientiae et scientiae reconditos in vasis fictilibus

perquirebant»), Ruf. Aquil. Hist. Eccl., 2,9

161 Hier. Tract. LIX in Psalmos, Ps. 77.

162 Chrom. Aquil. Tract. in Matth., 16: «Fortunati questi pescatori, che il Signore [...] scelse,
perché [...] liberassero il genere umano dallo sviamento della morte! [Dio] percio non scelse
nobili di questo mondo o ricchi, affinch¢ la loro predicazione non desse adito a sospetto, non
sapienti di questo secolo, affinché si credesse che avevano persuaso il genere umano per
mezzo della sapienza del mondo, ma scelse pescatori, illetterati, incompetenti, ignoranti,
affinché la grazia del Salvatore fosse manifesta.»

159

160

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



184 Alessio Persic

1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea
del De Trinitate dopo la scoperta dei papiri di Tura

Nei decenni a cavallo fra XX ¢ XXI secolo, dopo il ritrovamento nel 1941 fra i papiri di
Tura di molti Commenti biblici di Didimo il Cieco, la filologia patrologica scuote a piu
riprese la persuasione invalsa che 1’anonimo trattato antiariano De Trinitate (DT) scoperto
nel 1759 a Roma sia da identificarsi con «i tre libri sulla Trinita» dettati (a dire di Socrate
Scolastico) dal diddskalos alessandrino di Rufino e di Gerolamo: tuttavia, questo sviluppo
critico su DT, orientato a una reiterata, benché episodica, moltiplicazione dei dubbi, non puo
dirsi finora pervenuto né alla certezza negativa della paternita didimea né alla dimostrazione
risolutiva di una sua datazione seriore, magari alla fine del sec. V, e cid spesso per ammis-
sione dei «decostruttori» stessi. Considerata perd I’assenza di una comparazione sistematica
di DT con I’insieme della esegesi didimea comprovata, & qui sembrato utilmente provoca-
torio il tentativo di proporre secondo tale metodica alcuni esempi di concordanza, ancora
circoscritti, eppure — come crediamo — significativi.

De Trinitate — Didimo il Cieco — autenticita didimea — esegesi biblica — origenismo —
Rufino d’Aquileia — Gerolamo — rusticitas — Cirillo Alessandrino — arianesimo.

1941-2021: Acht Jarzehnte wechselnder Meinungsfiihrerschaft iiber die didimeanische
Autorschaft von De Trinitate nach der Entdeckung der Papyri von Tura

In den Jahrzehnten um die letzte Jahrundertwende, nach der Entdeckung zahlreicher Bi-
belkommentare von Didymus dem Blinden unter den Papyri von Tura im Jahre 1941, riit-
telte die patristische Philologie mehrfach an der Uberzeugung, dass der 1759 in Rom ent-
deckte anonyme anti-arianische Traktat De Trinitate (DT) mit den «Drei Blichern iiber die
Trinitidt» zu identifizieren sei, die (nach Sokrates Scholasticus) vom alexandrinischen
Diddskalos des Rufinus und Hieronymus diktiert wurden: Diese kritische Entwicklung in
Bezug auf DT, die sich an einer wiederholten, wenn auch einer episodischen Vermehrung
von Zweifeln genihrt, kann jedoch bisher weder zur negativen Gewissheit der didiméi-
schen Autorschaft noch zum entscheidenden Nachweis ihrer spdteren Datierung, vielleicht
am Ende des fiinften Jahrhunderts, gelangen. Das liegt zumeist am Eingestéindnis der (De-
konstruktivisten> selbst. Angesichts des Fehlens eines systematischen Vergleichs von DT
mit dem Gesamt der nachgewiesenen didymischen Exegese schien es hier jedoch sinnvoll,
einige Beispiele flir die Konkordanz nach einer zwar noch eingeschrénkten, aber — wie wir
meinen — signifikanten Methode vorzulegen.

De Trinitate — Didymus der Blinde — didimeanische Authentizitdt — biblische Exegese —
Origenismus — Rufinus von Aquileia — Hieronymus — rusticitas — Kyrill von Alexandrien
— Arianismus.

1941-2021: quatre-vingts ans de guides alternatifs sur la paternité didiméenne
du De Trinitate aprés la découverte des papyri de Tura

Dans les décennies au tournant du 20°™¢ au 21°™¢ sigcle, apres la découverte en 1941 parmi
les papyrus de Tura de nombreux commentaires bibliques de Didyme 1’ Aveugle, la philo-
logie patristique secoue plusieurs fois la croyance que le trait¢ anonyme anti-arien De Tri-
nitate (DT) découvert en 1759 a Rome est a identifier avec les «trois livres sur la Trinité»
dictés (selon Socrate le Scholastique) par le didaskalos alexandrin de Rufin et Jérome:
Cependant, on ne peut pas dire que ce développement critique sur DT, orienté vers une
multiplication répétée, bien qu’épisodique, des doutes, ait atteint jusqu’a présent ni la cer-
titude négative de I'auteur didiméen ni la démonstration décisive de sa datation ultérieure,
peut-étre a la fin du 5°™¢ si¢cle. Cela est souvent dii a I'avey des «déconstructionnistes»
eux-mémes. Cependant, vu I’absence d’une comparaison systématique de DT avec I’en-
semble de I'exégese didymique avérée, il a semblé ici utilement provocateur de proposer

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087



1941-2021: un ottantennio di alterni giudizi sulla paternita didimea 185

quelques exemples de concordance selon une telle méthode, encore circonscrite, mais —
comme nous le croyons — significative.

De Trinitate — Didymus 1’aveugle — authenticit¢ didiméenne — exégese biblique —
origénisme — Rufin d’Aquilée — Jérome —rusticitas — Cyrille d’ Alexandrie — arianisme.

1941-2021: an eighty-year period of alternating guides on the Didymian paternity
of De Trinitate, after the discovery of the papyri of Tura

In the decades between the twentieth and twenty-first centuries, after the discovery in 1941
among the papyri of Tura of many biblical commentaries by Didymus the Blind, patrolog-
ical philology repeatedly shakes the hitherto common persuasion that the anonymous anti-
Arian treatise De Trinitate (DT) discovered in 1759 in Rome is to be identified with «the
three books on the Trinity» dictated (according to Socrates Scholastic) by the Alexandrian
didéaskalos of Rufinus and Jerome. In any case, this critical development on DT, oriented
to a reiterated, albeit episodic, multiplication of doubts, cannot be said to have reached so
far neither the negative certainty of Didymian authorship nor the conclusive demonstration
of some later dating — even at the end of the fifth century — and this, often by admission of
the «deconstructionists) themselves. However, in the absence of a systematic comparison
of DT with the complex of proven Didymian exegesis, the attempt to propose, according
to such a method perspective, some examples of concordance — still limited, yet (as we
believe) significant — seemed usefully provocative here.

De Trinitate — Didymus the Blind — Didymian authenticity — biblical exegesis — Origenism
— Tyrannius Rufinus — St. Jerome — rusticitas — Cyril of Alexandria — Arianism.

Alessio Persic, Dr., gia ricercatore confermato di Letteratura Cristiana Antica presso I’Uni-
versita Cattolica del Sacro Cuore/Milano (Dipartimento di Scienze Religiose), ora ivi do-
cente a contratto di Agiografia e di Patrologia ¢ Storia della Chiesa Antica; https://or-
cid.org/0000-0001-6495-8152.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115(2021), 157-185, DOI: 10.24894/2673-3641.00087






	1941-2021 : un ottantennio di alterni giudizi sulla paternità didimea del De Trinitate dopo la scoperta dei papiri di Tura

