
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 115 (2021)

Artikel: Quelques réflexions pseudo-didymiennes : remarques codicologiques
sur le manuscrits survivants du De Trinitate et analyse lexicale du
premier livre

Autor: Segneri, Angelo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Quelques réflexions pseudo-didymiennes -
Remarques codicologiques sur le manuscrits survivants
du De Trinitate et analyse lexicale du premier livre*

Angelo Segneri

La paternité de l'œuvre, connue sous le nom De Trinitate (dorénavant Trin.) et

insérée dans la Clavis Patrum Graecorum entre les Dubia et Spuria de Didyme
l'Aveugle (cf. CPG 2,2570), reste encore aujourd'hui une vexata quaestio. Nous
nous sommes déjà penchés sur ce sujet dans une étude consacrée à la recherche
des principales sources patristiques de ce traité incomplet et anonyme sur le sujet
trinitaire.1 L'analyse ultérieure de la tradition manuscrite et du texte de Trin., en

plus de renforcer la conviction que le traité n'est pas à attribuer au théologien
alexandrin de la seconde moitié du IVe siècle, nous a amenés à la conviction qu'il
est bien postérieur et doit être placé non avant la fin du Ve siècle, comme nous
allons essayer de l'illustrer dans ces réflexions dispersées, de caractère philologique

et théologique.

Un ou deux manuscrits survivants?

Dans l'étude précédente sur Trin. nous avons souligné que l'œuvre, outre le codex
du XIe siècle Roma, Biblioteca Angelica, gr. 116 A) collationné par G.L. Min-
garelli pour Yeditio princeps de 1769, était également transmis par un autre
manuscrit, le Cittàdel Vaticano, BAV, Ott. gr. 349 V).

Tout d'abord, il convient de noter que V, mutilé au début et à la fin, couvre
actuellement une partie textuelle de Trin. moins étendue qu'A, lui aussi mutilé:
V, f. lr commence par Trin. 1,9,13 tandis qu'A, f. lr s'ouvre avec Trin. 1,7,1;

* Il s'agit de la version réduite de la conférence que nous avons donnée à l'Université de Fri-
bourg le 18 octobre 2019, à l'occasion de la journée d'étude consacrée au <De trinitate) pseu-
dodymien. La version étendue de notre discours est publiée dans Augustinianum, 61 (2021).
Nous remercions pour cette traduction française A. Morozov, de l'Université de Fribourg.

1 Cf. Angelo Segneri, Alla ricerca delle fonti patristiche del <De Trinitate) pseudodidimiano,
in: Augustinianum, 54 (2014), 525-549.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 139-156; DOI: 10.24894/2673-3641.00086



140 Angelo Segneri

Y explicit de V, au milieu du f. 255r, correspond à la fin de A, f. 221 v, c'est-à-dire
à la fin mutilée de l'œuvre éditée par Mingarelli.

V présente en outre des lacunes: très éloquent est celle en V, f. 3r, lin. 5, où on

passe de Trin. 1,9,47 à 1,15,1. Pour ce point également, A présente quelques
problèmes: le f. 222 de ce codex se trouve espacé, comme Mingarelli l'a remarqué,
et doit être placé après A, f. 5v. Une fois le bon ordre des feuilles rétabli, la
présente lacune dans A ne concerne que les chapitres 12-14 de Trin. 1. Par conséquent,

puisque V copie sans interruption après la fin de A, f. 5v le début de A, f.

6r, il semble presque que le copiste n'a pas eu de perception du hiatus présent
dans le manuscrit qu'il copiait. Cela signifie que dans l'exemplaire que V copiait
il y avait la même erreur de mise en page qu'il y a en A, où le f. 222 apparaît hors
de sa place.

Quant à l'état de conservation de A, outre l'absence de certaines feuilles, les

pages conclusives conservées aujourd'hui sont endommagées à cause de l'eau
et/ou de l'humidité. Ces défauts sont probablement antérieurs à l'époque où le

copiste de V utilisait le manuscrit. Ainsi, par exemple, à l'endroit où A, f. 217v,
lin. 2 ab imo, est abîmé et illisible, correspond une lacune d'environ d'un mot en

V, f. 250v, lin. 7 ab imo. La même chose pour V, f. 25 lv, lin. 1 et f. 253r, lin. 7,

où la lacune correspond aux endroits abîmés de A, respectivement f. 218r, lin. 2

ab imo et f. 219v, lin. 1 ab imo.
Sur la base de ces observations, nous pouvons conclure que V est, à tous

égards, un codex descriptus de A, qui se trouvait au XVIe siècle dans un état
critique et endommagé, analogue, sinon pire, à celui d'aujourd'hui.

Analyse lexicale de Trin. 1

Notre analyse philologique et lexicale de Trin., dont nous présentons les résultats

synthétiques, concerne presque exclusivement le premier livre du traité. En tout
état de cause, les acquisitions réalisées permettent d'une façon certaine de dissiper
les doutes sur l'unité et l'homogénéité de l'ouvrage et jettent un peu de lumière
sur l'identification d'un milieu d'origine possible.

Unité et homogénéité de Trin.

(1) Références internes et syntagmes répétés
Même si nous ne possédons pas Trin. dans son intégralité, la partie survivante
révèle l'unité du traité. Cela ressort, par exemple, des nombreuses références
internes qui jalonnent l'ensemble de l'œuvre. Parmi d'autres, citons le syntagme obç

7tpoe>.éx0r|, qui apparaît une douzaine de fois dans tout le texte, en commençant
par Trin. 1,27,20 (éd. J. Hönscheid, 178), jusqu'à Trin. 3,39 (PG 39, 980A). Très

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 115(2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086



Quelques réflexions pseudo-didymiennes 141

semblable à cela est l'expression cbç àvcoiépco £/.éy_0r|, qui se trouve dans Trin.
1,16,27 puis revient dans Trin. 2,10 et 2,12 (PG 39, 641A et 676A).2

Un renvoi intérieur intéressant, dans un contexte d'exégèse doctrinale de 2

Cor. 3,13 («La grâce du Seigneur Jésus Christ, l'amour de Dieu et la communion
de l'Esprit Saint»), apparaît dans Trin. 2,23: l'expression Koivcoviav [...] 0eôxt)xoç,
Kai ßaaiAslac, Kai ôôçr|ç (PG 39,744A), pour faire allusion à la communion intra-
trinitaire, accompagnée de la mention cbç npoelpqiai, c'est une référence sans

équivoque à Trin. 1,18,29, où on lit: KOtvcovlav [...] xfjç piccç Oeôxqxoç Kai ôôÇqç
Kai ßacnleiaq (éd. J. Hönscheid, 112).

Les citations bibliques sont utilisées en long et en large dans le Trin., qui a

souvent l'air de se présenter comme une réponse aux objections des hérétiques
sur la base de l'Écriture. Dans cette perspective, l'analyse de certaines expressions

utilisées au cours des différentes exégèses doctrinales est en mesure de

confirmer ultérieurement notre thèse sur l'unité de l'œuvre. Dans Trin. 1,15,87, par
exemple, la phrase èxéGr) ôè K^qpovôpoç cbç évav0pco7cijcjaç (éd. J. Hönscheid,
78), insérée comme explication de KÄ.r|povö|iov de Hbr. 1,2, est reproduite expres-
sis verbis dans Trin. 1,26,11 (éd. J. Hönscheid, 158).

Au cours de l'exégèse de Io. 14,28 («Le Père est plus grand que moi»), un des

versets clés de la controverse arienne, dans Trin. 1,16,56 l'auteur anonyme
soutient que ce qui n'est pas jugé convenable à la nature divine doit être interprété

par référence à l'incarnation du Fils (Jtpôç Gsöxqxa pucpà [...] ôià xî|v cpiÀ.-

<xv0pco7iov Kai äppr|xov èvav0pcb7ir|GXV aùxoù: éd. J. Hönscheid, 102): il s'agit de

la soi-disant régula canonica, qui est exprimée presque de la même manière dans

Trin. 1,36,8 (éd. J. Hönscheid, 238) et 3,1 (PG 39, 780B).
L'unité et l'homogénéité du Trin., on peut les déduire avec une bonne marge

de sécurité en prenant en considération les façons de s'exprimer, les périphrases
et les syntagmes qui se répètent tout au long de l'œuvre. Les correspondances
sont très nombreuses et, ici, nous ne signalons que celles qui nous paraissent les

plus pertinentes, en nous basant sur des passages du premier livre du traité.

Commençons par le vocabulaire utilisé dans le domaine de la théologie trini-
taire:

a) Dans le discours sur l'égalité de nature divine des personnes trinitaires, dans

Trin. 1,15,2 l'auteur affirme que le Père est supérieur au Fils seulement pour le

ïïaxpôxqç: la phrase utilisée ici 7t>a)v ei pij îtou xcb xfjç naxpôxqxoç Xôyca (éd. J.

Hönscheid, 46), et non attestée nulle part ailleurs dans les textes grecs, se retrouve

2 Dans cette optique, les références à un Jtpwxoç Wtyoç doivent être considérées comme des
références internes, et non pas le rappel à un autre écrit de l'auteur, contrairement à ce que
pensait Mingarelli; cf. Louis Béranger, Sur deux énigmes du <De Trinitate> de Didyme
l'Aveugle, in: Recherches de science religieuse, 51 (1963), 262-267.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086



142 Ângelo Segneri

presque identique dans Trin. 2,8 (PG 39, 608 D), dans ce cas pour parler de la

divinité du Saint-Esprit.
b) L'expression plutôt rare ô aùioysvfiç Ttaxijp, qqi est proposée dans Trin.

1,15,9 (éd. J. Hönscheid, 48) pour décrire l'existence éternelle du Père - à côté

duquel se trouve le Fils -, se trouve encore deux fois dans l'œuvre: dans Trin.
2,1,1 (éd. I. Seiler, 2)-aussi avec la répétition de cruvujtdpxeiv auico tôvèç aùxoû
uiôv - et dans 3,2,20 (PG 39, 793C).

c) Encore à propos de la Trinité, dans Trin. 1,19,1 son caractère glorieux est

mis en évidence: ifjv svôoÇov xpiccôcc (éd. J. Hönscheid, 128). L'expression n'est
attestée dans le corpus grec que deux autres fois: en Trin. 2,17 (PG 39, 725C) et

en Ps. Chrys., Horn, in Ps. 76,4, 2 (PG 61, 693, lin. 16).

d) La non différence de la nature à l'intérieur de la Trinité est témoignée par
l'expression xqv ùraxpu/Âaçiav xrjç (pôoscoç de Trin. 1,21,1 (éd. J. Hönscheid,
142), qui se trouve aussi dans Trin. 2,17 (PG 39,725C) et chez aucun autre auteur.

e) Parlant de la génération du Fils et de la procession de l'Esprit, l'auteur
anonyme de Trin. dans 1,36,7 affmne que ces procès doivent être pensés de façon
divine, de sorte que le Père les vive àvâpxcoç kcù àîtaGcôç (éd. J. Hönscheid, 238).

L'accouplement des deux adverbes, assez rare dans le corpus des textes grecs, se

retrouve encore deux fois dans Trin., dans des contextes analogues à celui du
passage susmentionné.

Outre ces expressions contenant des affirmations dogmatiques, de nombreuses

autres expressions se répètent au cours du Trin. Notons entre autres:

a) Trois fois dans Trin. est utilisé le verbe rare àTroLaprtpôvo) - attesté une
trentaine de fois dans tous les textes grecs survivants -: dans Trin. 1,28,1 (éd. J.

Hönscheid, 192) et 2,7,12 (éd. I. Seiler, 246) c'est le syntagme: öjio/.aujrpiivtov
xà ôppaxa; dans Trin. 2,11 (PG 39, 661B) l'expression 07to}uxp7tpi3vouaav xqv
Çcûqv. Dans les trois cas, le verbe exprime le pouvoir d'illumination de Dieu à

notre égard.

b) Trin. 1,28,2 présente ceux qui sont bien disposés à l'égard du mystère divin
comme oi îtepi aùxôv ci/aKpivdk ôiaicsîpsvoi (éd. J. Hönscheid, 192), une mention
qui n'est attestée nulle part, sauf en Trin. 2,18, où l'on peut lire: ôtaKeîgsvoç 7iepi

xf|v ôpooùaiov Tpiàôa si/dKpivûîç (PG 39, 728B).
Une autre expression typique de Trin. est l'utilisation du verbe à0psco à

l'impératif singulier (ôtGpsi) pour attirer l'attention du lecteur: la construction se

trouve 6 fois au cours de l'œuvre, alors qu'elle n'apparaît jamais dans les écrits

authentiques de Didyme.3

3 Cf. Ps. Didym., Trin. 1,27,7. 1,31,10 (éd. J. Hönscheid. 176. 210); 2,2,20. 2,6,4.10-bis- (éd.
I. Seiler, 26. 126); 2,12 (PG 39, 677A).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086



Quelques réflexions pseudo-didymiennes 143

(2) Paroles rares et hapax
En parcourant les pages de Trin., on rencontre de nombreux termes rares et aussi

différents hapax legomena. Nous nous limitons à faire observer les cas qui nous
paraissent les plus intéressants relevés dans le premier livre du traité. Dans Trin.
1,16,11, parlant de la relation existante entre le Père et le Fils, cette comparaison
ne concerne pas la taille ou le poids (où Kaià péyeOoç fj xiva öyKov) car les

hypostases divines sont supérieures aux limites corporelles (ÛTrepaocopàxoiç: éd. J.

Hönscheid, 90). L'adjectif composé ùîiEpaacopoiToç, au goût plutôt tardif et

postclassique, apparaît également dans Trin. 2,20 (PG 39, 740A), et très peu de fois
dans le reste de la littérature grecque.

Dans ce même horizon s'insèrent d'autres expressions de contenu doctrinal
présentes dans Trin. Elles s'écartent assez des syntagmes utilisés au IVe siècle

pour décrire le mystère trinitaire. Ainsi, pour présenter le Fils comme image
substantielle du Père, dans Trin. 1,15,95 on parle de roß yàp oùouoôchç éÇstKOviÇovxoç

(éd. J. Hönscheid, 80), et dans Trin. 1,16,35 de àvàpywç èçsiKoviÇei (éd. J.

Hönscheid, 96), deux expressions qui ne trouvent pas de parallèles significatifs
chez les auteurs engagés dans la polémique trinitaire pré-éphésienne.

(3) Synthèse

L'analyse lexicale menée jusqu'ici surtout sur Trin. 1, grâce aux nombreux ajouts
identifiés avec Trin. 2-3 nous permet d'affirmer avec une bonne marge de certitude

qu'il ne s'agit pas d'un ouvrage composite assemblé avec des pièces
juxtaposées, du genre de centons, une anthologie ou un florilège, mais d'un écrit
homogène et unitaire. Quelques syntagmes assez rares dans le corpus littéraire grec,
mais présents dans Trin., confirment le soupçon que notre traité non seulement

n'appartient pas à Didyme, mais qu'il ne peut pas non plus se situer avant la fin
du IVe siècle.

Trin. 1 en comparaison avec d'autres auteurs

Dans l'enquête sur le lexique de Trin. 1 nous nous arrêtons sur les principales
similitudes - et en ce qui concerne Didyme aussi sur les différences - par rapport
à certains auteurs de l'époque patristique, à partir du IVème siècle.

(1) Auteurs et écrits du IV-Vsiècle (antérieurs à Cyrille)
- Didyme
Dans Trin. 1,11,6 se trouve la mention èni xfjç paKapiaç xpiâôoç (éd. J.

Hönscheid, 44). Le syntagme pciKoipia xpiâç, qui est présent au total une trentaine de

fois chez les auteurs du IVe siècle, est également répété 10 autres fois dans Trin.
Ce qui pourrait être défini comme une «marque de rédaction» de Trin., elle est

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115(2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086



144 Angelo Segneri

totalement absente dans le reste du corpus Didymianum: cela semble confirmer
l'hypothèse que Didyme n'est pas l'auteur du traité trinitaire anonyme.

Présentant quelques témoignages scripturaires appliqués au Fils comme
empreinte de l'hypostase (cf. Hbr. 1,3), image de la bonté (cf. Sap. 7,26), puissance

sagesse et justice de Dieu (cf. 1 Cor. 1,24.30), l'auteur de Trin. soutient que le

Monogène possède ces caractéristiques par essence et non comme qualités ou
aptitudes acquises: où KaOcwtsp ëÇiç rj STtiTr|Ô8iÔTr|ç, cd/.' oùaicoôcoç (Trin. 1,15,46:
éd. J. Hönscheid, 62). Dans le Commentaire sur la Genèse de Didyme, en
revanche, il s'agit de la rationalité de l'être humain en termes de oùoté5r|ç
STuniôsiôiqç, considérant ces deux mots en synopsis et non comme mutuellement
exclusifs.4 Ce qui atteste que l'auteur de Trin. suit des catégories mentales
différentes de celles didymiennes.

A côté de ces signes qui semblent nier l'existence d'une relation littéraire entre
Trin. et Didyme, il y en a d'autres qui, en revanche, orientent dans le sens opposé.
En Trin. 1,18,42, par exemple, nous rencontrons ayéata rai SiaOéasi (éd. J.

Hönscheid, 116), ce qui désigne une disposition intérieure et non une relation

espace-temps (où TÔ7icû) et qui n'est attestée dans la littérature grecque que chez des

auteurs chrétiens, au total une quinzaine de fois, dont neuf dans les œuvres de

Didyme, tandis que les autres chez des écrivains de l'époque postérieure.5 Enfin,
comme cela a déjà été souligné par d'autres, Trin. 1,20,10-14 est particulièrement
similaire et, dans certains endroits presque superposables à Didym., Spir. 258-
267 (SCh 386, 376-384): en parlant de la façon dont Satan peut aussi «remplir»
le cœur des hommes. Dans les deux textes, sont cités dans l'ordre successif Act.
5,3, Io. 13,27, Act. 13,10 et Dan. 13,28, pour illustrer les exemples négatifs
d'Ananie, de Judas Iscariote, du magicien Elimas et les vieillards de l'histoire de

Susanne.

Ces relations textuelles ne peuvent pas être le fruit d'un hasard. D'autre part,
les différences entre le corpus Didymianum et Trin. sont, parfois, excessives pour
admettre que l'on a affaire à un seul écrivain. L'hypothèse la plus «économique»
est que l'auteur de Trin., à côté des nombreuses autres sources littéraires patris-
tiques et classiques dont il fait la preuve de connaître et d'utiliser - comme nous
le verrons plus loin dans la présente recherche -, avait aussi connaissance des

écrits de Didyme l'Aveugle, au point de se servir ici et là de certaines expressions
ou idées qui y sont présentes.

4 Cf. Didym., Comm. Gen. 59 (SCh 233, 150).
5 Nous rapportons uniquement les passages du <corpus Didymianum): cf. Didym., Comm.

Zach. 1.13. 1,132. 1,170 (SCh 83, 196. 262. 282); Comm. Ps. 228.20. 298,17 (éd. M. Grone-
wald, 3.402. 5.46); fr. Ps. 379. 771. 1083. 1282 (éd. E. Mühlenberg, 1.307. 2.108. 2.277.
2.361).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115(2021), 139-156, DOl: 10.24894/2673-3641.00086



Quelques réflexions pseudo-didymiennes 145

- Pères Cappadociens
En ce qui concerne le lien théologique et littéraire entre Trin. et les Cappadociens
nous mettons en évidence seulement quelques passages qui n'ont pas été signalés
dans notre étude précédente.

Dans Trin. 1,11,2 on se réfère à l'opinion de ceux qui, vraisemblablement les

disciples d'Aèce et d'Eunome, soutenaient qu'à des noms différents correspondaient

des substances différentes, finissant ainsi par évincer le Fils de la sphère
de la divinité occupée par le Père. Cette idée est synthétisée dans le traité trinitaire

anonyme à travers un syntagme, d)v ià ôvôpaxâ écm ôiàtpopa, xoûxcov 7iapr|/.-
kàyflax Kai xàç oûcriaç àvâyKq (éd. J. Hönscheid, 44), qui est également présent
ipsissimis verbis dans VAdversus Eunomium de Basile - dans un passage où le

théologien cappadocien est précisément en train de réfuter le principe linguistique
d'Eunome - et dans le Contra Eunomium de Grégoire de Nysse - qui à son tour
cite expressément l'œuvre de Basile.6 Nous ne pouvons pas dire si l'auteur de

Trin. aurait puisé directement à Basile ou serait passé par le biais de Grégoire,
mais dans ce cas sa dépendance des Cappadociens est indubitable, notamment

parce que, à l'état actuel de nos connaissances, ledit syntagme anoméen ne fait
pas l'objet d'une autre attestation.

Très éloquente est aussi l'expression de Trin. 1,26,60, KuOéôpuv jxpÉTiouoav
x<â uiqj xôv 7iaipiKov eïvai kô/jiov (éd. J. Hönscheid, 170), où, avec allusion à Io.

1,18, est exprimée l'idée de la consubstantialité et de l'égalité d'honneur du Fils

par rapport au Père. Le syntagme ne se rencontre dans la le corpus grec qu'une
fois de plus, presque identique, dans le De Spiritu sancto (6,15) de l'évêque de

Césarée.

Avant de conclure cette brève confrontation avec les Cappadociens, signalons
un cas où Trin. semble en quelque sorte exprimer une pensée différente de celle
de Basile. Il s'agit de la doxologie exprimée par la formule SoÇa 7tatpi Si' uioù év

ayico 7rv£Ùpaxi, qui apparaît dans Trin. 1,32,21 et 1,34,13 (éd. J. Hönscheid, 216.

228). Dans le traité trinitaire, cette façon de s'exprimer est refusée, selon l'auteur

anonyme, en raison de l'utilisation des prépositions 5iâ et év, ce qui ne rendrait

pas l'honneur dû au Fils et à l'Esprit Saint et insinuerait leur créaturalité à la
différence du Père. Au contraire, Basile, dans le De spiritu sancto accepte la doxologie

comme traditionnelle et d'usage courant, mais propose également celle avec
psxâ et cûv.7 Cette divergence de vues entre Basile et Trin. peut s'expliquer en

supposant la postérité de ce dernier texte qui, désormais bien au-delà du Concile
de Constantinople de 381, voulait exclure toute formulation qui ne pouvait que

6 Cf. Bas., Eun. 2,4 (SCh 299. 18); Gr. Nyss., Eun. 3,5,21 (GNO 2, 167).
7 Cf. Bas., Spir. 1,3. 29,72 (SCh 17bis, 256. 504).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086



146 Angelo Segneri

faire oublier la subordination intra-trinitaire, comme pouvait le déduire une

interprétation extrémiste et restrictive de la formule par les prépositions Stà et év. De

son point de vue, au contraire, Basile, lorsqu'il écrivait autour de 375 son traité

pneumatologique, proposait une exégèse inclusive et extensive des formules en

jeu, avec peut-être quelques sacrifices au rigorisme terminologique.

- Autres auteurs et écrits pseudépigraphes du IVe-Ve siècle
En plus de Didyme et des Cappadociens, il existe de nombreux parallèles que l'on
peut trouver entre Trin. et d'autres auteurs et œuvres placés dans le IVe ou le début
du Ve siècle. Nous présentons ici seulement quelques-unes des correspondances
les plus nettes:

a) La phrase aoqnaxsîaç yàp spyov xô eupsoiLoysîv, ootplaç 5è tô [...] ôis-

peuvàv xàç ypacpaç, qui se trouve en ouverture de l'actuel chap. 18 de Trin. 1 (éd.
J. Hönscheid, 106) pour exprimer la différence entre la sophistique - entendue
dans le sens péjoratif - et la sagesse comme scrutatio scripturarum, dérive d'un
fragment grec du dialogue philonien (pour certains pseudo-philonien) De
Providentia, cité dans la Préparation évangélique d'Eusèbe.8 Reste le doute si l'auteur
de Trin. lisait directement Philon, ou s'il a tiré la citation - implicite - du traité

apologétique eusébien.

b) Dans Trin. 1,15,89 (éd. J. Hönscheid, 78), comme explication de Ps. 73,12
(«Pourtant Dieu est notre roi des temps anciens [7ipoauovioç], a effectué le salut
dans notre terre [év péoco xfjç yrjç;]»), présente une singulière exégèse du nom
Golgotha, entendu comme «lieu de milieu»: fo/.yoööv, xÖ7tov ueoonaiov [...]
eipyâoaxo îjpïv omxriplav. La même interprétation, aussi avec la citation
correspondante de Ps. 73,12, se rencontre dans une catéchèse baptismale de Cyrille de

Jérusalem.9 Il est possible que l'auteur de Trin. ait lu les textes cyrilliens, mais il
n'est pas à exclure qu'il s'agisse d'une forme assez répandue d'étymologie, dont

ne survivent aujourd'hui que ces deux témoignages.
c) Une ressemblance avec Epiphane de Salamine apparaît dans Trin. 1,10,2,

où est cité un syllogisme des anoméens concernant le pouvoir génératif comme
caractéristique spécifique du Dieu engendrant, qui, par conséquent, n'appartiendrait

pas par nature au Fils engendré. L'expression apparaît identique dans Pana-
rion 76,12,18 et représente le début de la huitième thèse du Syntagmation d'Aèce,
telle qu'elle est transmise par Épiphane. Dans ce cas, cependant, la dépendance
de Trin. de l'hérésiologie palestinienne pourrait ne pas être directe. Non seulement

la thèse aécienne susmentionnée, en effet, mais tout le ch. 10 de Trin. 1 est

presque superposable à un passage du Deuxième dialogue sur la Trinité pseudo-

8 Cf. Eus., p.e. 7,21.4 (EW 8/1. 404).
9 Cf. Cyr. H., catech. 13,28 (éd. W.C. Reischel/J. Rupp, 2, 86).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086



Quelques réflexions pseudo-didymiennes 147

athanasien, qui se révèle très probablement être la source utilisée ad hoc par l'auteur

anonyme de notre traité trinitaire.10

d) Dans le chap. 16 de Trin. 1, pour introduire le thème de la confrontation
entre le Père et le Fils qui s'entrevoit dans certains loci scripturaires (cf. Io. 14,

28), l'auteur anonyme cite 1 Cor. 3, 13 («Il reste donc ces trois choses: la foi,
l'espérance et la charité. Mais la plus grande de toutes est la charité») et exprime
ainsi la comparaison existante entre les vertus cardinales: àya7tf|oavT£ç yap, tpqal,
7iioT£Ûopsv Kai 7noT£i3aavT£ç éfariÇopev (Trin. 1,16,21: éd. J. Hönscheid, 94). Le

syntagme, presque identique, se lit dans le pseudo-athanasien Dial. 1 contra Ma-
cedonianos, aussi dans ce cas rapproché à 1 Cor. 13,13 et au cours de l'exégèse
de lo. 14,28." Comme Trin. 1,16,21 contient l'incise cpqol, il semble que l'auteur

anonyme insère une citation d'autrui dans sa propre œuvre. L'annotation
«rédactionnelle» (pqoi est absente de Ps. Ath., Maced. dial. 1,19, qui, sur la base des

documents dont nous disposons, pourrait être considérée comme la source du

passage de Trin mentionné ci-dessus, avec un déplacement consécutif vers le bas, au
moins au début du Ve siècle, de la date de composition du traité trinitaire.

(2) Auteurs et écrits du Ve siècle (depuis Cyrille)

- Cyrille d'Alexandrie
En plus des parallèles entre Trin. et Cyrille d'Alexandrie signalés dans notre étude

précédente, nous en avons localisé d'autres, qui nous confirment dans l'hypothèse
de l'existence d'un rapport direct entre le traité trinitaire anonyme et les écrits de

l'évêque alexandrin du Ve siècle.12 Nous commençons par rapporter les syn-
tagmes caractéristiques qui sont présents de façon égale, ou du moins très similaire,

en Trin. 1 et dans le corpus Cyrillianum:
a) L'expression êyEwqOq Oeïkcûc;, utilisée dans Trin. 1,15,14 (éd. J. Hönscheid,

50) pour présenter la génération singulière du Fils, n'apparaît nulle part ailleurs,

10 Cf. Ps. Ath., dial. Trin. 2,14-15 (PG 28, 1180C-1181 A). Les similitudes entre Trin. et les
cinq dialogues <De s. trinitate> faisant partie du <corpus Athanasianum> sont plus qu'une,
mais ils ne peuvent pas être traités de façon sommaire. En ce qui concerne le Deuxième
dialogue sur la Trinité nous pouvons le considérer comme composé dans la seconde moitié,
ou plutôt vers la fin du IVe siècle, même si la disposition actuelle du texte pourrait être le
fruit de rédactions ultérieures.

11 Cf. Ps. Ath., Maced. dial. 1,19 (éd. E. Cavalcanti, 100, 11. 73-75). Cavalcanti propose une
datation du dialogue dans un contexte pré-éphésien.

12 Sur la connexion possible entre Trin. et Cyril, voir également l'étude fondamentale relative
à la théologie trinitaire cyrillienne: Marie-Odile Boulnois, Le paradoxe trinitaire chez Cyrille
d'Alexandrie: herméneutique, analyses philosophiques et argumentation théologique
(Collection des études augustiniennes. Série Antiquité 143), Paris 1994, passim.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086



148 A ngelo Segneri

mais se trouve plusieurs fois sous une forme très semblable et avec une signification

équivalente dans les écrits de Cyrille.13

b) En essayant de décrire l'excellence du Fils, l'auteur de Trin. affirme qu'il
est jràvTcov [...] x>7X£pav£Gxr)K(bç Kai imspcpépojv (Trin. 1,15,30: éd. J. Hönscheid,
56). La combinaison des deux verbes ÛTif.pavîaxapai et Û7tspcpépoj et de l'adjectif
ttdç, en référence au Fils, on a seulement ici et dans Cyr., Inc. unigen. 683c (SCh
97, 206).

c) Dans Trin. 1,15,35, présentant une similitude astronomique entre la Trinité
et le soleil sur la base de Hbr. 1,3, il est affirmé que la lumière existe inséparablement

avec le disque solaire: dpa èt tjLiou cpuoscoç Kai sc, ö/.oi> rob Sîgkoi)

àpspiaiax; Kai àStaaxàxcoç Kai ioopstpcûç öXov tô (prâç (éd. J. Hönscheid, 58). La

phrase reproduit de très près Cyr., thes. 6 (PG 75, 80A), soit par la référence à

Hbr. 1,3, soit par la combinaison des adverbes àpspkjTcoç et àStaoxâxcoç (qui se

répète chez Cyrille deux fois).
d) En ce qui concerne le syntagme xfjç o£7txfjç Kai ôpoouoiou xptâÔoç de Trin.

1,18,49 (éd. J. Hönscheid, 120)-qui se rencontre également ailleurs dans le traité
trinitaire -, dans la littérature grecque il n'est attesté qu'une fois de plus chez

Cyrille et quelques fois dans les hymnes de Siméon de Thessalonique (XVe
siècle).14

e) Pour exprimer la connaturalité des personnes trinitaires, l'auteur anonyme
de notre traité affirme vers la fin du premier livre que les hypostases ÈÇ uijtoù (se.

du Père) Kaxà (pûaiv aupqnxaç eknv (Trin. 1,35: éd. J. Hönscheid, 232). Un

syntagme tout à fait équivalent, appliqué cependant au seul Fils, se rencontre dans

Cyr., lo. 11,5: éi; aùxoù Kaxà (pûotv Yiôç [...] aup(poâ>ç (éd. E. Pusey, 4, 668).
A côté de ces correspondances verbales très étroites, en parcourant les pages

de Trin. on trouve de nombreuses autres façons de s'exprimer qui confirment
encore la relation entre le corpus Cyrillianum et l'anonyme traité trinitaire. Nous ne

mettons en évidence qu'un seul locus: vers la fin du premier livre de Trin. il y a

le syntagme oùx äkocipov xfj ôiavola (Trin. 1,36,1 : éd. J. Hönscheid, 234),
indiquant l'ineffabilité du mystère divin. Ainsi formulée, cette unité syntaxique est

un hapax dans la littérature grecque, mais dans les écrits de Cyrille on trouve

quatre fois une expression très semblable, avec le terme ôuxvoia au pluriel,
toujours pour désigner la difficulté des raisonnements humains face au mystère de

Dieu.15 Si, comme nous le pensons, il ne s'agit pas d'une ressemblance fortuite,

13 Cf. Cyr., Chr. un. 734b. 746c. 778b (SCh 97, 366. 408. 514); fr. Le. 2, 72 (ed. J. Reuss, 255);
Homiliarum incertarum fr. 8 (ed. P.E. Pusey, 3,464, lin. 9); hom. pasch. 27,4 (PG 77,940C);
Arcad. 191 (ACO 1,1,5, 111); apol. orient. 9 (ACO 1,1,7,35).

14 Nous nous limitons à indiquer l'indication du passage cyrillien de référence: Cyr., Juin. 1,27
(GCS N.F. 20, 50).

15 Cf. Cyr., inc. unigenit. 693e (SCh 97, 236); Is. 5,2 (PG 70, 1232B); Juin. 2,20 (GCS N.F.
20, 113); Thds. 23 (ACO 1,1,1, 56).

SZRKG/RSHRC/RSSRC. 115 (2021), 139-156, DOl: 10.24894/2673-3641.00086



Quelques réflexions pseudo-didymiennes 149

l'hypothèse la plus simple est que l'auteur de Trin. reprend quelques façons
typiques de s'exprimer de Cyrille, dans la mesure où il en connaissait les œuvres et
était familiarisé avec son lexique.

L'utilisation parallèle de quelques mots rares, peu ou pas du tout attestés dans

le reste de l'époque patristique, voire de toute la littérature grecque, constitue
également un indice supplémentaire en faveur de l'existence d'un lien clair entre
Trin. et le corpus Cyrillianum. Parmi les nombreux exemples possibles, nous
signalons les suivants:

a) L'adverbe àvs0sLf|Tcoç dans la littérature grecque est attesté seulement deux
fois dans le premier livre de Trin. (1,9,28. 1,9,33: éd. J. Hönscheid, 34. 36) et 30

fois dans les écrits de Cyrille. Parmi les différents passages de Cyrille, signalons
en particulier l'argumentation de dial. Trin. 2, 454a-457e, qui tente de résoudre
le problème Tiöiepöv tote ÔE/.i]Tà)ç rjyouv àve0e>.f|T(oç ô 0eôç koù Flaïqp ektetoke
töv Yiôv (SCh 231, 332), formulé en termes analogues - y compris la combinaison

des adverbes 0£À.r|T(»ç et àvE0^.f|i(oç - dans Trin. 1,9,29 et développé de façon
similaire, par exemple dans l'affirmation que la volonté en Dieu ne précède pas
l'existence, comme on le lit dans Trin. 1,9,30 et dans dial. Trin. 2, 454b, dans les

deux cas avec l'utilisation du verbe apoqyéopai.
b) Dans Trin. 1,11,1, en guise d'introduction à la citation du Syntagmation

d'Aèce (voir ci-dessus notre explication de Trin. 1,11,2), on peut lire: Aùià Ttspi

töv aùicôv àvaKUKÂoùvTEç Kai scoç toû tovtôç jrapaaquaivoviEÇ xfjç à/.q0£,iaç tô
kakXoq, àtp[i/,]p0émç Kai toùxo cpaoKouoiv (éd. J. Hönscheid, 44). En plus de

Trin., le vocable à(pita)0écoç on se rencontre seulement 6 fois de plus, toutes dans

les écrits de Cyrille.16
c) Afin de dénoter l'égalité de nature divine entre le Père et le Fils, pour deux

fois l'auteur anonyme de Trin. recourt à l'adverbe ioopsipcoq (Trin. 1,15,35: éd.

J. Hönscheid, 58; Trin. 3,2,20: PG 39, 793D). À côté d'une occurrence chez le

philosophe et magicien égyptien Comarius (ou Comanus, probablement du Ier

siècle), le terme est attesté à peu près une vingtaine de fois dans le corpus
Cyrillianum, puis très sporadiquement chez des auteurs de la littérature grecque
tardive. Comme dans le Trin., Cyrille utilise aussi dans certains cas l'adverbe en

question pour indiquer la parfaite correspondance des personnes divines du point
de vue de la divinité.

d) Dans Trin. 1,15,81, dans un dialogue hypothétique avec le lecteur, l'auteur
de Trin. l'invite à examiner attentivement la question analysée - l'éternité de la

génération du Fils -, en recourant à une incise: ctùveç ydp (éd. J. Hönscheid, 76).

16 Cf. Cyr., dial. Trin. 4, 542b. 5, 552c (SCh 237, 250. 282); hom. pasch. 11,5. 8 (PG 77, 649A.
664D); Is. 4,2 (PG 70, 928D); glaph. Ex. 1 (PG 69, 404B).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 1 15 (2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086



150 Angelo Segneri

Cette forme dans la littérature grecque est attestée 7 fois - bien que dans des

contextes différents - dans les écrits de Cyrille puis deux-trois fois chez des écrivains
de l'époque byzantine.17 Cela peut signifier que l'auteur anonyme de notre traité
trinitaire était devenu familier avec la façon de s'exprimer de l'évêque alexandrin

et qu'il avait puisé ici et là au lexique cyrillien.
Cette quantité de matériel extraite du corpus Cyrillianum, combinée aux autres

sources possibles analysées jusqu'ici, nous amène à la conclusion - partielle -
que Trin., en plus de ne pas être de Didyme, n'a même pas été composé au IVe

siècle. La manière la plus facile d'expliquer les correspondances plus ou moins
étroites existant avec les écrits de Cyrille nous semble d'admettre que l'auteur de

notre traité trinitaire a puisé aux œuvres de l'évêque alexandrin, ainsi que celles
de Didyme, des Cappadociens et d'autres textes de la fin du IVe et du début du Ve

siècle. En effet, étant donné que Trin. a des parties en commun avec les écrits de

Cyrille et avec ceux de nombreux autres auteurs, qui, selon nos connaissances

actuelles, ne sont pas particulièrement présents ni directement utilisés dans le corpus

Cyrillianum, il s'ensuit que notre traité anonyme dépend de tout ce matériel
littéraire précédent et ne se situe donc pas chronologiquement avant le milieu du

Ve siècle.

- D'autres auteurs de Ve siècle
A l'exception du corpus Cyrillianum, les principales correspondances entre Trin.
1 et les auteurs du Ve siècle sont en tout cas ceux avec les historiens ecclésiastiques

et Théodoret.
En particulier, au cours du chap. 30 du premier livre de notre traité, à partir de

la citation de Mt. 16,16-19, le pouvoir des clefs accordé par le Christ à Pierre et

aux autres qui le reçoivent par son intermédiaire s'accentue beaucoup, insistant

en outre sur la possibilité de pardon pour les pécheurs repentis. En raison de leur

inhumanité, en revanche, l'auteur anonyme de Trin. rejette les rigoristes, chez les

personnes de Novat (peut-être une erreur à la place de «Novatien») et de Sab-

batius, un prêtre de la fin du IVe siècle.18 Le nom de ce personnage, qui n'est pas
attesté dans les écrits patristiques du IVe siècle, commence à être rapproché de

celui des Novatiens dans les récits des historiens ecclésiastiques du Ve siècle. De

même, en parlant du pneumatomaque Macédonius et de ses disciples, en Trin.
1,34,18 on lit: Kai MaKsôovloo 8s jraïSeç [...] ôpoiouotov xco rcarpi Kai où/i
ôuooùaiov /.éyovTSÇ (éd. J. Hönscheid, 230). La mention des Macédoniens

17 Nous rapportons les occurrences de la phrase dans le (corpus Cyrillianum): Cyr., Jo. 5,2 (éd.
P.E. Pusey, 1, 704). 6,1. 9,1-bis-, 10 (éd. P.E. Pusey. 2, 164. 445. 465. 492); ador. 3 (PG 68.

264B); glaph. Gen. 6 (PG 69, 329C).
18 Cf. Ps. Didym., Trin. 1,30,19 (éd. J. Hönscheid, 204).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086



Quelques réflexions pseudo-didymiennes 151

comme homéousiens n'est pas présente dans les écrits du IVe siècle, mais se

répand à partir du siècle suivant, en particulier dans le compte rendu historique de

Socrate et dans les œuvres hérésiologiques de Théodoret.19

Les similitudes entre les écrits de l'évêque de Cyr et le Trin. 1 s'étendent
également à certains syntagmes y utilisés:

a) A propos du rapport entre AT et NT, dans Trin. 1,18,22, on peut lire: f|

radara 5ia0f|Kq nmov tpépouaa xrjç véaç (éd. J. Hönscheid, 110). Une expression
très semblable se rencontre dans le Commentaire sur Ezéchiel de l'évêque de Cyr:
xtkoç yàp f) 7taA.atà xrjç; véaç 5ia0f|Kqç (Thdt., Ezech. 40,8: PG 81, 1232B).

b) En réaffirmant l'importance de la foi baptismale, l'auteur de Trin. dans

1,26,52 recourt au syntagme xöv [...] öeo7toxiKÖv öpov (éd. J. Hönscheid, 168), en

soulignant ainsi le caractère normatif de la formule établie par le Seigneur. On ne

trouve cette locution que trois autres fois dans les écrits de la période patristique:
deux chez Théodoret et une dans une homélie pseudo-chrysostomienne, même si

ce n'est pas pour se référer spécifiquement au baptême, mais pour faire allusion
en général aux commandements du Seigneur.20

En ce qui concerne l'Histoire ecclésiastique de Sozomène, un intéressant
parallèle apparaît avec le chap. 18 de notre traité. Dans une description de la Trinité
divine, sur la base de quelques témoignages scripturaires, l'auteur anonyme de

Trin. soutient que le Christ a également enseigné xqv uèv piav Oeöxqxa [...], xàç
ôè iaoxipouç Kai iaoôwàpouç xpeîç wioaxdaetç (Trin. 1,18,35: éd. J. Hönscheid,
114). Une formulation analogue de la foi trinitaire se trouve dans le compte rendu
de l'historien du Ve siècle relatif au Concile de Constantinople (381). Selon
Sozomène, en effet, le synode de Constantinople établit que les Églises sont confiées
à ceux qui observent la doctrine nicéenne et reconnaissent l'égale dignité et
puissance des trois personnes, conjointement à l'unicité de la divinité.21

Cette ressemblance lexicale avec Trin. 1,18,35 est un indice supplémentaire

que notre traité trinitaire a été composé bien au-delà de 381, du moins à l'époque
où Sozomène écrivait son Histoire ecclésiastique, c'est-à-dire dans les années 40

du Ve siècle. Malgré les énormes pertes subies par la documentation historique
ancienne, il est peu probable que Trin. soit la seule source antérieure à Théodoret
et aux autres historiens du Ve siècle en ce qui concerne l'information sur les No-
vatiens ou sur les Macédoniens, et que l'énonciation de la foi de Constantinople
faite par Sozomène soit modelée presque ipsis verbis sur notre traité trinitaire. 11

semble bien plus sûr d'admettre le contraire, c'est-à-dire que l'auteur de Trin. a

19 Cf. Socr., h.e. 2,45,1^1 (GCS N.F. 1, 182-183); Thdt., haer. 4,5 (PG 83, 424A).
20 Cf. Thdt., ep. 135 (SCh 111, 130, linn. 7-8); Id., 1 Tim. 6,3^1 (PG 82, 824B). Ps. Chrys.,

Zach. (PG 50, 785, lin. 21).
21 Cf. Soz„ h.e. 7,9,5 (GCS N.F. 4, 312).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086



152 Angelo Segneri

également utilisé le matériel du Ve siècle mentionné ci-dessus pour la rédaction
de son ouvrage.

(3) Auteurs et écrits postérieurs

- Œuvres philosophiques et classiques
Au cours de Trin. plusieurs fois l'auteur insère des passages de la littérature
profane pour soutenir sa propre conception doctrinale. Dans le premier livre, cela se

produit relativement peu: au total, il y a quatre références explicites et une implicite

à des textes non chrétiens. Une de ces citations directes, dans Trin. 1,27,39

est la suivante: f| yàp euläßeia Ka/.àv s0oç xotç ypùipévoiç (éd. J. Hönscheid, 182),
insérée pour inciter le lecteur à des sentiments pieux et à s'éloigner des machinations

des hérétiques. Il s'agit d'un texte dont la provenance n'avait pas été jusqu'à
présent retracée par les chercheurs, mais qu'aujourd'hui, grâce à l'aide des outils
informatiques, nous avons réussi à identifier: c'est un des fragments sans titre
attribué au comique Ménandre, du IVe siècle avant J.C.

Aux fins de ce travail, cependant, nous ne sommes pas tant intéressés par les

sources classiques préchrétiennes citées dans Trin., qu'à des liens qui semblent
exister entre notre traité et les philosophes néoplatoniciens, en particulier Proclus
le Diadoque, actif pendant une bonne partie du Ve siècle (t 485).

Dans Trin. 1,15,15, par exemple, pour désigner l'excellence de la nature
divine, l'auteur anonyme parle de aùiOTE/.oùç piàç Be'ùcfjç (puoecoç (éd. J.

Hönscheid, 50). Cette expression est un hapax legomenon, mais le syntagme uùxo-

ic/jjç (pôGiç, à côté de deux emplois dans l'ère préchrétienne, est ensuite attesté

seulement chez Proclus, Damascius (philosophe néoplatonicien de V-VI siècle)
et dans le codex de la bibliothèque de Photius relatif à Job (moine du sixième
siècle).22

En avançant dans la lecture, dans Trin. 1,15,39, nous tombons sur le syntagme
povcnç oùoa, qui en plus de ce passage est attesté six fois dans le corpus des écrits
de Proclus et une fois dans le commentaire du philosophe Simplicius (VIe siècle)

sur le De anima d'Aristote.23 En outre, l'adverbe povcoç suivi du participe du

verbe slpil est une construction assez rare, présent deux fois dans Trin. (ici et à

2,6,41 : éd. I. Seiler, 116) et, ailleurs, chez les néoplatoniciens et peu chez d'autres
auteurs.

22 Cf. Procl., in Ti. 5,335d (éd. E. Diehl, 3, 314); Dam., in Prm. (édd. L.G. Westerink/J.
Combès/A.-Ph. Segonds, 2. 4,1. 7); Phot., cod. 222,204a (éd. R. Henry, 3, 217).

23 Cf. Procl., in R. 7 (éd. W. Kroll, 1, 212); in Prm. 4, 934. 7, 1201. 7, 1202 (éd. C. Steel, 2,
152. 3, 219-bis-); in Ti. 2,158d. 3,320c (éd. E. Diehl, 2, 63. 3. 264); Simp., in de An. 2,1 (éd.
M. Hayduck. 95).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 139-156, DOl: 10.24894/2673-3641.00086



Quelques réflexions pseudo-didymiennes 153

Notons enfin que dans Trin. 1,28,1, tandis qu'il décrit le pouvoir du Christ de

donner tout bien à l'humanité, l'auteur du traité a recours à l'expression eïoœ xfjç

voqifjç aycov 7repiamfjç (éd. J. Hönscheid, 192), qui indique que le Fils introduit
les êtres humains dans un niveau supérieur de contemplation. Le syntagme voqifj
7rspuimfj, en plus de ce passage de Trin. d'une teneur assai philosophique, n'est
utilisé que par Proclus, plus de dix fois, pour décrire dans le sens technique le

procédé théorique de la contemplation intellectuelle.24
Sur la base de ces témoignages dispersés, il nous semble pouvoir affirmer un

certain type de contact entre Trin. et le lexique de la philosophie néoplatonicien.
En particulier, les expressions partagées seulement avec les écrits de Proclus
s'expliquent peut-être par l'hypothèse que l'auteur de notre traité avait lu les textes
de celui qui dirigeait comme diadoque l'école athénienne de 437 à sa mort. De

cette manière, la date de composition de Trin. devrait être déplacée vers le bas au

plus tôt dans la seconde moitié du Ve siècle.

- Auteurs et écrits de lafin de l'époque patristique et du monde byzantin
En faisant encore un saut en avant dans le temps, on remarque que certaines

façons de s'exprimer présentes dans Trin. 1 ne sont d'ailleurs attestés que par des

auteurs de la fin de l'époque patristique (VIe-VIIIe siècle) ou par des écrivains de

l'époque byzantine (depuis le IXe siècle). À titre d'exemple, nous indiquons un

parallèle avec un texte patristique tardif et un avec la littérature byzantine:
a) En Trin. 1,15,96 la singularité de la génération divine s'exprime ainsi: pôvoç

èk pôvou Kal pôvcoç [...] èyswf)0q (éd. J. Hönscheid, 82). Une expression presque
parfaitement superposable à cela ne se trouve en grec que dans le De fide ortho-
doxa de Jean Damascene (datée des années 40 du VIIIe siècle): povoysvqç Se, on
pôvoç ex pôvoo xoû 7taTpôç pôvcoç eyewqOq.25

b) Dans une allusion à l'incarnation du Logos, en Trin. 1,32,30, l'auteur
anonyme utilise l'expression xfjç àppf|xou ctapKcbçscoç (éd. J. Hönscheid, 216), que
l'on ne trouve ailleurs que chez les auteurs byzantins, dont, entre autres, Michel
Psellos (XIe siècle).26

Les parallèles que nous avons identifiés ne suffisent pas à prouver que le traité
trinitaire anonyme est bien au-delà du VIe siècle. Il s'agit en effet de quelques
correspondances dispersées ici et là dans une mare magnum telle que la littérature
de la fin de l'époque patristique et byzantine, qui demanderaient bien d'autres

examens pour être plus strictes et significatifs. S'il ne s'agit pas de simples coïncidences

lexicales, il est plus plausible, dans l'état actuel de la recherche, de

supposer que certains auteurs de l'époque tardive étaient en quelque sorte familiers

24 Cf. inter alia Procl., Theol. Plat. 4,3 (édd. H.D. Saffrey/L.G. Westerink, 4, 14-15).
25 Jo. D„ f.o. 8 (éd. B. Kotter, 2, 23,1. 112).
26 Cf. Michael Psellus, Theologica, Op. 28,1. 90 (éd. P. Gautier, 117).

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086



154 Angelo Segneri

avec le langage de Trin., soit directement par la lecture du traité, soit par d'autres

œuvres véhiculant une terminologie analogue, connues des écrivains grecs chrétiens

du VIe siècle et plus tard, mais aujourd'hui perdues.

Conclusion

Pour tirer les sommes de nos réflexions éparses, nous nous référons à l'annotation
placée dans le f. lr de A en haut et datable à peu près au XVe siècle, qui suppose
le nom de l'auteur du texte: xoù Ostou Kupi/J.oo. Cette attribution n'est pas
acceptable, mais, pour ainsi dire, elle est contiguë à l'une des principales acquisitions

de cette recherche, à savoir l'existence d'une relation indéniable entre Trin.
et le corpus Cyrillianum, comme le montre une série de nombreuses et, à notre
avis, claires correspondances. En outre, compte tenu du fait que le premier livre
de l'anonyme traité trinitaire, sur lequel nous nous sommes concentrés, a révélé
d'autres points de contact significatifs avec Didyme, les Cappadociens et autres

textes de la seconde moitié du IVe siècle, même avec Théodoret, les historiens

ecclésiastiques et Proclus le Diadoque, nous pensons qu'il doit être placé vers la

fin du Ve siècle, ou peu de temps après.
En ce qui concerne son aire de provenance, restant dans le domaine des

hypothèses, il faudrait penser à un lieu où seraient également connues et utilisées les

œuvres des auteurs alexandrins, des Cappadociens, de Cyrille, de Théodoret et

des néoplatoniciens. Ces circonstances, compte tenu des deux grands pôles
traditionnels de la chrétienté orientale de langue grecque, à savoir Antioche et Alexandrie,

au V-VI siècle, il nous paraît plus vraisemblable de le situer dans la zone
située sous l'influence de la ville sur l'Oronte que dans celle dépendant de la
métropole égyptienne. En effet, à Alexandrie et dans ses environs, à partir du Ve

siècle, le corpus littéraire cyrillien était presque absolument dominant, au point
qu'un écrit originel de ce milieu ne serait guère lié de manière aussi forte et
explicite à la théologie des Pères Cappadociens ou à certains écrits pseudépigraphes

d'origine de Cappadoce, comme c'est constaté dans Trin. A Antioche, en

revanche, aux environs de 420, lorsque le schisme entre les différentes communautés

chrétiennes a été résolu, les deux bibliothèques eustachienne et mélétienne ont
été réunies dans une seule archive et il est donc tout à fait possible qu'un auteur
antiochien ait la possibilité de s'approcher des textes théologiques de l'orientation
la plus différente. Évidemment, nous parlons ici d'un milieu «antiochien» sans

nous limiter à l'intérieur des frontières urbaines de la capitale de la province
romaine de Syrie, mais en se référant à une mentalité culturelle et à une sensibilité
théologique plus larges qui, en passant par la Lycaonie, la Cappadoce, la Pisidie
et la Phrygie, se sont étendues jusqu'au Ponte, c'est-à-dire à la ville impériale de

Constantinople. Dans un tel milieu, l'auteur de notre traité, encore destiné à rester

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086



Quelques réflexions pseudo-didymiennes 155

anonyme, pourrait puiser à un large spectre d'auteurs, oscillant d'Athanase à Basile

et incluant Didyme, pour arriver ensuite à Cyrille et Théodoret, ainsi qu'à la

philosophie et à la culture grecques, de manière à donner naissance à un texte qui,
bien que dans l'état précaire de conservation dans lequel il nous est parvenu, se

présente presque comme une summa, peut-être de nature scolastique, de la théologie

trinitaire développée aux IVe et Ve siècles.

Quelques réflexions pseudo-didymiennes - Remarques codicologiques sur
les manuscrits survivants du De Trinitate et analyse lexicale du premier livre
La présente étude, après une rapide enquête codicologique des deux manuscrits survivants
du pseudo-didymien De Trinitate, dans laquelle il est conclu que l'un est une copie de
l'autre, se concentre sur l'analyse lexicale du premier livre du traité mutilé sur le sujet
trinitaire. En montrant des divergences par rapport aux œuvres authentiques de Didyme.
ainsi que des parallèles avec les écrits des Pères cappadociens, de Cyrille d'Alexandrie, de
Théodoret et d'autres auteurs patristiques tardifs, ainsi qu'avec ceux des philosophes
néoplatoniciens, en particulier Proclus, l'auteur conclut à un placement chronologique du De
Trinitate au plus tôt à la fin du 5eme siècle, et à une origine probable dans un environnement
d'influence antiochène.

Réflexions pseudo-didymiennes - De Trinitate - analyse lexicale - auteurs patristiques
tardifs - philosophes néoplatoniciens - influence antiochène.

Einige pseudo-didymianische Reflexionen - Kodikologische Anmerkungen zu den
erhaltenen Handschriften von De Trinitate sowie lexikalische Analyse des ersten Buches

Vorliegende Studie konzentriert sich nach einer kurzen kodikologischen Untersuchung der
beiden erhaltenen Handschriften des pseudo-didymianischen De Trinitate, bei der man zu
dem Schluss kommt, dass die eine eine Kopie der anderen ist, auf die lexikalische Analyse
des ersten Buches der verstümmelten Abhandlung zur Trinität. Durch Aufzeigen der
Abweichungen von den authentischen Werken des Didymus sowie von Parallelen zu den
Schriften der kappadokischen Väter, des Kyrill von Alexandrien, des Theodoret und anderer

spätpatristischer Autoren sowie zu denen der neuplatonischen Philosophen, insbesondere

des Proclus, kommt der Autor zum Schluss, dass die zeitliche Einordnung von De
Trinitate nicht vor dem Ende des fünften Jahrhunderts liegen kann und dass es wahrscheinlich

in einer antiochenisch geprägten Umgebung entstanden ist.

Pseudo-Didymianische Reflexionen - De Trinitate - lexikalische Analyse - spätpatristi-
sche Autoren - neuplatonische Philosophen - antiochenischer Einfluss.

Alcune riflessioni pseudo-didimiane - Osservazioni codicologiche sui
manoscritti superstiti del De Trinitate e analisi lessicale del primo libro
Dopo una veloce indagine codicologica sui due manoscritti superstiti del De Trinitate
pseudo-didimiano, nella quale si conclude che l'uno è una copia dell'altro, il présente studio

si concentra sull'analisi lessicale del primo libro del trattato mutilo sul tema della Tri-
nità. Mostrando tanto delle divergenze rispetto alle opere autentiche di Didimo, quanto
delle somiglianze con gli scritti dei Padri Cappadoci, di Cirillo di Alessandria, di Teodoreto
e di altri autori della tarda patristica, nonché con quelli dei filosofi neoplatonici, in parti-
colare di Proclo, Tautore giunge ad una collocazione cronologica del De Trinitate a non
prima della fine del V secolo e a postularne l'origine in un ambiente di influenza antio-
chena.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086



156 Angelo Segneri

Riflessioni pseudo-didimiane - De Trinitate - analisi lessicale - autori tardo patristici -
filosofi neoplatonici - influenza antiochena.

Some pseudo-Didymian reflections - Codicological remarks on the surviving manuscripts

ofDe Trinitate and lexical analysis ofthe first book

The present study, after a cursory codicological investigation of the two surviving
manuscripts of the pseudo-Didymian De Trinitate, in which it is concluded that one is a copy of
the other, focuses on the lexical analysis of the first book of the mutilated trinitarian treatise.

By showing divergences from the authentic works of Didymus, alongside parallels
with the writings of the Cappadocian Fathers, Cyril of Alexandria, Theodoret, of other late
patristic authors, as well as with those of the Neoplatonic philosophers, in particular Pro-
clus, the author concludes that the chronological position of De Trinitate is not before the
end of the fifth century, and for a probable origin from an environment of Antiochene
influence.

Pseudo-Didymian reflections - De Trinitate - lexical analysis - late patristic authors -
Neoplatonic philosophers - Antiochene influence.

Angelo Segneri, Dottore in Teologia e Scienze Patristiche, Docente incaricato presso l'ln-
stitutum Patristicum Augustinianum di Roma; https://orcid.org/0000-0002-2776-8808.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 139-156, DOI: 10.24894/2673-3641.00086


	Quelques réflexions pseudo-didymiennes : remarques codicologiques sur le manuscrits survivants du De Trinitate et analyse lexicale du premier livre

