Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 115 (2021)

Artikel: Zwischen Sakralisierung und Sakularisierung : die Commission pour
I'Eglise Persécutée, Jan Fierens und die Entwicklung des positiven
Antikommunismus

Autor: Hanni, Adrian
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-958547

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-958547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwischen Sakralisierung und Sdkularisierung —
Die Commission pour I’Eglise Persécutée,

Jan Fierens und die Entwicklung

des positiven Antikommunismus

Adrian Hanni

In der Konfrontation zwischen Katholizismus und Kommunismus besal3 die Ver-
folgung der Kirche in den kommunistisch regierten Staaten Europas wéhrend des
Kalten Kriegs eine zentrale Stellung.! Katholische Akteure im Westen unterstiitz-
ten die Kirche in den kommunistischen Staaten materiell, spirituell und politisch.’
Neben dem Papsttum trat dabei eine Vielfalt von lokalen, nationalen und transna-
tionalen katholischen Organisationen und Netzwerken in Erscheinung, die aller-
dings oft in engem Kontakt und Koordination mit dem Heiligen Stuhl und der
kirchlichen Hierarchie standen.® Einige dieser Akteure intensivierten die Kon-
frontation aber auch, indem sie die Kirchenverfolgung als Propagandathema in-
strumentalisierten, um die christlichen Massen gegen den Kommunismus zu mo-
bilisieren und die internationale 6ffentliche Meinung zu beeinflussen, oder indem
sie die in Zentral- und Osteuropa tief verwurzelte katholische Kirche sogar als

Fiir eine Einfiihrung zur Kirchenpolitik in der Sowjetunion und den kommunistischen Staa-
ten Europas von 1945-1990 siehe Erwin Gatz (Hg.), Kirche und Katholizismus seit 1945,
Bd. 2 (Ostmittel-, Ost- und Siidosteuropa), Paderborn 1999. Generell zeichnet die jiingere
Forschung ein deutlich komplexeres und ambivalenteres Bild des Verhéltnisses zwischen
Religionsgemeinschaften und Staat in der sogenannten <Zweiten Welt, als es das manichi-
ische Stereotyp vom antireligitsen Kommunismus suggeriert. Siehe z.B. Victoria Smolkin,
A Sacred Space is Never Empty. A History of Soviet Atheism, Princeton, NJ 2018.

Zum Engagement fiir die Verfolgte Kirche durch christliche und antitotalitdre Gruppen in
Frankreich siehe den Artikel von Sophie Cceuré in diesem SZRKG-Themenheft.

Zur Konfrontation des Heiligen Stuhls mit dem Kommunismus in der Ara des Kalten Kriegs
allgemein siche z. B. John F. Pollard, The Papacy in the Age of Totalitarianism, 1914-1958,
Oxford 2014; Anthony Rhodes, The Vatican in the Age of the Cold War, 1945-1980, Nor-
wich 1992; Diane Kirby (Hg.), Religion and the Cold War, Basingstoke 2003. Fiir eine Uber-
blicksdarstellung iiber den «Religious Cold War» siehe dies., The Religious Cold War, in:
Richard H. Immerman/Petra Goedde (Hg.), The Oxford Handbook of the Cold War, Oxford
2013, 540-564.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



100 Adrian Héinni

Brennpunkt fiir ein Zuriickdrangen des kommunistischen Herrschaftssystems be-
trachteten. Eine transnationale katholische Organisation, die sdmtliche dieser
konfrontativen Aktivititen ausiibte, war die Commission pour I’Eglise Persécutée
(fortan Commission).*

Dieser Artikel wird untersuchen, wie die Commission, unter der Fiihrung des
belgischen Missionars Jan Fierens, ab 1963 in einem knappen Jahrzehnt einen
religidsen <positiven Antikommunismus) entwickelte. Neben einer phinomeno-
logischen Analyse wird dabei den Fragen nachgegangen, welche Faktoren diese
ideologische Rekonfiguration ermdglicht haben und wie die Commission ver-
sucht hat, diesen Antikommunismus praktisch zu realisieren. SchlieBlich soll die
ideengeschichtliche Bedeutung analysiert werden. Der Artikel will damit als Fall-
studie der Frage nachgehen, inwiefern katholische Akteure und Ideen die konzep-
tuelle sowie praxeologische Entwicklung des Antikommunismus geprigt haben
und zu einer Geschichte des (religidsen) Antikommunismus als Abfolge von Ge-
nerationen beitragen.” Auerdem sieht sich der Artikel in Anlehnung an den von
Friedrich Wilhelm Graf und Klaus Grofle Kracht entworfenen Ansatz als Beitrag
zu einer Verflechtungsgeschichte zwischen dem religiésen und dem politischen
Feld in modernen, (vermeintlich) sikularen Gesellschaften.®

Fiir die notwendige Kontextualisierung werden im ersten Abschnitt zunidchst
die Entstehung und Position der Commission zwischen den internationalen katho-
lischen Organisationen, dem Heiligen Stuhl sowie westlichen Geheimdiensten
skizziert und im zweiten Abschnitt kurz ihre duBerst vielfiltigen Aktivitédten in
den 1950er Jahren beschrieben. Im dritten Abschnitt wird dann eingehend unter-
sucht, wie die Commission ab den frithen 1960er Jahren eine spezifische Version

4 Die «Commission pour I’Eglise Persécutée> hieB 1963 «Commission Delta> und ab 1964

«Commission Eglise-Témoin>. Die wichtigsten Quellenbestdnde zur Commission befinden
sich im Archiv der COIC in der Bibliothéque cantonale et universitaire im schweizerischen
Fribourg (fortan COIC) und im Bestand der Mission Catholique Suisse im Staatsarchiv des
Kantons Fribourg (fortan MCS). Einen Uberblick tiber die Geschichte der Commission und
ihre Aktivitéten bietet der englischsprachige Essay des Autors, Among Spies, Popes, and the
Good Cyrenians. La Commission Pour L.’Eglise Persécutée as a Transnational Catholic Ac-
tor in the Cold War, in: The Review of Faith & International Affairs, 15/4 (2017), 48—66.
Kurze Einflihrungen zur Commission, allerdings ohne Beriicksichtigung des COIC-Archivs,
bietet Johannes Grofimann, Die Internationale der Konservativen. Transnationale Elitenzir-
kel und private AuBenpolitik in Westeuropa seit 1945, Miinchen 2014, 451-458; ders., Win-
ning the Cold War. Anti-Communism, Informal Diplomacy. and the Transnational Career
of Jean Violet, in: New Global Studies, 8/1 (2014), 91f.
Eine solche Historiographie wurde an der Konferenz «Communisme Christianisme. Conver-
gences et Confrontations au 20° Siécle) an der Universitédt Fribourg im Mai 2019 als For-
schungsdesiderat identifiziert.
% Friedrich Wilhelm Graf/Klaus GroBe Kracht, Religion und Gesellschaft im Europa des 20.
Jahrhunderts, in: dies. (Hg.), Religion und Gesellschaft. Europa im 20. Jahrhundert, Kéln
2007, 33-37.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Sdkularisierung 101

von «positivem Antikommunismus» entwickelte und versuchte, diesen praktisch
zu realisieren. Im vierten Abschnitt wird schliefSlich rekonstruiert, wie sich diese
religidse Version von positivem Antikommunismus im politischen Feld sékulari-
sierte.

Zwischen Laienkatholizismus, Heiligem Stuhl und westlichen Geheimdiensten

Die Commission wurde anlésslich des Ersten Weltkongresses fiir das Laienapos-
tolat in Rom im Oktober 1951 als Arbeitsgruppe innerhalb der Conférence des
Organisations Internationales Catholiques (COIC) gegriindet, um sich mit den
Schwierigkeiten der katholischen Kirche hinter dem Eisernen Vorhang auseinan-
derzusetzen.” Die COIC war im Januar 1948 bei einem Treffen im schweizeri-
schen Fribourg ins Leben gerufen worden und hatte sich bis 1950 zu einer zent-
ralen Dachorganisation fiir einige Dutzend internationale katholische Organisati-
onen entwickelt, der seit Juni 1951 auch ein stidndiges Sekretariat in Fribourg zur
Verfligung stand.® Die COIC stellt den Versuch des Laienapostolats dar, die zu-
nehmend Transnationalisierungsprozessen unterworfenen Nachkriegsgesell-
schaften in enger Ubereinstimmung mit der katholischen Hierarchie aktiv mitzu-
gestalten.® Thre grofie finanzielle Abhéngigkeit vom Vatikan sicherte den starken
Einfluss des Heiligen Stuhls langfristig.'”

In den ersten drei Jahren ihres Bestehens war die Commission eine kleine
Gruppe von vier bis flinf Laienkatholiken und Klerikern unter dem Vorsitz ihres
langjdhrigen Prisidenten Jean Bernard. Der luxemburgische Priester war wéhrend
des Zweiten Weltkriegs im Konzentrationslager Dachau inhaftiert, ehe er nach
1945 die Leitung der katholischen Tageszeitung Luxemburger Wort libernehmen
konnte. Ab 1947 leitete Bernard auflerdem fiir ein Vierteljahrhundert die /nterna-
tional Catholic Organization for Cinema, eine Mitgliedsorganisation der COIC,

Zum Ersten Weltkongress fiir das Laienapostolat siche Bernard Minvielle, L apostolat des
laics a la veille du Concile (1949-1959). Histoire des Congrés mondiaux de 1951 et 1957,
Fribourg 2001, 113-167.

8 Ebd., 49, 78, 82.

® Z.B. COIC-N31, Rapport du Comité de Continuité a I’Assemblée de la COIC, Paris, 12—
15.3.1954, 1; COIC-C50, Conférence des Présidents des Organisations Internationales Ca-
tholiques, Session Ordinaire de Fribourg, 29.2.1952, 3.

Die Gelder des Heiligen Stuhls machten 60 bis 75 Prozent des Budgets aus. Einnahmen und
Ausgaben der COIC sind in ihren Archivablagen ziemlich gut dokumentiert. Siehe hier v.a.
COIC-N32; COIC-N33; COIC-N35.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



102 Adrian Hénni

was den Filmhistoriker Paul Lesch veranlasste, ihn als «einen der weitgehend ver-
gessenen Oberhdupter des katholischen Films in Europa» zu bezeichnen.!! Die
treibende Kraft innerhalb der Commission war in den ersten Jahren allerdings der
leitende Redaktor der Katholischen Internationalen Presseagentur (KIPA), Henri
Marmier, der seit 1933 am katholischen Seminar in Fribourg unterrichtete.
Marmier gehdrte zu einer kleinen, informellen und bisweilen konspirativen
Gruppe einflussreicher Personlichkeiten, die sich ab den frithen 1950er Jahren um
den franzosischen Staatsmann Antoine Pinay gebildet hatte. Die Gruppe, die sich
hauptséchlich aus flihrenden Christdemokraten und Laienkatholiken Frankreichs
und Deutschlands zusammensetzte, vereinte die Vision eines katholischen Euro-
pas, das sich geeint der Bedrohung durch den Kommunismus entgegenstellt und
wurde von Pinays Mittelsmann Jean Violet organisiert.'? Violet, ein Agent des
franzosischen Auslandsgeheimdiensts Service de Documentation Extérieure et de
Contre-Espionnage (SDECE)," sah die Situation der Kirche im kommunistisch
regierten Osteuropa als Ansatzpunkt, um seine Ideen fiir eine <action psycholo-
gique> zu implementieren. Sein Konzept fulite auf der Nutzbarmachung psycho-
logischer Erkenntnisse und setzte auf objektive Informationen zur Diskrepanz
zwischen den Versprechen und der Realitéit kommunistischer Herrschaft.!* Violet
gelang es, den SDECE sowie den im Entstehen begriffenen deutschen Auslands-
geheimdienst'® zu iiberzeugen, ein gemeinsames Unternehmen zu finanzieren,
das spéter als Operation Pax bekannt werden sollte und in den 1950er Jahren in
einem betrichtlichen AusmaB durch die Commission verwirklicht wurde.'®

Paul Lesch, Jean Bernard’s Fight for «Good» Cinema in Luxembourg, in: Daniel Biltereyst/
Daniela Treveri Gennari (Hg.). Moralizing Cinema. Film, Catholicism and Power, New
York 2015, 85-99.

Zu Violet und seinem Zirkel siche GroBmann, Internationale der Konservativen (wie Anm. 4);
Adrian Hinni, Ein Forum konservativer Machteliten im transatlantischen Raum. Der Cercle im
Zeitalter des Kalten Kriegs, in: Bjorn Wendt et al. (Hg.), Wie Eliten Macht organisieren. Bil-
derberg & Co.: Lobbying, Thinktanks und Mediennetzwerke, Hamburg 2016, 118-130.
GroBmann, Internationale der Konservativen (wie Anm. 4), 444—446.

14" GroBmann, Winning the Cold War (Anm. 4), 91.

Die Gehlen Organisation wurde im April 1956 zum Bundesnachrichtendienst (BND), dem
offiziellen Auslandsnachrichtendienst der Bundesrepublik Deutschland.

16 Archiv fiir Christlich-Soziale Politik, Miinchen, Nachlass Franz Josef Straul, BMVg 852,
Brief von J. Violet an F. J. Straul3, 26.9.1956; Archiv fiir Christlich-Demokratische Politik,
Sankt Augustin, Deutschland, Nachlass Josef Jansen (01-149), 003/2, Brief von H. Marmier
an J. Jansen, 14.11.1955; Jean Violet, Exposé sommaire, n.d., 11 (Privatarchiv J. GroB-
mann); Vertrauliche Notiz von Hans Langemann, Direktor Department I F des Bayrischen
Staatsministeriums des Innern, an Georg Waltner, Privatsekretédr des bayrischen Innenmi-
nisters Gerold Tandler, Miinchen, 7.3.1980, publiziert in: Der Spiegel, Okt. 1980, 23; Con-
stantin Melnik, Les beaux coups de nos services secrets, in: Le Figaro Magazine, 27.5.1989,
150-160: ders., Les espions. Réalités et fantasmes, Paris 2008, 442; Pascal Krop, Les secrets
de I’espionnage frangais de 1870 a nos jours, Paris 1995, 544-548.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOIL: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Sikularisierung 103

Die Commission wurde dafiir im September 1954 grundlegend umgebildet und
vergroBert.!” Louis Gauthier, ein fritherer Direktor der Kantonspolizei Fribourg —
und bertichtigter Fluchthelfer von Nazis und Kollaborateuren nach dem Zweiten
Weltkrieg —,'® wurde als Sekretéir und Vizeprisident installiert. Mit seinen guten
Beziehungen zu Geheimdienstkreisen, und daher gut positioniert zur Koordina-
tion mit dem SDECE, ' richtete Gauthier das Biiro der Commission in Fribourg
ein. Im November 1954 reiste er nach Rom, um die kirchlichen Beho6rden tiber
die neuen Entwicklungen zu informieren, die im Vatikan vollumfinglich gebilligt
wurden.? Die Commission betrachtete es als unverzichtbar, einen «engen und un-
gezwungenen» Kontakt mit dem Heiligen Stuhl zu unterhalten, damit «sich ihre
Aktivititen jederzeit in perfekter Ubereinstimmung mit den Absichten der Kirche
entwickelten.»?!

Mobilisierung der Christen im Westen, Hilfe fiir die Christen im Osten

Angesichts der neuen finanziellen Moglichkeiten konnte die Commission in den
Jahren nach 1954 eine grofle Vielfalt von Aktionen durchfiihren, um die 6ffentli-
che Meinung im Westen beziiglich des Charakters und AusmaBes der Kirchen-
verfolgung in den kommunistischen Staaten zu alarmieren. Die Verfolgung der
Religion diente dazu, christlichen Zielgruppen die hissliche Realitdt des Kom-
munismus, seinen atheistischen Charakter und seine absolute Unvereinbarkeit mit
Religion zu demonstrieren. Damit sollten diese Adressaten nicht nur gegen die
kommunistische Ideologie, sondern auch gegen jede Form von Entspannung oder
Anndherung immunisiert werden. Zur Mobilisierung der Christen im Westen
wurden neben der katholischen Presse, einem Rotbuch der verfolgten Kirche®
und dem ab 1956 publizierten Magazin Echo des Persécutés auch populirere Me-
dien eingesetzt. Fortsetzungsromane zdhlten ebenso dazu wie ein «Martyrolo-
gium der Kirche des Schweigens» in Plakatform und zahlreiche Ausstellungen

'7 L’Echo des Persécutés, Jan. 1959, 5.

Luc Van Dongen, Un purgatoire trés discret. La transition «helvétique» d’anciens nazis, fas-

cistes et collaborateurs aprés 1945, Paris 2008, 276f, 296f, 311, 508.

19 Vgl. Eric Lebec, Histoire Secréte de la Diplomatie Vaticane, Paris 1997, 140.

20 COIC-N32, Rapport General sur les activités de la COIC pour I’année 1954, 14.

MCS-268, Conférence des Organisations Internationales Catholiques. Commission pour

I’Eglise Persécutée, Dokument verfasst von J. Bernard, n.d. [1954], 1.

22 Albert Galter, Le ivre rouge> de ’Eglise persécutée, Paris 1956; Alberto Galter, Rotbuch
der verfolgten Kirche, Recklinghausen 1957.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



104 Adrian Héanni

tiber «die Verfolgte Kirche», die in kirchlichen Rdumen, aber auch an der Welt-
ausstellung in Briissel 1958, organisiert wurden.”

Zusitzlich zu den im Kontext des Kalten Krieges hdufig verwendeten Medien
der politischen Propaganda instrumentalisierte die Commission auch spezifisch
religiose Praktiken zur antikommunistischen Massenmobilisierung. Marmier und
Bernard sahen die «Handlung durch das Gebet» von Beginn an als eine zentrale
Praxis und konzipierten einen «zweigleisigen Kreuzzug des Gebets und der 6f-
fentlichen Aktion».** Gebetskampagnen wurden organisiert und Tage des ge-
meinsamen Betens flir die Verfolgte Kirche initiiert. In mehreren européischen
Dibdzesen fanden sogenannte «Sonntage der Verfolgten> statt. >* Als Pius XII. im
Juli 1957 ein «Gebet fiir die Kirche des Schweigens» verfasste, wurde die Com-
mission offiziell mit seiner Verbreitung beauftragt.?® In den néchsten zwei Jahren
tibersetzte die Gruppe das Gebet in 19 Sprachen und druckte und verteilte hun-
derttausende Kopien auf beiden Seiten des Eisernen Vorhangs.?” Die Commission
betrachtete die Praxis des Betens primir als eine effektive religiose Ressource,
um ihre Botschaft von der Kirchenverfolgung zu verbreiten. Indem sie den
«Schrei der Not» von Katholiken unter kommunistischer Herrschaft transportier-
ten, sollten die Gebete emotional bewegen und «die Katholiken aufwecken» im
Hinblick auf das «rigorose Gebot die Ungerechtigkeit unserer Zeit zu bekdmp-
fen» .2

Der spirituell und propagandistische «doppelte Kreuzzug) der 1950er Jahre fo-
kussierte auf die antikommunistische Immunisierung der Menschen in der «freien
Welt). Neben diesem defensiven Konzept entwickelte die Commission auch eine
offensive Herangehensweise. Ausgehend von der Uberzeugung, dass die katholi-
sche Kirche, mit ihren tiefen Wurzeln in Zentral- und Osteuropa, ein grof3es und

23 Weltausstellungen bildeten einen wichtigen Raum fiir die Public Diplomacy der Super-

michte wihrend des Kalten Kriegs. Aus einem wachsenden Literaturbestand zu diesem The-

ma siche insbesondere eine neuere Dissertation von Andrew James Wulf, U.S. International

Exhibitions during the Cold War. Winning Hearts and Minds through Cultural Diplomacy,

Lanham 2015.

MCS-268, Rapport de M. le Chanoine Marmier, Fribourg, Conférence Internationale des

Présidents, 19.12.1951; Brief von J. Bernard an die Mitglieder der Commission, 6.2.1952.

25 Jean Bemard Notre Campagne de Priéres Inter-O.1.C., in: L’Echo des Persécutés, Jan. 1956,
3f; Louis Gauth:er Rappel Important a propos de notre campagne de priéres, in: L’ Echo des
Persécutés, Sept. 1956; sowie diverse Texte in L’Echo des Persécutés in den Jahren
1959/1960.

26 COIC-N33, Rapport General du Comité de Continuité sur les activités de la COIC en 1958,

I1/5.

COIC-NO8-ET, Rapport sur I’activit¢ de la Commission pour I’ Eglise persécutée durant

I’année 1959, 1; Editorial, in: L’Echo des Persécutés, Nov. 1959, 1f. Siche zudem MCS-272

flir den Text des Gebets und weitere Unterlagen zu seiner Verbreltung

2 Fditorial (wie Anm. 27), 1f.

24

27

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117. DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Sékularisierung 105

letztlich uniiberwindbares Hindernis fiir den Kommunismus darstelle,?® betrach-
tete man den Katholizismus als den Brennpunkt fiir ein <roll back) des kommu-
nistischen Herrschaftssystems. Zu den daraus entstandenen Aktivititen z&hlte zu-
néichst vor allem die Organisation von materieller Hilfe fiir kirchliche Einrichtun-
gen hinter dem Eisernen Vorhang. Dabei kooperierte die Commission mit der
ebenfalls in Fribourg beheimateten Mission Catholique Suisse, die ab 1948 fast
ein Vierteljahrhundert lang Kleider, Schuhe, Brillen, Nahrungsmittel, Bettwésche
und Medikamente an notleidende Ordenshéuser, Seminare, Konvente und Kon-
zentrationslager flir Priester in zahlreichen Landern unter kommunistischer Herr-
schaft — in Osteuropa, der Sowjetunion, aber auch in Vietnam — sandte.*® Zusiitz-
lich zur materiellen Hilfe wurde auch eine Fiille von religidser Literatur, liturgi-
sche, theologische und spirituelle Texte, an Gldubige hinter dem Eisernen Vor-
hang verschickt.’! Trotzdem sollte die Commission das Ziel ihrer hauptsédchlichen
Aktivitdten erst in den 1960er Jahren von einem Dialog tiber die verfolgte Kirche
zwischen Christen in der «freien Welt> hinter den Eisernen Vorhang verlagern.?

Positiver Antikommunismus

Im Frithjahr 1963 begann sich innerhalb der Commission ein so erstaunlicher wie
grundlegender Wandel abzuzeichnen. Bislang hatten ihre Mitglieder stets betont,
dass kein Dialog mit den Kommunisten stattfinden diirfe.** Im Magazin L ’Echo
des Persécutés war das Bild eines «uniiberbriickbaren Gegensatzes» gezeichnet
worden, gestiitzt auf der Behauptung, dass der sogenannte <homo sovieticus» nicht
mit der christlichen Moral kompatibel sei.* Nun begann die Commission laut-
stark Kontakte zwischen Ost und West einzufordern, die in einen konstruktiven
Dialog mit iiberzeugten Kommunisten miinden sollten. Dieser Dialog sollte aus
personlichen Vieraugengespridchen bestehen, aus Kontakten zwischen Personen
— «von Mensch zu Mensch, von Seele zu Seele» —,*° nicht zwischen Faktionen,

¥ MCS-269, La Diffusion du Livre Rouge, interne Notiz der Commission, n.d., 1f.

30 M(CS-263; MCS-268.

31 M(CS-269; COIC-N33.

32 Bemerkenswerterweise kam es in der erwecklichen, tiberkonfessionell orientierten Bewe-
gung <Moral Re-Armament» etwa zur gleichen Zeit zum einem Wandel von einer weitge-
hend an ein westliches Publikum gerichteten antikommunistischen Rhetorik zur Realisie-
rung antikommunistischer Praktiken in der Sowjetunion. Siehe dazu die laufenden Disserta-
tionen von Audrey Bonvin und Cyril Michaud im Rahmen des SNF-Projekts «Mutation de
I’ anticommunisme: du Réarmement moral a Initiatives et Changement (1945-1990)».

Z.B. Dialogue avec le Communisme?, in: L’Echo des Persécutés, Feb. 1956, 1-2.

M.C. Kaciurine/M.A. Smeerson, L’ Athetsme dans I’enseignement de la littérature, in:
L’Echo des Persécutés, Mirz/April 1956, 14.

Tolérance, in: Eglise-Témoin, Feb. 1964.

13
34

35

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOIL: 10.24894/2673-3641.00084



106 Adrian Héinni

Parteien, Ideologien oder Regierungen, also nicht im Feld der institutionalisierten
Politik. Ein Kompromiss oder eine Konvergenz mit dem Kommunismus standen
jedoch keinesfalls im Raum. Das Ziel bestand vielmehr darin, die Kommunisten
am Ende eines wirklich dialogischen Prozesses zu liberzeugen, dass ihr «Ideal
und Idealismus, das Wohlergehen des Menschen in der Gesellschaft, im Chris-
tentum eine vollstindigere Verwirklichung erfihrt als im Marxismus.»*®

Die Commission entwickelte damit einen spezifischen (positiven Antikommu-
nismus», wie Jan Fierens diesen neuen Ansatz einmal selbst bezeichnete. <Positiv»
war diese Rekonzeptualisierung von Antikommunismus in drei Gesichtspunkten:
(1) prozessual, da er einen positiven Beitrag zu einem Dialog leisten sollte; (2) in
Bezug auf den Inhalt, der dem Kommunismus positive Aspekte zugestand und
auf eine positive Vision der christlichen Gesellschaftsordnung fokussierte; (3) in
Bezug auf das politische Ziel, insofern als die Christianisierung der Gesellschaft
angestrebt wurde.*” Dieser positive Antikommunismus konstituierte einen Mittel-
weg in der Konfrontation mit dem Ostblock, zwischen dem unnachgiebigen An-
tikommunismus, der alle Kontakte mit dem Osten verweigerte, und dem Anti-
kommunismus, der bereit war, die «friedliche Koexistenz> mit wenigen Vorbehal-
ten zu akzeptieren. Insbesondere angesichts der anhaltenden Bedridngnis der ka-
tholischen Kirche hinter dem Eisernen Vorhang war die Commission nicht wil-
lens, die noch immer als Bedrohung wahrgenommene friedliche Koexistenz»
gutzuheilen.

Dieser radikale Wechsel in der ideologisch-strategischen Ausrichtung der
Commission lasst sich auf drei Ursachen zuriickfiihren, die erstens in der Com-
mission selbst, zweitens in der Katholischen Kirche und drittens in der geopoliti-
schen Entwicklung des Kalten Kriegs angelegt waren. Erstens kam es in der Com-
mission zu einem entscheidenden personellen Wechsel. Louis Gauthier, der als
Sekretir und Herausgeber des stramm antikommunistischem Magazin Echo des
Persécutés die ideologische Ausrichtung der Commission geprégt hatte, verstarb
unerwartet im August 1962. Sein Nachfolger wurde Jan Fierens vom Missionsor-
den CICM im belgischen Scheut.*® Fierens war von 1937 bis 1953 als Missionar
in China tétig, wo er zunéchst von der japanischen Besatzungsmacht und spiter
von Mao Tse-tungs Regierung inhaftiert wurde. Fierens selber schrieb spéter, dass
er unter Hausarrest und im Gefédngnis im kommunistischen China (1949-1953)
mit der Konzeption des (positiven Antikommunismus> begonnen und in diesen

36 Jan Fierens, Les conditions psychologique du dialogue, in: Témoins, Mai 1963, 19.

37 Eglise-Témoin, Okt. 1969, 3.

3 Congregatio Immaculati Cordis Mariae, deutsch «Kongregation vom Unbefleckten Herzen
Mariensy, ein 1862 vom belgischen Priester Théophile Verbist errichteter katholischer Mén-
nerorden.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOIL: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Sékularisierung 107

vier Jahren, in denen er Gesprédche fast ausschlieflich mit Marxisten flihren
konnte, dessen experimentelle Ausarbeitung in Angriff genommen habe.?® Nach
seiner Ausweisung aus China sandte ihn sein Orden nach Haiti und in die USA.
Spiter unterrichtete Fierens einen Kurs iiber «die Psychologie des Apostolats in
kommunistischen Milieus» an der von der CIA finanziell unterstiitzten Universita
Internazionale degli Studi Sociali Pro Deo in Rom,* ehe er sich gegen Ende 1961
voll in den Dienst der Commission stellte, urspriinglich mit der Aufgabe, ein seit
einiger Zeit geplantes Radioprojekt voranzutreiben.

Daraus resultierte Radio Omega, der erste und zu seiner Zeit einzige klandes-
tine religiose Radiosender, der zwischen August 1962 und November 1966 rus-
sischsprachige Programme in die Sowjetunion sandte. Die Kurzwellensendungen
wurden iiber die Sendeanlage von Radio Free Russia ausgestrahlt, das von der
Widerstandsorganisation Bund der Russischen Solidaristen (NTS) in einem ab-
gelegenen Landstrich in Oberbayern betrieben wurde. Wie die personlichen Dia-
loge hinter dem Eisernen Vorhang waren die vom Vatikan finanziell unterstiitz-
ten, religidsen Sendungen konzipiert, um auch nicht-christliche Zielgruppen und
selbst tiberzeugte Kommunisten zu erreichen, den ideologischen Kampf gegen
den atheistischen Kommunismus zu unterstiitzen, und damit, nach und nach, zur
Zersetzung des sowjetischen Regimes beizutragen.*! Als man Fierens nach Gau-
thiers Tod auch zum Sekretdr ernannte und er die Leitung des nun bezeichnen-
derweise als 7émoins (ab 1964 Eglise-Témoin) neu konzipierten Echo des Persé-
cutés iibernahm, wurde das Sekretariat der Commission zur Radiosektion nach
Briissel verlegt. Aufgrund von Fierens” Wirken in einem Missionsorden, seiner
personlichen Erfahrungen im kommunistischen China und insbesondere seines
Interesses flir die Psychologie des Apostolats in kommunistischen Milieus ldsst
sich der ideologische Aufbruch unter seiner Fithrung verstehen.

Die Entwicklung des <positiven Antikommunismus» der Commission fiel aber
auch mit Entwicklungen im Vatikan zusammen, die sich in der revolutiondren
Enzyklika Pacem in Terris manifestierten, einem eminent politischen Text, mit
dessen Verkiindung im April 1963 Johannes XXIII. ebenfalls fiir eine Offnung

3% Jan Fierens, Un apostolat fascinant, in: Témoins, Mai 1963, 1-4; Jan Fierens, Le dialogue

avec les marxistes, in: Eglise-Témoin, Juni 1965, 1.

40 KADOC, KU Leuven, Belgien, Archief Scheut (CICM) Generalaatsarchief, Z.V1.d.3.1, J.
Fierens, La Metodologia dell’apostolato di Penetrazione nei ceti comunisti, n.d. [ca. 1960].
Zu Pro Deo siche Valérie Aubourg, «A Philosophy of Democracy under God». C.D. Jack-
son, Henry Luce et le mouvement Pro Deo (1941-1964), in: Revue Frangaise d’Etudes Amé-
ricaines, 1 (2006), 29—46. )

41 Zu Radio Omega> siehe v.a. COIC-N08, Ordner «Eglise-Témoin 1960—64»; sowie NTS-
Archiv, Frankfurt am Main, Box 39, Ordner «Radio <Omega> (1962-1966)».

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115(2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



108 Adrian Héinni

gegeniiber dem Osten und einen Dialog eintrat.*? Es kénne der Fall eintreten, er-
klarte der Papst in der Enzyklika, «dass Fiihlungnahmen und Begegnungen iiber
praktische Fragen, die in der Vergangenheit unter keiner Riicksicht sinnvoll er-
schienen, jetzt wirklich fruchtbringend sind oder es morgen sein konnen».* Der
theologische Kunstgriff in Pacem in Terris, der den Weg zu Ost-West-Kontakten
und einem dialogischen Ansatz sowohl im religiésen wie im politischen Feld 6ft-
nete, bestand in der Unterscheidung zwischen <Irrtum» und <Irrenden>, zwischen
«<Kommunismus> und <Kommunisten>. «Der dem Irrtum Verfallene hort nicht auf,
Mensch zu sein, und verliert nie seine persénliche Wiirde, die doch immer geach-
tet werden muss»,** stellte Johannes XXIII. klar.

Aufdas Feld des Politischen tibertragen bedeutete diese Grundunterscheidung:

«Von da aus gesehen, ist es durchaus angemessen, bestimmte Bewegungen, die sich
mit wirtschaftlichen, sozialen, kulturellen Fragen oder der Politik befassen [(Kom-
munisten>], zu unterscheiden von falschen philosophischen Lehrmeinungen {iber
das Wesen, den Ursprung und das Ziel der Welt und des Menschen [«Kommunis-
mus» ], auch wenn diese Bewegungen aus solchen Lehrmeinungen entstanden und
von ihnen angeregt sind.»

Denn die von systematischen, unverinderlichen Ideologien geleiteten politi-
schen Akteure besdBBen die Fahigkeiten sich mit den Verhéltnissen zu wandeln,
also ihren Irrtum zu erkennen. Der Papst ging sogar noch weiter und gestand
selbst den Irrenden ein Streben nach dem Guten zu: « Wer konnte iibrigens leug-
nen, dass in solchen Bewegungen [...] etwas Gutes und Anerkennenswertes sich
finden kann?»* Das war in der Tat eine neue pépstliche Perspektive. Der Heilige
Stuhl prazisierte indes am 21. April, zehn Tage nach der Veroffentlichung von
Pacem in Terris, mit einem Kommentar liber Radio Vaticana, dass Kontakte mit
Kommunisten den «unverséhnlichen» Gegensatz, der Kommunismus und christ-
liches Weltbild trenne, keinesfalls aus der Welt schaffen kénnten.*® Der vom
Papst angeregte Dialog sollte demnach weder zu einem Kompromiss fiihren noch

42 Thomas Brechenmacher, Johannes XXIII., Pacem in Terris (1963) und das Erbe Pius’ XII.,
in: Mariano Barbato/Stefan Heid (Hg.), Macht und Mobilisierung. Der politische Aufstieg
des Papsttums seit dem Ausgang des 19. Jahrhunderts, Freiburg 2020, 201-220; Alberto
Melloni, <Pacem in terris). Storia dell’ultima enciclica di Papa Giovanni, Rom 2010; Peter
Hebblethwaite, John XXIII. Pope of the Council, London 1984, 67-88.

Pacem in Terris, deutsche Version, in: Texte zur katholischen Soziallehre. Die sozialen
Rundschreiben der Pépste und andere kirchliche Dokumente, KéIn °1982, 271-320, hier 160
(Zitation nach Absatznummern).

4 Ebd., 158.

4 Ebd., 159.

4 Brechenmacher, Johannes XXIII. (wie Anm. 42), 214.

43

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Sdkularisierung 109

zu einem <Wandel durch Anndherung). Vielmehr war er konzipiert, um die Irren-
den letzten Endes von der Wahrheit des christlichen Weges zu tiberzeugen, wobei
mit den Irrenden auch der Irrtum verschwinden wiirde.*’

Das geistige Klima im Vatikan in der Endphase des Pontifikats von Johannes
XVIII. bot folglich eine Gelegenheitsstruktur fiir den positiven Antikommunis-
mus, den Fierens bereits seit (iber einem Jahrzehnt ideell entwickelt hatte, und die
Commission konnte auf den in Pacem in Terris zum Ausdruck gekommenen
Ideen des Papstes aufbauen. Wesentliche Elemente waren in der Enzyklika im
Kern angelegt, wobei die Commission an einige direkt ankntipfte. So wurde zu-
sdtzlich zur Trennung von drrtum> und drrenden> eine Unterscheidung zwischen
rrtum> und <irrender Doktrin> eingefiihrt, wobei letztere als Zwischenschritt zur
Annahme des katholischen Glaubens verstanden wurde. Wihrend es in Bezug auf
den Irrtum keine Toleranz geben diirfe, schrieb Fierens zu Beginn des Jahres
1964, miisse «die Wahrheit, die sich in irrenden Doktrinen befinde, nicht nur to-
leriert, sondern sogar aktiv akzeptiert werden».*® Das Vorhandensein von Wahr-
heit in einer irrenden Doktrin wie dem Kommunismus diirfe freilich nicht zur
Akzeptanz dieser Ideologie fiihren.

SchlieBlich gilt es zum Verstidndnis des ideologisch-strategischen Richtungs-
wechsels der Commission, wie auch der Friedenslehre des Papstes, den histori-
schen Kontext zu beriicksichtigen. Die Zweite Berlinkrise ab 1958, die 1961 in
den Bau der Berliner Mauer miindete und die Kubakrise vom Herbst 1962 — Er-
eignisse, die allesamt in das kurze Pontifikat Johannes XXIII. fielen — hatten der
Welt die Gefahr eines Nuklearkriegs zwischen den Superméchten vor Augen ge-
fiihrt. Damit war ein Kulminationspunkt im Kalten Krieg erreicht, der ab 1963
langsam zu einer Entspannung zwischen Ost und West flihrte, was wiederum An-
kniipfungspunkte fiir einen Dialog bot.

Fierens und seine Mitstreiter studierten diesen apostolischen Dialog in den fol-
genden Jahren mit wissenschaftlicher Hingabe. Kommunikationstheoretische An-
sdtze wurden reflektiert, vor allem aber wurden psychologische Erorterungen
durchgefiihrt, um die Mechanismen des eingeforderten Dialogs zu verstehen und
die Mentalitdt der Menschen hinter dem Eisernen Vorhang «zu kennen und be-
kanntzumacheny. Beispielsweise wurden aus der Analyse der psychologischen
Bedingungen, unter denen der Dialog stattzufinden hatte, eine Reihe von Hand-
lungsanleitungen («Gesetzen») abstrahiert, die einen erfolgreichen Verlauf er-
moglichen sollten.*

S 1CF ebil; 216,
# Tolérance (wie Anm. 35).
4 V.a. Fierens, Les conditions psychologiques du dialogue (wie Anm. 36), 4-20.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



110 Adrian Hanni

Ein besonderes Augenmerk wurde auf die Psychologie der russischen Jugend
gelegt. Dieser wurde ein spiritueller Hunger nach Kultur und intellektuellem Le-
ben attestiert. Eine angeblich weit verbreitete Zuriickweisung des Marxismus
habe zu einem Verlangen nach «moralischen Korrektiven» gefiihrt und eine Su-
che nach dem Sinn des Lebens und der Geschichte ausgeldst. Die Jugendlichen
besédflen deshalb eine neugierige Einstellung gegeniiber der Religion, wobei sich
einige sogar auf der konkreten Suche nach dem Christentum beféinden.’® Die rus-
sische Jugend wurde angesichts der diagnostizierten spirituellen Bediirfnisse als
besonders empfinglich fiir den apostolischen Dialog eingestuft. 1971 war sogar
von einer «neuen Jugend» die Rede und davon, dass das religiose Empfinden in
der Sowjetunion «in unbéndiger Weise erwachey.’!

Wenngleich die Commission das Potenzial fiir eine christliche Missionierung
sicherlich tiberschétzt hat, entsprachen ihre Beobachtungen durchaus damaligen
gesellschaftlichen Entwicklungen in der Sowjetunion, in der sich kirchlich-religi-
ose Raume als Rdume politischer Opposition neu etablierten. In den 1960er und
1970er Jahren erhielten beispielsweise freie, der Orthodoxie nahestehende religi-
ose Gemeinschaften in Leningrad starken Zulauf von Seiten junger Intellektueller.
Kritik und Erntichterung gegeniiber dem Marxismus hatte bei ithnen zu einer indi-
viduellen religiosen Suche und letztlich zur Konversion zur Orthodoxie gefiihrt. Die
anfanglich geheimen, an romantische Zirkel erinnernden religidosen Gemeinschaf-
ten zeichneten sich vielfach durch eine A ffinitdt zum russischen Nationalismus und
eine Nihe zur Dissidentenbewegung aus.*” Victoria Smolkin-Rothrock wiederum
hat die spirituelle Krise selbst in den bedeutendsten atheistischen Zeitschriften
nachgewiesen und dort einen Wandel von ideologischen Stereotypen hin zu einer
komplexeren Konzeption von Religion in der Breschnew-Zeit ausgemacht. Der
Fokus verlagerte sich zusehends weg vom Kampf gegen Religion hin zum Kampf

30 Jan Fierens, Psychologie de la jeunesse russe, in: Eglise-Temom Juni 1965, 12f.

31 Anatole Lévitine-Krasnov, Le peuple russe et la rehglon in: Eglise-Témoin, Mirz 1971, 14—
18; Le probléme de la jeunesse croyante en URSS, in: Egllse-Temom April-Mai 1971, 11f.
Olga Tchepournaya, The Hidden Sphere of Rehgmus Searches in the Soviet Union. Inde-
pendent Religious Communities in Leningrad from the 1960s to the 1970s, in: Sociology of
Religion, 64/3 (2003), 377-387. Siehe ausserdem den Artikel von Barbara Martin zur reli-
giosen Emeuerung unter der sowjetischen Intelligenzia in den 1970er Jahren in diesem
SZRKG-Themenheft. Martin ortet eine Desillusionierung beziiglich des Kommunismus, die
eine Suche nach alternativen spirituellen Quellen ausgeldst habe, die zur Entstehung einer
Hippiebewegung mit Interesse fiir orientalische Religionen gefiihrt habe. Von dort landeten
manche Jugendliche in den religidsen Seminaren in Moskau und Leningrad. Dabei behielten
sie ihre 6kumenische Orientierung und unterhielten Kontakte auch mit Katholiken und der
«Kirche des Schweigens). Diese Konversationsmechanismen entsprachen weitgehend dem
von der Commission beobachteten bzw. projizierten Prozess.

52

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Scikularisierung 111

fiir ein sowjetisches und deshalb selbstredend atheistisches und doch erfiilltes spi-
rituelles Leben.>?

Jan Fierens filihrte bis in die frithen 1970er Jahre selbst zahlreiche Konversati-
onen hinter dem Eisernen Vorhang, unter anderem auch mit offiziellen Parteimit-
gliedern.> In erster Linie sah sich die Commission aber als Kaderorganisation,
welche die Katholiken auf dieses «faszinierende Apostolaty vorbereitete. Um die
dazu notwendigen Kontakte zwischen Christen und Kommunisten zu ermogli-
chen, versuchte man die «wenigen aber wachsenden» Risse im Eisernen Vorhang
auszunutzen. Ab Mitte der 1960er Jahre propagierte die Commission deshalb
Tourismus — genauer gesagt, Urlaubsreisen westlicher Christen nach Osteuropa —
als hauptséchliches Instrument, um den konstruktiven Dialog mit den Kommu-
nisten zu ermoéglichen. Diese Wahl basierte auf der Beobachtung, dass der Touris-
mus nicht lediglich einen weiteren Riss im Eisernen Vorhang darstellte, sondern
vielmehr die einzige Form des Ost-West-Kontakts in sehr groBem Umfang war.

Tatsédchlich schuf der Tourismus, mit Millionen westlicher Touristen, die ihre
Ferien hinter dem Eisernen Vorhang verbrachten,> und einer betrichtlichen Zahl
Osteuropéer, die ihre Urlaubsreise in die entgegengesetzte Richtung antraten, ein
besonderes Interaktionsfenster im Kalten Krieg.®® Ab der zweiten Hilfte der
1950er Jahre begann eine stindig steigende Zahl gewohnlicher Touristen aus
Westeuropa und Nordamerika die Sowjetunion und die anderen kommunistischen
Staaten Europas zu besuchen, worauf jene mit Beginn der 1960er Jahre zuneh-
mend versuchten, einen transnationalen Tourismus durch den Eisernen Vorhang
aufzubauen. Dieser nahm im Zuge der Entspannung in Europa gerade ab Mitte
der 1960er Jahre, als die Commission ihn als hauptsdchliches Vehikel fiir den
konstruktiven Dialog auswéhlte, unter anderem dank maBigeblicher Erleichterun-
gen der Visa-Regulierungen, rasch zu.>’

33 Victoria Smolkin-Rothrock, The Ticket to the Soviet Soul. Science, Religion and the Spiri-

tual Crisis of Late Soviet Atheism, in: The Russian Review, 73/2 (2014), 171-197.
% Notre Position, in: Eglise-Témoin, Feb. 1968, 17.
53 A.D. Popov gibt folgende ungefihren Zahlen auslédndischer Besucher fiir die Sowjetunion:
500°000 (1956); 1,3 Mio. (1963); 3,7 Mio. (1975); 5 Mio. (1980). Siehe A.D. Popov, «Uvi-
det. Poniat. Poliubit». Sovetskii inostrannyi turizm v kontekste publichnoi diplomatii
perioda kholodnoi voiny, in: Modern History of Russia, 7/4 (2017), 150.
So argumentiert auch Angela Romano, Tourism across a Porous Curtain, in: Sune Bechmann
Pedersen/Christian Noack (Hg.), Tourism and Travel during the Cold War. Negotiating
Tourist Experiences across the Iron Curtain, London 2020, 190-206.
Sune Bechmann Pedersen/Christian Noack, Crossing the Iron Curtain, in: Bechmann Peder-
sen/Noack (Hg.), Tourism and Travel during the Cold War (wie Anm. 56), 1-20. Dieser
Sammelband bietet die bislang tiefgriindigste und innovativste historiographische Auseinan-
dersetzung zum westlichen Tourismus hinter dem Eisernen Vorhang. Die einzelnen Autoren
gehen dabei auch den Fragen nach, wie einzelne Urlauber aus westlichen Lindern ihre Rei-

56

37

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOL: 10.24894/2673-3641.00084



112 Adrian Hdénni

Im Gegensatz zur sich vervielfachenden Quantitét diagnostizierte die Commis-
sion allerdings einen Mangel an Qualitdt dieser Interaktionen. Die Ursache dieses
«propagandistischen Problems» wurde in der mangelhaften Vorbereitung der west-
lichen Touristen gesehen, welche in Unverstand und folglich einem naiven Verhal-
ten resultierte. Ab 1965 entwickelte sich die Vorbereitung der christlichen Touris-
ten, die Reisen hinter den Eisernen Vorhang antraten, dementsprechend zu einer
zentralen Aktivitit der Commission. Zu diesem Zweck wurden ab 1966 jeweils zur
Sommerferienzeit Ratgeber und Reisefiihrer herausgegeben, die mit groem Erfolg
durch fiihrende Reisebiiros, die katholischen Massenorganisationen und an Konfe-
renzen verteilt wurden.>® Die Touristen wurden darin angehalten, ihre Konversati-
onen mit den Kommunisten mit einer selbstsicheren, offenen, aber besonnenen und
nicht naiven Einstellung zu fiihren. Das Publikationsprogramm fiir 1967, dem In-
ternationalen Jahr des Tourismus, sah bereits zw6lf verschiedene Broschiiren im
Taschenformat vor, in den Sprachen Franzosisch, Niederldndisch, Englisch,
Deutsch, Italienisch, Spanisch und Portugiesisch.”

Die Sdkularisierung des «faszinierenden Apostolats)

Was war der ideologische Einfluss dieses positiven Antikommunismus? Als die
Commission im Frithling 1963 ihre neuen Ideen zu vertreten begann, war sie trotz
vermeintlichem Riickenwind durch die pépstliche Enzyklika Pacem in Terris in
der transnationalen laienkatholischen Bewegung auf starke Zuriickhaltung und
Unverstindnis gestolen. Bis 1966 hatte sich das Klima aber immerhin in dem
Masse gewandelt, dass die Commission viel Versténdnis und Unterstlitzung kon-
statieren konnte und festhielt, dass man, «ohne zu sehr optimistisch zu sein, sagen
konne, dass sich der Wunsch nach Kontakt und Dialog auf dieser Seite des Eiser-
nen Vorhangs gleichermaBen zu manifestieren beginnt.»® Gleichzeitig hatten in
den drei Jahren zwischen 1963 und 1966 einige Kalte Krieger im Gravitationsfeld
des International Documentation and Information Centre (Interdoc) — einem
westlichen Netzwerk fiir Propaganda und psychologische Kriegsfiihrung, das eng

sen hinter den Eisernen Vorhang erlebten und ihnen Sinn zuschrieben und in welchem Aus-
mass diese Erfahrungen westlicher Touristen in Osteuropa gegenseitige Wahrnehmungen
und Kalte-Kriegs-Stereotypen beeinflussten. )
% V.a. Eglise-Témoin, Juli 1965 («Le Tourisme a I’Est»); Eglise-Témoin, Juni 1966 («Tour-
isme vers I’Est. Qui est votre guide?»); Résolutions adaptées par I’Assemblée Générale des
OIC apropos de la Commission Eglise-Témoin. Tourisme et Radio, in: Eglise-Témoin, Sept.
1966, 7. Die Guides trugen Titel wie «Vers I'Est> oder «Vade-Mecum du Touriste Chrétien>.
Tourisme et Radio, in: Eglise-Témoin, Sept. 1966, 7.
On progresse, in: Eglise-Témoin, Juni 1966, 1.

59
60

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Sékularisierung 113

mit westlichen Geheimdiensten verbunden war®! — eine sékulare Version des po-
sitiven Antikommunismus der Commission entwickelt, welche auf die Propagie-
rung «westlicher Werte» anstelle des Christentums fokussierte.

In den Jahren 1964/65 organisierte Interdoc eine Reihe von Konferenzen zur
strategischen Entwicklung von Ost-West-Kontakten.®?> Bei einer Konferenz im
westdeutschen Eschwege schlug der hohe BND-Mitarbeiter und Interdoc-Vorden-
ker Rolf Geyer 1964 «eine dynamische intellektuelle Aktion» vor: «Begegnungen
von Person zu Person» sollten auf die Menschen im Osten einwirken und zur Ein-
sicht fithren, dass «materielle Sicherheit» (im Gegensatz zur Religion im Argument
der Commission) und Kommunismus inkompatibel seien. Geyer versuchte in seiner
25-seitigen Abhandlung, wie zuvor Fierens, die effektivsten Eintrittspunkte in die
kommunistische Psyche zu identifizieren. Die Menschen des Ostblocks, argumen-
tierte er, miissten mit «der Fiille des westlichen geistig-politischen Lebens» (an-
stelle des Christentums im Dialogmodell der Commission) konfrontiert werden.%

Im folgenden Jahr wurde an der Interdoc-Konferenz in Locarno an Geyers Vi-
sion angekniipft, wobei man den Fragen nachging, welche Ideen und Werte sich am
ehesten dazu eigneten, hinter den Eisernen Vorhang getragen zu werden und wie
der Dialog mit den Kommunisten am besten anzugehen sei. Vor allem aber war es
der deutsche Vizedirektor von Interdoc, Baron Wilhelm von Hahn, der Geyers Stra-
tegie weiterentwickelte und das gezielte Vorgehen bei den Kontakten mit dem Os-
ten erdrterte. Bei einem Vortrag in Bonn im Juni 1965 erléuterte von Hahn seinen
Ansatz der «<Konfrontation». Die beste Art, die wachsende Unzufriedenheit und den
«Erkenntnishungery flir alle Aspekte des westlichen Lebens (die Commission diag-
nostizierte im selben Monat spirituellen Hunger) in den kommunistischen Gesell-
schaften auszunutzen und alternative «Leitbilder» und «Denkprozesse» einzufiih-
ren, so kam er wie zuvor Fierens zum Schluss, ergebe sich durch «das persénliche
Gesprach». Und wie die Commission sah auch Hahn im Massentourismus (wenn
auch von gewohnlicher Biirgern anstelle von katholischen Laien) das primére In-
strument, um die Konversationen zu ermoglichen.®

In der Folge versuchte sich auch Interdoc als Ausbildungsorganisation fiir die
ideologisch-psychologische Vorbereitung von Ostreisenden zu positionieren. Da-
durch sollte eine neue Klasse von Kadern, bestehend etwa aus Tour-Guides und

61 7Zu Interdoc siehe das Standardwerk von Giles Scott-Smith, Western Anti-Communism and

the Interdoc Network. Cold War Internationale, New York 2012. Das in Den Haag anséssige
Interdoc wurde bis Ende der 1960er Jahre grosstenteils durch den BND finanziert.

62 Ebd., 149.

6 Rolf Geyer, Die Strategie des Friedens, n.d. [1964], im Privatarchiv des Autors. Grosser
Dank gebiihrt Giles Scott-Smith fiir die Bereitstellung des Dokuments.

64 Scott-Smith, Western Anti-Communism (wie Anm. 61), 150-152.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



114 Adrian Hcinni

Geschiiftsleuten, geschaffen werden.®> Im September 1965 wurde im niederlén-
dischen Zandvoort eine Konferenz zum Thema Preparations for Est-West-Con-
tacts durchgefiihrt und wie bei der Commission sollten Reisebiiros in die Vorbe-
reitung der Ostkontakte miteinbezogen werden. Zumindest schmiedete Interdoc
gegen Jahresende gemeinsam mit Peter Sager vom Schweizerischen Ost-Institut
(SOI) Pléne fiir einen Anlass fiir Reisebiiros mit dem Namen /nfroduction to the
Problem of Contacts with the East.*°

Einige weitere mit Interdoc in Verbindung stehende Gruppen, deren antikom-
munistische Propaganda hinter den Eisernen Vorhang gerichtet war, begannen sich
fiir den neuen Ansatz zu interessieren, darunter das Free Europa Committee, das
damals nach Moglichkeiten suchte, seine Einflussoperationen in Osteuropa {iber die
Programme von Radio Free Europe hinaus auszuweiten.®” Nichtsdestotrotz blieb
der positive Antikommunismus, in der religiosen Form der Commission genauso
wie in der sdkularen von Interdoc, eine marginale Position innerhalb des antikom-
munistischen Spektrums. Selbst im Fall von Interdoc sollte es noch bis in die friithen
1970er Jahre und zum Siegeszug von «Détente» dauern, ehe ein ernsthafter, von den
individuellen Initiativen seines Direktors Cees van den Heuvel getragener Versuch
unternommen wurde, einen auf dem persénlichen Gesprich aufbauenden, fur die
westlichen Werte missionierenden Dialog in der Praxis zu realisieren.®®

Zu diesem Zeitpunkt hatte die Commission bereits damit begonnen, ihre Aktivi-
tdten einzustellen. Dies war erstens eine Folge des Alters sowie der schlechten Ge-
sundheit von Jan Fierens, der 1975 verstarb; zweitens das Ergebnis einer internen
Restrukturierung der COIC;* und drittens Ausdruck eines Generationenwechsels
innerhalb der Bewegung, wobei neue Organisationen die Thematisierung der Kir-
chenverfolgung hinter dem Eisernen Vorhang im Kontext des Helsinki-Prozesses
zusehends in den allgemeineren Kampf fiir die Menschenrechte integrierten.”

% Ebd., 124, 151-153. Interdoc-Direktor Cees van den Heuvel hatte bereits 1964 in einer In-
terdoc-Publikation von der Notwendigkeit gesprochen, «geeignete Vertreter des Westens»
vorzubereiten, das westliche Konzept der Menschenwiirde sowohl zu Hause als auch im
Ausland hervorzuheben. Siehe C.C. van den Heuvel, The Answer of the West to the Chal-
lenge of «Peaceful Coexistence», in: Tasks for the Free World Today. Thoughts on Positive
Anti-Communism, Giitersloh 1964, 83.

66 Scott-Smith, Western Anti-Communism (wie Anm. 61), 117.

67 Ebd., 153f.

68 Ebd., 212, 225. Siehe dazu auch ders., Interdoc, Western Anti-Communism and the Trans-
national Imperative, in: Luc Van Dongen/Stéphanie Roulin/Giles Scott-Smith (Hg.), Trans-
national Anti-Communism and the Cold War. Agents, Activities, and Networks, New York
2014, 130-145.

69 COIC-N37.

0 Siehe dazu die Fallstudie von Stéphanie Roulin zur Schweizer Organisation «Glaube in der
2. Welt) in diesem SZRKG-Themenheft.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Scikularisierung 115

Konklusion

Wihrend zweier Jahrzehnte versuchte die Commission pour 1’Eglise Persécuté,
in enger Kooperation mit internationalen katholischen Organisationen und dem
Heiligen Stuhl und teilweise in Verbindung mit westlichen Geheimdiensten, Un-
terstiitzung flir die katholische Kirche hinter dem Eisernen Vorhang zu generieren
und mittels oftmals origindrer antikommunistischer Kampagnen die 6ffentliche
Meinung sowohl im Westen als auch im Osten zu beeinflussen. Diese Aktivititen
16sten einen Transfer religioser Semantiken, Diskurse und Praktiken ins Feld des
Politischen aus und forderten dadurch einen umfassenderen, politisch-religidsen
Verflechtungsprozess, der den Kalten Krieg mitgeprégt hat.

Vor dem Hintergrund der pépstlichen Enzyklika Pacem in Terris und der all-
mihlichen Entspannung im Kalten Krieg nach der Kubakrise propagierte die Com-
mission ab 1963 unter Federfiihrung von Jan Fierens einen positiven Antikommu-
nismus, der sich fiir einen evangelisierenden Dialog mit Kommunisten hinter dem
Eisernen Vorhang einsetzte, und versuchte, diesen praktisch durch die Vorbereitung
von christlichen Touristen zu realisieren. Diese religiose Version von positivem
Antikommunismus wurde im politischen Feld durch die Antikommunisten des In-
terdoc-Netzwerks sidkularisiert. Wie die Commission versuchte auch Interdoc, den
Kommunismus im Ostblock durch die Propagierung eines positiven Wertesystems
zu schwichen, wobei die <westlichen Werte» anstelle des Christentums traten.

Beiden transnationalen Netzwerken gemein war auch, dass sie den Tourismus
durch den Eisernen Vorhang als geeignetes Vehikel flir den Dialog im persénlichen
Gespréch verstanden haben. Dieser Artikel wirft damit Licht auf den Tourismus als
ein weiteres Feld, auf dem der Kalte Krieg jenseits der direkten Konfrontation der
Supermiéchte ausgetragen wurde — und knlipft damit an jiingste Forschung an, die
das Potenzial von Tourismusforschung fiir die Cold War Studies aufzeigt.”!

Ein Forschungsdesiderat bleiben Untersuchungen tatsdchlich erfolgter dialo-
gischer Ost-West-Begegnungen sowie eine genaue Rekonstruktion der Mecha-
nismen, durch die es zu den ideellen Transfers zwischen der Commission und
Interdoc gekommen ist.

7l 7.B. Bechmann Pedersen/Noack (Hg.), Tourism and Travel during the Cold War (wie Anm.
56); Patryk Babiracki/Kenyon Zimmer (Hg.), Cold War Crossing. International Travel and
Exchange across the Soviet Bloc, 1940s—-1960s, College Station 2014; Christopher Endy,
Cold War Holidays. American Tourism in France, Chapel Hill 2004; Christian Noack, «A
Might Weapon in the Class War». Proletarian Values, Tourism and Mass Mobilisation in
Stalin’s Time, in: Journal of Modern European History, 10/2 (2012), 231-254; Dragos
Petrescu, Closely Watched Tourism. The Securitate as Warden of Transnational Encounters,
19679, in: Journal of Contemporary History, 50/2 (2015), 337-353; sowie mehrere Artikel
im <Journal of Tourism History» seit ca. 2013.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOIL: 10.24894/2673-3641.00084



116 Adrian Hdnni

Zwischen Sakralisierung und Sikularisierung — Die Commission pour I’Eglise
Persécutée, Jan Fierens und die Entwicklung des positiven Antikommunismus

Dieser Artikel leistet einen originellen Beitrag zur Geschichte des Antikommunismus und
zu einer religids-politischen Verflechtungsgeschichte des Kalten Kriegs. Im Zentrum der
Analyse steht die Genese eines «positiven Antikommunismus», der sich fiir einen evange-
lisierenden, aus personlichen Gespridchen bestehenden Dialog mit Kommunisten hinter
dem Eisernen Vorhang einsetzte. Dieser positive Antikommunismus wurde in den frithen
1960er Jahren innerhalb der Commission pour ['Eglise Persécuté, einer transnationalen
Gruppe von Laienkatholiken mit engen Verbindungen zum Heiligen Stuhl, ideologisch
entwickelt, wobei dem belgischen Missionar Jan Fierens eine massgebliche Rolle zukam.
Bis Anfang der 1970er Jahre versuchte die Commission daraufhin den Dialog hinter dem
Eisernen Vorhang durch die Vorbereitung von christlichen Touristen praktisch zu realisie-
ren. Der zweite Teil des Artikels untersucht die Sdkularisierung dieses religidsen «positi-
ven Antikommunismus» im politischen Feld. Kalte Krieger im Umfeld des westlichen Pro-
pagandanetzwerks Interdoc versuchten ihrerseits, den Kommunismus im Ostblock durch
die Propagierung eines positiven Wertesystems zu schwéchen, wobei nun die «westlichen
Werte» anstelle des Christentums traten. Da auch in dieser sdkularen Auspridgung der Tou-
rismus als geeignetes Vehikel fiir den Dialog im personlichen Gesprich betrachtet wurde,
verweisen die Erkenntnisse dieses Artikels ferner auf das Potenzial von Tourismusfor-
schung fiir die Cold War Studies.

Antikommunismus — Religion — Kalter Krieg — Katholizismus — Commission pour I'Eglise
Persécuté — Interdoc — Jan Fierens.

Entre sacralisation et sécularisation — La Commission pour 1’Eglise Persécutée,
Jan Fierens et le développement de [’anticommunisme positif

Cet article apporte une contribution originale a I’histoire de I’anticommunisme et a une
histoire croisée politico-religieux pendant la Guerre froide. L analyse se concentre sur la
genese d’un «anticommunisme positify qui préconisait un dialogue évangélisateur consis-
tant en des conversations personnelles avec les communistes derriére le rideau de fer. Cet
anticommunisme positif a ét€¢ développé idéologiquement au début des années 1960 au
sein de la Commission pour I’Eglise Persécutée, un groupe transnational de laics catho-
liques ayant des liens étroits avec le Saint-Siége, dans lequel le missionnaire belge Jan
Fierens a joué un role décisif. Jusqu’au début des années 1970, la Commission a ensuite
essay¢ de faire du dialogue derriére le rideau de fer une réalité concréte en préparant des
touristes chrétiens. La deuxiéme partie de I’article examine la sécularisation de cet «anti-
communisme positif» religieux dans le domaine politique. Les guerriers froids, dans I’en-
vironnement du réseau de propagande occidental Interdoc, ont pour leur part tenté d’affai-
blir le communisme dans le bloc de I’Est en propageant un systéme de valeurs positives,
les «valeurs occidentales» prenant désormais la place du christianisme. Le tourisme étant
¢galement considéré comme un véhicule approprié pour le dialogue personnel dans cette
manifestation séculaire, les conclusions de cet article soulignent le potentiel de 1a recherche
sur le tourisme pour les €tudes sur la Guerre froide.

Anti-communisme — religion — Guerre froide — catholicisme — Commission pour I’Eglise
Persécutée — Interdoc — Jan Fierens.

Tra sacralizzazione e secolarizzazione — La Commission pour I’Eglise Persécutée,
Jan Fierens e lo sviluppo dell anticomunismo positivo

Questo articolo contribuisce in maniera originale alla storia dell’anticomunismo e a quella
dell’intreccio religioso-politico durante la guerra fredda. L.’ analisi si concentra sulla genesi
di un «anticomunismo positivo» che sosteneva un dialogo evangelizzatore consistente in

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Scikularisierung 117

conversazioni personali con i comunisti dietro la cortina di ferro. Questo anticomunismo
positivo si sviluppd ideologicamente nei primi anni *60 all’interno della Commission pour
[’Eglise Persécutée, un gruppo transnazionale di laici cattolici con stretti legami con la
Santa Sede, in cui il missionario belga Jan Fierens gioco un ruolo decisivo. Fino all’inizio
degli anni *70, la Commissione cerco di praticare il dialogo dietro la cortina di ferro for-
mando turisti cristiani. La seconda parte dell’articolo esamina la secolarizzazione di questo
«anticomunismo positivo» religioso nel campo politico. I guerrieri freddi vicini alla rete di
propaganda occidentale Interdoc cercarono di indebolire il comunismo nel blocco orientale
propagando un sistema di valori positivi, nel quale pero i «valori occidentali» prendevano
il posto del cristianesimo. Poiché anche in questa manifestazione secolare fu il turismo ad
essere visto come un veicolo adatto per il dialogo a tu per tu, i risultati di questo articolo
sottolineano ulteriormente il potenziale della ricerca sul turismo per gli studi sulla guerra
fredda.

Anticomunismo — religione — Guerra Fredda — cattolicesimo — Commissione per I’Eglise
Persécutée — Interdoc — Jan Fierens.

Between sacralization and secularization — The Commission pour I’Eglise Persécutée,
Jan Fierens and the development of positive Anti-communism

This article makes an original contribution to the history of anti-communism and the ent-
anglement between the «religious» and the «political» of the Cold War era. The first part
analyses the emergence of a «positive anti-communismy that promoted an evangelizing
dialogue with communists behind the Iron Curtain consisting of face-to-face conversati-
ons. This positive anti-communism was developed in the early 1960s by the Commission
pour I’Eglise Persécutée («Commission for the Persecuted Churchy), a transnational group
of lay Catholics with close connections to the Holy See. A key part in the process was
played by the Commission’s Secretary, the Belgian missionary Jan Fierens. Thereupon,
the Commission attempted for a decade to realize the envisaged dialogue behind the Iron
Curtain through the preparation of Christian tourists. The second part of the article traces
the secularization of this religious positive anti-communism in the political realm. There,
ideologues connected to the Western propaganda network Interdoc likewise tried to wea-
ken communism in the Eastern bloc by promoting a positive value system, but they re-
placed Christendom with « Western values». Since this secularized version of positive anti-
communism also considered tourism the most suitable vehicle to enable face-to-face dia-
logue, the conclusions of this articles also highlight the potential of tourism research for
the future of Cold War Studies.

Anti-communism — religion — Cold War — Catholicism — Commission pour 1’Eglise Per-
sécutée — Interdoc — Jan Fierens.

Adrian Hdnni, Dr., FernUni Schweiz; https://orcid.org/0000-0001-9613-8706.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084






	Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung : die Commission pour l'Église Persécutée, Jan Fierens und die Entwicklung des positiven Antikommunismus

