
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 115 (2021)

Artikel: Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung : die Commission pour
l'Église Persécutée, Jan Fierens und die Entwicklung des positiven
Antikommunismus

Autor: Hänni, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958547

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung -
Die Commission pour l'Église Persécutée,
Jan Fierens und die Entwicklung
des positiven Antikommunismus

Adrian Hänni

In der Konfrontation zwischen Katholizismus und Kommunismus besaß die

Verfolgung der Kirche in den kommunistisch regierten Staaten Europas während des

Kalten Kriegs eine zentrale Stellung.1 Katholische Akteure im Westen unterstützten

die Kirche in den kommunistischen Staaten materiell, spirituell und politisch.2
Neben dem Papsttum trat dabei eine Vielfalt von lokalen, nationalen und transnationalen

katholischen Organisationen und Netzwerken in Erscheinung, die allerdings

oft in engem Kontakt und Koordination mit dem Heiligen Stuhl und der
kirchlichen Hierarchie standen.3 Einige dieser Akteure intensivierten die
Konfrontation aber auch, indem sie die Kirchenverfolgung als Propagandathema
instrumentalisierten, um die christlichen Massen gegen den Kommunismus zu
mobilisieren und die internationale öffentliche Meinung zu beeinflussen, oder indem
sie die in Zentral- und Osteuropa tief verwurzelte katholische Kirche sogar als

1 Für eine Einfuhrung zur Kirchenpolitik in der Sowjetunion und den kommunistischen Staa¬

ten Europas von 1945-1990 siehe Erwin Gatz (Hg.), Kirche und Katholizismus seit 1945,
Bd. 2 (Ostmittel-, Ost- und Südosteuropa), Paderborn 1999. Generell zeichnet die jüngere
Forschung ein deutlich komplexeres und ambivalenteres Bild des Verhältnisses zwischen
Religionsgemeinschaften und Staat in der sogenannten (Zweiten Welt), als es das manichä-
ische Stereotyp vom antireligiösen Kommunismus suggeriert. Siehe z.B. Victoria Smolkin,
A Sacred Space is Never Empty. A History of Soviet Atheism, Princeton, NJ 2018.

2 Zum Engagement für die Verfolgte Kirche durch christliche und antitotalitäre Gmppen in
Frankreich siehe den Artikel von Sophie Cœuré in diesem SZRKG-Themenheft.

3 Zur Konfrontation des Heiligen Stuhls mit dem Kommunismus in der Ära des Kalten Kriegs
allgemein siehe z. B. John F. Pollard, The Papacy in the Age ofTotalitarianism, 1914-1958,
Oxford 2014; Anthony Rhodes, The Vatican in the Age of the Cold War, 1945-1980,
Norwich 1992; Diane Kirby (Hg.), Religion and the Cold War. Basingstoke 2003. Für eine
Überblicksdarstellung über den (Religious Cold War> siehe dies., The Religious Cold War, in:
Richard H. Immerman/Petra Goedde (Hg.), The Oxford Handbook of the Cold War, Oxford
2013, 540-564.

SZRKG/RSHRC/RSSRC. 115 (2021), 99-117, DOl: 10.24894/2673-3641.00084



100 Adrian Hänni

Brennpunkt für ein Zurückdrängen des kommunistischen Herrschaftssystems
betrachteten. Eine transnationale katholische Organisation, die sämtliche dieser
konfrontativen Aktivitäten ausübte, war die Commission pour l'Église Persécutée

(fortan Commission).4
Dieser Artikel wird untersuchen, wie die Commission, unter der Führung des

belgischen Missionars Jan Fierens, ab 1963 in einem knappen Jahrzehnt einen

religiösen (positiven Antikommunismus) entwickelte. Neben einer phänomenologischen

Analyse wird dabei den Fragen nachgegangen, welche Faktoren diese

ideologische Rekonfiguration ermöglicht haben und wie die Commission
versucht hat, diesen Antikommunismus praktisch zu realisieren. Schließlich soll die

ideengeschichtliche Bedeutung analysiert werden. Der Artikel will damit als
Fallstudie der Frage nachgehen, inwiefern katholische Akteure und Ideen die konzep-
tuelle sowie praxeologische Entwicklung des Antikommunismus geprägt haben

und zu einer Geschichte des (religiösen) Antikommunismus als Abfolge von
Generationen beitragen.5 Außerdem sieht sich der Artikel in Anlehnung an den von
Friedrich Wilhelm Graf und Klaus Große Kracht entworfenen Ansatz als Beitrag
zu einer Verflechtungsgeschichte zwischen dem religiösen und dem politischen
Feld in modernen, (venneintlich) säkularen Gesellschaften.6

Für die notwendige Kontextualisierung werden im ersten Abschnitt zunächst
die Entstehung und Position der Commission zwischen den internationalen
katholischen Organisationen, dem Heiligen Stuhl sowie westlichen Geheimdiensten
skizziert und im zweiten Abschnitt kurz ihre äußerst vielfältigen Aktivitäten in
den 1950er Jahren beschrieben. Im dritten Abschnitt wird dann eingehend
untersucht, wie die Commission ab den frühen 1960er Jahren eine spezifische Version

4 Die (Commission pour l'Eglise Persécutée) hieß 1963 (Commission Delta) und ab 1964
(Commission Eglise-Témoin). Die wichtigsten Quellenbestände zur Commission befinden
sich im Archiv der COIC in der Bibliothèque cantonale et universitaire im schweizerischen
Fribourg (fortan COIC) und im Bestand der Mission Catholique Suisse im Staatsarchiv des
Kantons Fribourg (fortan MCS). Einen Überblick über die Geschichte der Commission und
ihre Aktivitäten bietet der englischsprachige Essay des Autors, Among Spies, Popes, and the
Good Cyrenians. La Commission Pour L'Eglise Persécutée as a Transnational Catholic Actor

in the Cold War, in: The Review of Faith & International Affairs, 15/4 (2017), 48-66.
Kurze Einführungen zur Commission, allerdings ohne Berücksichtigung des COIC-Archivs,
bietet Johannes Großmann, Die Internationale der Konservativen. Transnationale Elitenzirkel

und private Außenpolitik in Westeuropa seit 1945, München 2014,451—458; ders.. Winning

the Cold War. Anti-Communism, Informal Diplomacy, and the Transnational Career
of Jean Violet, in: New Global Studies, 8/1 (2014), 9 If.

5 Eine solche Historiographie wurde an der Konferenz (Communisme Christianisme. Conver¬

gences et Confrontations au 20e Siècle) an der Universität Fribourg im Mai 2019 als
Forschungsdesiderat identifiziert.

6 Friedrich Wilhelm Graf/Klaus Große Kracht, Religion und Gesellschaft im Europa des 20.
Jahrhunderts, in: dies. (Hg.), Religion und Gesellschaft. Europa im 20. Jahrhundert, Köln
2007, 33-37.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung 101

von «positivem Antikommunismus» entwickelte und versuchte, diesen praktisch
zu realisieren. Im vierten Abschnitt wird schließlich rekonstruiert, wie sich diese

religiöse Version von positivem Antikommunismus im politischen Feld säkularisierte.

Zwischen Laienkatholizismus, Heiligem Stuhl und westlichen Geheimdiensten

Die Commission wurde anlässlich des Ersten Weltkongresses für das Laienapos-
tolat in Rom im Oktober 1951 als Arbeitsgruppe innerhalb der Conférence des

Organisations Internationales Catholiques (COIC) gegründet, um sich mit den

Schwierigkeiten der katholischen Kirche hinter dem Eisernen Vorhang
auseinanderzusetzen.7 Die COIC war im Januar 1948 bei einem Treffen im schweizerischen

Fribourg ins Leben gerufen worden und hatte sich bis 1950 zu einer
zentralen Dachorganisation für einige Dutzend internationale katholische Organisationen

entwickelt, der seit Juni 1951 auch ein ständiges Sekretariat in Fribourg zur
Verfügung stand.8 Die COIC stellt den Versuch des Laienapostolats dar, die
zunehmend Transnationalisierungsprozessen unterworfenen Nachkriegsgesellschaften

in enger Übereinstimmung mit der katholischen Hierarchie aktiv mitzu-
gestalten.9 Ihre große finanzielle Abhängigkeit vom Vatikan sicherte den starken

Einfluss des Heiligen Stuhls langfristig.10
In den ersten drei Jahren ihres Bestehens war die Commission eine kleine

Gruppe von vier bis fünf Laienkatholiken und Klerikern unter dem Vorsitz ihres

langjährigen Präsidenten Jean Bernard. Der luxemburgische Priester war während
des Zweiten Weltkriegs im Konzentrationslager Dachau inhaftiert, ehe er nach
1945 die Leitung der katholischen Tageszeitung Luxemburger Wort übernehmen
konnte. Ab 1947 leitete Bernard außerdem für ein Vierteljahrhundert die International

Catholic Organization for Cinema, eine Mitgliedsorganisation der COIC,

7 Zum Ersten Weltkongress fur das Laienapostolat siehe Bernard Minvielle, L'apostolat des
laïcs à la veille du Concile (1949-1959). Histoire des Congrès mondiaux de 1951 et 1957,
Fribourg 2001, 113-167.

8 Ebd., 49, 78, 82.
9 Z.B. COIC-N31, Rapport du Comité de Continuité à l'Assemblée de la COIC, Paris, 12-

15.3.1954, 1; COIC-C50, Conférence des Présidents des Organisations Internationales
Catholiques, Session Ordinaire de Fribourg, 29.2.1952, 3.

10 Die Gelder des Heiligen Stuhls machten 60 bis 75 Prozent des Budgets aus. Einnahmen und
Ausgaben der COIC sind in ihren Archivablagen ziemlich gut dokumentiert. Siehe hier v.a.
COIC-N32; COIC-N33; COIC-N35.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOl: 10.24894/2673-3641.00084



102 Adrian Hänni

was den Filmhistoriker Paul Lesch veranlasste, ihn als «einen der weitgehend
vergessenen Oberhäupter des katholischen Films in Europa» zu bezeichnen." Die
treibende Kraft innerhalb der Commission war in den ersten Jahren allerdings der
leitende Redaktor der Katholischen Internationalen Presseagentur (KIPA), Henri
Marinier, der seit 1933 am katholischen Seminar in Fribourg unterrichtete.

Marmier gehörte zu einer kleinen, informellen und bisweilen konspirativen
Gruppe einflussreicher Persönlichkeiten, die sich ab den frühen 1950er Jahren um
den französischen Staatsmann Antoine Pinay gebildet hatte. Die Gruppe, die sich

hauptsächlich aus führenden Christdemokraten und Laienkatholiken Frankreichs
und Deutschlands zusammensetzte, vereinte die Vision eines katholischen Europas,

das sich geeint der Bedrohung durch den Kommunismus entgegenstellt und
wurde von Pinays Mittelsmann Jean Violet organisiert.'2 Violet, ein Agent des

französischen Auslandsgeheimdiensts Service de Documentation Extérieure et de

Contre-Espionnage (SDECE),13 sah die Situation der Kirche im kommunistisch
regierten Osteuropa als Ansatzpunkt, um seine Ideen für eine <action psychologique)

zu implementieren. Sein Konzept fußte auf der Nutzbarmachung
psychologischer Erkenntnisse und setzte auf objektive Informationen zur Diskrepanz
zwischen den Versprechen und der Realität kommunistischer Herrschaft.14 Violet
gelang es, den SDECE sowie den im Entstehen begriffenen deutschen
Auslandsgeheimdienst15 zu überzeugen, ein gemeinsames Unternehmen zu finanzieren,
das später als Operation Pax bekannt werden sollte und in den 1950er Jahren in
einem beträchtlichen Ausmaß durch die Commission verwirklicht wurde.16

11 Paul Lesch, Jean Bernard's Fight for «Good» Cinema in Luxembourg, in: Daniel Biltereyst/
Daniela Treveri Gennari (Hg.). Moralizing Cinema. Film, Catholicism and Power. New
York 2015, 85-99.

12 Zu Violet und seinem Zirkel siehe Großmann, Internationale der Konservativen (wie Anm. 4);
Adrian Hänni, Ein Forum konservativer Machteliten im transatlantischen Raum. Der Cercle im
Zeitalter des Kalten Kriegs, in: Björn Wendt et al. (Hg.), Wie Eliten Macht organisieren.
Bilderberg & Co.: Lobbying, Thinktanks und Mediennetzwerke, Hamburg 2016, 118-130.

13 Großmann, Internationale der Konservativen (wie Anm. 4), 444-446.
14 Großmann, Winning the Cold War (Anm. 4), 91.
15 Die Gehlen Organisation wurde im April 1956 zum Bundesnachrichtendienst (BND), dem

offiziellen Auslandsnachrichtendienst der Bundesrepublik Deutschland.
16 Archiv für Christlich-Soziale Politik, München, Nachlass Franz Josef Strauß, BMVg 852,

Brief von J. Violet an F. J. Strauß, 26.9.1956; Archiv für Christlich-Demokratische Politik,
Sankt Augustin, Deutschland, N achlass Josef Jansen (01-149), 003/2, Brief von H. Marmier
an J. Jansen, 14.11.1955; Jean Violet, Exposé sommaire, n.d., 11 (Privatarchiv J.

Großmann); Vertrauliche Notiz von Hans Langemann, Direktor Department 1 F des Bayrischen
Staatsministeriums des Innern, an Georg Waltner, Privatsekretär des bayrischen Innenministers

Gerold Tandler, München, 7.3.1980, publiziert in: Der Spiegel, Okt. 1980. 23;
Constantin Melnik, Les beaux coups de nos services secrets, in: Le Figaro Magazine, 27.5.1989,
150-160; ders.. Les espions. Réalités et fantasmes, Paris 2008,442; Pascal Krop, Les secrets
de l'espionnage français de 1870 à nos jours, Paris 1995, 544-548.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung 103

Die Commission wurde dafür im September 1954 grundlegend umgebildet und
vergrößert.17 Louis Gauthier, ein früherer Direktor der Kantonspolizei Fribourg -
und berüchtigter Fluchthelfer von Nazis und Kollaborateuren nach dem Zweiten
Weltkrieg -,18 wurde als Sekretär und Vizepräsident installiert. Mit seinen guten
Beziehungen zu Geheimdienstkreisen, und daher gut positioniert zur Koordination

mit dem SDECE,19 richtete Gauthier das Büro der Commission in Fribourg
ein. Im November 1954 reiste er nach Rom, um die kirchlichen Behörden über
die neuen Entwicklungen zu informieren, die im Vatikan vollumfanglich gebilligt
wurden.20 Die Commission betrachtete es als unverzichtbar, einen «engen und

ungezwungenen» Kontakt mit dem Heiligen Stuhl zu unterhalten, damit «sich ihre
Aktivitäten jederzeit in perfekter Übereinstimmung mit den Absichten der Kirche
entwickelten.»21

Mobilisierung der Christen im Westen, Hilfefür die Christen im Osten

Angesichts der neuen finanziellen Möglichkeiten konnte die Commission in den
Jahren nach 1954 eine große Vielfalt von Aktionen durchfuhren, um die öffentliche

Meinung im Westen bezüglich des Charakters und Ausmaßes der
Kirchenverfolgung in den kommunistischen Staaten zu alarmieren. Die Verfolgung der

Religion diente dazu, christlichen Zielgruppen die hässliche Realität des

Kommunismus, seinen atheistischen Charakter und seine absolute Unvereinbarkeit mit
Religion zu demonstrieren. Damit sollten diese Adressaten nicht nur gegen die
kommunistische Ideologie, sondern auch gegen jede Form von Entspannung oder

Annäherung immunisiert werden. Zur Mobilisierung der Christen im Westen
wurden neben der katholischen Presse, einem Rotbuch der verfolgten Kirche22

und dem ab 1956 publizierten Magazin Echo des Persécutés auch populärere
Medien eingesetzt. Fortsetzungsromane zählten ebenso dazu wie ein «Martyrolo-
gium der Kirche des Schweigens» in Plakatform und zahlreiche Ausstellungen

17 L'Écho des Persécutés, Jan. 1959, 5.
18 Luc Van Dongen, Un purgatoire très discret. La transition «helvétique» d'anciens nazis, fas¬

cistes et collaborateurs après 1945, Paris 2008, 276f, 296f, 311, 508.
19 Vgl. Éric Lebec, Histoire Secrète de la Diplomatie Vaticane, Paris 1997, 140.
20 COIC-N32, Rapport General sur les activités de la COIC pour l'année 1954, 14.
21 MCS-268, Conférence des Organisations Internationales Catholiques. Commission pour

l'Église Persécutée, Dokument verfasst von J. Bernard, n.d. [1954], 1.
22 Albert Galter, Le (livre rouge> de l'Église persécutée, Paris 1956; Alberto Galter, Rotbuch

der verfolgten Kirche, Recklinghausen 1957.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



104 Adrian Hänni

über «die Verfolgte Kirche), die in kirchlichen Räumen, aber auch an der

Weltausstellung in Brüssel 1958, organisiert wurden.23

Zusätzlich zu den im Kontext des Kalten Krieges häufig verwendeten Medien
der politischen Propaganda instrumentalisierte die Commission auch spezifisch
religiöse Praktiken zur antikommunistischen Massenmobilisierung. Marmier und
Bernard sahen die «Handlung durch das Gebet» von Beginn an als eine zentrale
Praxis und konzipierten einen «zweigleisigen Kreuzzug des Gebets und der
öffentlichen Aktion».24 Gebetskampagnen wurden organisiert und Tage des

gemeinsamen Betens für die Verfolgte Kirche initiiert. In mehreren europäischen
Diözesen fanden sogenannte (Sonntage der Verfolgten) statt.25 Als Pius XII. im

Juli 1957 ein «Gebet für die Kirche des Schweigens» verfasste, wurde die
Commission offiziell mit seiner Verbreitung beauftragt.26 In den nächsten zwei Jahren

übersetzte die Gruppe das Gebet in 19 Sprachen und druckte und verteilte
hunderttausende Kopien auf beiden Seiten des Eisernen Vorhangs.27 Die Commission
betrachtete die Praxis des Betens primär als eine effektive religiöse Ressource,

um ihre Botschaft von der Kirchenverfolgung zu verbreiten. Indem sie den

«Schrei der Not» von Katholiken unter kommunistischer Herrschaft transportierten,

sollten die Gebete emotional bewegen und «die Katholiken aufwecken» im

Hinblick auf das «rigorose Gebot die Ungerechtigkeit unserer Zeit zu bekämpfen».28

Der spirituell und propagandistische (doppelte Kreuzzug) der 1950er Jahre fo-
kussierte auf die antikommunistische Immunisierung der Menschen in der (freien
Welt). Neben diesem defensiven Konzept entwickelte die Commission auch eine

offensive Herangehensweise. Ausgehend von der Überzeugung, dass die katholische

Kirche, mit ihren tiefen Wurzeln in Zentral- und Osteuropa, ein großes und

23 Weltausstellungen bildeten einen wichtigen Raum für die Public Diplomacy der Super¬
mächte während des Kalten Kriegs. Aus einem wachsenden Literaturbestand zu diesem Thema

siehe insbesondere eine neuere Dissertation von Andrew James Wulf, U.S. International
Exhibitions during the Cold War. Winning Hearts and Minds through Cultural Diplomacy,
Lanham 2015.

24 MCS-268. Rapport de M. le Chanoine Marmier, Fribourg, Conférence Internationale des

Présidents, 19.12.1951; Briefvon J. Bernard an die Mitglieder der Commission, 6.2.1952.
25 Jean Bernard, Notre Campagne de Prières Inter-O.I.C., in: L'Écho des Persécutés, Jan. 1956.

3f; Louis Gauthier, Rappel Important à propos de notre campagne de prières, in: L'Écho des

Persécutés, Sept. 1956; sowie diverse Texte in L'Écho des Persécutés in den Jahren
1959/1960.

26 C01C-N33, Rapport General du Comité de Continuité sur les activités de la COIC en 1958,
II1/5.

27 COIC-N08-ET, Rapport sur l'activité de la Commission pour l'Église persécutée durant
l'année 1959, 1; Éditorial, in: L'Écho des Persécutés. Nov. 1959. If. Siehe zudem MCS-272
für den Text des Gebets und weitere Unterlagen zu seiner Verbreitung.

28 Éditorial (wie Anm. 27), lf.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOl: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung 105

letztlich unüberwindbares Hindernis für den Kommunismus darstelle,29 betrachtete

man den Katholizismus als den Brennpunkt für ein <roll back) des
kommunistischen Herrschaftssystems. Zu den daraus entstandenen Aktivitäten zählte
zunächst vor allem die Organisation von materieller Hilfe für kirchliche Einrichtungen

hinter dem Eisernen Vorhang. Dabei kooperierte die Commission mit der
ebenfalls in Fribourg beheimateten Mission Catholique Suisse, die ab 1948 fast
ein Vierteljahrhundert lang Kleider, Schuhe, Brillen, Nahrungsmittel, Bettwäsche
und Medikamente an notleidende Ordenshäuser, Seminare, Konvente und
Konzentrationslager für Priester in zahlreichen Ländern unter kommunistischer
Herrschaft - in Osteuropa, der Sowjetunion, aber auch in Vietnam - sandte.30 Zusätzlich

zur materiellen Hilfe wurde auch eine Fülle von religiöser Literatur, liturgische,

theologische und spirituelle Texte, an Gläubige hinter dem Eisernen
Vorhang verschickt.31 Trotzdem sollte die Commission das Ziel ihrer hauptsächlichen
Aktivitäten erst in den 1960er Jahren von einem Dialog über die verfolgte Kirche
zwischen Christen in der <freien Welt) hinter den Eisernen Vorhang verlagern.32

Positiver Antikommunismus

Im Frühjahr 1963 begann sich innerhalb der Commission ein so erstaunlicher wie
grundlegender Wandel abzuzeichnen. Bislang hatten ihre Mitglieder stets betont,
dass kein Dialog mit den Kommunisten stattfinden dürfe.33 Im Magazin L'Écho
des Persécutés war das Bild eines «unüberbrückbaren Gegensatzes» gezeichnet
worden, gestützt aufder Behauptung, dass der sogenannte <homo sovieticus) nicht
mit der christlichen Moral kompatibel sei.34 Nun begann die Commission
lautstark Kontakte zwischen Ost und West einzufordern, die in einen konstruktiven
Dialog mit überzeugten Kommunisten münden sollten. Dieser Dialog sollte aus

persönlichen Vieraugengesprächen bestehen, aus Kontakten zwischen Personen

- «von Mensch zu Mensch, von Seele zu Seele» -,35 nicht zwischen Faktionen,

29 MCS-269, La Diffusion du Livre Rouge, interne Notiz der Commission, n.d., lf.
30 MCS-263; MCS-268.
31 MCS-269; COIC-N33.
32 Bemerkenswerterweise kam es in der erwecklichen, überkonfessionell orientierten Bewegung

(Moral Re-Armament> etwa zur gleichen Zeit zum einem Wandel von einer weitgehend

an ein westliches Publikum gerichteten antikommunistischen Rhetorik zur Realisierung

antikommunistischer Praktiken in der Sowjetunion. Siehe dazu die laufenden Dissertationen

von Audrey Bonvin und Cyril Michaud im Rahmen des SNF-Projekts «Mutation de
l'anticommunisme: du Réarmement moral à Initiatives et Changement (1945-1990)».

33 Z.B. Dialogue avec le Communisme?, in: L'Écho des Persécutés, Feb. 1956,1-2.
34 M.C. Kaciurine/M.A. Smeerson, L'Athéisme dans l'enseignement de la littérature, in:

L'Écho des Persécutés, März/April 1956, 14.
35 Tolérance, in: Église-Témoin, Feb. 1964.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOl: 10.24894/2673-3641.00084



106 Adrian Hänni

Parteien, Ideologien oder Regierungen, also nicht im Feld der institutionalisierten
Politik. Ein Kompromiss oder eine Konvergenz mit dem Kommunismus standen

jedoch keinesfalls im Raum. Das Ziel bestand vielmehr darin, die Kommunisten
am Ende eines wirklich dialogischen Prozesses zu überzeugen, dass ihr «Ideal
und Idealismus, das Wohlergehen des Menschen in der Gesellschaft, im
Christentum eine vollständigere Verwirklichung erfährt als im Marxismus.»36

Die Commission entwickelte damit einen spezifischen <positiven Antikommunismus),

wie Jan Fierens diesen neuen Ansatz einmal selbst bezeichnete. <Positiv>

war diese Rekonzeptualisierung von Antikommunismus in drei Gesichtspunkten:
(1) prozessual, da er einen positiven Beitrag zu einem Dialog leisten sollte; (2) in

Bezug auf den Inhalt, der dem Kommunismus positive Aspekte zugestand und

auf eine positive Vision der christlichen Gesellschaftsordnung fokussierte; (3) in

Bezug auf das politische Ziel, insofern als die Christiapisierung der Gesellschaft

angestrebt wurde.37 Dieser positive Antikommunismus konstituierte einen Mittelweg

in der Konfrontation mit dem Ostblock, zwischen dem unnachgiebigen
Antikommunismus, der alle Kontakte mit dem Osten verweigerte, und dem

Antikommunismus, der bereit war, die <friedliche Koexistenz) mit wenigen Vorbehalten

zu akzeptieren. Insbesondere angesichts der anhaltenden Bedrängnis der
katholischen Kirche hinter dem Eisemen Vorhang war die Commission nicht
willens, die noch immer als Bedrohung wahrgenommene (friedliche Koexistenz)

gutzuheißen.
Dieser radikale Wechsel in der ideologisch-strategischen Ausrichtung der

Commission lässt sich auf drei Ursachen zurückfuhren, die erstens in der
Commission selbst, zweitens in der Katholischen Kirche und drittens in der geopoliti-
schen Entwicklung des Kalten Kriegs angelegt waren. Erstens kam es in der
Commission zu einem entscheidenden personellen Wechsel. Louis Gauthier, der als

Sekretär und Herausgeber des stramm antikommunistischem Magazin Echo des

Persécutés die ideologische Ausrichtung der Commission geprägt hatte, verstarb
unerwartet im August 1962. Sein Nachfolger wurde Jan Fierens vom Missionsorden

CICM im belgischen Scheut.38 Fierens war von 1937 bis 1953 als Missionar
in China tätig, wo er zunächst von der japanischen Besatzungsmacht und später
von Mao Tse-tungs Regierung inhaftiert wurde. Fierens selber schrieb später, dass

er unter Hausarrest und im Gefängnis im kommunistischen China (1949-1953)
mit der Konzeption des (positiven Antikommunismus) begonnen und in diesen

36 Jan Fierens, Les conditions psychologique du dialogue, in: Témoins. Mai 1963. 19.
37 Église-Témoin, Okt. 1969, 3.
38 Congregatio Immaculati Cordis Mariae, deutsch «Kongregation vom Unbefleckten Herzen

Mariens», ein 1862 vom belgischen Priester Théophile Verbist errichteter katholischer
Männerorden.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung 107

vier Jahren, in denen er Gespräche fast ausschließlich mit Marxisten fuhren

konnte, dessen experimentelle Ausarbeitung in Angriff genommen habe.39 Nach
seiner Ausweisung aus China sandte ihn sein Orden nach Haiti und in die USA.
Später unterrichtete Fierens einen Kurs über «die Psychologie des Apostolats in
kommunistischen Milieus» an der von der CIA finanziell unterstützten Université
Internazionale degli Studi Sociali Pro Deo in Rom,40 ehe er sich gegen Ende 1961

voll in den Dienst der Commission stellte, ursprünglich mit der Aufgabe, ein seit

einiger Zeit geplantes Radioprojekt voranzutreiben.
Daraus resultierte Radio Omega, der erste und zu seiner Zeit einzige klandes-

tine religiöse Radiosender, der zwischen August 1962 und November 1966

russischsprachige Programme in die Sowjetunion sandte. Die Kurzwellensendungen
wurden über die Sendeanlage von Radio Free Russia ausgestrahlt, das von der

Widerstandsorganisation Bund der Russischen Solidaristen (NTS) in einem

abgelegenen Landstrich in Oberbayern betrieben wurde. Wie die persönlichen Dialoge

hinter dem Eisernen Vorhang waren die vom Vatikan finanziell unterstützten,

religiösen Sendungen konzipiert, um auch nicht-christliche Zielgruppen und
selbst überzeugte Kommunisten zu erreichen, den ideologischen Kampf gegen
den atheistischen Kommunismus zu unterstützen, und damit, nach und nach, zur
Zersetzung des sowjetischen Regimes beizutragen.41 Als man Fierens nach
Gauthiers Tod auch zum Sekretär ernannte und er die Leitung des nun bezeichnenderweise

als Témoins (ab 1964 Église-Témoin) neu konzipierten Écho des Persécutés

übernahm, wurde das Sekretariat der Commission zur Radiosektion nach
Brüssel verlegt. Aufgrund von Fierens' Wirken in einem Missionsorden, seiner

persönlichen Erfahrungen im kommunistischen China und insbesondere seines

Interesses für die Psychologie des Apostolats in kommunistischen Milieus lässt

sich der ideologische Aufbruch unter seiner Führung verstehen.
Die Entwicklung des <positiven Antikommunismus) der Commission fiel aber

auch mit Entwicklungen im Vatikan zusammen, die sich in der revolutionären
Enzyklika Pacem in Terris manifestierten, einem eminent politischen Text, mit
dessen Verkündung im April 1963 Johannes XXIII. ebenfalls für eine Öffnung

39 Jan Fierens, Un apostolat fascinant, in: Témoins, Mai 1963, 1-4; Jan Fierens, Le dialogue
avec les marxistes, in: Église-Témoin, Juni 1965, 1.

40 KADOC, KU Leuven, Belgien, Archief Scheut (CICM) Generalaatsarchief, Z.VI.d.3.1, J.

Fierens, La Metodologia deU'apostolato di Penetrazione nei ceti comunisti, n.d. [ca. I960].
Zu Pro Deo siehe Valérie Aubourg, «A Philosophy of Democracy under God». C.D. Jackson,

Henry Luce et le mouvement Pro Deo (1941-1964), in: Revue Française d'Études
Américaines, 1 (2006), 29-46.

41 Zu (Radio Omega> siehe v.a. COIC-N08, Ordner «Église-Témoin 1960-64»; sowie NTS-
Archiv, Frankfurt am Main, Box 39, Ordner «Radio <Omega> (1962-1966)».

SZRKG/RSHRC/RSSRC. 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



108 Adrian Hänni

gegenüber dem Osten und einen Dialog eintrat.42 Es könne der Fall eintreten,
erklärte der Papst in der Enzyklika, «dass Fühlungnahmen und Begegnungen über

praktische Fragen, die in der Vergangenheit unter keiner Rücksicht sinnvoll
erschienen, jetzt wirklich fruchtbringend sind oder es morgen sein können».43 Der

theologische Kunstgriff in Pacem in Terris, der den Weg zu Ost-West-Kontakten
und einem dialogischen Ansatz sowohl im religiösen wie im politischen Feld
öffnete, bestand in der Unterscheidung zwischen <Irrtum> und (Irrendem, zwischen
(Kommunismus) und (Kommunisten). «Der dem Irrtum Verfallene hört nicht auf,
Mensch zu sein, und verliert nie seine persönliche Würde, die doch immer geachtet

werden muss»,44 stellte Johannes XXIII. klar.
Aufdas Feld des Politischen übertragen bedeutete diese Grundunterscheidung:

«Von da aus gesehen, ist es durchaus angemessen, bestimmte Bewegungen, die sich
mit wirtschaftlichen, sozialen, kulturellen Fragen oder der Politik befassen
[(Kommunisten)], zu unterscheiden von falschen philosophischen Lehrmeinungen über
das Wesen, den Ursprung und das Ziel der Welt und des Menschen [(Kommunismus)],

auch wenn diese Bewegungen aus solchen Lehrmeinungen entstanden und

von ihnen angeregt sind.»

Denn die von systematischen, unveränderlichen Ideologien geleiteten politischen

Akteure besäßen die Fähigkeiten sich mit den Verhältnissen zu wandeln,
also ihren Irrtum zu erkennen. Der Papst ging sogar noch weiter und gestand
selbst den Irrenden ein Streben nach dem Guten zu: «Wer könnte übrigens leugnen,

dass in solchen Bewegungen [...] etwas Gutes und Anerkennenswertes sich

finden kann?»45 Das war in der Tat eine neue päpstliche Perspektive. Der Heilige
Stuhl präzisierte indes am 21. April, zehn Tage nach der Veröffentlichung von
Pacem in Terris, mit einem Kommentar über Radio Vaticana, dass Kontakte mit
Kommunisten den «unversöhnlichen» Gegensatz, der Kommunismus und christliches

Weltbild trenne, keinesfalls aus der Welt schaffen könnten.46 Der vom
Papst angeregte Dialog sollte demnach weder zu einem Kompromiss führen noch

42 Thomas Brechenmacher, Johannes XXIII., Pacem in Terris (1963) und das Erbe Pius' XII.,
in: Mariano Barbato/Stefan Heid (Hg.), Macht und Mobilisierung. Der politische Aufstieg
des Papsttums seit dem Ausgang des 19. Jahrhunderts, Freiburg 2020, 201-220; Alberto
Melloni, (Pacem in terris>. Storia dell'ultima enciclica di Papa Giovanni, Rom 2010; Peter
Hebblethwaite, John XXIII. Pope of the Council, London 1984, 67-88.

43 Pacem in Terris, deutsche Version, in: Texte zur katholischen Soziallehre. Die sozialen
Rundschreiben der Päpste und andere kirchliche Dokumente, Köln51982, 271-320, hier 160

(Zitation nach Absatznummern).
44 Ebd., 158.
45 Ebd.. 159.
46 Brechenmacher, Johannes XXIII. (wie Anm. 42), 214.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117. DOl: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung 109

zu einem (Wandel durch Annäherung). Vielmehr war er konzipiert, um die Irrenden

letzten Endes von der Wahrheit des christlichen Weges zu überzeugen, wobei
mit den Irrenden auch der Irrtum verschwinden würde.47

Das geistige Klima im Vatikan in der Endphase des Pontifikats von Johannes

XVIII. bot folglich eine Gelegenheitsstruktur für den positiven Antikommunis-

mus, den Fierens bereits seit über einem Jahrzehnt ideell entwickelt hatte, und die
Commission konnte auf den in Pacem in Terris zum Ausdruck gekommenen
Ideen des Papstes aufbauen. Wesentliche Elemente waren in der Enzyklika im
Kern angelegt, wobei die Commission an einige direkt anknüpfte. So wurde
zusätzlich zur Trennung von <Irrtum> und (Irrenden) eine Unterscheidung zwischen
(Irrtum) und (irrender Doktrin) eingeführt, wobei letztere als Zwischenschritt zur
Annahme des katholischen Glaubens verstanden wurde. Während es in Bezug auf
den Irrtum keine Toleranz geben dürfe, schrieb Fierens zu Beginn des Jahres

1964, müsse ((die Wahrheit, die sich in irrenden Doktrinen befinde, nicht nur
toleriert, sondern sogar aktiv akzeptiert werden».48 Das Vorhandensein von Wahrheit

in einer irrenden Doktrin wie dem Kommunismus dürfe freilich nicht zur
Akzeptanz dieser Ideologie führen.

Schließlich gilt es zum Verständnis des ideologisch-strategischen Richtungswechsels

der Commission, wie auch der Friedenslehre des Papstes, den historischen

Kontext zu berücksichtigen. Die Zweite Berlinkrise ab 1958, die 1961 in
den Bau der Berliner Mauer mündete und die Kubakrise vom Herbst 1962 -
Ereignisse, die allesamt in das kurze Pontifikat Johannes XXIII. fielen - hatten der
Welt die Gefahr eines Nuklearkriegs zwischen den Supermächten vor Augen
geführt. Damit war ein Kulminationspunkt im Kalten Krieg erreicht, der ab 1963

langsam zu einer Entspannung zwischen Ost und West führte, was wiederum
Anknüpfungspunkte für einen Dialog bot.

Fierens und seine Mitstreiter studierten diesen apostolischen Dialog in den

folgenden Jahren mit wissenschaftlicher Hingabe. Kommunikationstheoretische
Ansätze wurden reflektiert, vor allem aber wurden psychologische Erörterungen
durchgeführt, um die Mechanismen des eingeforderten Dialogs zu verstehen und
die Mentalität der Menschen hinter dem Eisernen Vorhang «zu kennen und
bekanntzumachen». Beispielsweise wurden aus der Analyse der psychologischen
Bedingungen, unter denen der Dialog stattzufinden hatte, eine Reihe von
Handlungsanleitungen («Gesetzen») abstrahiert, die einen erfolgreichen Verlauf
ermöglichen sollten.49

47 Cf. ebd., 216.
48 Tolérance (wie Anm. 35).
49 V.a. Fierens, Les conditions psychologiques du dialogue (wie Anm. 36), 4-20.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



110 Adrian Hänni

Ein besonderes Augenmerk wurde auf die Psychologie der russischen Jugend

gelegt. Dieser wurde ein spiritueller Hunger nach Kultur und intellektuellem
Leben attestiert. Eine angeblich weit verbreitete Zurückweisung des Marxismus
habe zu einem Verlangen nach «moralischen Korrektiven» gefuhrt und eine
Suche nach dem Sinn des Lebens und der Geschichte ausgelöst. Die Jugendlichen
besäßen deshalb eine neugierige Einstellung gegenüber der Religion, wobei sich

einige sogar auf der konkreten Suche nach dem Christentum befanden.50 Die
russische Jugend wurde angesichts der diagnostizierten spirituellen Bedürfnisse als

besonders empfänglich für den apostolischen Dialog eingestuft. 1971 war sogar
von einer «neuen Jugend» die Rede und davon, dass das religiöse Empfinden in

der Sowjetunion «in unbändiger Weise erwache».51

Wenngleich die Commission das Potenzial für eine christliche Missionierung
sicherlich überschätzt hat, entsprachen ihre Beobachtungen durchaus damaligen
gesellschaftlichen Entwicklungen in der Sowjetunion, in der sich kirchlich-religiöse

Räume als Räume politischer Opposition neu etablierten. In den 1960er und
1970er Jahren erhielten beispielsweise freie, der Orthodoxie nahestehende religiöse

Gemeinschaften in Leningrad starken Zulaufvon Seiten junger Intellektueller.
Kritik und Ernüchterung gegenüber dem Marxismus hatte bei ihnen zu einer
individuellen religiösen Suche und letztlich zur Konversion zur Orthodoxie geführt. Die

anfänglich geheimen, an romantische Zirkel erinnernden religiösen Gemeinschaften

zeichneten sich vielfach durch eine Affinität zum russischen Nationalismus und
eine Nähe zur Dissidentenbewegung aus.52 Victoria Smolkin-Rothrock wiederum
hat die spirituelle Krise selbst in den bedeutendsten atheistischen Zeitschriften
nachgewiesen und dort einen Wandel von ideologischen Stereotypen hin zu einer

komplexeren Konzeption von Religion in der Breschnew-Zeit ausgemacht. Der
Fokus verlagerte sich zusehends weg vom Kampfgegen Religion hin zum Kampf

50 Jan Fierens, Psychologie de la jeunesse russe, in: Église-Témoin, Juni 1965, 12f.
51 Anatole Lévitine-Krasnov, Le peuple russe et la religion, in: Église-Témoin. März 1971, 14—

18; Le problème de la jeunesse croyante en URSS, in: Église-Témoin, April-Mai 1971, 11 f.
52 Olga Tchepoumaya, The Hidden Sphere of Religious Searches in the Soviet Union. Inde¬

pendent Religious Communities in Leningrad from the 1960s to the 1970s, in: Sociology of
Religion, 64/3 (2003), 377-387. Siehe ausserdem den Artikel von Barbara Martin zur
religiösen Erneuerung unter der sowjetischen Intelligenzia in den 1970er Jahren in diesem
SZRKG-Themenheft. Martin ortet eine Desillusionierung bezüglich des Kommunismus, die
eine Suche nach alternativen spirituellen Quellen ausgelöst habe, die zur Entstehung einer
Hippiebewegung mit Interesse für orientalische Religionen geführt habe. Von dort landeten
manche Jugendliche in den religiösen Seminaren in Moskau und Leningrad. Dabei behielten
sie ihre ökumenische Orientierung und unterhielten Kontakte auch mit Katholiken und der
<Kirche des Schweigens). Diese Konversationsmechanismen entsprachen weitgehend dem
von der Commission beobachteten bzw. projizierten Prozess.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117. DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung 111

für ein sowjetisches und deshalb selbstredend atheistisches und doch erfülltes
spirituelles Leben.53

Jan Fierens führte bis in die frühen 1970er Jahre selbst zahlreiche Konversationen

hinter dem Eisernen Vorhang, unter anderem auch mit offiziellen
Parteimitgliedern.54 In erster Linie sah sich die Commission aber als Kaderorganisation,
welche die Katholiken auf dieses «faszinierende Apostolat» vorbereitete. Um die
dazu notwendigen Kontakte zwischen Christen und Kommunisten zu ermöglichen,

versuchte man die «wenigen aber wachsenden» Risse im Eisernen Vorhang
auszunutzen. Ab Mitte der 1960er Jahre propagierte die Commission deshalb
Tourismus - genauer gesagt, Urlaubsreisen westlicher Christen nach Osteuropa-
als hauptsächliches Instrument, um den konstruktiven Dialog mit den Kommunisten

zu ermöglichen. Diese Wahl basierte auf der Beobachtung, dass der Tourismus

nicht lediglich einen weiteren Riss im Eisernen Vorhang darstellte, sondern

vielmehr die einzige Form des Ost-West-Kontakts in sehr großem Umfang war.
Tatsächlich schuf der Tourismus, mit Millionen westlicher Touristen, die ihre

Ferien hinter dem Eisernen Vorhang verbrachten,55 und einer beträchtlichen Zahl
Osteuropäer, die ihre Urlaubsreise in die entgegengesetzte Richtung antraten, ein
besonderes Interaktionsfenster im Kalten Krieg.56 Ab der zweiten Hälfte der
1950er Jahre begann eine ständig steigende Zahl gewöhnlicher Touristen aus

Westeuropa und Nordamerika die Sowjetunion und die anderen kommunistischen
Staaten Europas zu besuchen, worauf jene mit Beginn der 1960er Jahre zunehmend

versuchten, einen transnationalen Tourismus durch den Eisernen Vorhang
aufzubauen. Dieser nahm im Zuge der Entspannung in Europa gerade ab Mitte
der 1960er Jahre, als die Commission ihn als hauptsächliches Vehikel für den

konstruktiven Dialog auswählte, unter anderem dank maßgeblicher Erleichterungen

der Visa-Regulierungen, rasch zu.57

53 Victoria Smolkin-Rothrock, The Ticket to the Soviet Soul. Science, Religion and the Spiri¬
tual Crisis of Late Soviet Atheism, in: The Russian Review, 73/2 (2014), 171-197.

54 Notre Position, in: Église-Témoin, Feb. 1968, 17.
55 A.D. Popov gibt folgende ungefähren Zahlen ausländischer Besucher für die Sowjetunion:

500'000 (1956); 1,3 Mio. (1963); 3,7 Mio. (1975); 5 Mio. (1980). Siehe A.D. Popov, «Uvi-
det. Poniat. Poliubit». Sovetskii inostrannyi turizm v kontekste publichnoi diplomatii
perioda kholodnoi voiny, in: Modem History of Russia, 7/4 (2017), 150.

56 So argumentiert auch Angela Romano, Tourism across a Porous Curtain, in: Sune Bechmann
Pedersen/Christian Noack (Hg.), Tourism and Travel during the Cold War. Negotiating
Tourist Experiences across the Iron Curtain, London 2020, 190-206.

57 Sune Bechmann Pedersen/Christian Noack, Crossing the Iron Curtain, in: Bechmann Peder-
sen/Noack (Hg.), Tourism and Travel during the Cold War (wie Anm. 56), 1-20. Dieser
Sammelband bietet die bislang tiefgründigste und innovativste historiographische
Auseinandersetzung zum westlichen Tourismus hinter dem Eisemen Vorhang. Die einzelnen Autoren
gehen dabei auch den Fragen nach, wie einzelne Urlauber aus westlichen Ländern ihre Rei-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021). 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



112 Adrian Hänni

Im Gegensatz zur sich vervielfachenden Quantität diagnostizierte die Commission

allerdings einen Mangel an Qualität dieser Interaktionen. Die Ursache dieses

«propagandistischen Problems» wurde in der mangelhaften Vorbereitung der
westlichen Touristen gesehen, welche in Unverstand und folglich einem naiven Verhalten

resultierte. Ab 1965 entwickelte sich die Vorbereitung der christlichen Touristen,

die Reisen hinter den Eisernen Vorhang antraten, dementsprechend zu einer
zentralen Aktivität der Commission. Zu diesem Zweck wurden ab 1966 jeweils zur
Sommerferienzeit Ratgeber und Reiseführer herausgegeben, die mit großem Erfolg
durch führende Reisebüros, die katholischen Massenorganisationen und an Konferenzen

verteilt wurden.58 Die Touristen wurden darin angehalten, ihre Konversationen

mit den Kommunisten mit einer selbstsicheren, offenen, aber besonnenen und

nicht naiven Einstellung zu führen. Das Publikationsprogramm für 1967, dem

Internationalen Jahr des Tourismus, sah bereits zwölf verschiedene Broschüren im

Taschenformat vor, in den Sprachen Französisch, Niederländisch, Englisch,
Deutsch, Italienisch, Spanisch und Portugiesisch.59

Die Säkularisierung des (faszinierenden Apostolats>

Was war der ideologische Einfluss dieses positiven Antikommunismus? Als die
Commission im Frühling 1963 ihre neuen Ideen zu vertreten begann, war sie trotz
vermeintlichem Rückenwind durch die päpstliche Enzyklika Pacem in Terris in
der transnationalen laienkatholischen Bewegung auf starke Zurückhaltung und

Unverständnis gestoßen. Bis 1966 hatte sich das Klima aber immerhin in dem

Masse gewandelt, dass die Commission viel Verständnis und Unterstützung
konstatieren konnte und festhielt, dass man, «ohne zu sehr optimistisch zu sein, sagen
könne, dass sich der Wunsch nach Kontakt und Dialog auf dieser Seite des Eisernen

Vorhangs gleichermaßen zu manifestieren beginnt.»60 Gleichzeitig hatten in
den drei Jahren zwischen 1963 und 1966 einige Kalte Krieger im Gravitationsfeld
des International Documentation and Information Centre (Interdoc) - einem
westlichen Netzwerk für Propaganda und psychologische Kriegsführung, das eng

sen hinter den Eisernen Vorhang erlebten und ihnen Sinn zuschrieben und in welchem Aus-
mass diese Erfahrungen westlicher Touristen in Osteuropa gegenseitige Wahrnehmungen
und Kalte-Kriegs-Stereotypen beeinflussten.

58 V.a. Église-Témoin, Juli 1965 («Le Tourisme à l'Est»); Église-Témoin. Juni 1966 («Tour¬
isme vers l'Est. Qui est votre guide?»); Résolutions adaptées par l'Assemblée Générale des
OIC à propos de la Commission Église-Témoin. Tourisme et Radio, in: Église-Témoin, Sept.
1966. 7. Die Guides trugen Titel wie <Vers TEst> oder <Vade-Mecum du Touriste Chrétien).

59 Tourisme et Radio, in: Église-Témoin, Sept. 1966, 7.
60 On progresse, in: Église-Témoin, Juni 1966, 1.

SZRKG/RSHRC/RSSRC. 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung 113

mit westlichen Geheimdiensten verbunden war61 - eine säkulare Version des

positiven Antikommunismus der Commission entwickelt, welche auf die Propagierung

(westlicher Werte) anstelle des Christentums fokussierte.
In den Jahren 1964/65 organisierte Interdoc eine Reihe von Konferenzen zur

strategischen Entwicklung von Ost-West-Kontakten.62 Bei einer Konferenz im
westdeutschen Eschwege schlug der hohe BND-Mitarbeiter und Interdoc-Vordenker

Rolf Geyer 1964 «eine dynamische intellektuelle Aktion» vor: «Begegnungen
von Person zu Person» sollten auf die Menschen im Osten einwirken und zur
Einsicht fuhren, dass «materielle Sicherheit» (im Gegensatz zur Religion im Argument
der Commission) und Kommunismus inkompatibel seien. Geyer versuchte in seiner

25-seitigen Abhandlung, wie zuvor Fierens, die effektivsten Eintrittspunkte in die
kommunistische Psyche zu identifizieren. Die Menschen des Ostblocks, argumentierte

er, miissten mit «der Fülle des westlichen geistig-politischen Lebens»
(anstelle des Christentums im Dialogmodell der Commission) konfrontiert werden.63

Im folgenden Jahr wurde an der Interdoc-Konferenz in Locarno an Geyers
Vision angeknüpft, wobei man den Fragen nachging, welche Ideen und Werte sich am
ehesten dazu eigneten, hinter den Eisemen Vorhang getragen zu werden und wie
der Dialog mit den Kommunisten am besten anzugehen sei. Vor allem aber war es

der deutsche Vizedirektor von Interdoc, Baron Wilhelm von Hahn, der Geyers
Strategie weiterentwickelte und das gezielte Vorgehen bei den Kontakten mit dem Osten

erörterte. Bei einem Vortrag in Bonn im Juni 1965 erläuterte von Hahn seinen

Ansatz der (Konfrontation). Die beste Art, die wachsende Unzufriedenheit und den

«Erkenntnishunger» für alle Aspekte des westlichen Lebens (die Commission
diagnostizierte im selben Monat spirituellen Hunger) in den kommunistischen
Gesellschaften auszunutzen und alternative «Leitbilder» und «Denkprozesse» einzuführen,

so kam er wie zuvor Fierens zum Schluss, ergebe sich durch «das persönliche
Gespräch». Und wie die Commission sah auch Hahn im Massentourismus (wenn
auch von gewöhnlicher Bürgern anstelle von katholischen Laien) das primäre
Instrument, um die Konversationen zu ermöglichen.64

In der Folge versuchte sich auch Interdoc als Ausbildungsorganisation für die

ideologisch-psychologische Vorbereitung von Ostreisenden zu positionieren.
Dadurch sollte eine neue Klasse von Kadern, bestehend etwa aus Tour-Guides und

61 Zu Interdoc siehe das Standardwerk von Giles Scott-Smith, Western Anti-Communism and
the Interdoc Network. Cold War Internationale, New York 2012. Das in Den Haag ansässige
Interdoc wurde bis Ende der 1960er Jahre grösstenteils durch den BND finanziert.

62 Ebd., 149.
63 Rolf Geyer, Die Strategie des Friedens, n.d. [1964], im Privatarchiv des Autors. Grosser

Dank gebührt Giles Scott-Smith für die Bereitstellung des Dokuments.
64 Scott-Smith, Western Anti-Communism (wie Anm. 61), 150-152.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



114 Adrian Hänni

Geschäftsleuten, geschaffen werden.65 Im September 1965 wurde im niederländischen

Zandvoort eine Konferenz zum Thema Preparations for Est-West-Con-

tacts durchgeführt und wie bei der Commission sollten Reisebüros in die
Vorbereitung der Ostkontakte miteinbezogen werden. Zumindest schmiedete Interdoc

gegen Jahresende gemeinsam mit Peter Sager vom Schweizerischen Ost-Institut
(SOI) Pläne für einen Anlass für Reisebüros mit dem Namen Introduction to the

Problem ofContacts with the East.66

Einige weitere mit Interdoc in Verbindung stehende Gruppen, deren
antikommunistische Propaganda hinter den Eisernen Vorhang gerichtet war, begannen sich

für den neuen Ansatz zu interessieren, darunter das Free Europa Committee, das

damals nach Möglichkeiten suchte, seine Einflussoperationen in Osteuropa über die

Programme von Radio Free Europe hinaus auszuweiten.67 Nichtsdestotrotz blieb
der positive Antikommunismus, in der religiösen Form der Commission genauso
wie in der säkularen von Interdoc, eine marginale Position innerhalb des

antikommunistischen Spektrums. Selbst im Fall von Interdoc sollte es noch bis in die frühen
1970er Jahre und zum Siegeszug von <Détente> dauern, ehe ein ernsthafter, von den

individuellen Initiativen seines Direktors Cees van den Heuvel getragener Versuch

unternommen wurde, einen auf dem persönlichen Gespräch aufbauenden, für die
westlichen Werte missionierenden Dialog in der Praxis zu realisieren.68

Zu diesem Zeitpunkt hatte die Commission bereits damit begonnen, ihre Aktivitäten

einzustellen. Dies war erstens eine Folge des Alters sowie der schlechten
Gesundheit von Jan Fierens, der 1975 verstarb; zweitens das Ergebnis einer internen

Restrukturierung der COIC;69 und drittens Ausdruck eines Generationenwechsels
innerhalb der Bewegung, wobei neue Organisationen die Thematisierung der

Kirchenverfolgung hinter dem Eisernen Vorhang im Kontext des Helsinki-Prozesses
zusehends in den allgemeineren Kampf für die Menschenrechte integrierten.70

f'? Ebd., 124, 151-153. Interdoc-Direktor Cees van den Heuvel hatte bereits 1964 in einer In-
terdoc-Publikation von der Notwendigkeit gesprochen, «geeignete Vertreter des Westens»
vorzubereiten, das westliche Konzept der Menschenwürde sowohl zu Hause als auch im
Ausland hervorzuheben. Siehe C.C. van den Heuvel, The Answer of the West to the Challenge

of «Peaceful Coexistence», in: Tasks for the Free World Today. Thoughts on Positive
Anti-Communism, Gütersloh 1964, 83.

66 Scott-Smith, Western Anti-Communism (wie Anm. 61), 117.
67 Ebd., 153f.
68 Ebd., 212, 225. Siehe dazu auch ders., Interdoc, Western Anti-Communism and the Trans¬

national Imperative, in: Luc Van Dongen/Stéphanie Roulin/Giles Scott-Smith (Hg.),
Transnational Anti-Communism and the Cold War. Agents, Activities, and Networks, New York
2014, 130-145.

69 COIC-N37.
70 Siehe dazu die Fallstudie von Stéphanie Roulin zur Schweizer Organisation (Glaube in der

2. Welt> in diesem SZRKG-Themenheft.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung 115

Konklusion

Während zweier Jahrzehnte versuchte die Commission pour l'Église Persécuté,
in enger Kooperation mit internationalen katholischen Organisationen und dem

Heiligen Stuhl und teilweise in Verbindung mit westlichen Geheimdiensten,
Unterstützung für die katholische Kirche hinter dem Eisernen Vorhang zu generieren
und mittels oftmals originärer antikommunistischer Kampagnen die öffentliche
Meinung sowohl im Westen als auch im Osten zu beeinflussen. Diese Aktivitäten
lösten einen Transfer religiöser Semantiken, Diskurse und Praktiken ins Feld des

Politischen aus und forderten dadurch einen umfassenderen, politisch-religiösen
Verflechtungsprozess, der den Kalten Krieg mitgeprägt hat.

Vor dem Hintergrund der päpstlichen Enzyklika Pacem in Terris und der
allmählichen Entspannung im Kalten Krieg nach der Kubakrise propagierte die
Commission ab 1963 unter Federführung von Jan Fierens einen positiven Antikommu-
nismus, der sich für einen evangelisierenden Dialog mit Kommunisten hinter dem

Eisemen Vorhang einsetzte, und versuchte, diesen praktisch durch die Vorbereitung
von christlichen Touristen zu realisieren. Diese religiöse Version von positivem
Antikommunismus wurde im politischen Feld durch die Antikommunisten des In-
terdoc-Netzwerks säkularisiert. Wie die Commission versuchte auch Interdoc, den

Kommunismus im Ostblock durch die Propagierung eines positiven Wertesystems

zu schwächen, wobei die (westlichen Werte> anstelle des Christentums traten.
Beiden transnationalen Netzwerken gemein war auch, dass sie den Tourismus

durch den Eisemen Vorhang als geeignetes Vehikel für den Dialog im persönlichen
Gespräch verstanden haben. Dieser Artikel wirft damit Licht auf den Tourismus als

ein weiteres Feld, auf dem der Kalte Krieg jenseits der direkten Konfrontation der

Supermächte ausgetragen wurde - und knüpft damit an jüngste Forschung an, die
das Potenzial von Tourismusforschung fiir die Cold War Studies aufzeigt.71

Ein Forschungsdesiderat bleiben Untersuchungen tatsächlich erfolgter
dialogischer Ost-West-Begegnungen sowie eine genaue Rekonstruktion der
Mechanismen, durch die es zu den ideellen Transfers zwischen der Commission und

Interdoc gekommen ist.

71 Z.B. Bechmann Pedersen/Noack (Hg.), Tourism and Travel during the Cold War (wie Anm.
56); Patryk Babiracki/Kenyon Zimmer (Hg.), Cold War Crossing. International Travel and
Exchange across the Soviet Bloc, 1940s-1960s, College Station 2014; Christopher Endy,
Cold War Holidays. American Tourism in France, Chapel Hill 2004; Christian Noack, «A
Might Weapon in the Class War». Proletarian Values, Tourism and Mass Mobilisation in
Stalin's Time, in: Journal of Modem European History, 10/2 (2012), 231-254; Dragos
Petrescu, Closely Watched Tourism. The Securitate as Warden ofTransnational Encounters,
1967-9, in: Journal of Contemporary History, 50/2 (2015), 337-353; sowie mehrere Artikel
im (Journal of Tourism History) seit ca. 2013.

SZRKG/RSHRC/RSSRC. 115 (2021), 99-117, DOl: 10.24894/2673-3641.00084



116 Adrian Hänni

Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung - Die Commission pour l'Église
Persécutée, Jan Fierens und die Entwicklung des positiven Antikommunismus

Dieser Artikel leistet einen originellen Beitrag zur Geschichte des Antikommunismus und
zu einer religiös-politischen Verflechtungsgeschichte des Kalten Kriegs. Im Zentrum der
Analyse steht die Genese eines «positiven Antikommunismus», der sich für einen evange-
lisierenden, aus persönlichen Gesprächen bestehenden Dialog mit Kommunisten hinter
dem Eisernen Vorhang einsetzte. Dieser positive Antikommunismus wurde in den frühen
1960er Jahren innerhalb der Commission pour l'Église Persécuté, einer transnationalen
Gruppe von Laienkatholiken mit engen Verbindungen zum Heiligen Stuhl, ideologisch
entwickelt, wobei dem belgischen Missionar Jan Fierens eine massgebliche Rolle zukam.
Bis Anfang der 1970er Jahre versuchte die Commission daraufhin den Dialog hinter dem
Eisernen Vorhang durch die Vorbereitung von christlichen Touristen praktisch zu realisieren.

Der zweite Teil des Artikels untersucht die Säkularisierung dieses religiösen «positiven

Antikommunismus» im politischen Feld. Kalte Krieger im Umfeld des westlichen
Propagandanetzwerks Interdoc versuchten ihrerseits, den Kommunismus im Ostblock durch
die Propagierung eines positiven Wertesystems zu schwächen, wobei nun die «westlichen
Werte» anstelle des Christentums traten. Da auch in dieser säkularen Ausprägung der
Tourismus als geeignetes Vehikel für den Dialog im persönlichen Gespräch betrachtet wurde,
verweisen die Erkenntnisse dieses Artikels ferner auf das Potenzial von Tourismusforschung

für die Cold War Studies.

Antikommunismus - Religion - Kalter Krieg - Katholizismus - Commission pour l'Église
Persécuté - Interdoc - Jan Fierens.

Entre sacralisation et sécularisation - La Commission pour l'Église Persécutée,
Jan Fierens et le développement de l'anticommunisme positif
Cet article apporte une contribution originale à l'histoire de l'anticommunisme et à une
histoire croisée politico-religieux pendant la Guerre froide. L'analyse se concentre sur la
genèse d'un «anticommunisme positif» qui préconisait un dialogue évangélisateur consistant

en des conversations personnelles avec les communistes derrière le rideau de fer. Cet
anticommunisme positif a été développé idéologiquement au début des années 1960 au
sein de la Commission pour l'Église Persécutée, un groupe transnational de laïcs catholiques

ayant des liens étroits avec le Saint-Siège, dans lequel le missionnaire belge Jan
Fierens a joué un rôle décisif. Jusqu'au début des années 1970. la Commission a ensuite
essayé de faire du dialogue derrière le rideau de fer une réalité concrète en préparant des
touristes chrétiens. La deuxième partie de l'article examine la sécularisation de cet
«anticommunisme positif» religieux dans le domaine politique. Les guerriers froids, dans
l'environnement du réseau de propagande occidental Interdoc, ont pour leur part tenté d'affaiblir

le communisme dans le bloc de l'Est en propageant un système de valeurs positives,
les «valeurs occidentales» prenant désormais la place du christianisme. Le tourisme étant
également considéré comme un véhicule approprié pour le dialogue personnel dans cette
manifestation séculaire, les conclusions de cet article soulignent le potentiel de la recherche
sur le tourisme pour les études sur la Guerre froide.

Anti-communisme - religion - Guerre froide - catholicisme - Commission pour l'Église
Persécutée - Interdoc - Jan Fierens.

Tra sacralizzazione e secolarizzazione - La Commission pour l'Église Persécutée,
Jan Fierens e lo sviluppo dell 'anticomunismo positivo
Questo articolo contribuisce in maniera originale alla storia dell'anticomunismo e a quella
dell'intreccio religioso-politico durante la guerra fredda. L'analisi si concentra sullagenesi
di un «anticomunismo positivo» che sosteneva un dialogo evangelizzatore consistente in

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084



Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung 117

conversazioni personali con i comunisti dietro la cortina di ferro. Questo anticomunismo
positivo si sviluppö ideologicamente nei primi anni '60 all'interno délia Commission pour
l'Église Persécutée, un gruppo transnazionale di laici cattolici con stretti legami con la
Santa Sede, in cui il missionario belga Jan Fierens giocô un ruolo decisivo. Fino all'inizio
degli anni '70, la Commissione cercô di praticare il dialogo dietro la cortina di ferro for-
mando turisti cristiani. La seconda parte dell'articolo esamina la secolarizzazione di questo
«anticomunismo positivo» religioso nel campo politico. I guerrieri freddi vicini alla rete di
propaganda occidentale Interdoc cercarono di indebolire il comunismo nel blocco orientale
propagando un sistema di valori positivi, nel quale perô i «valori occidentali» prendevano
il posto del cristianesimo. Poiché anche in questa manifestazione secolare fu il turismo ad
essere visto corne un veicolo adatto per il dialogo a tu per tu, i risultati di questo articolo
sottolineano ulteriormente il Potenziale délia ricerca sul turismo per gli studi sulla guerra
fredda.

Anticomunismo - religione - Guerra Fredda - cattolicesimo - Commissione per l'Eglise
Persécutée - Interdoc - Jan Fierens.

Between sacralization and secularization - The Commission pour l'Eglise Persécutée,
Jan Fierens and the development ofpositive Anti-communism
This article makes an original contribution to the history of anti-communism and the
entanglement between the «religious» and the «political» of the Cold War era. The first part
analyses the emergence of a «positive anti-communism» that promoted an evangelizing
dialogue with communists behind the Iron Curtain consisting of face-to-face conversations.

This positive anti-communism was developed in the early 1960s by the Commission
pour l'Église Persécutée ({Commission for the Persecuted Church)), a transnational group
of lay Catholics with close connections to the Holy See. A key part in the process was
played by the Commission's Secretary, the Belgian missionary Jan Fierens. Thereupon,
the Commission attempted for a decade to realize the envisaged dialogue behind the Iron
Curtain through the preparation of Christian tourists. The second part of the article traces
the secularization of this religious positive anti-communism in the political realm. There,
ideologues connected to the Western propaganda network Interdoc likewise tried to weaken

communism in the Eastern bloc by promoting a positive value system, but they
replaced Christendom with «Western values». Since this secularized version ofpositive anti-
communism also considered tourism the most suitable vehicle to enable face-to-face
dialogue, the conclusions of this articles also highlight the potential of tourism research for
the future of Cold War Studies.

Anti-communism - religion - Cold War - Catholicism - Commission pour l'Église
Persécutée - Interdoc - Jan Fierens.

Adrian Hänni, Dr., FernUni Schweiz; https://orcid.org/0000-0001-9613-8706.

SZRK.G/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 99-117, DOI: 10.24894/2673-3641.00084




	Zwischen Sakralisierung und Säkularisierung : die Commission pour l'Église Persécutée, Jan Fierens und die Entwicklung des positiven Antikommunismus

