Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 115 (2021)

Artikel: Poésie, philosophie, orthodoxie : le renouveau religieux parmi
I'intelligentsia soviétique dans les années 1970

Autor: Martin, Barbara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-958544

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-958544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Poésie, philosophie, orthodoxie —
Le renouveau religieux parmi I’intelligentsia
soviétique dans les années 1970

Barbara Martin

Un visiteur étranger assistant aux célébrations pascales a Leningrad ou a Moscou
dans les années 1970 ne peut que s’étonner face a la forte fréquentation des ég-
lises. L’URSS n’est-elle pas le pays des persécutions religieuses et de 1’athéisme
d’Etat? Certes, I’affluence s’explique par le faible nombre de lieux de culte en
exercice, mais la ferveur des fideles frappe les touristes, et certains observateurs
occidentaux se réjouissent de I’intérét accru pour la religion parmi les jeunes. «Il
est aujourd’hui établi qu'un renouveau religieux a lieu au sein de la jeunesse so-
viétique»,' note en 1982 le pasteur suisse Eugen Voss, fondateur de Glaube in der
zweiten Welt, une organisation de soutien aux croyants du bloc de I’Est.

Les rapports adressés par les membres du clergé aux représentants du Conseil
aux Affaires Religieuses, 1’organe soviétique en charge de superviser les cultes,
dépeignent la méme €volution et trahissent une inquiétude face a ce symptome de
désaffection de la jeunesse face a I’idéologie soviétique. Un rapport de 1967 sur
I’activité religieuse a Leningrad observe déja:

«En dépit du processus continu de travail [de propagande] athée et d’une certaine

amélioration de sa qualité, on n’observe pas de chute de ’activité religieuse. La

quantité de rites religieux accomplis ne baisse pas, et les revenus des sociétés reli-
gieuses augmentent de maniére significative d’année en année. [...] Certains écri-
vains, poetes, artistes, travailleurs du cinéma, et méme journalistes contribuent a la
popularisation des rites religieux, la glorification de la morale religieuse, 1’élévation
des coutumes religieuses au rang de [coutumes] populaires, nationales. [...] L’un des
facteurs qui suscitent I’inquiétude est qu’une certaine partie de la jeunesse a com-
mencé a montrer plus d’intérét envers la religion et I’'Eglise. Diverses raisons ame-
nent cette jeunesse vers I’Eglise: il y a a la fois I'intérét pour les rituels et le décor

religieux, I’intérét pour la Bible comme source littéraire et historique, I’aspiration a
se familiariser avec la philosophie chrétienne: on y trouve également toutes sortes

Eugen Voss (¢d.), Russische Jugend im Aufbruch. Ausserer Druck und innere Freiheit, Zol-
likon 1982, 5.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



40 Barbara Martin

de «chercheurs de vérité) qui cherchent des réponses aux questions qui les préoccu-
pent; y viennent aussi des gens qui ne sont pas d’accord avec notre philosophie et
notre réalité, des ratés dégus de la vie, des gens brisés moralement qui y cherchent
consolation, enclins a la superstition.»?

Apres les répressions anti-religieuses des années 1930, qui ont poussé les
croyants dans la clandestinité, Staline conclut en 1943 une tréve avec 1I’Eglise
orthodoxe, que son successeur Khrouchtchev rompt toutefois a la fin des années
1950, relancant les fermetures d’églises et durcissant la législation des cultes.
Sous Brejnev, on observe un retour a une plus grande tolérance, dans les limites
du cadre strict établi: toute instruction religieuse est interdite, aucune activité re-
ligieuse ne doit avoir lieu en dehors des lieux de culte, les rites religieux doivent
étre enregistrés officiellement et, dans le cas d’enfants mineurs, I’accord des deux
parents est requis. Quant a la littérature religieuse, bien que tolérée, elle est en
pratique publiée a des tirages si faibles qu’elle est quasiment inaccessible. Néan-
moins, les années 1970—-1980 sont marquées par 1’échec des politiques de lutte
anti-religieuse, malgré 1’introduction de rituels civiques destinés a supplanter les
rituels religieux.’ Pour une jeunesse de plus en plus indifférente a I'idéologie mar-
xiste-1éniniste, les spiritualités orientales, mais également la religion chrétienne,
ont la saveur du fruit interdit. «L’Eglise représentait la seule contre-idéologie,
contre-culture qui conservéat une position légale, le seul refuge pour la personna-
lité, comme il semblait alors. Certaines personnes y voyaient méme un bastion
d’opposition politique», se souvenait Evgenij Pazukhin, membre d’un séminaire
religieux-philosophique a Leningrad dans les années 1970.*

Le renouveau religieux parmi I’intelligentsia orthodoxe russe a partir des an-
nées 1970 a souvent ét€¢ examiné dans I’historiographie comme une manifestation
de I’essor des mouvements nationalistes® ou comme une forme de dissidence.®
Dans cet article, cependant, nous examinerons ce phénomene a travers les con-
cepts de revitalisation et de désécularisation, des processus qui, comme nous le
démontrons dans cette recherche, étaient déja bien amorcés au moment de la li-

Archive d’Etat Centrale de Saint-Pétersbourg, R-2017, 1, 11, Sur I"activité des organisations
religieuses a Leningrad et dans la région de Leningrad, n.d., 61-63.

Victoria Smolkin, A sacred space is never empty. A history of Soviet atheism, Princeton
2018.

Keston Center for Religion, Politics, and Society, Baylor University, <Seminar 37, 2 of 6,
Evgenij Pazukhin, Zerkalo slavy, Leningrad 1988.

Sur le mouvement nationaliste russe, voir Nikolaj Mitrokhin, Russkaja partija. DviZenie
russkikh nacionalistov v SSSR 1953—-1985 gody, Moskva 2003; John B. Dunlop, The faces
of contemporary Russian Nationalism, Princeton (N.J.) 1983.

Par exemple: Jane Ellis, The Russian Orthodox church. A contemporary history, London
1986; Liudmilla Alexeyeva, Soviet Dissent: Contemporary Movements for National, Reli-
gious, and Human Rights, Middletown (Conn.) 1985.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



Le renouveau religieux parmi |'intelligentsia soviétique dans les années 1970 41

béralisation religieuse de 1988. Notre étude porte sur le renouveau religieux ob-
servé des les années 1970 au sein de I’'intelligentsia de confession orthodoxe
russe, @ Moscou et Leningrad. Comment une génération de jeunes gens issus pour
la plupart de familles non-religieuses, éduqués au sein du systeme scolaire sovié-
tique et donc soumis a une intense propagande athée, ont-ils trouvé la foi et choisi
de se convertir a I’orthodoxie? Comment ont-ils contourné la législation en place
afin d’obtenir un enseignement religieux et d’accéder & la littérature nécessaire,
et quelles formes de socialisation religieuse ont-ils mise en place?

Nous répondrons a ces questions sur la base d’entretiens d’histoire orale con-
duits a Moscou et Saint-Pétersbourg avec des fidéles orthodoxes issus de I’intel-
ligentsia, actifs sur le plan religieux dans les années 1970—1980. Dans le cadre de
ce projet de recherche, plus de 80 entretiens ont déja été réalisés, aussi bien avec
des laics que des religieux, de différents dges, sexes et occupations socio-profes-
sionnelles, représentant divers groupes et courants au sein de I’Eglise orthodoxe
russe. Si une fraction seulement de ces témoignages est présentée dans cet article,
ils sont représentatifs de I’expérience de cette génération de jeunes croyants issus
de l'intelligentsia, pour la plupart convertis ou revenus a la foi a I’age adulte, et
qui ont choisi de s’engager activement dans I’Eglise a une période ou les risques
encourus n’étaient pas négligeables.” La méthode de I’histoire orale permet de
restituer toute la richesse de cette expérience et d’identifier les motivations des
acteurs concernés. La divergence survenue dans les années 1990 entre courants
plus libéraux ou cecuméniques d’une part, et traditionalistes, voire fondamenta-
listes d’autre part, n’était que peu perceptible avant la Perestroika, lorsque ces
différents groupes interagissaient de maniére assez fluide et étaient unis par une
expérience commune de la clandestinité et un rejet commun de I’idéologie sovié-
tique.

Le retour du religieux en URSS: quelques réflexions théoriques

Le lien entre modernité et sécularisation a été remis en question a la fin du XX¢
siécle, suite a la résurgence de puissants courants religieux a travers le monde, y
compris au sein de I’ex-bloc communiste, qui semblait jusqu’alors profondément

Liste des interviews citées: Beljakova Elena, Moscou, 13 j Janwer 2020; Borisov Aleksandr,
Moscou, 9] Janvxer 2020; Capkovskij Igor’, Moscow, 24 janvier 2020; Cermak Andrej, Mos-
cou, 24 janvier 2020; Erokhina OI ga, Moscou, 5 février 2020; Jazykova Irina, Moscou, 15
septembre 2020; Jurovitskaia Elena, 16 février 2020; Kazakevi¢ Aleksandr, Moscou, 18 sep-
tembre 2020; Krotov Jakov, 21 février 2020; Krylova Elena, Moscou, 24 janvier 2020; Ras-
kovskij Evgenij, Moscou, 28 février 2020; Vinogradov Vladimir, Moscou, 24 janvier 2020.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



42 Barbara Martin

sécularisé. Steve Bruce a admis que la religion pouvait conserver une place im-
portante dans une société moderne dans un contexte de «défense culturelle», par
exemple en cas de domination d’un peuple par une force externe d’une autre re-
ligion ou sans religion. Dans ce cas, «les institutions religieuses acquiérent une
fonction additionnelle comme défenseurs de la culture et de I’identité du peuple.»®
Pour Miklos Tomka, a la fin de I’ére communiste, la religion était devenue «la
seule source de contre-culture», qui s’est des lors imposée comme principale ins-
titution 2 méme de prendre en charge «le role de préservation et de transmission
des cultures et valeurs fondamentales nationales.»’

Si le r6le de la religion en Pologne ne fait aucun doute, le terme de «renouveau
religieux» reste fortement débattu en ce qui concerne la Russie post-soviétique.
Les sociologues des religions comparent souvent ce retour au mouvement du pen-
dule qui oscille d’un extréme a I’autre avant de reprendre sa position initiale.'
Une étude longitudinale récente a néanmoins conclu a la réalité d’un renouveau
religieux modeére en Russie post-soviétique, caractéris€ par une augmentation des
affiliations nominales, mais €galement une hausse de la pratique religieuse et
d’une morale conservatrice cohérente avec les valeurs orthodoxes.!' Le concept
de «désécularisation» développé par Vyacheslav Karpov fait plus consensus: Kar-
pov le définit comme étant constitué de trois éléments intégrés ou non et pouvant
coexister avec des €léments de sécularisation: «a) un rapprochement entre insti-
tutions anciennement sécularisées et normes religieuses; b) une résurgence des
croyances et pratiques religieuses, et c¢) un retour de la religion dans la sphére
publique.»'?

Si la société soviétique était bel et bien sécularisée, comment comprendre cette
résurgence du religieux? Pour expliquer ce phénomeéne, nous avons fait appel au
concept de revitalisation, développé par I’anthropologue Anthony Wallace, qui le
définit comme «un effort délibéré, organisé, conscient, par des membres d’une

Steve Bruce, Religion in the modern world. From cathedrals to cults, Oxford 2010, 96.
Miklos Tomka, The Changing Role of religion in Eastern and Central Europe. Religion’s
Revival and its Contradictions, in: Social Compass, 42/1 (1995), 19.

Voir Dmitri Furman, Religion and Politics in Mass Consciousness in Contemporary Russia,
in: Hartmut Lehmann (dir.), Sédkularisierung, Dechristianisierung, Rechristianisierung im
neuzeitlichen Europa, Gottingen 1997, 291-303.

Geoffrey Evans/Ksenia Northmore-Ball, The Limits of Secularization? The Resurgence of
Orthodoxy in Post-Soviet Russia, in: Journal for the Scientific Study of Religion, 51/4
(2012), 795-808.

Vyacheslav Karpov, Desecularization. A Conceptual Framework, in: Journal of Church and
State, 52/2 (2010), 239-240.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



Le renouveau religieux parmi ['intelligentsia soviétique dans les années 1970 43

société pour construire une culture plus satisfaisante».!* Lorsqu’une société tra-
verse une période de stress accru, dil par exemple a une situation d’acculturation,
ses membres réagissent soit en développant des stratégies d’adaptation, souvent
de type régressif (corruption, addictions, violence, passivet€...), soit en proposant
une reformulation des représentations culturelles de cette société. Alors que les
initiateurs de ce mouvement de revitalisation se trouvent initialement en minorité
et peuvent faire figure de dissidents, leur action visant & communiquer leur vision
au sein de la société participe a une transformation culturelle progressive qui
ameéne in fine a I’établissement d’une nouvelle culture.

L’insatisfaction, la passiveté et le désenchantement idéologique typiques de la
«derniére génération soviétique»'* ont fourni un terreau particuliérement fertile
pour un mouvement de revitalisation religieuse et nationale de type «revivaliste»,
¢’est-a-dire s’inspirant de la culture prérévolutionnaire russe. C’est 1’un des pos-
tulats de cette recherche que I’intelligentsia a joué un réle d’avant-garde'> dans la
redéfinition d’une culture russe dont la religion orthodoxe constituait 1’un des pi-
liers, et qui s’est répandue a travers la soci€té a partir de 1988. Si la quéte de sens
les amenait souvent a expérimenter avec divers courants religieux, en se conver-
tissant a I’orthodoxie, les jeunes intellectuels russes connectaient leurs parcours
spirituels a travers une «chaine de mémoire» !¢ a leurs prédécesseurs du XIX°-
XXe siécles et a une religion associée de preés a la haute culture russe, de la litté-
rature classique a la philosophie religieuse.

Toutefois, on ne saurait dire que 70 ans de répression anti-religieuse soient
restés sans effet; aussi, il s’agit moins d’un retour a une tradition ancienne que
d’une transition vers de nouvelles formes de religiosités inspirées de modeles an-
ciens. Gregory Freeze soutient 1’idée que la politique anti-religieuse sovi€tique a
eu pour effet non de déchristianiser la Russie mais de la laiciser en affranchissant
les fidéles du contrdle des institutions religieuses. Par conséquent la Russie post-
soviétique a vu se produire un «dechurched religious revival».!” Mikhail Epstein
a utilisé le terme de «religion minime» pour décrire le type de religiosité détaché

3 Anthony Wallace, Revitalization Movements, in: American Anthropologist, 58/2
(1956), 265.

Voir Alexei Yurchak, Everything was forever, until it was no more. The last Soviet genera-
tion, Princeton (N.J) 2006.

I1 semblerait toutefois que I’intelligentsia n’ait pas été la seule a suivre cette voie; I’orthodo-
xie constituait I’un des piliers du nationalisme russe, et si I’on trouvait de nombreux intel-
lectuels au sein du «parti russe», le lobby nationaliste non-officiel, il s’agissait d’une élite
politique et culturelle au sens plus large. Voir Alexander Mikhailovsky, The pressure valve.
Russian nationalism in late Soviet society, in: Eurozine, 12 septembre 2015.

Danig¢le Hervieu-Léger, La religion pour mémoire, Paris 1993.

Gregory Freeze, From dechristianization to laicization. State, Church, and believers in Rus-
sia, in: Canadian Slavonic Papers, 57/1-2 (2015), 7.

16

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



4 Barbara Martin

des institutions religieuses produit par I’athéisme de masse soviétique.'® Cette in-
terprétation semble corroborée par les formes de religiosité observées parmi I”’in-
telligentsia soviétique, caractérisées par la prédominance de cercles de socialisa-
tion plus ou moins indépendants des institutions ecclésiastiques.

Trouver la foi au pays des Soviets

Si la religion orthodoxe a survécu aux répressions des années 1930 et 1960 dans
les campagnes, en ville, en revanche, les élites politiques, culturelles et intellec-
tuelles étaient devenues largement sécularisées. Les sujets de cette recherche, nés
entre 1930 et 1960 environ, n’ont pour la plupart regu aucune éducation reli-
gieuse: soit que leurs parents aient été athées, soit que, par peur des représailles,
ils aient préféré ne pas transmettre leur religion a leurs enfants. Si certains ont été
baptisés dans I’enfance par une grand-mere soucieuse de leur salut, I’influence de
I’école les a généralement éloignés de la religion, présentée par la propagande
soviétique comme une relique du passé. Un groupe particulier est également cons-
titué par les intellectuels d’origine juive, pour la plupart nés dans des familles
laiques et ayant perdu tout contact avec le Judaisme, et qui se sont souvent tourn€s
vers le christianisme sous I’influence de leurs cercles de socialisation.'

Les chemins vers la foi sont multiples, et la conversion peut aussi bien se faire
de maniere soudaine, suite a une expérience mystique, une rencontre décisive ou
un autre événement personnel, que de maniere progressive, soit que la personne
ait eu le sentiment d’avoir «toujours cru» en Dieu, soit que son chemin de foi ait
été jalonné de nombreuses recherches et hésitations.

Ol’ga Erokhina, née dans une famille de musiciens, avait toujours senti qu’il y
avait «quelque chose», qu’elle pouvait toucher a travers la musique. Ce «quelque
chosey, le pere Aleksandr Borisov le ressent a 19 ans, alors qu’il observe un beau
coucher de soleil: «J’ai pensé soudain: C’est si beau! 11 doit y avoir quelque chose
derriere cela. Ou quelqu’un. Et si c’est le cas, alors cela signifie que Dieu existe.»
Pour Evgenij RaSkovskij, la naissance de sa fille constitue un tournant, lorsqu’il
réalise que «d’une part, je suis impliqué dans cette vie, je passe le baton de la vie,
mais de I’autre, je n’en suis pas le maitre, je n’en suis pas le gestionnaire, je suis
le gardien de cette vie.» D’autres trouvent Dieu a travers la lecture des classiques
de la littérature russe: Dostoievski, Tolstot, ou Le Maitre et Marguerite de Mik-
hail Boulgakov, avec ses scenes tirées de I’Evangile, éveillent leur intérét pour le
christianisme.

¥ Mikhail Epstein/Aleksandr Genis/Slobodanka Vladiv-Glover, Russian post-modemism.

New perspectives on post-Soviet culture, New York 1999.
¥ Concernant ce groupe de convertis, voir Judith Kornblatt, Doubly chosen. Jewish identity,
the Soviet intelligentsia, and the Russian Orthodox Church, Madison (Wis) 2004,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



Le renouveau religieux parmi ['intelligentsia soviétique dans les années 1970 45

Dans un contexte de pénurie de littérature religieuse, la lecture de littérature
athéiste peut parfois paradoxalement constituer une porte d’entrée vers la religion.
Jakov Krotov se souvient avoir été particulierement touché par la description
qu’un auteur faisait de la féte de Padques dans une brochure de propagande athée
lue a I’adolescence. D’autres, se souvient Irina Jazykova, se procuraient des bro-
chures de propagande sur la Bible et barraient le texte, ne laissant que les citations
bibliques.

Une rencontre avec un prétre, un croyant, ou la lecture des Evangiles peuvent
également jouer un rdle décisif en changeant radicalement la vision du monde
d’une personne. Le parcours d’Elena Jurovickaja, élevée dans la foi communiste
et athée convaincue, montre le caractére soudain de certaines conversions. Par
curiosité, elle avait résolu de visiter avec une amie la laure de la Trinité Saint
Serge a Zagorsk. Peu intéressées par la liturgie, les jeunes filles se moquent des
jeunes gens qui croient encore en Dieu. Toutefois, une conversation avec un jeune
séminariste les ébranle dans leurs convictions. Le lendemain, les deux amies se
trouvent par hasard en possession d’une Bible et se mettent & la lire avidement.
Restée seule, Elena ressent comme une présence divine et éprouve le besoin de
se mettre a genoux et de prier. «C’était ma pentecdte personnelle», conclut-elle.

Le plus souvent, toutefois, ces conversions se produisent sur fond d’une désaf-
fection vis-a-vis de I’idéologie communiste. Avant méme leur conversion, la plu-
part de mes interlocuteurs avaient fréquenté des milieux dissidents ou lu des textes
du samizdat ou du tamizdat,?® tel que I’Archipel du Goulag d’Alexandre Sol-
jénitsyne. Ces lectures interdites avaient renforcé leur méfiance vis-a-vis du ré-
gime et les avaient ainsi ouverts a I’idée que le matérialisme préché par la propa-
gande officielle puisse également constituer une imposture. Ce désenchantement
était particulierement marqué chez les générations d’apres-guerre. Evgenij Ras-
kovskij tente un temps de concilier sa foi en un socialisme «a visage humain» et
son inté€rét croissant pour la religion, mais 1’invasion de la Tchécoslovaquie par
I"URSS en 1968 le délivre de cette «expérience de cohabitation schizophrénique
entre christianisme et marxisme d’Etat». Elena Beljakova, plus jeune, se souvient
qu’«a cette époque 1’idéologie soviétique avait comme expiré, et sa fausseté était
perceptible a bien des niveaux.» Si la génération précédente avait grandi avec les
idéaux communistes de 1’ere stalinienne, leurs enfants s’en étaient largement dé-
tachés. Ceux qui n’avaient pas une relation purement instrumentale a 1’idéologie
dans des buts carriéristes €taient souvent rapidement désenchantés par le systéme.
Elevés dans I’absolu de I’idéal, il ne leur restait plus qu’a chercher ailleurs la
«vérité» qu’ils ne voyaient plus dans le communisme, et cette quéte menait

20 Le samizdat désigne la circulation de textes non-censurés reproduits sur des machines a

écrire. Le tamizdat est la publication de livres en Occident par des auteurs du bloc soviétique
afin d’échapper a la censure.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOIL: 10.24894/2673-3641.00081



46 Barbara Martin

nombre d’entre eux a la religion. La conversion a I’orthodoxie de jeunes issus de
familles fideles aux idéaux communistes pouvait ainsi amener a des conflits gé-
nérationnels. Lorsque la mere d’Ol’ga et Vladimir Erokhin apprend que ses en-
fants se sont fait baptiser, elle se trouve proche de faire un malaise et les supplie
de n’en rien dire aux voisins. «C’était une telle honte», se souvient Ol’ga: leurs
parents s’étaient sacrifiés pour leur permettre de faire des études, «et tout d’un
coup — ¢a. C’est a dire, pour eux, aller a I’église €tait comme entrer dans une secte,
aller voir des sorciers.»

Quelles que soient leurs convictions, la plupart des jeunes convertis ont été
membres des jeunesses communistes, car 1’adhésion au Komsomol a un caractére
quasi-obligatoire pour les étudiants, mais ils I’ont souvent fait sans enthousiasme.
S’ils vont déja a I’église, ils se sentent souvent génés par le manque de congruence
entre leurs croyances religieuses et leur affiliation. En effet, les statuts du Komso-
mol obligent ses membres a «mener un combat déterminé contre |[...] les préjugés
religieux».?! Si certains considérent, comme Raskovskij, que se faire baptiser en
étant membre du Komsomol c¢’est «tromper et Dieu, et les hommesy, d’autres s’en
accomodent tres bien et considerent cette affiliation comme purement formelle.
Jurovickaia demande conseil a son pére spirituel Aleksandr Men’, qui lui conseille
de ne pas s’attirer d’ennuis en quittant cette organisation. Ceux qui le font s’expo-
sent a étre renvoy€s de 1’université ou de leur travail et a étre étiquetés comme anti-
soviétiques. Cela n’empéche pas certains jeunes convertis de ruser afin de quitter
en douce I’organisation, par exemple en subtilisant et détruisant leurs cartes de
membres, par exemple s’ils aspirent a entrer au séminaire pour devenir prétres.

Pour ceux qui trouvent la foi progressivement, deux chemins typiques se dessi-
nent: a travers les religions orientales et par le biais de la culture ancienne russe. La
popularité du bouddhisme et de I’hindouisme dans les cercles de I’intelligentsia ar-
tistique et littéraire est sans doute liée a la mode pour ces religions a laméme époque
dans les milieux hippies occidentaux, mais également a la disponibilité de la litté-
rature a ce sujet en URSS. Selon Vladimir Pores, initiateur d’un séminaire chrétien
a Leningrad, ’apparition de la littérature sur les spiritualités orientales ouvrit «un
monde spirituel jusqu’alors inconnu» a beaucoup de gens qui avalaient ces livres
«comme une bouffée d’air frais» dans le climat étouffant des derniéres années so-
viétiques.?2 Egalement trés populaire était la tradition ésotérique russe, de Helena

21 Ustav Vsesojuznogo Leninskogo Kommunistieskogo Sojuza Molodezi, Chisinau Izd. TsK

KP Moldavij, 1973, 7.
Vladimir Pore§, Russkij buddizm, in: <http://sreda.org/2012/russkiy-buddizm-kak-eto-voz-
mozhno/7296» (29 déc. 2020).

22

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



Le renouveau religieux parmi l'intelligentsia soviétique dans les années 1970 47

Blavatsky et Georges Gurdjieff 4 Elena et Nikolai Roerich et Daniil Andreev.?
Comme I’a montré Nikolaj Mitrokhin, une multitudes de courants spirituels et reli-
gieux foisonnent alors dans I’intelligentsia russe.?* Parmi les hippies soviétiques,
nombreux sont ceux qui se sont tournés vers 1’orthodoxie au terme de quétes spiri-
tuelles parfois longues.? La conversion a I’orthodoxie s’explique le plus souvent
par le désir de connexion a une tradition nationale, parfois également par une pré-
férence pour une religiosité de type transcendante plutét qu’immanente.

L’intérét pour la culture traditionnelle russe constitue 1’autre voie vers la reli-
gion orthodoxe. Comme 1’ont montré Zanna Kormina et Sergej Styrkov, le pro-
cessus de désécularisation dans le champ culturel a débuté dés le début des années
1960, lorsque I’Etat soviétique s’est intéressé a la rénovation de lieux de cultes
représentant une valeur historique et culturelle, et ce a des fins purement sécu-
lieres de propagande. Et méme s’il s’agit de propagande non de la religion, mais
de la «culture russe», les restaurations d’églises «ont introduit dans 1’espace pu-
blique une représentation positive d’objets d’origine religieuse», ne serait-ce que
sous la forme de monuments du passé ou par leur muséification.?® L’ implication
directe de cadres culturels, voire d’étudiants, dans ces projets de restauration, a
également amené certains d’entre eux a I’orthodoxie.

L’organisation de Protection des Monuments Historiques VOOPIK a joué un
role important dans ce processus. Etablie en 1966, elle compte 12 millions de
membres en 1977 et constitue un important refuge pour les intellectuels ortho-
doxes et nationalistes russes.?” A I’université, Elena Beljakova, membre du Kom-
somol, organise des journées de volontariat (subbotniki) de restauration d’églises.
Lorsque, du fait de sa religiosité, elle n’est pas acceptée comme doctorante et
n’obtient pas le poste aux Archives des Actes Anciens pour lequel elle avait été
recommandée, elle a la chance d’obtenir un poste au sein de la VOOPIK. Elle se
souvient d’une société qui n’était «pas du tout soviétique», organisant sur la base
du bénévolat la restauration d’églises, des conférences sur des thémes historiques,
etc. Toutefois, la VOOPIK se trouvait sous forte surveillance du KGB. Irina Ja-
zykova, qui y travaille également au début des années 1980, est convoquée par

23 Voir Michael Hagemeister/Birgit Menzel/Bernice Glatzer Rosenthal, The New Age of Rus-

sia. Occult and Esoteric Dimensions, Miinchen 2012.

Nikolaj Mitrokhin, Sovetskaja intelligencija v poiskakh ¢uda: religioznost’ i paranauka v
1953-1985 godakh, in: Novoe Literaturnoe Obozrenie, 3 (2020), 163.

Voir Irina Gordeeva, Christian Samizdat on Religious Seeking of the Soviet Countercultural
Youth in the 1970s to mid 1980s, in: Igor Mikeshin (éd.), Eight essays on Russian Christi-
anities, Saint-Petersburg 2020, 79-107.

Zanna Kormina/Sergej Styrkov, «Eto naSe, iskonno russkoe, i nikuda nam ot étogo ne
det’sja.» Predystorija postsovetskoj desekuljarizatsii, in: Zanna Kormina/Sergei Styrkov/
Aleksandr Panéenko (éd.), [zobretenie religii. Desekularizatsija v postsovetskom kontekste,
Sankt-Peterburg 20135, 7-45.

Dunlop, The faces of contemporary Russian Nationalism (voir note 5), 75-76.

24

25

26

27

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



48 Barbara Martin

son directeur suite a la vague d’arrestations dans les milieux religieux qui touche
deux groupes auxquels elle appartenait. Aprés un long interrogatoire par un
groupe d’agents du KGB, qui I’accusent de déshonorer son pays, son chef lui
intime 1’ordre de démissionner: en effet, la législation soviétique n’autorise pas
les licenciements pour motif religieux et le plus souvent une démission sous con-
trainte cache un licenciement illicite.

Certains professeurs d’universités jouent un réle particuliérement important de
transmission de savoirs li€s a la sphere religieuse. Aleksandr Kazakevi¢, étudiant a
I’Université d’Etat de Moscou (MGU), bénéficie ainsi des enseignements d’Alek-
sandr Rogov, qui donne a I’automne 1968 un cours intitulé «Sources sur I’histoire
de I’Eglise russe du XI au XVII siecle», qui examine les livres liturgiques anciens.
Devant I’afflux d’étudiants, dépassant les 200 places de I’auditoire, Rogov se trouve
obligé de limiter le nombre d’étudiants et on lui interdit par la suite de donner ce
cours, mais sa réputation continue de ’accompagner. Elena Beljakova prépare avec
lui au milieu des années 1970 son mémoire de dipléme intitulé «Sources sur I’his-
toire de I’autocéphalie de I’Eglise russe», mais face a la menace de ne pouvoir sou-
tenir son mémoire, elle est forcée de reformuler le théme sous le titre idéologique-
ment correct de «Problemes de lutte idéologique au XV¢ siécley.

La propagande soviétique insiste sur 1’opposition entre religion et science.
Pourtant parmi I’intelligentsia russe, cette contradiction supposée cesse de con-
vaincre. La représentation matérialiste du monde n’est-elle pas un mensonge de
plus de la propagande marxiste? Aleksandr Borisov, généticien de par sa premiére
profession, voit dans I’organisation parfaite du vivant I’expression de la sagesse
divine. Lorsqu’il est ordonné diacre en 1973, un représentant du Conseil aux Af-
faires Religieuses 1’accuse d’avoir trahi I’Etat, qui lui a donné une éducation su-
périeure et une spécialisation, en passant dans un «domaine idéologiquement hos-
tile». Borisov lui objecte que le fondateur de la génétique Gregor Mendel était
abbé. Apres avoir rencontré le pére Aleksandr Men’ et commencé a lire son his-
toire des religions en six volumes, Andrej Cernjak, physicien de profession, doit
reconnaitre que, non seulement il existe une autre représentation holistique de
I’univers que le matérialisme qu’on lui a enseigné, mais que «cet autre systéme,
il n’est pas simplement bien argumenté, il est d’une certaine maniére plus complet
que mon propre systeme. Mon interprétation de I’'univers laissait de coté la ques-
tion du sens. <Quel est le but de tout cela? Ou cela conduit-il? Pourquoi?»»

Renouveler I’Eglise de [’intérieur

Trouver la foi ne signifie cependant pas encore entrer pleinement dans la vie de
[’Eglise, et le processus d’intégration que I’on nomme en russe vocerkovienie peut

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



Le renouveau religieux parmi l'intelligentsia soviétique dans les années 1970 49

étre long et sinueux. Les raisons tiennent aussi bien a la sécularisation de la so-
ciété et I’absence d’éducation religieuse qu’aux barriéres objectives qui se dres-
sent devant les jeunes croyants. La plupart des prétres se contentent de célébrer
les rites et évitent de parler aux jeunes gens, par crainte de s’attirer des ennuis.
Lorsqu’ils assistent aux services religieux, les nouveaux convertis se sentent per-
dus face a la liturgie complexe en vieux slavon, et méme s’ils sont déja baptisés,
ils n’osent ni se confesser, ni communier. Certaines vieilles paroissiennes four-
nissent aux jeunes gens qui s’aventurent pour la premiére fois dans une église des
explications sur la liturgie et I’attitude a adopter, mais le plus souvent elles se
contentent d’houspiller ceux qui ne respectent pas les usages.

Il y a toutefois des prétres qui se montrent préts a entrer en contact avec les
jeunes croyants, et ¢’est autour d’eux qu’affluent les jeunes convertis de I’intelli-
gentsia, le plus souvent par le biais du bouche-a-oreille, ou parfois par la lecture
de publications religieuses éditées en Occident. Parmi les prétres les plus connus
et appréciés de D’intelligentsia, on trouve les peres Aleksandr Men’, Dmitrij
Dudko et Vsevolod Spiller 8 Moscou, ou encore le pére Vasilij Lesnjak 4 Lenin-
grad. Cependant, leur popularité en fait des cibles de constante surveillance du
KGB. Afin de s’éviter des ennuis au travail, la plupart des jeunes convertis se font
baptiser ou baptisent leurs enfants en secret. Les prétres qui acceptent d’effectuer
ces rites sans enregistrement encourent de s€rieux risques, mais ils sont néan-
moins nombreux a le faire. D’autres vont plus loin et entrent en dissidence ou-
verte. Le pere Dmitrij Dudko se rend célébre par ses séances de questions/ré-
ponses avec les fid¢les, qui lui attirent des ennuis; apres avoir été déplacé plu-
sieurs fois par sa hiérarchie, il est arrété en 1980. Son repentir public, hautement
meédiatisé, a un effet démoralisateur sur toute I’intelligentsia orthodoxe, a une
époque ou la répression contre la dissidence religieuse s’intensifie. Le pére Alek-
sandr Men’, plus prudent, échappe a I’arrestation, mais au pic de sa popularité,
pendant la perestroika, il est assassiné, dans des circonstances qui laissent soup-
¢onner la main du KGB.?®

Un autre vecteur d’intégration a la vie religieuse est la fréquentation des mo-
nasteres, ou des moines particuliérement vénérés (startsy) attirent autour d’eux de
nombreux jeunes pelerins. Souvent, ils ont survécu a de nombreuses années d’in-
carcération a I’époque stalinienne et ils sont vénérés pour leurs dons supposés de
clairvoyance. Parmi les figures les plus populaires aupres de I’intelligentsia russe,
on trouve le pére Tavrion Batozskij pres de Riga et le pére loann Krest’jankin a
Pskov. Les jeunes convertis affluent dans ces monasteres en groupes; ceux qui
n’en sont pas a leur premiere visite amenent des amis indécis qui se décident alors

% Voir I’enquéte d’un de ses paroissiens: Sergei Byckov, Khronika neraskrytogo ubijstva,
Moskva Russkoe Reklamnoe [zdat., 1996. Voir également: Yves Hamant, Alexandre Men:
un témoin pour la Russie de ce temps, Paris 1993.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



50 Barbara Martin

pour le baptéme ou se confessent ou communient pour la premiére fois. On noue
¢galement de nouveaux liens, des groupes se créent, qui continuent de se rencon-
trer @ Moscou. Les jeunes convertis ne mettent pas en doute la sagesse des con-
seils des startsy, méme lorsqu’ils sont en porte-a-faux avec leurs propres désirs.

C’est au monastére ou sert le pére Tavrion qu’Arkadij Satov et son ami Dmitrij
Smirnov font connaissance avec Jurij Kocetkov et Aleksandr Kopirovskij.
Comme de nombreux jeunes convertis, ils fondent des groupes de priére et de
catéchisme, se réunissent dans des appartements, observant la plus stricte conspi-
ration. Satov et Smirnov sont ordonnés  la fin des années 1970 et servent dans la
périphérie de Moscou, attirant a eux de nombreux jeunes croyants. Ko¢etkov se
propose pour conduire le catéchisme dans la paroisse de Golo¢elovo ou officie le
pére Arkadij.*® Lui-méme entre au séminaire de Leningrad en 1980 et I’embryon
de fraternité qu’il a formé des les années 1960 donnera naissance a la confraternité
de la Transfiguration, un vaste réseau de petites fraternités qui a essaime depuis
1991 a travers la Russie. Dés les années 1980, cependant, les voies de Kocetkov
et Satov se séparent: le pére Georgij*® mise sur la réforme de la liturgie et des
méthodes de catéchisme innovantes pour amener a la foi des milliers de per-
sonnes, tandis que Satov, ordonné évéque sous le nom de Pantelejmon, et le pére
Dmitrij Smirnov, prétre charismatique et fortement médiatisé, représentent un
courant plus traditionnaliste. A I’époque soviétique, toutefois, ces différences
n’apparaissent pas encore, gommees par 1’opposition commune au régime com-
muniste et la menace du KGB.

De méme, les frontiéres interconfessionnelles sont brouillées: les jeunes con-
vertis orthodoxes fréquentent des cercles baptistes ou invitent dans leurs groupes
des protestants ou catholiques. L’exemple des baptistes inspire certains d’entre
eux, leur suggérent de nouvelles formes liturgiques ou la pratique de ces groupes
de priere indépendants de I’Eglise. Sandr Riga va plus loin en créant un groupe
interconfessionnel, «Oikumena», qui essaime a travers diverses villes soviétiques
et entre méme en contact avec la communauté cecuménique de Taizé, en France.

La répression frappe Sandr Riga, tous comme d’autres groupes qui ont eu I’au-
dace d’envoyer en Occident des revues religieuses de samizdat qu’ils éditent, et
inscrivent ainsi leur résistance contre la politique anti-religieuse soviétique dans
le contexte de la guerre froide. A Leningrad, Tat’jana Gori¢eva et son mari d’alors
Viktor Krivulin ont fondé en 1974 un séminaire religieux-philosophique qui édite
la revue 37, mélant poésie, philosophie et religion. Lorsque Gori¢eva et un groupe

2 Otec Georgij Kocetkov o Kkatekhizatsii na prikhode otca Arkadija Satova,
<https://psmb.ru/a/node-57¢7413e75789.htmly (29 déc. 2020).

Sur le pére Georgij Kocetkov, voir Wallace L. Daniel, The Orthodox Church and civil soci-
ety in Russia, College Station (Texas) 2006, 74—108.

30

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



Le renouveau religieux parmi l'intelligentsia soviétique dans les années 1970 51

de femmes fondent la revue féministe La femme et la Russie, puis le club Marija
et sa revue du méme nom mélant féminisme et orthodoxie, elles sont expulsées
d’URSS en 1980.3! A Moscou, Aleksandr Ogorodnikov a fondé en 1974 un «sé-
minaire chrétien sur les problémes de renaissance religieuse» qui a également des
antennes dans plusieurs villes soviétiques et publie la revue samizdat Obscina.
Ogorodnikov et d’autres membres du séminaire a Leningrad et Smolensk sont
cependant arrétés et condamnés a des peines de camp.’? C’est également le sort
qui frappe Vladimir Osipov, éditeur de la revue samizdat d’inspiration nationa-
liste et orthodoxe Vece.?

La plupart des groupes mise toutefois sur la conspiration la plus stricte et
échappe a la répression. De nombreux cercles sont dédiés a 1’étude des ceuvres
des philosophes religieux russes, trés populaires parmi I’intelligentsia: Vladimir
Solov’&v, Nikolaj Berdiaev, Sergej Bulgakov, etc. Ce type de socialisation, ty-
pique de I’époque du Dégel en URSS, est celui des discussions «a la cuisine», et
rassemble le plus souvent moins de dix personnes, plus rarement quelques di-
zaines. A Leningrad, O1'ga Cepurnaja a dénombré 11 cercles orthodoxes dans les
années 1960-1970, formés pour la plupart par des artistes ou poétes.** A Moscou,
il semble y avoir eu une plus grande variété de groupes, de diverses orientations.
La plupart sont indépendants de toute hiérarchie religieuse ou formés par de
jeunes prétres fraichement ordonnés. Certains prétres fréquentent en secret ou en-
cadrent d’une maniére ou d’une autre ces séminaires religieux. Le pére Aleksandr
Men’ va plus loin, en formant & partir de 1977 son propre réseau de «petits
groupes» de catéchisme et d’évangélisation, afin de faire face a I’afflux de nou-
veaux croyants. Ils se rencontrent dans des appartements & Moscou et sont enca-
drés par des catéchistes formés par le pere Aleksandr, mais les liens formés au
sein de ces groupes perdurent longtemps apres le baptéme. Les paroissiens louent
ensemble des maisons dans le village de Puskino, ils partent en vacances en-
semble, et organisent des fétes religieuses pour enfants.

De méme que Kocetkov développe des méthodes de catéchisme qui feront
leurs preuves au moment du renouveau religieux des années 1990, Aleksandr
Men’ publie des ouvrages qui améneront de nombreux Russes vers I’Eglise aprés

31 Josephine von Zitzewitz, Poetry and the Leningrad Religious-Philosophical Seminar 1974—

1980: Music for a Deaf Age, London 2016; Anke Stephan, Von der Kiiche auf den Roten
Platz. Lebenswege sowjetischer Dissidentinnen, Ziirich 2005.

Koenraad Wolf, Dissident for life. Alexander Ogorodnikov and the struggle for religious
freedom in Russia, Grand Rapids (Mich) 2013.

33 Darrell P. Hammer, Vladimir Osipov and the Veche Group (1971-1974). A Page from the
History of Political Dissent, in: The Russian Review, 43/4 (1984), 355-375.

Olga Tchepournaya, The Hidden Sphere of Religious Searches in the Soviet Union. Inde-
pendent Religious Communities in Leningrad from the 1960s to the 1970s, in: Sociology of
Religion, 64/3 (2003), 377.

32

34

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOIL: 10.24894/2673-3641.00081



52 Barbara Martin

la Perestroika. Son livre le plus connu, Syn celoveceskij — en frangais Jésus, le
maitre de Nazareth — est une vie du Christ écrite pour un large public. Comme
ses nombreux autres ouvrages, il est publi¢ en Occident par la maison d’édition
La Vie avec Dieu a Bruxelles. Dans un contexte ou la littérature religieuse est trés
difficile a trouver, ces ouvrages, qu’il distribue généreusement autour de lui, sont
une précieuse fenétre d’ouverture a la religion.

La lecture joue un rdle crucial dans la formation religieuse de 1’intelligentsia,
mais c’est précisément la que le bat blesse. Les Evangiles sont relativement ac-
cessibles, notamment dans des éditions pré-révolutionnaires, mais la Bible est trés
difficile a trouver, méme si des canaux d’acheminement clandestins protestants
en facilitent I’accés. Igor’ Capkovskij est dans les années 1980 1’un des relais
locaux de I’organisation Open Doors fondée par le pasteur hollandais Frére An-
drew (Anne van der Bijl), il réceptionne des cargaisons de Bibles qu’il distribue
discretement en URSS. Au sein de I’Eglise orthodoxe, un haut dignitaire tel que
I’évéque de Leningrad Nikodim (Rotov) profite de ses sé€jours en Europe pour
ramener par valises entiéres des Bibles qu’il distribue aux étudiants du séminaire.
Les organisations occidentales Keston College (Oxford), Glaube in der zweiten
Welt (Ziirich) et Russia Cristiana (Milan) se spécialisent également dans 1’ache-
minement de littérature religieuse aux croyants soviétiques et dans la collection
et publication de samizdat religieux. A Paris, la maison d’édition YMCA-Press et
sa revue Le Messager du Mouvement Chrétien Etudiant Russe, tout comme La
vie avec Dieu a Bruxelles, publient les ceuvres d’auteurs russes émigrés et sovié-
tiques et les diffusent en URSS. Parmi les auteurs émigrés les plus populaires, on
peut citer I’évéque Antoine de Souroge (Blum) et le pere Alexandre Schmemann.

De plus, les fideles soviétiques déploient des trésors d’imagination pour se
procurer et faire circuler une grande variété de textes religieux, que I’on peut trou-
ver dans des bibliotheques publiques ou privées. Les livres de priére étaient copiés
pour un usage personnel, mais I’on trouve en samizdat aussi bien des vies de saints
que des ouvrages de philosophie religieuse russe ou de théologie occidentale. Le
pere Jakov Krotov supplémente ses revenus en tapant a la machine des ouvrages
pour le samizdat qu’il copie a la bibliothéque historique de Moscou ou se procure
a travers des contacts: il produit ainsi une collection en cinq volumes d’ceuvres
du philosophe Pavel Florenskij et reproduit les ceuvres completes de Nikolaj
Berdjaev, en tout six mille pages a la machine a écrire.

L’activité clandestine de Krotov n’est que I’une des facettes de I’existence des
intellectuels orthodoxes en URSS, a la frontiére entre le domaine officiel et la
clandestinité. La filature par le KGB, I’écoute de leurs conversations télépho-
niques, parfois des perquisitions ou des interrogatoires, voire un licenciement
constituent quelques-unes des formes de pression exercées sur les jeunes croyants
de I’intelligentsia qui entretiennent des liens avec le mouvement dissident, lisent

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



Le renouveau religieux parmi l'intelligentsia soviétique dans les années 1970 53

du samizdat ou fréquentent des cercles religieux. Ces formes de répression «pro-
phylactique» visent a ramener dans le «droit» chemin les contrevenants, mais en
pratique, elles participent a les ostraciser de la société.

Nombreux sont ceux qui, suite a un licenciement ou par choix, renoncent a un
poste dans leur domaine de spécialisation pour prendre un emploi non-qualifié,
tel que gardien, concierge, ou agent de chaufferie, qui leur permet souvent d’en-
chainer plusieurs journées de travail de 24 heures, suivies de plusieurs jours de
repos, et parfois de lire pendant leurs heures de travail. Certains trouvent a s’em-
ployer au sein de I’Eglise, chantent dans des chceurs ou deviennent servants de
messe. Avant 1988, la voie de la prétrise est cependant pratiquement fermée aux
candidats ayant une éducation supérieure. Quand Elena Krylova fait connaissance
avec le pere Dmitrij Smirnov, celui-ci la décourage d’entrer au Parti afin d’obtenir
un emploi lui permettant de vivre et d’étudier a Moscou. Il lui conseille de s’em-
ployer comme simple concierge, afin de vivre @ Moscou sans étre enregistrée et
d’avoir suffisamment de temps pour 1’Eglise. Avant de devenir prétre, Arkadij
Satov et ses amis travaillaient en tant que brancardiers dans un hépital pour tu-
berculeux, enchainant 24 heures de service, suivies de quatre jours de repos — un
poste leur permettant de concilier service social, liberté de tout conformisme idéo-
logique et maximisant leur temps libre pour I’Eglise. Vladimir Vinogradov ap-
préciait ce poste «en dehors du systeme soviétique», pénible sur le plan physique,
mais gratifiant sur le plan spirituel.

Conclusion

Le regain d’intérét pour la religion orthodoxe observé au sein de I’intelligentsia
soviétique dés les années 1970, en tant que composante d’une identité russe, mais
également comme substitut a une idéologie marxiste-léniniste discréditée, an-
nonce la renaissance religieuse des années 1990 en Russie. Il ne s’agit pas d’un
simple retour d’une religion qui aurait survécu a la répression dans les campagnes,
mais bien d’un processus de désécularisation et de revitalisation, d’une recons-
truction sur la base d’une culture orthodoxe russe ancienne. Cette revitalisation
s’opére premiérement par la transmission directe par le biais de prétres et moines
russes dépositaires de traditions prérévolutionnaires, deuxiemement par la lecture
de philosophes et théologiens russes €émigrés, et enfin par interaction avec
d’autres traditions religieuses, en particulier protestantes et catholique.

Du fait des répressions qui touchent les individus ou groupes qui enfreignent
la législation religieuse ou entrent en communication avec 1’Occident, de 1’ab-
sence de littérature religieuse facilement accessible, et de la méfiance des croyants
envers 1’Eglise orthodoxe, inféodée au pouvoir soviétique, la forme de socialisa-
tion prédominante parmi les jeunes croyants est celle de groupes d’évangélisation

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



54 Barbara Martin

ou de cercles philosophiques-religieux indépendants ou en périphérie des pa-
roisses, qui sont illégaux mais tolérés tant qu’ils restent dans la clandestinité.

Apres la libéralisation des politiques religieuses en 1988, nombre de ces intel-
lectuels contribueront au renouveau religieux au sein de la société russe par leurs
écrits, leur activité dans les médias, en politique, en fondant des universités or-
thodoxes, des fraternit€s ou des médias orthodoxes. Toutefois, la marque de ces
années de clandestinité s’observe chez nombre d’entre eux, qui ont conservé au
sein de I’Eglise une position marginale, plus libérale ou réformiste que la majo-
rité, ou a I’inverse plus radicale, ou simplement critique du rapprochement entre
I’Eglise et I’Etat russe; certains se sont méme tournés vers d’autres confessions
ou des branches schismatiques de 1’Eglise.

Ce projet de recherche est financé grdace a une bourse
(Ambizione) du Fonds National Suisse.

Poésie, philosophie, orthodoxie — Le renouveau religieux parmi
l'intelligentsia soviétique dans les années 1970

Cet article examine le renouveau religieux parmi I’intelligentsia russe orthodoxe a Moscou
et Leningrad dans les années 1970—1980 sur la base d’entretiens d’histoire orale. L auteur
analyse ce processus a travers les concepts de désécularisation et de revitalisation. Au
centre de cet article se trouvent les jeunes intellectuels orthodoxes russes issus de la «der-
niere génération soviétique», un groupe qui a redécouvert la religion dans un contexte lar-
gement sécularisé, afin de pallier le vide idéologique et identitaire. A travers les religions
orientales, la rénovation d’églises, attrait pour les icdnes, ou encore la littérature russe,
les jeunes élevés dans des familles non-religieuses se tournent vers I’orthodoxie. Si la
législation soviétique prohibe 1’enseignement de la religion et complique I’accés a la
littérature religieuse, la baisse des répressions a permis ["apparition de cercles et de sémi-
naires religieux informels qui contournent ces interdits. Avec 1’aide de certains prétres et
moines sympathisants, mais aussi grace aux organisations occidentales d’aide aux croyants
et aux maisons d’édition russes émigrées, les jeunes convertis peuvent accéder a la littéra-
ture nécessaire. Le processus d’entrée dans I’Eglise, cependant, se fait de maniére trés pro-
gressive et partielle, dans un climat de méfiance vis-a-vis des institutions religieuses inféo-
dées au régime soviétique.

Union soviétique — orthodoxie — dissidence — renouveau religieux — communisme — con-
version — désécularisation.

Poesie, Philosophie, Orthodoxie — Die religiése Erweckung unter
der sowjetischen Intelligenzija in den 1970er Jahren

Dieser Artikel untersucht die religiose Erweckung unter der russisch-orthodoxen Intelli-
genzija in Moskau und Leningrad in den 1970er bis 1980er Jahren mittels Oral-History-
Interviews. Die Autorin analysiert diesen Prozess anhand der Konzepte der Desikularisie-
rung und der Revitalisierung. Im Mittelpunkt dieses Artikels stehen die jungen russisch-
orthodoxen Intellektuellen der «letzten sowjetischen Generation», eine Gruppe, die die
Religion in einem weitgehend sikularisierten Kontext wiederentdeckte, um das ideologi-

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



Le renouveau religieux parmi lintelligentsia soviétique dans les années 1970 55

sche und identitétspolitische Vakuum zu fiillen. Durch orientalische Religionen, die Reno-
vierung von Kirchen, die Anziehungskraft von Ikonen oder die russische Literatur wenden
sich junge Menschen, die in nicht-religiésen Familien aufgewachsen sind, der Orthodoxie
zu. Wihrend die sowjetische Gesetzgebung den Religionsunterricht verbot und den Zu-
gang zu religioser Literatur einschrénkte, ermoglichte der Riickgang der Repression die
Entstehung informeller religidser Kreise und Seminare, die diese Verbote umgingen. Mit
Hilfe einiger wohlwollender Priester und Monche, aber auch dank westlicher Organisatio-
nen zur Unterstiitzung von Gldubigen sowie russischer Emigrantenverlage hatten junge
Konvertiten Zugang zu der notwendigen Literatur. Der Prozess zum Kirchenbeitritt ist je-
doch sehr schrittweise und partiell, in einem Klima des Misstrauens gegeniiber religidsen
Institutionen, die dem Sowjetregime untergeordnet waren.

Sowjetunion — Orthodoxie — Dissens — religiose Erweckung — Kommunismus — Konver-
sion — Entsékularisierung.

Poesia, filosofia, ortodossia — Il rinnovamento religioso
all’interno dell 'intellighenzia sovietica degli anni 70

Questo articolo esamina il rinnovamento religioso all’interno dell’intellighenzia ortodossa
russa a Mosca e Leningrado negli anni *70 e ’80, utilizzando il metodo della storia orale.
L’autrice analizza il processo in questione applicando i concetti di desecolarizzazione e rivi-
talizzazione. L’articolo si concentra sui giovani intellettuali ortodossi russi dell’«ultima ge-
nerazione sovietica», un gruppo che ha riscoperto la religione in un contesto ampiamente
secolarizzato al fine di compensare il proprio vuoto ideologico e identitario. I giovani cre-
sciuti in famiglie non religiose si orientano verso 1’ortodossia grazie alle religioni orientali,
alla ristrutturazione delle chiese, all’attrazione per le icone o ancora alla letteratura russa. Se
la legislazione sovietica proibisce ’insegnamento della religione e complica 1’accesso alla
letteratura religiosa, d’altro lato la diminuzione delle repressioni premette la comparsa di in-
formali circoli e seminari religiosi che eludono queste proibizioni. Con I'aiuto di alcuni sa-
cerdoti € monaci simpatizzanti, ma anche grazie alle organizzazioni occidentali di sostegno
ai credenti ¢ alle case editrici russe emigrate, i giovani convertiti possono accedere alla lette-
ratura necessaria. Il processo di adesione alla chiesa, tuttavia, si effettua in maniera molto
graduale e parziale, in un clima di diffidenza nei confronti delle istituzioni religiose asservite
al regime sovietico.

Unione Sovietica — ortodossia — dissenso — rinnovamento religioso — comunismo — con-
versione — desecolarizzazione.

Poetry, philosophy, orthodoxy — The religious revival among
the soviet intelligentsia in the 1970s

This article examines the religious revival among the Moscow and Leningrad Russian Or-
thodox intelligentsia in the 1970s—1980s, based on oral history interviews. The author analy-
ses this process through the concepts of desecularization and revitalization. This article focu-
ses on young Russian Orthodox intellectuals from the «last Soviet generation», a group which
rediscovered religion in a largely secularized context, in order to fill the ideological and iden-
tity void. Through oriental religions, church renovation, interest in icons or Russian literature,
young people raised in non-religious families turned to Orthodoxy. Although Soviet legisla-
tion outlawed the teaching of religion and complicated access to religious literature, the wea-
kening of repression allowed for the appearance of informal religious circles and seminars,
which subverted these prohibitions. With the assistance of some sympathizing priests and
monks, but also thanks to Western organizations helping Soviet believers and émigré Russian
publishers, young converts could access the necessary literature. The churching process,

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



56 Barbara Martin

however, was very gradual and partial, in a climate of mistrust towards religious institutions,
which were under the control of the Soviet regime.

Soviet Union — Orthodoxy — dissent — religious revival — Communism — conversion — de-
secularization.

Barbara Martin, Dr., chercheuse postdoctorale, Université de Béle; https://orcid.org/0000-
0002-9839-8082.

SZRKG/RSHRC/RSSRC, 115 (2021), 39-56, DOI: 10.24894/2673-3641.00081



	Poésie, philosophie, orthodoxie : le renouveau religieux parmi l'intelligentsia soviétique dans les années 1970

