Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 114 (2020)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus

1. Alte Geschichte:
Sakrale Texte, Praktiken, Orte

Michael Erler, Epicurus. An Introduction to his Practical Ethics and Politics, Basel,
Schwabe Verlag, 2020, 166 S.

Das hier zu rezensierende Buch berichtet von Epikur, der in der mehr oder minder gelich-
teten Bildungswelt aufgrund seiner hedonistischen Philosophie als beriichtigte Kiithnheit
durch K6pfe und Miinder geht. Das Buch will dazu hauptséchlich zwei Punkte erklédren:
a) dass diese Kiihnheit ein auf der damaligen griechisch-antiken Kultur wohl ruhendes und
insofern traditionelles Denken und damit kein soziopolitisches Wagnis ist, b) dass diese
Kiihnheit sich durch eine besonnene, im Sinne um das Menschenwesen ernsthaft besorgte
und es angemessen erkennende praktische Philosophie, die noch heute Geltung hat, aus-
zeichnet. Und damit ist diese Kiihnheit kein térichtes Wagnis.

Mit der programmatischen Widerlegung dieser und anderer Kritik an Epikur, die von der
Antike bis zur Gegenwart reicht, baut der Autor durch das Buch hindurch eine spezifische
Darstellung der epikureischen Philosophie auf (9-21).

Der Autor beschreibt, wie Epikur den Menschen ein solides praktisches Handwerk des
Denkens, eine «philosophia medicans» (z. B. 58), beizubringen bestrebt ist, um ihnen eine
sie doch durch ihr Leben hindurch mal mehr mal weniger driickende Sorge zu nehmen:
jene vor Leid, Tod und dem Leben nach dem Tode. Die Praxisnéhe duBert sich darin, dass
dieses Beibringen in einer fiir moglichst alle Mitmenschen offenen Manier gehalten ist:
kurze, leicht einprégsame Lehrsitze eines 6ffentlichen Freundeskreises, und nicht elitére
Sektiererei. Aber dennoch ist Epikurs Philosophie als solche nicht bildungsfern, sondern
im Gegenteil darum bemiiht, das griechische Denken — prégnant ausgedriickt in der vor-
klassischen und klassischen Philosophie wie aber auch in der Religion — auf ihr spezifisches
Anliegen, ndmlich die Angst vor Tod und Leid zu nehmen, hin zu synthetisieren bzw. trans-
formieren. Dazu bedient sie sich der Naturphilosophie respektive des beriichtigten griechi-
schen Atomismus und des damit epistemologisch mitgehenden Hedonismus, die sie beide zu
ihrer ethischen Lehre verbindet (918, 28-33, 40f., 49-58, 60f., 64—68, 87).

Der epikureisch betrachtete Mensch setzt sich durch die Empfindung von Lust und
Schmerz zusammen, wobei Lust im negativen Sinne als die Absenz von Schmerz bzw. im
allgemeinen Sinne als Wohlbefinden verstanden werden muss. Nun ist der dabei entwi-
ckelte Hedonismus hier vorldufig einmal pure Epistemologie und nicht maBlose Wollust,
woflir er oft filschlicherweise (mal mehr mal weniger bewusst) interpretiert worden ist.
Der Mensch, wie ihn Epikur versteht, strebt nach Wohlbefinden und meidet das Leid. Die-
ser Dualismus spielt sich der epikureischen Philosophie nach nicht primér auf kdrperlicher,
sondern im Wesentlichen auf verniinftiger, man mdochte sagen «geistiger» Ebene ab: das
Wohlbefinden entspricht der antik griechischen Suche nach einem gliicklichen, ruhigen
Leben, dass sich in entsprechender negativen Weise eben dadurch auszeichnet, dass v. a.
die «geistigen» Leiden, also Angst und Sorge vor Schmerz und Tod, iiberwunden werden:
eudaimonia durch ataraxia.

Die epikureische Philosophie ist nun eine «philosophia medicansy, insofern sie durch die
Erkldrung einer materialistischen Naturphilosophie diese Angst zu nehmen bestrebt ist: es

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



390 Rezensionen — Comptes rendus

wird atomistisch argumentiert, dass z. B. der Mensch nach seinem Tode keine Empfindung
und damit kein Leid mehr habe und dass die Gotter sich nicht darum bemiihten, die Men-
schen zu bestrafen. Durch naturphilosophische Betrachtung («philosophia medicans») also
kommt der Mensch letztlich zur gliicklichen Erkenntnis, dass er in dieser Welt und der
Welt danach nichts zu befiirchten hat. Durch ebendiese Betrachtung wird der Mensch sorg-
los und damit durchaus in der Tradition antik-griechischen Anspruchs: gottihnlich. So
wird denn Epikur in der Antike von einigen seiner Zustimmenden auch ganz im soteriolo-
gischen Sinne als «saviour of mankind» (37) gefeiert. Jene Kontemplation der «philoso-
phia medicansy ist schliesslich gemaf vorliegendem Buch der interpretatorische Schliissel
zur epikureischen Theorie, Praxis sowie Geschichte (21-31, 37-39, 41-58, 60f., 64-78,
82).

Dass es sich — wohlgemerkt auf dem Hohepunkt der ethischen Legitimation der epikure-
ischen Schule — mit diesen zu bekdmpfenden Angsten, diesen zu fordernden Wohlbefin-
den, und diesem verniinftigen Uberlegen aber wie gesagt um doch eher «geistige»> Phéno-
mene des Selbstbewusstseins (um es neuzeitlich auszudriicken) handelt, fithrt zur Frage,
ob denn diese Phinomene noch von der atomistischen Naturphilosophie samt ihrer even-
tuellen systematischen Folgen in metaphysischen und epistemologischen Dingen getragen
werden konnen, und wie die epikureische Schule mit dieser Frage umgeht. Darauf geht das
Buch — soweit ich es iiberblicke — leider nicht tiefer ein. Dafiir konzentriert es sich aber
auf folgende spannende Beobachtungen, welche durchwegs in die Richtung jener Frage
verweisen, insofern sie aufzeigen, wie ambivalent und damit wie geistreich doch diese
epikureische Philosophie im Panorama des griechischen Denkens und dariiber hinaus —
dass die epikureische Philosophie maBgeblich die Neuzeit beeinflusst hat, ist mittlerweile
ein offenes Geheimnis — sich zu behaupten vermochte.

So schildert das Buch, wie sich einerseits beinharte Materialismen an der epikureischen
Schule stieBen, weil diese an der Existenz der Gotter festhielt, wie andererseits auch di-
verse Theismen die Stirn runzelten (milde gesagt), weil jene epikureische Schule zugleich
meinte, die Gottern hitten weitaus Besseres zu tun, als den Menschen Gutes und Boses zu
vergelten, was gerade fiir eine fiir die Antike so typische ethische Tauschhandeltheologie»
durchaus systemstorend sein konnte. Und nun vollzieht diese in ihrer Theorie bereits schon
so merkwiirdige epikureische Schule auch noch merkwiirdigere Handlungen, wie zu eben-
diesen Goéttern, zu denen wir ja gar keinen Draht hétten, zu beten, und gedenkt ihrer toten
Beriihmtheiten, die sich doch schon lédngst in ihre atomaren Bestandteile aufgelost haben
sollten. Oder wihrend die epikureische Theorie der Poesie und der Politik eher zurlickhal-
tend gegeniiberstand, sind v. a. ihre rémischen epikureischen Mitstreiter hochst rege an
diesen Asten menschlichen Daseins gebaumelt; sei es Lukrez mit seinem Lehrgedicht De
rerum natura, oder all die unzihligen sich zur epikureischen Schule anlehnenden wenn
nicht gar bekennenden romischen Staatsménner, die doch alles andere als politisch miiBig
waren. So lie denn auch der von der umstehenden Menge gemurmelte und geschriene
Vorwurf der opportunistischen Heuchelei nicht lange auf sich warten.

Das Buch macht sich verdient darum, solchen scheinbaren Widerspriichen systematisch
und historisch abzuhelfen: So sei das epikureische Beten als philosophische Kontempla-
tion der Natur der Gotter zu verstehen, um sich an deren ataraxia ein Vorbild zu nehmen,
sowie als Kontemplation der besagten Erkenntnis, dass wir von solch friedlichen Gottern
nichts zu befiirchten hitten. In diesem Sinne ist auch das Gedenken der epikureischen
Schule ihrer toten Beriihmtheiten zu verstehen, die man weniger personlich aufruft, denn

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 391

vielmehr sich praktisch erinnernd an ihrem Vorbild orientiert. Letztlich, wie sich besonders
in der erwihnten romischen Tradierung der epikureischen Schule zeigt, sei diese nicht in
einer Orthodoxie begrifflich zu erfassen — und wollte selbst auch nie so erfasst werden —
sondern vielmehr in ihrem praktischen Anliegen: der «philosophia medicans». Erst aus
dieser Perspektive heraus sei die systematisch wie historische widerspriichlich anmutende
Komplexitit ihrer Lehre, ihrer Praxis und ihrer Rezension — wie z. B. jene des Christen-
tums der Spétantike und v. a. der Renaissance — zu verstehen (15-18, 41-46, 53-56, 60—
66, 79-98, 101-112f., 120f., 123-143).

In seiner Bemithung darum, ebendiese widerspriichlich anmutende Komplexitit sukzes-
sive zu losen, gibt der Autor ein lehrreiches Panorama der Geschichte der epikureischen
Schule von ihrem Auftreten bis Abtreten wieder. Dabei versdumt er nicht, sowohl das an-
tike Umfeld, heiB8t andere antike Schulen, als auch die um die Antike so bemiihte christli-
che Renaissance in ihrem Verhiltnis mit der epikureischen Philosophie darzustellen. So
darf als Fazit nach der Lektiire gerne geschlossen werden: an Epikur haben wir auch wei-
terhin einiges zu arbeiten.

Bern/Klosterneuburg Andreas Burri

Ljuba M. Bortolani/William D. Furley/Svenja Nagel/J. Friedrich Quack (Ed.), Cultural
Plurality in Ancient Magical Texts and Practices, Graeco-Egyptian Handbooks and Related
Traditions (ORA 32), Tuibingen, Mohr Siebeck, 2019, V-I1X, 1-374, P1. I-1V

Die Publikation nimmt die Tagungsakten einer Konferenz zum Heidelberger Projekt «The
Magic of Transculturality» auf, die vom 12. —13. September 2014 am Neckar vonstatten ging.
Das Treffen hatte sich der kulturellen Pluralitét in magischen Texten und Praktiken der Mit-
telmeerwelt und des Nahen Ostens gewidmet. Der Inhalt des Werkes deckt die folgenden
Beitréige ab:

Fr. Naether sucht dgyptische literarische Texte auf kulturelle Pluralitét in magischen Prak-
tiken durch. Die «Geschichte der Schwalbe und dem Meer» lésst sich als Parabel iiber den
rechten Umgang des dgyptischen Konigs mit Arabien verstehen (30). Im Sinuhe und Zwei-
briidermérchen kommt das Ausland als Zufluchtsort vor (31). Die Kultausiibung im Verbor-
genen im Wenamun wird hervorgehoben (32), kénnte aber tiberbewertet sein. In der Ben-
treschstele wurde die Uberlegenheit der #gyptischen Magie gegeniiber der asiatischen Kon-
kurrenz betont (33). Der Magierwettstreit in der demotischen Zweiten Setnageschichte und
der Erzdhlung von «Konig Djoser und Imhotepy ldsst sich vielleicht mit dem gleichen Motiv
in der sumerischen Erzidhlung von «Enmerkar und dem Herrn von Aratta» vergleichen (39—
40).

W. D. Furley unterzieht die Getty-Hexameter einer erneuten Betrachtung. Der Text stellt
wohl keinen Hymnus, sondern einen Schutzspruch dar (45). Das Zielpublikum ist vermutlich
in einer Gemeinschaft von Initianten zu suchen (46). Der Ziegenmythos ist vielleicht vor
bacchischem Hintergrund zu sehen (54).

D. Schwemer geht mesopotamischen magischen Traditionen in den Papyri Graecae Magi-
cae nach. Die Géttin Ereschkigal représentiert das einzige sichere Beispiel flir eine mesopo-
tamische Gottheit in griechischen magischen Papyri (66). Die Auffassung der Unterwelt als
Ablageort fiir Unreinres lédsst sich in griechischen magischen Papyri und mesopotamischen

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



392 Rezensionen — Comptes rendus

magischen Texten beobachten (70). Die sieben Tore der Unterwelt in PGM LXII 12-16
(GMPT, 292) sind vielleicht mesopotamisch beeinflusst (70). Der Gebrauch des Zodiaks zur
Bestimmung des rechten Momentes fiir die Auffithrung von Ritualen im spétbabylonischen
«Exorzistischem Almanach» weist Parallelen zu griechischen magischen Texten auf (74).

R. Gordon dringt zu P. Lond. I 121=PGM VII im transkulturellen Kontext vor. Der Text
wird paldographisch mehrheitlich ins 4. Jh. n. Chr. datiert (110). Die ersten vier Kolumnen
bieten die 216 homerischen Zeilen als Grundlage des beriihmten Homeromanteion (111). Der
Herausgeber/Schreiber des Textes konnte auf vier Formeln mit rund 72 verschiedenen stelai
oder pragmata zuriickgreifen (116). Das jiidische Material hat nur eine ganz geringe Rolle
gespielt (119). Die ldngeren praxeis bauen auf dgyptischen kosmogonischen und religitsen
Ideen auf (120).

Sv. Nagel klért iiber kulturelle Pluralitit in der Lychnomantie auf. Die Lampendivinations-
spriiche kénnen auf eine dgyptische und eine griechische Tradition verteilt werden (128). Die
griechischen magischen Formeln zeichnen sich durch eine groBere Detailfreude als die de-
motischen Beispiele aus (146). In den Schalendivinationen dokumentiert sich vielleicht der
Einfluss babylonischer Olomina (147).

L. M. Bortolani wirft den Blick auf griechische und dgyptische Traditionen in Traumdivi-
nationen der magischen Papyri. Die Traumorakel bilden die gebrduchlichste divinatorische
Technik in den magischen Papyri (151). Das Verbot der Farbe Rot und die Beschreibung von
Docht und Ol machen typische Elemente der demotischen Lampendivinationen aus (153).
Die Erwihnung des Serapis in den Spriichen deutet auf einen hellenistischen Hintergrund hin
(156).

Chr. A. Faraone handelt {iber kulturelle Pluralitéit in griechischen magischen Rezepten fiir
Orakel- und Schutzstatuen. Die Gebrauchsanweisungen fiir die Herstellung von Statuetten zu
Orakelzwecken besitzen in den magischen Handbiichern gro3e Bedeutung (185). Die Statuen
haben als Zentrum fiir Inkubationen fungiert (186). Die Gétter konnten in den Texten neue
Aufgaben wie die Gewihrung von wirtschaftlichem Erfolg erhalten (187).

J. Fr. Quack stellt zwei Fallstudien fur kulturelle Interaktionen in der spétantiken Magie
vor. Die Gotter in PGM XII 232, 5 konnen im ersten Beispiel als heliopolitanische Neunheit
identifiziert werden (192-195). Das Ensemble setzt sich nur aus 8 Individuen zusammen,
wihrend Seth fehlt (196). Der Ausgangspunkt fiir das zweite Beispiel wird vom Kronosora-
kel in PGM IV 3086124 gebildet. Die Verbindung von Geb mit einem verkommenem Eber
ist in P. Brooklyn 47.218.84, 6, 6-11; P. Carlsberg 418 und P. Carlsberg 284 nachzuweisen
(203). Das «Buch vom Fayum» siedelt offenbar ein Orakel des Geb in einem Kultort des
Sobek an (205).

R. Phillips untersucht Traditionen der Transformation und Verwandlung in PGM XIII 270
77. Die Metamorphose des Aktanten in Wolf, Hund, Lowe, Feuer, Baum, Geier, Wand und
Wasser geht auf dgyptische und griechisch-romische Traditionen zuriick (209). Das Beispiel
stellt den einzigen Fall fiir menschliche Transformationen in den griechischen magischen
Papyri dar (209). Der Einfluss der Verwandlung des Proteus in der Odyssee kann weder be-
stdtigt noch ausgeschlossen werden (221).

A. Haluszka folgt Spriichen fiir 6konomischen Erfolg in den magischen Papyri. Der Beutel
der Hermesstatue in PGM IV 2359-72 deutet auf dessen Rolle als Schiitzer von Handel und
Wandel hin (228).

M. Ristorto befasst sich mit dem Liebesspruch und Aphroditehymnus in PGM 1V (2891-
941). Die Struktur des Hymnus hélt das herkdmmliche Schema ein (239). Das Epitheton

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 393

«Mutter aller Dinge» der Géttin héngt vielleicht mit der gleichen Bezeichnung der Gaia im
30. Homerischen Hymnus zusammen (241). Die Gottin erhélt auch chtonische Aspekte
(242). Die lange Liste der Epitheta der Gottin spiegelt vielleicht den Einfluss dgyptischer
Hymnen wider (242).

G. Bohak/A. Bellusci steuern einen neuen Textbeleg fiir das griechische Gebet an Helios
im Sefer ha-Razim bei. Das Fragment stammt aus der Kairoer Geniza und wird heute unter
der Sigle Heb. 40 577.5.30 in der Nationalbibliothek von Israel aufbewahrt. Die Schrift ent-
spricht einer orientalischen Halbkursive des 12. oder 13. Jhdts. (262). Die vokalisierten voces
magicae entpuppen sich als jenes Heliosgebet im Sefer ha-Razim, wobei sie dessen erstes
Beispiel aus der Geniza schenken (263-264).

M. Zellmann-Rohrer hélt Dauer und Wandel in Beschwérungen des byzantinischen und
nach-byzantinischen Griechisch fest. Die narrativen Motive werden aus Natur, Tierreich und
klassischer Mythologie entlehnt (281). In einem Manuskript aus dem 13. Jhdt. gegen Hdmor-
rhoiden ist ein Narrativ iiber Trajan zu finden (282). In den Beschworungen wird von Wort-
spielen Gebrauch gemacht (283). In die Texte wurden auch homerische Exzerpte integriert
(284). Die bekampften Leiden wurden z. T. symbolisch an Bdume genagelt (286). Die Sprii-
che wurden im Lauf der Zeit christianisiert, wobei Jesus an die Stelle der Artemis in den
antiken Vorlagen trat (289). Der Band lduft mit Literaturverzeichnis (297-340), Indizes
(345-374) und Tafelteil (I-1V) aus.

Das Urteil des Rezensenten zielt in folgende Richtung: Die Ergebnisse der meisten Beitrdge
konnen als tiberzeugend gelten. In ganz wenigen Fillen fillt die Argumentation ein wenig
seicht aus.

Bonn Stefan Bojowald

Burkhard Backes, Sarg und Sarkophag der Aaschyt (Kairo JE 47355 und 47267), mit
Fotographien von Ahmed Amin und Sameh Abdel Mohsen und Zeichnungen von Felicitas

Weber und Matthias Goetz (Studien zu altdgyptischen Totentexten 21), Wiesbaden, Har-
rassowitz, 2020, Teil 1: V=XIII, 1-427; Teil 2: V=VIII, 429-735, Taf. 1-52.

Die Rezension widmet sich eingehender der Publikation des hdlzernen Sarges JE 47355
und Steinsarkophages JE 47267 aus dem pharaonischen Agypten, welche der im Mittleren
Reich lebenden Dame Aaschyt gehoren. Die beiden archédologischen Schitze wurden bei
modernen Ausgrabungen im Grabschacht der vornehmen Frau auf dem Boden des theba-
nischen Tempelkomplexes von Kénig Mentuhotep II. entdeckt. Die Untersuchung ist in
zwei Teilen erschienen, deren Inhalt sich folgendermalen zerlegen l4sst:

Teil 1: In 1 wird der Untersuchungsgegenstand eingegrenzt und die Forschungsge-
schichte rekapituliert. Die Bestattung der Aaschyt wurde im Jahr 1921 durch Winlock ge-
borgen (1). Der Sarg stellt unter der heute tiblichen Sigle T3C das mutmaBlich élteste be-
kannte Beispiel seiner Art mit Sargtexten dar (3).

In 2 wird der Sarg Kairo JE 47355 gemustert. Die Linge des Denkmals betréigt 209cm,
wihrend die Breite 53cm und die Hohe 88cm misst (11). Die duflere Seite des Sarges ist
mit einem weiBen Firnis {iberzogen (13). Die Dekoration der AuBenfléchen setzt sich aus
einer reliefierten und tiirkisblau ausgemalten Hieroglyphenzeile sowie einem Paar Udjat-
Augen auf der Vorderseite zusammen (13). Die Riickwand des Sarges ist in vier flache

SZRK.G/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



394 Rezensionen — Comptes rendus

Register fiir Inschriftzeile und Objektfries nebst einem hohen Feld fiir die Textspalten ge-
gliedert (94). Die Inschrift auf der Vorderseite innen weicht mit der Bitte um Bestattung
und Mundoffnung vom sonstigen Standard ab (257). Die Scheintiir ist auf T3C entgegen
der sonstigen Regel direkt unter dem Objektfries platziert worden (306).

Teil 2: In 3 wird der Sarkophag Kairo JE 47267 einer ndheren Betrachtung unterzogen.
Das Denkmal ist offenbar aus massivem Kalkstein gehauen (429). Die Lénge beléduft sich
auf 250cm, wihrend die Hohe 97cm erreicht (430). Die AuBlenseiten sind in Text und Bild
durch versenktes Relief geschmiickt (431). Die Innenseiten greifen bei Schrift und Dar-
stellungen auf Bemalung zuriick (431). Die Abbildung der Sarginhaberin auf dem Lowen-
sessel mit einer links daneben stehenden Fichertréigerin zeichnet sich von allen Szenen
durch den groBten Detailreichtum aus (462).

In 4 schlieBen sich allgemeine und restimierende Kapitel an. Die dekorierten Steinplat-
ten-Sarkophage kénnen vielleicht zu den Charakteristika der koniglichen Grabanlagen der
11. Dynastie gerechnet werden (525). Das Textprogramm von T3C zeigt einige Singulari-
tdten, zu denen ST 817 bis 820B mit der Erwdhnung des Aufgangs und erneuten Lebens-
beginns sowie der Integration in die Gemeinschaft der Gotter zdhlen (553). Die Darstellung
der Salb- und SchminkgeféBe auf der FuBseite des Sarkophags fillt aus dem sonstigen
Rahmen und hingt vielleicht mit der Balsamierung der Fiie zusammen (554).

In 5 wird die ErschlieBung des Bandes durch Paldographie (604—659), Glossar (660—
683), Verzeichnis (684—702), Index (707-715) und Literaturverzeichnis (716-735) gefor-
dert.

Die folgenden Kommentare tragen vielleicht in einigen Punkten zu einem besseren Ver-
stdndnis bei:

15: zu den dgyptischen Farben vgl. jetzt W. Schenkel, Die Farben aus der Sicht der Alten
Agypter, in: P. Dils/L. Popko (Hg.), Zwischen Philologie und Lexikographie des Agyp-
tisch-Koptischen. Akten der Leipziger Abschlusstagung des Akademieprojekts « Altdgyp-
tisches Warterbuch» (Abhandlungen der Séchsischen Akademie der Wissenschaften zu
Leipzig, Philologisch-historische Klasse 84/3), Leipzig 2016, 164-185.

30: die Schreibung «dmix» fur «idmi» ist vollig géngig, vgl. H. Brunner, Die Texte aus
den Gribern der Herakleopolitenzeit von Siut. Mit Ubersetzung und Erlduterung (AgFo
5), Gliickstadt/Hamburg/New York 1937, 23, 59; A. Rickert, Gottheit und Gabe, Eine 6ko-
nomische Prozession im Soubassement des Opettempels von Karnak und ihre Parallele in
Kom Ombo (SSR 4), Wiesbaden 2011, 230/233; D X, 222, 10-1.

74: die Defektivschreibung «b» fiir «ib» ist nicht neu, vgl. z. B. Fr. Junge, Die Lehre
Ptahhoteps und die Tugenden der dgyptischen Welt (OBO 193), Fribourg/Géttingen 2003,
228; A. Pries, Die Stundenwachen im Osiriskult, Eine Studie zur Tradition und spéten
Rezeption von Ritualen im Alten Agypten, Teil 1: Text und Kommentar (SSR 2), Wiesba-
den 2011, 228/229.

154: das Wort «3ms» taucht eben doch auch ohne Zusatz von «7b» «Herz» in positivem
Sinn auf, vgl. in der Bedeutung «froh» bei A.-K. Gill, The Hieratic Ritual Books of Pawe-
rem (P.BM EA 10252 and P.BM EA 10081) from the Late 4" Century BC (SSR 25),
Wiesbaden 2019, 227; in der Bedeutung «fiirsorglich» bei H.-W. Fischer-Elfert, Die Lehre
eines Mannes fiir seinen Sohn. Eine Etappe auf dem «Gottesweg» des loyalen und solida-
rischen Beamten des Mittleren Reiches (AgAb 60), Wiesbaden 1999, 137.

160: das Wort «z3ii.t» ist eventuell durch «Mumienbinde» wiederzugeben, zu dieser Be-
deutung vgl. neuerdings H. Kockelmann/E. Winter, Philae III, Die Zweite Ostkolonade

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 395

des Tempels der Isis in Philae (CO II und CO II K), Teil 1: Text (Denkschrift der Gesamt-
akademie Band 78), Wien 2016, 75.

198: der Zusammenhang zwischen «ds§m «rot» und «zornig» wurde nicht richtig erkannt,
vgl. dazu z. B. J. Assmann, Altdgyptische Totenliturgien I, Totenliturgien in den Sargtex-
ten des Mittleren Reiches (Supplemente zu den Schriften der Heidelberger Akademie der
Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse 14), Heidelberg 2002, 88/95.

246: die Schreibung «Swb» fir «Swb» «reinigen» kommt auch sonst vor, vgl. G. Vitt-
mann, Beobachtungen und Uberlegungen zu Fremden und hellenisierten Agyptern im
Dienste einheimischer Kulte, in: W. Clarysse/A. Schoors/H. Willems (Hg.), Egyptian Re-
ligion. The Last Thousand Years. Studies Dedicated to the Memory of Jan Quaegebeur,
Bd. 2 (OLA 85), Leuven 1998, 1242.

Der Rez. fiihlt sich zu folgendem Fazit berechtigt: Das Buch setzt eine gemischte Bewer-
tung voraus. Die einzelnen Objekte der Friese werden zufriedenstellend beschrieben. Die
Ubersetzungen diirfen als durchaus sauber gelten, Gleichzeitige Schattenseiten kénnen
aber nicht einfach so iibersehen werden. Die genaueren historischen Angaben zur Datie-
rung des Sargensembles werden etwa im Haupttext schmerzlich vermisst. Die explizite
Erwihnung von Deir-el Bahari als Fundort hitte ebenfalls nicht geschadet. Die Zeichnun-
gen lassen es z. T. an der notigen Professionalitit mangeln. Der Autor kann sich dariiber
hinaus nicht ganz von Redundanzen freisprechen, z.B. bei den doppelten Bemerkungen
zur gemeinsamen Présentation von Sarg und Sarkophag (2—4). Die Lektiire ist daher nur
z. T. gewinnbringend.

Bonn Stefan Bojowald

Rune Nyord (ed.), Concepts in Middle Kingdom Funerary Culture. Proceedings of the
Lady Wallis Budge Anniversary Symposium Held at Christ’s College, Cambridge, 22 Ja-
nuary 2016 (Culture and History of the Ancient Near East 102), Leiden/Boston, Brill,
2019, VII-VII, 1-258.

Die Publikation vereint sieben Beitrdge, die auf dem Anniversary Symposium 2016 zur
Feier des 80. Jubildums der Ernennung des ersten Lady Wallis Budge Junior Research
Fellows am Christ’s College, Cambridge, gehalten wurden. Der Inhalt des Bandes lésst
sich folgendermalflen sezieren:

In der Einleitung denkt R. Nyord iiber dgyptische und dgyptologische Konzepte nach.
Die Untiefen im Versténdnis der Magie werden erléutert (7—14), deren Unterbringung an
diesem Ort nicht so recht einleuchtet. Die so genannte «Demokratisierung» des Totenkul-
tes kommt zur Sprache, die u. a. in Bezug auf die potentiellen NutznieBer unter Beschuss
geraten ist (15). Die Ausfithrungen sind manchmal etwas zih zu lesen.

S. Bickel geht auf die Projektion des Selbst in Grdbern und Sérgen des Mittleren Reiches
ein. Die Biographien in den Elitegribern fangen ab dem Ende der 5. Dynastie an (26). Die
Biographie im oberirdischen Grabbereich wendet sich an die Offentlichkeit, wiihrend der
Sarg mit den Inschriften im unterirdischen Bereich den Blicken verborgen war (28). Die
beiden Textklassen greifen auf die gleiche Opferformel zuriick (29). Die Produzenten von
Biographien und Sérgen haben laut Verf. die gleiche Schule durchlaufen (31). Die mora-
lische Rechtfertigung vor Osiris nahm im Mittleren Reich eine wichtige Position ein (35).

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



396 Rezensionen — Comptes rendus

S. Donnat befasst sich mit den «Briefen an Verstorbene» vor dem Hintergrund der dgyp-
tischen funeriren Kultur. Das gesamte Korpus der «Briefe» liegt in 12-18 Dokumenten
vor (52). Das Textgenre der Berlin-Bowl lédsst sich vielleicht als rituelle Anrufung bestim-
men (55). Die Autorin konstruiert eine Verbindung zwischen dem ténernen Beschreibstoff
mancher «Briefe» und den Opfergaben (56), was das Material wohl tiberfordert.

K. Goebs widmet sich dem koniglichen und mythologischen Charakter der Sargtexte.
Die Rolle des Konigs wird iiber mehrere Seiten hinweg erklirt (65-72), was einen leicht
trivialen Eindruck hervorruft. Die koniglichen Amtstriger tiben in den Sargtexten Kon-
trolle tiber Regionen, Personen oder Ressourcen aus (93).

A. von Lieven wendet sich dem funerdren Charakter der Sargtexte zu. In Sargtextspruch
115 bis 119 konnte sich ein komplettes Ritual zu Bauzwecken verstecken (107). Der
Spruch 526 hingt vielleicht mit dem Kronungsritual des Konigs zusammen (109).

G. Miniaci setzt sich mit der Grabkultur im spédten Mittleren Reich auseinander. Die
Grundvoraussetzung fiir multiple Gréber ist in der architektonischen Isolation zu finden
(121). Die direct multiple burials konnen mehrere Bestattungen aufnehmen, wihrend indi-
rect multiple burials Einzelbestattungen beherbergen (121). In primary burials verbleiben
die Bestattungen an ihrem urspriinglichen Ort, wihrend in secondary burials die Bestat-
tungen bewegt werden kénnen (122). In sequential burials kénnen Nebenbestattungen ein-
gebracht werden (122). Im spiten Mittleren Reich treten sequential multiple burials ge-
hiuft auf (124). Der Begriff «Familienstele» ist wohl wegen der z. T. fehlenden Blutsver-
wandtschaft der abgebildeten Personen abzulehnen (134). Im spéten Mittleren Reich kom-
men in Auaris sog. « Totenhduser» vor, deren einer Raum zu Bestattungen diente (142).

R. Nyord néhert sich dem Ka-Konzept aus dgyptischer und dgyptologischer Perspektive
an. Das Verstidndnis des Ka als Doppel des Menschen reicht bis in die Mitte des 19. Jhdts.
zuriick (152). Das Verhéltnis zwischen Korperteilen und der Person lédsst sich vielleicht
mit dem Verhéltnis zwischen Ka und Person vergleichen (163). Der Ka stellt laut Verf. das
undifferenzierte Potential dar, das sich in der Person manifestiert (164). Das Ka-Konzept
spiegelt sich auch im menschlichen Verhalten wider (169). Der konigliche Ka wurde of-
fenbar als gottlicher Begleiter des Monarchen verstanden (181). Die funerédre Sphére wird
durch die Ausfithrungen nur marginal beriihrt.

H. Willems analysiert die «Personal Texts» in der dgyptischen funerdren Literatur. Die
Dialogstrukturen in einzelnen Passagen ein und desselben Spruches kénnen je nach Quelle
voneinander abweichen (213). Der Totenbuchspruch 125 stellt sich als prominentes Bei-
spiel fiir die Ubertragung einer Tempelinitiation auf den funeriren Bereich heraus (231).

Die Benutzbarkeit des Buches wird durch die Indizes (249-258) erleichtert.

Das Buch muss differenziert betrachtet werden. Die eine Hilfte der Beitrége ldsst alles
in allem eine gute Bewertung zu. Die andere Hilfte zeichnet sich nicht immer durch die
notige Tiefgriindigkeit aus. In manchen Féllen wird am Oberthema des Buches vorbei ge-
schrieben.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 397

Martin Schott, Sacharja 9-14. Eine kompositionsgeschichtliche Analyse (Beihefte zur
Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft 521), Berlin/Boston, de Gruyter, 2020,
325 8.

Mit seiner 2018 an der Universitit Erlangen-Niirnberg angenommenen Dissertation legt
Martin Schott eine sorgfiltig gearbeitete Rekonstruktion des verwickelten literarischen
Entstehungsprozesses von Sacharja 9-11 + 12-14 vor und bietet zugleich eine konzise
Kommentierung dieses Textkomplexes.

Kap. 1 (1-17) stellt die wesentlichen Beitrdge der kritischen Forschung vor und situiert
den Ausgangspunkt der Untersuchung. Trotz neuerer redaktionsgeschichtlicher Arbeiten mit
einem Interesse an der buchiibergreifenden Kompositionsgeschichte der kleinen Propheten,
die Sach 9—14 als Briickentext zwischen Sach 1-8 und Maleachi (Bosshard/Kratz/Steck/ No-
galski/Redditt) oder als vorldufigen Abschluss eines Mehrprophetenbuchs (Schart/ Wéhrle)
erweisen wollen, bleibt eine «eine eingehendere literarische Analyse der Texte unter Bertick-
sichtigung ihres kompositionsgeschichtlichen Orts zwischen Protosacharja und Maleachi»
(16) weiter ein Forschungsdesiderat, dem die Studie entsprechen will.

Als literarische «Vorgeschichte» nimmt Kap. 2 (19-51) den «Epilog» von Proto-Sach in
Sach 7-8 in den Blick. Hier sieht der Vf. eine Biindelung wesentlicher Themen aus Haggai
und Sach 1-6 und zugleich das literarische Vorbild der neuen Reflexionen in Sach 9-14
(vgl. bes. 50). Gemeinsamkeiten sind v.a. die «Konzentration auf zeitlose Heilstopoi», die
Zeichnung Sacharjas als austauschbarer Exponent der prophetischen Tradition (vgl. die
Zuschreibung jeremianisch geprégter Worte bes. in 7,7—14 als Entsprechung zur collagen-
artigen Zusammenstellung biblischer Traditionen in Sach 9-14) sowie seine Distanzierung
als inzwischen historische Gestalt (vgl. 8,11), die folgerichtig in Sach 9-14 iiberhaupt
keine Erwédhnung mehr finden wird.

Den Schwerpunkt der Arbeit bilden die Kapitel 3—6 zu den Einheiten Sach 9,1-11,3 (53—
121), 11,4-17 (123-151), 12-13 (153-198) und 14 (199-242). Am Beginn jedes Kapitels
wird eine Abschnittsgliederung der Texteinheit begriindet. Es folgt fiir die erhobenen Ab-
schnitte eine konzentrierte «forschungsgeschichtliche Orientierung», eine «kommentierte
Ubersetzung» und schlieBlich die «Analyse», in der die fiir die Literar-, Redaktions- und
Kompositionskritik relevanten Fragen unter breiter Verwendung der Forschungsliteratur
behandelt werden. Jedes Kapitel endet mit einer «redaktionsgeschichtlichen Synthese»,
der Klirung «kompositionsgeschichtlicher Aspekte» und Uberlegungen zum «historischen
Ort» der Texteinheit.

Kap. 7 (243-253) présentiert die « Synthese» der Textanalysen und damit das redaktions-
und kompositionsgeschichtliche Modell des Vf.:

Mit Sach 9,1-11,3 und 12,1-14,21 stehen sich zwei Zukunftsszenarien gegeniiber, die
beide auf das Kommen eines universalen Heilskonigs in Jerusalem hoffen (9,9-10; 14,9),
dessen Herrschaft kriegerische Episoden vorausgehen (bes. 9,1-8.13-15; 10,3-11,3; 12,1-
8; 14,1-6.12—-15). Allerdings tiberwiegen die konzeptionellen Differenzen und Widersprii-
che, aufgrund derer schon B. Duhm (1911) zwischen den literarischen Blécken Deutero-
und Tritosacharja unterschieden hat (243-246):

Die restaurativ orientierte Einheit 9,1-11,3 erwartet einen politischen Konig (9,9) iiber
ein erneuertes GroBreich (9,10, auBerdem 9,1b.13; 10,6), in dem auch die in der Diaspora
Zerstreuten Heimat finden (9,11-12; 10,6.8.10), wenn die feindlichen Bedroher (9,13:
«S6hne der Griechen»; 10,11: «Assur» und «Agypten») durch die Allianz Judas und des

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



398 Rezensionen — Comptes rendus

Nordreichs (9,1b.10.13; 10,6.7) abgewehrt sind. Dagegen schildert das Szenario in 12—14
einen «schmerzhaften Transformationsprozess» (243): Eine Entscheidungsschlacht zwi-
schen Jerusalem mit Juda (jetzt ohne Erwéhnung des Nordens) und allen V6lkern am Tag
JHWHs (12,1-8; 14,1-5.12—15), bei der die Feinde zunéchst Jerusalem grausam erobern
und die Hilfte der Bevolkerung deportieren, geht der universalen Herrschaft JHWHs (nicht
eines irdischen Konigs) voraus (14,6—11), die schlieBlich auch die Vélker in einer jahrli-
chen Wallfahrt zum Laubbhiittenfest feiern werden (14,16—19).

Eine Begriindung fiir den Umschwung vom eher optimistischen ersten zum diisteren
zweiten Szenario bilden prophetentheologische Reflexionen, die den gesamten Textbe-
reich durchziehen und auf einer Metaebene eine Ereignisabfolge konstituieren: Die Pari-
nese 10,1-2 warnt — in einem Kontext grundsétzlicher Heilshoffnung — das einer Herde
ohne Hirte gleichende Volk vor falscher Prophetie. Diese Warnung bleibt indes fruchtlos:
In der jetzt als Scharnier zwischen beiden Szenarien fungierenden Gerichtsansage 11,4-17
blickt eine anonyme (Propheten-)Gestalt unter Verwendung von Hirtenmetaphorik auf ihre
Zuriickweisung durch das Volk zuriick und erkennt darin zugleich eine Abwendung vom
Bund mit JHWH. Den Abbruch dieses Bundes markiert der Prophet durch Zeichenhand-
lungen (11,10.14) und die ihm von JHWH aufgetragene Ankiindigung eines schlechten
Hirten (11,15-17), der messianische Hoffnungen und davidische Herrschererwartungen
konterkariert.

Die Ermdéglichung einer kiinftigen Gottesbeziehung trotz dieses Beziehungsabbruchs
schildert 12,9-13,9: Die Jerusalemer leisten BuB3e fiir ihre Verwerfung (jetzt sogar Ermor-
dung) des Propheten (12,9-13.1), worauf JHWH das Land von Gétzen und deren Liigen-
propheten siubert (13,2-6), zwei Drittel des abtriinnigen Volks dem Schwert preisgibt und
das letzte Drittel im Feuer ldutert, das dann zur erneuerten Gottesbezichung findet (13,7-9).

Diese hier nur anzudeutenden Uberlegungen zum Textzusammenhang innerhalb eines
traditionellen Blockmodells erginzt der Vf. durch ein detailliertes redaktionsgeschichtli-
ches Schichtenmodell (vgl. bes. 249-253). Danach ergeben sich fiir 9,1-11,3 und 11,4—
14,21 jeweils vier teilweise mehrschichtige «formative redaktionelle Phasen» (249):

Literarische Keimzelle des ersten Blocks ist danach die Ankiindigung des kommenden
Konigs in 9,9—10, deren Entfaltung alle Fortschreibungen in 9,1-11,3 bezwecken, ndmlich
die Ankiindigungen des Gerichts tiber die Nachbarvdolker (9,1a.2—6a.7b.8b), der Heimkehr
aus der Diaspora (9,8a.11a.12; 10,6a.8.10+ 9,16—-17 + 10,1-2—6b.9.12) und des Kriegs als
Mittel der Realisation des kiinftigen Friedensreichs (10,3ba*.5 + 10, 3ba*.4 + 9,13-15;
10,3bB.7.11 + 10,3a; 11,1.2aa.b.3).

Literarische Auslosung des zweiten Blocks ist die Ankiindigung der Eroberung Jerusa-
lems am Tag JHWHs in 14,1-2*, die durch die Gerichtsansage der «Hirtenepisode» in
11,4-17* vorbereitet wird. Zu unterscheiden sind dabei zwei Schichten: Die Ankiindigung
der Preisgabe von Gottesvolk und Gottesstadt durch den Volkersturm (11,4.5a0.7a.8b.
9.10a*; 12,1a; 14.1.2a.ba) und der Eintrag einer prophetischen Zeichenhandlung (11,6.7b.
10a*b.14.15-16).

Zwei Fortschreibungen verkehren diese Niederlage Jerusalems in ihr Gegenteil mit der
Ankiindigung der Niederlage der Volker und des Volkergerichts (11,17; 12,2a.3.4a.6b;
14,2bB.3.13.14b.202.21b + 14,4a0*.B.b.520.6.12.15)

Zwischen 12,1-8* und 14,1-21* und damit in die Mitte der Ausmalung der Volker-
schlacht um Jerusalem schieben sich drei sukzessiv entstandene Blocke, die die Voraus-
setzungen der endzeitlichen Rettung Jerusalems benennen: das Bufiritual um den getéteten

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOIL: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 399

Propheten (12,9-13,1), das Ende von Gotzendienst und falscher Prophetie (13,2-3) und
ein Vernichtungs- und Lauterungsgericht (13,7-9).

Die letzte redaktionelle Bearbeitung schildert die Konigsherrschaft JHWHs als Neu-
schopfung und Herrschaft iiber die Volkerwelt (12,1b; 14,4a0*.5b.7*.8—10*.11aB.b.16—
19.21).

Das abschlieBende Kap. 8 (255-270) fragt ausblicksartig nach den buchiibergreifenden
Beziigen von Sach 9-14. Das JHWH-Tags-Motiv in Sach 12—14 setzt nach der Analyse
des Vf. (anders als in der Forschung manchmal angenommen) zwar keine buchexternen
Vorgaben voraus, bildet aber eine kompositorische Klammer zum élteren Text Joel 4,
wodurch Anfang und Ende des Zwdlfprophetenbuchs aufeinander bezogen werden. Au-
Berdem ist Sach 13 Vorbild fiir das Thema «Ende der Prophetie» in Joel 3. Die von Steck
und Bosshard / Kratz vertretene These, dass Maleachi als mehrstufige Fortschreibung von
Sach entstanden sein und insbesondere 2,17-3,5.13-21 derselben literarischen Ebene wie
Sach 14 angehdren soll, weist der V£, zuriick. Erst die gleichlautenden Uberschriften in
Sach 9,1aa; 12,1a und Mal 1,1 stellen einen Buchzusammenhang her.

Auch wenn jede literarkritische Analyse in Einzelentscheidungen anfechtbar bleibt und
die mitunter kleinteiligen Abgrenzungen Zweifel hinterlassen, eréffnet die mit eindrucks-
voller exegetischer Kompetenz erarbeitete Studie ein vertieftes Versténdnis nicht nur der
literaturhistorischen Prozesse, sondern iiberhaupt des oft schwer verstidndlichen Textver-
laufs vor dem Hintergrund seiner historischen Entstehungsumsténde. Sie wird damit ein
wertvoller und impulsgebender Bezugspunkt jeder weiteren Beschéftigung mit Sach 9-14
sein.

Fulda Stephan Lauber

Holger Kockelmann, Der Herr der Seen, Siimpfe und Flussldufe. Untersuchungen zum Gott
Sobek und den dgyptischen Krokodilgotter-Kulten von den Anfdngen bis zur Romerzeit, Teil
I: Ikonographie und theologische Konzeption; Teil 2: Kulttopographie und rituelle Wirklich-
keit; Teil 3: Indices, Bibliographie und Tafeln (Agyptologische Abhandlungen 74), Wiesba-
den, Harrassowitz, 2017, Teil 1: V-XVI, 1-282; Teil 2: V-IX; 283—-649; Teil 3: 651-797;
Taf. 1-100.

Die Publikation stellt die tiberarbeitete Version der im Jahr 2014 an der Universitét Tiibingen
eingereichten Habilitationsschrift des Autors dar. Das Thema wird durch den Gott Sobek und
die von ihm abgeleiteten Krokodilgotter mit den zugehorigen Kulten gebildet. Der Inhalt des
dreiteiligen Werkes ist wie folgt zu sehen:

Teil 1 geht auf Ikonographie und theologische Konzeption ein.

In der Einleitung werden formale Aspekte abgehandelt. Das antike Wissen um das Krokodil
deutet auf exakte Naturbeobachtung hin (2). Die zoomorphe Form des Gottes Sobek wird
durch das Nilkrokodil (Crocodylus niloticus Laurenti 1786) reprisentiert (2). Die Krokodil-
gottheiten neben Sobek sind aus vergéttlichten Menschen entstanden, fiir welche Erschei-
nung der Begriff «Sekundére Krokodilgotter» vorgeschlagen wird (11).

In §8-96 wird tiber Name, Tkonographie und theologische Konzeption des Gottes Sobek
reflektiert. Das Krokodil im Priestertitel auf einem Siegel der 2. Dyn. konnte die fritheste
Schreibung von «sbk» «Sobek» sein (19). Das «Krokodil auf Untersatz» kehrt als Graphie

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



400 Rezensionen — Comptes rendus

des Theonyms «Sobek» regelmiBig in Kom Ombo wieder (20). Der Gottesname héngt viel-
leicht etymologisch mit den Wurzeln «sbk» «zusammenfiigen» oder «sbk3» «schwingerny
zusammen (22). In ptoleméisch-rémischer Zeit tritt ein weiblicher Sobek hinzu (25). Die Na-
men der Krokodilgottheiten in griechischen Texten setzen sich aus «sbk»+ Epitheta oder an-
deren Mustern zusammen (27). Die Epitheta bezichen sich auf Korper/Korperhaltung (51—
53), Kraft/Aggression (54-55), Fortbewegung/Ruhe (55-56), Lebensraum (56), Lautdufle-
rung (56-58) und Geburt (59) des Reptils. Der eigens zur Erklérung des Epithetons «Gelock-
ter» bemiihte Hinweis auf Wasserpflanzen (52) mutet reichlich vage an. Der Gott wurde in
tiergestaltiger, mischgestaltiger oder rein menschlicher Form gezeigt (63). Die Krokodilge-
stalt taucht seit der 1. Dyn. auf (64). Der Gott trégt z. T. einen Widder- oder Falkenkopf, die
vielleicht solar konnotiert sind (71-72). Die Kombination aus Menschenkdrper und Kroko-
dilkopf ist seit der 5. Dyn., der rein menschliche Typ seit der 18. Dyn. zu finden (78—79). Die
Hellenisierung der Sobekkulte fiihrte als neue ikonographische Suchostypen den bértigen
«Sobek-Kronos» und jugendlichen, bartlosen «Suchos-Helios» herbei (82—86). Die éltesten
Darstellungen des Sobek unter einem Baum sind aus der 18./19. Dyn. bekannt (89). Das
Haupt des Gottes wird durch Sonnenscheibe (97-98), Sonnenscheibe + Rindergehdrn (98—
100), Doppelfederkrone mit Widerhorner/Sonnenscheibe/Urdus (101-103), Rote/Weille
Krone, Doppelkrone, Krone des Geb, «/p.ti-Krone (104—-107), Atef-’/Hemhemkrone (107—
110), und Pflanzenelement (110—111) geziert. Die fritheste gesicherte dreidimensionale
Sobekdarstellung entstammt dem Mittleren Reich (114). Die frithesten Spuren von Sobekmy-
then werden durch Sargtexte tradiert (129). Der Gott wurde bereits in den Pyramidentexten
mit der Niltiberschwemmung in Verbindung gebracht (132). Der Fruchtbarkeitsaspekt
machte einen der wesentlichen Wesensziige des Sobek aus, der sich dariiber hinaus sekundér
zu einem Ur- und Schopfergott entwickelt hat (139-140). Der Gott eignete sich Merkmale
ungehemmter sexueller Potenz und Aggression an (146). Die Géttin Neith wurde bereits frith
als Mutter des Sobek konzipiert (153). Im Fayum erhielt die Géttin Isis die Mutterschaft des
Sobek, wihrend in Oberdgypten die Gottin Seschat diese Funktion wahrnimmt (159). Die
Position des Vaters des Sobek fiillen die Gétter «Sn.wi», Re, Schu und Nun aus (160-161).
Die Gemahlin des Sobek kann aus den Gottinnen Hathor, Sachmet, Tjennet, Tunit und Isis
bestehen (163—168). Der Sohn des Sobek wurde von den Géttern Chons oder Heka gebildet
(169). Die synkretistischen Verbindungen des Sobek sind seit dem Mittleren Reich nachweis-
bar (171). Der Gott betitigte sich als Verbiindeter des Sonnengottes und wehrte Feinde ab
(192-195). Die Verbindung des Sobek zum Osiris-Mythos tritt ab dem Mittleren Reich her-
vor (197). Das Wesen des Sobek und Osiris wurden gelegentlich aneinander angeglichen
(208ff). Im Fayum hat sich Sobek zur néchtlichen Form des Sonnengottes gewandelt (214).
Im Mittleren Reich wurde erstmals die Angleichung des Sobek an Horus vollzogen (228).

In Teil 2 werden Kulttopographie und rituelle Wirklichkeit einer ndheren Behandlung un-
terzogen.

In §§ 97-160 werden Topographie und historische Entwicklung der Sobekkulte als Thema
gewihlt. Der Sobek von Kom Ombo stieg wihrend der 12./13. Dynastie zu iiberregionalem
Rang auf (294). Der Sobek von Gebel el-Silsileh ist seit dem Mittleren Reich bezeugt (298).
Die Lage von «Swmnwy ist vielleicht nordlich von Pathyris zu lokalisieren (314). Der
Sobektempel von Swmnw ist als eines der frithesten inschriftlich belegten Heiligtiimer des
Gottes seit der 1. Zwischenzeit dokumentiert (316), wahrend die einzigen architektonischen
Relikte ins Neue Reich datieren (318). In der Thebais treten z. T. Kombinationen aus unter-

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 401

schiedlichen Sobekformen auf (326). Das Fayum hat als Sobekkultregion in griechisch-ro-
mischer Zeit eine Bliitephase erlebt (359). Das bedeutendste Sobek-Kultzentrum in der Meris
ist in Tebtynis zu finden (400/401). Die Kultgeschichte von Narmuthis hat von der 12. Dyn.
bis 3. Jhdt. n. Chr. gewéhrt (406).

In §§ 161-218 werden Institutionen, Realia und Organisation der Sobekkulte auf das Pro-
gramm gesetzt. Die Wiedergabe von Sobekheiligtiimern kann zu den frithesten dgyptischen
Tempelabbildern gerechnet werden (470). Im ptoleméischen/rdmischen Fayum sind Sobek-
formen als orakelgebende Instanz zu beobachten (535). Die letzten Hinweise auf Suchos im
paganen Agypten steuert die theophore Onomastik bei (547). Der fritheste Nachweis fiir ei-
nen «Propheten des Sobek» lésst sich im Grab des Chasechemui in Abydos aus der 2./3. Dyn.
erbringen (556).

Teil 3 enthdlt die Indices (651-707), Bibliographie (709—797) und Tafeln (1-100).

Die folgenden Anmerkungen mogen bei der Kldrung der einen oder anderen Frage mitwir-
ken:

59: Die Bedeutung «Hiille (?)» von «$hwy ist zu tilgen, eher ist «swh.t» «Ei» gemeint, zur
Schreibung «shw» fr «swh.t» vgl. Horst Beinlich/Mohamed Saleh, Corpus der hieroglyphi-
schen Inschriften aus dem Grab des Tutanchamun mit Konkordanz der Nummernsyteme des
«Journal d"Entrée» des Agyptischen Museums Kairo, der Handlist to Howard Carters Ca-
talogue of Objects in Tut'ankhamun’s Tomb und der Ausstellungsnummer des Agyptischen
Museums Kairo, Oxford 1989, 20: Richard Jasnow et al., The Demotic and Hieratic Papyri
in the Suzuki-Collection of Tokai University, Atlanta 2016, 31

69: zum Kontext zwischen «/Ars.t» «Karneol» und Wut vgl. Hermann Junker, Der groBe
Pylon des Tempels der Isis in Philae, Wien 1958, 110; Hermann Kees, Farbensymbolik in
dgyptischen religiosen Texten, Nachrichten der Akademie der Wissenschaften zu Géttingen,
Philologisch-Historische Klasse 11, Gottingen 1943, 4351f; Dieter Kurth, Die Inschriften des
Tempels von Edfu, Abteilung I: Ubersetzungen, Edfou VIII, Wiesbaden 1998, 296; Dieter
Kurth, Die Inschriften des Tempels von Edfu, Abteilung I: Ubersetzungen, Edfou VII, Wies-
baden 2004, 106/125/180

146: Das Wort « ‘d3» ist wohl eher als Nebenform zu « ‘dr» «Helfer» zu stellen, der Laut-
wandel «r» zu «3» ist bekannt.

194: Transliteration ist unvollstindig!

335: Die Interpretation des «Tierfelldeterminatives» nach Sobek als Mittel der Abwertung
fiihrt in die falsche Richtung, zum «Tierfelldeterminativ» nach Krokodilbezeichnungen vgl.
Adriaan de Buck, The Egyptian Coffin Texts VI, Texts of Spells 472786 (The University
of Chicago Oriental Institute Publications LXXXI), Chicago 1956, VI 193a; Orly Goldwas-
ser, Prophets, Lovers and Giraffes: Wor(l)d Classification in Ancient Egypt, with an Appen-
dix by Matthias Miiller (Géttinger Orientforschungen IV. Reihe Agypten 38), Wiesbaden
2002, Appendix 45%*.

Die folgenden Punkte gilt es abschliefend festzuhalten: Die religionsgeschichtlichen Zu-
sammenhénge werden iiberzeugend geschildert. Die hiufig fehlende Wiedergabe der Zitate
in der Originalsprache macht sich leicht nachteilig bemerkbar. Der Autor erlaubt sich bei
seinen wenigen philologischen Entscheidungen auffillig viele Angriffsflichen. Das Buch
hétte von einer {ibersichtlicheren Makrostruktur profitiert.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



402 Rezensionen — Comptes rendus

Svenja Nagel, Isis im Romischen Reich, Teil 1: Die Géttin im griechisch-romischen Agypten,
Teil 2: Adaption(en) des Kultes im Westen, Philippika, Altertumswissenschaftliche Abhand-
lungen (Contributions to the Study of Ancient World Cultures 109), Wiesbaden, Harrasso-
witz, 2019, VII-XIX, 1-852 (Teil 1)/V-VIIIL, 855-1453, Taf. I-V (Band 2).

Die Rezension dringt in die {iberarbeitete Fassung der Doktorarbeit der Autorin ein, die 2015
an der Universitit Heidelberg unter etwas anderem Titel eingereicht wurde. Die Arbeit geht
Fragen des dgyptischen und auBerdgyptischen Isiskultes im Rémischen Reich nach. Der In-
halt des Werkes baut auf dem folgenden Schema auf:

Band 1: In 1 werden die bisherige Forschungsgeschichte sowie die Zielsetzung des Werkes
skizziert. In der Vergangenheit hatten die meisten Studien zum Isiskult scharf zwischen des-
sen Verbreitung innerhalb- und auBerhalb von Agypten getrennt.

In 2 werden Methodik und Gliederung erklért. Die Untersuchung schlief3t in Band 1 schrift-
liches und archdologisches Material ein (7), wihrend in Band 2 die Verbreitung des Kultes
der Isis und mit ihr assoziierter Gottheiten auBerhalb Agyptens niher beleuchtet wird (8).

In 4 wird Isis und ihre Lokalformen in den Tempeln nach hieroglyphischen Inschriften und
erginzenden Texten dokumentiert. Die Tempel werden der Reihe nach durchwandert, wobei
Philae mit dem ersten bekannten Isishymnus tiberhaupt den Anfang macht. Die Texte werden
unter Angabe der eventuellen Parallelen in Transliteration, Ubersetzung und Kommentar zu-
sammengestellt. Der Inhalt der Texte hebt u. a. das Kénigtum der Isis, deren Gleichsetzung
mit Sothis, Verbindung zum Sonnengott und Mutterrolle fiir Horus hervor. Die Verehrung
der Isis ist auf Philae erst ab der Saitenzeit sicher bezeugt (111). In den Texten flieBen gar
nicht selten Aspekte der Isis und Hathor ineinander. Der Kult von Philae strahlte bis nach
Nubien aus (160). Die Einrichtung des Isis-Tempels von Assuan ist vielleicht mit der Instal-
lation des Kultes von Philae zu verbinden (140). Die snd-n-Hymne am Propylon von Deir el-
Schelwit stellt neben dem Text am Philadelphos-Tor von Philae das einzige bekannte Bei-
spiel des Literaturtyps fiir Isis dar (420). Die kleinen Isis-Tempel von El-Qala“a und Schenhur
fithren die Tradition des koptitischen Isiskultes aus dem Mittleren Reich fort (455).

In 5 wird zur Analyse iibergeleitet. Die Texte werden durch Hymnen und kurze oder einfa-
che Titel- und Epithetasequenzen gebildet (515). Der formale Aufbau greift hiufig auf den
Nominalstil zuriick (517). Die Géttin wird entweder in der 2. Pers. Sing. angesprochen oder
in der 3. Pers. Sing. beschrieben (518). Der Isiskult ist erst ab der Spétzeit richtig prominent
geworden (525). Die Gottin wurde in ihren jeweiligen Kultorten mit festen Haupttiteln ver-
sehen (530).

In 6 werden demotische, griechische und meroitische Zeugnisse zu Isis gesammelt. Der
pHeid. Dem. 736 vs aus dem 2. Jhdt. v. Chr. ist als &ltester demotische Isishymnus zu sehen
(556). Die grofite Anzahl von Graffiti und privaten Weihinschriften wurde im Bereich des
Isistempels von Philae entdeckt (660). In der demotischen und gréako-dgyptischen Literatur
tritt Isis sowohl als strafende als auch helfende Géttin auf (750).

Band 2: In 7 werden Fallstudien zum Isiskult nach archdologischen Zeugnissen einzelner
Regionen entwickelt. Der phonizisch-punische Kulturraum nahm bereits ab dem 8./7. Jhdt.
bildliche Motive von Isis und ihrem Kreis auf (897). Die Miinzfunde aus dem 4. Jhdt. v. Chr.
koénnen mit als frithestes Zeugnis flir einen hellenistischen Isiskult in Kyrene gelten (901).
Die Isisheiligtiimer in Nordafrika spiegeln griechische und rémische Architekturformen mit

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 403

z. T. agyptischen Dekorationselementen wider (1037). Die ersten Hinweise auf die Isisver-
ehrung in Rom tauchen um die Wende vom 2. zum 1. Jhdt. v. Chr. auf (1045). Die Anfinge
des Isiskultes in Germanien reichen in vespasianische Zeit zuriick (1191).

In 8 werden kaiserzeitliche literarische Quellen zum Isiskult ausgewertet. Das Isisbild in
der Schrift «De Iside et Osiride» des Plutarch und den «Metamorphosen» des Apuleius weist
hinsichtlich der Darstellung als Universalgéttin groBe Gemeinsamkeiten auf (1271).

In 9 werden Mallnahmen zur Synthese ergriffen. Das unter Ptoleméus II. neu errichtete
Isisheiligtum von Philae stieg zu einem der bedeutendsten Kultzentren auf (1278). Die Isis-
heiligtiimer in Nordafrika, Italien und Germanien lassen bei einem Grundrepertoire an ge-
meinsamen Elementen durchaus Unterschiede im Detail erkennen.

Das Buch wird durch Abkiirzungsverzeichnis (1289—1296), Literaturverzeichnis (1297—
1359) und Indices (1361-1453) beendet.

Die folgenden Hinweise bringen das Versténdnis vielleicht an der einen oder anderen Stelle
weiter:

20: Die Ubersetzung von «$hr $hi.w» muss statt «niederschlagen der Rebellen» néher am
Wortlaut «fallen der Feinde» heilen.

27: Die Zeile «di=i $nd.t=k m-ht t3» lisst auch die Ubersetzung «ich gebe die Ehrfurcht vor
dir durch das Land» zu.

63: Die Verbindung «ikh t3» sollte besser mit «Land erleuchten» wiedergegeben werden,
vgl. M.-T. Derchain-Urtel, Thot a travers ses épithetes dans les scénes d’offrandes des temp-
les d’epoque greco-romaine (Rites Egyptiens 2), Bruxelles 1981, 17.

215: Das Verb «$ir» wire im Sinne der Wortlichkeit besser durch «aufsteigen lassen» statt
«erheben» wiederzugeben.

294: Die Ubersetzung «ihr Leib ist bekleidet (?)» von «Smr(.w) d.i=$» verbietet sich gram-
matikalisch von selbst, wobei das Fragezeichen die Sache auch nicht sehr viel besser macht.
Die — ob richtig (?) — aus der deutschen Ubersetzung zu vermutende Auffassung als Stativ
wiirde zumindest eine umgedrehte Reihenfolge der Glieder notwendig machen. Die ganze
Zeile «p3sk (7) Smr(.w) d.t=5 m [s3p.t (?) ...]» muss wahrscheinlich komplett anders aufge-
fasst werden, vielleicht in Richtung von «das p3k-Leinen ist geordnet/angelegt, ihr Leib ist in
s8p.1-Stoff gehiillt».

375: Das Wort «3§.t» «Himmel» ist durchaus bekannt, vgl. D. Budde/D. Kurth, Zum Vo-
kabular der Béinde Edfou V-VIIL, in: D. Kurth, Studien zu Vokabular, Ikonographie und
Grammatik, Die Inschriften des Tempels von Edfu (Begleithefte 4), Wiesbaden 1994, 4; A.
von Lieven, Der Himmel {iber Esna. Eine Fallstudie zur religiésen Astronomie in Agypten
am Beispiel der kosmologischen Decken- und Architravinschriften im Tempel von Esna,
(AgAb 64), Wiesbaden 2000, 34c.

Der Rezensent sieht sich zu folgendem Fazit beféihigt: Das Buch macht einen insgesamt
iiberzeugenden Eindruck. Die Ubersetzungen haben mehrheitlich eine gute Note verdient.
Die Interpretationen werden fundiert begriindet. Die Lektiire zahlt sich daher voll und ganz
aus.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



404 Rezensionen — Comptes rendus

11 Mittelalter bis 20. Jahrhundert:
Konfliktlagen, Umbriiche, Festschreibungen

Bernhard Schneider, Christliche Armenfiirsorge. Von den Anfingen bis zum Ende des
Mittelalters. Eine Geschichte des Helfens und seiner Grenzen, Freiburg i. Br., Herder,
2017, 480 S.

Das Buch des Kirchenhistorikers Bernhard Schneider basiert auf Ergebnissen des féicher-
iibergreifenden Trierer Sonderforschungsbereiches «Fremdheit und Armut. Wandel von
Inklusions- und Exklusionsformen von der Antike bis zur Gegenwart», der 2012 abge-
schlossen wurde. Schneider behandelt die Frage der Armut aus einer kirchengeschichtli-
chen Perspektive. Er unternimmt den Versuch, die Ergebnisse aus dem Sonderforschungs-
bereich sowie einschligige Spezialuntersuchungen in einem thematischen Langsschnitt
zusammenzufassen und aufzuzeigen, welche Ideen und Diskurse die Gesellschaft jeweils
prigten, wie diese von der Theologie modifiziert wurden, wie die einschlégigen biblischen
Texte interpretiert wurden, und mit welche Aktivititen und Institutionen Christen und
Christinnen, kirchliche Bewegungen und Institutionen darauf reagierten. Der Fokus der
Darstellung liegt dabei auf dem lateinischen Westen. Ausgehend vom biblischen Befund,
den er an den Anfang seiner Darstellung stellt, behandelt Schneider das Thema Armut in
der frithen Kirche, im Frithmittelalter, Hochmittelalter und Spétmittelalter. Ein angekiin-
digter zweiter Band soll die weiteren Entwicklungen bis zur ersten Hélfte des 19. Jh. be-
handeln.

Fiir die Erstellung seines Léngsschnitts greift Schneider hauptsédchlich auf Sekundérlite-
ratur zuriick, was die Lesenden Originalquellen und Quellenstudium vermissen lésst.
Schneider geht jedoch sehr abwiégend vor. So gelingt es ihm sowohl die Komplexitit als
auch die vorhandenen Ambivalenzen — bspw. auch zwischen normativen Texten und Pra-
xis — aufzuzeigen. Bei der Darstellung in Form eines blossen Nebeneinanders verschiede-
ner Ansétze stellt sich jedoch auch die Frage, ob damit das Aussage- bzw. Erkenntnispo-
tential tatsdchlich ausgeschopft ist. Auch fiir den erkldrten Zweck eines Langsschnittes
wire eine stirkere Reduktion der Komplexitét wiinschenswert.

Trotz der existierenden Komplexitét versucht Schneider nun, sich mit den grossen Linien
auseinanderzusetzen. Er stellt grosse Thesen auf und greift auf die Thesen anderer zu. So
beschéftigt er sich bspw. mit der These, dass die Tatsache, dass andere Akteure als kirch-
liche Amtstriger im engeren Sinne oder kirchliche Institutionen die zentrale Rolle im Ar-
menwesen {ibernahmen, noch nicht notwendigerweise als Sikularisierung zu verstehen ist.

Positiv zu wiirdigen ist Schneiders Versuch, im Sinne der von ihm propagierten «Kette
der Erinnerung» (S. 15), welche sich seiner Ansicht nach bis in die Gegenwart erstreckt,
immer wieder einen Bezug zur Gegenwart herzustellen. Entsprechend seiner erklérten Ab-
sicht bringt Schneider sehr stark die theologische Perspektive ein — so z. B. wenn er das
Verhiltnis Stifter-Empfinger als Dreiecksbeziehung darstellt, in der Gott die dritte Entitéit
bildet und in der Kranke nicht nur passives Objekt des Handelns anderer sind, sondern eine
eigene Dignitét und Funktion haben. Die theologische Pragung macht sich jedoch teilweise
auch durch eine sehr wertende Haltung bemerkbar. Kritisch anzumerken ist ausserdem die
etwas a-historische Darstellung des biblischen Befundes im Eingangskapitel.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOIL: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 405

Beziiglich des Layouts fillt auf, dass die Fussnoteninformationen ausschliesslich im
Schlussteil des Buches abgedruckt sind. Das bietet zwar moglicherweise optische Vorteile,
ist aber der Nachvollziehbarkeit der Quellen- und Literaturangaben nicht forderlich. Mehr
Aufmerksamkeit verdient hitten die interessanten Abbildungen, die leider im Text kaum
beriicksichtigt werden.

Insgesamt gesehen bietet Schneider einen umfassenden, fundierten und spannenden Ein-
blick in die Semantik, Diskurse und Aktivitdten zum Thema Armut (und Krankheit) mit
einer dezidiert theologischen Akzentuierung. Eine gewisse Straffung hitte dem Stoffum-
fang gut getan.

Luzern Ingrid Bolliger

Franck Mercier/Isabelle Rosé (dir.), 4ux marges de 'hérésie. Inventions, formes et u-
sages polémiques d’hérésie au Moyen Age (Coll. «Histoire»), Rennes, Presses univer-
sitaires, 2017, 378 S. '

In den letzten Jahrzehnten ist die Erforschung der mittelalterlichen Héresie(n) von den
Réndern ins Zentrum geriickt, dort, wo sie produziert wurde, ndmlich in den Zentren der
Orthodoxie. Diese historiografische Revision geht so weit, dass man selbst an der Existenz
der Héretiker zu zweifeln begonnen hat, wie an derjenigen der Hexer und Hexen. Nichts-
destoweniger kehrt die vorliegende Sammlung von hochkaritigen Aufsitzen wieder an die
«Rénder» zurlick, in Zeiten, die nicht als hohe Zeiten der Hiresie gelten wie die Spétantike
bzw. das Frithmittelalter sowie das Ende des Mittelalters, und ausserdem zu Quellen, die
nicht die {iblichen Quellen der Inquisitionsforschung sind, nicht inquisitoriale und polemi-
sche Quellen, sondern exegetische und hagiografische Quellen, Rechnungen und Ikono-
grafie. Es geht nicht darum, die Existenz der Héresie bzw. von Héretikern, hiufig in Form
von Widerstand und Dissidenz, abzustreiten, als vielmehr darum aufzuzeigen, wie héufig
die Héresie instrumentalisiert wurde, um politische oder theologische Gegner abzuqualifi-
zieren und die Orthodoxie zu stirken. Dabei erweisen sich insbesondere die Patristik und
die Zeit des Investiturstreits als ausserordentlich erfindungsreich. Ein zweite Wende ist
Ende des 12. / Anfang des 13. Jahrhunderts anzusetzen, als die Haresie — mit der pépstli-
chen Bulle Vergentis in senium (1199) —zum Verbrechen an der goéttlichen und weltlichen
Majestit deklariert wurde und damit eine politische Dimension annahm, die sie bisher
nicht gehabt hatte — und umgekehrt das Majestétsverbrechen eine spirituelle Dimension;
dies erdffnete sowohl der Héresie als auch dem Majestétsverbrechen ganz neue Horizonte
und Anwendungsmdoglichkeiten, wie sich z. B. am Wucher zeigt, der zur Héiresie erklért
wurde. Die Ausdehnung des Feldes der Héresie erfasste schliesslich auch die Hexerei (frz.
sorcellerie) und machte diese zur «ddmonischen Hexerei» (frz. sorcellerie démoniaque) —
mit weitreichenden Folgen bis weit in die Frithe Neuzeit hinein. Dies bedeutet aber noch
nicht unbedingt das Ende der Anwendungs- und Wirkungsmdéglichkeiten der Héresie, denn
diese hat mit der Reformation im 16. Jahrhundert neue Anwendungsfelder gefunden. —
Valentina Toneatto, Aux marges de la foi, aux confins de I’humanité. Bestialité, hérésie et
judaisme de I’ Antiquité au début du Moyen Age (S. 19-52), kann zeigen, dass das ganze
Vokabular bzw. die ganzen Vokabulare zur Diffamierung von Héretikern bereits in der
christlichen Antike entwickelt und angewandt wurden. — Emmanuel Bain, Aux sources du

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



406 Rezensionen — Comptes rendus

discours antihérétique? Exégése et hérésie au XII¢ siecle (S. 53—83), macht deutlich, dass
die Exegese von biblischen Texten nicht zu Verfolgungen gefiihrt hat; diese beschiftigte
sich zwar immer wieder mit den Héretikern, doch blieben diese theoretisch und dienten
vor allem dazu, das Tun und die Reflexion der Theologen zu rechtfertigen. — Uwe Brun,
Dialectique, dualité christologique et monisme institutionnel. La construction d’un monde
sans division ... avec les «manichéens» en marge (de Grégoire VII a Innocent III) (S. 85—
110), bettet Eckbert von Schonaus Liber contra hereses catharorum (mit der ersten Erwéh-
nung der Katharer Mitte 12. Jahrhundert) in den Kampf der herkdmmlichen Theologen (an
ihrer Spitze Bernhard von Clairvaux) gegen die Dialektiker des 12. Jahrhunderts (an ihrer
Spitze Abaelard) ein. Dieser Kampf war verbunden mit einer Aufwertung Marias als Ga-
rantin fiir die doppelte Natur Christi. — Clément Lenoble, L’économie des hérétiques. Note
sur le rapprochement entre usure et hérésie (S. 111-152), beschiftigt sich mit dem 29.
Kanon des Konzils von Vienne (1311), der den Wucher der Héresie anndhert, die Stidte
riigt, die diesen zuliessen und die Inquisitoren und Bischéfe auffordert, gegen die Wuche-
rer vorzugehen, und erklért diese Anndherung des Wuchers an die Héresie vor allem aus
dem Antiklerikalismus und der Weigerung, die Zehnten zu bezahlten, welche die Inquisi-
toren des 13. Jahrhunderts den siidfranzosischen und norditalienischen stédtischen Ka-
tharern nachredeten. — Martine Ostorero, Des papes face a la sorcellerie démoniaque
(1409-1459): une dilatation du champ de 1’hérésie? (S. 153—-184), analysiert die von den
Papsten Alexander V. (1409), Eugen IV. (1437/1445), Nikolaus V. (1451), Kalixt III.
(1457) und Pius II. (1459) erlassenen Bullen, die keine kontinuierliche Linie aufweisen,
weil die Papste auf die verschiedensten Situationen reagieren mussten und trotz doch recht
starker Worte gefidhrliche Felder wie den Hexensabbat und den Flug dorthin mieden. —
Bruno Dumézil, La chasse aux Bonosiens dans la Burgondie, V¢-VII® si¢cle: une affaire
d’hérésie? (S. 187-199), kann zeigen, dass die obskure und seit 538 nicht mehr erwihnte
Hiresie der Bonosier in der Vita des Kolumbans von Jonas von Bobbio (639/642) wieder
aufgewdrmt wurde, um allfilligen Nachfolgern der burgundischen K6nige den Boden un-
ter den Fiissen zu entzichen und die merowingischen Konige als die wahren Hiiter der
Orthodoxie hinzustellen. — Isabelle Rosé, Simon le Magicien hérésiarque? L’ invention de
la simoniaca heresis par Grégoire le Grand (S. 201-238), untersucht, warum Papst Gregor
der Grosse den Amterkauf, den er an der Wende vom 6. zum 7. Jahrhundert vor allem im
merowingischen Gallien ortet, als «héretische Simonie» bezeichnet: als Simonie nach Si-
mon Magus, der in der Apostelgeschichte die Macht, die Hinde aufzulegen, von den Apos-
teln kaufen will, und als hiretisch, weil fiir den Papst mit der Ordination von Laien eine
Desakralisation verbunden war. — Alessia Trivellone, Le Mont-Cassin, une fabrique de
I’hérésie au XI° si¢cle (S. 239-273), kann ihre These iiber die Ikonografie der Héresie, die
sie vor einigen Jahren vorgelegt hat (s. L hérétique imaginé. Hétérodoxie et iconographie
dans I’Occident médiéval, de I’époque carolingienne a 1’inquisition, Turnhout 2009), um
zwei Abbildungen aus der Benediktinerabtei Monte Cassino ergénzen, welche als altes
monastisches Zentrum das neue philosophische Wissen und Denken auf diese Weise be-
kdampfte. — Florian Mazel, Entre ordre ecclésial et consensus civique: I’instrumentalisation
de I’hérésie dans la Passio sancti Petri Parentii martiris (Orvieto, vers 1199-1212/1216)
(S. 275-296), zeigt anhand dieser Passio, wie die angebliche Prdsenz von katharischen
Hiretikern in der Stadt Orvieto instrumentalisiert wurde, um die bischofliche Stadtherr-
schaft wiederherzustellen, nicht zufillig in der gleichen Zeit, als der Papst die Bulle Ver-
gentis in senium (1199) erliess, in der die Héresie zum Majestétsverbrechen emporstilisiert

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 407

wurde. Bei Pietro Parenzo handelte es sich um einen Abgesandten des Papstes, der in Or-
vieto Ruhe und Ordnung und vor allem die Orthodoxie wiederherstellen sollte und der in
Ausiibung seiner Mission entfithrt und ermordet worden war, eine Passion, die derjenigen
von Christus nachgestellt wurde. — Sylvain Parent, Entre extorsion de fonds et procés tru-
qués. Le contrdle de I’activité des inquisiteurs en Italie au XIV® siecle (S. 297-330), weist
nach, dass die Inquisitoren in Italien im 14. Jahrhundert zunehmend einer Art Finanzkon-
trolle unterworfen wurden, nicht zuletzt weil sie je einen Drittel der konfiszierten Giiter
und Summen der stédtischen Gemeinde und dem Bischof hitten abgeben miissen, die ihren
Anteil reklamierten. Seit den Pépsten Bonifaz VIII., Johann XXII. und Benedikt XII., die
der Inquisition eher kritisch gegeniiberstanden, wurden vermehrt Untersuchungen ange-
stellt, von denen sich Uberreste im vatikanischen Archiv finden (in den Serien der Collec-
toriae sowie in den Introitus und Exitus). Besonders skandalds der Fall des Franziskaners
Petro dall’Aquila, Inquisitor in Florenz, der 1346 vor Gericht gestellt wurde und bei dem
sich herausstellte, dass er die Leute — besonders die reichen — zu unvorsichtigen Aussagen
verleitet hatte, um sie einkerkern und biissen zu kdnnen; dieser wurde aber letztlich nicht
verurteilt, sondern auf einen Bischofsstuhl versetzt. — Franck Mercier, «Un homme plein
du diable». Astrologie, magie et sorcellerie dans le proceés pour crime de I¢se-majesté de
Jean II d’Alengon (1456—1458) (S. 331-352), befasst sich mit den «héretischen» Seiten
des Hochverrats, den der Herzog Johann d’Alengon an Konig Karl VII. begangen haben
sollte, und zeigt auf, dass es gerade diese Seiten waren, welche die Verurteilung des Her-
zogs erlaubten, denn der angebliche Verrat des franzdsischen Konigs an die Engldnder
hatte nie irgendwelche konkrete Wirkungen gezeitigt.

Freiburg i. Ue. Kathrin Utz Tremp

Alexander Patschovsky, Ein kurialer Ketzerprozess in Avignon (1354). Die Verurteilung
der Franziskanerspiritualen Giovanni di Castiglione und Francesco d'Arquata (Monu-
menta Germaniae Historica Studien und Texte 64), Wiesbaden, Harrassowitz Verlag,
2018, XVIII+136 S.

Alexander Patschovsky, emeritierter Lehrstuhlinhaber an der Universitédt Konstanz, zéhlt
zu den besten Kennern der mittelalterlichen Ketzergeschichte. In dem schmalen Béndchen,
das er nun vorlegt, erschliesst er eine Quelle, die zwar nicht ganz unbekannt, jedoch nur in
Form eines kurzen Auszugs in Ignaz von Déllingers notorisch unzuverlidssigen Beitrdgen
zur Sektengeschichte des Mittelalters (Bd. 2) aus dem Jahr 1890 greifbar war, Beim Kon-
volut, dessen sich Patschovsky angenommen hat, handelt es sich um eine Reihe von Do-
kumenten, die alle auf einen Ketzerprozess im Jahr 1354 zuriickgehen. Auf nicht ganz
funfzig Seiten werden diese Quellen knapp, aber kenntnisreich eingefiihrt; daran schliesst
die Edition der Stiicke an, die — wie von diesem Bearbeiter nicht anders zu erwarten ist —
einen Modellcharakter hat.

Die Besonderheit des Verfahrens ist zunéchst institutioneller Natur: Nach einem «Vor-
spiel» vor dem zusténdigen Inquisitor in Carcassonne wurde der Prozess von der pépstli-
chen Kurie in Avignon an sich gezogen und vom Kardinal Guillaume Court, der von In-
nozenz VI. dazu bevollméchtigt worden war, zu Ende gefiihrt. Weshalb dieses Vorgehen?
Der Schritt héngt sicherlich mit der Identitét der beiden Vorgeladenen zusammen, némlich

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



408 Rezensionen — Comptes rendus

zwei Franziskanerspiritualen aus der Toskana, dem Priester Giovanni di Castiglione und
dem Laienbruder Francesco d’Arquata. Den Prozessdokumenten ist zu entnehmen, dass
die beiden kaum Anstalten machten, ihre als hiretisch eingestuften Uberzeugungen
Guillaume Court gegeniiber zu verbergen, was zweifellos damit zusammenhing, dass diese
Ansichten bereits vom Inquisitionsgericht, das sich vorgéingig mit dem Fall befasst hatte,
festgestellt worden waren. Worin bestanden die inkriminierten Uberzeugungen? Die Fran-
ziskanerspiritualen — deren Eigenbezeichnung den vorliegenden Quellen zufolge «arme
evangelische Briider» (fratres pauperes ewangelici) bzw. «evangelische Arme» (pauperes
ewangelici) lautete und die von Guillaume Court in seiner den Prozess beschliessenden
Predigt in «abtriinnige Arme» (pauperes apostatici) umgedeutet wurde —hatten in dem von
Papst Johannes XXII. gefiithrten Armutsstreit auf der Einhaltung eines resoluten Armuts-
begriffs bestanden, der sowohl individuellen als auch kollektiven Besitz ausschloss. Damit
begaben sie sich auf einen Konfrontationskurs mit dem Papsttum, dies um so mehr, als sie
infolge der Auseinandersetzung Johannes XXII. (f 1334) sowie seinen Nachfolgern — ein-
schliesslich des seit 1352 regierenden Innozenz V1. — die Legitimitét absprachen, was ih-
rem dogmatisch begriindeten Widerstand eine hoch politische Komponente verlieh. Der
Umstand, dass derselbe Innozenz VI. das Verfahren an die Kurie verlegte, ist — um auf die
eingangs gestellte Frage zuriickzukommen — wohl vor diesem Hintergrund zu sehen: An-
fangs war kein politischer Schauprozess geplant. Im Gegenteil, das Verfahren fand gleich-
sam «privat» in der Paramentenkammer von Guillaume Courts Palast statt, und auch wenn
Prozessquellen an sich kaum je fiir bare Miinze genommen werden kénnen, scheint aus
den erhaltenen Dokumenten das ernsthafte Bemiihen des Kardinals zu sprechen, die beiden
Angeklagten zur Einkehr, d. h. zur Abschworung ihrer «Irrtiimer», zu bewegen, was — und
das ist vermutlich der springende Punkt — einen prestigetréchtigen Erfolg fiir das Papsttum
bedeutet hiitte. Dazu sollte es aber nicht kommen, da beide Vorgeladenen im Wissen um
das zu erwartende Todesurteil standhaft blieben (was die Verhore an der Kurie abkiirzte).
Die Vollstreckung am 3. Juni 1354 erfolgte dann 6ffentlich.

Das in mehreren Handschriften mehr oder minder vollstindig {iberlieferte Prozessmate-
rial enthélt u. a. den von Innozenz VI. an Guillaume Court erteilten Prozessauftrag, Ver-
hérmitschriften, einen (unvollstdndig erhaltenen) Prozessbericht von Court, in dem der In-
halt der Verhore detailliert wiedergegeben wird, die Urteile, das Degradationsformular,
mit dem Giovanni di Castiglione in den Laienstand zuriickversetzt wurde, und die Schluss-
predigt des Kardinals. Wir konnen hier nur in allgemeiner Form die Bedeutung dieses
Quellenkonvoluts unterstreichen. Gerade der Prozessbericht, dessen Adressat nicht er-
sichtlich ist, spricht fiir das Interesse hohergestellter Stellen am Verfahren; ferner finden
sich im vorliegenden Material auch aufschlussreiche Ausziige aus einem «kleinen Biich-
leiny (parvus libellus), auf das sich die Vorgeladenen im Verlauf des Verfahrens wieder-
holt bezogen. Der sich in ihrem urspriinglichen Besitz befindliche libellus war ihnen bei
der Verhaftung durch einen Stellvertreter des Inquisitors in Montpellier abgenommen wor-
den, doch wurde er nach Avignon weitergereicht, wo die angesprochenen Exzerpte ange-
fertigt wurden. Bei einem Auszug handelt es sich um eine Katechismus-&hnliche Zusam-
menstellung spiritualer Glaubenssitze, die betont unverfinglich formuliert sind, die aber —
durch die Augen eines erfahrenen Inquisitors betrachtet — keinen Schutz vor Verfolgung
geboten haben diirften. Ein zweites Exzerpt ist eine Liste von rund hundertdreizehn hinge-
richteten Glaubensbriidern und -schwestern, die einem eigentlichen Martyrologium der
Spiritualenbewegung gleichkommt (in Giovanni di Castigliones einfithrenden Aussage ist

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 409

von «loca et tempora martirii eorundem» die Rede). Abgesehen vom inhérenten Interesse,
das die erwiihnten Quellenstiicke besitzen, zeugen sie nicht zuletzt vom Zusammenwirken
der beteiligten Repressionsorgane, da neben dem parvus libellus auch die urspriinglichen
Verhorakten von der in Carcassonne domizilierten Inquisition an die Kurie weitergleitet
wurden. Es ist Alexander Patschovsky hoch anzurechnen, dass er das vorliegende Material
mustergiiltig aufbereitet und so einem breiteren Kreis zugéinglich gemacht hat.

Zum Schluss soll nicht unerwihnt bleiben, dass eine der Handschriften, die als Uberlie-
ferungstréiger dient, im Auftrag des Heidelberger Dekretisten Johannes de Noet (T 1432)
entstanden ist, der sich selbst im Umkreis von Héresieverfahren bewegte.

Solothurn Georg Modestin

Paola Tartakoff, Conversion, Circumcision, and Ritual Murder in Medieval Europe, Phi-
ladephia, University of Pennsylvania Press, 2020, p. 154.

Con la monografia Conversion, Circumcision, and Ritual Murder in Medieval Europe, Paola
Tartakoff, professoressa associata di storia e di studi giudaici, presso la Rutgers University
(New Jersey), presenta il complesso rapporto tra cristiani ed ebrei nel mondo cristiano me-
dievale a partire dal «caso della circoncisione di Norwichy, in Inghilterra. L. accusa, presen-
tata davanti alla corte regia nel 1234, per il rapimento ¢ la circoncisione di un bambino da
parte di ebrei «per farne un ebreo» — fatti accaduti nel 1230 —, il processo che ne segue ¢ la
condanna dei presunti rapitori vengono contestualizzati nel crescente timore dell’apostasia
cristiana al giudaismo e degli ebrei visti come emissari di essa, che si registra dal XIII secolo.

Il libro si apre con una introduzione (1-17) che spiega alcuni termini, come apostasia,
conversio, gerut, nei significati cristiani e giudaici. Vengono poi introdotte alcune fonti
utilizzate, chiariti aspetti cronologici e geografici e infine presentati i singoli capitoli del
libro.

Con il I capitolo, «Christian Vulnerabilities» (18—46), I’autrice chiarisce proprio il con-
testo dell’accusa: dalla fine del XII secolo e poi in un crescendo nei due secoli seguenti in
Europa si assiste al timore della devianza religiosa in genere. Le preoccupazioni procurate
dagli eretici, in particolare i catari, e le minacce dell’islam contribuirono a questo clima
dove crebbe la volonta di convertire gli ebrei al cristianesimo. Coloro che giudicarono il
caso appartenevano ai circoli che discutevano questi temi nella prima meta del tredicesimo
secolo; il processo venne alimentato dal timore dell’apostasia e contribui ad accrescerlo.

Il IT capitolo, «From Circumcision to Ritual Murder» (47-69), attraverso I’analisi del
sommario dei procedimenti legali del caso della circoncisione di Norwich e i resoconti
della cronaca dall’abbazia di Sant’Albans, mostra come ’accusa trovi riscontro in libelli
coevi. Gli ebrei venivano accusati di omicidio rituale e della profanazione dell’ostia; in
tale contesto, la circoncisione — rito di iniziazione giudaica — eseguita sul corpo di un cri-
stiano appare per i cristiani come continuazione delle sofferenze del corpo di Cristo per
mano di ebrei.

L’autrice, con il III capitolo, «Christian Conversion to Judaism» (70-98), osserva che
sebbene non sia stato rilevante il numero dei convertiti cristiani al giudaismo cid contribui
ai suddetti timori, in quanto insinuava ’idea della non superiorita del cristianesimo. La
Tartakoff sottolinea poi che, contrariamente alle caratterizzazioni cristiane degli ebrei

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



410 Rezensionen — Comptes rendus

come proselitisti, essi non attraevano i cristiani al giudaismo con facilita, non da ultimo
per i pericoli connessi.

I1 capitolo IV, «Return to Judaism» (99-124), sostiene che il ritorno al giudaismo da parte
dei cristiani potrebbe essere alla base dell’accusa da parte del padre del bambino rapito e
circonciso. Tale ritorno al giudaismo, che accresceva i timori, mostra la bi-direzionalita
del fenomeno di conversione degli ebrei al cristianesimo e viceversa.

Il capitolo V, «Contested Children» (125-147), riesaminando il sommario del procedi-
mento legale del caso alla luce di resoconti cristiani e giudaici che presentano 1’impegno
degli ebrei per prevenire il battesimo di bambini ebrei e per recuperare figli di ebrei bat-
tezzati, trae delle conclusioni, che comunque restano ipotesi. Il bambino poteva essere un
figlio battezzato di un padre cristiano e di una madre ebrea. Gli ebrei sarebbero cosi inter-
venuti per circoncidere chi ritenevano del loro popolo. Essi avrebbero fatto quello che cre-
devano un dovere, mentre per i cristiani cid appariva una prevaricazione.

Segue una conclusione (148—154), le note (157-199) e la bibliografia (201-234)

L’autrice, con questo libro, mostra come, nei secoli tredicesimo e quattordicesimo, realta
e fantasia vengano ad intrecciarsi nel giudizio che i cristiani maturano nei confronti degli
ebrei e come i primi temessero I’'immagine che essi stessi erano venuti a costruire dei se-
condi. Il caso della circoncisione di Norwich presenta inoltre, accanto alle preoccupazioni
cristiane, quelle degli ebrei, motivate dagli interventi repressivi dei cristiani nei loro con-
fronti. Viste poi le conseguenze del processo sui ricchi membri della comunita ebraica, cid
pud dimostrare come i cristiani usassero I’accusa di apostasia anche per fini monetari.

Questo libro, per I’accurata ricerca sulle fonti ¢ I’ampia bibliografia, si presenta come
una buona lettura per chi vuole approfondire i temi che abbiamo messo in evidenza e con-
tribuisce a dare delle indicazioni di metodo in ambito di ricerca storica.

Lido di Camaiore, Lucca Flavio Belluomini

Ablasskampagnen des Spdtmittelalters. Luthers Thesen von 1517 im Kontext, hg. v. An-
dreas Rehberg (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 132), Berlin/Bos-
ton, Walter de Gruyter, 2017, 712 S.

Die Besprechung der Akten der Tagung «Ablasskampagnen des Spétmittelalters. Luthers
Thesen von 1517 im Kontext», die im Juni 2017 vom Deutschen Historischen Institut und
der Waldenserfakultit in Rom durchgefithrt worden ist, erfolgt bedauerlicherweise mit
Verspitung. Das Werk verdient aber schon deswegen besondere Aufmerksamkeit, weil der
Ablass wihrend des Spétmittelalters die zentral- und westeuropéische Gesellschaft geprégt
hatte. Dennoch stellt der Herausgeber, Andreas Rehberg, Wissenschaftlicher Mitarbeiter
am Deutschen Historischen Institut, in der Einleitung fest, dass das Phinomen des Ablas-
ses selbst im Lutherjahr auf verhaltenes Interesse gestossen ist. Versténdlich ist das fiir die
Theologie, denn das Thema fiihrt heute zu keinen Kontroversen mehr. Eigenartig ist der-
selbe Befund hingegen fiir die Geschichtswissenschaften, die in den letzten Jahren in der
Erforschung der Frommigkeit des Spatmittelalters Kreativitit mit weiterfiihrenden Ergeb-
nissen an den Tag gelegt haben. Der Band mit seinen 28 Beitrédgen fiillt nun diese For-
schungsliicke. Den Teilnehmern waren betreffend Umfang geringe Grenzen gesetzt, so
dass mitunter minuziose Forschungen festgehalten sind.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 411

Der Kongress wird zu Recht als international bezeichnet, Beitrdge liegen in englischer,
italienischer und deutscher, nicht aber in franzgsischer Fassung vor. Dennoch betreffen die
Studien schwerpunktmissig den deutschen Sprachraum und werden in sieben Sektionen
gegliedert: 1. die theologische und kulturgeschichtliche Bedeutung des Ablasses, 2. die
kanonistische Relevanz, 3. die Tréger der Ablasskampagnen, 4. Ablésse in regionaler Per-
spektive, 5. Ablassmedien, 6. der Kontext von Luthers Ablassthesen und 7. die Reaktionen
auf Luther. In einer ausfiihrlichen Einleitung stellt Rehberg nicht nur die einzelnen Autoren
vor, sondern fasst jeden Beitrag kurz zusammen. Da er den Band zusitzlich mit einem
ausfiihrlichen Namens- und Ortsregister versieht, was heute bei Tagungsakten nur noch
selten anzutreffen ist, kann die Arbeit des Herausgebers als exemplarisch bezeichnet wer-
den. Mit der Zusammenfassung des Runden Tisches durch Peter Walter (Freiburg i. Br.)
hilt die Publikation zudem die lebendigen Aspekte der Tagung fest.

In der Folge werden fiinf Artikel besprochen, deren Inhalte sich durch ihren tiberregio-
nalen Charakter auszeichnen und sich {iber léingere Zeitspannen erstrecken. So verdient der
erste Beitrag von Robert N. Swanson (Birmingham) «The Challenges of Indulgences in
the Pre-Reformation Church» (3—17) Beachtung. Ausgangspunkt sind die Feststellungen,
dass die Ablasskontroverse Luthers als Erstursache der Reformation eine Fehlinterpreta-
tion ist. Der Ablass hatte im Spétmittelalter eine nicht gefestigte Position, stellte aber ge-
rade deswegen immer wieder zentrale Elemente der kirchlichen Lehre in Frage und wurde
so zur Ursache substantieller Krisen. Swanson vergleicht den Ablass mit einem Geist, der
im 12. Jahrhundert einer Flasche entwichen war, wihrend des ganzen Spétmittelalters in
der Kirche unkontrolliert herumschwebte und von niemandem mehr in die Flasche zuriick-
gebannt werden konnte. Er postuliert darum eine breite Erforschung des Ablasses in Lehre
und Praxis, die zwei verschiedene Geschichtsstringe bildeten. Obwohl diese fiir das Ver-
stindnis von Kirche und Frommigkeit unerlésslich sind, blieb der Ablass aber den zentra-
len Anliegen des Katholizismus, so Swanson, untergeordnet. Dabei ldsst er sich von der
Frage leiten, ob die Kritik Luthers einem tief verdorbenen Geflige galt oder geradesogut
auch spurlos hitte verhallen kénnen.

Den Ursprung des Ablasses sieht Swanson im Versuch, die frithmittelalterlichen Tarif-
bussen weiterzufiihren, was nicht erst im Kreuzzugsablass Urbans II., sondern in bischof-
lichen Abléssen in Verbindung mit Kirchweihen erstmals zum Ausdruck kam. Vorausset-
zung dafiir war die im 12. Jahrhundert entwickelte Lehre vom Fegefeuer. Es war, von Aba-
elard vorgezeichnet, ein kleiner Schritt von der Vergebung von Strafen auf Erden zum
Versprechen von deren Nachlass nach dem Tod. Swanson fihrt mit einer differenzierten
Darstellung der Positionen der wichtigsten Theologen und Kanonisten ab dem 13. Jahr-
hundert fort und arbeitet heraus, wie kontrovers der Ablass reflektiert wurde. Einen wich-
tigen Einschnitt sieht er in einer Verfligung von 1476, die den Erwerb des Ablasses auch
fiir Verstorbene gestattete — mit grossen Verdnderungen der testamentarischen Praxis, was
den Vers «Sobald der Groschen im Kasten klingt, im hui die Seele in den Himmel springt»
erst richtig Realitdt werden liess. Luther — so Swanson — hat sich in seiner Kontroverse
hauptséchlich auf diese Ablasspraxis bezogen. Damit ist der Autor bei der praktischen
Seite angekommen und konstatiert, dass bei der gut tiberlieferten Predigtliteratur der Ab-
lass nur wenig thematisiert wird. Wohl haben Ablassprediger dies getan. Es ist aber eigen-
artig, dass der pépstliche Plenarablass die Praxis der bischoflichen Teilablédsse nicht beein-
triachtigte. Abgesehen davon, dass fiir die Forschung die Rezeption der Lehre nicht klar ist,

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



412 Rezensionen — Comptes rendus

fehlt auch eine flichendeckende Studie der Ablasspraxis, was eine Beriicksichtigung regi-
onaler Unterschiede erfordern wiirde. Problematisch ist im géngigen Bild die Reduktion
auf den monetiren Aspekt, dem aber Frommigkeitsiibungen und caritative Aspekte als Ab-
lasswerke die Waage hielten.

Arnold Angenendt (Miinster) zeigt in seinem Beitrag «Die historische Entwicklung des
Ablasses und seine bleibende Problematik» (31-43), aus welchen Bedingungen sich der
Ablass auf der Basis der Patristik im Mittelalter zum Bestandteil der Kirche entwickelte.
Dabei nimmt er den Begriff der Tarifbusse der iroschottischen Kirche auf, dergeméss mit
Siinden verbundene Bussleistungen in Gebetsiibungen umgewandelt wurden, die wieder-
um ein Monch stellvertretend mit der Feier von Messen verrichten konnte. In der Scholas-
tik wurde dann die klassische Ablasstheologie entwickelt: Auf die unabdingbare Reue und
Beichte folgte die Absolution mit Verbleib der zeitlichen Stindenstrafen. Die Stellvertre-
tung enthielt in sich die Konsequenz, dass die Strafen auch andere ableisten oder durch die
Liebe Gottes abgemildert werden konnten. Zur Lehre erhoben wurde dieses Konzept in
der Bulle Unigenitus Dei Filius von 1343, wonach Christus dem Nachfolger Petri den
Nachlass der Siindenstrafen zur Austeilung an die Gldubigen tiberlassen habe.

Die Bulle Unigenitus von Clemens VI. nimmt Diego Quaglioni (Trient) in seinem Bei-
trag ««Thesaurus tam totius Ecclesiae quam perfectorum). Alle origini della controversia
sull’indulgenza» (105—125) auf und verfolgt zuerst deren Rezeption. Bezeichnenderweise
bildete sie seit dem 16. Jahrhundert einen Bestandteil des Corpus Iuris Canonici, ist aber
vorher nicht in Rechtssammlungen zu finden. Dennoch hat sich ihre Lehre vom Gnaden-
schatz sehr schnell verbreitet und war auch friith Gegenstand heftiger Kontroversen, so vor
allem bei Wiclif, der die Bulle direkter und deutlicher kritisierte als Luther. Bezeichnend
ist, dass die Authentizitit gerade der darin propagierten Ablasslehre bis ins zwanzigste
Jahrhundert von katholischer Seite immer wieder mit literarkritischen Begriindungen an-
gefochten, von protestantischer Seite aber als entsprechendes Zeugnis der theologischen
Verderbtheit des spitmittelalterlichen Papsttums bestétigt wurde. In einem zweiten Teil,
dessen Ubergang nicht klar markiert ist, geht Quaglioni der Frage nach, wo sich in Theo-
logie und Kanonistik des 13. und 14. Jahrhunderts Vorldufer der in der Bulle formulierten
Ablasslehre finden. Er verliert sich dabei aber bedauerlicherweise in langen und ungenii-
gend kommentierten Zitaten. Die einzelnen Autoren, die nur in der mittelalterlichen Ka-
nonistik versierte Historiker kennen, werden etwas unvermittelt und ohne Vorstellung an-
gefiihrt, so dass es dem Leser schwerfillt, den Ausfiihrungen zu folgen. Eine ldngere Aus-
einandersetzung mit der Schliisselgewalt Petri in Dantes Werken ist zweifellos interessant.
Wenn Quaglioni schliesslich zu dessen Stellungnahme zur Konstantinischen Schenkung
gelangt, wird die Frage unausweichlich, ob er seinen Beitrag einer klaren Struktur unterlegt
hat.

Andreas Meyer (Marburg) bietet in seinem Artikel « Beobachtungen zu den Ablass- und
Beichtbriefen der pépstlichen Kanzlei» (127-167) eine differenzierte Darstellung der Re-
geln fiir Kirchenabldsse und Beichtbriefe. Mit der Verortung ihrer urspriinglichen Inten-
tionen und Bedingungen zeigt er auf, welche Eigendynamik mit unvorhergesehenen Fol-
gen die Dokumente im Laufe des Spétmittelalters entwickelten. Die urspriinglichen Kir-
chenablisse waren mit geistlichen Ubungen verbunden, ohne das Ablasswerk zu spezifi-
zieren. Beichtbriefe hingegen sprachen dem Empfénger die Wahl eines Beichtvaters un-
abhiingig vom Pfarrzwang zu. Erst in einem zweiten Schritt wurden sie mit einem voll-
kommenen Ablass verbunden, den der Beichtvater einmal erteilen konnte. Eine weitere

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 413

Form war der Beichtbrief, ausgestellt von einem Ablasskommissar, nachdem der Papst
diesem eine pauschale Erlaubnis dazu erteilt hatte. Vor allem durch den Buchdruck tiber-
fluteten diese Dokumente die Kirche, wozu auch der Mainz-Magdeburger-Ablass von
1515 gehorte. Diese trugen keinen namentlich genannten Empfinger und gestatteten die-
sem die Wahl eines beliebigen Beichtvaters. Meyer zeigt damit auf, wie sich das Ablass-
wesen Schritt fiir Schritt den strengen Kontrollmechanismen der pépstlichen Kanzlei ent-
zog, und das Verhéltnis von Aussteller (Papst) und Empfiinger entpersonalisiert wurde.

Aufbauend auf Meyers Ausfiihrungen beschéftigt sich dessen Doktorvater, Ludwig
Schmugge (Rom), im Artikel «Die Beichtbriefe der Ponitentiarie» (169-191) mit den Do-
kumenten, die ab dem zweiten Drittel des 15. Jahrhunderts fiir den deutschen Sprachraum
ausgestellt wurden, und wertet sie nach verschiedenen Kriterien aus. Thre grosse Zahl ist
ein sprechendes Zeugnis fiir die Jenseitsangst der Renaissance. Menschen eines gewissen
Bildungsniveaus war es aber auch ein Anliegen, sich von einem Priester eigener Wahl
betreuen zu lassen. Die geistlichen Bediirfnisse trugen eine zunechmend subjektive Note
und lassen auch auf eine Unzufriedenheit mit dem Pfarrklerus schliessen, waren doch die
gewihlten Seelsorger zumeist Mendikanten. So erstaunt nicht, dass Bischdfe zum Schutz
ihres Klerus gegen die pépstlichen Beichtbriefe und damit gegen das Ablasswesen Wider-
stand leisteten — allerdings aus einer ganz anderen Motivation als es Martin Luther tat.

Die einzelnen Beitrige bestétigen die Voraussetzung der Tagung, dass ndmlich der Ab-
lass das Spétmittelalter stark bestimmte, zeichnen aber seine Entwicklung und Relevanz
fiir bisher nicht wahrgenommene Bereiche des gesellschaftlichen Lebens vollig neu auf.
Der Anspruch vieler Artikel ist hoch; durch deren Inhalte und die prézise Arbeit des Her-
ausgebers bekommt das Werk aber Standardcharakter und wird zur Pflichtlektiire fiir jeden
Historiker, der sich mit der Kirche am Vorabend der Reformation beschiftigt.

Rom Paul Oberholzer

Fabrice Fliickiger, Dire le vrai. Une histoire de la dispute religieuse au début du XVIF
siécle. Ancienne confédération helvétique, 1523—1536, Neuenburg, Alphil, 2018, 506 S.

Um es gleich vorwegzunehmen: anzuzeigen ist ein wichtiges — und gewichtiges — Buch
zur Geschichte der Vorreformation in der Schweiz, ndmlich diejenige der Disputationen,
die in den Jahren 1523—1536 im nachmaligen schweizerischen Raum stattfanden: zwei
1523 in Ziirich, je zwei 1526 in Ilanz und Baden sowie je eine 1528 in Bern, 1535 in Rive
(Genf) und schliesslich 1536 in Lausanne. Einbezogen werden aber auch nicht zustande
gekommene und gescheiterte Disputationen, so zwei 1524 in Appenzell und eine im glei-
chen Jahr in Freiburg, zwei 1525 und 1529 in Basel, eine 1529 in Solothurn und ein relativ
unbekanntes Projekt 1531 in Chur (S. 38). Der Autor hat sein Buch, eine These in Neuerer
Geschichte bei Prof. Olivier Christin an der Universitit Neuenburg (Vorwort), in sieben
Kapitel aufgeteilt, was auch zu gewissen Redundanzen und Wiederholungen fiihrt, die aber
nicht weiter stéren. Das erste Kapitel gibt einen Uberblick iiber die Anfiinge 1523 in Ziirich
und die grossen «eidgendssischen» Disputationen von Baden und Bern, das zweite und das
dritte befassen sich mit der Rolle der zivilen Instanzen bei der Organisation und Legitima-
tion der Disputationen. Es wire falsch, in ihnen nur zynisch Handelnde zu sehen, welche

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



414 Rezensionen — Comptes rendus

die religiosen Konflikte kaltbliitig in den Dienst ihrer eigenen Interessen (Sdkularisatio-
nen) gestellt hiitten. Sie fithlten sich vielmehr verpflichtet, fiir das Seelenheil ihrer Unter-
tanen zu sorgen, gerade dort, wo die geistlichen Autoritdten ihrer Aufgabe der cura anima-
rum nicht nachkamen, und standen damit in der Tradition des spédtmittelalterlichen weltli-
chen Kirchenregiments. Eine politische Wahl zu Gunsten des neuen Glaubens konnte nur
dort zustande kommen, wo die Mehrheit der Regierenden und der Gemeinde sich dafiir
entschieden hatten, wo es also eine Ubereinstimmung von religiéser und politischer Uber-
zeugung gab. Das vierte Kapitel ist den Orten — weltlichen oder geistlichen, Rathéusern
oder Kirchen — gewidmet, an denen die einzelnen Disputationen stattfanden, Orte, die
manchmal nur schwer auszumachen sind, weil ihre Wahl pragmatischen Uberlegungen
entsprangen, die nicht schriftlich festgehalten wurden. Das flinfte Kapitel befasst sich mit
den Reformatoren und der Rolle, die sie auf den Disputationen spielten, so — offensichtlich
in alphabetischer Rolle — Berchtold Haller in Bern, Johannes Comander in Graubiinden,
Johannes Oekolampad in Basel und, last but not least, Ulrich Zwingli in Ziirich, die in
ihren Thesen die zukiinftige Gestaltung der betreftenden reformierten Kirchen vorwegnah-
men (Kap. 6). Das siebente Kapitel schliesslich versucht die verschiedenen Fiden wieder
zusammenzunehmen und zu zeigen, dass, auch wenn bei den Disputationen die Entscheide
meist schon vorher gefallen waren, diese doch einer spezifisch eidgendssischen politischen
Art der Konsensfindung entsprach, der Beschlussfassung durch ein Kollektiv, das dann
allerdings auf der eidgendssischen Ebene, derjenige der Tagsatzung, nicht funktionierte.
Die ersten Disputationen fanden im Januar und im Oktober in Ziirich statt. Zwingli sollte
sich mit dem Generalvikar der Diézese Konstanz, Johann Fabri, auseinandersetzen, der gar
nicht disputieren wollte und sich nicht einmal die Mithe gemacht hatte, Zwinglis Thesen
vorher zu lesen, so dass dieser sich, unterstiitzt vom Rat, ohne weiteres durchsetzen konnte;
der Deckel von Fliickigers Buch zeigt denn auch eine Darstellung der ersten Disputation
von Ziirich aus der Reformationschronik von Heinrich Bullinger, eine Disputation, die im
Rathaus stattfand. Dies fiihrt zuriick zur Rolle der Magistraten, fiir welche die Disputation
das einzige Mittel war, zumindest in ihren Stéddten und Territorien die Einheit des Glaubens
wiederherzustellen, was ein weit schwierigeres Unterfangen war als die Fuirstenreformati-
onen in Deutschland (cujus regio, eius religio). Die Disputation in Bern (1528) wurde erst
durchgefiihrt, als die Mehrheit fiir den neuen Glauben bereits gesichert war, und diejenige
in Solothurn (1529) wurde erst gar nicht angefangen, um die Einheit des Glaubens nicht
zu gefihrden. In der Auseinandersetzung mit Peters Blickles Thesen stellt Fliickiger ganz
klar fest, dass die Reformation im schweizerischen Raum nicht eine «Gemeindereforma-
tion», sondern eine «Ratsreformation» war, Dass der Rat — und nicht die Gemeinde — ent-
scheidend war, zeigt auch das Beispiel der Stédte, die katholisch geblieben sind (Freiburg,
Solothurn). Das beste Beispiel ist wohl Bern, wo die Disputation und damit die Einfihrung
des neuen Glaubens erst gelangen, nachdem der Rat sich selber (1527) an die Spitze der
Bewegung gestellt hatte. Der Rat verstand sich selber als Représentant der Gemeinde und
stellte diese im Grund vor vollendete Tatsachen, auch wenn er sie scheinbar an der Ent-
scheidung teilhaben liess. Dies zeigt sich in aller Deutlichkeit an der Disputation von
Lausanne, wo die Disputation fast ausschliesslich im Zeichen der bernischen Territorial-
politik stand! Diese fand denn auch, gegen den Widerstand der Dombherren, in der Kathed-
rale — der Bischofskirche! — statt, wiithrend man sich in Bern mit der Franziskanerkirche
begniigt hatte (wohl weil die Franziskaner hier im Unterschied zu den Dominikanern auf

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOIL: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 415

der Seite der Neuerer standen); lediglich fiir die Schlusssitzung und -abstimmung wurde
das Miinster gewdhlt.

Interessant ist die Wahl der Stadt Baden fiir die Disputation von 1526, die einzige Dis-
putation, die der Initiative der Altgldubigen, insbesondere der fiinf Innern Orte, entsprang,
denn Baden hatte seit 1416 weitaus am meisten Tagsatzungen beherbergt, gefolgt von Lu-
zern, dessen Wahl zu eindeutig gewesen wire. Fiir Zwingli war aber auch Baden, obwohl
im Besitz aller acht alten Orte, nicht neutral genug, so dass er die Disputation nicht be-
suchte, aus Angst vor einem dhnlichen Schicksal, wie es Jan Hus 1415 auf dem Konzil von
Konstanz erlitten hatte. Die Disputation in Baden fand bezeichnenderweise auch nicht im
Rathaus statt, obwohl dieses gross genug gewesen wire, sondern in der Marid Himmelfahrt
geweihten Pfarrkirche. Bilder von den Disputationen von Ziirich, Baden und Bern gibt es,
wie bereits gesagt, nur in der Reformationschronik von Heinrich Bullinger, dem Nachfol-
ger von Zwingli, und zwar nur in der Version Thormann von 1605, in der digjenige von
Baden indessen parteiisch dargestellt ist.

Das fiinfte Kapitel ist den Teilnehmern an den Disputationen gewidmet, und in erster
Linie den Reformatoren und neugesinnten Geistlichen. Die Disputation bzw. die Revolte
konnte im Grund nur von ihnen kommen, denn sie kannten den unbefriedigenden Zustand
der spétmittelalterlichen Kirche am besten. Wie Zwingli waren sie alle zwischen 1483 und
1487 geboren worden und befanden sich alle an einem #hnlichen Stadium ihrer Karriere;
ausserdem waren sie alle Prediger oder Pradikanten und fithlten sich zunéchst gegeniiber
der Kirche, dann aber auch den Glaubigen und schliesslich gegentiber Gott verantwortlich.
Es waren «mittlere» Geistliche, aber keine mittelméssigen («des clercs moyens, mais pas
médiocres», S. 267), vielmehr bereit, mit ihrer «Revolte» ihre Karriere und allenfalls sogar
ihr Leben aufs Spiel zu setzen. Sie hatten die Universitét besucht und waren in der Regel
humanistisch gebildet, was es ihnen erlaubte, die Missbriduche in der spétmittelalterlichen
Kirche in Frage zu stellen. Sie beherrschten die Sprachen, in denen die biblischen Schriften
urspriinglich geschrieben waren (Latein, Griechisch, Hebréisch), und waren an deren Neu-
editionen beteiligt, alles Kenntnisse, iiber die ihre Vorgéinger nicht verfiigt hatten. Zwingli
begleitete mehrerer eidgendssische Disputationen, so 1524 diejenigen von Appenzell (ge-
scheitert), 1526 diejenige von Ilanz und schliesslich 1528 diejenige von Bern, an der er mit
rund sechzig bereits reformierten Geistlichen aus Ziirich teilnahm und mehr als hundert
Mal das Wort ergriff. Seit klar war, dass die romische Kirche sich nicht wiirde reformieren
lassen, wurden die Disputationen fiir die Geistlichen zum Augenblick der Wahl und der
Wabhrheit, ein Moment, in dem die Unterstiitzung durch die weltlichen Autoritéten fiir sie
zu einem ganz zentralen Element wurde. Diese ihrerseits schétzten die Haltung der refor-
matorisch gesinnten Geistlichen, die sich bescheiden gaben, bereit, ihre Interpretationen in
Frage stellen zu lassen und insbesondere nur eine Restauration der Urkirche anzustreben.
Sie wollten zwar keinen Unterschied zwischen Geistlichen und Laien mehr zulassen, be-
hielten sich aber doch als professionelle Gelehrte die Interpretation der biblischen Schrif-
ten vor.

Obwohl die Disputationen urspriinglich akademischen Ursprungs waren, spielten die
Universitédten auf ihnen praktisch keine Rolle mehr (S. 302). Die reformatorischen Dispu-
tationen situierten sich zwischen dem humanistischen Dialog und der mittelalterlichen dis-
putatio, bei der nicht iiber die Dogmen diskutiert werden durfte, wohl aber {iber «Meinun-
gen» (opiniones), wie etwa den Ablass, iber den Luther 1517 disputieren wollte. Die Uni-
versititen kamen also fiir diese «modernen» Disputationen nicht mehr in Frage, und die

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



416 Rezensionen — Comptes rendus

Reformatoren brauchten dafiir eine Art «performativen Raum», in dem es ihnen nicht nur
moglich war, zu diskutieren, sondern auch aus den Schliissen, zu denen sie gelangten, mit
Unterstiitzung der weltlichen Autoritéten, die ihnen diese R4dume zu Verfiigung stellten,
die notigen praktischen Konsequenzen zu ziehen; der weltliche Arm spielte dabei die Rolle
des Schiedsrichters und des Vollstreckers. Auf den Disputationen sprach man nicht mehr
Latein und der Gebrauch von scholastischen Methoden vertrug sich nicht mit dem Prinzip
der sola scriptura, das hier allein galt. Wohl aber hatte man noch Thesen und Schlussreden,
die sich immer mehr auf das Wesentliche reduzierten: wihrend Zwingli im Januar 1523
noch 67 Thesen vorgelegt hatten, waren es 1528 in Bern und 1536 in Lausanne nur mehr
zehn. Der eigentliche Paradigmenwechsel aber bestand im Prinzip der sola scriptura: dass
man sich nur mehr auf die Bibel stiitzen durfte, was fiir die humanistischen und philolo-
gisch geschulten Reformatoren und Prediger natiirlich viel leichter war als fiir die altge-
sinnten Geistlichen, die im besten Fall die Vulgata einigermassen kannten. Argumentatio-
nen mit der Tradition und dem kirchlichen Lehramt waren nicht mehr erlaubt und Haller
war der Meinung, dass man seine Zeit nicht verschwenden sollte, um darauf zu antworten.
Wenn einige biblische Passagen nicht tibereinstimmten, dann sollten sie durch andere er-
klart werden; die Bibel rechtfertigte sich selbst («la Bible auto-justifiante», S. 355). Die
Kirchenviter — wie Augustin — wurden héchstens zugelassen, wenn sie den Reformatoren
in den Kram passten. Die altgldubigen Gegner mussten im Grund zugeben, dass der Riick-
griff auf die Bibel unméglich hiretisch sein konnte, und trotzdem verunmdglichte gerade
dieser Riickgriff jede Annédherung der Positionen.

Auf die Schlussreden folgten die Publikationen der Akten, die aufgrund der Protokolle
von Notaren gemacht wurden, die seit der zweiten Disputation von Ziirich 1523 immer
zahlreicher herangezogen wurden, und zwar sowohl von der neu- als auch von der altgldu-
bigen Seite. Dabei sind die Protokolle nur fiir die Disputationen von Baden und Bern iiber-
liefert. Alfred Schindler und Wolfram Schneider-Lastin haben 2015 zeigen konnen, dass
die Publikation der Akten von Baden nicht so parteiisch (katholisch) war, wie die neugléu-
bigen Zeitgenossen gemeint hatten, und Fabrice Fliickiger kann aufgrund der Konvolute
Staatsarchiv Bern, A V 1443-1448, Ahnliches auch fiir Akten der Disputation von Bern
1528 nachweisen. Der Verdacht gegeniiber den Akten von Baden wurde dadurch genéhrt,
dass die katholischen Orte beschlossen hatten, keinen Zugang zu den Protokollen zu ge-
wihren, bevor die Akten gedruckt vorlagen. Was fiir Bern in den bei Froschauer in Ziirich
publizierten Akten fehlt, sind die Listen der Teilnehmer und damit die Tatsache, dass 46
(von 244) Teilnehmern nicht unterschrieben hatten. Allerdings galt auf allen Disputationen
das Mehrheitsprinzip und die Mehrheit galt als vom Heiligen Geist inspiriert, und doch
war diese Minderheit von 46 Teilnehmern offenbar so stérend, dass man sie unterschlagen
musste. So wurde es dem Heiligen Geist zugeschrieben, der bei der Erdffnung einer Dis-
putation hiufig angerufen wurde, weil er allein die richtige Auslegung der Schriften ga-
rantierte, wenn ein Franziskaner auf der Disputation von Lausanne 1536 sich plotzlich be-
kehrte, obwohl diesem Vorgang lange Uberlegungen vorausgegangen sein miissen. Be-
zeichnenderweise begann die altgldubig ausgerichtete Disputation von Baden (1526) mit
einer Messe, die neugldubig-orientierte von Bern mit mehreren Predigten, die separat ge-
druckt wurden. Die erstere begann am Vorabend von Pfingsten, denn die Disputation wur-
de als «neue Pfingsten» verstanden, an der ein neuer Bund zwischen Gott und den Men-
schen geschlossen werden sollte, und zwar unter Umgehung von Rom. Dagegen war der

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 417

konziliare Weg fiir die Reformatoren nicht gangbar, weil der Kampf zwischen Konzilia-
rismus und Papsttum in der Mitte des 15. Jahrhunderts mit einem Sieg des letzteren geendet
hatte und weil das V. Lateranum (1512-1517), im Unterschied zu den Konzilien von Kon-
stanz (1414—1418) und Basel (1431-1449), wieder ganz ein pépstliches gewesen war.
Zwingli musste zwar im Januar 1523 gegeniiber Fabri zugeben, dass fiir eine causa fidei
an sich ein Konzil zustindig sei, doch sei das konziliare Prinzip des Konzils durch den
Papst pervertiert worden und erfiille eine Disputation fiir die Wahrheitsfindung die glei-
chen Bedingungen wie ein Konzil. Ausschlaggebend war, dass der Beschluss durch ein
Kollektiv gefasst werde, und nicht durch einen einzelnen, d. h. den Papst. Der Heilige Geist
verwandle den Entscheid einer Mehrheit zu einem Beschluss aller, indem die Minderheit
sich der Mehrheit anschliesse.

Fluckigers Hypothese lautet denn auch, dass eine der Voraussetzungen fiir das Gelingen —
oder zumindest flir die Haufigkeit — der Disputationen im spéteren schweizerischen Raum
in ihrer Ubereinstimmung mit einer politischen Kultur bestehe, die dort besonders entwi-
ckelt war («’une des conditions de possibilité des conférences de religion résidait dans
leur conformité avec une forme de culture politique particuliérement développée dans le
cantons helvétique», S. 404). Von 35 Disputationen, die Bernd Moeller in seinem grund-
legenden Aufsatz iiber Zwinglis Disputationen von 1974 fiir die Jahre 1523-1536 aufge-
zihlt hat, fanden zehn in diesem Raum statt. Die andern verteilten sich tiber das ganze
Heilige Romische Reich, mit allerdings einer starken Konzentration auf die Reichstidte
und den Siiden (Memmingen, Strassburg, Kaufbeuren, Niirnberg). Fliickiger schreibt die-
ses Resultat allerdings eher einem «helvetischen Ethos des guten Regiments» zu, das po-
litische Autonomie, Souverinitédt des Kollektivs und Inkarnation einer spirituellen Kom-
munitét in einer zivilen zu, als — wie Moeller — dem Einfluss Zwinglis, der sich dieses
Ethos indessen zunutze zu machen wusste. Dieses bestand nicht zuletzt darin, dass tiber
alles und jedes abgestimmt wurde. Dieses Prinzip funktionierte aber vor allem in den stid-
tische, nicht aber in den Landgemeindeorten, wo zwar auch abgestimmt wurde, wo aber
die Tradition der Gemeinden stdrker war, so dass die Entscheidung tiber die Konfession
letztlich diesen tiberlassen wurde (das Resultat der Disputation von Ilanz 1526 fir Grau-
biinden). Es funktionierte aber auch nicht auf der Ebene der Tagsatzung, trotz der Unab-
héngigkeit, welche die einzelnen Orte bis am Ende des Mittelalters erreicht hatten. Ein
schlagendes Beispiel: Bern liess sich seine Disputation 1528 auch nicht von Kaiser Karl
V. verbieten! Zwingli trdumte zwar seit 1524 von einer «grossen eidgendssischen Dispu-
tion» (S. 422), aber das war eine [llusion, denn ausser Ziirich waren damals noch alle Orte
katholisch! Nichtsdestoweniger konnte Zwingli bereits damals auf die Unterstiitzung von
Bern, Basel und Schaffhausen z#éhlen, die nicht bereits waren, Ziirich zur Riickkehr zum
alten Glauben zu zwingen. Dies war letztlich auch der Grund, warum die von den fiinf
katholischen Innnerschweizer Orten initiierte Disputation von Baden (1526), an der alle
dreizehn Orte (ausser Ziirich) teilnahmen, scheitern musste. Nichtsdestoweniger verfolgte
man in der Eidgenossenschaft weiterhin den friedlichen Weg der Disputationen und griff
erst 1529 und dann vor allem 1531 (Kappel) zu den Waffen. Der zweite Landfrieden von
1531 aber begriindete das Prinzip des cuius regio eius religio lange vor dem fiir das Reich
giiltigen Augsburger Religionsfrieden von 1555.

Freiburg i. Ue. Kathrin Utz Tremp

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



418 Rezensionen — Comptes rendus

Roland G. Asch, Vor dem Grofien Krieg. Europa im Zeitalter der spanischen Friedens-
ordnung 1598-1618, Darmstadt, WBG academic, 2020, 448 S.

Was Geschichtsschreibung wie so manch andere Wissenschaft interessiert, ist die Kausa-
litdt, die Gegenstinde bewegt. So fragt sich Geschichte, warum ihre Handlungsobjekte et-
was Bestimmtes so getan haben, wie sie es getan haben. Diese Frage durchzieht hiesiges
Buch zur Zeit der Pax Hispanica (1598-1618/21) kurz vor dem Ausbruch des DreiBigjéh-
rigen Krieges. Bekanntlich hat sich zur Frage der historischen Kausalitéit das entwickelt,
was man als <politische Geschichte» bezeichnet: der kausale Grund, der grofe Teile der
Gesellschaft bewegt, ist Politik im weiten Sinne. Wie weit dieser Sinn in die Natur des
Menschen vordringt, und ob dort nicht auch andere Motoren brummen, die eine von der
Politik unabhéngige Dynamik haben, z. B. Phinomene wie <Kultur) und (Religion», ist ein
Geheimnis, das der Forschung gwundrig iiber die Schultern beim Schreiben zuschaut. Der
Autor scheint sich beim Schreiben dieses Buches dessen bewusst gewesen zu sein, denn
seiner Erzédhlung liegt diese Reflexion zu Grunde. Bei jener politischen Kausalitét ist der
Krieg ein einschneidiger Faktor. Nun fragt sich eben auch beim Krieg, was ihn und die
hinter ihm stehende Politik denn selbst bewegt? Was sind die Motive flir kriegerische
Handlungen? Besonders beim Dreiffigjéhrigen Krieg meint manche Forschung auch jene
anderen Motoren brummen zu horen, namentlich die Religion: denn bereits was diesem
Krieg vorangegangen ist, nennt man «Religionskriege>, und jenen selbst <Konfessions-
kriegy. Hiesiges Buch stellt sich dabei zwei Fragen: a) Inwiefern interagieren in dieser Zeit
«Religion» und <Politik»; b) inwiefern ist dieses Verhéltnis fiir den Ausbruch dieses Krieges
verantwortlich?

Im Zuge dessen kritisiert der Autor die These, der Dreifligjéhrige Krieg sei das Resultat
einer sich verhirtenden Konfessionalisierung, auf welche die Sakularisierung des Politi-
schen erfolgte. Europa befand sich bereits vor dem Krieg in einer kritisch reflektierten
konfessionellen Pluralitit. Ebendiese war bedeutsam fiir wichtige kulturelle Wandlungen
um den Beginn des 17. Jh. herum, die der Autor als Symptom einer angesichts der neuen
religiésen Diversitdt von tiefgreifendem Zweifel geprigten Gesellschaft, die nach neuem
universalen Halt sucht, diagnostiziert. Solch neue Akzente konnten starke politische Wir-
kung entfalten, wie der Einfluss des Neostoizismus auf die niederlédndische, sich auf ro-
misch-stoischen Drill berufende Militarreform. Doch war es eben nicht einfach eine ein-
seitige Entwicklung hin zur sikularen Moderne, sondern es entwickelten sich auch neue
Frommigkeitsformen (Vorwort, 11-15, 71-82, 121-128, 243-248, 322-328).

Kategorisch muss fiir die Betrachtung jener Zeit ndmlich verstanden werden, dass Politik
damals immer Kirchenpolitik bedeutete, wobei es weniger um theologische Debatten als
um generelle gesellschaftliche Ordnungsentwiirfe in Anbetracht der konfessionellen Di-
versitét ging. Mit dieser kamen fiir das Reich Fragen auf, wie z. B. ein katholischer Kaiser
Herrscher protestantischer Fiirsten und wie diese protestantischen Fiirsten katholische Un-
tertanen und Kirchengiiter verwalten konnten. So suchte man in der Rechtswissenschaft
nach einer neuen, die ganze Gesellschaft trotz der konfessionellen Verschiedenheit ange-
henden kirchenpolitischen Sprache. Besonders Protestanten entwickelten die Ansicht, das
Reich sei primér eine gemeinsame Reichsordnung, wihrend die Katholiken eher an das
sakrale Kaisertum gebunden waren. Es blieb damit eine Spannung zwischen der natiirli-
chen Person des Monarchen und seiner Rechtsperson, denn die weite Uberzeugung war,

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 419

dass der Herrscher flir das Seelenheil der Untertanen zustindig sei. Hier ist ein kritischer
Punkt (36-71, 93-104, 209-220, 278-285):

Der Autor zeichnet eine Atmosphére theokratischer Krifte, die ihren Politikern streng
iiber die Schulter schauten und scharfe Kritik iibten, wenn diese ihre von ihnen erwartete
Konfession nicht streng genug lebten. Besonders Konvertiten wie Heinrich IV. wurden
beargwohnt. Konvertiten gab es unter den Adligen bzw. Herrschern, die aus Griinden, die
politisch opportun erscheinen mogen, die Konfession wechselten. Andererseits kann dies
aber auch Indiz dafiir sein, dass konfessionelle Blocke und ihre Grenzen damals nicht so
empfunden wurden, wie wir dies im Nachhinein deuten. Eindeutig jedoch richteten Ade-
lige ihre kirchenpolitischen Handlungen auch an einem heroischen Kriegerethos aus, bei
dem dynastische wie konfessionelle Interessen eine wesentliche Rolle spielten, was die
kriegerische Militanz vieler von ihnen belegt. Grund fiir diese kénnte eben jene theokrati-
sche Erwartung sein, die von religiés bzw. politisch ambitionierten Untertanen an ihre Re-
gierung getragen wurde; theokratische Einw#nde, welche die Legitimitéit eines Herrschers,
v. a. eines konvertierten, an seiner Frommigkeit messen, die nach Gutdiinken der selbster-
nannten Religionsgelehrten geeicht wird. So kann bereits die fehlende Repression gegen-
tiber (Ketzern» als «Unfrommigkeity deklariert werden. Entsprechend wird auch {iber die
Integritit des Tyrannenmordes diskutiert, gefolgt von Taten. Auf diesen theokratischen
Druck —an dessen Ende viele den Papst sahen — reagierten Herrscherlnnen wie Elizabeth
L., Jakob I. und Henrich IV. mit einer Sakralisierung ihrer Herrschaft. Nebst ihrer religiésen
Regierungskritik waren jene Hardliner der Regierung eines multikonfessionellen Gebietes
keine die Sache erleichternde Untertanen. Weiter ist zu beriicksichtigen, dass Adelige so-
wohl in konfessionellen Fragen milde sein konnten wie auch transkonfessionelle Biind-
nisse schlossen, um letztlich im groBen Akt alles auf eine Karte zu setzen — wie es dann
Wallenstein tat (24-28, 53—68, 93—158, 205-209, 221-229, 239-243, 248-260, 297-312).

Einen weiteren Grund fiir den Krieg sieht der Autor im Fehlen eines konfessionsunab-
hiéngigen Treuebegriffs, durch den sich die Parteien gebunden fiihlten. So war der Gedan-
kengang, dass wenn der andere Glaube als «perfidia» bzw. «Untreue gegeniiber Gott»
(287) aufgefasst wurde, dies die beiden Fragen aufrief, ob man erstens solchen in ihrem
Innersten Untreuen vertrauen kann und zweitens, ob man solchen, die selbst treulos waren,
die Treue halten miisste. Mit dem Fehlen eines solchen Begriffs ist auch das Fehlen eines
gemeinsamen Rechtsraumes einhergegangen. So fielen z. B. die Reformierten nicht unter
die Rechtsvereinbarung mit der Confessio Augustana. Obwohl Politiker wie Gelehrte im-
mer noch den juristischen Ausgleich suchten, waren die Reichsgerichte katholisch prifi-
guriert. Des Weiteren herrschte blanke Paranoia: Protestanten flirchteten, dass Spanien und
Habsburg in ihrem kirchenpolitischen Universalanspruch alles iiberfallen, diese wiederum
furchteten, beim kleinsten Nachgeben die Kontrolle tiber den européischen Flickenteppich
vollends zu verlieren. Auch wenn innerhalb Europas die Streitigkeiten bemiiht tendenziell
verbal, und nicht wie bei den Tiirkenkriegen handgreiflich ausfielen, befand sich auch Eu-
ropa im Kalten Krieg. In diesem gab es innerhalb der Fronten viele Fronten, wobei viele
konfessionsunabhéngig die Macht Spaniens flirchteten, und Spanien iiberall kleine Nieder-
landen und viele Heinriche IV. sah. So fragten sich viele dieser sich aus diversen Motiven
zusammensetzenden Parteien, ob sich ihr Knoten denn nicht doch am besten mit Gewalt
l6sen lieBe, wobei apokalyptische Geschichtsdeutungen — von denen sich besonders die
Union eine Kompensation fur ihr militdrisches Defizit dachte — und adeliges Auserwihl-
tenbewusstsein ein Antriebsfaktor waren. Weil viele Parteien mit Krieg rechneten, waren

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



420 Rezensionen — Comptes rendus

sie auch nicht grofl geneigt, Kompromisse einzugehen. Mit dieser politischen Fragilitdt
gingen konfessionelle Griinde einher, nach denen Frieden mit (Ketzern> — wie der Tiirken-
krieg ja allen hautnah zeigte — schlicht nicht moglich zu sein schien. Versuche, die konfes-
sionelle Identitit der Liga und der Union zu entradikalisieren, scheiterten an jener Para-
noia, in der jeder Vermittlungsversuch als Verrat an der eigenen Identitit gedeutet wurde.
Obwohl es in dieser Zeit lange Perioden des Friedens gab, fiirchtete man immens einen
«falschen Frieden» (318). Der Autor fuigt die weise Einsicht an, dass Friedenspolitik stets
auch jene bekdmpft, die sie als nicht friedensfihig deklariert. Dazu kamen einem auf dem
Kaiser griindenden transkonfessionellen Rechtsraumes eben wieder diese dubiosen Adeli-
gen in die Quere, denn deren «Libertét war einem Fiirsten wie Maximilian letzten Endes
genauso wichtig wie der katholische Glaube» (292). Es gab primér also keinen Konfessi-
onsfundamentalismus, sondern dynastische und reichspolitische Missstéinde. Das bedeutet
aber nicht, dass die Motive nicht religids waren. So konvertierten z. B. viele Adelige nicht,
obwohl es ihre Karriere gefordert hitte. Der Autor sagt lediglich die Verbindung jener
beiden Motoren verhalte sich so, dass Verstindigung da war, aber «nur, indem man das
eigentlich Wichtigste ausklammerte, und das waren noch nicht einmal theologische Prob-
leme per se, sondern die Frage nach der Quelle von Autoritéit und Entscheidungskompetenz
in strittigen Glaubensfrageny» (315) (15-24, 29-52, 82-104, 128-142, 159171, 179-187,
209-218, 229-231, 261-328).

Auf diesem juristischen Boden treffen wir auf erste nationale Identifikationen, die fiir die
Neuzeit bzw. Moderne bezeichnend sein werden. V. a. in Deutschland, Frankreich, aber
auch England, wo der Protestantismus nach den Ereignissen 1570 (Exkommunikation Eli-
zabeths 1.), 1588 (Krieg gegen die Armada) und 1605 (Gunpowder Plot) zur nationalen
Identitéit gehorte, und der Katholizismus teilweise als Hochverrat beargwéhnt wurde. Auch
der Lange Tiirkenkrieg (1593-1606) schaffte in Europa Einheitsgefiihle, die iiber die kon-
fessionellen Grenzen hinausgingen. Doch wire von (Nationalismus» zu frith gesprochen,
denn es «definierte sich Patria vor allem iiber ihre Rechte und Freiheiten und Patriotismus
war zundchst einmal die Identifikation mit einer solchen Verfassungstradition» (177). Dies
erkldrt, warum diese nationalen Einheiten weder in England, das ja in der Mitte des 17. Jh.
in seinen protestantischen Biirgerkrieg geriet, noch im Reich hielten, weil die Kompro-
missformeln v. a. rechtlich (s. 0.) zu vage formuliert wurden, worin eine Quelle des spéte-
ren Konflikts gesehen werden kann (159-179, 209-218).

Es waren also v. a. dynastische Bewegungen in LandmaBen, deren Bevolkerung gesell-
schaftlich selbst in einem tiefen Wandel der Diversitéit — z. B. setzt die Gegenreformation
im Habsburgischen Reiche erst 1580 an — begriffen waren. Letztlich steht man vor einem
Bild, auf welchem man 1610 dem grofen Krieg diverse Versuche zur konfessionellen,
machtpolitischen sowie rechtlich-konstitutionellen Einigung entgegenwirken sieht. Und es
scheint dann vielleicht am fehlenden Vertrauen dem Mitmenschen gegeniiber gescheitert
zu sein, zusammen mit all den unmittelbaren Bediirfnissen, so verschieden sie auch zu-
stande kamen, aber dennoch impulsiv und daher nicht Raum lassend fiir reflektierte Ver-
mittlung (24-28, 159-171, 179-187, 192-205, 218-220, 297-312); ein Verhalten, das der
Politik heutiger Zeit m. E. erschreckend &hnlich sieht.

Es zeigt sich in diesem Buch, wie komplex eben die ganze Maschinerie ist, in der ver-
schiedenste Motoren und Ventilatoren historischer Motive ineinander {ibergehen, sich ge-
genseitig anheizen sowie abkiihlen, je nach Zeit des Tages. Dass man sich einer solchen
Komplexitidt durchwegs etwas erzdhlmutiger und impressionistischer zuwenden diirfte,

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389—462, DOL: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 421

fragt man sich bei der Lektiire nach der wiederholten Wiederholung der Handlungsmotive
betroffener Zeit. Doch dass eben diese Motive vom Autor immer wieder unter neuem
Blickwinkel und damit zwangsldufig in Wiederholung dargestellt werden, zeigt letztlich
auch, dass hier geduldig und differenziert eine legitime These vertreten wird. Besonders
der vom Autor vollzogene Gegenwartsbezug zu Beginn und Schluss ist eine Haltung, die
sich aktuelle Geschichtswissenschaft mit dringenden Griinden zum Vorbild nehmen sollte.

Bern Andreas Burri

Leo Kenis/Marc Lindeijer (Eds.), The Survival of the Jesuits in the Low Countries, 1773—
1850, Leuven, Leuven University Press, 2019, p. 389.

Wenn man Brennpunkte in der Geschichte der Gesellschaft Jesu sucht, denkt man nicht
sogleich an die Niederlande. Gerade dort aber befand sich zu Beginn des 19. Jahrhunderts
ein Zentrum der Anwerbung von Ordenskandidaten im Hinblick auf eine weltweite Wie-
derherstellung des 1773 aufgehobenen Ordens. Einige von ihnen, namentlich die spéteren
Generalsuperioren Jan Roothaan und Pieter-Jan Beckxs, bestimmten den Werdegang der
neuen Gesellschaft Jesu massgeblich. Die Veranstalter der Tagung anlésslich der Wieder-
herstellung des Ordens im Jahre 1814, durchgefiithrt vom 23. bis 25. Oktober 2014 in Lo-
wen, wurden sich bei deren Verlauf bewusst, dass die sonst iiblichen Begriffe suppression,
dispersion und restauration die Situation der Niederlande schlecht wiedergeben. Besser
spricht man von survival oder von einer Bew#hrungszeit, die bereits 1773 mit der pépstlich
verfligten Aufthebung einsetzte und nicht 1814 bestanden war, sondern sich weiterzog, bis
1832 fiir flimisch Belgien und 1850 fiir Holland selbsténdige Provinzen etabliert waren.

Der vorliegende Band stellt an den Beginn eine Gesamtdarstellung der Geschichte des
Ordens in den Niederlanden von 1773 bis 1850 und bekommt so den Charakter eines Hand-
buchs, was dessen Erwerb nicht nur fiir Fachkreise empfiehlt. Ein solcher Uberblick ist
gerechtfertigt, weil der letzte von 1940 stammt. Darauf folgen die Ver6ffentlichungen von
elf Tagungsbeitrigen zu den Themen survival, also tiber die Schicksale von Jesuiten nach
der Aufhebung und {iber Initiativen fiir einen Neuanfang, survivors, tiber vier Persénlich-
keiten, die sich fiir den Aufbruch verdient gemacht hatten, und revival, der Beschéftigung
mit innovativen Elementen der sonst als Restauration bezeichneten Epoche. Den Ab-
schluss bildet eine historiographische Reflexion von Pierre-Antoine Fabre (Ecole des hau-
tes études en sciences sociales, Paris). In einem Appendix finden sich ein wertvolles Ver-
zeichnis der Ordensangehorigen aus den Niederlanden zwischen 1773 und 1830, eine um-
fangreiche Bibliographie und ein Personenregister. Auf den Artikel Fabres, den einfithren-
den Artikel und zwei vom Rezensenten gewidhlte Tagungsbeitrdige werden in dieser Be-
sprechung néher eingegangen.

Es mag sein, dass Marc Lindeijer (Bollandisten, Briissel), Jo Luyten (Archivar der ka-
tholischen Universitét Lowen) und Kristien Suenens (wissenschaftliche Mitarbeiterin, ka-
tholische Universitidt Léwen) mit ihrem einfithrenden Beitrag «The Quick Downfall and
Slow Rise of the Jesuit Order in the Low Countries» (13—47) nicht den Anspruch erheben,
neue Forschungsergebnisse zu Tage zu fordern. Die Gesamtkomposition zeigt aber neue
Linien auf. Die Autoren enthalten sich wohl eines Urteils, aber es fillt auf, dass die Ex-
Jesuiten nach der Aufhebung keine Innovationen oder Kreativitidt an den Tag legten, um

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389—462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



422 Rezensionen — Comptes rendus

ihr Ideal wiederzubeleben. Das erstaunt insofern, als sich noch zu deren Lebzeiten Zirkel
bildeten, die aus jesuitischem Geist leben wollten, eine Wiederherstellung des Ordens vor-
bereiteten, sich aber auch in Bereichen engagierten, die nicht zum Apostolat der Alten
Gesellschaft Jesu gehorten wie zum Beispiel die Griindung von Frauengemeinschaften.
Genannt seien nur die Société du Sacré-Coeur de Jésus, entstanden in Belgien, jedoch mit
europaweiter Strahlkraft, aber auch eine Gruppe von Weltpriestern um Jean Hubert Dene-
vise in Lowen. Es fillt zudem auf, dass in den Niederlanden, ganz im Gegensatz zur
Schweiz, wo die neuen Jesuiten vorwiegend die alten Kollegien wiederbelebten, die frithe-
ren Strukturen nur eine untergeordnete Rolle spielten. Grundsitzlich stellten sich dieselben
Probleme wie in anderen Regionen Europas: Widerstéinde erwuchsen vor allem durch li-
berale Regierungen, noch mehr aber durch den liberalen Katholizismus. Nicht dass es im
protestantischen Lager nicht zu Feindseligkeiten gekommen wire, insgesamt aber hatte es
unter den Gegenspielern eine untergeordnete Bedeutung. Interessant ist hingegen, dass die
Jesuiten zu ihren alten Apostolaten, nimlich der ausserpfarreilichen Seelsorge und den
Schulen zuriickkehrten, diese aber den gewandelten sozialen Realititen anpassten. So stell-
ten sie immer weniger Eliteninternate als Tagesschulen mit geringem Schulgeld ins Zent-
rum, die moglichst vielen Jugendlichen offenstanden. Angeregt von der industriellen Re-
volution nahmen sie auch Handelsfiacher in den Lehrplan auf. Wahrend die Julirevolution
die katholischen Schulen in der Schweiz stark zuriickdringte, eréffneten sich in Belgien
mit der 1832 errichteten liberalen Verfassung Moglichkeiten freieren Engagements, was
eine Riickkehr zahlreicher Jesuiten aus dem Schweizer Exil und den Auftakt zu einem
blithenden Schulwesen bedeutete.

Ein hochst interessanter Beitrag von Frank Judo (Jurist, Briissel), «Restoration in One
Country? The Strange History of Balthazar de Villegas’ Mémoire sur le rétablissement des
Jésuites» (169—185) stellt ein Projekt zur Wiederherstellung des Jesuitenordens in den &s-
terreichischen Niederlanden im Jahre 1790 vor, das nach einer Revolution und Unabhén-
gigkeitserkldrung ausgearbeitet worden ist. Der Kanzler Balthazar de Villegas d’Estaim-
bourg legte seinem Rat ein Memorandum vor mit dem Ziel, wie in Russland, aber in Ab-
stimmung mit Rom, den Orden mit seinen Besitzungen im Land wiederherzustellen und
das pépstliche Aufhebungsbreve fiir ungiiltig zu erkléren. So legt Villegas, der in Wirk-
lichkeit in enger Zusammenarbeit mit einem Ex-Jesuiten stand, in einer detaillierten Argu-
mentation vor, dass das Breve gottlichem Recht, dem Naturrecht, aber auch einem sékula-
ren Rechtsverstdndnis widerspricht und eine grosse Menge vorausgehender pépstlicher
Bullen ausser Kraft setzt. Der Rat machte das Memorandum nicht zu seiner Politik, hinge-
gen stiess es in der breiten Offentlichkeit auf grosses Interesse, wihrend sich entschiedener
Widerstand aus den Kreisen des Klerus regte. Es kann somit als bemerkenswertes Zeugnis
eines Politikers des Ancien Régimes angesehen werden, der sich einer Revolution gegen
das vom aufgeklirten Josephinismus geprigte Osterreich anschloss, gleichzeitig aber in
aufgeklarter Gesinnung und im Riickgriff auf vergangene Modelle, ndmlich auf den 1773
aufgehobenen Jesuitenorden, eine neue kirchliche Kultur schaffen wollte.

Joep van Gennip (Tilburg School of Catholic Theology) setzt sich in seinem Artikel «A
great swarm of nocturnal raptors shrieking horribly» (279-299) mit dem Antijesuitismus
von 1814 bis 1850 auseinander. Néher geht er dabei auf den protestantischen Schriftsteller
Gerbrand Bruining (1764—1833) ein, der sich negativ iiber die Jesuiten vor 1773 wegen
ihres Reichtums und ihrer Verwicklung in die Politik &ussert, von ihnen aber nach der
Wiederherstellung substantielle Beitréige fiir den Aufbau der Gesellschaft in der Erziehung

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOIL: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 423

erwartet. Bruining ist ein interessantes Zeugnis eines Protestanten, der eigenstidndig ein
neues Bild von Gesellschaft und Kirche zeichnet und den Jesuiten darin eine zentrale Rolle
zuspricht. Es ist allerdings nicht direkt einsichtig, warum Bruining in einem Artikel iiber
Antijesuitismus vorgestellt wird, er gehort eher zur protestantischen Erweckungsbewe-
gung, in der zwischen Sidkularisation und Restauration einzigartige Projekte eines neuen
Zusammengehens der Kirchen formuliert wurden. Zudem stellt sich die Frage, ob dieser
zwanzig Seiten umfassende Artikel der Thematik des Antijesuitismus in der ersten Hilfte
des 19. Jahrhunderts gerecht wird. Die ersten acht Seiten bieten einen Uberblick iiber den
Antijesuitismus und die Geschichte des Ordens vor der Authebung. Auf das eigentliche
Thema fallen dann lediglich neun Seiten, wobei drei von ihnen Bruining gewidmet sind.
Auch werden oft historische Entwicklungen restimiert, die sich bereits im ersten Uber-
blickbeitrag finden. Die Ausfithrungen zum Antijesuitismus sind eher allgemein und nicht
frei von Unschédrfen. Van Gennip macht sicher die bemerkenswerte Feststellung, dass im
19, Jahrhundert der Jesuitenorden zusammen mit dem Ultramontanismus kritisiert wird
und sich so neuartig prisentiert. Dennoch hétte der Leser hier eine detailliertere Auseinan-
dersetzung mit antijesuitischen Zeugnissen erwartet.

Pierre-Antoine Fabre nimmt in seinem abschliessenden Artikel «Jesuits in the Low
Countries from the Modern to the Contemporary Era. Resources for a New History» (325—
339) Bezug auf einzelne Inhalte der Tagungsbeitréige, unterlegt sie aber seinen breiteren
Reflexionen, die er im Laufe einer ldngeren Auseinandersetzung mit der Gesellschaft Jesu
im ausgehenden 18. und im frithen 19. Jahrhundert gemacht hat. Die Eckdaten von 1773
und 1814 stellt er in ihrer Relevanz in Frage und findet in den Niederlanden viele Ansatz-
punkte fiir eine neue Sichtweise, die sich nicht an einzelnen Ereignissen orientiert und das
alte Schema von gewaltsamer Unterdriickung und geheimnisvoller Wiederherstellung auf-
bricht. Dass das Attribut «Ex-Jesuit» in den Niederlanden bereits unmittelbar nach der
Aufhebung Verwendung fand, weist auf ein tiberdauerndes Zugehorigkeitsgefiihl der Tri-
ger hin. Frauen tibernahmen in der Bewahrung jesuitischen Erbes Verantwortung und tra-
ten nach der Wiederherstellung nicht einfach ins Glied der Kongregationsmitglieder zu-
riick. Der Orden entwickelte sich also kreativ weiter und trat 1814 nicht einfach in seinen
urspriinglichen Status zurlick. So stellt Fabre die Fragen, inwieweit die Gesellschaft Jesu
wirklich aufgehoben bzw. wirklich wiederhergestellt wurde, und wie sie im 19. Jahrhun-
dert einen anti-modernen Charakter annehmen und sich gleichzeitig als Erbin der Alten
Gesellschaft, die ein Produkt der Moderne schlechthin war, manifestieren konnte. Um zu
einer Antwort zu kommen, rit Fabre, den Jesuitenorden nicht im Ablauf historischer Epo-
chen, sondern in der Spannung zwischen zeitgleich determinierenden Polen zu betrachten.
Als Quellen sollen dazu Erbauungsschriften und Polemiken studiert werden, die gerade in
ihrer scheinbaren Gegensétzlichkeit zu spezifischen Charakteristika des Ordens und zu bis
jetzt versteckten Gemeinsamkeiten von Alter und Neuer Gesellschaft hinfithren. Durch die
Arbeit der Herausgeber tibersteigt das Werk die Qualitiit eines Tagungsbandes und bietet
Einblick in den gesellschaftlichen Wandel in Religion und Mentalitét an der Wende vom
18. zum 19. Jahrhundert.

Rom Paul Oberholzer

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



424 Rezensionen — Comptes rendus

Manfred Weitlauff, Das Erste Vatikanum (1869/70) wurde ihnen zum Schicksal. Der
Miinchner Kirchenhistoriker Ignaz von Déllinger (1799—-1890) und sein englischer Schii-
ler John Lord Acton (1834—1902). Ein Beitrag zum 150-Jahr-«Jubildumy dieses Konzils,
Band 1-2 (Abhandlung der Bayerischen Akademie der Wissenschaften Miinchen, Neue
Folge 144/1-2), Miinchen, Bayerische Akademie der Wissenschaften 2018, 494 + 359 S.

Als driickendes Erbe der modernen Geschichte lastet noch im 21. Jahrhundert die Erinne-
rung an das erste Vatikanische Konzil auf der Kirche. Am 18. Juli 2020 waren es genau
150 Jahre, dass in Rom im rechten Seitenschiff des Petersdoms die 533 der verbliebenen
535 Konzilsviter der Konstitution «Pastor Aeternus» mit der Definition des pépstlichen
Jurisdiktionsprimates und Lehrunfehlbarkeit ihre Zustimmung gaben. Vorausgegangen
war eine beispiellose, hinter den Kulissen und unter der Hand gefiihrte Kampagne, bei
welcher Papst Pius IX. selbst als einer der wesentlichen Akteure wirkte. Bischofe, nach
deren Uberzeugung der neue Glaubenssatz falsch oder die Dogmatisierung inopportun wa-
ren, hatten das Konzil vorzeitig verlassen. In der Folge wurden sie zur nachtréglichen Un-
terwerfung gezwungen, was in mehreren Lindern zu einer Kirchenspaltung fiihrte und in
den anhebenden Kulturkdmpfen als Brandbeschleuniger wirkte.

Der Miinchener Kirchenhistoriker Manfred Weitlauff legt als eindriickliche, zwei grofie
Bénde umfassende Abhandlung der Bayerischen Akademie der Wissenschaften eine Dop-
pelbiographie zweier Gelehrter vor, die zwar auf dem Konzil keine offizielle Funktion in-
nehatten, jedoch die Wahrnehmung des Ereignisses in Deutschland und England entschei-
dend beeinflussten. Geschildert sind die Beziehungen zwischen Ignaz Dollinger auf der
einen und seinem Schiiler und Freund Lord John Acton auf der anderen Seite. Dollinger
war seit 1826 Inhaber der Professur fiir Kirchengeschichte an der Theologischen Fakultét
Miinchen, Acton wirkte als Gelehrter, als Journalist, als Parlamentarier und seit 1890 in
Cambridge als Professor fiir Geschichte. Die Verbindung zwischen beiden ging zurlick auf
Actons Studienzeit, die er seit 1850 in Miinchen erlebte, weil den Katholiken der Zugang
zu den grofen Universitdten seines Herkunftslandes verwehrt blieb. Bei Déllinger fand er
Unterkunft und Forderung. Der Beginn des gemeinsamen Weges fiel zeitlich zusammen
mit der einsetzenden Abwendung Dollingers vom Ultramontanismus. Die kritische Posi-
tion, welche er 1861 zu Zukunft und Notwendigkeit des Kirchenstaates einnahm, machte
ihn zum Exponenten der liberalen Richtung. Seine Vortridge zu diesem Thema trugen ihm
Zustimmung und Ablehnung ein, schlieBlich fithrten sie zu Denunziationen. Seine Forde-
rung nach Wissenschaftsorientierung in der Theologie, vorgetragen auf dem Miinchener
Gelehrtenkongress von 1863, rief die Romische Kurie auf den Plan. In England erfolgte
die Rezeption der Ideen dank Acton, der als Redakteur der Zeitschrift «Home and Foreign
Revue» iiber die Miinchener Versammlung berichtete.

Von schicksalhafter Bedeutung wurde fiir beide Gelehrte die Konzilszeit. Mitte der sech-
ziger Jahre erfuhr Déllinger von Lord Acton, der sich zwei Mal fiir mehrere Monate in
Rom aufhielt, von ersten Sondierungen beziiglich einer moglichen radikalen Lésung zum
pépstlichen Primat. Die Uberlegungen standen im Zusammenhang mit fortdauernden De-
batten iiber die «R6mische Frage». Dollinger, der inzwischen gegeniiber der Romischen
Kurie eine kritische Haltung einnahm, suchte der Bewegung mit einer kirchengeschichtli-
chen Studie entgegen zu treten. Dabei wurde ihm die Bedeutung der «Pseudoisidorischen
Dekretalen» bewusst, einer Rechtssammlung, welche im 9. Jahrhundert gezielt zum Zweck
der Legitimierung pépstlicher Herrschaft konstruiert worden war. In der Folge nahm er in

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 425

der Augsburger Allgemeinen Zeitung offentlich Stellung gegen die Behandlung der Pri-
matsfrage auf dem Konzil und versuchte, iiber Kontakte mit Bischofen und Politikern Ge-
gensteuer zu geben. Wihrend des Konzils konnte er die Aktivitit dank einer giinstigen
Konstellation fortfithren: Im Dezember 1869 wurde Acton seitens der Englischen Krone
eine — fiir einen Katholiken damals bemerkenswerte — Rangerhéhung zuteil: Die Kénigin
erhob ihn zum Peer und verlieh ihm den Titel «Lord Acton von Aldenham». Im Auftrag
von Premierminister William Gladstone reiste er nach Rom und wirkte dort wihrend des
Konzils als privater Beobachter und Berichterstatter. Informell verschaffte ihm dies eine
bedeutende Stellung; denn in seiner Wohnung gingen Gegner der Unfehlbarkeitserklidrung
bald ein und aus. Dank vielfiltiger Kontakte war er tiber den Verlauf der Beratungen und
das Verhalten der Beteiligten in allen Einzelheiten im Bild. Laufend versorgte er Déllinger
mit Informationen, und dieser hielt in Deutschland die Offentlichkeit mit einer Reihe von
insgesamt 69 anonym publizierten «Rémischen Briefen vom Concil» auf dem Laufenden.
Aktionen und Eingaben sowohl der Majoritét wie auch solche der Minoritét veroéffentlichte
er im Wortlaut und versah sie mit wachriittelnden Kommentaren — eine Aktivitét, der als-
bald Widerstand und Feindseligkeit erwuchs. Umso mehr war er enttduscht, als alle Ver-
suche zur Abwendung des Verhingnisses am Ende erfolglos blieben. Nach dem Konzil
fanden Dollinger und Acton sich in einer verdnderten Welt. In Deutschland formierte sich
eine Anti-Konzils Bewegung, der die Bischofe mit einschneidenden Mainahmen entge-
gentraten. Der Bruch war unvermeidlich: Mit Dekret vom 17. April 1871 verhéngte der
Erzbischof von Miinchen-Freising tiber Déllinger die Exkommunikation. Seiner kirchli-
chen Stellung beraubt, blieb er biirgerlich in Amt und Wiirden: 1871/72 war er Rektor der
Universitét, danach Président der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Wiederholt
setzte er sich in Vortrigen und Aufsédtzen mit der Wiedervereinigung der christlichen Kir-
chen auseinander und wurde so zu einem Vordenker der Okumene.

Der zweite Band enthélt zunéchst eine umfangreiche historische Darstellung zur Ge-
schichte der jurisdiktionellen und lehramtlichen Anspriiche, die nach dem ersten Vatika-
num durchgesetzt worden sind. Die Entwicklung ist in 16 Kapiteln in einem Durchgang
durch alle Epochen vorgestellt. Das letzte Kapitel fithrt vom 19. Jahrhundert in die Gegen-
wart, indem die Verbindungslinien zwischen Definition des Jurisdiktionsprimats und Ko-
difizierung des kanonischen Rechts im Jahr 1917 offengelegt werden — eine Beziehung, an
der auch die 1983 revidierte Fassung kaum etwas geéndert hat. Ein umfangreicher Anhang
enthélt neun grofle Quellentexte aus den Jahren 1854 bis 1905.

Die vorliegende Abhandlung ist ein herausragender Beitrag zur Erforschung der Kirchen-
geschichte im 19. Jahrhundert. Durch breiteste Auswertung von Quellenbestédnden vermit-
telt sie ein umfassendes Bild, welches drei Ebenen miteinander verbindet: zuerst die Bio-
graphien zweier bedeutender Personlichkeiten, dann die Geschichte des ersten Vatikani-
schen Konzils und schlieBlich die Papstgeschichte insgesamt. Verstéindlich gemacht sind
Beweggriinde, Uberlegungen und Vorgehensweisen einer groBen Zahl von Akteuren, wel-
che in den entscheidenden Jahren zwischen 1863 und 1872 den Ereignissen ihre Richtung
gaben. Der singulér tiefe historische Zugriff ist moglich, weil die beiden Protagonisten in
jahrelangem, intensivem Briefwechsel standen und weil diese Korrespondenz erhalten ist.
Die Lektiire des Werkes ist ein unschétzbarer Gewinn fiir das vertiefte Studium der Ge-
schichte des pépstlichen Primates. Anhand der iiberragenden Gelehrten Ignaz Déllinger
und John Acton macht das Werk deutlich, wie gut in der Zeit selbst bereits die Einsicht in
die gréBeren Zusammenhinge moglich war. Es muss irritieren, dass der eindringliche, mit

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



426 Rezensionen — Comptes rendus

soliden kirchengeschichtlichen Argumenten vorgetragene Ruf der beiden Ménner einst un-
gehort verhallte, und es muss enttéuschen, dass nach all den verheerenden Konsequenzen
der Ereignisse ein wirkliches aggiornamento immer noch wirksam behindert werden kann.

Luzern Markus Ries

1II. Helvetica:
Identitditskonstruktion und « Otherness» —
konfessionell, national, gendered

Peter Eggenberger/Susi Ulrich-Bochsler/Kathrin Utz Tremp/Elke Pahud de Mor-
tanges/Marlu Kiihn/Angela Schlumbaum/André Rehazec/Lara Tremblay/Christian
Weiss, Das mittelalterliche Marienheiligtum von Oberbiiren. Archdologische Untersu-
chungen in Biiren an der Aare, Chilchmatt (Hefte zur Archédologie im Kanton Bern 4 /
Cahiers d’archéologie du canton de Beme 4), Bern, Archéologischer Dienst des Kantons
Bern, 2019 (2. Auflage 2020), 395 p.

Entre Bienne et Soleure, on remarque une curieuse antenne sur les hauts de la petite ville
de Biiren an der Aare. Loin d’étre un mit de télécommunications, ce monument moderne
de 2003 symbolise une plume d’oiseau et commémore la pratique religieuse du baptéme
des enfants morts-nés «ressuscités», qui fit la célébrité de la chapelle mariale d’Oberbiiren,
aujourd’hui disparue. En effet, a part les prieres, les moyens utilisés pour la réanimation
des petits corps morts étaient d’ordre physique. Comme I’indique une lettre de 1486 écrite
au pape par I’évéque de Constance, sur le diocése duquel se trouvait Oberbiiren, on ré-
chauffait les corps avec des charbons et des bougies et 1’on constatait leur «résurrection»
avec une tres légére plume placée sur leurs leévres. Le constat de la plume d’oiseau n’indi-
quait que des ondes de chaleur, mais pour les chapelains et les familles éplorées, cela suf-
fisait pour conclure au retour & la vie des enfants et a la possibilité¢ de les baptiser, leur
ouvrant ainsi le paradis.

Oberbiiren n’est pas un cas isolé. L Europe possédait de nombreux «sanctuaires a répit»,
comme on nomme ces endroits. En Suisse occidentale, il y en eut au Moyen Age dans les
villes (Neuchétel et peut-&tre Lausanne et Fribourg) et les campagnes (Diirrenberg/Gur-
mels, Tours, Chatillens), puis uniquement dans des sanctuaires ruraux. A Oberbiiren la
pratique du baptéme a répit est avérée sur le demi-siécle précédant la Réforme.

La particularité d’Oberbiiren est a la fois d’étre bien documentée historiquement et
d’avoir fait I’objet d’une fouille systématique entre 1992 et 1998. Le chantier mit au jour
I’ancienne chapelle de pelerinage ainsi que de nombreuses sépultures et bien d’autres ba-
timents d’époques variées. La chance a souri aux archéologues car le sanctuaire, totalement
démoli dans les années 1530 sur décision des autorités de la ville de Berne, est resté en
terrain majoritairement non construit. Les Cahiers d’archéologie du canton de Berne vien-
nent de publier le résultat de ces recherches. Le volume est surtout consacré aux aspects

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 427

archéologiques du site (évolution de son occupation, objets découverts, archéobiologie,
anthropologie), mais il n’oublie pas I’histoire et la théologie.

Oberbiiren a existé avant la ville de Biiren. Les archéologues ont découvert, a leur grande
surprise, de nombreuses phases de présence humaine, depuis 1’dge du Bronze final et celui
du Fer. Il y eut aussi une villa romaine puis un cimetiére du haut Moyen Age et un village
des XIe—XII® siécles, qui succédait peut-étre a une plus ancienne agglomération. Ce village
fut I’ancétre de la petite ville de Biiren, fondée sur les bords de I’Aar en 1260. En 1185, le
pape Lucius III mentionne I’«ecclesia de Biurro» parmi les biens du monastére Saint-Jean,
tout pres de Cerlier. La chapelle fut reconstruite aux XIII*-XIV® siécles, puis & nouveau a
la fin du XV® siécle (travaux terminés vers 1507). Les découvertes archéologiques
d’Oberbiiren constituent un nouvel indice montrant que les anciens lieux de culte chrétiens,
contrairement & ce qu’une théorie ésotérisante affirme volontiers, n’ont pas été forcément
construits sur de vieux temples «paiens», mais plutot sur des vestiges profanes, comme
cette villa romaine suivie d’une nécropole et aussi, vraissmblablement, du village du haut
Moyen Age.

Sans qu’il soit possible de déterminer si ¢’était déja des résurrections momentanées, les
premiers miracles attribués a la Vierge d’Oberbiiren auraient commencé vers 1470. En-
suite, la chapelle devient clairement un sanctuaire a répit. Le flot des pélerins fut énorme.
Il entraina 1’aisance financiére pour le sanctuaire, qui fut reconstruit nous 1’avons dit. Les
fouilles ont montré que c¢’était un batiment gothique de taille imposante, I’un des plus im-
portants du territoire bernois, avec une abside a trois cotés et un grand clocher. La prospé-
rité du sanctuaire permit I’engagement de plusieurs chapelains, qui devaient répondre aux
demandes des fideles. On construisit pour eux une résidence au sud de 1’église.

Les fouilles ont révélé la présence de nombreux ossements, d’époques variées et d’age
différent. Parmi ce chiffre se détachent plus de deux cents squelettes d’enfants, certains
trés jeunes, méme des feetus. Ces corps ne constitueraient pas, a eux seuls, le chiffre total
des miraculés. En 1486, la lettre au pape de I’évéque de Constance indique d’ailleurs plus
de deux mille enfants morts-nés récemment apportés au sanctuaire. D autres corps auraient
disparu au fil du temps. Et certains ont pu étre repris par celui ou ceux qui les avaient
emmencgs.

La ville de Berne a été une intense promotrice du pelerinage. C’est elle qui administrait
I’endroit et acquit finalement le droit de patronage, racheté a 1’abbaye de Saint-Jean en
1495. Les autorités firent la sourde oreille aux injonctions de I’évéque réformateur de
Constance Otto von Sonnenberg qui voulait interdire la pratique jugée superstitieuse du
baptéme a répit. On ignore si sa lettre de plainte est parvenue a son destinataire, le pape
Innocent VIII. Ironie du sort, un demi-si¢cle plus tard, désormais protestantes, les autorités
bernoises se firent les adversaires du sanctuaire. Oberbiiren fut obligé de fermer ses portes
et I’image miraculeuse de Marie (tableau ou statue?) sera briilée en hiver 1528, peu apres
I’adoption de la Réforme. Quelques années plus tard, alors que les pratiques de la religion
populaire n’avaient pas entiérement disparu, les autorités ordonneront la démolition du
lieu.

Le sort des enfants morts sans baptéme continua & préoccuper les mentalités campa-
gnardes. Dans son roman Heurs et malheurs d'un maitre d'école (11,8), le pasteur bernois
Jeremias Gotthelf rapporte ’'usage d’enterrer ces enfants sous la gouttiere du toit de
I’église. Ainsi, par un jour de pluie, lorsque le pasteur baptisait un enfant a I’intérieur, les
paroles sacramentelles allaient également faire leur effet a I’extérieur sur I’enfant mort-né.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



428 Rezensionen — Comptes rendus

Dans les contrées catholiques aussi il fut longtemps question de remédier au drame des
enfants morts sans baptéme. Les sanctuaires a répit furent assez nombreux a I’époque ba-
roque et certains, en Valais du moins, continuérent d’exister jusqu’au XIX® siécle. On peut
se demander quelle fut la raison déterminante a vouloir a tout prix baptiser de tels enfants.
On a souvent évoqué I’amour des parents, leur souci pour le salut éternel de leur progéni-
ture. Mais peut-étre que ce désir est couplé & un autre, la peur que I’enfant mort-né sans
baptéme, c’est-a-dire «pas bien mort», ne se transforme en revenant et vienne troubler les
vivants de la terre. Cette piste serait & creuser.

Aujourd’hui, on ne parle plus guere de la problématique des enfants morts sans baptéme.
Dans le monde catholique, un document de la Commission théologique internationale ap-
prouvé par le pape Benoit XVI en 2007 concluait a I’abandon de la question des limbes,
ou I’on plagait de telles créatures. Au concile Vatican II déja, I’appel universel a la sainteté,
I’unité de la vocation du genre humain ala communion divine, avaient déja permis de jeter
les bases d’une autre vision du salut en Christ pour les petits enfants. Si les drames liés au
salut éternel des enfants morts-nés semblent dépassés, I’'importance des sanctuaires a répit
risque d’étre occultée. Le mérite revient a des ouvrages, comme cette remarquable étude
sur la chapelle d’Oberbiiren, de raviver un tel souvenir.

Grolley/FR Jacques Rime

Urs Amacher, Der Katakombenheilige Leontius von Muri. Wundertdter und Patron des
Freiamts (Murensia 7), Ziirich, Chronos Verlag, 2019, 71 S., Il

Der Oltner Historiker Urs Amacher ist der zurzeit beste Kenner der sogenannten Katakom-
benheiligen in der Schweiz. Diese aus heutiger Sicht befremdend anmutende Erscheinung
ist ein Ausdruck barocker Frommigkeit, die simtliche gesellschaftliche Schichten mitei-
nander verband. Im Gegensatz zu den allermeisten im Mittelalter verehrten Heiligen, von
denen nur Einzelknochen bzw. einzelne Knochenfragmente greifbar waren, wurden die
barocken Heiligen in Form ganzer Skelette présentiert. Diese Skelette wurden aus den Ka-
takomben Roms gehoben — daher der Terminus Katakombenheilige — und mit Erlaubnis
der romischen Autoritdten in ihre Ziellédnder Uberfiihrt, so auch in die katholische Eidge-
nossenschaft, wohin um die 260 dieser heiligen Korper gelangten. Die Gebeine der ver-
meintlichen Miértyrerinnen und Mértyrer wurden kunstfertig gefasst. Zuerst geschah dies
in ornamental anmutenden Assemblagen; spéter, nach 1680, wurden sie dann zu ganzen
Skeletten zusammengefiigt und bekleidet. In Glassarkophagen wurden sie zur Verehrung
dargeboten.

In der Schriftenreihe der Stiftung «Geschichte Kloster Muri» hat sich Urs Amacher in
einem schmalen Béndchen des heiligen Leontius angenommen, der im Jahr 1647 auf Ver-
mittlung des Luzerners Johann Rudolf Pfyffer, Leutnant der Schweizergarde in Rom, in
die Benediktinerabtei Muri vermittelt wurde, wo er mit allen Wiirden empfangen wurde.
Im Gegensatz zu anderen Katakombenheiligen, denen mehr oder weniger willkiirlich Na-
men zugewiesen wurden, ist derjenige des Leontius wenigstens dem Vernehmen nach ver-
biirgt — jedenfalls heisst es in dem 16438, also ein Jahr nach der Ankunft des Heiligen in
Muri, in Konstanz gedruckten «Historischen und grundtlichen [Translations-]Bericht», der
Name sei auf einer Grabplatte belegt gewesen. Wie dem auch sei, Leontius begann in Muri

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 429

umgehend Wunder zu bewirken. Riickwirkend erhielt er eine Vita sowie Attribute und
wurde um Linderung von Schmerzen und Heilung von Krankheiten angerufen. Medial be-
feuert, machte seine Verehrung Muri in der zweiten Hélfte des 17. Jahrhunderts «zu einem
der am meisten aufgesuchten Wallfahrtsorte der Schweiz» (47). Die erste Zentenarfeier
seiner Uberfilhrung wurde 1747 mit grossem Pomp gefeiert; die néchste fiel aus, da nach
der Aufhebung der Aargauer Kloster 1841 die Benediktiner Muri verlassen mussten (unter
Zuriicklassung von Leontius in seinem Schrein in der Klosterkirche). Erst 1947 wurde in
Muri unter grosser Anteilnahme der Bevolkerung wieder eine Zentenarfeier begangen. In
heutiger Zeit wird der aus Rom gekommene Heilige mit einer jdhrlichen Messfeier geehrt.

Die hier kurz zusammengefassten Ereignisse hat Urs Amacher mit Riickgriff auf Archi-
valien und historische Drucke umsichtig rekonstruiert und zu einer Geschichte verdichtet,
in der eine auf den ersten Blick fremd gewordene Frommigkeitsform ihre innere Schliis-
sigkeit erhélt. Wie in anderen Publikationen desselben Autors zum Thema kommt der Be-
bilderung eine grosse Bedeutung zu. Der barocke Kult um die Katakombenheiligen hatte
eine starke optische Komponente, der nur mit Sorgfalt ausgewihlte Illustrationen halbwegs
gerecht werden kénnen.

Solothurn Georg Modestin

Heinrich Bullinger, Briefe von Januar bis Mdrz 1547, bearb. von Reinhard Bodenmann/
Alexandra Kess/Judith Steiniger (Heinrich Bullinger Abt. 2: Briefwechsel, Band 19), Zii-
rich, Theologischer Verlag Ziirich, 2019, 496 S.

Korrespondenznetze hatten in der frithen Neuzeit verschiedene Funktionen. In einer Zeit,
als es noch keine periodischen Zeitungen gab, waren sie eine wichtige Nachrichtenquelle,
wihrend Absender und Empfidnger gleichzeitig personliche Mitteilungen austauschten.
Der Briefwechsel des Ziircher Reformators Heinrich Bullinger umfasst rund 12°000 tiber-
lieferte Briefe und behandelt ein breites Spektrum an Themen. Viel Platz nehmen politi-
sche Ereignisse und theologische Fragen ein. Doch auch iiber die wirtschaftliche Lage oder
das Wetter schrieben die Briefpartner. Der Briefwechsel war nicht nur fiir Bullinger und
seine Korrespondenten ein wichtiges Nachrichtenmedium, sondern auch fiir andere, da
Personen aus ihrem Umfeld die Briefe zu lesen bekamen. Die Nachrichteninhalte wurden
hiufig geteilt, wie es heute in den Social Media geschieht. Bullingers Hauptanliegen waren
nicht wie im modernen Journalismus die Berichterstattung und die Herstellung einer Of-
fentlichkeit. Sein oberstes Ziel bestand vielmehr darin, {iber seine ausgedehnte Korrespon-
denz andere fiir die Ausbreitung des reformierten Protestantismus zu motivieren und zu
mobilisieren.

Ein weiterer wichtiger Inhalt von Bullingers Korrespondenz bilden gelehrte Nachrichten.
Viele Briefe berichten von Neuerscheinungen und Publikationsvorhaben oder enthalten
Mitteilungen aus dem akademischen Leben und erfiillten damit eine Funktion, die ab dem
17. Jahrhundert immer mehr die gelehrten Zeitschriften iibernahmen.

Der 19. Band von Bullingers Korrespondenz enthélt die Briefe von Januar bis Mirz 1547.
Nur 24 der 137 edierten Briefe stammen aus Bullingers Feder. Die anderen haben 46 Per-
sonen und sieben Institutionen aus insgesamt 18 Orten verfasst. Die meisten dieser Briefe
stammen aus Konstanz, Augsburg und Basel. Die Herausgeber vermuten, dass Bullinger

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



430 Rezensionen — Comptes rendus

pro Woche neun bis zehn Briefe geschrieben hat, sie spéter teilweise zuriickverlangt und
wegen des brisanten Inhalts vernichtet hat, was die tiefe Zahl der iberlieferten Briefe aus
dieser Zeit erkliren wiirde. Uber die genauen Griinde fiir Bullingers Vorgehen kann nur
spekuliert werden, sie miissen aber mit dem Schmalkaldischen Krieg zu tun haben.

Die Lage der Protestanten sah schlecht aus, nachdem Kurfiirst Johann Friedrich von
Sachsen und Landgraf Philipp von Hessen ihre Truppen schon Mitte 1546 abgezogen und
sich darauf immer mehr evangelische Stiddte dem Kaiser ergeben hatten. Ende 1546 ver-
stdndigte sich die méchtige Reichsstadt Ulm mit dem Kaiser, obschon die Bevdlkerung
mehrheitlich gegen die Unterwerfung war. Am 29. Januar des folgenden Jahres leisteten
die Abgeordneten des Handelszentrums Augsburg den Fussfall, wofiir die Friedensgegner
die reichen Kaufleute verantwortlich machten. Konstanz und Strassburg leisteten dem Kai-
ser noch Widerstand. Die evangelischen Eidgenossen rechneten damit, dass der Kaiser
nicht nur diese Stiddte unterwerfen, sondern auch ¢inen Zug gegen sie und Frankreich vor-
bereiten wiirde.

Fiir Bullinger und die meisten seiner Korrespondenten war die Niederlage der Evangeli-
schen im Schmalkaldischen Krieg ein grosser Schock. Manche deuteten sie als Strafe flir
ein falsches Verhalten und fehlendes Gottvertrauen. Der Schock sass umso tiefer, je kurz-
sichtiger der politische Blick war. Nicht wenige brachten ihre konfessionspolitische Hal-
tung auf die verkiirzte Formel: ein Frieden mit dem Kaiser, der im Dienst des Antichristen
in Rom steht, ist ein Verrat am Evangelium. Man befiirchtete zu Unrecht, dass der Kaiser
in den unterworfenen Stddten den evangelischen Gottesdienst verbieten und in allen Kir-
chen die Messe wiedereinfithren wiirde. Widerstand gegen den Kaiser wurde nach dieser
Logik praktisch mit Gottes- und Néchstenliebe gleichgesetzt. Lieber sterben, als sich dem
Kaiser unterwerfen, lautete die Devise vieler Theologen. Aus dieser Perspektive war es
besonders unertriglich, dass spanische und italienische Séldner in den deutschen Stédten,
die der Bevolkerung die Verteidigung untersagten, randalierten, raubten und vergewaltig-
ten. Doch selbst in den aussichtslosesten Lagen glaubten manche noch an einen Sieg der
Evangelischen und weckten durch Falschmeldungen und eine konfessionelle Rhetorik
auch bei anderen falsche Hoffnungen. Die in diesem Band edierten Briefe zeigen, wie so-
wohl Johannes Haller und andere junge Pfarrer, als auch erfahrene Theologen wie Heinrich
Bullinger und Ambrosius Blarer tief in den politischen Alltag hinabrutschten. Mitverant-
wortlich dafiir war zweifellos der fiir den Verlauf der zwinglischen Reformation prigende
enge Schulterschluss zwischen Kirche und Politik.

Eine verheissungsvollere Aussicht auf die Zukunft der Kirche bot sich, wenn die Theo-
logen sich um ihre eigentliche Aufgabe kiimmerten. Im vorliegenden Band ist einiges iiber
die Predigttétigkeit, die bei Bullinger und anderen viel Zeit in Anspruch nahm, zu erfahren.
Johannes Haller in Augsburg beispielsweise benutzte die Predigtnotizen von Rudolf
Gwalther zum Hebréerbrief und bat Heinrich Bullinger, ihm dessen Notizen zur Apostel-
geschichte zuzusenden, weil er eine entsprechende Predigtreihe plante. Bullinger schickte
seinen Korrespondenten nicht nur Handschriften zu, sondern auch gedruckte Werke. Ein
in Venedig tdtiger englischer Buchhéndler meldete, dass Bullingers Bibelkommentare in
Italien zunehmend geschitzt wiirden. Die Briefe reflektieren das Bild einer vitalen, in vie-
len Landern Europas agierenden «reformierten» Kirche.

Ein hiufig behandeltes Thema ist das Abendmahlsverstéindnis. Bullinger schrieb im Na-
men der Ziircher Pfarrer an Martin Bucer und die Schulherren in Strassburg, dass sie die
Ziircher Studenten dort nicht tadeln konnten, wenn sie der lutherischen Abendmahlfeier

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 431

fernbleiben wiirden. Nach ihrer Auffassung vermittelten die Abendmahlselemente keine
Gnade, wie es neuerdings in Strassburg gelehrt wiirde. Er bat Bucer deshalb, die Ziircher
nicht zu etwas zu zwingen, das sie mit ihrem Gewissen und Glauben nicht verantworten
konnen. Bullinger gab damals seine noch unverdffentlichte Abendmahlsschrift «De sacra-
mentis» dem spanischen Humanisten Francisco de Enzinas und dem Genfer Reformator
Johannes Calvin zur kritischen Lektiire. Calvin verfasste mit scharfem Verstand eine dus-
serst gelehrte Kritik, die im hier vorgestellten Band nur ausfithrlich zusammengefasst ist,
weil die Vorlage bereits ediert worden ist. Der Genfer beurteilte Bullingers Werk als ein-
seitig und hielt die Argumentation an verschiedenen Stellen fiir nicht zwingend. Er betonte
stirker als der Ziircher die Anwesenheit Christi im Abendmahl und meinte, dass die Zei-
chen nicht leer seien, weil der Herr durch seinen Geist in den Gldubigen das bewirke, was
in den Zeichen geschildert werde. Calvin und Bullinger sollten sich noch in vielen Briefen
iiber das Abendmahlssakrament austauschen, bis sie sich 1549 mit dem «Consenus Tigu-
rinus» einigten und damit den Grundstein fiir die Einheit der reformierten Kirchen in der
Schweiz legten.

Der hier vorgestellte Band enthilt eine informative Einleitung, ausfiihrliche Zusammen-
fassungen der edierten und kommentierten Briefe und ein Register. Die Herausgeber haben
mit diesem Band wiederum eine beachtenswerte Arbeit geleistet, zweifeln aber offenbar,
dass die vom Schweizerischen Nationalfonds und von der Evangelischen-reformierten
Landeskirche des Kantons Ziirich bisher unterstiitzte Edition fortgesetzt wird. Oder wie
soll eine entsprechende kurze Bemerkung in der Einleitung anders verstanden werden?
Wie steht es um die digitale Ausgabe? Soll diese fortgefiihrt oder vom Netz genommen
werden? Der Leser wiirde gerne mehr dariiber erfahren. Eine Einstellung dieses grossen
Editionsprojekts wére aus Sicht der Forschenden nicht nachvollziehbar, da es sich bei die-
sem Briefwechsel um eine unentbehrliche Quelle fiir die Geschichte der Frithen Neuzeit
handelt und die Edition international eine grosse Anerkennung geniesst.

Ziirich Christian Scheidegger

Albert Fischer, Das Bistum Chur. Band 1: Seine Geschichte von den Anfingen bis 1816,
Band 2: Seine Geschichte von 1816/19 bis zur Gegenwart, Konstanz, UVK Verlagsgesell-
schaft Konstanz, Band 1: 2017, 446 S., Band 2: 2019, 646 S.

Vor einem Vierteljahrhundert entstand der Editionsplan, die Churer und Basler Bistums-
geschichte fiir eine breite Leserschaft gerafft und reich illustriert in mehreren Heften dar-
zustellen. Wihrend «Das Bistum Basel in seiner Geschichte» in drei Heften ziemlich voll-
standig dargestellt werden konnte, ist die «Geschichte der Kirche im Bistum Chur» mit
zwei Heften unvollstidndig geblieben. Eine erste Abhilfe schaffte Albert Fischer, Ditze-
sanarchivar und Mitglied des Domkapitels, mit seinem vor einem Jahrzehnt als Internet-
version vorgelegten «Abriss der Geschichte des Bistums Chur von den Anfidngen bis
heute». Die guten Riickmeldungen haben ihn ermuntert, diesen Abriss fiir eine Druckaus-
gabe zu erweitern und reich zu bebildern; dafiir hat er sogar selber zur Kamera gegriffen.
Wie jede Bistumsgeschichte geht auch die vorliegende von der Entwicklung der Um-
schreibung und organisatorischen Ausformung des Bistums aus und beschiftigt sich dabei
eingehend mit den Bischofen und dem Personenkreis, der die Bistumsleitung ausmachte

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



432 Rezensionen — Comptes rendus

oder beeinflusste. Konigliche Schenkungen und umfangreiche Privilegien an die Bischofe
namentlich im 10. Jahrhundert erméglichten auf dem Territorium des Bistums Chur die
Ausbildung einer feudalen geistlichen Herrschaft, des Hochstifts Chur. 1170 befreite Kai-
ser Friedrich I. den Churer Bischof vom Reichs- und Hofdienst, die Churer Bischéfe wur-
den geistliche Reichsfiirsten. Im 14. Jahrhundert begannen sich die Churer Bischofe stirker
an Qsterreich anzulehnen, und in der Stadt Chur und in den lindlichen Gerichtsgemeinden
entstanden Autonomiebestrebungen. Die Reformation fithrte dann in Biinden zu einer Ent-
machtung des Bischofs als Landesherren. Trotz 6sterreichischem Schutz wurden die durch
die Reformation verlorenen Giiter und Rechte nicht vollstéindig restituiert. In der ersten
Hilfte des 17. Jahrhunderts konnten die politischen und konfessionellen Konflikte in Biin-
den mehrheitlich friedlich beigelegt werden. Kurz vor der Neuumschreibung des Bistums
infolge der Grossen Sikularisation zu Beginn des 19. Jahrhunderts wurden unter Kaiser
Joseph I1. Pléne einer staatlichen Digzesanregulierung fiir Tirol entwickelt, von deren Um-
setzung Chur sehr betroffen gewesen wire (342—350). Nachdem die dsterreichischen Bis-
tumsteile mit dem Frieden von Pressburg 1805 bayerisch geworden waren, setzten lang-
wierige diplomatische Verhandlungen ein, auf kirchlicher Ebene tiberdies ein Hin und Her:
1808 resignierte Bischof Karl Rudolf von Buol-Schauenstein auf die Dekanate Walgau
und Vinschgau, 1814 wurden sie in den Churer Sprengel zuriickgefiihrt, 1816 endgiiltig
Brixen angegliedert.

Im zweiten Band werden zunéchst die Sdkularisation von 1802/1803 und ihre Folgen fiir
die Bistiimer Konstanz und Chur dargestellt (16-30). Eingehender behandelt wird sodann
die Aufhebung des Bistums Konstanz und die kirchliche Umgestaltung der Schweizer
Quart, namentlich die Neuumschreibung des Bistums Chur (31-54). 1819 wurde Chur fast
die ganze Schweizer Quart des Bistums Konstanz als Administrationsgebiet zugeteilt; da-
von entschied sich nur Schwyz definitiv fiir Chur. Weil das Bistum Konstanz 1821 aufge-
hoben wurde, ist der Churer Bischof fiir die Bistumskantone Uri (ohne Urserntal), Ob- und
Nidwalden, Glarus und Ziirich noch heute Administrator von Teilen eines Bistums, wel-
ches es nicht mehr gibt — «eine kirchengeschichtliche Kuriositéit, die ihresgleichen sucht»
(54). Die wichtigsten Plane zur Bereinigung dieser Kuriositét sind Gegenstand der beiden
anschliessenden Kapitel: fiir die Urkantone unter dem Zitat «Das Provisorium als Anoma-
lie und Quelle vieler Ubelstinde» (55-76), fiir den Kanton Ziirich (mit Glarus) unter der
Uberschrift «Ein Administrationsgebiet mit weitgehender Selbstéindigkeit» (77-147); die-
ses Kapitel ist weithin eine Geschichte der Diaspora. Schliesslich wird, nach einem knap-
pen historischen Riickblick, die Abtrennung des Fiirstentums Liechtenstein vom Bistum
Chur und dessen Erhebung zu einem Erzbistum beschrieben (149-160).

Wie eine Einfiihrung in die Welt, in der sich die Bistumsleitung zu bewéhren hat, stellen
die beiden néchsten Kapitel einerseits «Raum, Bevolkerung, Wirtschaft und kirchliche
Verhiltnisse» (161-188) und anderseits die «kirchenpolitischen Rahmenbedingungen und
Ausformungen» (189-202) in den heutigen Bistumskantonen bzw. -regionen vor.

Die anschliessenden beiden in einer Bistumsgeschichte zentralen Kapitel des zweiten
Bandes sind den Bischéfen ab dem 19. Jahrhundert und der Bistumsleitung, namentlich
auch dem Domkapitel, gewidmet. Leben und Wirken eines jeden Bischofs wird so einge-
hend, wie es der Stand der Forschung erlaubt, dargestellt; bei lebenden Personen muss
allerdings ein kurzes biografisches Profil geniigen (203—266). Der Wandel von Struktur
und Organisation des Bistums wird mit Tabellen veranschaulicht (267-274), und eine
Reihe von Personlichkeiten im Umfeld der Bistumsleitung wird vorgestellt (275-303). Die

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 433

Ausfithrungen iiber das bischofliche Gericht und die Rechtsprechung (304—306) sowie die
didzesanen Rite und Kommissionen (306-315) erreichen die Gegenwart.

Fiir das Domkapitel, dem ein eigenes Kapitel gewidmet ist (317-369), begann das 19.
Jahrhundert mit grossen Herausforderungen. Zum einen waren die finanziellen Lasten der
Truppeneinquartierungen durch die Franzosen auf dem Hof und zum andern die Folgen
der Brandkatastrophe vom 13. Mai 1811 zu tragen. Im Verlauf des Jahrhunderts erfolgte
die Eingemeindung des Hofs in die Stadt und 1880 die Ubernahme der Seelsorge von den
Kapuzinern durch das Domkapitel. Nebst einem Riickblick auf die anschliessenden Rege-
lungen der Pfarreiverhiltnisse bis in die Gegenwart listet das Kapitel die Mitglieder des
Residentialkapitels im 19. Jahrhunderts sowie die Pfarreiseelsorger am Dom ab 1880 ta-
bellarisch auf.

Aus aktuellem Anlass diirften die Ausfiihrungen zum «Bischofswahlrecht seit 1806» be-
sonders interessieren. 1806 erlosch mit dem Untergang des Heiligen R6mischen Reiches
Deutscher Nation das seit 1448 bestehende freie Bischofswahlrecht der Reichsfiirstbistii-
mer; im Fall von Chur blieb das Wahlverfahren bis 1948 ungeldst. In der anlésslich der
Eingliederung von Schwyz in das Bistum erlassenen Bulle wird das bisherige Verfahren
als gewohnheitsmissig gebilligt, weshalb das Domkapitel bis 1941 den Bischof frei
wihlte. Das Kapitel erkldrte sich 1942/43 bereit, auf diesen Modus zu verzichten. 1948
wurde dann das Dekret «Etsi salva» ausgestellt, wonach das Kapitel bei einer Vakanz, und
nur bei einer Vakanz, aus einer von Rom vorgelegten Dreierliste den Bischof wéhlen kann.
Zur Anwendung kam dieses Verfahren erst zweimal, und in beiden Féllen «wurde der
Dreiervorschlag so zusammengestellt, dass fiir die Kanoniker letztlich nur ein Kandidat
wihlbar schien» (349) — sapienti sat! Abgerundet werden diese Ausfiihrungen mit einer
kommentierten Ubersichtstabelle der Bischofswahlen nach 1806. Der Schluss des Kapitels
bietet einen Blick auf und in die spétgotische Trinkstube des Domkapitels, die Hofkellerei.

Im Rahmen der Bistums- und Hochstiftgeschichte werden weitere Bereiche der Kirchen-
geschichte einbezogen und in vor allem ordens- und kulturgeschichtlichen Abschnitten
dargestellt. In klostergeschichtlichen Kapiteln wird so thematisiert: weltliche Kanonissen-
stifte und Kloster im frithen Bistum Chur (33—40), Klosterstiftungen im Bistum Chur wih-
rend des 13. Jahrhunderts (84-96), Klostergriindungen des Franziskanerordens auf dem
Territorium des Bistums Chur im 14. Jahrhundert (126—138), Niedergang und Aufhebung
von Klgstern in der Stadt Chur in der Reformation (172—-176), Reformbestrebungen in Pas-
toral und theologischer Bildung durch neue kirchliche Gemeinschaften: Die Kapuziner und
Jesuiten (186-189), Kapuzinerkldster und die Rétische Kapuzinermission (263-276), die
Auswirkungen der josephinischen Klosteraufhebungspolitik im Vinschgau und Walgau
(307-326).

Nach den grossen Einbriichen begann sich das Ordensleben im 19. Jahrhundert allméh-
lich zu erholen; es entstanden Kongregationen und Missionsgesellschaften, denen im zwei-
ten Band ein Kapitel gewidmet ist (445-480). Es beginnt mit einem Riickblick auf die
Klosteraufhebungen vor und nach der Neuumschreibung des Bistums Chur und geht be-
sonders auf die Aufhebung der ehemaligen Reichsfiirstabtei St. Maria in Pféfers ein. Daran
schliesst sich ein Uberblick iiber bedeutende Ordensniederlassungen und ihre jeweilige
Geschichte auf dem heutigen Bistumsgebiet an. Im 19. Jahrhundert entstanden als eine
neue Form des Ordenslebens die Schwestern-Kongregationen; wichtige Griindungen im
Bistum Chur werden vorgestellt. Abschliessend werden Missionsgesellschaften vorge-
stellt, darunter als einzige schweizerische die «Bethlehem Mission Immensee», die mit

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



434 Rezensionen — Comptes rendus

Schulgriindungen ihren Nachwuchs zu sichern suchten. Weniger bekannt ist, dass sich auch
die «Missionarinnen der Néchstenliebey» im Bistum Chur niedergelassen haben.

In Kapiteln zur Geschichte der Pfarreien werden die dltesten Pfarrkirchen (41—45) und
die Pfarreien vor der Reformation (101-112) vorgestellt, dann werden die im 17. Jahrhun-
dert in der Surselva neu errichteten Pfarreien und die dortige barocke Baufreudigkeit (240—
246) sowie das josephinische «Pfarreinrichtungsgeschéft im Vinschgau und Walgau», eine
Art staatliche Pastoralplanung (326-335), dargestellt.

Bildungs- und schulgeschichtliche Kapitel gibt es ab dem Zeitalter der katholischen Er-
neuerung mit dem Thema «Ausbildung des Churer Diozesanklerus vor dem Hintergrund
des Trienter Seminardekrets (1563) zwischen dem 16. und 18. Jahrhundert» (225-239).
Der Versuch einer staatlichen Regulierung des Priesternachwuchses wurde nach wenigen
Jahren abgebrochen (336-342). 1783 verfligte Kaiser Joseph II. fiir den Priesternachwuchs
zum einen in den Erblanden Osterreichs staatliche Generalseminarien zu griinden und zum
andern in jedem Bistum statt tridentinische Priesterseminare ein Priesterhaus zu fiihren,
worin die Alumnen nach dem Studium am Generalseminar auf ihre seelsorgliche Tétigkeit
hin geschult und gepriift werden sollten. Der Widerstand mehrerer Bischéfe und Unruhen im
katholischen Volksteil trugen dann dazu bei, dass Kaiser Leopold II. die Generalseminarien
1790 wieder aufhob. 1801 gelang dem initiativen Gottfried Purtschert, mit dem Priesterhaus
in Meran das Seminarprojekt zu realisieren. Der Institution fehlte indes die staatliche Aner-
kennung, und 1807 verbot Maximilian 1., Konig von Bayern, das theologische Studium in
Meran. Die noch im gleichen Jahr des Landes verwiesenen Lehrkréfte fanden im ehemaligen
Pramonstratenserkloster St. Luzi in Chur, welches 1806 dem Bistum als kiinftiges didzesanes
Priesterseminar {iberschrieben worden war, eine neue Wirkungsstétte.

Im zweiten Band werden die Ausbildung und Einsetzung des Churer Didzesanklerus und
anderer Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen in der Pastoral thematisiert (371-390). Nach ei-
nem kurzen Riickblick vor 1807 wird die Geschichte des Priesterseminars St. Luzi skiz-
ziert, dessen schulischer Teil 1968 zur Theologischen Hochschule wurde, deren Ab-
schliisse seit 1976 staatlich anerkannt sind. Beschlossen wird dieses Kapitel mit knappen
Ausfithrungen zu jiingeren Verdnderungen: zum Einsatz von Diakonen und theologisch
oder religionspiddagogisch ausgebildeten Laien in der Seelsorge und zu Erschiitterungen
der Leitbilder fiir die Seelsorgeberufe.

Der katholischen Schulbildung und -erziechung, die im Bistum Chur bis tiber die Mitte
des 20. Jahrhunderts weitestgehend in den Hénden der Kloster und Kongregationen lag, ist
im zweiten Band ein eigenes kurzes Kapitel gewidmet (497-515). Im Kanton Graubiinden
begann die Schulgeschichte im 19. Jahrhundert mit einem konfessionell bedingten Streit,
in den das Kloster Disentis, St. Luzi und die Stadt Chur involviert waren. Beendet wurde
der Streit 1859 mit der definitiven Auslagerung der katholischen Kantonsschule bei St.
Luzi ins Kollegium Maria Hilf nach Schwyz. Uberblicksartig werden die Bildungs- und
Erziehungsstitten der Orden und der Kongregationen sowie die freien katholischen Schu-
len im Bistum vorgestellt, wihrend die Schulen der Missionsgesellschaften bereits im Or-
denskapitel vorgestellt wurden (475-479).

Uber Formen und Angebote der Erwachsenenbildung, insbesondere die theologischen
und katechetischen Kurse fiir Laien, informiert ein Abschnitt im Kapitel «Katholisches
Leben seit dem 19. Jahrhundert» (415-417).

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 435

Dieses und zwei weitere Kapitel greifen Themen auf, welche das katholische Leben unter
den Bedingungen des 19. und 20. Jahrhunderts besonders geprégt haben: ein selbstbewuss-
tes katholisches Leben als Widerstand gegen den katholischen Volksteil diskriminierendes
Verhalten (407—444), die organisierte Caritas als Antwort auf soziale Folgen der Industri-
alisierung (481-496) und die Synode 72 (und die Tagsatzung der Biindner Katholikinnen
und Katholiken) als Ubersetzung der Impulse des Zweiten Vatikanischen Konzils in die
Ortskirche (402—406). Gestirkt wurde das katholische Selbstbewusstsein mit dem Aufbau
des Vereins- und Verbandskatholizismus. Wohl wurde der Schweizerische Katholische Frau-
enbund (SKF) auf Anregung des Schweizerischen Katholischen Volksvereins (SKVV) ge-
griindet, der Frauenbund trat dem «ménnlichen» Dachverband aber nicht bei, sondern be-
tonte stets und bis heute seine Selbstédndigkeit (409).

Zu den Vereinen, die im 20. Jahrhundert an Bedeutung verloren haben, gesellten sich die
«movimenti» (geistliche Bewegungen); die im Bistum tétigen sind mit zusétzlichen Infor-
mationen aufgelistet. Ebenfalls im 20. Jahrhundert entwickelte sich die katholische Er-
wachsenenbildung, und auch im Bistum Chur entstanden mehrere Bildungshéduser. Den
Wandel der katholischen Frommigkeit zeigt Albert Fischer an der Heiligenverchrung auf.
Gute Hilfsmittel sind die Liste mit der Hiufigkeit der Kirchenhauptpatrone, die Liste mit
den Eigenfeiern seit dem 17. Jahrhundert, und die Liste der bedeutenden Wallfahrtsorte im
Bistum. Konkretisiert werden diese Daten mit Erkldrungen zur Entwicklung der Volks-
frommigkeit und des Wallfahrtswesens.

Den Grundstein zu einer Organisation der Caritas, die sich als Abspaltung von Menzin-
gen als eigenstdndige Kongregation der Ingenbohler Schwestern etablierte, legte in Chur
der Kapuziner P. Theodosius Florentini (481—495). Seine Idee war, die Industrie in den
Dienst der Jugend zu stellen. Alle Versuche mussten indes nach einer gewissen Zeit wegen
stetig wachsenden Schuldenbergen aufgegeben werden. Auf diesem theodosianischen
Fundament entstand bald ein (iiber-)diézesanes Netzwerk von katholischen Vereinen und
Anstalten, die sich allmédhlich zu Caritas-Verbénden zusammenschlossen. Ein Blick auf
die Caritas-Arbeit und ihre Biindelung in den Bistumsregionen fiihrt in die Gegenwart.

Nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil setzte namentlich in Mitteleuropa eine neue
Synodalbewegung ein, um dieses Konzil nach dem Modus «gemeinsam als Volk Gottes
unterwegs» vor Ort aufzuarbeiten. Den Anstoss zu den in der Schweiz aufeinander abge-
stimmten Didzesansynoden unter dem Titel «Synode 72» gab eine Idee von Bischof Jo-
hannes Vonderach, die er anlisslich einer Konzilsfeier in Chur gedussert hatte. Zwei weit-
sichtigen Bischofsvikaren, Alois Sustar (Chur) und Ivo Fiirer (St. Gallen), gelang es, die
anderen Bischofe fiir die Idee zu gewinnen. Die geschichtliche Ubersicht bilanziert Albert
Fischer mit «Erniichterung iiber eine unvollendete nachkonziliare Aufarbeitung» (391—
401). Auch die freie Tagsatzung der Biindner Katholikinnen und Katholiken, eine Reaktion
auf die krisenhafte Situation rund um die Amtseinsetzung von Bischof Wolfgang Haas als
Bischofskoadjutor, blieb «eine regional-synodale Nachwirkung mit wenig Echo» (402—
406). Fiir die Stimmung bezeichnend ist, dass sdmtliche Akten der «Tagsatzung» als Ge-
schenk nicht an das Bischofliche Archiv, sondern an das Staatsarchiv Graubtinden abge-
treten worden sind.

Kunstgeschichtliche Kapitel stellen mit der Kathedrale von Chur die Bliitezeit kirchlicher
Kunst in Rétien des 12./13. Jahrhunderts (64—68), die Burgen im Hochstift Chur (118—
120) und den barocken Umbau der bischéflichen Residenz auf dem Hof dar. Das letzte
Kapitel des zweiten Bandes fiihrt unter dem Titel «Kunst und Kultur am Bischofssitz»

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389—462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



436 Rezensionen — Comptes rendus

noch einmal auf den Hof (517-558). Die Fiihrung beginnt bei der wiederentdeckten Grab-
kammer St. Stephan unter der Biindner Kantonsschule, einem der wichtigsten archiologi-
schen Zeugnisse, dass Chur spitestens zu Beginn des 5. Jahrhunderts Bischofssitz der
«Raetia prima» gewesen sein muss. Daran schliessen sich Ausfithrungen iiber die jiingere
Baugeschichte der Kathedrale an: Reparaturen und Turmneubau nach dem Hofbrand von
1811, Neueinrichtung des Kirchenraumes 1845, kleinere Renovationen, Bau von Hauptor-
geln und Orgelemporen im 19. Jahrhundert, Projekte zu weiteren Renovationen am Beginn
des 20. Jahrhunderts und dann insbesondere die Gesamtrenovation in den 20er Jahren des
20. Jahrhunderts. Auf den Einbau der Gattringer-Orgel 1938 und die Umgestaltung des
(Volks-)Altarraumes 1967 folgte die umfassende Aussen- und Innenrenovation 2001-2007.

Im Zuge der begonnenen umfassenden Instandstellung und Restaurierung des Bischofli-
chen Schlosses wird das Domschatzmuseum einen neuen Standort und der Zyklus der To-
desbilder von 1543 einen angemessenen Ausstellungsraum erhalten.

Abgeschlossen wird der kunstgeschichtliche Rundgang tiber den Hof mit dem Besuch
«des Quellorts fiir die Bistumsgeschichte», dem Bischoflichen Archiv, das heute in reno-
vierten Rdumen mit zweckmaissigen Einrichtungen gut untergebracht ist.

Im ersten Band wird der Barock ausfiihrlicher als «Kultur des frithneuzeitlichen Katho-
lizismus» in einem kulturgeschichtlichen Exkurs dargestellt, von der nachtridentinischen
Frommigkeit (247-248) bis zum Leben in Alltag, Kirche, Architektur und Kunst (251—
262). In diese Zeit gehort auch der Plan der Luzerner Nuntiatur, als Gegenleistung fiir die
Zahlung von 2000 Gulden an das verschuldete Bistum 16 Pfarreien in der Surselva von
jeder bischéflichen Jurisdiktion zu befreien und der Abtei Disentis zu unterstellen (248—
251), aber auch das leidvolle Kapitel der Hexenverfolgungen (276-289) wie das Wirken
des Priesters Johann Joseph Gassner als « Teufelsbanner und Wunderheiler», «ein Vertreter
der Periode der religiosen Schwirmerei des 18. Jahrhundertsy (351-356).

Dass im Anhang die in einem solchen Werk zu erwartenden Register, Literaturverzeich-
nisse usw. zu finden sind, ist fiir Albert Fischer selbstverstindlich. Uber seine zweibindige
Bistumsgeschichte insgesamt ist zu sagen, was bei langst nicht allen Biichern gesagt wer-
den kann: sie schliesst eine Liicke und erfiillt damit ein wirkliches Desiderat. Eine kleine
Uberlegung sei noch nachgetragen: Wenn es S. 201 heisst, mit den Treffen der staatskirch-
lichen Organisationen mit der Bistumsleitung sollen die «Spannungen zwischen Kirche
und Staat allméhlich tiberwunden werden», kénnte in dieser verkiirzten Formulierung ei-
nes tbersehen werden: Nicht Kirche und Staat stehen hier einander gegeniiber, sondern
Katholiken in kirchenrechtlich hierarchischen Positionen und Katholikinnen und Katholi-
ken in staatskirchenrechtlich definierten Positionen. Mit anderen Worten, diese Spannun-
gen sind ein Familienzwist.

Stans Rolf Weibel
Annina Sandmeier-Walt, Die Aufthebung des Klosters Muri 1841. Der Aargauer Klos-
terstreit in Schweizer Erinnerungskulturen (Murenser Monografien 4), Ziirich, Chronos,

2019, 523 S.

Mit dem anzuzeigenden, umfangreichen Band von Annina Sandmeier-Walt liegt ohne
Zweifel eine gelungene, ja mustergiiltige Dissertationsschrift vor. Ist der Aufbau und die

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 437

Struktur eher klassisch, so ist die dargebotene Erzéhlung lebendig — streckenweise sogar
spannend und unterhaltsam! Die umstrittene Rezeptionsgeschichte des vermeintlichen
Sturmgeléduts, welches als Aufhebungsgrund herhalten musste, ist ein Beispiel fiir die hier
gebotene spannende Geschichtsschreibung (S. 425ff). Die Autorin beherrscht die Kunst
des Schreibens und der Vermittlung von historischen Prozessen und Abldufen. Vielleicht
hitte man das Werk etwas kiirzer halten kénnen, aber die akademische Welt und ihre An-
forderungen sind oftmals noch aus einer «anderen Zeit». Sie sind nicht der Autorin anzu-
lasten, sondern Teil einer Kultur-, Wissens- und Universitdtsgeschichte. Apropos Univer-
sitdten: 1833 wurde die Universitit Ziirich gegriindet, 1834 jene in Bern. Ohne dass dies
in einem Zusammenhang stiinde, aber einige Jahre danach wurde — dem liberalen-fort-
schrittsbewussten Zeitgeist entsprechend — die Abtei Muri aufgehoben, oder wie ein
schwammiger Begriff es bezeichnet: «sékularisiert», als ob das Kloster vorher keine welt-
lichen Zwecke verfolgt hitte...

1841 war ein Schliisseljahr fiir die Kloster in der Schweiz, denn im Aargau wurden alle
«Klausuren» von einer liberal-radikalen Oligarchie aufgehoben — auch «innerkatholische»
Fragen spielten eine Rolle. Diese Massnahme zeitigte Folgen im In- und Ausland. Neben
den Frauenkltstern, die spéter wieder zeitweise und unter restriktiven Bedingungen zuge-
lassen wurden, waren drei Minnerkloster betroffen, die ihre Pforten anschliessend nicht
mehr 6ffnen sollten: Das Kapuzinerkloster in Baden, das Zisterzienserkloster in Wettingen
und eben das Benediktinerkloster Muri im aargauischen Freiamt. Es war eine einschnei-
dende Massnahme in der Geschichte der Schweiz am Vorabend des Sonderbundskrieges.
Annina Sandmeier-Walt beschiftigt sich in ihrer Dissertation intensiv mit der Rezeption
und Wirkung dieser Ereignisse, sprich mit den «Erinnerungskulturen». Und wie gesagt, es
ist ihr sehr gut gelungen, auch weil sie verschiedene Gedédchtnis- und Erinnerungsbestéinde
in konzentrischen Kreisen, vom der eidgendssischen Ebene bis hinein in den Konvent
selbst erfasst und darlegt.

Ein Fragekomplex, der unweigerlich im Raum steht, ist die Rechtméssigkeit der Aufhe-
bung. Man sieht am und im Band auch, wie schwer sich historisch-kritische Geschichts-
wissenschaft damit tut, normative Schliisse zu ziehen. Das ist ein Privileg der Historiogra-
fie, aber vielleicht auch ihr Manko. Normative Urteile aber stecken das Feld nicht nur fiir
die Juristen ab. Es wird im Buch zwar insinuiert, dass da bei weitem nicht in allem «alles
mit rechten Dingen» zugegangen sei und ich meine auch, einige Sympathien fiir den Kon-
vent erkennen zu kdnnen, aber vor dem letzten Schritt einer Wertung schreckt man ebenso
zuriick, sowie diese dann in eine deterministische Geschichtsschicht eingebunden bleibt,
nach dem Strickmuster: Musste es nicht so kommen, war die Klosterauthebung nicht doch
irgendwie dem Lauf der Zeit geschuldet? Geschichtstheoretisch hier zu verweilen, wire
reizvoll, aber auch wenig ertragreich. Jedenfalls waren diese Klosteraufhebungen, wie im-
mer sie beurteilt werden (vgl. dazu S. 280), eine markante Zdsur, fiir Land und Leute, fiir
Kirche(n) und das religios-monastische Leben. Das ist nicht nur fiir das Fallbeispiel Muri
der Fall, sondern z. B. auch fiir franzésische Kongregationen, die sechs Jahrzehnte spéter
in Frankreich enteignet und des Landes verwiesen wurden und die der Rezensent ein wenig
untersucht hat — instruktiv dazu ist das Werk von Christian Sorrel «La république contre
les congrégations» (Paris 2003).

Aber zuriick zum Band selbst: Es ist ein gut aufgebautes und den Leser und die Leserin
orientierendes Werk. Ein solch’ volumindses Buch muss man ja auch zwangsldufig beisei-
telegen. Und trotzdem verliert man beim Wiedereinstieg in das Lesen den roten Faden

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389—462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



438 Rezensionen — Comptes rendus

nicht. Ohne oberfldchlich zu sein, verheddert sich die Darstellung auch nicht in Belanglo-
sigkeiten — wie dies in anderen Dissertationen hin und wieder der Fall ist — und es wird
dazu an vielen Stellen ein angenchmer Bezug zur Jetztzeit hergestellt. Gehen wir abschlies-
send etwas ins Detail: Positiv aufgefallen und erhellend scheinen mir die Analysekatego-
rien von «aktiv» und «passiv», die Annina Sandmeier-Walt einfiihrt, denn was die einen
als (politische) «Aktivitity erachteten, das war der anderen Seite eher ein Ausfluss von
«Passivitdty (S. 39). Damit versucht die Autorin das weiter oben angezeigte Dilemma et-
was zu entschérfen.

Fiir das Kapitel 7 seien exemplarisch kritische Riickfragen erlaubt: In der Zitation 11 des
Kapitels auf der S. 379 wird nicht ganz klar, was es mit den «Tessinerklostern» auf sich
hat (S. 379) — das hitte man ggf. in der FN 11 erkldren kénnen. Dass das Kloster Muri-
Gries in Bozen Ende der 1920er Jahre nicht mehr in seinem Bestand gefdhrdet war, ist
wohl auch der sich abzeichnenden Losung der «R6mischen Frage» im italienischen Kon-
text, d.h. des Streites um den 1870 aufgehobenen Kirchenstaat, zuzuschreiben. Es stellt
sich auch die Frage, warum Kassian Lauterer, der frithere Abt von Wettingen-Mehrerau,
als «Altabt» betitelt wird (S. 446/447 auch im Literaturverzeichnis). Miisste diese Bezeich-
nung denn dann nicht auch auf andere Abte bezogen werden? Was mit «Ausbildung bei
Jesuiten» auf S. 462 gemeint ist, erschliesst sich m.E. nicht sofort. Die Aussage auf S. 466:
«Im Kloster hatte man ein grosses Interesse an der eigenen Vergangenheit und deren Dar-
stellung gemiss eigener Perspektive» (S. 466) kann als etwas redundant erscheinen. Das
alles aber schmilert weder das Kapitel 7, das hier nun aus Platzgriinden stéirker unter die
Lupe genommen wurde, noch das Gesamtwerk.

Dem Werk ist eine breite Leserschaft zu wiinschen, verdichtete resiimierende Artikel in
Englisch oder anderen Sprachen wiirden die spannende Geschichte der Klosterauthebung
in der Schweizerischen Erinnerungskultur eventuell auch anderen Leser- und Studieren-
denkreisen erschliessen. Vielleicht wire diese Zeitschrift einmal ein guter Ort fiir ein sol-
ches Unterfangen. Gratulation auf jeden Fall an Annina Sandmeier-Walt — ihr Werk berei-
chert die Religions- und Kirchengeschichte der Schweiz sehr.

Freiburg i. Ue. David Neuhold

Yoko Akiyama, Das Schdchtverbot von 1893 und die Tierschutzvereine. Kulturelle Nati-

onsbildung der Schweiz in der zweiten Hdlfte des 19. Jahrhunderts, Berlin, Metropol Ver-
lag, 2019, 302 S.

Die 2013 an der University of Tokyo angenommene und nun im Metropol Verlag erschie-
nene Dissertation Yoko Akiyamas setzt sich zum Ziel, die Schichtverbotsinitiative 1893
unter dem Blickwinkel der sich gegen Ende des 19. Jahrhunderts in der Schweiz manifes-
tierenden kulturellen Nationsbildung zu analysieren. Hierfiir geht die Forscherin, ausge-
hend von Ausfiihrungen zu schweizerischen Nationsvorstellungen im 19. Jahrhundert und
der Situation der Juden in der Schweiz, einerseits auf die schweizerischen Tierschutzver-
eine, welche das Schichten zum Politikum machten und die Volksinitiative lancierten, und
deren Argumentation ein. Andererseits untersucht sie auch die breitere politische und me-
diale Debatte zur Initiative und geht dabei unter anderem der Frage nach, in welchem Aus-

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 439

mass die Argumente der Initianten von Zeitungen {ibernommen wurden. Das Forschungs-
projekt wurde durch das internationale Graduiertenkolleg Halle-Tokyo «Formwandel der
Biirgergesellschaft. Japan und Deutschland im Vergleich» gefordert.

In den bestehenden Publikationen zum Schichtverbot stehen rechtliche respektive rechts-
geschichtliche Aspekte, der antisemitische Charakter des Initiativbegehrens und die sich
im Abstimmungskampf manifestierenden judenfeindlichen Argumentationslinien im Fo-
kus. Die Debatten um das Schéchten als Seismograf und Katalysator fiir ein sich in jenen
Jahren in der Eidgenossenschaft popularisierendes kulturelles, ja ethnisches Nationsver-
stiandnis und hierbei die Tierschutzbewegung beispielhaft als biirgerlichen Akteur zu lesen,
ist innovativ. Die Autorin zeigt auf, dass das Schichten zu einem Signum fiir ein angeblich
der «schweizerischen Sittlichkeit» widersprechendes Verhalten «der Juden» stilisiert wur-
de. Zugleich betont sie, dass mit dieser ausgrenzenden Kritik die Forderung nach einer
absoluten «Assimilation» verkniipft war. Diese Forderung habe offenbart, dass mit Blick
auf die Juden ein Emanzipationsversténdnis verbreitet gewesen sei, welches Gleichberech-
tigung nicht als Menschenrecht verstanden, sondern Pluralismus abgelehnt und das Behar-
ren darauf als vermeintliche «nationale Untreue» taxiert habe. Als zentrale Akteurin in der
Schichtdebatte beschreibt Akiyama die Tierschutzbewegung in der Deutschschweiz als
ein Element der biirgerlichen Gesellschaft, welche nicht zuletzt durch die vielschichtige
Vergemeinschaftung in Vereinen gepragt war. Vertiefend charakterisiert sie die kantona-
len Vereine in Bern, Zirich und im Aargau, die als wichtige Akteurinnen hinter der
Schichtverbotsinitiative zu sehen sind. Die erarbeiteten Soziogramme der drei Vereini-
gungen stellen einen grossen Mehrwert der Dissertation dar, zeigen sie doch die unter-
schiedlichen Zusammensetzungen der Mitglieder der kantonalen Organisationen — auch
wenn sie alle eindeutig im Biirgertum zu verorten sind —, die differierende politische Ver-
netzung sowie den Einfluss zentraler Reprédsentanten auf das Agenda Setting auf. War die
Bekdmpfung der Vivisektion nebst der Kritik an Schlachtmethoden von grosser Bedeutung
gewesen, wurde das Schichten nach der Griindung eines gesonderten Vereins zur Bekdmp-
fung der Vivisektion 1883 zum zentralen Kampfgebiet fuir die Tierschutzvereine. Die Fo-
kussierung auf das Schichten habe, so Akiyama, den Tierschutzvereinen geholfen, eine
einfache Frontstellung zu generieren, um den Tierschutzgedanken zu politisieren und po-
pularisieren. Zugleich zeigt sie auf, wie dieser Aktionsfokus die Nationalisierung und
Zentralisierung des Vereins beforderte, indem der Zentralvorstand an Einfluss gewann —
ohne dass alle Sektionen beziiglich des Schéchtens dieselbe Linie vertraten —, und er eine
Verschiebung der Aktivitdten von der kantonalen auf die nationale Ebene bewirkte. Diese
Transformationen in der Tierschutzbewegung widerspiegeln Prozesse der inneren Nati-
onsbildung im Kleinen.

In der gelungenen Einleitung verweist Akiyama (28-29) zurecht darauf, dass in der For-
derung nach einem Schéchtverbot drei Faktoren zusammengekommen seien, die sich
wechselseitig tiberlagert und durchdrungen hétten: der Tierschutzgedanke, der Antisemi-
tismus und die kulturelle Nationsbildung. Die Darstellung dieser nicht voneinander zu
trennenden Faktoren in der Dissertation befriedigt jedoch in zweifacher Hinsicht nicht.

Zwar erweist sich, wie bereits hervorgehoben, der im Fokus der Arbeit stehende Ansatz,
die Anti-Schidchtkampagne unter dem Blickwinkel der Ethnisierung des schweizerischen
Nationsverstidndnisses zu betrachten, als innovativ. Allerdings zeigt sich dieser Aspekt —
und dies ist der erste Kritikpunkt — in der Dissertation zu wenig schliissig ausgearbeitet.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



440 Rezensionen — Comptes rendus

Zu selten wird er in den Teilen, die sich der Analyse des Untersuchungsgegenstandes zu-
wenden, thematisiert. Somit wirkt er mehr postuliert als analysiert. Eine differenzierte
Analyse der untersuchten Quellen hinsichtlich der Priasenz kulturnationaler Vorstellungen
fehlt in diesen Teilen iiber weite Strecken. Dadurch entsteht im Buch ein argumentativer
Bruch.

Zweitens ist die Dimension des Antisemitismus in der Anti-Schichtkampagne nur ober-
flachlich tangiert worden, obwohl von Akiyama richtigerweise zum Schluss der Arbeit
darauf verwiesen wird, dass das Schéchtverbot im Kern eine grundsétzlich antisemitische
Forderung dargestellt habe (266). Theoretisch wird der Antisemitismus nur knapp erortert
und bleibt unterbestimmt. Die Ausfithrungen wirken zudem teilweise unterbelegt (89-92).
Es ist einzuwenden, dass die Argumente der Schéchtgegner tiblicherweise immer auch an-
tisemitisch konnotiert werden konnten, und selbst die Gegner des Verbots griffen auf ju-
denfeindliche Diskurse zuriick. (Siche fiir Beispiele: Pascal Krauthammer, Das Schécht-
verbot in der Schweiz 1854-2000. Die Schichtfrage zwischen Tierschutz, Politik und
Fremdenfeindlichkeit, Ziirich 2000). Die antisemitische Dimension der Argumentation der
Tierschiitzer wird leider insgesamt unzureichend analysiert, und die Untersuchung der De-
batte in den Zeitungen bleibt diesbeziiglich ebenfalls an der Oberfldche. Diese Schwach-
stelle der Dissertation erstaunt umso mehr, als dass die eingehendere Analyse des Antise-
mitismus gerade Akiyamas These der kulturnationalistischen Ausrichtung der Schéichtver-
botsforderung gestiitzt hitte, spielt doch gerade die nationalistische Komponente im soge-
nannt modernen Antisemitismus eine zentrale Rolle. Entsprechend hiitte hier die Ausgren-
zung der Juden als vermeintlich «Nationsfremde» und potenzielle «Feinde der Nation» im
Inneren der Schweiz im Zuge der Debatten um das Schéchtverbot ausgiebig analysiert
werden konnen.

Die fehlende Fundiertheit in der Analyse des Antisemitismus dussert sich auch in wenig
reflektierten Formulierungen. So findet beispielsweise der Quellenbegriff «Judenfrage»
ohne Anfiihrungszeichen Verwendung. Auch lassen einzelne Formulierungen die angebli-
che «Fremdheit» der Juden als objektiv gegeben erscheinen (z.B. 259). Wenig liberzeu-
gend ist zudem der Ansatz, dass die ortspezifische Priasenz von Juden in den primér unter-
suchten Kantonen Aargau, Bern und Ziirich den Kampf gegen das Schiichten beeinflusst
habe. Die Annahme einer realen Konfliktsituation als Beférderer des Antisemitismus ist in
der Forschung oft widerlegt worden. Vor allem blendet diese Argumentation die Funkti-
onsweise von Stereotypen und Wahrnehmungen aus. Es war vielmehr der bereits antise-
mitisch gesteuerte Blick, welcher die Juden zur Zielscheibe und zur vermeintlichen «Fra-
ge» werden liess. (Zur Aussagekraft von Stereotypen hinsichtlich Wahrnehmungen etwa.
Hans Henning Hahn, 12 Thesen zur Stereotypenforschung, in: ders./Elena Mannova [Hg. ],
Nationale Wahrnehmungen und ihre Stereotypisierung. Beitrige zur Historischen Stereo-
typenforschung, Frankfurt a. M. et al. 2007, 15-24. Zur Realkonfliktskonstruktion z.B.:
Klaus Holz, Nationaler Antisemitismus. Wissenssoziologie einer Weltanschauung, Ham-
burg 2001, 161). Das Schichten geriet deshalb als eine von vielen Schlachtmethoden in
den Fokus, weil sie von Juden praktiziert wurde, und die stark antisemitisch gepridgte me-
diale Debatte iiber die Volksinitiative kniipfte diskursiv an etablierte Feindbilder und To-
poi an.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOIL: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 441

Im Wissen um die zwei skizzierten Schwachstellen leistet die Dissertation Akiyamas
dennoch wertvolle Impulse fiir die Forschungen zum Schichtverbot sowie zur Konstruk-
tion nationaler Identitét in der Schweiz im Spannungsfeld zwischen voluntaristischen und
kulturnationalen Konzepten.

St. Gallen Thomas Metzger

Thomas Zaugg, Bundesrat Philipp Etter (1891-1977). Eine politische Biographie (Bei-
trdge zur Zuger Geschichte 19), Basel, NZZ Libro, 2020, 767 S.

Der katholisch-konservative Zuger Bundesrat von 1934 bis 1959, wegen seiner langen
Amtszeit neckisch «Etternell» genannt, wird im aktuellen Mainstream als «umstritten» de-
klariert. Das war nicht immer so. Zwar kamen bereits bei seiner Wahl im Mirz 1934 anti-
katholische Ressentiments gegen «Kreuzritter» Etter auf. Auch kurz nach dem Krieg
wurde er als Vertreter des «politischen Katholizismusy personlich angegriffen, und 1946
beschimpfte ihn der Berner Literaturwissenschaftler Jonas Frinkel als den «Schwérzesten
unter den Vertretern der schwarzen Reaktion». In der Bevolkerung jedoch war der joviale
und gesellige Stumpenraucher wegen seiner bescheidenen Herkunft und seinem Auftreten
bis weit in die Arbeiterkreise beliebt. Die Historiker der ersten Nachkriegsjahrzehnte gin-
gen pfleglich mit ihm um, auch wenn er in der pauschalen Kritik am «anpasserischen»
Bundesrat mit eingeschlossen war. Edgar Bonjour beurteilte ihn positiv und sah in ihm als
Vater der Geistigen Landesverteidigung einen widerstandsbereiten Bundesrat. Ab den
1980er Jahren énderte sich die Stimmung: Etter diente den Kritikern der Rolle der Schweiz
im Zweiten Weltkrieg als Projektionsfliche. Den Hohepunkt dieser Etter feindlich gesinn-
ten Geschichtsschreibung markierte wohl Thomas Buomberger in seinem umstrittenen
Buch zum Kalten Krieg (2017): «Etter war Antidemokrat, Antimodernist und Antisemit».
Differenzierte und verteidigende Positionen oder die beiden Artikel im Bundesratslexikon
von Urs Altermatt (1991, 2019) gingen im allgemeinen Etter-Bashing unter.

Mit seiner Ziircher Dissertation zeichnet Thomas Zaugg ein anderes Bild des Zuger Bun-
desrats. Im Gegensatz zu seinen Vorgingern stand ihm das seit 2014 der Offentlichkeit
zugingliche personliche Archiv Etters im Staatsarchiv Zug zur Verfiigung, das er wihrend
vier Jahren ordnete und erschloss. Zwar haben Etter selber und seine Familie den Nachlass
«durchgesehen», wie Zaugg problematisiert. Aber das vorhandene Material war breit ge-
nug, um eine Neubeurteilung zu wagen. Zaugg will sich in seiner Arbeit absetzen von der
bisherigen Historiographie, der er fehlende Bereitschaft vorwirft, sich in die Lebenswirk-
lichkeit und Denkkategorien einer katholischen Welt zu versetzen. Er zeichnet Etter als
einen lern- und anpassungsfihigen Milieupolitiker, der bis in die 1920er Jahre antimoder-
nistisch und kdimpferisch katholisch, vom Sozialkatholizismus und Neuthomismus geprigt
war, dem liberalen Bundesstaat kritisch gegeniiberstand und eine Erneuerung der Gesell-
schaft im (christlichen) «Geist» anstrebte. Zaugg scheut sich auch nicht, die Schwéchen
Etters zu benennen.

Mit seiner Wahl in den Zuger Regierungsrat (1922) und in den Sténderat (1930) entwi-
ckelte sich Etter zu einem Vertreter der moderat-foderalistischen Innerschweizer Konser-
vativen. Schon 1929 war fiir Etter die Bundesverfassung von 1848 nicht mehr Teufels-
werk, sondern «ein Werk weiser Missigung». Als «formbarer», frankophiler und antisozi-
alistischer Konservativer wurde der erst 42-Jdhrige dank eines freisinnig-konservativen

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



442 Rezensionen — Comptes rendus

Pakts als Nachfolger des intransigenten Jean-Marie Musy in den Bundesrat gewéhlt, wo er
das damals noch unbedeutende Innendepartement iibernahm. Im Amt entwickelte sich Et-
ter zum biirgerlich-konservativen Bundesrat, der oft eine Mittlerrolle und in der zweiten
Halfte seiner Amtszeit als Amtséltester eine starke Stellung in der Regierung einnahm.

Die Bundesratsjahre gliederten sich in drei markant unterschiedliche Perioden: Wirt-
schaftskrise (1934—-1939), Krieg (1939-1945), wirtschaftlicher Aufschwung (1945-1959).
Fiir die Bewiltigung der dringenden wirtschaftlichen Probleme musste sich der junge Bun-
desrat zuerst die fehlenden Wirtschaftskenntnisse erwerben. Als Gegner des Faschismus,
den er schon frith wegen seiner «Staatsvergottung» ablehnte, und des Nationalsozialismus,
dem er Anfang April 1933 dessen «Judenverfolgung» als etwas «unséglich Rohes, Un-
menschliches» vorhielt, entwarf er in dieser ersten Phase als sein politisches Hauptwerk
die Kulturbotschaft von 1938, die «Magna Charta» der Geistigen Landesverteidigung, die
sich als nationales Integrationskonzept gegen den kommunistischen und nazi-faschisti-
schen Totalitarismus richtete. Er stand dem staatlichen Wirken im Kulturbereich und tiber-
haupt jeder staatlichen Kulturpropaganda zuerst ablehnend gegeniiber, schwenkte dann
aber angesichts der nationalsozialistischen Bedrohung als «geistiger Landesverteidiger wi-
der Willen» (Zaugg) auf eine halbstaatliche Kulturpolitik ein.

Wihrend des Kriegs verfolgte Etter im Einklang mit seinen Bundesratskollegen gegen-
iiber den beiden totalitdren Nachbarn eine vorsichtige und auf Zeitgewinn ausgerichtete
Durchhaltepolitik, die jede Provokation vermied und spéter als anpasserisch verschrien
wurde. Er stand im Schatten seiner Kollegen mit kriegswichtigeren Departementen. Im-
merhin konnte er als Stellvertreter von Pilet-Golaz einen historischen Akzent setzen, als er
General Guisan wegen dessen Riitlirapport vom 25. Juli 1940 gegentiber den protestieren-
den Botschaftern der Achsenmichte verteidigte. Nach der Kapitulation Frankreichs war
Etter wie der Gesamtbundesrat und der grosste Teil des Schweizer Volkes verunsichert,
orientierungslos und auch iiberfordert. Die heute iiberschétzte Radiorede vom 25. Juni
1940, die er mit dem anderen Laienprediger im Bundesrat, dem Protestanten Pilet-Golaz
hielt, geriet zum Fiasko. Unter dem Eindruck der Bedrohung tiberwand Etter aber in jenen
Jahren den Konflikt zwischen Liberalismus, politischem Katholizismus und Sozialdemo-
kratie und wurde zum iiberkonfessionellen, um Ausgleich bemiihten Staatsmann.

Obwohl iiberzeugter Foderalist trat er nach dem Krieg fiir den Ausbau des Bundesstaates
zum Sozialstaat ein. Er unterstiitzte u.a. wie schon 1931 die Einfiihrung der AHV, spiter
deren Ausbau sowie die Einfiihrung der IV (1959), die Férderung von Wissenschaft und
Forschung durch die Griindung des Nationalfonds (1952), die Hochschulférderung sowie
den Bau der National- und Alpenstrassen. Der frithere Gegner der Linken setzte sich fiir
die Einbindung der Sozialdemokraten in den Bundesrat ein, welche durch seinen mit drei
Kollegen koordinierten Riicktritt in der «Zauberformel» von 1959 umgesetzt wurde. Im
Ruhestand begriisste Etter die Offnung der katholischen Kirche durch Papst Johannes
XXIII. und das II. Vatikanische Konzil.

Geschickt unterbricht Zaugg die chronologisch-lineare Lebensbeschreibung durch
Schwerpunktkapitel, in denen er heute umstrittene Aspekte ndher beleuchtet. So weist er
nach, dass Etter nicht als Vertreter der frontennahen Parteijugend, sondern als Vertreter
der gemissigt-foderalistischen Innerschweizer Konservativen in den Bundesrat gewéhlt
wurde. Es war auch nicht der Rechtsintellektuelle Gonzague de Reynold, der 1938 Etters
Feder bei der Kulturbotschaft fiihrte. Dazu waren der Freiburger Aristokrat und Demokra-
tieverdchter und der aus gewerblich-béuerlichen Verhéltnissen stammende Demokrat Etter

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 443

trotz der Ubereinstimmung in einigen Fragen zu verschieden. Auch in der Frage der To-
talrevision der Bundesverfassung kommt Zaugg zu anderen Schliissen als die heute herr-
schende Meinung. Etter trat zwar angesichts der Unfihigkeit des liberalen Bundesstaates
und des Kapitalismus in der Bewiltigung der Wirtschaftskrise wie viele andere seiner Zeit-
genossen fiir eine Revision der Bundesverfassung ein. Er stand aber der Totalrevisionsini-
tiative der biirgerlichen Jungparteien und der Fronten skeptisch gegeniiber. Auch im Kri-
senjahr 1940 wollte er nichts wissen von einer Totalrevision und auch nichts von einem
«eidgenossischen Landammann Etter», wie er von welschen Erneuerern vorgeschlagen
wurde. Er hielt die Vollmachten des Bundesrates fiir ausreichend. Etter war zwar flir eine
starke Regierung, aber auch fiir die direkte Demokratie.

Zaugg erortert eingehend das Verhéltnis von Etter zu den Juden, fiir die sich der Zuger
vor dem Krieg kaum interessierte. In der Asylfrage operierte Etter wihrend des Krieges
wie seine Bundesratskollegen vorsichtig und defensiv. Er verhinderte 1942 im IKRK eine
Stellungnahme gegen die Judendeportationen und die Luftangriffe auf Stadte. Hier ist
Zaugg zu korrigieren. Etter war nicht der Vertreter des Bundesrats im IKRK, sondern
wurde als Privatperson gewihlt. Zudem ist die Arbeit von Isabelle Vonéche Cardia (2012)
zum Verhiltnis zwischen IKRK und Bundesrat nachzutragen. Etter hegte religitse Vorbe-
halte gegeniiber dem Judentum (wie gegeniiber allen nicht-katholischen Glaubensrichtun-
gen) und er war auch nicht frei von zeittypischen antijiidischen Stereotypen, aber den ras-
sischen Antisemitismus lehnte er entschieden ab. Er setzte sich mehrfach fiir verfolgte Ju-
den ein und unterstiitzte 1943 einen Wehrbrief gegen antisemitische Umtriebe in der Ar-
mee. Gegeniiber modernen kulturellen Strémungen war Etter aufgeschlossen. So vertei-
digte er das als bolschewistisch verunglimpfte modernistische Wandbild von Heinrich
Danioth am Bundesbriefarchiv in Schwyz und bereits 1945 forderte er im Nationalrat «den
Ausbruch aus der geistigen und kulturellen Réduit-Stellung».

Zaugg zerpfliickt den Vorwurf, Etter hitte eugenische Ideen vertreten. Dieser beruht auf
Falschzitaten: Etters Spendenaufruf von 1935 zugunsten der Pro Infirmis mutierte in der Ge-
schichtsschreibung durch gegenseitiges Abschreiben zu einem eugenischen Manifest, das so
nicht in die von Etter internalisierte katholische Sozialethik passte. Ins gleiche Kapitel gehort
der Vorwurf, Etter hitte (faschistoide) stindestaatliche Ideen vertreten. In Wirklichkeit ver-
trat Etter einen «demokratische Korporatismus». Etter und seine Gesinnungsgenossen, die
auch ausserhalb des Katholizismus zahlreich zu finden waren, wollten die intermediéiren
Strukturen (Familie, Kirchen, Verbdnde) stdrken und den Staat schwach halten — sie strebten
also genau das Gegenteil eines Stindestaats an. Nach dem Krieg schwenkte Etter — quasi als
Weiterentwicklung des Korporativismus — auf das Konzept der sozialen Marktwirtschaft ein.

Die Arbeit von Zaugg ist sehr quellennah und materialreich. Sie liest sich fliissig, auch
wenn sie nicht frei ist von Wiederholungen. Die Idee, jedem Kapitel eine Zusammenfas-
sung voranzustellen, fithrte zu Redundanzen. Durch die griindliche Ausleuchtung von strit-
tigen Punkten blieben unvermeidlich einige Fragen offen, so wird etwa {iber das Verhiltnis
Etters zum liberalen Katholizismus (zu dem sich immerhin eine starke Minderheit der Ka-
tholiken bekannte) oder zum Protestantismus nichts ausgesagt. Die Etter-Forschung hat da
noch einiges zu leisten. Im Gesamten ist die Arbeit ein grosser Wurf, der das schiefe Bild
Etters deutlich korrigiert und eine neue Historikergeneration ohne «68er-Brille» — wie sie
Rolf App im St.Galler Tagblatt nannte — ankiindigt.

Riifenacht Marco Jorio

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



444 Rezensionen — Comptes rendus

Angela Miiller, Indien im Sucher. Fotografien und Bilder von Siidasien in der deutsch-
sprachigen Offentlichkeit, 1920—1980, K&ln, Bohlau Verlag, 2019, 444 S.

Die 2019 veroffentlichte Dissertation Indien im Sucher der Historikerin Angela Miiller
zeigt anhand des Forschungsfeldes Visual History die europidische Verdnderungen und
Kontinuitéten beziiglich der Wahrnehmung des Subkontinents «Indiens» auf. (Indien steht
in Anfithrungs- und Schlusszeichen, da Angela Miiller in ihrer Dissertation nicht nur das
Land Indien, welches seit 1947 existiert, untersucht, sondern auch die Lénder Pakistan,
Bangladesch, Nepal, Sri Lanka, Bhutan und die Malediven. Im weiteren Verlauf des Tex-
tes wird aber auf Anflihrungs- und Schlusszeichen verzichtet.)

Miiller untersucht zwei Perspektiven: Erstens sollen die Vorstellungen der Fotografen,
welche von literarischen Schilderungen, wissenschaftlichen Abhandlungen oder auch an-
deren Bildern geprégt wurden, entweder bestitigt oder korrigiert werden. Die Autorin stellt
dabei drei Schweizer Fotografen, Walter Bosshard, Werner Bischof und Martin Hiirlimann
in den Mittelpunkt. Vor allem dem letztgenannten Fotografen und Verleger wird in der
Arbeit besondere Beachtung geschenkt. Zweitens konzentriert sich Miiller auf verschie-
dene Medien wie Bildbinde, Kultur- und Reisezeitschriften, aber auch auf illustrierte Zeit-
schriften aus der Schweiz und Deutschland. Zudem analysiert sie die Bild-Text-Narrative
und sucht nach dominanten Themen und Motiven wie Architektur, Landschaft, gesell-
schaftliche Struktur, Religionen oder auch Mobilitét.

Im vorliegenden Werk zeigt die Autorin anhand der Kulturgeschichte die westlichen Vor-
stellungen des indischen Subkontinents in der Entwicklung, Kultur und Modernitét im 20.
Jahrhundert und dessen Wandel auf., Angela Miiller deckt in der gewahlten Untersuchungs-
zeitspanne zwischen 1920 und 1980 mehrere Wahrnehmungen des indischen Subkonti-
nents auf: Erschien Indien vor dem Zweiten Weltkrieg als « Wunderland» oder als Akteurin
im antikolonialen Widerstand, wurde es nach 1945 vermehrt als « Hungerland» bezeichnet.
Durch die Hippi-Generation wurde der « Wunderlandtopos» in den 1960er Jahren wieder-
belebt, jedoch mit einem anderen, spirituelleren Fokus.

Die Langzeitstudie von Miiller schliesst eine Liicke zwischen der kolonialen und postko-
lonialen Vorstellungen Indiens und stellt die Frage nach den fortgesetzten Darstellungs-
praxen.

Im ersten Abschnitt geht Miiller auf die Fotografien von Martin Hiirlimanns ein, welche in
der Buchreihe: «Orbis Terrarum» publiziert wurden. Die Autorin stellt bei den Arbeiten von
Hiirlimanns eine «Entzeitlichungy fest, die gerade durch einen hohen Grad an Asthetisierung
und Stereotypen zustande gekommen sei. Durch die Retuschierung der Schweizer Armband-
uhr bei einem buddhistischen Jungen zeigt Miiller beispielsweise auf, dass das veroffentlichte
Bild des Fremden von Europdern bewusst veréndert wurde. Der Autor schuf durch die Ver-
dnderung ein neues Portrait, dass auf die «vorgefertigten Bilder» zuriickgriff.

Kapitel zwei beschiftigt sich mit der Zeitschrift «Atlantis», welche zwischen 1929 und
1964 veroffentlicht wurde. Im Zentrum steht dabei nicht nur die Darstellung Indiens in
Europa, sondern auch die Funktion ausser-européischen Bilder in der westlichen, deutsch-
sprachigen Kultur. Wie Angela Miiller betont verschmelzen in der Zeitschrift Atlantis die
Fremde mit der Heimat zu einem «Bild der Sehnsucht». (S. 87) Zugunsten einer Astheti-
sierung der Kultur wurde in der Zeitschrift Atlantis bewusst ein konfliktfreies Bild der
Welt, ohne Hunger, Elend oder Tod, propagiert. (S. 99) Hiirlimanns richtete seinen Fokus
hauptséchlich auf Architektur, Vertreter der Religionen und den Glaubensrichtungen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 445

Im dritten Kapitel untersucht die Autorin den Wunderlandtopos in illustrierten Zeitschrif-
ten. Miillers These ist, dass die Konstruktion und Dekonstruktion von Vorstellungen eines
«indischen Wunderlandes» &nderten. Die Illustrierten zeigten eher ein «entriicktes Mér-
chenlandy». (S. 143) Die zwei ménnlichen Reprisentanten, der Maharajas und der Sadhu,
veranschaulichten durch die Stereotype Charakterisierung die die indische Gesellschatft.
Der Mirchenfiirst, der Maharajas, stand hier primér fiir Reichtum und Macht, wobei der
Sadhu fiir religitse, spirituelle Seite Indiens verkodrperte. Diese zwei Figuren dienten zur
Illustrierung der armen und reichen Gesellschaft Indiens. Zugunsten eines traditionellen-
mirchenhaften Bildes wurde die Kolonialherrschaft, Autonomie und die Moderne der Fo-
tografen ausgeblendet. (S.175)

Der Fokus des vierten Kapitels richtet sich auf Représentationen des antikolonialen Wi-
derstands in den 1920er und 1930er Jahren. Im Zentrum der Betrachtung stehen Fotobe-
richte aus illustrierten Zeitschriften. Vor allem die sozialistische Arbeiter-Zeitschrift war
der hauptséchliche Topos die nicht-europdischen Dekolonisationsbewegungen. Der indi-
sche Nationalkongress mit den traditionellen Kleidern, représentierte die slidasiatische In-
telligenz, aber auch gleichzeitig den illegalen Reichtum einer gewissen Bevolkerungs-
schicht. Gandhi avancierte in den 1920er Jahren als indischer Vorkdmpfer fiir die Freiheit,
dies, so die These von Miiller, durch die ambivalente und vielgestaltigste Nutzung der Fi-
gur, die zwischen Bewunderung und Exotisierung wechselte. Auch indische, gebildete
Frauen aus der Elite reprisentierten fiir die illustrierten Zeitungen den antikolonialen Wi-
derstand. Die Prisenz von Frauen auf Fotografien mit politischen Bildern soll, laut Miiller,
die gesellschaftliche Tragweite des antikolonialen Widerstandes zeigen. Diese neue Dar-
stellung der Frau, als politisch aktive Personlichkeit sei aber ein deutlicher Wandel des
bisherigen Bildes stidasiatischer Frauen, so Miiller weiter.

Das fiinfte Kapitel konzentriert sich auf die Fotografien des Hungers zwischen 1950er
und 1960er Jahre. Miiller stellt die These auf, dass Hilfsleistungen westlicher Lénder fiir
Indien, wenige Jahre nach der Dekolonisation nicht nur auf politischer, sondern auch auf
visueller Ebene besonders umkadmpft und umstritten waren. Die Imagination von Hilfsbe-
diirftigkeit, so die Historikerin in ihrer Argumentation weiter, diente der Konstruktion ei-
ner Ersten und Dritten Welt. Das Narrativ eines «hilfsbediirftigen» Indiens wurde anhand
von Bildern gefestigt, wobei einige Fotografien immer wieder bentitzt wurden. In diesem
Kapitel zeigt die Historikerin auf, dass die Vorstellungen der Riickstindigkeit und Abhén-
gigkeit «Indiens» auch wéhrend der Zeit der Dekolonialisierung gefestigt wurden und di-
rekt in die Vorstellungen von der Dritten Welt iibergingen.

Im letzten Kapitel wird die Vorstellung {iber Indien in Bezug auf die Jugendkultur unter-
sucht. In den 1960er und 1970er Jahren gab es einen Wandel der Représentationen Indiens.
In der Darstellung der sogenannten Hippie Trail riickten Jugendliche in den Fokus, welche
sich von den westlichen Konventionen abwendeten und somit als gesellschaftliche Exoten
galten. Indien galt in dieser Phase als spirituelles und musikalisches Wunderland, jenseits
der westlichen Konsum- und Leistungsgesellschaft.

Insgesamt hat Angela Miiller eine ausfiihrliche Studie vorgelegt, die vor allem durch ih-
ren umfangreichen Quellenkorpus glédnzt und zudem eine Forschungsliicke schliesst. Das
Buch ist gut lesbar und stringent gegliedert.

Jedoch ldsst diese Dissertation Fragen offen und weist einige wenige Schwachpunkte auf.
Die umfangreiche Quellenanalyse wurde oft recht kurz gehalten. Grésstenteils wurden die
religiosen Fotografien und deren Bedeutung nur oberfléchlich analysiert. Die Schweizer

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



446 Rezensionen — Comptes rendus

Fotografen nahmen Indien als hinduistischen Land wahr. Miiller verifiziert diesen Blick
nicht, sondern reproduziert diesen. Die Autorin weist nicht auf die religitse und kulturelle
Vielschichtigkeit des Subkontinents Indiens hin. Da Miiller den siidasiatischen Raum be-
trachtet, bekommen die buddhistischen, muslimischen, und andere religiosen Glaubens-
richtungen noch mehr an Bedeutung. Zu wenig kritisch begutachtet Miiller zudem die
Bravo-Berichterstattung. Die Jugendzeitschrift hétte eine Buddha Statue vor das Haus ei-
nes Beatles Mitglied bringen lassen. Die Autorin verifiziert nicht, dass die Zeitschrift nicht
eine indische Gottheit im klassischen Sinne brauchte, sondern der neunte Avatar von
Vishnu, welcher effektiv im hinduistischen Kontext eine geringe Rolle spielt (S. 355), um
die Verbindung zwischen dem Musiker und dem Hinduismus zu illustrieren. Bei einem
weiteren Beispiel kommentiert die Autorin nicht, dass die Zeitschrift Pop Hinduismus und
Buddhismus gleichsetzt. (S. 359)

Insgesamt handelt es sich bei der Dissertation von Angela Miiller mit dem Titel: Indien
im Sucher, um einen guten Uberblick iiber die Kontinuit4ten und Diskontinuititen der In-
dienbilder in unterschiedlichen Medien in Deutschland und in der Schweiz zwischen den
1920er und 1980er Jahre und bietet einen guten Ausgangspunkt fiir weitere Untersuchun-
gen.

Fribourg Melanie Stempfel

Zoé Kergomard, Wahlen ohne Kampf? Schweizer Parteien auf Stimmenfang, 19471983,
Basel, Schwabe Verlag, 2020, 442 S.

«Entgegen der Konsensnarrative waren eidgendssische Wahlkdmpfe der Nachkriegszeit
komplexe Wettbewerbsfelder, gepridgt von eidgendssischen, kantonalen und lokalen
Machtverhiltnissen und in denen nicht nur Parteien, sondern auch Kandidierende, Bewe-
gungen und Verbinde auftraten» (369). Uberzeugend erarbeitet und prizise recherchiert,
rdumt die Historikerin Zoé Kergomard zum einen mit auch vom politischen Feld selbst
gepflegten Narrativen der Konkordanz und des Sonderfalldenkens auf, welche die Wahlen
aufgrund des stabilen Parteiengefiiges in der Nachkriegszeit bis zum Ende des Kalten Krie-
ges als Wahlen ohne Kampf charakterisierten. Zum anderen leistet sie einen eminent wich-
tigen Beitrag zur Geschichte des politischen Systems der Eidgenossenschaft und schliesst
eine von Erich Gruner, dem Autor des Standardwerkes «Die Parteien der Schweiz» (1969),
zu Beginn der 1980er Jahre vermerkte Forschungsliicke (21) in der immer noch erstaunlich
wenig beforschten Parteiengeschichte der Schweiz.

Die im Schwabe Verlag erschienene Dissertation entspringt dem SNF-Forschungsprojekt
Political Parties and Election Campaigns in Post-War Switzerland des Departements fiir
Zeitgeschichte an der Universitét Freiburg (Schweiz). Zoé Kergomard wendet sich in ihrer
Forschungsarbeit fiinf Handlungsphasen eines Wahlkampfes zu. In klarer Strukturierung
werden im Buch so die Vorbereitung auf den Wahlkampf, die Art und Weise, wie die
Parteien ihre Wihlerschaft definierten, wie sie sich selbst darstellten, wie und durch wen
sie sich verkorperten und wie sie mobilisierten analysiert. Die Autorin fokussiert dabei auf
die Wahlkdmpfe der vier Bundesratsparteien, nicht ohne kleinere und neu auftauchende
Parteien aus der Untersuchung auszuschliessen, wo sie fiir den Analysefokus relevant sind.
Exemplarisch werden die Wahlen von 1947 (erste Nachkriegswahlen), 1959 (zum Ende

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOL: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 447

eines stabilen, durch Antikommunismus geprégten Jahrzehnts unmittelbar im Vorfeld der
Schaffung der «Zauberformel»), 1971 (erste Wahl nach Einfilhrung des Frauenstimm-
rechts und im Zeichen eines gewissen helvetischen malaise) und 1983 (erste Zeichen einer
Rekonfiguration der schweizerischen Politik mit verstérkter Polarisierung) untersucht. Die
Quellengrundlage der Dissertation ist sehr breit und umfasst unter anderem verschiedene
Parteiarchive auf nationaler wie auch kantonaler Ebene. Gerade die Verkniipfung der na-
tionalen mit der kantonalen Handlungsebene in der auf die Wahlkampfakteure ausgerich-
teten Dissertation stellt angesichts der foderalistischen Struktur der Schweiz eine sehr ge-
winnbringende Herangehensweise dar. Methodisch verbindet Zoé Kergomard sich liber-
lappende Ansitze der historischen Diskursanalyse, der Analyse von Narrativen und der
visual history.

Umrahmt durch eine konzise und lesenswerte Parteiengeschichte und stringente Schluss-
reflexionen, erarbeitet Zoé Kergomard auf rund 300 Seiten die fiinf ins Zentrum gerlickten
Handlungsphasen des Wahlkampfes. In die Ausfithrungen eingestreut sind dabei — wie
auch in den anderen Kapiteln — hilfreiche Informationskasten, die sich eines Einzelaspekts
wie etwa des Amerikanisierungs-Diskurses annehmen. Die wiederholt abgedruckten Pla-
kate veranschaulichen auch die stilistischen Entwicklungen im Wahlkampf und sind zu-
gleich Teil der Analyse, auch wenn Aspekte der visual history insgesamt nicht sehr stark
prisent sind. Grafiken und Tabellen sind vorab in der digitalen Version — das Buch kann
bei Schwabe als PDF-Dokument heruntergeladen werden — verfiigbar. Die fliissig verfass-
ten Kapitel zeichnen parteivergleichend gekonnt Konjunkturen im Wahlkampfverhalten
nach und nehmen Transformationen in den Blick. Aus der Fiille an Erkenntnissen, mit
welchen Zoé Kergomard die Forschungsliicke zur schweizerischen Wahlkampfgeschichte
zwischen 1945 und 1989 schliesst, sollen im Folgenden exemplarisch drei in den Ausfiih-
rungen wiederholt thematisierte Aspekte herausgegriffen werden.

Mit einer leichten Verzégerung zu anderen westeuropdischen Demokratien erfuhren der
Schweizer Wahlkampf und auch die Parteien zwischen 1947 und 1983 eine Professionali-
sierung. Diese dynamisierte sich ab den 1970er Jahren und zeigte sich nicht zuletzt beim
Einsatz demoskopischer Methoden und bei der Reflektion von Marketingmethoden, die
fir die Kampagnenplanung und -durchftihrung hinzugezogen wurden. Die Parteien entwi-
ckelten sich zu Image-Unternehmen, fiir welche Wahlkdmpfe zu zentralen Momenten wur-
den. Hierbei kann Zoé Kergomard interessanterweise konstatieren, dass der Professionali-
sierungsprozess zuerst auf der Ebene der Kantonalparteien vonstattengegangen sei und so-
mit einer Zentralisierung der Schweizer Parteien entgegengewirkt habe, eine Entwicklung,
die sich dann aber ab den 1990er Jahren verstérkt spiirbar gemacht habe. Wie bereits ein-
gangs erwihnt, widersprachen diese Entwicklungen dem kultivierten Selbstbild eines hel-
vetischen Sonderfalls auch hinsichtlich des Parteiensystems und des Wahlkampfverhal-
tens. Tatséchlich schrieben sich die Parteien gerade dann ostentativ in diesen Diskurs ein,
wenn sie den Professionalisierungsprozess unsichtbar machen oder ihn bremsen wollten.
Der Einsatz moderner Wahlkampfmethoden war stigmatisiert.

Ausserst informativ gestalten sich auch die Ausfiihrungen zur eng mit dem Professiona-
lisierungsprozess verkniipften Transformation der politischen Kommunikation. Die Par-
teien verliessen dabei spétestens ab den 1960er Jahren das etablierte Prinzip der «aufklé-
rerischen Propaganda», und zeitgleich sind auch eine gewisse Entideologisierung und Aus-
dehnung der angepeilten Wihlerschaft festzustellen — Entwicklungen, die auch mit dem

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



448 Rezensionen — Comptes rendus

einsetzenden Zerfall der ihnen nahestehenden gesellschaftlichen Handlungssysteme zu-
sammenhingen. Unter Einfluss der kommerziellen Werbung bauten die Parteien in der
Folge ihre Kommunikation um ein Image herum auf. Das kommunikative Verhalten stand
dabei in Wechselwirkung mit grundlegenden medialen Umbriichen. Mit dem Fernsehen
setzte sich ab den 1960er Jahren ein neues Schliisselmedium durch, und zugleich begann
die parteipolitische Strukturierung der Zeitungslandschaft zu zerfallen. Letzteres kam filir
die Parteien einer grossen Herausforderung gleich, die medialen Veréinderungen boten aber
auch neue Kommunikationswege. Die Medien wiederum machten den Wahlkampf selbst
zum Thema und verdnderten dessen Wahrnehmung. Dies beeinflusste unter anderem die
Themensetzung der Parteien, und sogar liebgewordene politische Rituale wie Parteitage
adaptierten sich. Sie dienten nun nicht mehr nur der Selbstbestitigung, sondern wurden
viel stdrker auch als Schaufenster erachtet und daher auf Aussenwirkung ausgerichtet.

Sehr gewinnbringend liest sich zudem auch die Analyse der Wahrnehmung der 1971 hin-
zugekommenen Wihlerinnen und des Umgangs mit Kandidatinnen innerhalb der Parteien.
Die Frau als Wihlerin stellte dabei fiir die Parteien eine grosse Unbekannte dar. Wie Zoé
Kergomard ausfiihrt, seien die Frauen keineswegs Gegenstand eines Wettbewerbs zwi-
schen den Parteien geworden, wie dies gerade Gegner des Frauenstimmrechts ins Feld ge-
fithrt hétten. Traditionelle Geschlechter-Deutungsregime blieben relevant, und Kandida-
tinnen hatten es schwer, in den Parteien in aussichtsreiche Positionen auf Wahllisten zu
kommen. Doch gerade solche Positionen wiren die Voraussetzung fiir Wahlerfolge von
Frauen gewesen. Dass Politikerinnen gemeinsam handelten und sich iiberparteilich ver-
netzten, wurde zudem als Widerspruch zu etablierten politischen Sitten erachtet.

Der Kritikpunkte sind angesichts der grossen Stirken der Forschungsarbeit nicht viele,
und sie fallen wenig ins Gewicht. So kann zum einen angefiihrt werden, dass die fiinf ana-
lysierten Wahlkampfhandlungsphasen in sich jeweils strukturell recht repetitiv aufgebaut
sind. Zeitlich nach Wahlgéngen gestaffelt, werden die Entwicklungen in den einzelnen
Parteien analysiert. Eine noch stérker zeit- und parteitibergreifende Darstellung hitte dem
entgegenwirken konnen. Zugleich muss aber betont werden, dass innerhalb der gewihlten
Struktur jeweils signifikante inhaltliche Schwerpunkte herausgearbeitet werden. Zum an-
deren hitte die Analyse der kantonalen Dimension noch mehr Prisenz verdient, da sie
Spannungsverhéltnisse mit den schweizerischen Mutterparteien offenlegt.

Die akribisch erarbeitete, innovative Dissertation Zoé¢ Kergomards ist hochwillkommene
Grundlagenforschung im Bereich der Parteiengeschichte der Schweiz in der Nachkriegs-
zeit. Sie riickt das komplexe Zusammenwirken der Akteure ins Zentrum und historisiert
und dekonstruiert populdre helvetische Selbstbilder.

St. Gallen Thomas Metzger

Christina Caprez, Die illegale Pfarrerin. Das Leben von Greti Caprez-Roffler 19061994,
hg. vom Institut fir Kulturforschung Graubiinden, Ziirich, Limmat-Verlag, 2019, 388 S.

Gertrud Caprez-Roffler, genannt Greti, war die erste reformierte Pfarrerin in der Schweiz.
Als éltestes Kind wurde sie in eine Biindner Pfarrersfamilie hineingeboren. Das Verhiltnis
zum Vater war problematisch, doch er erkannte frith Wissbegier und Durchsetzungswillen
seiner Tochter und forderte sie. Sie schwebte ihm als seine Nachfolgerin vor, auch als seine

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 449

Frau nach vier Mddchen noch einen Sohn gebar und die patriarchale Logik eigentlich die-
sen als Nachfolger priddestiniert hitte. Nach Theologiestudium in Ziirich und Aufenthalt in
Brasilien suchte Greti Caprez eine Stelle im Kanton Graubiinden. Doch das war nicht zu
haben. Denn das Pfarramt war den Frauen von Gesetzes wegen verwehrt. Unter dem Ein-
druck der eigenen Zuriicksetzung wandelte sich Greti Caprez zur Feministin. ««<Der Kampf
der Theologin mit ihrem Weg liess die Frau in mir ihrer Gebundenheit, ihrem Sklaventum
— trotz der Freiheit der Schweizer! — erkenneny» (S. 34), schrieb sie in einem Brief. Sie
begann sich mit der festgeschriebenen Rolle der Frau in Kirche und Gesellschaft auseinan-
derzusetzen, rebellierte, entwickelte revolutionéire Ansichten, so zur Vereinbarkeit von Be-
ruf und Familie. Sie monierte, dass der Mann als Vater und Gatte in der Familie nicht
prisent sei — das gelte es zu dndern. (S. 150) Sie selbst erwéhlte mit Gian Caprez, einem
Engadiner aus Pontresina, einen loyalen und solidarischen, aber auch harmoniebediirftigen
«Ehekameraden». 1931 erfolgte dann der Clou: Nicht zuletzt auch dank verwandtschaftli-
chen Verbindung wurde Greti Caprez zur Pfarrerin des Préttigauer Bergdodrfchens Furna
gewdhlt. Die kirchlichen Behdrden opponierten, vermochten aber letztlich in einem Kan-
ton mit sehr ausgeprigter Gemeindeautonomie wenig auszurichten. Dennoch: Nach einer
ersten Phase der Verbundenheit triibte sich das Verhiltnis der Pfarrerin zu einem Teil der
Gemeinde, nicht zuletzt auch wegen ihrer liberalen Theologie.

1934 kiindigte Greti Caprez die Stelle und zog mit ihrem Mann nach Ziirich. Dieser,
urspriinglich Ingenieur, hatte sich tiberzeugen lassen, ebenfalls Theologie zu studieren. Der
Plan war, dass man kiinftig gemeinsam als Pfarrersduo auftreten wollte; das Kalkiil war,
dass eine Pfarrerin in dieser Konstellation wohl akzeptabler wiire. Doch der Plan ging nur
teilweise auf: Zwar betreuten Greti und Gian Caprez ab 1941 gemeinsam die Gefiingnis-
und Spitalseesorge im Biindnerland. 1944 gab sie den Beruf schliesslich auf und widmet
sich fortan — ganz traditionell — den mittlerweile fiinf (und bald sechs) Kindern sowie dem
Haushalt. 1947 erfolgte der Umzug ins ziircherische Kilchberg, wo er —aber nicht sie — als
Pfarrer wirkte. Ende der dreissiger Jahre waren die Caprez mit der Oxfordgruppe in Kon-
takt gekommen, einer elitdren christlichen Erweckungsbewegung. Dieser Kontakt hinter-
liess offenbar einen grossen Eindruck bei Greti Caprez; sie wurde frommer, auch konser-
vativer. An ihrem Feminismus hielt sie aber eisern fest. Als Emil Brunner, welcher der
Familie freundschaftlich verbunden war, der biblischen Unterordnung der Frau unter den
Mann das Wort redete, antwortete sie in einem Brief mit ironischer Schirfe: ««<Wenn wir
zusehen, ging es doch bei der Schopfung in einer Art Stufenordnung von unten nach oben:
nach den Pflanzen die Tiere, nach den Tieren der Mann und nach dem Mann die Frau. Es ist
gar nicht einzusehen, warum da nun hitte ein Bruch der Linie erfolgen sollen...Dass sie aus
einer Rippe des Mannes geschaffen wurde, soll das etwa ein geringerer Stoff sein als der
Dreck, aus dem er geschaften?»» (S. 247) Erst sehr spit ging der Plan des Paares Caprez auf.
1965 dffnete eine Volksabstimmung in Graubiinden den Theologinnen das Pfarramt. Zusam-
men mit ihrem Mann betreute Greti Caprez wihrend vier Jahren bis zu ihrer Pensionierung
die Gemeinden im Rheinwald. Sie und er verstarben 1994 innerhalb weniger Wochen.

Die Autorin der Biographie ist die Enkelin von Greti Caprez. Sie hatte Zugriff auf einen
betréchtlichen, allerdings auch geordneten und bereinigten Nachlass aus Tagebiichern und
zahlreichen anderen Materialien; es fehlen indes die meisten Predigten. Das Buch ist be-
wusst populdrwissenschaftlich verfasst (Fussnoten mit Quellenverweise fehlen in der ge-
druckten Ausgabe). Da ein solches Werk sich auch an Laien richtet, wire ein Ubersichts-
kapitel zur konkreten Situation der Frauenordination in den reformierten Landeskirchen

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOIL: 10.24894/2673-3641.00074



450 Rezensionen — Comptes rendus

der zwanziger und dreissiger Jahre niitzlich gewesen. Die entsprechende Information fin-
det sich zwar im Text, jedoch verstreut. Dennoch: Das Buch liest sich fliissig und unter-
haltsam. Der Einstieg erfolgt mit Brasilien, abwechslungsweise folgen Episoden tiber das
Studium in Ziirich, das Liebesleben, Herkunft und Familie; ab Furna folgt das Buch einem
chronologischen Erzéhlfluss. Die Autorin schildert ihre Grossmutter mit kritischer Dis-
tanz, bei aller offensichtlichen Bewunderung fiir ihren frithen Feminismus; die Distanz
nimmt bei den Schilderungen ab den dreissiger Jahren zu. Caprez war eine dominante Per-
sonlichkeit, auch stur und rechthaberisch, elitdr und standesbewusst. Freimiitig hielt sie
bereits als Maturandin in einem Lebenslauf fest: «Es gefiel mir..., tiber die Dorfkinder zu
herrschen, denn als Pfarrerskind hielten sie mich fiir etwas Besseres.» (S. 64). Doch da
waren auch die Selbstzweifel. Die Tagebiicher und umfangreiche Korrespondenz erlauben
einen tiefen Einblick in die inneren Kdmpfe, die Empdrungen tiber erlittene Behandlungen,
die Frustration, doch auch die tiefe Liebe, die sie fiir ihren Gian empfand. Nach Furna
werden die Selbstzeugnisse seltener.

Als biographische Fallstudie zur Genderforschung stellt das Buch die feministische Pio-
nierin in den Mittelpunkt — nicht die mehrfache Mutter, nicht die sparsame und effiziente
Hausfrau, nicht die Theologin und Christin. Eine vertiefte Behandlung von letzterem wiire
aus Sicht dieser Zeitschrift interessant gewesen, gerade auch in Hinblick auf die Fragestel-
lung, wie sich personlicher Glaube, christliche Theologie und Feminismus miteinander
verbanden. Mann und Frau sind gleichermassen Geschdpfe Gottes und Geschopfe vor
Gott, die Liebe von Jesu Christi gilt geméss Bibel Mann und Frau gleichermassen. Wie
wirkte diese Vorstellung auf den Feminismus von Caprez ein? Zur Frauenrechtlerin (wie
das damals hiess) wurde sie aus der praktischen Lebenserfahrung der Zuriicksetzung und
Geringschitzung als Frau. Doch inwiefern hat die theologisch-religiose die feministische
Seite bestirkt — oder allenfalls gemildert? Wie der Brief an Emil Brunner zeigt, konnte sie
durchaus theologisch zur Gleichberechtigung und Gleichstellung der Frauen argumentie-
ren. Andererseits war sie keine Intellektuelle, und ihre Vorstellungen von Weiblichkeit und
Miitterlichkeit waren stark in einem kirchlich-traditionellen Kontext verankert. Die Ehe
war fiir sie unantastbar, und so offen ihr Verhiltnis zur Sexualitéit war, so sehr sollte diese
nach ihren Vorstellungen nur innerhalb der Ehe gelebt werden. Thre Vortrdge waren ge-
priagt von einer «...typischen Mischung aus frommem Konservativismus und radikalem
Feminismus». (S. 251). Zumindest dusserlich scheint es so, als ob der feministische Furor
nach Furna nachgelassen hat. War dies bloss auf eine Ermiidung und Frustration iiber den
nachhaltigen Widerstand der patriarchalen Umwelt (und der zunehmenden Absorption
durch einen immer grosseren Haushalt) zurtickzufiihren? Oder spielten die Erweckungser-
fahrungen, die sie im Rahmen der Oxfordgruppe erlebte, eine Rolle? Fiihrten diese zu ei-
nem Glaubensverstindnis, der sie die kimpferische Kraft, die vorher ins feministische En-
gagement flossen, nach innen und nach oben lenkten? Die Fragen bleiben offen, lassen
sich aufgrund der Quellenlage vielleicht auch gar nicht beantworten. Sie wiirden aber die
Einbettung von Feminismus in gesellschaftliche und ideell/ideologische Entwicklungs-
strdnge und Synergien ergénzen.

Zollikerberg Rolf Tanner

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 451

V. Transversale Themen:
Materielle Praktiken, intellektuelle Biografien, Medizin und Spiritualitdit

Andreas Henkelmann/Christoph Kdosters/Rosel Oehmen-Vieregge/Mark Edward Ruff
(Hg.), Katholizismus transnational. Beitrdige zur Zeitgeschichte und Gegenwart in West-
europa und den Vereinigten Staaten, Miinster, Aschendorff Verlag, 2019, 478 S.

Die katholische Kirche und der politische Katholizismus wurden unter vergleichender
transnationaler Perspektive beleuchtet, noch bevor es dafiir das gefliigelte Wort gab. Als
Beispiele dafiir nennen die Herausgebenden von Katholizismus transnational die Ge-
schichte der rémischen Pipste und ihrer Enzykliken wie auch das nicht unumstrittene
Meisternarrativ der Ultramontanisierung, die im 19. Jahrhundert verschiedene katholische
Regionen unter Roms Einfluss zog. Auch der Miinsteraner Kirchenhistoriker Wilhelm
Damberg, dem dieser Band gewidmet ist, befasste sich in seiner Antrittsvorlesung 1997
bereits mit transnationalen Aspekten. Damberg hob damals hervor, dass sich die 1960er
Jahre und das Zweite Vatikanische Konzil nur vor dem Hintergrund gesellschaftlicher und
kultureller Verdnderungen jenseits nationalstaatlicher Grenzen nachvollziehen lassen.

Mit Damberg geht es diesem Sammelband nun darum, « Westfalen und die Welt» zusam-
menzubringen. Der Katholizismus soll, mit anderen Worten, nicht als Zentrum einer ein-
zigen Macht und Idee verstanden werden. Vielmehr wird der Polyzentrismus verschiede-
ner Einflusssphéren untersucht, die vom Nationalen und Regionalen nicht einseitig fort-
weisen, sondern dieses mit jenem verflechten. In insgesamt sechs Teilen und 24 Beitréigen
behandeln die Autorinnen und Autoren Methodenfragen, die Auswirkungen des Zweiten
Weltkriegs, die Vorgeschichte des Zweiten Vatikanums, die Transformationen der 1950er
und 1960er Jahre sowie Gegenwartsfragen etwa in Skumenischer Hinsicht.

Aufschlussreich ist insbesondere das umfangreiche Methodenkapitel, das den Band er-
offnet. Paradoxerweise wurde die vergleichende Forschung durch begriffliche Umschrei-
bungen des katholischen Milieus oft eher erschwert. Die «Sdulen» in den Niederlanden
und in Belgien, der «Turmy in Deutschland, die «Lager» in Osterreich, das «Ghetto» in
der Schweiz und anderswo erreichten nie den internationalen Stellenwert, den sie in der
jeweiligen nationalen Forschung genossen. Staf Hellemans fragt in seinem Beitrag ge-
schickt nach den Griinden fiir diese gescheiterte Internationalisierung. Die Metaphern wiir-
den sich zwar dusserlich dhneln und auf den engen Zusammenschluss in der zweiten Hélfte
des 19. Jahrhunderts hindeuten, seien aber doch mit der jeweiligen Landesgeschichte zu
eng verkniipft. Zumeist handle es sich auch um abwertende Selbst- oder Fremdwahrneh-
mungen des katholischen Milieus. Die niederldndische Versdulung etwa sei so negativ
konnotiert, dass mit ihr Aspekte der Modernitét innerhalb der katholischen Gesellschafts-
kulturen kaum ausgedriickt werden konnten. Insbesondere die Arbeitergeschichtsschrei-
bung war nicht zu gewinnen fiir ein Konzept, in welchem das internationale katholische
Proletariat als eine im Milieu verhaftete Schicht erscheint. Hellemans ldsst zumindest eine
Losung durchblicken: Methodisch scharfsinniger als die Geschichtsschreibung habe sich
die Politikwissenschaft verhalten, indem sie die bildhaften Begrifflichkeiten der Vergan-
genheit nicht iibernommen und stattdessen die segmentierten Pluralgesellschaften, die ko-
operierenden Eliten und die Konkordanzdemokratie als Untersuchungskategorien entwi-
ckelt habe.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



452 Rezensionen — Comptes rendus

Mit welchen Konzepten ldsst sich Katholizismusgeschichte nach dem von Wilhelm Dam-
berg beschriebenen « Abschied vom Milieu» betreiben? Strukturalistische und poststruktu-
ralistische Ansitze machen einen Grossteil der Antwort in diesem Sammelband aus. Die
Kategorie des Gedédchtnisses kam bislang stark zum Tragen in der Rekonstruktion religio-
ser und nationaler Identititen des 19. und 20. Jahrhunderts. Franziska Metzger erinnert
jedoch daran, dass diese Forschung sich vermehrt auch mit transnationalen Rdumen, Ge-
genstdnden, Bildern und Kérpern befassen konnte. Kunstwerke wie Thomas Seddons Je-
rusalem and the Valley of Jehoshaphat from the Hill of Evil Counsel (1854/55) werden so
als Gedéchtnisstifter verstanden, die nicht nur Erinnerungen portieren, sondern sakrale
Rédume erschaffen. Klaus Grosse Kracht will sich eines auf Pierre Bourdieu gestiitzten be-
grifflichen Instrumentariums bedienen. Damit begriindet er eine Theorie des transnationa-
len katholischen Feldes, die religiose Aushandlungsprozesse tiber die 1960er Jahre hinaus
wahrnehmen kann. Thomas Grossbolting skizziert die religionsgeschichtliche Kategorie
der Gldubigkeit, die an die Stelle des Blicks auf die Institution Kirche treten soll. So lassen
sich Kooperationstendenzen von Katholiken im Nationalsozialismus wie auch die Indivi-
dualisierung der Gliubigkeitspraxis nach dem Niedergang des katholischen Milieus be-
schreiben.

Neben diesen Vorschldgen versammelt der Band auch biografische Ansétze. Am Beispiel
von Maria Theresia Ledochowska (1863—1922) erzihlt Katharina Stornig eine transnatio-
nale Geschlechtergeschichte. Die St.-Petrus-Claver-Sodalitét fiir die afrikanischen Missi-
onen unterhielt Niederlassungen unter anderem in Osterreich, Deutschland, Italien, Polen,
Frankreich und der Schweiz. Die Initiative der in der katholischen Antisklavereibewegung
engagierten Missionarin konnte unter damaligen Gesichtspunkten nur als ménnliche Cha-
rakterfestigkeit beschrieben werden. Dabei fordert Stornig, dass diese Sicht auf engagierte
Katholikinnen als Ausnahmefiguren aufgegeben wird zugunsten einer Perspektive, in der
die in Archiven oft unterreprisentierten Frauen als «wichtige Akteurinnen in zentralen Be-
wegungen von Kirche und Gesellschaft im spéten 19. und frithen 20. Jahrhundert» erschei-
nen. In seinem Plddoyer fiir die biografische Methode in der Kirchengeschichte kommt Jan
De Maeyer bezeichnenderweise ohne Transnationalismus aus. Die Biografie denke als ei-
gentliche «demonstration of the historical method» viele Fragestellungen zugleich mit. In-
ternationale Netzwerke, die Interaktion, Grenziiberschreitung oder Stagnation von Ideen
wiirden sich im biografischen Rahmen im besten Fall ebenso nachzeichnen lassen wie
scheinbar nebensichliche Hundespazierginge der Protagonisten.

Gerade historiografisch ist die transnationale Sicht oft gewinnbringend. Florian Bock
wagt einen Vergleich der deutschen und italienischen Kirchengeschichte nach 1945. In
Italien wandte man sich frither der Sozial- und Kulturgeschichte der «kleinen Leute» im
Katholizismus zu, da in Deutschland die Rolle der katholischen Kirche wihrend der NS-
Zeit das vorherrschende Forschungsinteresse darstellte. Erhellend ist auch der Beitrag von
Olaf Blaschke, der einen selten expliziten, meist aber impliziten Konfessionalismus in der
deutschen Historikerzunft zwischen 1945 und 1960 betont. In transnationalen Kontakten
schien es auf der einen Seite mehr um die Wiederaufnahme in die internationale For-
schungsgemeinschaft und um die deutsche Wiirde, auf der anderen Seite eher um eine
christlich-abendléndische, letztlich auch siiddeutsch-katholisch geprédgte Erneuerung zu
gehen.

Die Verschrinkung von regionalen und transnationalen Perspektiven ist der begriissens-
werte Anspruch dieses Sammelbands. Dass aufgrund der Ambition der Themensetzung

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 453

vieles aussen vor bleiben musste, ist klar. Mehr Beitréige, die den « Abschied vom Milieu»
bereits in den frithen 1950er Jahren mit seinen Faktoren untersucht hétten, wiren wiinsch-
bar gewesen. In diese Richtung zielt Urs Altermatt in seinem Artikel. Zwar behandelt er
«1968» als Schliisseljahr, weist aber mit dem Philosophen Robert Spaemann auf lénger-
fristige Entwicklungen hin, die sich vor der Jugendrevolte Bahn brachen. Selbst die fort-
schrittlichen Reformen des Zweiten Vatikanischen Konzils seien fiir den Niedergang der
kirchlichen Praxis nicht verantwortlich gewesen, meinte Spaemann, hétten aber auch
nichts dagegen ausrichten kénnen.

Ziirich Thomas Zaugg

Rebecca Loder-Neuhold, Crocodiles, Masks and Madonnas. Catholic Mission Museums
in German-Speaking Europe (Studia Missionalia Svecana 121), Uppsala, University of
Uppsala, 2019, 425 S.

Christliche Missionen sind seit einigen Jahren verstirkt in den Fokus der geschichtswis-
senschaftlichen Forschung gertickt. Mit Blick auf ihre breite Offentlichkeitsarbeiten in den
europdischen Gesellschaften konnte unter anderem ihre zentrale Bedeutung in der koloni-
alen Wissensproduktion sowie in der Verbreitung und Perpetuierung von Fremd- und
Selbstbildern aufgezeigt werden. Nebst einer umfassenden Publizistik waren Missionen
zur Mobilisierung von Nachwuchs und Spendengeldern dabei auch mit diversen anderen
Formaten prédsent. Rebecca Loder-Neuhold untersucht in ihrer Dissertation ein Phdnomen,
welches bis anhin von der historischen Forschung wenig Beachtung fand: katholische Mis-
sionsmuseen in Deutschland, Osterreich und in der Schweiz. Ihre an der Theologischen
Fakultit der Universitit Uppsala eingereichte Arbeit stellt einerseits eine Uberblicksdar-
stellung aller katholischen Missionsmuseen im deutschsprachigen Raum Europas vom spi-
ten 19. Jahrhundert bis in die Gegenwart bereit. Andererseits werden anhand von vier ana-
lytischen Kernfragen die Logiken des Ordnens, die Rolle von Missionaren und Schwestern
in der Praxis des «Sammelns», die von ihnen etablierten Netzwerke sowie ihre Motive und
Intentionen zum Ausstellen aussereuropéischer Objekte beleuchtet.

Um Kiriterien fiir die Auswahl der Museen festzulegen, bestimmt die Autorin in der Ein-
leitung eine Arbeitsdefinition von «Missionsmuseum», welche sie im Verlauf der Quel-
lenauswertung stetig prézisiert. Sie begreift diese als von Missionskongregationen in Eu-
ropa erdffnete Museen, welche —im Gegensatz zu Ausstellungen und Sammlungen — per-
manent der Offentlichkeit zugéinglich waren und in denen Objekte ausgestellt wurden, die
von Priestern und Schwestern in Missionsgebieten gesammelt und nach Europa transferiert
wurden.

Theoretisch bettet Loder-Neuhold die Arbeit in die Terminologie der Museumswissen-
schaft ein, wobei vorwiegend die Konzepte «wild museum> und «doing museum> die Dis-
sertation strukturieren. In Bezug auf das «Sammeln» der Objekte sucht sie das Problem
der epistemologischen Gewalt ihrer Quellenauswahl zu adressieren, um damit auch die
Agency der lokalen Bevolkerung und ihre Rolle als <intermediaries> in diesem Prozess zu
beriicksichtigen. Als weitere methodisch-theoretische Perspektive wird die historische
Netzwerkanalyse diskutiert, welche in der Arbeit aber ausschliesslich in einem metapho-

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



454 Rezensionen — Comptes rendus

rischen Sinn angewandt wird. Auch postkoloniale Ansétze, die insbesondere im Zusam-
menhang mit der historischen Untersuchung von vermeintlichen «colonial outsiders» wie
der Schweiz und Osterreich in den letzten Jahren verstirkt an Bedeutung gewannen, l4sst
Loder-Neuhold bewusst aus. Daraus resultiert eine theoretisch-methodische Konzeptuali-
sierung der Arbeit, die ebenso weitere aktuelle Forschungsansétze wie Material und Visual
History, jene des «Otherings» oder der Transfergeschichte nicht beriicksichtigt.

Nach der Einleitung und den beiden Kapiteln zu Theorie und Methode wird im vierten
Teil, welcher zusammen mit dem umfassenden Appendix den deskriptiven Fokus der Ar-
beit darstellt, ein Uberblick {iber die Charakteristiken aller 31 eruierten Missionsmuseen
und ihrer Standorte geliefert. Wahrend im protestantischen Kontext Missionsmuseen auch
in grossen Stddten erdffnet wurden, arbeitet Loder-Neuhold in diesem Kapitel die vor-
nehmliche Lokalisierung in lédndlichen Gebieten als Spezifikum von katholischen Missi-
onsmuseen heraus. Dadurch ermdglichten sie globale Begegnungen fiir Besucherinnen und
Besucher, welche bis Mitte des 20. Jahrhunderts kaum Alternativen fiir solche Erfahrungen
hatten — Objekte wurden aus ruralen, aussereuropéischen Gebieten in rurale Gebiete inner-
halb Europas transferiert. Zum einen lésst sich durch diese Beobachtung die binire Gegen-
tiberstellung von europdischer Metropole und aussereuropéischer Peripherie in Frage stel-
len. Zum anderen bestétigt die Autorin damit die Aussage von Rebekka Habermas, dass
landliche Gesellschaften Europas als Resonanzrdume fiir die Verbreitung und Perpetuie-
rung von Wissen und Vorstellungen iiber aussereuropdische Menschen von der histori-
schen Forschung stédrker beriicksichtigt werden miissen.

Ab dem flinften Kapitel folgen drei Fallstudien, in welchen den analytischen Fragestel-
lungen durch eine vertiefte Auseinandersetzung mit ausgewéhlten Missionsmuseen nach-
gegangen wird. In der ersten werden die sogenannten Afrikamuseen der Missionsschwes-
tern vom Heiligen Petrus Claver in Zug, Maria Sorg und Salzburg beleuchtet. Durch den
sozialen Status der Griinderin Gréfin Maria Theresia Ledéchowska konnte sich das Mu-
seum nicht nur ausserordentlicher Netzwerke bedienen, sondern wurde auch von aristo-
kratischen und royalen Besucherinnen und Besuchern frequentiert. Der Gewinn des Kapi-
tels liegt in der Aufarbeitung der vielseitigen Rollen von Frauen in der Geschichte des
«Sammelns», Ordnens, Untersuchens, Transferierens und Présentierens von aussereuropi-
ischen Objekten, was bis anhin nicht nur von der Wissens-, sondern auch von der Missi-
onsgeschichte nur spérlich berticksichtigt worden ist.

Die zweite Fallstudie widmet die Autorin dem «Missionsethnografischen Museum» der
Steyeler Missionare in St. Gabriel, Osterreich. Dies erméglicht es ihr, die engen Verbin-
dungen — sowohl in personeller wie auch objektbezogener Hinsicht — zwischen katholi-
scher Mission und dem Aufbau des Wissenschaftsbereichs Anthropologie an den Univer-
sitdten in Wien und Fribourg aufzuzeigen und damit Verflechtungen zwischen religiésen
und sékularen Akteuren in den Blick zu nehmen.

Als letztes Beispiel untersucht Loder-Neuhold das Hiltruper Missionsmuseum der Herz-
Jesu-Missionare in der Ndhe von Miinchen. Es veranschaulicht einerseits die ausgeprégten
Netzwerke zwischen katholischen Missionsmuseen und naturwissenschaftlichen Akteuren
und Institutionen und damit den Beitrag katholischer Missionsmuseen zur Entwicklung der
Naturwissenschaften. Das Kapitel vermag es andererseits aufzuzeigen, wie missionarische
Praxen des «Sammelns» auch von destruktiven Momenten geprigt waren: Zur Beschaf-
fung der Objekte fiir die Missionsmuseen missbrauchten katholische Priester stellenweise

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOIL: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 455

ihre Position im asymmetrischen Machtgefiige der aussereuropdischen Gebiete. So forcier-
ten Missionare etwa durch die Kooperation mit kolonialen Autoritdten in einem Quellen-
beispiel die Einheimischen dazu, ihre Objekte an die Missionen zu verkaufen. Solche Quel-
len erm&glichen es, die missionarischen Darstellungsweisen der «gesammelten» Objekte
als Geschenke oder Souvenirs zu problematisieren und ihre musealen Legitimationsstrate-
gien zur Diskussion zu stellen. Gerade diese Einblicke in die kolonialen Verflechtungen
der Missionare und die problematischen Dimensionen des «Sammelns» verleihen der Dis-
sertation analytische Schérfe und die Arbeit hétte von einer Vertiefung solcher Beispiele
profitiert.

Insgesamt vermdgen es die drei Fallstudien eindriicklich aufzuzeigen, in welch komplexe
globale Netzwerke katholische Missionsmuseen eingebunden waren und wie diese iiber
den religiosen Bereich hinaus gesellschaftliche Entwicklungen prégten. Die Arbeit ge-
winnt hierbei gerade durch die Diversitét der drei Beispiele: Wéhrend das erste Frauen als
Akteurinnen in missiologischen Museen betrachtet (Madonnas), beleuchten die anderen
beiden Fallstudien Missionsmuseen mit naturwissenschaftlichem (Crocodiles) und anthro-
pologischem (Masks) Fokus. Es wire dabei interessant gewesen, die vorhandenen Quellen
zu den Museumsrdumen und den Materialien stirker in die Analyse miteinzubeziehen:
Obschon aktuelle und historische Fotografien zur Gestaltung der Museen und zu den Aus-
stellungsobjekten abgedruckt sind, werden sie in der Arbeit nur illustrativ verwendet. De-
ren Miteinbezug in die Analyse hitte unter anderem vertiefte Riickschliisse auf das Ver-
haltnis zwischen <Eigenem> und <Fremdem> und Prozessen des <Otherings» erlaubt.

Im Fazit beantwortet die Autorin die aufgeworfene Frage nach den Intentionen der Mis-
sionen zur Fithrung von Museen anhand von zehn verschiedenen Motiven. Dazu zédhlen
unter anderem die Darstellung der Missionstétigkeit, das Generieren von Spenden oder die
Rekrutierung von neuen Mitgliedern, die Présentation und Inszenierung der aussereuropi-
ischen «Anderen> und die Missionierung der Heimat. Da die Kernergebnisse insbesondere
aus den drei Fallbeispielen hier aber nicht zu einer umfassenderen Synthese zusammenge-
fithrt wurden, bleiben spannende Erkenntnisse der Arbeit zur Verflechtung der Akteure
und Akteurinnen, zur Agency der lokalen Bevélkerung beim Akt des «Sammelns» oder
zum Einfluss der Kategorien «Rasse», Klasse und Geschlecht leider unberiicksichtigt.

Insgesamt gelingt es Rebecca Loder-Neuhold einen Uberblick tiber alle katholischen
Missionsmuseen im deutschsprachigen Raum in einer Zeitspanne von mehr als hundert
Jahren zu liefern, wobei anhand der Fallstudien sowohl Gemeinsamkeiten als auch Idio-
synkrasien veranschaulicht werden konnten. Wie von der Autorin selbst angedeutet, fithrte
dieses ambitionierte Ziel dazu, dass das Buch auf einer eher quantitativen und deskriptiven
Ebene verbleiben musste. Als Uberblicksdarstellung liefert die Dissertation aber zukiinfti-
ger Forschung diverse spannende und wertvolle Anhaltspunkte zur vertieften Analyse des
Gegenstandes.

Fribourg Barbara Miller/Simone Rees

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



456 Rezensionen — Comptes rendus

Dietmar MiiBig, Die Jungfrau im Silberberg. Ein kolonialzeitliches Marienbild aus Potosi
als Zeugnis andiner Theologie (Weltkirche und Mission 13), Regensburg, Friedrich Pustet,
2020, 452 S.

Das vorliegende Buch von Dietmar Miilig vermittelt aus einem etwas anderen Blickwinkel
in anspruchsvoller Weise auf 448 Seiten dem Leser, welcher an kirchengeschichtlich- und
missionstheologischen Fragen- und Themenstellungen interessiert ist, die Kultur- und Kir-
chengeschichte Lateinamerika. Dabei fokussiert er auf Bolivien, genauer auf die Region
von Potosi.

Der Forschungsgegenstand ist ein Gemélde aus kolonialer Zeit, ndmlich die Jungfrau im
Silberberg. Er ist Ausgangspunkt fiir eine Diskussion, die im Buch ihren Niederschlag ge-
funden hat und schafft die Verbindungen zur andinen Kultur der dortigen Bewohner. Den
Menschen gelang es geschickt und kreativ, ihren eigenen religiosen-theologischen Beitrag
zu leisten, der sich in der heutigen Reflexion als eine aussagefihige Kraft herauskristalli-
siert, die aus der eigenen Lebens- und Glaubenswelt der Indianer gewonnen wurde. Das
Buch setzt auf geniale Weise das Lebensumfeld der Indianer ins Bild. Koloniale Ge-
schichte wird lebendig und erfahrbar und das bis in die heutige Zeit.

Der'Schwerpunkt der Arbeit ist die Untersuchung der Bildzeichen. Dieser wird jedoch
erginzt durch Verweise auf aktuelle hybride Ritualpraktiken, in denen es ebenfalls Ver-
bindungen gibt von europiisch-katholischen Frommigkeitselementen mit Motiven aus der
andinen Religion und ihrer Bergwelt. Diese Elemente spielen bis heute eine wesentliche
Rolle in der Entwicklung einer authentischen und lebensférdernden andinen Theologie.

Das 1. Kapitel geht ausfiihrlich auf das Thema Bilder im Kulturkontakt ein. Die weiteren
Kapitel beschreiben genauer das Bild der Jungfrau im Silberberg, wobei verschiedene As-
pekte der Bildgestaltung beschrieben werden. Besonders interessant sind die auf den Seiten
119 bis 153 bearbeiteten Fragenkomplexe, die sich einer politischen Theologie zuwenden;
auch wird auf das indianische Autorititsverstindnis eingegangen und zum Thema ge-
macht.

Der Glaube an Maria, die Mutter Jesu, wurde durch die Spanier nach Bolivien und Siid-
amerika gebracht. Es ging hier zunichst nicht in allererster Linie um eine Mission und
Evangelisierung, sondern um die Erweiterung des spanischen Herrschaftsbereiches, letzt-
lich um Rohstoffe, in diesem Fall um das Silber. Daraus folgt, dass es von Anfang an eine
Entwicklung einer politischen Theologie gab. Die Kolonialmacht trieb die Ausbeutung der
Indianer, besonders der Bodenschitze wie Gold und Silber voran. Daraus kann gefolgert
werden, dass es den Kolonialherren nicht primdr um die Evangelisierung der Menschen
ging. In dieser Existenz bedrohlichen Lage suchten die Indianer nach Méglichkeiten, ihren
eigenen Glauben Ausdruck zu verschaffen, einer, der den Indianern ein Minimum an eige-
ner Identitét verlieh. Das Bild der Jungfrau im Silberberg ist ein beredtes, zugleich geheim-
nisvolles Zeugnis von diesen Prozessen.

In einem nicht gesteuerten Prozess des Aufeinandertreffens von Menschen unterschied-
licher Kulturen und Religionen wurde eine Erneuerung der andinen Theologie ermdglicht,
da beide Kontinente — Europa und Lateinamerika — sich als religios verstanden und auch
im Religitsen verwurzelt waren. Nicht nur «européisch» und auch nicht nur «indianischy,
sondern als dynamische Entwicklung von etwas Neuem — was dann in der bildenden Kunst
seinen Ausdruck fand. Wie immer dies auch verstanden wurde: Aufgrund dieser Pramissen
begann in Siidamerika ein Prozess der Evangelisierung, der bis heute weitergeht und seine

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 457

eigene Dynamik entwickeln konnte. Dieser Prozess beinhaltete selbstverstéindlich ein ho-
hes MaB} an Vermischung von kulturellen und religiésen Elementen.

Die katholische Religion spanischer Prigung hielt also Einzug und vermengte sich mit
der andinen Kultur und darin sogar mit der Realitét des Silberbergs, was den unbekannten
Kiinstler dazu bewog, dies in das fiir ihn richtige Bild zu riicken. Das gut recherchierte
Buch zeigt viele neue Aspekte auf, die den Leser neugierig machen und ihn einladen, sich
noch intensiver mit dem Werden einer andinen Theologie zu beschiftigen, welche sich in
die Lebenswelt der heutigen Indianer eingefiigt hat.

Auf den Seiten 303 bis 355 werden die Fragen nach der Hybriditdt im Gesamtkontext
einer andinen Theologie und deren europ#ischen Beeinflussung gestellt. Es geht um ein
Neuwerden einer andinen Theologie. Hier wird nochmals explizit Bezug genommen auf
das Bild der Jungfrau im Silberberg. Eine solche Theologie beinhaltet zudem einen Schép-
fungsgedanken, der dem andinen Bewohner innewohnt und wo ein Sprechen von Gott als
dem Schépfer und den Glauben an ihn méglich ist, und so ein Ausgangspunkt kreiert wer-
den kann fiir ein erweitertes theologisches Denken, was letztlich zu einer neuen Praxis
fithren kann. Die Ausfithrungen von Dietmar MiiBig ermdglichen einen grossen Zuwachs
an Wissen in Bezug auf kulturelle, theologische und missionstheologische Themenberei-
che im Kontext von Bolivien.

Zudem ist hervorzuheben, dass der Autor am Ende des Buches ein umfangreiches und
ausfiihrliches Literaturverzeichnis und einen guten und wunderschénen ausgewéhlten
Bildanhang von 47 Seiten dem Leser zur Verfiigung stellt. Angefiigt ist zudem ein Glossar,
eine Zeittafel, eine Ortstafel, sowie abschlieBend ein Namens- und Ortsregister.

Diese Fiille an Hinweisen auf weiterfithrende Literatur etc. machen dieses Buch zu einem
hochinteressanten und wertvollen Werk, welches dem Interessierten Leser hilft, ein brei-
teres Verstehen von Zusammenhédngen in Bezug auf kirchengeschichtliche Themen und
missiologische Fragen zu erhalten. Durch die Wahl des Autors wurde ein Kunstwerk eines
unbekannten Kiinstlers zu neuem Leben erweckt und zu einem genialen Ansatzpunkt des
theologischen Denkens. Zusammenfassend kann in Kurzform der Wunsch geduBert wer-
den: Missionstheologisch und kirchengeschichtlich kulturell verortet sein, im Bilde sein
und im Bilde bleiben!

Hungen/Deutschland Ludger Miiller

Rudolf Steiner, Intellektuelle Biographien: Friedrich Nietzsche. Ein Kdmpfer gegen seine
Zeit;, Goethes Weltanschauung, Haeckel und seine Gegner (Schriften. Kritische Ausgabe
[SKA] 3). Herausgegeben und kommentiert von Christian Clement, Stuttgart-Bad Cann-
statt, Frommann-Holzboog, 2019, XCIX, 487 S., 3 Abb.

Die kritische Ausgabe ausgewéhlter Schriften Rudolf Steiners (1861-1925), des Griinders
der Anthroposophie, schien mit dem hier zu besprechenden Band zu von Steiner verfassten
«intellektuellen Biographieny (Friedrich Nietzsche, Johann Wolfgang von Goethe, Ernst
Haeckel) fast fertiggestellt. Aber diese Edition ist nicht nur ein Meilenstein der Steiner-
Forschung, sondern offenbar auch ein ékonomischer Erfolg, der Editionsplan hat sich in-
zwischen verdoppelt — und das ist auch inhaltlich nachvollziehbar. Deshalb steht diese Be-
sprechung einmal mehr in der ersten Hilfte des gesamten Unternehmens.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOIL: 10.24894/2673-3641.00074



458 Rezensionen — Comptes rendus

Die in diesem Band beriicksichtigten Texte Steiners aus den Jahren 1895 bis 1900 doku-
mentieren eine vollig zu Unrecht marginalisierte Sandwich-Phase in dessen Leben — zwi-
schen seiner hochidealistischen Zeit als Goethe-Herausgeber und dem Eintritt in die eso-
terische Welt der Theosophie im Jahr 1900. Steiner selbst sprach von den neunziger Jahren
als «Abgrund», hatte er sich doch von zentralen Uberzeugungen seines bisherigen Lebens
verabschiedet, ehe er in der Theosophie endgiiltig die Basis seiner Uberzeugungen fand.

In diesem Band geht es vor allem um zwei Fragen: (1.) Wie ldsst sich Steiners philoso-
phische Position in diesen Jahren verstehen? In Ansgar Martins’ Vorwort — dem kliigsten
Text zur Anthroposophieforschung, den ich in den letzten Jahren gelesen habe — wird deut-
lich, dass Steiner aufgrund seines eigenen «Erlebens» beanspruchte, seine Protagonisten
besser zu verstehen als diese sich selbst. Steiner wird bei Martins in diesen Jahren zum
Existenzialisten (XVII) im Rahmen der Geniekultur dieser Jahre. Mit guten Argumenten
sicht er Max Stirner, den linkshegelianischen Religionskritiker und Verkiinder der Apo-
theose des Ich, als eine zentrale Referenz Steiners. Dabei wurde er nicht zum unkritischen
Adepten, sondern distanzierte sich von seinen Protagonisten, etwa wenn er gegen Nietz-
sche den Menschen als Telos der Weltgeschichte deutete oder gegen ihn eine evolutionére
Entwicklung der Geschichte postulierte (XIV) (Christian Clement hingegen, der Heraus-
geber, interpretiert Nietzsche als Evolutionstheoretiker [LI], allerdings ohne weitere Be-
griindung).

(2.) Wie lassen sich die Verdnderungen in Steiners Biographie in diesem Zeitraum be-
schreiben? Dies ist der rote Faden des Bandes. Christian Clement kritisiert zu Recht Me-
taphern, die schlicht entweder Bruch oder Kontinuitét postulieren (XXXVIII). Sie werden
Steiners Wandlungen, die beide Dimensionen beinhalten und gleichwohl mehr sind als die
Summe beider Extreme, nicht gerecht. Dazu nur ein Beispiel: Steiners hochgezogener In-
dividualismus dieser Jahre, der Wurzeln in seinen &lteren Konzeptionen des Erlebens be-
saf}, blieb in der theosophischen Phase nach 1900 erhalten, wurde aber dort durch eine
erhohte Relevanz der «kosmischen» Welt auflerhalb des Ich abgemildert, wie Martins in
spannenden Uberlegungen zu Steiners theosophischer Christologie nach 1900 (und zu des-
sen retrospektiver Deutung eines « Golgathay»-Erlebnisses) diskutiert.

Eines machen diese Einfithrungstexte von Clement und Martins klar: Ausnahmslos alle &l-
tere Literatur zu dieser Frage ist unterkomplex. Klar ist auch, dass uns noch zu viele wissen-
schaftliche Arbeiten fehlen, etwa zur Konzeption des Erlebens bei Steiner mit ihren genieés-
thetischen, vitalistischen und spiritualistischen Traditionen. Ich glaube im Ubrigen nicht, dass
man ohne die Hinzuziehung psychologischer Uberlegungen — ja, natiirlich, das ist extrem
schwierig — weiterkommt. Clement selbst stellt sich hingegen weitgehend auf die Seite der
Kontinuitétstheoretiker: Im Goethe-Buch, so schreibt er, «vertrat Steiner inhaltlich weiterhin
dieselben philosophischen Positionen» wie in seinen &lteren Goethe-Deutungen (LXXII),
und: «Der gedankliche Kern seiner Goethe-Deutung jedoch, so wird man bei niichterner Be-
trachtung wohl sagen diirfen, blieb ... im Ganzen relativ konstant» (LXXIX). Ob man damit
Steiners Dynamik in diesen Jahren gerecht wird — ich denke nicht —, bleibt zu diskutieren. In
solchen Leseanweisungen zeigt sich, wie schon in fritheren Einleitungen (s. SZRKG 111
[2017] 462f.), Clements Versuch, Steiner als Philosophen zu prisentieren, und dazu gehort
fir ihn Kohérenz. Allerdings kratzt er auch am Bild von Steiner als philosophischer Licht-
gestalt, insofern er dessen Philosophie der Freiheit als «weltanschaulich gehaltene Kampf-
schrifty qualifiziert (LVIII).

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 459

Methodisch fordert er, diese Texte der 1890er Jahre mit einer «textzentrierten Herme-
neutik» (XXXIX) zu lesen, sie also aus sich selbst heraus zu verstehen, aber davon weicht
er in seiner eigenen Auslegung immer wieder ab, weil er die Kongruenz von Steiners Auf-
fassungen kurz vor 1900 mit spéteren Positionen belegen will (etwa LXXXIV ff.; XLIII
u.8.). Massiv passiert das mit einem Zitat aus dem Johannesevangelium («Ich bin der Weg
und die Wahrheit und das Leben», Joh 14,6 [XXXV]), das Clement dem Band voranstellt.
Angesichts von Steiners expliziter und harscher Kritik am Christentum in diesen Jahren ist
dies eher die Aufforderung zu einer «exzentrischen» Lektiire dieser Texte.

Ein kurzer Blick auf die Edition: Sie ist, wie immer, sorgfiltig gearbeitet, war allerdings
ohne besondere Herausforderungen, da alle Textvarianten gedruckt vorliegen und offenbar
keine Manuskripte existieren. Uberraschenderweise hat er iltere Schreibweisen, etwa des
scharfen s («hs») nicht iibernommen. Im Stellenkommentar sind intertextuelle Beziige
reichhaltig nachgewiesen. Bei der wissenschaftlichen Literatur hétte die Arbeit von David
Marc Hoffmann Dissertation («Zur Geschichte des Nietzsche-Archivs», 1991) eine gro-
Bere Beachtung verdient. Dariiber hinaus wurde praktisch keine wissenschaftliche Litera-
tur zu den drei von Steiner interpretierten Personen hinzugezogen, obwohl sie leicht zu-
génglich und (wohl auch weil sie) umfangreich ist. Dies ist vermutlich der Preis, eine sol-
che Edition alleine tiberhaupt voranzubringen. Fiir diese Arbeitsleistung verdient Christian
Clement weiterhin eine hohe Anerkennung.

Freiburg/Schweiz Helmut Zander

Michael J. Balboni/Tracy A. Balboni, Hostility to Hospitality. Spirituality and Profes-
sional Socialization in Medicine, Oxford, Oxford University Press 2018, 333 p.

There is science which studies the big picture, which favours a birds-eye-view and analyses
totalities — or at least: tries to do so. There is also a science which breaks a subject down,
«zooms» into a specific area, and puts aside the overarching complexities of life — often
resulting in a certain fragmentation. The book discussed here belongs to the former cate-
gory. And, there is a science which looks from a distance, which stands to the side and
looks on with a sober and elegant perspective, and leaves conclusions up to the reader.
This contrasts with an approach which shows itself in its engagement. One speaks from
«emic» method. The author is placed amidst the events which move him and others. In this
case, presentation is emphasized. Calls to action are often implicitly supplied. If this dis-
tinction is applied to the work at hand, then this book without a doubt belongs into the
«emic» league. This is a book with a clear (syn-)thesis und which does not shy away from
the normative and the prospective. It is important to make these distinctions before pro-
ceeding.

What, then, is this book about? What is its subject and which methodological approaches
does it take from the toolbox? Let’s begin by looking at the first and last sentence of this
book. It begins with « American medicine is spiritually sick», a kind of diagnosis. And it
ends with «only hospitality will overcome the hostility» — a sort of therapeutic plan. The
observation of a present situation is followed in the end by a look into the future. This look
is urgent, as underscored by the «only». In this very impressive collaboration, the authors,
a theologian and a physician, are first of all interested in the education and reform of the

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



460 Rezensionen — Comptes rendus

medical profession — as indicated by the book’s subtitle. But they are also concerned with
(general) Spiritual Care. Here, the Balbonis find a deficiency. They point to a development
which they deem to exert a negative effect on medicine and the quality of life of people in
the United States — despite empirical evidence which suggests otherwise. The religious-
spiritual moment, especially its traditional variant, is on its defense, a new culture is emer-
ging, which is based on immanence. More accurately described as a «spirituality of imma-
nencey, this offers little aid to physicians and patients and can even be destructive. Eco-
nomic-bureaucratic compulsion and cases of physician burn-out are mentioned. To the
Balbonis, the crux of the matter is that people who get into the medical profession are often
religious or spiritually interested or even practice such a belief, but have to leave behind
their personal interests and resources because of external pressures. Methodologically, the
Balbonis proceed with much reflection: they carefully define and balance their terms of
analysis. On many occasions, they offer inspiring schematizations and correlations. This
makes this book easy to follow.

This book is so rich that the space allowed here makes it worthwhile to focus on a single
point. In the following, we will foreground the issue of historical analysis. This might be
somewhat surprising but makes sense as the Balbonis on many occasions make historical
connections and observations of a longue durée or a more limited horizon (see for instance
the frequently cited work of Guenter B. Risse. Mending bodies, saving souls: a history of
hospitals, Oxford University Press, 1999). Historical assessments are omnipresent, even
though this book, as we have just observed, begins with an analysis of the present and
closes with a «wish» for the future, a program.

Glances into the past are for the Balbonis a source for their normative argumentation.
Already in the introduction they offer strong images from the past, well chosen to support
their argument. Three carefully picked iconographic plots are used not only to serve the
illustration of different models of patient-physician interaction. With these images and the
sequence in which they are presented, the Balbonis want to show a development which
they deem problematic: the doctor turns away from the patient, his gaze moves from the
human being to technology and to a form of professionalization, which only appears to be
capable of offering healing. Death is displaced, the physician no longer «bows» (kAivopat)
before the patient. Big developments are being shown here, where a critical historian would
surely have paused and followed these sources up in greater detail. But this book makes
no claim to a historical study. Despite this, a well-founded suspicion lies near that certain
romantic or romanticising nuances are found in the Balbonis’ work. This is not problematic
— we all have a certain perception of history, a historical consciousness of predecessors,
which we process and signify. But one should keep in mind: a certain «historical narration»
is at work here. And it exerts an overt, impelling force. This is particularly the case for the
second part of the book, but implicitly also for the empirical approach taken at the outset.

The Balbonis moreover work in a comparative manner. This, too, is unproblematic, but
falls askew where this comparison ceases to compare and rather aims to convey the ad-
vantages of a Christian-inspired medicine over the disadvantages of a secular medical cul-
ture. One is compelled to ask to what extent contrasts are cast too strongly in order to serve
a certain aim, namely that of the argumentation. History risks becoming a quarry mined
for personal use. To its end, a certain apologetic of traditional Christianity is at work. Much
seems to be owed to Christianity as community. This is more than legitimate in terms of
culture, where indeed much is owed to Christianity. Very often, the Balbonis speak of

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



Rezensionen — Comptes rendus 461

Matthew chapter 25 and its enormous, indeed impressive reception: God is to be found in
a sick person, sickness is not a godforsaken place which is to be avoided, and so on. In
tying together these many strains of historical ideas however, one finds a decidedly apol-
ogetic slant, which for the taste of some readers might go beyond an acceptable degree of
apologetics. Put more bluntly: is the cross on the wall really a sign of a more humane,
patient-oriented medicine? Just to avoid being misunderstood here: this should not rain on
the parade against «secularisation». We, too, share the critique of the immanence of secu-
larity.

From a European perspective an impression moreover comes up that this book is strongly
ideologically rooted in the 19" century. This not as an accusation of backwardness, quite
the opposite: it was the deciding century of after the French Revolution, when the precon-
ditions for our contemporary times were set; for instance, the perplexing liberal bourgeois
thesis that science will replace religion. The Balbonis also begin there, to trace a certain
«narrative of loss». «Loss» has a particular meaning in their explanations: ««lost personal
connection with the patient» (5); «[medicine having] lost visible markers of transcend-
ence» [111, subchapter «secular and sacred»]; «[a] lost vision» (311, subchapter «repent-
ance»), etc. To the Balbonis, something precious has been lost, it has been marginalised.
And this loss is expressed in the category of separation. «Separation» is a key concept in
this book, which reaches from the past into the present. The authors rightly position them-
selves against this separation. They do not want to accept the «separation of medicine and
religion» for different reasons, but mainly, because this is historically not possible and
functionally not feasible in today’s context. And herein lies the strength of this book, which
in the end — if one reads the footnotes — is situated in a context of a «culture war» and acts
out of a defensive position: the critique of ideology. Before we add one more point to this,
another comment on the «historical gaze»: despite all these — often rather problematic —
aspects, it is encouraging to see that the Balbonis take history seriously in addition to their
empirical analysis. History is deeply involved in their argument. This is done not nearly
enough and speaks for the broad foundation on which the authors base their approach and
their mix of methods. As mentioned, the strengths of this book lies in the present, in its
analysis of how the situation appears today, and not only in the United States: medicine
ought not concern itself with the supposed replacement of religion, with a seemingly be-
nevolent separation, but with a new form of religion and spirituality. And this is advancing
slowly. It traces a «spirituality of immanence» which remains anonymous for the Balbonis,
but for this does not appear any less powerful.

That this book represents an impressive feat of the authors is not questioned, even by
those who may not agree with the theses it presents. It is nice that the authors keep returning
to such readers. Yet still, they aim for a specific alliance of the «well-meaningy, those who
can underline the last sentence of this book. The comprehensiveness, quality of the litera-
ture cited, the integration of research findings and the presentation of text and materials
are impressive. At times the argumentation becomes somewhat long-winded. But a judge-
ment on this book should be reserved for those who have themselves produced anything
comparable to it. The quality of this book is also evidenced by the prestigious publisher —
although the digital edition shows major deficiencies in presentation and formatting. The
Balbonis are not unknown in the field of spirituality and medicine. They have presented
an impressive oeuvre which has stimulated debate (see e.g. Society, vol. 56 of 2019 or

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



462 Rezensionen — Comptes rendus

Spirititual Care vol. 9 of 2020) and will continue to do so. The sequence of their argumen-
tation is clear and can be followed easily, its literary merit, as far as we can tell, is impres-
sive. We hope this book will be widely circulated! Not least, we are looking forward to
seeing if and how this work, which advocates for religious pluralism, will be received by
non-Western readers.

Ziirich/Fribourg Fabian Winiger/David Neuhold

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 389-462, DOI: 10.24894/2673-3641.00074



	Rezensionen = Comptes rendus

