
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 114 (2020)

Artikel: Religiöse Gedächtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht

Autor: Nagel, Alexander-Kenneth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religiöse Gedächtnisnarrative im Kontext
von Migration und Flucht

Alexander-Kenneth Nagel

«Als der Prophet all das Unglück sah, das seine Gefährten traf, und erkannte, daß er
sie nicht davor schützen konnte, obwohl er selbst dank der Hilfe Gottes und seines
Onkels Abü Tälib verschont blieb, riet er ihnen, nach Abessinien wegzuziehen.
(Denn dort), so sprach er, (herrscht ein König, bei dem niemandem Unrecht
geschieht. Es ist ein freundliches Land. Bleibt dort, bis Gott eure Not zum Besseren
wendet!) Darauf zogen die Gefährten des Propheten nach Abessinien, da sie die
Versuchung fürchteten, vom Islam abzufallen, und sich mit ihrem Glauben zu Gott
flüchten wollten.»1

Mit diesen Worten beginnt die Geschichte der sogenannten Abessinischen
Hidschra. Anhänger der zu jener Zeit neuen religiösen Bewegung Islam suchen
Schutz bei einem christlichen König. Die Koreischiten, von denen man sich

losgesagt hatte, setzen ihnen nach und starteten eine diplomatische Offensive, um
die Flüchtlinge in Misskredit zu bringen. Die Neuankömmlinge legten
demgegenüber Zeugnis von der Dignität ihres Glaubens ab, indem sie aus der Sure Ma-

ryam zitierten. Daraufhin heißt es:

«Und, wahrlich, der Negus (abessinischer Herrscher, AKN) weinte, bis sein Bart
feucht war. Und auch seine Bischöfe weinten, bis Tränen ihre Heiligen Schriften
benetzten. Dann wandte sich der Negus an die beiden Abgesandten der Mekkaner
und sprach: (Diese Offenbarung und die Offenbarung Jesu kommen aus derselben
Nische. Geht! Bei Gott, ich werde sie euch nicht ausliefern und sie nicht hintergehen!)2

Was diese Geschichte christlicher Schutzgewähr aus der Frühzeit des Islam so
interessant macht, ist, dass sie im Zuge der jüngeren Fluchtmigration nach Europa

1 Ibn Ishaq, Das Leben des Propheten, Rändern 42008, 64f. Zur religionsgeschichtlichen Ein¬
ordnung vgl. Jenny Oesterle, Muslime im christlichen Asyl. Migrations- und Schutzgeschichten

in ffühislamischer Zeit, in: Zeitschrift ftir Geschichtswissenschaft 63 (2015) 250-
263.

2 Ibn Ishaq, Leben des Propheten (wie Anm. 1), 68f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020)373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



374 Alexander-Kenneth Nagel

reaktiviert worden ist. In sozialen Medien kursierte das «Meme» der «Merkel von
Abbessinien», die Aufhahmebereitschaft christlich geprägter Länder wie
Deutschland oder Schweden (im Kontrast zur restriktiven Haltung einiger arabischer

Staaten) wurde als Neuauflage der Abessinien-Hidschra gefeiert.
Auch andere traditionelle religiöse Migrationsgeschichten haben eine kontinuierliche

und intensive Rezeptionsgeschichte nach sich gezogen. Das gilt zuallererst

für die in vielerlei Hinsicht gattungsbildende Klage der Israeliten in der

babylonischen «Diaspora», die an den verschiedensten Stellen der Musik- und

Kunstgeschichte wirkmächtig geworden ist: Das evangelische Kirchenlied «An
Wasserflüssen Babylon» identifiziert die Protestanten mit den Israeliten und sinnt
aufBefreiung aus der katholischen Knechtschaft. Die bekannte Verarbeitung von
Giuseppe Verdi in Nabucco hingegen legt den Akzent auf die Sehnsucht nach der

fernen Heimat, bleibt schmachtend und ohne aktivistischen Impuls. Die bekannte

pop-kulturelle Version «By the Rivers of Babylon» von Boney M. schließlich
betont (gerade in der visuellen Bearbeitung im Musikvideo) die Elemente von
Aufbruch und Mobilität.3 Aus dem ostasiatischen Kontext hat unlängst der Mythos

von der «Reise nach Westen» mit einer prämierten Übertragung ins Deutsche

im Jahr 2016 und einem (Action-)Film aus dem Jahr 2018 weitere Verbreitung
gefunden. Ein Mönch aus China bricht auf eine Pilgerfahrt nach Indien auf, um
von dort seinem Kaiser die Lehren Buddhas zu überbringen; begleitet wird er vom
Affenkönig, einer mythischen und schalkhaften Figur. Die Erzählung hat
umfassenden Widerhall in der Manga- und Animé-Kultur gefunden.4

Die Liste ließe sich fortsetzen. Die anhaltende Bedeutung religiöser
Migrationserzählungen legt es nahe, auch empirisch nach der Rolle religiöser Gedächt-
nisnarrative der Flucht und deren Aktualisierung in theologischen und intellektuellen

Diskursen sowie in der Verarbeitung erlebter Flucht durch Individuen und

religiöse Gemeinschaften zu fragen. Zugleich verspricht eine solche Analyse Auf-
schluss zu einem aktuellen Dissens der Migrationsforschung, ob und inwieweit
sich Migrationserfahrungen überhaupt kulturalisieren lassen. Im folgenden
Abschnitt werde ich diese Perspektive kursorisch in den Forschungsstand zu Religion

und Migration einordnen, um im darauffolgenden Abschnitt einige Befunde

aus einem Forschungsprojekt zu biographischen Narrationen von Migration und

Beheimatung vorzustellen.

3 Dazu ausführlicher Robin Cohen, Global diasporas. An Introduction, London 2001, 3ff. so¬
wie Alexander-Kenneth Nagel, Von der Leidensgeschichte zur transnationalen Gemeinschaft:

Religiöse Selbstorganisation und Selbstvergewisserung in der Diaspora, in: Benedikt
Kranemann (Hg.), Liturgie und Migration, Stuttgart 2012, 75-98.

4 Dazu ausführlicher J. Stephen Pearson, The Monkey King in the American Canon: Patricia
Chao and Gerald Vizenor's Use of an Iconic Chinese Character, in: Comparative Literature
Studies 43 (2006) 355-374.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



Religiöse Gedächtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht 375

Religiöse Narrative als «Stiejkind» der Migrationsforschung

Insgesamt weist die sozialwissenschaftliche Migrationsforschung ein erkennbar

sozialtechnologisches Gepräge auf, das sich in einer funktionalistischen Engführung
auf die Auswirkungen des Migrationshintergrundes auf strukturelle (z.B. Teilhabe

am Bildungs- und Erwerbssystem des Residenzlandes) und soziale Integration (z.B.
Interaktion mit Angehörigen der Aufhahmegesellschaft) ausdrückt. Auch wo die
Ebene von Einstellungen und Ideen in den Blick kommt, geht es letztlich v.a. um
die Akzeptanz der Institutionen des Residenzlandes und mithin um Akkulturation.5

Religion wird in diesen Studien relevant, insoweit religiöse Einstellungen oder An-
bindungen sich als im o.g. Sinne förderlich oder hinderlich für Integration erweisen.

Zugleich gibt es seit Längerem eine biographisch und interpretativ orientierte

Richtung der Migrationsforschung, in der Narrative der Migration eine wichtige
Rolle spielen. Auffällig häufig werden Migrationserzählungen im Zusammenhang

mit Geschlechterrollen thematisiert, etwa in Chamberlains Beitrag zu Gender

und den Narrativen der Migration6 oder Dossas Darstellung zur Politik und
Poesie der Migration.7 Andere Autoren wenden den Blick von individuellen
Biographien zur weltpolitischen Bühne und thematisieren Narrative bzw. Diskurse
internationaler Migration als ideelle Faktoren von Global Governance.8

Auch zu religiösen Erzählungen und Deutungsrahmen liegen eine Reihe von
Untersuchungen vor, etwa eine neuere Studie von Porobic zu Religiosität als

Resilienzfaktor bei bosnischen Flüchtlingen in Schweden9 oder ein Beitrag zu den

islamischen Narrativen religiöser Identität im Kontext von Mutterschaft.10 In beiden

Fällen wird Religion ausdrücklich als Coping-Mechanismus bzw. als
Identitätsressource behandelt, eine Perspektive, die auch die deutschsprachige
Forschung zu Religion und Migration durchzieht.11 Neben ihrem Interesse an religiösen

Hintergründen und Deutungen von Menschen mit Migrationshintergrund

5 Hartmut Esser, Pluralisierung oder Assimilation? Effekte der multiplen Inklusion auf die
Integration von Migranten, in: Zeitschrift für Soziologie 38 (2009) 358-378.

6 Mary Chamberlain, Gender and the narratives of migration, in: History Workshop Journal
43 (1997) 87-108.

7 Parin Dossa, Politics and the poetics of migration: Narratives of Iranian women from the
diaspora, Toronto 2004.

8 Antoine Pécoud, Depoliticising migration: Global governance and international migration
narratives, Houndmills 2014.

9 Selma Porobic, Resilience and Religion in a Forced Migration Context: A narrative study of
religiousness as a resilience factor in dealing with refugee experiences from a post-migration
perspective of Bosnian refugees in Sweden, Lund 2012.

10 Louise Ryan/Elena Vacchelli, <Mothering Through Islam>: Narratives of Religious Identity
in London, in: Religion and Gender 3 (2013) 90-107.

11 Andreas Lauser/Cordula Weißköppel, Einleitung: Die neue Aufmerksamkeit fur Religion in
der Migrations- und Transnationalismusforschung. Ein Plädoyer für die ethnografische

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



376 Alexander-Kenneth Nagel

haben diese Beiträge oft auch einen apologetischen Impuls: Sie wenden sich

gegen assimilationistische Anfragen der Mehrheitsgesellschaft und verteidigen die

Bewahrung der eigenen Religion bzw. Kultur als einen Integrationsfaktor eigener
Art (Diaspora-Integration).12 So sehr man die aufklärerische Stoßrichtung dieses

Zugangs begrüßen mag, so sehr verbleibt er am Ende in der o.a. funktionalisti-
schen Logik, die alle Aspekte von Migration auf ihre Integrationsfahigkeit abprüfen

muss.
Damit eng verbunden ist ein verbreiteter Fokus auf die Intensivierung von

Bereichsidentitäten, seien sie nun religiös, genderspezifisch oder kulturell gerahmt.
Die Option der Relativierung religiöser Prägungen, bis hin zur völligen Abkehr,
wird dabei oft nicht ausreichend bedacht, obwohl doch gerade die Erfahrung von
Flucht und Vertreibung geeignet ist, in aller Schärfe die Frage der Theodizee
aufzuwerfen.13 Eine radikale Variante im Umgang mit Bereichs identitäten verfolgen
jüngere Ansätze der Antidiskriminierungs- und Rassismusforschung. Aus ihrer
Sicht ist die Zurechnung von Verhalten und Einstellungen auf kulturelle Prägungen

nichts anderes als «kultureller Rassismus», wie es unlängst Karabulut in
einem meinungsstarken Medienbeitrag formuliert hat.14 So wichtig die Warnung
vor einer einseitigen Religionisierung oder Kulturalisierung komplexer Sachverhalte

auch ist, so sehr schüttet diese Perspektive aus meiner Sicht das Kind mit
dem Bade aus. Dort, wo kollektive Identitäten nicht nur durch Zuschreibung,
sondern auch dem Selbstverständnis nach religiös oder kulturell verankert sind, ist es

soziologisch geboten, sie zu adressieren. Ein gutes Beispiel dafür bietet die

folgende Einlassung einer jungen Frau aus Syrien:

«Ich bin nur einmal zu einem Integrationscafé gegangen und das war's. Die protektive

Haltung ((guarding status>) der Europäer gegenüber den Immigranten ist etwas,
das ich total zurückweise. Entweder sitzen wir als Gleiche an demselben Tisch oder
ich mache nicht mit! Ich nehme nicht teil, bloß um zu sehen, dass sich eine weiße
Person mit mir fotografieren lässt, die armen Migranten bemitleidet und versucht,

Mikro- und Kontextanalyse, in: dies. (Hg.), Migration und religiöse Dynamik. Ethnologische

Religionsforschung im transnationalen Kontext, Bielefeld 2008, 7-32; hier: lOf.
12 Martin Baumann, Religion und ihre Bedeutung für Migranten. Zur Parallelität von <fremd>-

religiöser Loyalität und gesellschaftlicher Integration, in: Beauftragte der Bundesregierung
für Migration, Flüchtlinge und Integration (Hg.), Religion - Migration - Integration in
Wissenschaft, Politik und Gesellschaft, Berlin/Bonn 2004, 19-30; Alexander-Kenneth Nagel,
Gesellschaftliche Integration und Religion, in: Gert Pickel et al. (Hg.), Handbuch Integration,

Wiesbaden 2019, doi: https://doi.org/10.1007/978-3-658-2l570-5_32-l.
13 Alexander-Kenneth Nagel, Bedeutung und Wandel von Religion im Migrationskontext, in:

Rauf Ceylan/Haci-Halil Uslucan (Hg.), Transformation religiöser Symbole und religiöser
Kommunikation in der Diaspora, Wiesbaden 2018, 19-39.

14 https://www.bento.de/politik/rassismus-wie-er-wieder-salonfaehig-wurde-und-woran-man-
ihn-erkennt-a-d77fa426-a888-49ed-b031-dfe40465529e (27. Jan. 2020).

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



Religiöse Gedächtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht 377

sie in zivilisierte menschliche Wesen zu verwandeln. Ich gehöre einer antiken
Hochkultur an; ich brauche keinen weißen Mann, um mich zu zivilisieren.»'5

Das Zitat illustriert, dass und wie der Rückgriff auf die Herkunftskultur im
Migrationskontext Selbstbewusstsein und Handlungsmacht (agency) befördern
kann. Natürlich kann man diese Selbstauskunft als «Selbst-Ethnisierung» und
damit letzthin als Ausdruck eines falschen und zu Uberwindenden Bewusstseins
abtun. Und natürlich ist der Rekurs auf die «antike Hochkultur» in hohem Maße
ahistorisch und essentialisierend. Zugleich aber macht das Beispiel deutlich, wie
kulturelle Gedächtnisnarrative relevant für die Selbstwahrnehmung und das Handeln

von Immigranten werden können. Eine interessante Forschungsstrategie, die
sich von vorgegebenen Bereichsidentitäten relativ frei macht, verfolgt in diesem

Zusammenhang Castro-Varela, die den Prozess von Migration und Ankommen
als Abfolge von Utopie und Enttäuschung untersucht.16 Dabei versteht sie Utopie
handlungstheoretisch als Praxis des «Visionierens», die von der «Sehnsucht nach
einem besseren Leben» getragen ist.17

Eben dieses Interesse an den ganzheitlichen Zukunftsentwürfen von Menschen
mit Migrationsgeschichte war auch leitend für ein Forschungsprojekt mit dem Titel

«Promised Lands and Scattered Tribes: Spiritual Aspirations in Modern Mass

Migration», das zwischen 2015 und 2017 im Rahmen der internationalen
Forschungsgruppe «Enhancing Life» angesiedelt war.18 Dieses Projekt bildet den

Ausgangspunkt für den empirischen Teil des vorliegenden Beitrags. Stand dort
zunächst die trostspendende Funktion religiöser Migrationsnarrative im Vordergrund

(ähnlich wie in den o.g. Arbeiten zu Religion als Resilienzfaktor), weitete
sich der Fokus zunehmend zu einem breiteren Verständnis spiritueller Aspirationen

als Quelle von Handlungsmacht und Verwirklichungschancen. Dabei
bezeichnet Aspiration motivationspsychologisch eine zielgerichtete Hoffnung oder

Bestrebung, ähnlich wie in Castro-Varelas Verständnis der Utopie. Im Anschluss
an Knoblauch verstehe ich unter einer spirituellen Aspiration eine Bestrebung der
Selbsttranszendenz, ohne dass diese im klassischen Sinne religiös konnotiert sein
muss.19 Ein Beispiel für eine «große» Transzendenz wäre es etwa, die eigene Mig-

15 Interview im Rahmen des EU-Projekts «Multilevel Governance of Mass Migration»
(RESPOND), Übersetzung aus dem Englischen und Hervorhebung AKN.

16 Maria do Mar Castro Varela, Unzeitgemäße Utopien: Migrantinnen zwischen Selbsterfin¬
dung und gelehrter Hoffnung/Bielefeld 2007.

17 Varela, Unzeitgemäße Utopien (wie Anm. 16), 37.
18 Ich danke der Templeton-Stifitung fur die großzügige finanzielle Unterstützung und dem En-

hancing-Life-Konsortium für anregende Diskussionen.
19 Hubert Knoblauch, Soziologie der Spiritualität, in: Zeitschrift für Religionswissenschaft 13

(2005) 123-133; hier 125ff.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



378 Alexander-Kenneth Nagel

rationsbiographie als Teil eines größeren göttlichen oder karmischen Plans
wahrzunehmen. Ein Beispiel für kleine Transzendenzen hingegen könnte die
Wahrnehmung der eigenen Nicht-Zugehörigkeit und Liminalität sein, verbunden mit
dem Bestreben, einen Zustand des «Weder-Noch» in einen Zustand des «Sowohl-
als-Auch» zu verwandeln.

Im Rahmen des o.g. Projekts haben wir teilstandardisierte biographische
Interviews mit insgesamt 10 Immigranten in Hamburg durchgeführt.20 Bei der
Auswahl von Interviewpartnern waren v.a. zwei Motive leitend: Erstens sollten sie

über eine Migrationserfahrung aus erster Hand verfügen (also nicht aus der zweiten

oder dritten Generation von Einwanderern stammen) und zweitens wollten
wir unterschiedliche Religionszugehörigkeiten abbilden, um eine Art Inventar
verschiedener religiöser Deutungen von Migrationserfahrungen zu erhalten und

religionsvergleichende Schlussfolgerungen ziehen zu können. Das Sample um-
fasst insgesamt drei Muslime (Sunni und Ahmadiyya) aus unterschiedlichen
Herkunftsländern (Türkei, Syrien, Pakistan), zwei Christen (lutherisch und pfingstle-
risch) aus Nigeria und den ehemaligen deutschen Ostgebieten, zwei Buddhisten

(aus Vietnam und Tibet) sowie einen Hindu (Indien), eine Bahai-Anhängerin
(Afghanistan) und eine ukrainische Jüdin. Während die Immigrationserfahrung bei

einigen Interviewpartnern bereits länger zurücklag (im Falle der deutschen
Heimatvertriebenen volle 70 Jahre), waren andere zum Zeitpunkt des Interviews erst

wenige Jahre in Deutschland. Die unterschiedliche Aufenthaltsdauer folgt keiner
methodischen Überlegung, sondern war eher ein Nebeneffekt des religionsvergleichenden

Samplings. Es liegt jedoch nahe, dass sowohl die Aufenthaltsdauer
als auch der Aufenthaltsstatus einen Effekt auf Erinnerungsnarrative und -prakti-
ken haben. Dies zeigt sich etwa in der stark institutionalisierten Erinnerungskultur
der deutschen Heimatvertriebenen.

Die Auswertung für diesen Beitrag beruht auf einer kategoriengeleiteten
Inhaltsanalyse mit MaxQDA. Im Zentrum stehen dabei die o.a. großen (Analysekategorie

«Heil/Große Transzendenzen») und kleinen Transzendenzerfahmngen
(Analysekategorie «Selbsttranszendenz: Hybrididät und Liminalität») als
Ausdruck der spirituellen Aspirationen sowie konkrete Erinnerungspraktiken, in
denen Gedächtnisnarrative Form und Gestalt gewinnen (Analysekategorie
«Erinnerungspraktiken»).

20 Ich danke meinem Kollegen Mehmet Kalender für die Durchfuhrung der Interviews und
wertvolle Denkanstöße.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



Religiöse Gedächtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht 379

Ergebnisse

Große Transzendenzen - Religiöse Deutungen von Migration: Zu Beginn des

Projekts standen zunächst explizit religiöse Migrationsnarrative wie die o.a.
Erzählungen von Hidschra und Exodus und ihre Bedeutung für die Auslegung und

Verarbeitung der eigenen Migrationsgeschichte im Vordergrund. Wir mussten
allerdings rasch feststellen, dass eine ausdrückliche Bezugnahme von keinem
unserer Interviewpartner formuliert wurde. Auch wenn Predigten oder Ansprachen
in religiösen Immigrantengemeinden mitunter den Anschluss an solche Erzählungen

herstellen, scheint dies im biographischen Selbstverständnis der Befragten
keinen Widerhall zu finden.

Allerdings verorten einige der Interviewpartner ihre Lebensgeschichte in
einem größeren heilsgeschichtlichen Zusammenhang und sehen ihre Biographie als

Ausdruck göttlichen bzw. karmischen Wirkens. Besonders augenfällig ist dies bei
den beiden Buddhisten im Sample. Der buddhistische Interviewpartner, der
Anfang der 1970er-Jahre für sein Medizinstudium nach Deutschland gekommen ist,
beschreibt den karmischen Zusammenhang wie folgt:

«Und ich denke mir, der Buddhismus erklärt das aber so: dass man eventuell (im)
vorigen Leben irgendwas da gemacht hat, ja? Dass man sogenannte gute Karten
sammelt. Dass man da in dem Moment rauskommen kann (aus dem Kreislauf der

Wiedergeburten, AKN). Und daher sag ich: <Ok, für mein nächstes Leben versuch
ich's nochmal zu machen, damit ich so ein bisschen (Gutes) ansammelt, so wegen
Konto (lacht), Sparkonto, ja? Damit man später, ok, ich kann von da profitieren, ja?
Ok. Das hat mein Leben sehr geprägt eigentlich, ja.»

Die Rolle des Karma wird hier als mechanistischer Ursache-Wirkungs-Zusam-
menhang beschrieben: das derzeitige Leben ist Ausdruck der guten und schlechten

Taten früherer Leben und zugleich eine Gelegenheit zur weiteren Bewährung
fur künftige Wiedergeburten. Dabei ist interessant, dass das eigentliche Heilsziel,
der Austritt aus dem Kreislauf der Wiedergeburten, nur implizit angesprochen
wird. Es geht also v.a. um Selbsttranszendenz im Sinne einer fortschreitenden
Veredelung der eigenen Existenz in folgenden Reinkarnationen, die Perspektive
bleibt aber letztlich immanent. Bemerkenswert sind auch das Bild des Kontos und
die Semantik der Investition («ansammeln», «profitieren»). Die Tatsache, dass

diese Figur mit einem Lachen präsentiert wird, legt allerdings nahe, dass es sich

um eine (erprobte) Metapher der Vermittlung und weniger um eine soteriologi-
sche Überzeugung handelt. Die Relevanz dieser Betrachtung für die eigene
Biographie ergibt sich aus dem Kontext: Es handelt sich um die Antwort auf die
Frage, warum der Befragte anders als viele seiner Altersgenossen den Schrecken
des Vietnamkrieges entkommen konnte («Der Krieg- ich war eigentlich in der

Generation, die weggestorben wäre, die in Krieg reingeschickt wurden»). Es han-

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



380 Alexander-Kenneth Nagel

delt sich hier gleichsam um eine umgekehrte und ins Immanente gewandte The-

odizee-Frage: Wie kann mein eigenes Leben gut sein, wenn das Leben der anderen

schlecht ist?
Auch ein hinduistischer Gesprächspartner aus Indien und eine buddhistische

Interviewpartnerin aus Nepal verweisen auf die Karma-Lehre als Henneneutik
für ein gutes Leben. Der Verweis auf frühere Existenzen bietet aus ihrer Sicht
eine Erklärung für (als unverdient empfundene) Misserfolge und dient ihr als so-
lidarethischer Ansporn. Dabei setzt v.a. die buddhistische Interviewpartnerin
einen klaren anti-materialistischen Akzent. Sie berichtet, dass ihr Großvater aus

einer sehr wohlhabenden Familie stammte und auf sein Erbe verzichtet habe und

verweist auf die weltlichen Verstrickungen, die der Wohlstand mit sich bringt:
«Und die Menschen, je mehr sie haben, desto (größer die) Gier. Und diese ganze,
wie sagt man, Neid, Stolz und dieses alles kommt ja von den Material.» In der

Folge unterstreicht sie die bedeutende Rolle buddhistischer Praxis in ihrem
Leben, worunter sie v.a. karitative Tätigkeit und Vermittlungsarbeit versteht.

Eine gegenläufige Perspektive nimmt ein Interviewpartner aus Nigeria ein, der
selbst als Pastor einer evangelikal geprägten westafrikanischen Gemeinde tätig
ist. Mit Blick auf die Church ofNigeria merkt er an:

«Also das ist immer noch mein spiritual sozusagen Ort in Nigeria und ahm das hat
dann so in unserem alltäglichen Leben auch Einfluss genommen, weil denn ist es so
dass ja man vertraut auf Gott, dass Gott eben beschützt und dass Gott auch irgendwie

leitet, dass Gott auch die Zukunft einfach äh diese Wohlstand und alles irgendwie

einem helft dabei auch reinzukommen und so.»

Hier wird zum einen deutlich, dass die konfessionelle Prägung aus dem
Herkunftsland auch im Migrationskontext Bestand hat und als Folie zur Auslegung
von Alltagserfahrungen in der Diaspora bedeutsam bleibt. Konkret zeige sich das

göttliche Wirken in Erfolgen bei der Etablierung in der Aufnahmegesellschaft,
v.a. «Wohlstand», aber auch Zugang und Teilhabe («dabei auch reinzukommen»).

Ganz im Sinne des Prosperity Gospel gilt materieller Erfolg hier nicht als

Hindernis, sondern geradezu als Ausdruck soteriologischer Privilegierung.

Kleine Transzendenzen - «Weder-Noch» und «Sowohl-als-Auch»: Als kleine
Transzendenzen möchte ich in diesem Beitrag Erfahrungen der Liminalität im
Migrationskontext betrachten, die im Spannungsfeld zwischen einem «Weder-Noch»
und einem «Sowohl-als-Auch» von Zugehörigkeit changieren.

Fast alle Interviewpartner erleben ihre Situation zwischen Deutschland und

ihren Herkunftsländern als liminal und einige von ihnen beschreiben einen Prozess

der Entfremdung vom bzw. eine Erfahrung des Befremdens im Herkunftsland.
Ein Ahmadi-Muslim aus Pakistan formuliert diese Erfahrung folgendermaßen:

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



Religiöse Gedächtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht 381

«Drüben bin ich definitiv ein Fremder. Ähm, ich hatte, äh, ähm- Jetzt vor ein paar
Jahren musste ich ja mit meiner gesamten Familie, Frau, auch noch mal rüber
fliegen, weil es einen Todesfall gab. Und sie hat mich so ein bisschen dirigiert und
komplett unterstützt, so. Ich glaube, sonst wäre es sehr sehr schwierig für mich
geworden. Ich habe die Menschen nicht verstanden. Ähm, nicht nicht sprachlich,
sondern (ich) habe mich in gewissen Situationen auch nicht unbedingt wohl gefühlt,
weil ich ein anderes Denken und ein anderes Empfinden inzwischen entwickelt
habe.»

Das Zitat bringt die Befremdungserfahrung sehr differenziert zum Ausdruck.
Sie zeigt sich zum einen semantisch in der Lokalisierung des Herkunftslandes als

«drüben» im Kontrast zu «zuhause». Zum anderen ist es dem Interviewpartner
wichtig zu betonen, dass es sich nicht nur um eine sprachliche Unsicherheit,
sondern um einen tiefgreifenden Mentalitätsunterschied handelt («anderes Denken
und Empfinden»), Auch in anderen Interviews wird die Entfremdung vom
Herkunftsland thematisiert: So zeigt sich eine tibetische Buddhistin «schockiert» von
ihrer letzten Reise nach Nepal, das sich aus ihrer Sicht «total verändert» habe. Die
erlebte Dissonanz wird hier nicht auf die Veränderung der eigenen Person,
sondern auf einen Wandel im Herkunftsland zurückgeführt. Auch unser Interviewpartner

aus Nigeria erfährt seine eigene Fremdheit bei Reisen in das Herkunftsland:

«[Wjenn ich sage jetzt: <Wir kommen zu Weihnachten.) <Aha, achso, oh sehr gut).
Und dann irgendwann kommt dann die Frage: <Und wann fliegt ihr denn zurück?)
Ich bin- Wir sind noch nicht mal da! Da reden man schon von Anfang und Ende.
Also von daher, also das wär' auch illusorisch zu denken, dass Nigeria ist noch
meine Heimat.»

Hier wird eine weitere Dimension der Liminalitätserfahrung benannt: Auf die

Ankündigung des Interviewpartners, in die Heimat zu reisen, reagieren die
Verwandten mit der Frage nach seiner Rückreise und fuhren ihm so seinen Status als

Besucher vor Augen. Damit ist die Erkenntnis verbunden, dass die Beheimatung
im Herkunftsland letztlich nur noch eine «Illusion» darstellt. Demgegenüber
kennzeichnet er Deutschland als «Heimat in Transit» und entwirft für seine
Zukunft das Modell eines ständigen regelmäßigen Wechsels zwischen Nigeria und
Deutschland. In anderen Fällen finden sich ähnliche Qualifizierungen des

Heimatbegriffs, um den liminalen Status auf den Punkt zu bringen. So spricht ein
hinduistischer Interviewpartner aus Indien von Deutschland als seiner «Ersatzheimat»

bzw. «zweiten Heimat», und ein Buddhist aus Vietnam unterscheidet ganz
bewusst drei Varianten seiner Heimat: Das Land, das er verlassen hat, das Land,
wie es jetzt ist, und das Land, «das ich gernhabe, wo ich eigentlich sein muss».
Die bereits angezeigte zeitliche Dimension der Entfremdung wird hier ergänzt um

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



382 Alexander-Kenneth Nagel

ein utopisch-räumliches Verständnis der Heimat, das in den Diaspora-Studies
immer wieder thematisiert worden ist.21

Auch wenn für einige unserer Interviewpartner die Erfahrung der Entfremdung
vom Herkunftsland negativ und spannungsvoll konnotiert war, fanden sich doch
immer wieder auch Interpretationen der liminalen Situation als Bereicherung und
Chance. Die tibetische Buddhistin äußerte sich in diesem Zusammenhang
folgendermaßen:

«Also meine Kinder, die kennen [.] alles. Wie die Deutschen Geschenke und
Weihnachtszeit, Weihnachtsbaum und Weihnachtsbaum schmücken und Ostern, was da
Ostereier malen- alles Sachen. Aber trotzdem, die sind Buddhist geblieben. [...] Und
die die rauchen nicht, die trinken nicht und - aber ich meine so gute Sachen kann

man ja auch mitmachen.»

Am Beispiel der Festkultur wird die liminale Konstellation hier klar als

Positivsummenspiel beschrieben: Die Kinder der Interviewpartnerin begehen die

christlichen Feste, ohne ihre buddhistische Identität zu verlieren. Damit eng
verbunden ist die Vorstellung, dass die Übernahme «guter Sachen» aus unterschiedlichen

Kontexten letztlich auch ethisch forderlich ist und einen positiven Effekt
auf die Lebensführung hat (hier: Verzicht auf Rauchen). Der Ahmadiyya-Muslim
aus Pakistan weist in eine ähnliche Richtung:

«Das heißt, [...] wir können uns das Beste aus beiden Kulturen rauspicken und
einfach für uns entscheiden und sagen: <Okay, das nehme ich von dort und das nehme
ich dann halt einfach von der neuen Kultur einfach mal an.> Auch neue Eigenschaften

so. Ahm, meine Frau (hat) mich mal beschrieben, indem sie gesagt hat, wenn
ich das Haus verlasse, bin ich dann halt der Deutsche. Wenn ich nach Hause komme,
brauche ich eine Stunde bis ich dann halt wieder in das Pakistanische dann halt
zurückwandere, ja?»

Auch hier wird die liminale Situation nicht als Beschränkung interpretiert,
sondern als eine Erweiterung des Reservoirs an kulturell verankerten Traditionen und
Praktiken. Leitend ist dabei ein voluntaristisches Verständnis von Kultur als

Gegenstand individueller Abwägung und Disposition. Zugleich wird deutlich, dass

kulturelle Identitäten situativ und kontextabhängig aktiviert werden. Auf diese

Weise wird die Liminalität von einer existenziellen Erfahrung zu einem Aspekt
der Alltagswirklichkeit und ihrer unterschiedlichen Sinnprovinzen.

Erinnerungspraktiken-. Die zuvor genannten Wahrnehmungen und Umgangsweisen
mit diasporischen Erfahrungen der Liminalität in Form von Nicht- und Mehrfach-

21 William Safran, Diasporas in modem societies: Myths ofhomeland and return, in: Diaspora:
A Journal of Transnational Studies 1 (1991) 83-99.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



Religiöse Gedächtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht 383

Zugehörigkeit sind mit unterschiedlichen Erinnerungspraktiken verbunden. Darunter

verstehe ich Aktivitäten und Maßnahmen, in denen kulturelle Gedächtnisnarrative

memoriert und aktualisiert werden. Aus Platzgründen beschränke ich mich hier
auf eine stärker summarische und exemplarische Darstellung.

Hier sind zunächst regelmäßige Reisen in das Herkunftsland zu nennen, von
denen die allermeisten Interviewpartner zu berichten wussten. Bei vielen dieser
Reisen handelte es sich um Familienbesuche; auch karitative Beweggründe
(Entwicklungsarbeit) wurden genannt. Besonders bemerkenswert war in diesem Fall
eine deutsche Heimatvertriebene, die seit Jahren umfangreiche Busreisen organisiert,

in deren Rahmen Vertriebene aus ganz Deutschland ihre Herkunftsorte im
heutigen Polen besuchen. Sie deutet an, dass diese Reisen durch besondere

Erinnerungsrituale strukturiert werden, wobei Landmarken wie die Überquerung der
Oder eine wichtige Rolle spielen. Überhaupt sind die Erinnerungspraktiken der
Heimatvertriebenen verglichen mit den späteren Immigranten deutlich stärker
institutionalisiert und umfassen neben der systematischen Verschriftlichung der

eigenen Fluchtgeschichte (teils auch in Buchfonn) ein reges Vereinsleben mit
eigenen Printmedien.

Ein zentrales Feld von Erinnerungspraktiken ist die Vermittlung der Herkunftskultur

der Eltern an die nachfolgende Generation. Dies war für alle
Interviewpartner mit Kindern ein wichtiges Anliegen. Die tibetische Buddhistin
berichtet in diesem Zusammenhang von einer besonderen Form des intergeneratio-
nalen Erzählens:

«Also, das ist ja so, wir haben, was ich dann wirklich sehr genossen habe als ich
dann Kind war, wir waren ja vier Mädchen und meine Eltern. Wir haben auf dem
Fußboden gesessen und Nudelsuppe getrunken und das war dann Vater, er fing an
zu erzählen diese Geschichte. Und das war für mich ein besonderes Erlebnis, das

vergess' ich nicht und das war das schönste. Also wirklich, dass man Familie ist und
dass nicht nur über das Essen oder irgendwas geredet wird, sondern die Kultur, die
frühere Geschichte. Und nicht nur das - dann Religion auch zusammen bezogen und
das war toll!»

Diese nostalgische Erinnemng kreist um das gemeinsame Essen im Familienkreis

als Forum für die kollektive Erinnerung an die eigenen Ursprünge. Dabei
fließen kulturkundliche, religiöse und mythologische Erzählweisen zusammen
und begründen einen besonderen Erlebnischarakter. Die Interviewpartnerin
versucht, diese Art der kulturellen Erziehung beizubehalten und bindet dazu auch in
Deutschland aktiv ältere Verwandte ein, die in «Geschichten» Zeugnis von der
Herkunftskultur ablegen. Zum Teil findet diese Erziehungsarbeit nach innen
einen Widerhall in einer Bildungsarbeit nach außen, etwa im Rahmen von
Schulveranstaltungen oder interkulturellen Elterncafes.

SZRKG/RSHRC/RS S RC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



384 Alexander-Kenneth Nagel

Fazit

Am Beginn dieses Beitrages stand die These, dass religiöse Fluchtgeschichten
wie die Exodus-, Diaspora- und Hidschra-Erzählungen aus den abrahamitischen
Traditionen oder die Legende von der Reise des Affenkönigs aus dem buddhistischen

Kontext als symbolische Ressourcen in aktuellen Migrationsbiographien
wirksam werden können. Anhand von biographischen Interviews mit Immigranten

unterschiedlicher Herkunft und Religionszugehörigkeit wurde allerdings
rasch deutlich, dass ein expliziter Rückgriff auf kanonische Migrationserzählungen

nicht vorkam. Es lag daher nahe, den Fokus auf spirituelle Aspirationen und

Transzendenzerfahrungen im Diaspora-Kontext zu weiten. Hier hat sich gezeigt,
dass große Transzendenzen, etwa die Verortung der eigenen Migrationsbiographie

in einem größeren, karmischen Zusammenhang, konkrete Antworten auf
Theodizee-Fragen liefern und Beheimatung fördern. Zugleich lässt sich die limi-
nale Situation vieler Migranten zwischen Residenz- und Herkunftsland als ständige

Erfahrung («kleiner») Transzendenz interpretieren. Hier erwiesen sich Ge-
dächtnisnarrative und ein utopisches Visionieren der idealen Heimat als Mittel,
um ein «Weder-Noch» der gefühlten kulturellen Zugehörigkeit in ein «Sowohl-
als-Auch» zu verwandeln. Am Beispiel der Erinnerungspraktiken zeigte sich

schließlich, in welchen Medien und Formen Gedächtnisnarrative artikuliert und
aktualisiert werden.

Religiöse Gedächtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht
Der Beitrag geht der These nach, dass religiöse Fluchtgeschichten wie die Exodus-,
Diaspora- und Hidschra-Erzählungen als symbolische Ressourcen in aktuellen Migrationsbiographien

wirksam werden können. Anhand von biographischen Interviews mit Immigranten
unterschiedlicher Herkunft und Religionszugehörigkeit werden spirituelle Aspirationen
und Transzendenzerfahrungen im Diaspora-Kontext herausgearbeitet. Dabei zeigt

sich, dass große Transzendenzen, etwa die Verortung der eigenen Migrationsbiographie in
einem größeren, karmischen Zusammenhang, konkrete Antworten auf Theodizee-Fragen
liefern und Beheimatung fördern können. Zugleich lässt sich die liminale Situation vieler
Migranten zwischen Residenz- und Herkunftsland als ständige Erfahrung («kleiner»)
Transzendenz interpretieren. Am Beispiel der Erinnerungspraktiken wird schließlich deutlich,

in welchen Medien und Formen Gedächtnisnarrative artikuliert und aktualisiert werden.

Migration - Religion - Transzendenz - Biographie - Liminalität - Utopie.

Narratives de mémoire religieuse dans le contexte de la migration et de la fuite
L'article explore la thèse selon laquelle les récits religieux de fuite tels que les récits de

l'Exode, de la Diaspora et de l'Hégire peuvent devenir des ressources symboliques
efficaces dans les biographies actuelles de migration. Au moyen d'entretiens biographiques
avec des immigrants de différentes origines et religions, les aspirations spirituelles et les
expériences transcendantes dans le contexte de la Diaspora sont élaborées. Il est démontré

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



Religiöse Gedächtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht 385

que les grandes transcendances, par exemple le fait de situer sa propre biographie
migratoire dans un contexte karmique plus large, peuvent apporter des réponses concrètes
aux questions théodictiques et promouvoir un sentiment d'appartenance. En même temps,
la situation liminaire de nombreux migrants entre leur pays de résidence et leur pays
d'origine peut être interprétée comme une expérience constante de («petite»)
transcendance. Enfin, l'exemple des pratiques de mémoire montre clairement dans quels médias
et sous quelles formes les récits de mémoire sont articulés et mis à jour.

Migration - religion - transcendance - biographie - limite - utopie.

Narrazioni délia memoria religiosa nel contesto délia migrazione e déliafuga
L'articolo esplora la tesi che le storie religiose di fuga corne l'Esodo, la Diaspora e l'Egira
possono diventare efficaci risorse simboliche nelle attuali biografie migratorie. Attraverso
interviste biografiche con immigrati di diverse origini e religioni, vengono elaborate le
aspirazioni spirituali ed le esperienze trascendenti nel contesto délia diaspora. È dimostrato
che le grandi trascendenze, corne il fatto di posizionare la propria biografia migratoria in
un contesto karmico più ampio, possono fornire risposte concrete alle domande teoditiche
e promuovere il senso di appartenenza. Alio stesso tempo, la situazione liminale di molti
migranti tra paese di residenza e paese di origine puô essere interpretata come una costante
esperienza di («piccola») trascendenza. Infine, l'esempio delle pratiche di memoria rende
chiaro in quali media e sotto quali forme si articolano e si aggiornano le narrazioni délia
memoria.

Migrazione - religione - trascendenza - biografia - limiti - Utopia.

Narratives ofreligious memory in the context ofmigration andflight
The article explores the thesis that religious stories of refuge such as the Exodus, and
Diaspora and Hijra narratives, can become effective as symbolic resources in current migration
bio-graphies. By means of biographical interviews with immigrants of different origins
and re-ligions, spiritual aspirations and experiences of transcendence in the diaspora
context are elaborated. It is shown that great instances of transcendence, for example the
locating of one's own migration biography into a larger, karmic context, can respond to
questions of theodicy as well as promote a sense of home. At the same time, the liminal
situation of many migrants between their country of residence and their country of origin
can be interpreted as a constant experience of («small») transcendence. Finally, the
evidence of memorial practices illustrates the media and forms in which the memory
narratives are articulated and updated.

Migration - religion - transcendence - biography - liminity - Utopia.

Alexander-Kenneth Nagel, Prof. Dr., Institut fur Soziologie, Georg-August-Universität
Göttingen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070




	Religiöse Gedächtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht

