Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 114 (2020)

Artikel: Religibse Gedachtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht
Autor: Nagel, Alexander-Kenneth
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882500

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religiése Gedéchtnisnarrative im Kontext
von Migration und Flucht

Alexander-Kenneth Nagel

«Als der Prophet all das Ungliick sah, das seine Gefdhrten traf, und erkannte, dal3 er
sie nicht davor schiitzen konnte, obwohl er selbst dank der Hilfe Gottes und seines
Onkels Abii Télib verschont blieb, riet er ihnen, nach Abessinien wegzuziehen.
«Denn dort», so sprach er, <herrscht ein Konig, bei dem niemandem Unrecht ge-
schieht. Es ist ein freundliches Land. Bleibt dort, bis Gott eure Not zum Besseren
wendet!> Darauf zogen die Gefédhrten des Propheten nach Abessinien, da sie die
Versuchung flirchteten, vom Islam abzufallen, und sich mit ihrem Glauben zu Gott
fliichten wollten.»!

Mit diesen Worten beginnt die Geschichte der sogenannten Abessinischen
Hidschra. Anhéinger der zu jener Zeit neuen religiosen Bewegung Islam suchen
Schutz bei einem christlichen Konig. Die Koreischiten, von denen man sich los-
gesagt hatte, setzen ihnen nach und starteten eine diplomatische Offensive, um
die Fliichtlinge in Misskredit zu bringen. Die Neuankommlinge legten demge-
geniiber Zeugnis von der Dignitét ihres Glaubens ab, indem sie aus der Sure Ma-

ryam zitierten. Daraufhin heif3t es:

2

«Und, wahrlich, der Negus (abessinischer Herrscher, AKN) weinte, bis sein Bart
feucht war. Und auch seine Bischofe weinten, bis Trdnen ihre Heiligen Schriften
benetzten. Dann wandte sich der Negus an die beiden Abgesandten der Mekkaner
und sprach: «Diese Offenbarung und die Offenbarung Jesu kommen aus derselben
Nische. Geht! Bei Gott, ich werde sie euch nicht ausliefern und sie nicht hinterge-
hen!»?

Was diese Geschichte christlicher Schutzgewéhr aus der Frithzeit des Islam so
interessant macht, ist, dass sie im Zuge der jiingeren Fluchtmigration nach Europa

Ibn Ishag, Das Leben des Propheten, Réndern *2008, 64f. Zur religionsgeschichtlichen Ein-
ordnung vgl. Jenny Oesterle, Muslime im christlichen Asyl. Migrations- und Schutzge-
schichten in frithislamischer Zeit, in: Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaft 63 (2015) 250—

263.
Ibn Ishaq, Leben des Propheten (wie Anm. 1), 68f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



374 Alexander-Kenneth Nagel

reaktiviert worden ist. In sozialen Medien kursierte das «Meme» der «Merkel von
Abbessinieny», die Aufnahmebereitschaft christlich geprégter Lander wie
Deutschland oder Schweden (im Kontrast zur restriktiven Haltung einiger arabi-
scher Staaten) wurde als Neuauflage der Abessinien-Hidschra gefeiert.

Auch andere traditionelle religiose Migrationsgeschichten haben eine kontinu-
ierliche und intensive Rezeptionsgeschichte nach sich gezogen. Das gilt zualler-
erst flir die in vielerlei Hinsicht gattungsbildende Klage der Israeliten in der ba-
bylonischen «Diaspora», die an den verschiedensten Stellen der Musik- und
Kunstgeschichte wirkméchtig geworden ist: Das evangelische Kirchenlied «An
Wasserfliissen Babylon» identifiziert die Protestanten mit den Israeliten und sinnt
auf Befreiung aus der katholischen Knechtschaft. Die bekannte Verarbeitung von
Giuseppe Verdi in Nabucco hingegen legt den Akzent auf die Sehnsucht nach der
fernen Heimat, bleibt schmachtend und ohne aktivistischen Impuls. Die bekannte
pop-kulturelle Version «By the Rivers of Babylon» von Boney M. schlieBlich
betont (gerade in der visuellen Bearbeitung im Musikvideo) die Elemente von
Aufbruch und Mobilitit.? Aus dem ostasiatischen Kontext hat unldngst der My-
thos von der «Reise nach Westen» mit einer priamierten Ubertragung ins Deutsche
im Jahr 2016 und einem (Action-)Film aus dem Jahr 2018 weitere Verbreitung
gefunden. Ein Moénch aus China bricht auf eine Pilgerfahrt nach Indien auf, um
von dort seinem Kaiser die Lehren Buddhas zu tiberbringen; begleitet wird er vom
Affenkonig, einer mythischen und schalkhaften Figur. Die Erzéhlung hat umfas-
senden Widerhall in der Manga- und Animé-Kultur gefunden.*

Die Liste lieBe sich fortsetzen. Die anhaltende Bedeutung religiéser Migrati-
onserzéhlungen legt es nahe, auch empirisch nach der Rolle religioser Gedécht-
nisnarrative der Flucht und deren Aktualisierung in theologischen und intellektu-
ellen Diskursen sowie in der Verarbeitung erlebter Flucht durch Individuen und
religiose Gemeinschaften zu fragen. Zugleich verspricht eine solche Analyse Auf-
schluss zu einem aktuellen Dissens der Migrationsforschung, ob und inwieweit
sich Migrationserfahrungen iiberhaupt kulturalisieren lassen. Im folgenden Ab-
schnitt werde ich diese Perspektive kursorisch in den Forschungsstand zu Reli-
gion und Migration einordnen, um im darauffolgenden Abschnitt einige Befunde
aus einem Forschungsprojekt zu biographischen Narrationen von Migration und
Beheimatung vorzustellen.

3 Dazu ausfiihrlicher Robin Cohen, Global diasporas. An Introduction, London 2001, 3ff. so-
wie Alexander-Kenneth Nagel, Von der Leidensgeschichte zur transnationalen Gemein-
schaft: Religidse Selbstorganisation und Selbstvergewisserung in der Diaspora, in: Benedikt
Kranemann (Hg.), Liturgie und Migration, Stuttgart 2012, 75-98.

Dazu ausfiihrlicher J. Stephen Pearson, The Monkey King in the American Canon: Patricia
Chao and Gerald Vizenor’s Use of an Iconic Chinese Character, in: Comparative Literature
Studies 43 (2006) 355-374.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



Religiose Geddchtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht 375

Religiose Narrative als «Stiefkindy der Migrationsforschung

Insgesamt weist die sozialwissenschaftliche Migrationsforschung ein erkennbar so-
zialtechnologisches Geprdge auf, das sich in einer funktionalistischen Engflihrung
auf die Auswirkungen des Migrationshintergrundes auf strukturelle (z.B. Teilhabe
am Bildungs- und Erwerbssystem des Residenzlandes) und soziale Integration (z.B.
Interaktion mit Angehorigen der Aufnahmegesellschaft) ausdriickt. Auch wo die
Ebene von Einstellungen und Ideen in den Blick kommt, geht es letztlich v.a. um
die Akzeptanz der Institutionen des Residenzlandes und mithin um Akkulturation.
Religion wird in diesen Studien relevant, insoweit religiése Einstellungen oder An-
bindungen sich als im o.g. Sinne forderlich oder hinderlich fiir Integration erweisen.

Zugleich gibt es seit Langerem eine biographisch und interpretativ orientierte
Richtung der Migrationsforschung, in der Narrative der Migration eine wichtige
Rolle spielen. Auffillig hidufig werden Migrationserzéhlungen im Zusammen-
hang mit Geschlechterrollen thematisiert, etwa in Chamberlains Beitrag zu Gen-
der und den Narrativen der Migration® oder Dossas Darstellung zur Politik und
Poesie der Migration.” Andere Autoren wenden den Blick von individuellen Bio-
graphien zur weltpolitischen Bithne und thematisieren Narrative bzw. Diskurse
internationaler Migration als ideelle Faktoren von Global Governance.®

Auch zu religiésen Erzdhlungen und Deutungsrahmen liegen eine Reihe von
Untersuchungen vor, etwa eine neuere Studie von Porobic zu Religiositét als
Resilienzfaktor bei bosnischen Fliichtlingen in Schweden® oder ein Beitrag zu den
islamischen Narrativen religioser Identitét im Kontext von Mutterschaft.!® In bei-
den Fillen wird Religion ausdriicklich als Coping-Mechanismus bzw. als Identi-
tdtsressource behandelt, eine Perspektive, die auch die deutschsprachige For-
schung zu Religion und Migration durchzieht.!! Neben ihrem Interesse an religi-
Osen Hintergriinden und Deutungen von Menschen mit Migrationshintergrund

> Hartmut Esser, Pluralisierung oder Assimilation? Effekte der multiplen Inklusion auf die

Integration von Migranten, in: Zeitschrift fiir Soziologie 38 (2009) 358-378.

Mary Chamberlain, Gender and the narratives of migration, in: History Workshop Journal

43 (1997) 87-108.

Parin Dossa, Politics and the poetics of migration: Narratives of Iranian women from the

diaspora, Toronto 2004.

Antoine Pécoud, Depoliticising migration: Global governance and international migration

narratives, Houndmills 2014.

Selma Porobic, Resilience and Religion in a Forced Migration Context: A narrative study of

religiousness as a resilience factor in dealing with refugee experiences from a post-migration

perspective of Bosnian refugees in Sweden, Lund 2012.

19 Louise Ryan/Elena Vacchelli, <Mothering Through Islam»: Narratives of Religious Identity
in London, in: Religion and Gender 3 (2013) 90-107.

11 Andreas Lauser/Cordula WeiBkoppel, Einleitung: Die neue Aufmerksamkeit fiir Religion in
der Migrations- und Transnationalismusforschung. Ein Plddoyer fiir die ethnografische

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



376 Alexander-Kenneth Nagel

haben diese Beitrige oft auch einen apologetischen Impuls: Sie wenden sich ge-
gen assimilationistische Anfragen der Mehrheitsgesellschaft und verteidigen die
Bewahrung der eigenen Religion bzw. Kultur als einen Integrationsfaktor eigener
Art (Diaspora-Integration).'? So sehr man die aufklédrerische StoBrichtung dieses
Zugangs begriilen mag, so sehr verbleibt er am Ende in der o.a. funktionalisti-
schen Logik, die alle Aspekte von Migration auf ihre Integrationsfihigkeit abprii-
fen muss.

Damit eng verbunden ist ein verbreiteter Fokus auf die /ntensivierung von Be-
reichsidentitdten, seien sie nun religids, genderspezifisch oder kulturell gerahmt.
Die Option der Relativierung religiéser Pragungen, bis hin zur volligen Abkehr,
wird dabei oft nicht ausreichend bedacht, obwohl doch gerade die Erfahrung von
Flucht und Vertreibung geeignet ist, in aller Schérfe die Frage der Theodizee auf-
zuwerfen." Eine radikale Variante im Umgang mit Bereichsidentititen verfolgen
jlingere Ansétze der Antidiskriminierungs- und Rassismusforschung. Aus ihrer
Sicht ist die Zurechnung von Verhalten und Einstellungen auf kulturelle Pragun-
gen nichts anderes als «kultureller Rassismus», wie es unldngst Karabulut in ei-
nem meinungsstarken Medienbeitrag formuliert hat.!* So wichtig die Warnung
vor einer einseitigen Religionisierung oder Kulturalisierung komplexer Sachver-
halte auch ist, so sehr schiittet diese Perspektive aus meiner Sicht das Kind mit
dem Bade aus. Dort, wo kollektive Identitdten nicht nur durch Zuschreibung, son-
dern auch dem Selbstverstdndnis nach religids oder kulturell verankert sind, ist es
soziologisch geboten, sie zu adressieren. Ein gutes Beispiel dafiir bietet die fol-
gende Einlassung einer jungen Frau aus Syrien:

«Ich bin nur einmal zu einem Integrationscafé gegangen und das war’s. Die protek-
tive Haltung (<guarding status)) der Européer gegeniiber den Immigranten ist etwas,
das ich total zuriickweise. Entweder sitzen wir als Gleiche an demselben Tisch oder
ich mache nicht mit! Ich nehme nicht teil, blo um zu sehen, dass sich eine weille
Person mit mir fotografieren lédsst, die armen Migranten bemitleidet und versucht,

Mikro- und Kontextanalyse, in: dies. (Hg.), Migration und religiose Dynamik. Ethnologi-
sche Religionsforschung im transnationalen Kontext, Bielefeld 2008, 7-32; hier: 10f.
Martin Baumann, Religion und ihre Bedeutung fiir Migranten. Zur Parallelitét von «fremd»-
religioser Loyalitdt und gesellschaftlicher Integration, in: Beauftragte der Bundesregierung
fiir Migration, Fliichtlinge und Integration (Hg.), Religion — Migration — Integration in Wis-
senschaft, Politik und Gesellschaft, Berlin/Bonn 2004, 19-30; Alexander-Kenneth Nagel,
Gesellschaftliche Integration und Religion, in: Gert Pickel et al. (Hg.), Handbuch Integra-
tion, Wiesbaden 2019, doi: https://doi.org/10.1007/978-3-658-21570-5_32-1.
Alexander-Kenneth Nagel, Bedeutung und Wandel von Religion im Migrationskontext, in:
Rauf Ceylan/Haci-Halil Uslucan (Hg.), Transformation religioser Symbole und religioser
Kommunikation in der Diaspora, Wiesbaden 2018, 19-39.
https://www.bento.de/politik/rassismus-wie-er-wieder-salonfaehig-wurde-und-woran-man-
ihn-erkennt-a-d77fa426-a888-49ed-b03 1-dfe40465529¢ (27. Jan. 2020).

12

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



Religiése Geddchtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht 377

sie in zivilisierte menschliche Wesen zu verwandeln. Ich gehére einer antiken
Hochkultur an; ich brauche keinen weifien Mann, um mich zu zivilisieren.» '

Das Zitat illustriert, dass und wie der Riickgriff auf die Herkunftskultur im
Migrationskontext Selbstbewusstsein und Handlungsmacht (agency) befordern
kann. Natiirlich kann man diese Selbstauskunft als «Selbst-Ethnisierung» und da-
mit letzthin als Ausdruck eines falschen und zu iberwindenden Bewusstseins ab-
tun. Und natiirlich ist der Rekurs auf die «antike Hochkultur» in hohem MaBe
ahistorisch und essentialisierend. Zugleich aber macht das Beispiel deutlich, wie
kulturelle Gedichtnisnarrative relevant fiir die Selbstwahrnehmung und das Han-
deln von Immigranten werden kénnen. Eine interessante Forschungsstrategie, die
sich von vorgegebenen Bereichsidentitédten relativ frei macht, verfolgt in diesem
Zusammenhang Castro-Varela, die den Prozess von Migration und Ankommen
als Abfolge von Utopie und Enttduschung untersucht.!® Dabei versteht sie Utopie
handlungstheoretisch als Praxis des «Visionierensy, die von der «Sehnsucht nach
einem besseren Leben» getragen ist.!’

Eben dieses Interesse an den ganzheitlichen Zukunftsentwiirfen von Menschen
mit Migrationsgeschichte war auch leitend fiir ein Forschungsprojekt mit dem Ti-
tel «Promised Lands and Scattered Tribes: Spiritual Aspirations in Modern Mass
Migration», das zwischen 2015 und 2017 im Rahmen der internationalen For-
schungsgruppe «Enhancing Life» angesiedelt war.'® Dieses Projekt bildet den
Ausgangspunkt fiir den empirischen Teil des vorliegenden Beitrags. Stand dort
zunéchst die trostspendende Funktion religioser Migrationsnarrative im Vorder-
grund (&hnlich wie in den o.g. Arbeiten zu Religion als Resilienzfaktor), weitete
sich der Fokus zunehmend zu einem breiteren Verstidndnis spiritueller Aspiratio-
nen als Quelle von Handlungsmacht und Verwirklichungschancen. Dabei be-
zeichnet Aspiration motivationspsychologisch eine zielgerichtete Hoffnung oder
Bestrebung, dhnlich wie in Castro-Varelas Versténdnis der Utopie. Im Anschluss
an Knoblauch verstehe ich unter einer spirituellen Aspiration eine Bestrebung der
Selbsttranszendenz, ohne dass diese im klassischen Sinne religits konnotiert sein
muss.'? Ein Beispiel fiir eine «groBe» Transzendenz wire es etwa, die eigene Mig-

1> Interview im Rahmen des EU-Projekts «<Multilevel Governance of Mass Migration» (RES-

POND), Ubersetzung aus dem Englischen und Hervorhebung AKN.

Maria do Mar Castro Varela, UnzeitgeméBe Utopien: Migrantinnen zwischen Selbsterfin-

dung und gelehrter Hoffnung/Bielefeld 2007.

17" Varela, UnzeitgemiBe Utopien (wie Anm. 16), 37.

18 Ich danke der Templeton-Stiftung fiir die groBziigige finanzielle Unterstiitzung und dem En-
hancing-Life-Konsortium fiir anregende Diskussionen.

1 Hubert Knoblauch, Soziologie der Spiritualitiit, in: Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 13
(2005) 123-133; hier 125ff.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



378 Alexander-Kenneth Nagel

rationsbiographie als Teil eines groBeren gottlichen oder karmischen Plans wahr-
zunehmen. Ein Beispiel fiir kleine Transzendenzen hingegen konnte die Wahr-
nehmung der eigenen Nicht-Zugehorigkeit und Liminalitit sein, verbunden mit
dem Bestreben, einen Zustand des « Weder-Noch» in einen Zustand des « Sowohl-
als-Auch» zu verwandeln.

Im Rahmen des o.g. Projekts haben wir teilstandardisierte biographische Inter-
views mit insgesamt 10 Immigranten in Hamburg durchgefiihrt.?® Bei der Aus-
wahl von Interviewpartnern waren v.a. zwei Motive leitend: Erstens sollten sie
iiber eine Migrationserfahrung aus erster Hand verfiigen (also nicht aus der zwei-
ten oder dritten Generation von Einwanderern stammen) und zweitens wollten
wir unterschiedliche Religionszugehorigkeiten abbilden, um eine Art Inventar
verschiedener religiéser Deutungen von Migrationserfahrungen zu erhalten und
religionsvergleichende Schlussfolgerungen ziehen zu kénnen. Das Sample um-
fasst insgesamt drei Muslime (Sunni und Ahmadiyya) aus unterschiedlichen Her-
kunftsldndern (Tiirkei, Syrien, Pakistan), zwei Christen (lutherisch und pfingstle-
risch) aus Nigeria und den ehemaligen deutschen Ostgebieten, zwei Buddhisten
(aus Vietnam und Tibet) sowie einen Hindu (Indien), eine Bahai-Anhéngerin (Af-
ghanistan) und eine ukrainische Jiidin. Wéhrend die Immigrationserfahrung bei
einigen Interviewpartnern bereits ldnger zuriicklag (im Falle der deutschen Hei-
matvertriecbenen volle 70 Jahre), waren andere zum Zeitpunkt des Interviews erst
wenige Jahre in Deutschland. Die unterschiedliche Aufenthaltsdauer folgt keiner
methodischen Uberlegung, sondern war eher ein Nebeneffekt des religionsver-
gleichenden Samplings. Es liegt jedoch nahe, dass sowohl die Aufenthaltsdauer
als auch der Aufenthaltsstatus einen Effekt auf Erinnerungsnarrative und -prakti-
ken haben. Dies zeigt sich etwa in der stark institutionalisierten Erinnerungskultur
der deutschen Heimatvertriebenen.

Die Auswertung fiir diesen Beitrag beruht auf einer kategoriengeleiteten In-
haltsanalyse mit MaxQDA. Im Zentrum stehen dabei die o0.a. groen (Analyseka-
tegorie «Heil/GroBe Transzendenzen») und kleinen Transzendenzerfahrungen
(Analysekategorie «Selbsttranszendenz: Hybridid4t und Liminalitéty) als Aus-
druck der spirituellen Aspirationen sowie konkrete Erinnerungspraktiken, in de-
nen Gedéchtnisnarrative Form und Gestalt gewinnen (Analysekategorie «Erinne-
rungspraktikeny).

20 Ich danke meinem Kollegen Mehmet Kalender fiir die Durchfiihrung der Interviews und
wertvolle DenkansttBe.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



Religiose Geddchtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht 379

Ergebnisse

Grofie Transzendenzen — Religiose Deutungen von Migration: Zu Beginn des
Projekts standen zunichst explizit religiose Migrationsnarrative wie die o.a. Er-
zdhlungen von Hidschra und Exodus und ihre Bedeutung fiir die Auslegung und
Verarbeitung der eigenen Migrationsgeschichte im Vordergrund. Wir mussten al-
lerdings rasch feststellen, dass eine ausdriickliche Bezugnahme von keinem un-
serer Interviewpartner formuliert wurde. Auch wenn Predigten oder Ansprachen
in religidsen Immigrantengemeinden mitunter den Anschluss an solche Erzihlun-
gen herstellen, scheint dies im biographischen Selbstverstdndnis der Befragten
keinen Widerhall zu finden.

Allerdings verorten einige der Interviewpartner ihre Lebensgeschichte in ei-
nem groferen heilsgeschichtlichen Zusammenhang und sehen ihre Biographie als
Ausdruck gottlichen bzw. karmischen Wirkens. Besonders augenfillig ist dies bei
den beiden Buddhisten im Sample. Der buddhistische Interviewpartner, der An-
fang der 1970er-Jahre fiir sein Medizinstudium nach Deutschland gekommen ist,
beschreibt den karmischen Zusammenhang wie folgt:

«Und ich denke mir, der Buddhismus erklért das aber so: dass man eventuell (im)
vorigen Leben irgendwas da gemacht hat, ja? Dass man sogenannte gute Karten
sammelt. Dass man da in dem Moment rauskommen kann (aus dem Kreislauf der
Wiedergeburten, AKN). Und daher sag ich: <Ok, fiir mein néchstes Leben versuch
ich’s nochmal zu machen, damit ich so ein bisschen (Gutes) ansammel, so wegen
Konto (lacht), Sparkonto, ja? Damit man spéter, ok, ich kann von da profitieren, ja?
Ok. Das hat mein Leben sehr geprégt eigentlich, ja.»

Die Rolle des Karma wird hier als mechanistischer Ursache-Wirkungs-Zusam-
menhang beschrieben: das derzeitige Leben ist Ausdruck der guten und schlech-
ten Taten fritherer Leben und zugleich eine Gelegenheit zur weiteren Bewdhrung
fuir kiinftige Wiedergeburten. Dabei ist interessant, dass das eigentliche Heilsziel,
der Austritt aus dem Kreislauf der Wiedergeburten, nur implizit angesprochen
wird. Es geht also v.a. um Selbsttranszendenz im Sinne einer fortschreitenden
Veredelung der eigenen Existenz in folgenden Reinkarnationen, die Perspektive
bleibt aber letztlich immanent. Bemerkenswert sind auch das Bild des Kontos und
die Semantik der Investition («ansammelny, «profitieren»). Die Tatsache, dass
diese Figur mit einem Lachen présentiert wird, legt allerdings nahe, dass es sich
um eine (erprobte) Metapher der Vermittlung und weniger um eine soteriologi-
sche Uberzeugung handelt. Die Relevanz dieser Betrachtung fiir die eigene Bio-
graphie ergibt sich aus dem Kontext: Es handelt sich um die Antwort auf die
Frage, warum der Befragte anders als viele seiner Altersgenossen den Schrecken
des Vietnamkrieges entkommen konnte («Der Krieg- ich war eigentlich in der
Generation, die weggestorben wiére, die in Krieg reingeschickt wurdeny). Es han-

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



380 Alexander-Kenneth Nagel

delt sich hier gleichsam um eine umgekehrte und ins Immanente gewandte The-
odizee-Frage: Wie kann mein eigenes Leben gut sein, wenn das Leben der ande-
ren schlecht ist?

Auch ein hinduistischer Gesprichspartner aus Indien und eine buddhistische
Interviewpartnerin aus Nepal verweisen auf die Karma-Lehre als Hermeneutik
fiir ein gutes Leben. Der Verweis auf frithere Existenzen bietet aus ihrer Sicht
eine Erklirung fiir (als unverdient empfundene) Misserfolge und dient ihr als so-
lidarethischer Ansporn. Dabei setzt v.a. die buddhistische Interviewpartnerin ei-
nen klaren anti-materialistischen Akzent. Sie berichtet, dass ihr GroB3vater aus ei-
ner sehr wohlhabenden Familie stammte und auf sein Erbe verzichtet habe und
verweist auf die weltlichen Verstrickungen, die der Wohlstand mit sich bringt:
«Und die Menschen, je mehr sie haben, desto (groBer die) Gier. Und diese ganze,
wie sagt man, Neid, Stolz und dieses alles kommt ja von den Material.» In der
Folge unterstreicht sie die bedeutende Rolle buddhistischer Praxis in ihrem Le-
ben, worunter sie v.a. karitative Tétigkeit und Vermittlungsarbeit versteht.

Eine gegenldufige Perspektive nimmt ein Interviewpartner aus Nigeria ein, der
selbst als Pastor einer evangelikal geprigten westafrikanischen Gemeinde tétig
ist. Mit Blick auf die Church of Nigeria merkt er an:

«Also das ist immer noch mein spiritual sozusagen Ort in Nigeria und &hm das hat
dann so in unserem alltédglichen Leben auch Einfluss genommen, weil denn ist s so
dass ja man vertraut auf Gott, dass Gott eben beschiitzt und dass Gott auch irgend-
wie leitet, dass Gott auch die Zukunft einfach &h diese Wohlstand und alles irgend-
wie einem helft dabei auch reinzukommen und so.»

Hier wird zum einen deutlich, dass die konfessionelle Prégung aus dem Her-
kunftsland auch im Migrationskontext Bestand hat und als Folie zur Auslegung
von Alltagserfahrungen in der Diaspora bedeutsam bleibt. Konkret zeige sich das
gottliche Wirken in Erfolgen bei der Etablierung in der Aufnahmegesellschaft,
v.a. «Wohlstand», aber auch Zugang und Teilhabe («dabei auch reinzukom-
meny). Ganz im Sinne des Prosperity Gospel gilt materieller Erfolg hier nicht als
Hindernis, sondern geradezu als Ausdruck soteriologischer Privilegierung.

Kleine Transzendenzen — «Weder-Nochy und «Sowohl-als-Auchy: Als kleine
Transzendenzen mochte ich in diesem Beitrag Erfahrungen der Liminalitét im Mig-
rationskontext betrachten, die im Spannungsfeld zwischen einem « Weder-Noch»
und einem «Sowohl-als-Auch» von Zugehdrigkeit changieren.

Fast alle Interviewpartner erleben ihre Situation zwischen Deutschland und ih-
ren Herkunftsldndern als liminal und einige von ihnen beschreiben einen Prozess
der Entfremdung vom bzw. eine Erfahrung des Befremdens im Herkunftsland.
Ein Ahmadi-Muslim aus Pakistan formuliert diese Erfahrung folgendermafBen:

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



Religiése Geddchtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht 381

«Driiben bin ich definitiv ein Fremder. Ahm, ich hatte, #h, dhm- Jetzt vor ein paar
Jahren musste ich ja mit meiner gesamten Familie, Frau, auch noch mal riiber flie-
gen, weil es einen Todesfall gab. Und sie hat mich so ein bisschen dirigiert und
komplett unterstiitzt, so. Ich glaube, sonst wire es sehr sehr schwierig fiir mich ge-
worden. Ich habe die Menschen nicht verstanden. Ahm, nicht nicht sprachlich, son-
dern (ich) habe mich in gewissen Situationen auch nicht unbedingt wohl gefiihlt,
weil ich ein anderes Denken und ein anderes Empfinden inzwischen entwickelt ha-
be.»

Das Zitat bringt die Befremdungserfahrung sehr differenziert zum Ausdruck.
Sie zeigt sich zum einen semantisch in der Lokalisierung des Herkunftslandes als
«driiben» im Kontrast zu «zuhause». Zum anderen ist es dem Interviewpartner
wichtig zu betonen, dass es sich nicht nur um eine sprachliche Unsicherheit, son-
dern um einen tiefgreifenden Mentalitdtsunterschied handelt («anderes Denken
und Empfinden»). Auch in anderen Interviews wird die Entfremdung vom Her-
kunftsland thematisiert: So zeigt sich eine tibetische Buddhistin «schockiert» von
ihrer letzten Reise nach Nepal, das sich aus ihrer Sicht «total verdndert» habe. Die
erlebte Dissonanz wird hier nicht auf die Verénderung der eigenen Person, son-
dern auf einen Wandel im Herkunftsland zuriickgefiihrt. Auch unser Interview-
partner aus Nigeria erfdhrt seine eigene Fremdheit bei Reisen in das Herkunfts-
land:

«[Wlenn ich sage jetzt: (Wir kommen zu Weihnachten.» <Aha, achso, oh sehr gut».
Und dann irgendwann kommt dann die Frage: «<Und wann fliegt ihr denn zuriick?»
Ich bin- Wir sind noch nicht mal da! Da reden man schon von Anfang und Ende.
Also von daher, also das wir’ auch illusorisch zu denken, dass Nigeria ist noch
meine Heimat.»

Hier wird eine weitere Dimension der Liminalititserfahrung benannt: Auf die
Ankiindigung des Interviewpartners, in die Heimat zu reisen, reagieren die Ver-
wandten mit der Frage nach seiner Riickreise und fiihren ihm so seinen Status als
Besucher vor Augen. Damit ist die Erkenntnis verbunden, dass die Beheimatung
im Herkunftsland letztlich nur noch eine «Illusion» darstellt. Demgegeniiber
kennzeichnet er Deutschland als «Heimat in Transit» und entwirft fiir seine Zu-
kunft das Modell eines stdndigen regelméBigen Wechsels zwischen Nigeria und
Deutschland. In anderen Fillen finden sich &hnliche Qualifizierungen des Hei-
matbegriffs, um den liminalen Status auf den Punkt zu bringen. So spricht ein
hinduistischer Interviewpartner aus Indien von Deutschland als seiner «Ersatzhei-
mat» bzw. «zweiten Heimat», und ein Buddhist aus Vietnam unterscheidet ganz
bewusst drei Varianten seiner Heimat: Das Land, das er verlassen hat, das Land,
wie es jetzt ist, und das Land, «das ich gernhabe, wo ich eigentlich sein mussy.
Die bereits angezeigte zeitliche Dimension der Entfremdung wird hier ergéinzt um

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



382 Alexander-Kenneth Nagel

ein utopisch-rdumliches Verstéindnis der Heimat, das in den Diaspora-Studies im-
mer wieder thematisiert worden ist.!

Auch wenn fiir einige unserer Interviewpartner die Erfahrung der Entfremdung
vom Herkunftsland negativ und spannungsvoll konnotiert war, fanden sich doch
immer wieder auch Interpretationen der liminalen Situation als Bereicherung und
Chance. Die tibetische Buddhistin duBlerte sich in diesem Zusammenhang folgen-
dermal3en:

«Also meine Kinder, die kennen [.] alles. Wie die Deutschen Geschenke und Weih-
nachtszeit, Weihnachtsbaum und Weihnachtsbaum schmiicken und Ostern, was da
Ostereier malen- alles Sachen. Aber trotzdem, die sind Buddhist geblieben. [...] Und
die die rauchen nicht, die trinken nicht und - aber ich meine so gute Sachen kann
man ja auch mitmachen.»

Am Beispiel der Festkultur wird die liminale Konstellation hier klar als Posi-
tivsummenspiel beschrieben: Die Kinder der Interviewpartnerin begehen die
christlichen Feste, ohne ihre buddhistische Identitét zu verlieren. Damit eng ver-
bunden ist die Vorstellung, dass die Ubernahme «guter Sachen» aus unterschied-
lichen Kontexten letztlich auch ethisch forderlich ist und einen positiven Effekt
auf die Lebensfithrung hat (hier: Verzicht auf Rauchen). Der Ahmadiyya-Muslim
aus Pakistan weist in eine &hnliche Richtung:

«Das heiBt, [...] wir konnen uns das Beste aus beiden Kulturen rauspicken und ein-
fach fiir uns entscheiden und sagen: (Okay, das nehme ich von dort und das nehme
ich dann halt einfach von der neuen Kultur einfach mal an.» Auch neue Eigenschaf-
ten so. Ahm, meine Frau (hat) mich mal beschrieben, indem sie gesagt hat, wenn
ich das Haus verlasse, bin ich dann halt der Deutsche. Wenn ich nach Hause komme,
brauche ich eine Stunde bis ich dann halt wieder in das Pakistanische dann halt zu-
riickwandere, ja?»

Auch hier wird die liminale Situation nicht als Beschrdnkung interpretiert, son-
dern als eine Erweiterung des Reservoirs an kulturell verankerten Traditionen und
Praktiken. Leitend ist dabei ein voluntaristisches Verstédndnis von Kultur als Ge-
genstand individueller Abwégung und Disposition. Zugleich wird deutlich, dass
kulturelle Identitdten situativ und kontextabhéngig aktiviert werden. Auf diese
Weise wird die Liminalitét von einer existenziellen Erfahrung zu einem Aspekt
der Alltagswirklichkeit und ihrer unterschiedlichen Sinnprovinzen.

Erinnerungspraktiken: Die zuvor genannten Wahrnehmungen und Umgangsweisen
mit diasporischen Erfahrungen der Liminalitdt in Form von Nicht- und Mehrfach-

2 William Safran, Diasporas in modern societies: Myths of homeland and return, in: Diaspora:
A Journal of Transnational Studies 1 (1991) 83-99.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



Religivse Geddchtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht 383

zugehorigkeit sind mit unterschiedlichen Erinnerungspraktiken verbunden. Darun-
ter verstehe ich Aktivitdten und MafBnahmen, in denen kulturelle Ged4chtnisnarra-
tive memoriert und aktualisiert werden. Aus Platzgriinden beschrénke ich mich hier
auf eine stdrker summarische und exemplarische Darstellung.

Hier sind zunéchst regelméBige Reisen in das Herkunfisland zu nennen, von
denen die allermeisten Interviewpartner zu berichten wussten. Bei vielen dieser
Reisen handelte es sich um Familienbesuche; auch karitative Beweggriinde (Ent-
wicklungsarbeit) wurden genannt. Besonders bemerkenswert war in diesem Fall
eine deutsche Heimatvertriebene, die seit Jahren umfangreiche Busreisen organi-
siert, in deren Rahmen Vertriebene aus ganz Deutschland ihre Herkunftsorte im
heutigen Polen besuchen. Sie deutet an, dass diese Reisen durch besondere Erin-
nerungsrituale strukturiert werden, wobei Landmarken wie die Uberquerung der
Oder eine wichtige Rolle spielen. Uberhaupt sind die Erinnerungspraktiken der
Heimatvertriebenen verglichen mit den spéteren Immigranten deutlich stirker in-
stitutionalisiert und umfassen neben der systematischen Verschriftlichung der ei-
genen Fluchtgeschichte (teils auch in Buchform) ein reges Vereinsleben mit ei-
genen Printmedien.

Ein zentrales Feld von Erinnerungspraktiken ist die Vermittlung der Herkunfts-
kultur der Eltern an die nachfolgende Generation. Dies war fiir alle Inter-
viewpartner mit Kindern ein wichtiges Anliegen. Die tibetische Buddhistin be-
richtet in diesem Zusammenhang von einer besonderen Form des intergeneratio-
nalen Erzdhlens:

«Also, das ist ja so, wir haben, was ich dann wirklich sehr genossen habe als ich
dann Kind war, wir waren ja vier Midchen und meine Eltern. Wir haben auf dem
Fulboden gesessen und Nudelsuppe getrunken und das war dann Vater, er fing an
zu erzihlen diese Geschichte. Und das war fiir mich ein besonderes Erlebnis, das
vergess’ ich nicht und das war das schonste. Also wirklich, dass man Familie ist und
dass nicht nur iiber das Essen oder irgendwas geredet wird, sondern die Kultur, die
frithere Geschichte. Und nicht nur das - dann Religion auch zusammen bezogen und
das war toll!»

Diese nostalgische Erinnerung kreist um das gemeinsame Essen im Familien-
kreis als Forum fiir die kollektive Erinnerung an die eigenen Urspriinge. Dabei
flieBen kulturkundliche, religiose und mythologische Erzdhlweisen zusammen
und begriinden einen besonderen Erlebnischarakter. Die Interviewpartnerin ver-
sucht, diese Art der kulturellen Erziehung beizubehalten und bindet dazu auch in
Deutschland aktiv dltere Verwandte ein, die in «Geschichten» Zeugnis von der
Herkunftskultur ablegen. Zum Teil findet diese Erziehungsarbeit nach innen ei-
nen Widerhall in einer Bildungsarbeit nach aufien, etwa im Rahmen von Schul-
veranstaltungen oder interkulturellen Elterncafés.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



384 Alexander-Kenneth Nagel

Fazit

Am Beginn dieses Beitrages stand die These, dass religiose Fluchtgeschichten
wie die Exodus-, Diaspora- und Hidschra-Erzdhlungen aus den abrahamitischen
Traditionen oder die Legende von der Reise des Affenkonigs aus dem buddhisti-
schen Kontext als symbolische Ressourcen in aktuellen Migrationsbiographien
wirksam werden kénnen. Anhand von biographischen Interviews mit Immigran-
ten unterschiedlicher Herkunft und Religionszugehorigkeit wurde allerdings
rasch deutlich, dass ein expliziter Riickgriff auf kanonische Migrationserzéhlun-
gen nicht vorkam. Es lag daher nahe, den Fokus auf spirituelle Aspirationen und
Transzendenzerfahrungen im Diaspora-Kontext zu weiten. Hier hat sich gezeigt,
dass groBe Transzendenzen, etwa die Verortung der eigenen Migrationsbiogra-
phie in einem gréBeren, karmischen Zusammenhang, konkrete Antworten auf
Theodizee-Fragen liefern und Beheimatung fordern. Zugleich ldsst sich die limi-
nale Situation vieler Migranten zwischen Residenz- und Herkunftsland als stén-
dige Erfahrung («kleiner») Transzendenz interpretieren. Hier erwiesen sich Ge-
déchtnisnarrative und ein utopisches Visionieren der idealen Heimat als Mittel,
um ein «Weder-Nochy» der gefiihlten kulturellen Zugehorigkeit in ein «Sowohl-
als-Auch» zu verwandeln. Am Beispiel der Erinnerungspraktiken zeigte sich
schlieBlich, in welchen Medien und Formen Ged&chtnisnarrative artikuliert und
aktualisiert werden.

Religiose Geddchtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht

Der Beitrag geht der These nach, dass religiose Fluchtgeschichten wie die Exodus-, Dia-
spora- und Hidschra-Erzdhlungen als symbolische Ressourcen in aktuellen Migrationsbio-
graphien wirksam werden kénnen. Anhand von biographischen Interviews mit Immigran-
ten unterschiedlicher Herkunft und Religionszugehdorigkeit werden spirituelle Aspiratio-
nen und Transzendenzerfahrungen im Diaspora-Kontext herausgearbeitet. Dabei zeigt
sich, dass grofie Transzendenzen, etwa die Verortung der eigenen Migrationsbiographie in
einem gréberen, karmischen Zusammenhang, konkrete Antworten auf Theodizee-Fragen
liefern und Beheimatung fordern konnen. Zugleich lésst sich die liminale Situation vieler
Migranten zwischen Residenz- und Herkunftsland als stdndige Erfahrung («kleiner»)
Transzendenz interpretieren. Am Beispiel der Erinnerungspraktiken wird schlieBlich deut-
lich, in welchen Medien und Formen Gedé4chtnisnarrative artikuliert und aktualisiert wer-
den.

Migration — Religion — Transzendenz — Biographie — Liminalitéit — Utopie.

Narratives de mémoire religieuse dans le contexte de la migration et de la fuite

L’article explore la thése selon laquelle les récits religieux de fuite tels que les récits de
I’Exode, de la Diaspora et de 1’Hégire peuvent devenir des ressources symboliques effi-
caces dans les biographies actuelles de migration. Au moyen d’entretiens biographiques
avec des immigrants de différentes origines et religions, les aspirations spirituelles et les
expériences transcendantes dans le contexte de la Diaspora sont élaborées. 11 est démontré

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070



Religiése Geddchtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht 385

que les grandes transcendances, par exemple le fait de situer sa propre biographie
migratoire dans un contexte karmique plus large, peuvent apporter des réponses concrétes
aux questions théodictiques et promouvoir un sentiment d’appartenance. En méme temps,
la situation liminaire de nombreux migrants entre leur pays de résidence et leur pays
d’origine peut étre interprétée comme une expérience constante de («petite») trans-
cendance. Enfin, I'exemple des pratiques de mémoire montre clairement dans quels médias
et sous quelles formes les récits de mémoire sont articulés et mis a jour.

Migration — religion — transcendance — biographie — limite — utopie.

Narrazioni della memoria religiosa nel contesto della migrazione e della fuga

L’articolo esplora la tesi che le storie religiose di fuga come 1'Esodo, la Diaspora e I’Egira
possono diventare efficaci risorse simboliche nelle attuali biografie migratorie. Attraverso
interviste biografiche con immigrati di diverse origini e religioni, vengono elaborate le
aspirazioni spirituali ed le esperienze trascendenti nel contesto della diaspora. E dimostrato
che le grandi trascendenze, come il fatto di posizionare la propria biografia migratoria in
un contesto karmico pitt ampio, possono fornire risposte concrete alle domande teoditiche
e promuovere il senso di appartenenza. Allo stesso tempo, la situazione liminale di molti
migranti tra paese di residenza e paese di origine pud essere interpretata come una costante
esperienza di («piccola») trascendenza. Infine, I’esempio delle pratiche di memoria rende
chiaro in quali media e sotto quali forme si articolano e si aggiornano le narrazioni della
memoria.

Migrazione — religione — trascendenza — biografia — limiti — utopia.

Narratives of religious memory in the context of migration and flight

The article explores the thesis that religious stories of refuge such as the Exodus, and Dia-
spora and Hijra narratives, can become effective as symbolic resources in current migration
bio-graphies. By means of biographical interviews with immigrants of different origins
and re-ligions, spiritual aspirations and experiences of transcendence in the diaspora
context are elaborated. It is shown that great instances of transcendence, for example the
locating of one’s own migration biography into a larger, karmic context, can respond to
questions of theodicy as well as promote a sense of home. At the same time, the liminal
situation of many migrants between their country of residence and their country of origin
can be interpreted as a constant experience of («small») transcendence. Finally, the
evidence of memorial practices illustrates the media and forms in which the memory
narratives are articulated and updated.

Migration — religion — transcendence — biography — liminity — utopia.

Alexander-Kenneth Nagel, Prof. Dr., Institut fiir Soziologie, Georg-August-Universitidt Got-
tingen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 373-385, DOI: 10.24894/2673-3641.00070






	Religiöse Gedächtnisnarrative im Kontext von Migration und Flucht

