
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 114 (2020)

Artikel: "Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen - Woher kommt mir Hilfe?" :
Praktizierte Religion auf der Flucht

Autor: Hoffmann, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen -
Woher kommt mir Hilfe?»
Praktizierte Religion auf der Flucht

Claudia Hoffmann

Welche Rituale spielen auf der Flucht eine Rolle? Gibt es religiöse Gegenstände,
die während der Flucht besonders wichtig werden? Anhand von Interviews mit
Geflüchteten versucht dieser Beitrag erste Antworten auf die genannten Fragen
zu geben.

In der Forschung mit Geflüchteten ist in methodischer und ethischer Hinsicht
besondere Vorsicht geboten. Eine erste Grundvoraussetzung für die empirische
Forschung mit Geflüchteten ist Vertrauen und Beziehung. Seelsorge beispielsweise

in Bundesasylzentren oder Deutschkurse für Asylsuchende stellen Situationen

dar, die in hohem Masse von Vertrauen und Beziehung geprägt sind. In diesen

Settings tauchen Sequenzen von Fluchtgeschichten plötzlich, unvermittelt
und zufällig auf. Ich halte es für durchaus legitim, in der Forschung mit Geflüchteten

auch Daten zu verwenden, die über Drittpersonen zufällig und absichtslos
erhoben werden. Dadurch kann gewährleistet werden, dass schmerzhafte

Erfahrungen bei Geflüchteten nicht durch direkte Fragen während eines Interviews
erneut durchlebt werden müssen. Wenn eine Forscherin Daten selber erhebt, sollten
die Interviews in eine vertrauensvolle Beziehung eingebettet sein. Bei der
Interviewführung ist grosse Sorgfalt wichtig. Es ist beispielsweise unabdingbar, dass

die Forscherin sich mit den kulturellen Hintergründen und Gepflogenheiten der
Interviewteilnehmenden direkt vertraut macht. Der sonst in der empirischen
Forschung häufig gewählte Zugang alleine über einen sogenannten «gate keeper»,
der die Forscherin ins Feld einführt, genügt im Falle der Forschung mit Geflüchteten

nicht.1 Aufgrund der sensiblen Situation, in der sich viele Geflüchtete befinden,

und aufgrund des grossen Machtgefälles in den Interviews scheint es beson-

1 Diesen Umstand betont Joan Sieber, Refugee Research, in: Journal ofEmpirical Research 3

(2009) 2.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 359-372, DOI: 10.24894/2673-3641.00069



360 Claudia Hoffmann

ders wichtig, die Interviewten das Setting für das Interview selber wählen zu
lassen. Für die Forscherin steht das «Mit-Gehen» mit den Interviewten im Vordergrund.2

Das Mit-Gehen in der Forschung mit Geflüchteten drückt sich weiter auch
in einem engagierten Zuhören, einer Art empathischer Neugierde aus. Immer
wichtiger wird auch, dass Interviewteilnehmende selber entscheiden, worüber sie

reden möchten und worüber nicht: Manche Steine wollen nicht umgedreht werden.

Es sind also in der Forschung mit Geflüchteten nicht einfach sozialwissenschaftliche

methodische Kompetenzen gefragt, sondern auch zwischenmenschliche

Fähigkeiten, die teilweise von Natur aus gegeben sind, oder aber erworben
werden können.3 Es gilt für Interviews mit Geflüchteten subjektadäquate Methoden

zu wählen. Methodisch scheint neben dem Mitgehen auch die Möglichkeit
mit Bildern zu arbeiten fruchtbar. Bilder regen zum Erzählen an und stellen
Gedächtnisanker dar. Anhand eines Fokusgruppen-Interviews mit einer Fotolan-

gage, wo durch Assoziationen zu Bildern Hinweise und Verbindungen zu
Erlebnissen und Einstellungen gemacht werden, kann ein Gespräch entstehen, wo sonst
Worte fehlen.4

Einleitende Gedanken zu Flucht und Religion

Dieser Beitrag behandelt praktizierte Religion auf der Flucht. Eine Flucht passiert

plötzlich und meist ohne Vorbereitung, sie ist stark von Gewalterfahrungen und

Zukunftsängsten geprägt, die zu Traumata führen können. Flucht stellt eine
Sonderform der Migration dar. Migration im Allgemeinen wird im Gegensatz zur
Flucht bisweilen auch als ein Wesensmerkmal des Menschen betrachtet.5 Allen

2 Margarethe Kusenbach hat dazu eine Methode entwickelt, sogenannte Go-along Interviews,
bei denen Forschende ihre Interviewteilnehmenden auf alltäglichen Wegen begleiten. So
rückt gelebte Erfahrung vor Ort ins Zentrum. Für weitere Informationen zu Go-along
Interviews: Margarethe Kusenbach, Street Phenomenology: The Go-Along as Ethnographie
Research Tool, in: Ethnography 4/3 (2003) 455^185.

3 So schlagen viele Sozialwissenschaftlerinnen und Sozialwissenschaftler, Anthropologen
und Anthropologinnen ein Umdenken in der Interviewpraxis in die oben beschriebene Richtung

vor, u.a. Ilse van Liempt/Veronika Bilger, The Ethics of Migration Research Methodology.

Dealing with Vulnerable Immigrants, Brighton 2009; Martin Gerard Forsey, Ethnography

as Participant Listening, in: Ethnography 11/4 (2010) 558-572.
4 Vgl. Douglas Harper, Visual Sociology, Abingdon 2012.
5 So auch Papst Franziskus: «.... das In-Bewegung-Sein ist dem Menschen wesenseigen.

Seine Geschichte besteht aus vielen Wanderungen, die manchmal aus dem Bewusstsein seines

Rechts auf freie Entscheidung gereift sind, häufig aber von äußeren Umständen
vorgeschrieben werden.» Papst Franziskus, Ansprache beim Neujahrsempfang für das beim
Heiligen Stuhl akkreditierte diplomatische Korps, in: www.vatican.va/content/ffances-
co/de/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_2016011 lcorpo-diploma-
tico.html (09.01.2020).

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 359-372, DOI: 10.24894/2673-3641.00069



Praktizierte Religion aufder Flucht 361

Phänomenen von Migration ist gemeinsam, dass es sich dabei um mehr als einen

geographischen Wechsel handelt. Jede Migration bringt eine Erfahrung von
Diskontinuität und Re-Orientierung mit sich, die Menschen verändert.6 Ob eine
Migration freiwillig geschieht oder es sich um eine erzwungene Flucht handelt, ist
zunehmend schwierig zu unterscheiden. Um deutlich zu machen, dass die beiden

Gruppen «Geflüchtete»7 und «Migrantinnen und Migranten» nicht ganz so
trennscharf von einander unterschieden werden können, spricht man heute vermehrt
von «mixed migration».8 Dies fuhrt zu einer Sensiblisierung dafür, dass auch

Menschen, die ihre Länder nicht aus Gründen verlassen, die in der Genfer
Flüchtlingskonvention9 festgelegt sind, von den gleichen Gefahren und Nöten betroffen
sein können und gleichermassen Beistand benötigen.

Geflüchtete und generell viele Migranten und Migrantinnen bilden gemeinsam
diejenige Gruppe von Menschen in unserer Gesellschaft, die besonders verletzlich

ist, Schutz bedarf und Resilienz aufbauen muss. Sie sind keine Besucher, die
ohne Zwang kommen und wieder gehen können, sondern Menschen, die sich in
einem Dazwischen, auf einer Schwelle, befinden. Um etwas über diese
Lebensschicksale aussagen zu können, sind qualitative Studien nötig, die das Leben der
Einzelnen ins Zentrum rücken und nicht wie quantitative Erhebungen auf messbare

numerische Ergebnisse zielen. Nach wie vor stellt Religion in der
Migrationsforschung ein wenig bearbeitetes Feld dar.10 In diesem Beitrag wird Religion
mit einem besonderen Fokus behandelt. Es geht darum, herauszufinden, was an

6 Vgl. Bernhard Waldenfels, Orte und Wege des Fremden. Phänomenologische Perspektiven,
in: Christian Ströbele/Mohammad Gharaibeh/Anja Middelbeck-Varwick/Amir Dziri (Hg.),
Migration, Flucht, Vertreibung: Orte islamischer und christlicher Theologie, Regensburg
2018,23-38, hier 30-33.

7 Der Begriff Flüchtling galt lange Zeit als anständig, ist heute aber zunehmend verpönt. Die
Endung -ing stelle einen Zusammenhang mit negativ konnotierten Begriffen dar (wie Fiesling)

und habe gleichzeitig verniedlichenden oder versachlichenden Charakter. Demgegenüber

habe der Begriff Geflüchtete den Vorteil, dass er ge-gendert werden kann und er
verweise wegen seiner Form im Partizip Perfekt darauf, dass ein Mensch nicht dauerhaft auf
der Flucht ist. Vgl. Pro Asyl, Sagt man jetzt Flüchtlinge oder Geflüchtete, in:
www.proasyl.de/hintergrund/sagt-man-jetzt-fluechtlinge-oder-gefluechtete. (09.01.2020).

8 Vgl. Mixed Migration Center, MMC's Understanding of the Term Mixed Migration, in:
www.mixedmigration.org/wp-content/uploads/2019/10/terminology_MMC .pdf (09.01.2020).

9 Vgl. UNHCR (United Nations High Commissioner for Refugees), Genfer Flüchtlingskonven¬
tion und New Yorker Protokoll, in: www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/
2017/03/Genfer_Fluechtlingskonvention_und_New_Yorker_Protokoll.pdf (09.01.2020).

10 Im Berliner Institut für empirische Integrations- und Migrationsforschung beispielsweise
gibt es keine eigene Abteilung zu Religion. Wenn Religion ins Spiel kommt, handelt es sich
meistens um den Islam. In der Abteilung Integrationsforschung und Gesellschaftspolitik
werden postmigrantische Konstellationen untersucht, wobei die Untersuchungsgebiete Islam
und Muslime und Islamfeindlichkeit im Zentrum stehen. Vgl. Berliner Institut für empirische
Migrationsforschung, Integrationsforschung und Gesellschaftspolitik, in: www.bim.hu-ber-
lin.de/de/abteilungen/integrationsforschung-und-gesellschaftspolitik/ (09.01.2020).

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 359-372, DOI: 10.24894/2673-3641.00069



362 Claudia Hoffmann

christlichen Praktiken den Einzelnen hilft, schwierige Erfahrungen, die sie während

der Flucht gemacht haben, zu verarbeiten. Es geht also um gelebte Religion.
Es geht nicht um Religion als ein Diskurs von Ideen und Prinzipien, sondern um
Religion als ein fühlbares Phänomen. Ein solches Religionsverständnis rückt die

Handlung ins Zentrum und ist am täglichen Leben auf der Mikroebene interessiert.11

Die Praktische Theologin Drea Fröchtling hält fest, wie ein Ghanaer in

einem Interview religiöse Praxis definiert: «Alles, was Leute machen, um mit
Gott an ihrer Seite zu überleben und Licht in der Scheiße zu sehen, in der man ist:
beten, singen, Knochen werfen, Suren, Psalmen, Meditation und was es da sonst
noch so gibt.»12 In diesem Beitrag stehen kleine Rituale der persönlichen
Frömmigkeit im Zentrum, nicht religiöse Liturgien, die einen gewissen Grad an Sicherheit

und Institution voraussetzen würden.

Geflüchtete aus Eritrea

Die meisten Asylgesuche werden in der Schweiz seit 2011 von Menschen aus

Eritrea gestellt.13 Seit 2017 bilden Geburten und Familienzusammenführungen
gegenüber Anträgen von Menschen, die effektiv in die Schweiz einreisen, die

grosse Mehrheit der neuen Asylgesuche.14
In der Schweizer Öffentlichkeit werden Eritreer und Eritreerinnen eher als

zurückhaltend und unscheinbar wahrgenommen. Wer sind diese uns oft unbekannten

Nachbarinnen und Nachbarn? Woher kommen sie, was führt sie in die
Schweiz, was trägt sie und gibt ihnen Hoffnung?

Sich über Eritrea zu informieren fällt schwer. Das Internet hält wenig bereit,
Eritrea taucht in den internationalen Medien selten auf. Seit vielen Jahren gibt es

keine unabhängigen Medien mehr im Land selbst. Sich persönlich und direkt ein

Bild von Eritrea zu machen, ist schwierig, von Reisen nach Eritrea wird generell

11 Vgl. zur Religion als Praxis Linda Woodhead, Five concepts of religion, in: International
Review of Sociology 21/1 (2011) 121-143, hier 132-134.

12 Drea Fröchtling, «Doing Your Religion Means Survival». Religion als Ressource auf der
Flucht, in: Evangelisches Missionswerk in Deutschland (EMW) und Verband evangelischer
Missionskonferenzen (VEMK) (Flg.), Wir geben nicht auf. Gewalt, Widerstand und Versöhnung,

Flamburg 2019, 33^10, hier 33.
13 Vgl. dazu die kommentierten Asylstatistiken des Staatssekretariates für Migration SEM.

SEM, Archiv ab 1994, in: https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/publiservice/statis-
tik/asylstatistik/archiv.html (09.01.2020)

14 2018 wurde rund die Hälfte der neuen Asylgesuche von Eritreern und Eritreerinnen aufgrund
von Geburten und rund ein Drittel auf Grund von Familienzusammenführungen gestellt.
2018 gelangten von den 2825 Gesuchen 492 spontan in die Schweiz. SEM, Asylstatistik
2018, in: www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/statistik/asylstatistik/2018/stat-
jahr-2018-kommentar-d.pdf (09.01.2020).

SZRK.G/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 359-372, DOI: 10.24894/2673-3641.00069



Praktizierte Religion aufder Flucht 363

abgeraten, Ausländer und Ausländerinnen sind in Eritrea wenig willkommen, für
das Verlassen der Hauptstadt braucht es gar eine Bewilligung.15 Der erste und
bisher einzige Präsident Eritreas, Isaias Afewerki, führte Eritrea nach einem

30jährigen Krieg 1993 in die Unabhängigkeit und lässt das Land ganz ohne Hilfe
von westlichen Grossmächten wieder aufbauen. Der unbefristete National Service

zwingt alle Eritreerinnen und Eritreer ab 18 für die Interessen des Regimes zu
arbeiten. Diesem Frondienst versuchen Tausende jeden Monat zu entkommen.16

Die eritreische Regierung kontrolliert die vier anerkannten Religionen (Orthodoxe
Kirche, sunnitischer Islam, römisch-katholische Kirche, Lutherische Kirche)
streng, überwacht alle Besitztümer und Aktivitäten, nicht eingetragene religiöse
Einrichtungen wie beispielsweise Pfingstkirchen oder Wahhabiten sind verboten.
Die Religionsfreiheit gilt nur auf dem Papier, es gibt viele religiöse Gefangene.17

Die grosse Mehrheit der Menschen aus Eritrea flieht auf Schleichwegen über
die durchlässigen Grenzen nach Äthiopien und in den Sudan. Die Ausreise in den
Sudan fällt leichter, da diese Grenze nicht so streng bewacht wird.18 Bei ihrer
Ausreise haben die Menschen meist kein klares Ziel vor Augen, sie ergreifen die
sich ihnen bietenden Gelegenheiten und entscheiden unterwegs, ob Bleiben eine

Option ist, oder ob sie durch eine Weiterreise zu einem anderen, womöglich
besseren Ziel gelangen könnten.19 Die Mehrheit der eritreischen Geflüchteten überquert

die sudanesische und lybische Wüste in Jeeps und mit Hilfe von Schleppern

15 Vgl. EDA (Eidgenössisches Departement für auswärtige Angelegenheiten), Reisehinweise
für Eritrea, in: www.eda.admin.ch/eda/de/home/vertretungen-und-reisehinweise/eritrea/rei-
sehinweise-fiiereritrea.html (09.01.2020).

16 Für weitere Informationen zur Situation in Eritrea siehe: Hans-Peter Hecking, Ein Regime
knechtet seine Bevölkerung, in: EMW (Evangelisches Missionswerk in Deutschland e.V.)
(Hg.), Eritrea. Von der Befreiung zur Unterdrückung, Hamburg 2015, 9-20.

17 Nach offizieller Zählung gehören 50% der Bevölkerung einer der drei oben genannten christ¬
lichen Kirchen an, 50% der Bevölkerung gehört zum sunnitischen Islam. Vgl. zur religiösen
Situation in Eritrea: Mohammed Abdulkader Saleh, Religionen. Spielball und Einflussbe-
reich der Politik, in: Evangelisches Missionswerk in Deutschland (Hg.), Eritrea. Von der
Befreiung zur Unterdrückung. Weltmission heute, Hamburg 2015, 46-54; Daniel R. Mek-
konen/Miijam van Reisen, Religious Persecution in Eritrea and the Role of the European
Union in Tackling the Challenge, in: Niamh Reilly, Religion, Gender, and the Public Sphere,
New York 2014, 232-241.

18 Vgl. Interview mit Solomon, 02.11.2019. (Alle Interviewpartner tragen zur Wahrung der
Anonymität ein [meist selbstgewähltes] Pseudonym); Zu den Fluchtrouten vgl. auch Katie
Kuschminder/Julia de Bresser/Melissa Siegel, Irregular Migration Routes to Europe and
Factors Influencing Migrants' Destination Choices, in: https://migration.unu.edu/publica-
tions/reports/irregular-migration-routes-to-europe-and-factors-influencing-migrants-desti-
nation-choices.html, 28-31 (16.01.2020).

19 Die Push-and-Pull-Factors-Theorie greift im Fall eritreischer Migration zu kurz. Nicht ein
ökonomisches Konzept der Nutzenmaximierung, das auf freiem Willen und Zugang zu
Informationen beruht und durch Makrostrukturen bestimmt wird, liegt Entscheidungen vor und

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 359-372, DOI: 10.24894/2673-3641.00069



364 Claudia Hoffmann

und gelangt von Tripolis übers Mittelmeer nach Italien, von wo es mit Zügen oder
Bussen weiter in andere europäische Länder geht. Viele der eritreischen Geflüchteten

werden aber schon am ersten Grenzübergang in den Sudan Opfer von
Menschenhandel. Sie werden festgehalten, in den Sinai verschleppt und gefoltert, womit

von Familienangehörigen und anderen Menschen Geld für ihre Freilassung
erpresst wird.20

Seit einem Grundsatzentscheid 2018 hat sich die Asylpraxis in der Schweiz in
Bezug auf Eritrea verschärft. Die exzessive Dienstpflicht wird nicht mehr als

alleiniger Asylgrund anerkannt. Für Menschen aus Eritrea in der Schweiz wird es

also immer schwieriger, einen Fluchtgrund geltend zu machen. In ihrem Land
herrscht kein Krieg, Eritrea ist nicht von Hungersnöten oder dergleichen betroffen.

Schnell entsteht der Verdacht, Menschen aus Eritrea verlassen ihr Land nur,
um an anderen Orten etwas mehr Geld zu verdienen, sie seien also keine «richtigen

Flüchtlinge», sondern nur «Wirtschaftsflüchtlinge».21 Sind solche Aussagen
nicht einfach zynisch? Wer würde sich denn dafür freiwillig den grossen und
überall bekannten Gefahren wie Ertrinken auf der Überfahrt übers Mittelmeer,
Folter und Menschenhandel in der Wüste aussetzen? Die Wegweisung gilt aus
behördlicher Sicht als zumutbar und zulässig, trotz der drohenden Zwangsrekrutierung.

Nur wer nachweisen kann, dass er oder sie desertiert ist, kann bleiben.
Wenn Asylgesuche abgelehnt werden, bleiben die Abgewiesenen dennoch im
Land, weil die Schweiz mit Eritrea kein Rückführungsabkommen hat. Dies hat
einen hemmenden Einfluss auf den Integrationsprozess auch von vorläufig
Aufgenommenen. Derzeit wird rund ein Drittel der Dossiers von vorläufig aufgenommenen

Eritreerinnen und Eritreem überprüft. Unter Nothilfe-Bezügem sind sie

konstant die grösste Gruppe.22
Es handelt sich bei dieser Gruppe von Menschen also um eine besonders

vulnerable Gruppe unserer Gesellschaft, die nicht nur unter Traumata der Flucht,
sondern auch unter grossen Zukunftsängsten leidet. Was hilft diesen Menschen
auf der Flucht? Wären diese Praktiken auch hilfreich bei der Ankunft und beim
Einleben in der Schweiz?

während der Migration zu Grunde, sondern persönliche Chancenanalysen auf der Mikroebene

bilden die Grundlage einer Handlung oder Entscheidung. Vgl. für einen Überblick
über verschiedene Migrationstheorien: Helen Schwenken, Globale Migration zur Einführung,

Hamburg 2018, 63-114.
20 Vgl. Mirjam von Reisen/Conny Rijken, The Human Trafficking Cycle. Sinai and Beyond,

Oisterwijk 2014.
21 Vgl. TV-Sendung Club 04.08.2015. Eritreer- was wollen und was fürchten sie, in: www.srf.ch/

news/schweiz/sorgenkinder-aus-eritrea-die-fluechtlinge-aus-zwei-blickwinkeln 16.01.2020).
22 Vgl. Caritas/Heks/Integration Aargau, Da+Dort. Eritrea. Unabhängiges aargauisches Magazin

für Migrationskirche- und Intergrationsthemen, Nr. 74, September 2019, 3.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 359-372, DOI: 10.24894/2673-3641.00069



Praktizierte Religion aufder Flucht 365

Psalmenbeten aufder Flucht

Fluchtgeschichten sind individuell und stellen persönliche Tragödien dar. Ein Diakon

der eritreisch-orthodoxen Tewahedo-Kirche, Solomon, der als Jugendlicher
aus Eritrea in die Schweiz gekommen ist, berichtet:

«Viele Menschen versuchen zu Fuss von Eritrea in den Sudan zu gelangen. Manche
werden bereits an der Grenze entfuhrt und in den Sinai gebracht, wo bis zu 30 000
Franken für ihre Freilassung erpresst wird. Falls man dieser Entführung entkommt
und tatsächlich in den Sudan gelangt, geht die Reise dort mit Schleppern weiter nach

Lybien. Die Reise durch die Sahara dauert zehn Tage, es gibt fast nichts zu essen
oder zu trinken. Manche trinken Benzin oder ihren eigenen Urin, weil ihr Durst so

gross ist. Auf die Reise kann man fast nichts mitnehmen, die Autos werden total
überladen. In ein Auto, in das 12 Menschen passen, werden 20 gesteckt. Die Schlepper

interessieren sich für das Geld, nicht für die Menschen. In Tripolis wird von
Neuem mit Schleppern verhandelt, um über das Mittelmeer nach Italien zu kommen.
Einer meiner Diakon-Kollegen wurde von Schleppern in Tripolis festgehalten. Er
hatte sein Psalmenbuch dabei und betete jeden Tag. Er las die Psalmen, wie sie in
unserer Tradition vorgesehen sind, jeden Tag der Reihe nach zwischen 20 und 30
Psalmen. Niemand schlug oder quälte ihn in dieser Zeit. Aber als nach einer Woche
sein Buch entdeckt wurde, und es ihm weggenommen wurde, war auch er schutzlos
und bekam wie alle anderen Schläge.»23

Der Diakon erlebt durch sein Psalmenbeten innere Stärkung. Das Psalmenbeten

gibt ihm im Chaos Struktur und Entlastung. Aber mehr noch, das Psalmenbuch

dient dem Diakon auch als eine Art magisches Schutzobjekt. Solange es in
seinem Besitz ist, wird er von seinen Peinigern verschont.

Das Psalmenbuch spielt in der orthodoxen Tewahedo-Kirche24 eine wichtige
Rolle. Der eritreisch-orthodoxe Psalter ist in der liturgischen Sprache Geez ver-
fasst und enthält die 150 Psalmen Davids, 15 weitere biblische psalmartige Texte
wie die Lieder Mose, Flannah oder Maria, das Hohelied und zusätzliche
Andachtstexte wie das Weddase Maryam25, der Lobpreis der Maria.26 Der Psalter ist
eines der meist kopierten Bücher in der Geschichte der äthiopischen und
eritreisch-orthodoxen Kirche, Psalmen sind jeweils die ersten Texte, die in der
traditionellen Ausbildung auswendig gelernt werden. Dem Psalter wird heilende und

23 Auszug aus dem Interviewprotokoll mit Solomon, 2.11.2019.
24 Tewahedo bedeutet Einheit und bezieht sich auf die Vereinigung der beiden Naturen Christi.

Die eritreisch-orthodoxe Kirche entstand während der Unabhängigkeitsbewegung Eritreas
von Äthiopien 1998.

25 Ediert und ins Deutsche übersetzt von Karl Fries, Weddase Maryam, Uppsala 1892.
26 Vgl. für eine Übersicht über die Inhalte des äthiopisch-orthodoxen Psalters, der mit dem eritre¬

isch-orthodoxen Psalter identisch ist: Marilyn E. Heldman, Psalter, in: Siegbert Uhlig/Ales-
sandro Bausi, Encyclopaedia Aethiopica. Band 4: O-X, Wiesbaden 2003, 231-233, hier 231.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 359-372, DOI: 10.24894/2673-3641.00069



366 Claudia Hoffmann

Unheil abwehrende Kraft zugeschrieben und er wird auch in traditioneller Medizin

und Magie verwendet.27 Diakon Solomon erläutert, dass vom Psalmenbuch
Schutz erwartet wird, weil David sein Autor ist. David geniesst in der eritreisch-
orthodoxen Tradition hohes Ansehen, weil er als Mensch mit Fehlern schlussendlich

doch Gottes Weisungen versteht, wie das in Psalm 51 beschrieben wird. Der
Psalter hat aber nicht nur eine Schutzfunktion. Extrakte von Psalmen werden in
der Liturgie ausgiebig verwendet, und sie haben auch im persönlichen Gebet eine

wesentliche Bedeutung. Diakon Solomon erklärt, dass sie ihren Gemeindegliedern

empfehlen, im Psalmenbuch nach Antworten, Schutz und Hilfe zu suchen,

wenn sie in Schwierigkeiten geraten.
Die 150 Psalmen Davids, die nicht nur in der eritreisch-orthodoxen Tradition

eine wichtige Rolle spielen, sondern in der gesamten weltweiten Christenheit,28

liegen uns im Alten Testament vor und bilden in der jetzigen Gestalt ein Gebetsund

Meditationsbuch, das in mehreren Phasen redaktionell zusammengestellt
wurde. Die Umbildung und Erweiterung des Psalters geht auf zwei theologische
Absichten zurück: einerseits soll die Zusammenstellung von Individualpsalmen
dem einzelnen Beter in der Einübung des Jhwh-Glaubens helfen. Andererseits
erfüllt die Sammlung von Kollektivpsalmen eine liturgische Funktion, es liegen
gemeindliche Gebets- und Gesangsvorlagen vor.29 Die Praxis des individuellen
Psalmenlesens nimmt in der eritreisch-orthodoxen Kirche eine in der jüngeren alt-
testamentlichen Forschung für plausibel gehaltene These auf, dass der Psalter in
bestimmten Kreisen im nachexilischen Judentum als Lesebuch der persönlichen
meditativen Frömmigkeit und eschatologischen Hoffnung verwendet wurde.30

Während der Psalter in der Absicht zusammengestellt wurde, Gotteslob einzuüben,

geht das Psalmenlesen des Diakons in Tripolis weit darüber hinaus und hilft
in erster Linie dabei, das Unaushaltbare auszuhalten, also Kontingenz zu bewältigen.

Das Psalmenbeten gibt dem Diakon Halt, vielleicht spendet es auch Zuversicht

und Trost und eröffnet sogar Zukunftsvisionen. Durch das Psalmenbeten
wird der Diakon widerstandsfähig. Der Rückgriff auf die in seiner Tradition
vermittelte Ressource hilft dabei, die schwierige Situation durchzustehen und zu

27 Vgl. Heldman, Psalter (wie Anm. 26), 232. Für weiterführende Informationen vgl. Monica
S. Devens, A Concordance to Psalms in the Ethiopie Version, Wiesbaden 2001.

28 Vgl. John Alexander Lamb, The Psalms in Christian Worship, London 1962.
29 Vgl. Markus Witte, Schriften (Ketubim), in: Jan Christian Gertz (Hg.), Grundinformation

Altes Testament. Eine Einführung in Literatur, Religion und Geschichte des Alten Testaments.
2., durchgesehene Aufl., Göttingen 2007,413-533 (Psalter: 414-432), hier 417, 422-427.

30 Für weiterführende Informationen zur ursprünglichen Verwendung des Psalters vgl. Witte,
Schriften (Ketubim) (wie Anm. 29), 429. Für die Meditations-These vgl. Erich Zenger, Der
Psalter als Heiligtum, in: Beate Ego/Armin Lange/Peter Pilhofer (Hg.), Gemeinde ohne
Tempel. Community without Temple, Tübingen 1999, 115-130.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 359-372, DOI: 10.24894/2673-3641.00069



Praktizierte Religion aufder Flucht 367

überwinden. Die Liturgie ist im orthodoxen Christentum zentral. Es handelt sich
dabei um Handlungen, die sich immer wieder gleich wiederholen. Die Zentralität
der Liturgie charakterisiert das orthodoxe Christentum als eine rituelle Religion.
Es ist nun genau dieser rituelle Charakter seiner Religion, der dem Diakon Halt
im Chaos gibt. Daran kann er festhalten, wenn alles rund um ihn herum droht
zusammenzubrechen. Seelsorgende, die mit eritreischen Flüchtlingen in engem
Kontakt stehen, beobachten diese Kraft der Liturgie, wie auch ein besonders grosses

Gottvertrauen, das vielen gläubigen Menschen aus Eritrea zu überleben hilft.31
Das Psalmenbuch spielt nicht nur für den Diakon aus der eritreisch-orthodoxen

Kirche eine wichtige Rolle, auch für Frauen aus anderen christlichen Traditionen
stellt das Psalmenbuch eine Ressource auf der Flucht dar, wie das Drea Fröchtling
beschrieben hat.32 Das Psalmenbuch stellt hier weniger ein Schutzobjekt dar, das

Psalmenbeten wird eher als Ritual erlebt, das Gefühle kanalisiert. Es ist kein
Geheimnis, dass Frauen auf der Flucht besonderen Gefahren ausgesetzt sind. Sie

erleben auf der Flucht in hohem Masse nicht nur körperliche, sondern vor allem
auch sexualisierte Gewalt. Grenzsoldaten erpressen so beispielsweise Lösegeld
für die Weiterreise. Eine Christin aus dem Kongo erzählt:

«Ich habe all diese körperliche und seelische Qual überlebt, weil ich jedes Mal,
wenn die Kerle an der Grenze mir etwas angetan haben, diese wunderbaren
Rachepsalmen gebetet habe. Die, wo du Gott bittest, dass er deine Feinde abschlachten
soll, sie in Schutt verwandeln, sie von der Erde wegwischen soll. Solche Psalmen
haben mir Kraft gegeben, diese Kerle zu überleben, denn in meinem Kopf habe ich
Gott gesehen, wie er mit mächtiger Hand gekommen ist und sie in Stücke gehauen
hat. Ein wunderschönes Bild!»33

In Situationen, die von grosser Ohnmacht und einem immensen Kontrollverlust

geprägt sind, betet diese Frau Rachepsalmen aus dem Alten Testament. Sie
rezitiert die ihr vertrauten Texte und es entsteht dabei ein Gefühl von Stärke. Die
Frau erfährt im Gebet, dass sie beschützt ist von einem Gott, der über ihre
Angreifer triumphiert. Dadurch übersteht sie die eigentlich unaushaltbaren Situationen.

Psalmenbeten hilft Kontingenz zu bewältigen. Das Psalmenbeten hat hier
weniger einen schützenden oder ordnenden Charakter, sondern ermächtigt die
Frau dazu, weiter zu leben und nicht aufzugeben.

Diese beiden Beispiele haben gezeigt, dass praktizierte Religion auf der Flucht
dazu beitragen kann, lebensbedrohende Situationen zu überleben. Das Leiden
wird durch das Psalmenlesen in zwei Hinsichten erträglicher. Erstens erhält das

Chaos durch das Psalmenlesen eine Ordnung. Die starke kulturell-traditionelle
Verwurzelung der Religion im Leben der Einzelnen hilft dabei. Rituale wie das

31 Vgl. Interview mit Andrea 15.10.2019 und Interview mit Barbara 28.11.2019/3.12.2019.
32 Vgl. Fröchtling, Doing Your Religion Means Survival (wie Anm. 12).
33 Fröchtling, Doing Your Religion Means Survival (wie Anm. 12), 37.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 359-372, DOI: 10.24894/2673-3641.00069



368 Claudia Hoffmann

tägliche Psalmenlesen werden als Rückzugsorte verstanden, wo der Mensch wieder

auftanken kann für den Alltag. Zweitens werden durch das Psalmenlesen
Gefühle kanalisiert und neue Gefühle möglich. Das Psalmenlesen ermächtigt dazu,
sein Leben in der Hand zu behalten. In der religiösen Praxis des Lesens oder
Betens und anhand der emotional rächenden Aspekte, die alttestamentliche Texte

enthalten, erfährt der Mensch, dass er sein Leben mitgestalten kann. Er wird von
Gott dazu ermächtigt, sein Leben selber in die Hand zu nehmen, gleichzeitig
bleibt er aber auch davon entlastet, für alles selber verantwortlich zu sein.34

In diesem Beitrag wurden zwei Fallbeispiele zu gelebter Religion auf der

Flucht kurz dargestellt. Eine Ausweitung des Samples könnte zu einer empirisch
begründeten Typologie zu gelebter Religion auf der Flucht führen. Anhand einer
solchen Typologie können wir nicht nur komplexe Erfahrungen und Zusammenhänge

von Flucht und Religion erfassen und verstehen, sondern eine Typologie
kann auch Anstösse geben, spezifische Begleit- und Therapieformen für trauma-
tisierte Menschen zu entwickeln. Um zu einer solchen Typologie zu kommen,
muss gefragt werden, welche weiteren Objekte und Rituale auf der Flucht wichtig
sind oder wichtig werden. Diese Fragen können religionsübergreifend oder
speziell für eine Konfession gestellt werden, es kann vergleichend in Bezug auf Gender-

oder Herkunftsaspekte gearbeitet werden. Ein Blick in die Forschungsliteratur

zu Religion und Flucht zeigt, dass Religion bislang vor allem für den Zeitraum
nach einer Flucht und meistens im Hinblick auf Deutungsffagen, weniger in

Bezug auf religiöse Praktiken, untersucht wird.
Es gibt verschiedene Studien zur Frage, welche Rolle Spiritualität oder Religion

bei Geflüchteten nach der Flucht spielt. Oft werden dabei Gruppen untersucht,

die in mehreren Hinsichten einen grossen Wechsel mit ihrer Flucht zu leisten

haben. Es werden anders als in diesem Beitrag mehrheitlich muslimische
Geflüchtete untersucht, die aus Ländern, in denen der Islam eine Mehrheitsreligion
ist, flüchten und eine neue Heimat in einem Land finden, wo das Christentum die
stärkste Religion ist oder Menschen grösstenteils säkular leben. Es wird gefragt,

34 Sowohl den Ordnung wiederherstellenden Aspekt von Religion auf der Flucht als auch den

ermächtigenden Aspekt habe ich in Anlehnung an die vier Typen (religiöser) Be- und
Verarbeitung von Diskontinuitäten und Kontingenz in Migration von Eva Baumann-Neuhaus
herausgearbeitet. Vgl. Eva Baumann-Neuhaus, Glaube in Migration. Religion als Ressource
in Biographien christlicher Migrantinnen und Migranten, St.Gallen 2019, 205-288,
insbesondere das Schaubild auf Seite 288.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 359-372, DOl: 10.24894/2673-3641.00069



Praktizierte Religion aufder Flucht 369

wie diese Menschen in Ländern, die ihnen in kultureller aber auch religiöser
Hinsicht fremd sind, ihre Religion leben und positiv nutzen können.35 In einigen
Untersuchungen steht die Frage im Vordergrund, wie die Flucht oder das Leiden
religiös gedeutet werden. Die abstrakte und kognitive Ebene von Religion steht

hier also im Zentrum. Es ist die Religion, der Glaube, der sonst sinnlosen

Erfahrungen Bedeutung geben kann. Darüber hinaus wird erkannt, dass Rituale eine

heilende Kraft haben und vor allem in der Traumabewältigung von zentraler
Bedeutung sein können.36 Es wird also nach verwertbaren Bewältigungs- und Integ-
rationsnarrativen von Religion gefragt.

Meine kurzen Fallbeispiele zeigen in eine andere Richtung. Es werden religiöse
Praktiken und Gegenstände besprochen, die während der Flucht eine Rolle spielen.
Diese Fragen wurden bislang zu wenig erforscht. Es ist sehr schwierig, diese Zeit
extremen Leidens zu erforschen. Es ist eine Zeit, die wir nicht beobachten können.
Es ist eine Zeit, die wir nur erfragen können. Wie ich zu Beginn bereits deutlich

gemacht habe, ist es ein äusserst heikles Unterfangen Menschen zu ihrer Flucht zu

befragen. Dennoch scheint es mir fruchtbar zu sein, über diese liminale Phase des

Lebens von Geflüchteten mehr zu erfahren, und zwar in Bezug auf ihre Überlebensstrategien,

die in religiösen Praktiken wurzeln. Denn ich halte es für durchaus plausibel

anzunehmen, dass das, was in dieser Extremzeit geholfen hat, auch später trag-
fähig ist und bleibt. Es wurde bislang leider eher beobachtet, dass religiöse Rituale
fern der Heimat zu verschwinden drohen, da Ritualspezialisten und das soziale
Netzwerk fehlen, beides Aspekte, die bei Ritualen zentral sind.37 Dieser Tendenz

gilt es entgegen zu steuern. Vielleicht können private, kleinere Rituale der persönlichen

Frömmigkeit dabei einen zentralen Platz einnehmen.

35 Vgl. dazu z. B. die Sondernummer der Zeitschrift «Journal of Refugee Studies», Band 15

Nummer 2, unter dem Titel «Religion and Spirituality in Forced Migration». Die
Sondernummer enthält Beiträge zu muslimischen albanischen Geflüchteten in den USA, zu
äthiopischen Juden in Israel, zu muslimischen Somalierinnen in Australien, zu buddhistischen
kambodschanischen Geflüchteten in den USA, zu christlichen Sudanesen in den USA.

36 Vgl. dazu z. B. Amy L. Ai/Christopher Peterson/Bu Huang, The Effect of Religious-Spir¬
itual Coping on Positive Attitudes ofAdult Muslim Refugees from Kosovo and Bosnia, in:
The International Journal for the Psychology of Religion 13/1 (2003) 29-47; Jacob Bent-
ley/Zeba Ahmad/John Thobum, Religiosity and Posttraumatic Stress in a Sample of East
African Refugees, in: Mental Health, Religion and Culture 17/2 (2014) 185-195.

37 Vgl. Chean Rithy Men, The Changing Religious Beliefs and Ritual Practices among
Cambodians in Diaspora, in: Journal of Refugee Studies 15/2 (2002) 222-233.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 359-372, DOI: 10.24894/2673-3641.00069



370 Claudia Hoffmann

Schluss: Material Religion und Ritualforschung

In vielen religiösen Traditionen spielen unterschiedliche Objekte eine wichtige
Rolle in der persönlichen Glaubenspraxis und in den Zeremonien der Gemeinschaft.

Solche Objekte können in ihrer Materialität und in Bezug auf ihre rituelle
Praxis untersucht werden. Wir befinden uns mit diesen Fallbeispielen im
Forschungsfeld der Material Religion. Das Psalmenbuch wird als Schutzobjekt
untersucht, aber auch in Bezug auf das rituelle Lesen der Texte. Im grossen Ganzen

geht es hier darum, wie Religion in der materiellen Kultur stattfindet. Der Fokus
in diesem interdisziplinären Forschungsfeld, das sich seit den 1980er Jahren zu
etablieren begann, liegt auf der Materialität, dem Sichtbaren und der Praxis von
Religion. Objekte und Rituale werden in diesem Forschungsfeld neu als Quellen
der Erkenntnis wahrgenommen, nicht einfach als Illustration von theologischen
Ideen. Es wird sowohl die Geschichte und die Entstehung der Objekte untersucht
als auch ihre Performanz.38

Das Psalmenlesen der beiden Geflüchteten fuhrt uns also auch direkt hinein in
die Ritualforschung. Rituale finden in einem Zwischenzustand statt, sie versichern,
dass es in jeder Situation ein Vorher und ein Nachher gibt. In Bezug auf Migration
kann man davon sprechen, dass Menschen rituelle Handlungen ausfuhren, die ihnen
beim Überleben schwierigster Erfahrungen helfen. Rituale können einen zentralen
Platz einnehmen bei der Bewältigung von Traumata. Rituale haben die Kraft, die
Welt zu erneuern, weil man aus ihr heraustreten kann.39 Man könnte darüber hinaus

Migrationserfahrungen insgesamt als Passage-Rituale verstehen, da sie immer
einen Zwischenzustand und eine liminale Erfahrung darstellen.40

Die religionsbezogene Forschung zu Migration und Flucht profitiert, wenn sie

Fragen und Ansätze dieser Forschungstradition anwendet. Bislang wird in der
Forschung zu Flucht und Religion nämlich weniger die religiöse Praxis von Menschen
auf der Flucht untersucht, sondern vor allem die Rolle von religiösen Narrativen
und religiösen Gemeinschaften vor, während und insbesondere nach der Flucht.

38 Für weitere Informationen zur Material Religion vgl. das Journal Material Religion. The
Journal of Objects, Art and Belief, in: www.tandfonline.com/toc/rfmr20/current
16.01.2020). Ebenso den podcast mit David Morgan, Material Religion, in: www.religious-

studiesproject.com/podcast/podcast-david-morgan-on-material-religion (16.01.2020).
39 Vgl. für die Bedeutung von Ritualen in der Fluchtbewältigung: Nancy Wellmeier, Rituals of

Resettlement. Selected Papers on Refugee Issues, Fairfax, VA, 1994.
40 Vgl. fur weiterfuhrende Informationen zur Ritualforschung die Ergebnisse des Heidelberger

Sonderforschungsbereiches Ritualdynamik, in: www.ritualdynamik.de (16.01.2020).

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 359-372, DOI: 10.24894/2673-3641.00069



Praktizierte Religion aufder Flucht 371

Biblische Erzähl- und Rechtstexte decken die grosse Bedeutung auf, die

Migrationserfahrungen fur die Identität der Menschen der hebräischen Bibel haben,41 mit-
hilfe von religiösen Narrativen werden eigene Erlebnisse gedeutet und so kann Sinn
entstehen.42 Migrationskirchen (oder auch Moscheegemeinden) bieten soziale

Unterstützung an, vermitteln Zughörigkeit und geben Handlungsorientierung.43
Forschungen zur religiösen Praxis beleuchten demgegenüber nicht nur die rituellen
Aspekte von Religion, sondern auch Nuancen von Religion, die sonst wenig im Zentrum

stehen. Die kurze Untersuchung zur Verwendung des Psalmenbuches auf der
Flucht hat rächende und emanzipatorische Aspekte der christlichen Religion zum
Vorschein gebracht. Es sollte noch stärker bedacht werden, welche Rolle affektive
und emotionale Dynamiken in Migrationsprozessen spielen. Ebenso gilt es weiterhin

auch die sozialen Aspekte von Religion im Blickfeld zu behalten. Religion auf
der Flucht ist mehr als Kontingenzbewältigung, die mitgenommenen Gegenstände,
wie das Psalmenbuch, eine Ikone, ein Kreuz oder ein Rosenkranz, dienen auch der

Beziehungspflege, und gehören zum kulturellen Gedächtnis eines Heimatlandes.

Mithilfe der Objekte wird Zugehörigkeit hergestellt.

«Ich hebe meine Augen aufzu den Bergen - Woher kommt mir Hilfe?» Praktizierte Religion

aufder Flucht
Dieser Beitrag beschäftigt sich damit, wie Religion auf der Flucht gelebt wird. Es handelt
sich dabei um ein bislang sehr wenig beleuchtetes Thema in der Forschung zu Religion
und Migration. Erstens werden religiöse Praktiken im Vergleich zu religiösen Deutungen
des Fluchtgeschehens wenig untersucht, und zweitens wird, wenn religiöse Praktiken im
Zentrum stehen, vor allem die Zeit nach der Flucht beleuchtet, wenn es um Fragen der
Integration in ein neues Zuhause geht. Ausgangspunkt für die hier gemachten Überlegungen

ist die Erzählung eines eritreisch-orthodoxen Diakons. Die Situation von Geflüchteten
aus Eritrea wird exemplarisch vorgestellt, da seit 2011 die meisten Asylgesuche in der
Schweiz von Menschen aus Eritrea gestellt werden. Der Beitrag geht aber über diese
exemplarische Darstellung hinaus. Es werden erste Schritte hin zu einer Typologisierung geleb-
ter Religion auf der Flucht gemacht, und es wird aufgezeigt, welche Forschungszweige
sich mit diesen Fragen beschäftigen.

Gelebte Religion - material religion - Ritual - Flucht - Eritrea - Psalmen - Rache -
Interviews - empirische Forschung.

41 Vgl. Jürg Ebach, Biblische Perspektiven aufFremde, Flüchtlinge und Migrationen, in: Chris¬
tian Ströbele/Mohammad Gharaibeh/Anja Middelbeck-Varwick/Amir Dziri (Hg.), Migration,

Flucht, Vertreibung: Orte islamischer und christlicher Theologie, Regensburg 2018,
59-76, hier 59-62.

42 Immer wieder dient die Geschichte des verkauften Joseph, seinem Niedergang und seinem
Aufstieg, als Mutgeschichte. So auch in einem meiner Interviews: Helen, 14.12.2019.

43 Vgl dazu z.B. die Forschungsergebnisse der Nachwuchsforschergruppe Religion vernetzt:
Alexander-Kenneth Nagel (Hg.), Religiöse Netzwerke: die zivilgesellschaftlichen Potentiale
religiöser Migrantengemeinden, Bielefeld 2015; Simon Foppa, Kirche und Gemeinschaft in
Migration. Soziale Unterstützung in christlichen Migrationsgemeinden, St. Gallen 2019.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)359-372, DOI: 10.24894/2673-3641.00069



372 Claudia Hoffmann

«Je lève les yeux vers les montagnes - d'où vient mon aide?» Religion pratiquée enfuite
Cet article traite de la façon dont la religion est vécue en fuite. 11 s'agit d'un sujet jusqu'à
présent très peu étudié dans les recherches sur la religion et les migrations. Premièrement,
les pratiques religieuses sont peu étudiées par rapport aux interprétations religieuses de ce
qui s'est passé pendant la fuite, et deuxièmement, lorsque les pratiques religieuses sont au
centre de l'attention, la période qui suit la fuite est le moment le plus important où les
questions d'intégration dans un nouveau foyer sont soulevées. Le point de départ des
présentes réflexions est l'histoire d'un diacre orthodoxe érythréen. La situation des réfugiés
d'Érythrée est présentée à titre d'exemple, puisque depuis 2011, la plupart des demandes
d'asile en Suisse ont été soumises par des personnes originaires d'Érythrée. Cependant,
l'article va au-delà de cette présentation exemplaire. Les premiers pas vers une typologi-
sation de la religion vécue pendant la fuite sont effectués et les branches de la recherche
traitant de ces questions sont identifiées.

Religion vivante - religion matérielle - rituel - fuite - Erythrée - psaumes - vengeance -
interviews - recherche empirique.

«Alzo gli occhi verso le montagne - da dove vierte il mio aiuto?» Religione praticata infuga
Questo articolo tratta di corne la religione viene vissuta durante la fuga. Questo è un argo-
mento finora poco studiato nelle ricerche sulla religione e le migrazioni. In primo luogo,
le pratiche religiose sono poco studiate rispetto aile interpretazioni religiose di ciö che è

accaduto durante la fuga, e, in secondo luogo, quando le pratiche religiose sono al centro
delfattenzione, il periodo dopo la fuga è il momento più importante in cui si pone la que-
stione deli'integrazione in un nuovo ambiente. Il punto di partenza dei racconti dei soprav-
vissuti è la storia di un diacono ortodosso eritreo. La situazione dei rifugiati eritrei viene
presentata corne esempio, poiché dal 2011 la maggior parte delle domande d'asilo in Sviz-
zera è stata presentata da persone provenienti dall'Eritrea. Tuttavia, l'articolo va oltre que-
sta presentazione a titolo di esempio. Vengono compiuti i primi passi verso una tipologiz-
zazione délia religione vissuta durante la fuga e vengono mostrati i rami délia ricerca che
si occupano di queste questioni.

Religione vissuta - religione materiale - religione materiale - rituale - fuga - Eritrea -
salmi - vendetta - interviste - ricerca empirica.

«I lift up mine eyes unto the mountains -from whence cometh my help?»
Practiced religion inflight
This article deals with how religion is lived while one is fleeing. This is a hitherto seldom
studied topic in research on religion and migration. Firstly, religious practices are scarcely
studied with respect to religious interpretations of what happened during the flight.
Secondly, when religious practices are at the centre of attention, the period after the flight is
the most important time, when questions of integration into a new home are raised. In this
article, the point of departure of the survivors' accounts is the stoiy of an Eritrean Orthodox
deacon. The situation of refugees from Eritrea is presented as an example, since from 2011
onwards, most asylum applications in Switzerland have been made by people from Eritrea.
However, the article goes beyond this exemplary presentation of this experience. The first
steps towards a typologization of religion lived out during flight are made, and the branches
of research that deal with these questions are shown.

Lived religion - Material religion - Ritual - Flight - Eritrea - Psalms - Revenge -
Interviews - Empirical research.

Claudia Hoffmann, Dr., Theologische Fakultät der Universität Basel, Fachbereich Ausser-
europäisches Christentum.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)359-372, DOl: 10.24894/2673-3641.00069


	"Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen - Woher kommt mir Hilfe?" : Praktizierte Religion auf der Flucht

