Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 114 (2020)

Artikel: Religiése Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950
Autor: Weger, Tobias
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religiose Narrative bei den Deutschen
aus der Dobrudscha 1940-1950

Tobias Weger

Wie verarbeiten migrierende Gruppen ihre kollektiven Erfahrungen? Welcher
Narrative bedienen sie sich dabei, vor allem dann, wenn sie unfreiwillige Migra-
tionen durchlebt haben? Und welche Rolle spielen in diesem Kontext religitse
Motive und Argumente? Diesen Fragen soll im Folgenden am Beispiel der Deut-
schen aus der Dobrudscha' nachgegangen werden, einer Entit4t, die zu Beginn
des Zweiten Weltkriegs etwa 15.000 Personen zihlte.? Sie eignet sich insofern in
besonderem MalBe fiir die oben genannten Fragestellungen, als die Betroffenen
im 20. Jahrhundert innerhalb nur eines halben Jahrzehnts zweimal aus ihrem Kon-
text disloziert wurden: im Herbst 1940 im Zuge einer nationalsozialistischen Um-
siedlung,?® die zwar formal freiwillige Ziige trug, aber nicht ohne massiven sozia-
len und politischen Druck erfolgte, und Anfang 1945 durch die von den deutschen

' Gegeniiber dem verbreiteten Kollektivbegriff «Dobruschadeutsche», der die Existenz einer

homogenen Gruppe impliziert, ziehe ich die Wendungen «Deutsche in der Dobrudscha»
bzw. «Deutsche aus der Dobrudscha» vor, die ein offeneres Verstindnis der regionalen
deutschsprachigen Bevolkerung ausdriickt. Zu diesem Problem allgemein vgl. Hans Chris-
tian Petersen/Tobias Weger, Neue Begriffe, alte Eindeutigkeiten? Zur Konstruktion von
«deutschen Volksgruppen» im 6stlichen Europa, in: Jahrbuch des Bundesinstituts fiir Kultur
und Geschichte der Deutschen im 6stlichen Europa 25 (2017) 177-198.

Zu ihrer Geschichte allgemein Hans Petri, Geschichte der Deutschen Siedlungen in der
Dobrudscha. Hundert Jahre deutschen Lebens am Schwarzen Meere, Miinchen 1956; Johan-
nes Florian Miiller, Ostdeutsches Schicksal am Schwarzen Meer, Donzdorf 1981; Albert und
Gerlinde Stiller, Heimatbuch der Dobrudscha-Deutschen 1840-1940. Hg. von der Lands-
mannschaft der Dobrudscha- und Bulgariendeutschen e. V., Heilbronn 1986; Josef Sallanz,
Dobrudscha. Deutsche Siedler zwischen Donau und Schwarzem Meer, Potsdam 2020. Das
hiufig herangezogene Werk von Paul Trdger, Die Deutschen in der Dobrudscha. Zugleich
ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Wanderungen in Osteuropa, Stuttgart 1922, ist
zwar reich an wertvollen Fakten, entstammt aber einem vélkischen Diskurs der «Patronage»
deutscher Menschen im Ausland.

Dazu noch immer grundlegend Dirk Jachomowski, Die Umsiedlung der Bessarabien-, Bu-
kowina- und Dobrudschadeutschen. Von der Volksgruppe in Ruménien zur «Siedlungsbrii-
cke» an der Reichsgrenze, Miinchen 1984.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



346 Tobias Weger

Behorden angeordnete Evakuierung aus den neuen Ansiedlungsgebieten in den
besetzten Lindern Polen und Tschechoslowakei, die in eine chaotische Fluchtsi-
tuation miindete.

Doch zun#chst einmal gilt es, als Kontext den rdumlichen und sozialen Rah-
men abzustecken, in dem sich das Leben der Deutschen in der Dobrudscha zwi-
schen etwa 1840 und 1940 abgespielt hat. Im Anschluss daran geht es um kirch-
liche Reaktionen auf die Umsiedlung, aber auch um religiose Argumentationen
bei der Neuansiedlung wihrend des Zweiten Weltkriegs sowie nach der Ankunft
in den alliierten Westzonen Deutschlands bzw. der friilhen Bundesrepublik
Deutschland. Die Analyse beschrinkt sich nicht nur auf die diskursanalytische
Untersuchung religidser Narrative im engeren Sinne, sondern geht von einem
weitgefassten Verstdndnis des Narrativs als einer sozialen Praxis aus, die auch
religidses Alltagsbrauchtum, Handeln und Zeremonien mit einbezieht. In diesen
Handlungsformen driicken sich gesellschaftliche Wertvorstellungen und Normen
der Laien auf der einen Seite und der Seelsorger auf der anderen Seite aus.

Die Dobrudscha im Spiegel historisch-demographischer Entwicklungen

Ehe die untere Donau ihre Wassermassen im Donaudelta breit auffdchert, um sie
schlieBlich dem Schwarzen Meer zu iiberlassen, vollzieht ihr Lauf noch eine Bie-
gung in nordlicher Richtung. Das vom Flussunterlauf und dem Schwarzen Meer
umschlossene Gebiet, das im Norden von den Sumpflandschaften des Deltas und
daran angrenzenden Gebirgsziigen, in der Mitte und im Siiden von hiigeligen
Steppenlandschaften von unterschiedlicher Bodengiite bestimmt wird, ist die
Dobrudscha (rum. Dobrogea, bulg. lo6pymxka). Dieses Gebiet bildete seit der
Frithen Neuzeit wiederholt ein Streitobjekt zwischen den GroBméchten oder den
angrenzenden Staaten und daher auch eine Sphére gewichtiger demographischer
Veriénderungen und Migrationsprozesse. Seit dem ausgehenden Mittelalter ge-
horte die Dobrudscha zum Osmanischen Reich. Sie war ein hdufiger Austra-
gungsort militdrischer Konflikte mit dem Russldndischen Reich, die im 18. und
frithen 19. Jahrhundert schwerste Verwiistungen und demographische Verwer-
fungen hervorriefen, so wihrend des Russisch-Osmanischen Kriegs von 1828/29,
des Krimkriegs 1853—1856, des erneuten Russisch-Osmanischen Kriegs von
1877/78, des Zweiten Balkankriegs 1913 und des Ersten Weltkriegs 1916—-1918.
Auf die Kampfhandlungen folgten nicht selten Grenzverschiebungen: kraft des
Berliner Vertrags vom 13. Juli 1878 erhielt Ruménien die nordliche Dobrudscha
als Gebietszuwachs, wihrend die stidliche Dobrudscha an Bulgarien fiel. Als
Folge des Friedens von Bukarest vom 10. August 1913 trat Bulgarien seinen An-

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



Religiése Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950 347

teil an Ruménien ab, erhielt ihn aber mit dem Vertrag von Craiova am 7. Septem-
ber 1940 wieder zuriick. Seither ist der Verlauf der ruménisch-bulgarischen Gren-
ze unveridndert.

Zu diesen h#ufigen duBerlichen Verdnderungen tritt eine komplexe Bevolke-
rungsstruktur, die sich historisch erkldren ldsst. In der Frithen Neuzeit siedelten
die osmanischen Behorden in der Dobrudscha tiirkische Bauern aus Anatolien
und Thrakien an; im 19. Jahrhundert kamen als Fliichtlinge aus dem Russlédndi-
schen Reich Tataren, zeitweilig auch Tscherkessen hinzu. Ebenfalls aus Stidruss-
land wanderten seit dem 19. Jahrhundert Lipowaner — altgldubige Russisch-Or-
thodoxe — ein, die sich insbesondere im Donaudelta und entlang der Schwarz-
meerkiiste niederlieBen. Orthodoxe Bulgaren, Ruménen, Griechen und Ukrainer,
katholische Italiener und Deutsche, aber auch deutsche Kolonisten protestanti-
scher oder freikirchlicher Konfessionszugehdorigkeit vervollstéindigten diese eth-
nische und religiose Vielfalt, deren genaue Proportionen héufig im Fluss waren.
Dabei losten zu keinem Zeitpunkt religiose Motive Migrationsprozesse aus, son-
dern entweder politische Entscheidungen oder die subjektive Suche nach besseren
materiellen Lebensbedingungen, etwa im Fall der um 1900 starken Auswande-
rungstendenzen nach Nordamerika.

Mit der Zugehorigkeit zu Ruménien begann ab 1878 eine erste Abwanderung
von Teilen der tiirkischen Bevolkerung aus der Region, wéhrend die neuen rumé-
nischen Behorden landsuchenden Ruménen aus der Walachei und der Moldau,
aber auch aus dem damals noch zur Habsburgermonarchie zdhlenden Siebenbiir-
gen die Ansiedlung in der Dobrudscha erméglichten. Der Ubergang der Siid-
dobrudscha* an Ruménien bewirkte eine Ruménisierung dieses Landesteils, den
1940 ein bulgarisch-ruménischer Bevolkerungsaustausch wieder weitgehend re-
vidierte. Infolge einer ruménisch-tiirkischen Ubereinkunft hatten ihrerseits ab
1936 viele Tiirken die Dobrudscha verlassen, nachdem ihnen die Tiirkische Re-
publik in Anatolien attraktive Angebote flir eine Neuansiedlung gemacht hatte.
Ein Abkommen zwischen Ruménien und dem Dritten Reich 16ste im Herbst 1940
den oben bereits angedeuteten Exodus eines Grofteils der deutschen Siedler aus.

Die Deutschen in der Dobrudscha

Zwischen 1840 und 1853 kamen, zunichst als Migranten aus dem Russldndischen
Reich, deutsche Siedler in die damals noch osmanische Dobrudscha und griinde-
ten, wihrend weiterer Zuwanderungsphasen (1873—1883, 1890/91 sowie im
20. Jahrhundert) demographisch noch verstirkt, eine Reihe von Siedlungen, in

4+ Im Ruménischen spricht man im Allgemeinen entweder von der «Dobrogea noué» [neuen

Dobrudscha] oder — aufgrund der geographischen Form — vom «Cadrilater» [Viereck].

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



348 Tobias Weger

denen sie zumeist mit Angehorigen anderer Ethnien und Religionen/Konfessio-
nen zusammenlebten. Dazu zdhlten etwa die katholischen Dorfer Malkotsch
(rum. Malcoci), Karamurat (rum. Caramurat, heute: Mihail Kogalniceanu) und
Colelia (rum. Colilia) sowie die evangelischen Dorfer Atmagea, Cogealac, Tari-
verde, Cobadin, Fachria (rum. Faclia) und Sarighiol, um nur die wichtigsten zu
nennen. Mit Ausnahme der stéddtischen Bevolkerungen von Konstanza (rum.
Constanta) und Tultscha (rum. Tulcea) waren die meisten deutschen Siedler
Landwirte oder Handwerker, wobei ein nicht unerheblicher Teil von ihnen kein
eigenes Land besal3, sondern die Griinde von GroBgrundbesitzern pachtete.

Die rumdnische
Dobrudscha in den
Jahren 1913-1940

mit den Bezirken Tulcea,
Constanta, Durostor (Silistra)
und Caliacra (Bazargic)

und Beriicksichtigung der
wichtigsten Ortschaften mit
hohem deutschem
Bevdlkerungsanteil

Schwarzes

.,“
oy oleuMee Meer
Caralai m !\ Constanta

n a u
L Cobadin m

T . )
. Silistra - Aacap Eﬁed\irghiol

Sarighil [ ] -/Mangeapunar

Mamuslia _ = :—ug' Mangalia

Ali-Anife g
]
] Ciobancuius

Bulgarien Bazargic N

Ba‘dc/- e /‘/

Entwurf: Tobias Weger, 2020 Cap Caliacra

Die einzelnen Siedlungsgemeinschaften verfiigten zum Teil nicht von Anfang
an eine seelsorgerliche Betreuung. Die evangelischen Gemeinden unterstanden
seit der Mitte des 19. Jahrhunderts dem Oberkirchenrat in Berlin, der allerdings
keine liickenlose Besetzung der Pastorenstellen gewéhrleisten konnte. Die katho-
lischen Gemeinden wurden zu Anfang von Missionaren betreut, erst mit der In-
korporation in das Erzbistum Bukarest (rum. Bucuresti) wurden die Pfarreien
durchgehend pastoral verwaltet.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



Religiose Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 19401950 349

Da manche Filialen sehr abgelegen waren, mussten mancherorts Lehrkrifte,
so genannte Kiisterlehrer, innerhalb der evangelischen Kirche die Funktion eines
sonntdglichen Predigers iibernehmen. Aus dem Russldndischen Reich war zudem
die Tradition der «Stundisten»’ {ibernommen worden, einer Art selbstverwalteter
liturgischer Gestaltung in Ermangelung von ordinierten Pastoren. Auf diese
Weise wurden sowohl von Protestanten als auch von Katholiken tradierte Formen
der Volksfrommigkeit weiter praktiziert, die zum Teil noch aus den urspriingli-
chen Herkunftsgebieten stammten. Evangelische Christen, deren Vorfahren etwa
aus dem siidwestdeutschen Raum stammten, waren stark von pietistischen Vor-
stellungen geprégt, die mit den Idealen der Evangelischen Kirche der altpreufi-
schen Union kollidierten. Auch die katholischen Diasporagemeinden pflegten
héufig Praktiken einer populdren Religiositét, die globale theologische Diskurse
und Debatten des 19. Jahrhunderts noch nicht rezipiert hatte. In beiden Féllen
ldsst sich also eher von einer ausgeprigten Volksfrommigkeit sprechen als von
einer theologisch fundierten Kirchlichkeit. Dies erkldrt auch, weshalb seit dem
ausgehenden 19. Jahrhundert unter den Protestanten neue freikirchliche Ange-
bote, insbesondere der Methodisten, Baptisten und Adventisten, vielerorts An-
klang fanden. Die Baptistengemeinden in Cataloi, Tulcea, Mangalia und Sa-
righiol (rum. Albesti) oder die Adventistengemeinschaft in den Neuen Weingér-
ten (rum. Viile Noi) einem Vorort von Konstanza, entwickelten sich zu ernsthaf-
ten, von der evangelisch-lutherischen Kirche stark befehdeten Konkurrenzen.

Als die Sowjetunion ihre Einflusssphére im dstlichen Europa im Sinne des Ge-
heimen Zusatzprotokolls zum Hitler-Stalin-Pakt vom 24. August 1939 ausweitete
und am 28. Juni 1940 vom bisherigen ruménischen Staatsgebiet Bessarabien und
die noérdliche Bukowina mit dem regionalen Zentrum Czernowitz annektierte,
kam es am 5. September 1940 zu einer deutsch-sowjetischen Vereinbarung, in-
folge derer aus Bessarabien und aus der Nordbukowina fast alle Deutschen um-
gesiedelt wurden. Die Angst, die UdSSR konne ihre Expansion auf weitere Regi-
onen Ruméniens ausweiten, wurde von der nationalsozialistischen Propaganda
im Deutschen Reich und innerhalb der Deutschen Volksgruppe in Ruménien ge-
schickt eingesetzt, um auch die Deutschen in der Siidbukowina und in der
Dobrudscha zur «Umsiedlung» zu bewegen. Am 22. Oktober 1940 vereinbarten
Vertreter der deutschen und der ruménischen Regierung in Bukarest, auch diese
Deutschen umzusiedeln. Man versprach ihnen neues Siedlerland auf fruchtbaren
Bdden im Deutschen Reich bzw. in den von Deutschland okkupierten Gebieten
im Ostlichen Europa.

5 Vgl. Hans-Christian Diedrich, Siedler, Sektierer und Stundisten. Die Entstehung des russi-
schen Freikirchentums, Berlin 1985.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



350 Tobias Weger

Reaktionen seitens der Evangelischen Kirche A. B. auf die Umsiedlung 1940

Die Reaktionen der christlichen Kirchen auf diese Politik fielen ungleich aus. Aus
der Lektiire der zeitgendssischen Quellen gewinnt man aber auch den Eindruck,
dass innerhalb der Evangelischen Kirche A. B., zu der die Lutheraner in der
Dobrudscha seit dem Ende des Ersten Weltkriegs gehorten, auf unterschiedlichen
Hierarchieebenen durchaus abweichende Standpunkte vorherrschten. Die Do-
brudscha gehorte zum evangelischen Dekanat Bukarest, das auch die Walachei
und die Moldau miteinschloss. Dechant Hans Petri (1880—1974) unternahm vom
2. bis 16. November 1940 eine Abschiedsreise zu den evangelischen Kirchenge-
meinden und versprengten Gruppen in der Dobrudscha. Zu diesem Zeitpunkt wa-
ren drei von vier evangelischen Pastorenstellen in der Region unbesetzt, so dass
seine Reise auch eine wichtige Seelsorgefunktion hatte. Dabei erfasste ihn eine
zwiespiltige Atmosphére in den Dorfern:

«Was Umsiedlung bedeutete, erfuhr man erst dann in seiner vollen Wirklichkeit,
wenn man in die Hiuser trat, in denen alle Wohnrdume voller Kisten und Koffer
standen, der Haushalt in voller Auflésung sich befand und durch alle Zimmer sich
Kauflustige dridngten, die oftmals unter grolem, zeitraubendem Wortschwall mog-
lich niedrige Preise zu erzielen suchten. Es war eine besonders gliickliche Fiigung,
daB fast den ganzen Monat November hindurch prachtvoll warmes Herbstwetter
herrschte und die StraBen trocken waren; sonst wire die gesamte Umsiedlung zu
einer wahren Katastrophe geworden. Zu jedem Stiick des Hausrates bestand ja eine
personliche Beziehung und erst recht zu jedem Stiick Vieh, das im Stalle stand. Be-
sonderen Wert hatten die Dobrudschabauern stets auf gute Pferde gelegt. So galt es,
sich von der ganzen bisherigen Lebensgrundlage zu 16sen und sich bereit zu halten
fir neue Aufgaben unter neuen Daseinsvoraussetzungen und in neuen Lebensver-
hiltnissen, die vieles Ungewohnte und Fremde, besonders in der Wirtschaftsweise,
mit sich bringen wiirden.»®

An verschiedenen Orten hielt Pastor Petri Abschiedsgottesdienste, etwa am
3. November in Cobadin. Fiir die Gestaltung dieser Zeremonien w#hlte der Pastor
traditionelle Kirchenlieder aus dem Themenfeld «Abschied und Gehen» aus, da-
runter Befiehl Du meine Wege mit dem Text von Paul Gerhard (1607-1676), In
allen meinen Taten von Paul Fleming (1609—1640), Jesu, geh voran von Nikolaus
Ludwig von Zinzendorf (1700-1760) und schlieBlich das Lied So nimm denn
meine Hinde von Julie Hausmann (1826-1901).” Gemeinsamer Tenor dieser
Liedtexte war das unverbriichliche Gottvertrauen der Gldubigen. Sie sollten damit
etwas ohnehin nicht mehr riickgéngig zu machendes akzeptieren und auf Gottes
Rat hoffen.

6 Hans Petri, Abschied von der Dobrudscha, in: Die evangelische Diaspora, 23/1 (1941) 111-
120, hier 116.
7 Petri, Abschied von der Dobrudscha (wie Anm. 6), 117.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



Religidse Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950 351

Am 10. November hielt Petri noch einen Konfirmationsgottesdienst in der be-
reits leergerdumten Kirche von Atmagea. In Cataloi musste er am 11. November
einen Mann bestatten, der am Tag zuvor den Schreck angesichts eines schweren
Erdbebens in Ruménien nicht iiberlebt hatte. Die Gemeinde von Cobadin
wilnschte am 14. November noch eine zweite Abschiedsfeier, die sich als Um-
gang vom Ortlichen Friedhof iiber das Bethaus bis hin zum Kriegerdenkmal er-
streckte, dessen Inschriftentafeln auch die Namen vieler im Ersten Weltkrieg als
ruménische Soldaten gefallener Angehoriger der deutschen evangelischen Ge-
meinde enthielt. Dort spielte die Musikkapelle der Gemeinde die ruménische und
die deutsche Nationalhymne. Auch der orthodoxe Ortsgeistliche sprach bei dieser
Gelegenheit einige Abschiedsworte fiir die im Aufbruch begriffenen deutschen
Dorfbewohner.® Den letzten Gottesdienst hielt Petri in der evangelischen Kirche
in Constanta, von wo aus der letzte Umsiedlertransport abging.’

Reaktionen seitens der romisch-katholischen Kirche auf die Umsiedlung 1940

Die katholischen Gemeinden in der Dobrudscha unterstanden seit 1883 dem Erz-
bistum Bukarest, dem infolge der geplanten Umsiedlung der Deutschen ein er-
heblicher Substanzverlust in den Diasporagemeinden im &stlichen Ruménien
drohte. Erzbischof Alexandru Teodor Cisar (1892—-1954) entsandte bereits im
Sommer 1940 den Theologen Hieronymus Menges (1910-2002), der selbst einer
Bauernfamilie in Caramurat entstammte, in die Dobrudscha, um den dortigen Ka-
tholiken von der vorgesehenen Ausreise ins Deutsche Reich abzuraten.!” Menges
hatte von 1934 bis 1937 im Deutschen Reich Theologie studiert, kannte also die
Realitdt des Dritten Reiches, und lehrte seit 1937 Dogmatik an der Katholischen
Theologischen Akademie in Bukarest. Menges fiihrte nach eigenem Bekunden
ein Empfehlungsschreiben des Diplomaten Hans Bernd von Haeften (1905
1944)"! mit sich, der bis zu seiner Abberufung Anfang September als Jurist an der
deutschen Gesandtschaft in Bukarest téitig gewesen war.

Da von Haeften ein aktives Mitglied der Bekennenden Kirche und erklérter
Gegner der radikalen Nationalsozialisten innerhalb der Deutschen Volksgruppe
in Ruminien war,!? diirfte ein von ihm gezeichnetes Empfehlungsschreiben eher
kontraproduktiv gewesen sein. Von zahlreichen ruménischen Behorden erfuhr

Sallanz, Dobrudscha (wie Anm. 2), 88.
°  Petri, Abschied von der Dobrudscha (wie Anm. 6), 118f.
10 H[ieronymus] Menges, Die Umsiedlung der Dobrudscha-Deutschen im Jahre 1940, in: Jahr-
buch 1970 der Dobrudscha-Deutschen, 7-15, hier 9.
Hans Bernd von Haeften, <https://www.gdw-berlin.de/vertiefung/biografien/personenver-
zeichnis/biografie/view-bio/hans-bernd-von-haeften/7no_cache=1> (20.03.2020).
12 Andreas Mackel, Umkémpfte Volkskirche. Leben und Wirken des evangelisch-s#chsischen
Pfarrers Konrad Mockel (1892-1965), Koln/Weimar/Wien 2011, 234,

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



352 Tobias Weger

Menges, es sei ihnen «nicht angenehm», wenn die Deutschen die Dobrudscha
verlieBen. Er fithrte Gespriche in den einzelnen Gemeinden, aber auch mit Johan-
nes Klukas (1896-1972), dem damaligen «Gauleiter» der Deutschen in der
Dobrudscha. Als dieser zur Fithrung der Deutschen Volksgruppe in Ruménien
nach Hermannstadt (rum. Sibiu) reiste und von dort aus die Umsiedlungspléne
kommunizierte, wurde er auf Betreiben des deutschen Konsulats abgesetzt und
durch den radikaleren Paul Unterschiitz (1912-1943) ersetzt. Die Gesandtschaft
des Deutschen Reiches in Bukarest weigerte sich nun, Menges zu empfangen und
wies ihn ebenso zuriick wie zuvor bereits das deutsche Konsulat in Constanta.'

Als die Umsiedlung schlielich offiziell bekanntgegeben wurde, musste sich
auch Hieronymus Menges geschlagen geben. Allerdings hatte sein Wirken unter
den deutschen Katholiken doch einige Zweifel und Bedenken ausgelost. Der eng
mit dem Volksbund fiir das Deutschtum im Ausland (VDA) und dem Deutschen
Ausland-Institut (DAI) in Stuttgart verbundene Ethnograph Karl Stumpp (1896—
1980), der im November 1940 der nationalsozialistischen Umsiedlungskommis-
sion fiir die Dobrudscha angehorte, notierte am 9. November 1940, die katholi-
sche Kirche betreibe Widerstand gegen die geplante Umsiedlung. Sie habe der
nationalsozialistischen Volkstumspolitik eine «Gegenpropaganda» entgegenge-
halten. Diese bleibe jedoch «ohne Erfolgy», denn voraussichtlich wiirden auch «die
Deutschen katholischen Glaubensy alle auswandern.'*

Die Haltung vieler deutscher Dobrudschaner konnte Hieronymus Menges in-
des in der eigenen Familie — im Gespréch mit seinem Vater Peter Menges (1880—
1958) — eruieren:

«Meinem Vater, der seine Gefithle und Empfindungen nie zur Schau gestellt hatte,
ging der bevorstehende Abschied sehr nahe. Ergriffen horte ich ihm zu, als er mich
durch seinen Besitz filthrte, der die Marksteine seines bisherigen Lebens aufwies.
Mit bewegten Worten erzihlte er mir, wann er das eine oder andere Gebéude errich-
tet und die verschiedenen Anschaffungen vorgenommen hat. Ich spiirte, wie er iiber-
all etwas von seinem Wesen hineingelegt hatte. Und nun sollte er alles lassen und
wegziehen? Er wiirde einen Teil seiner selbst zuriicklassen. [...]»!°

Als Erzbischof Cisar Anfang November 1940 von der unmittelbar bevorste-
henden Umsiedlung erfuhr, begab er sich unverziiglich auf eine letzte Visitations-
reise in die Dobrudscha, um selbst seine Bistumsangehorigen zum Bleiben zu

Menges gibt an, mit dem deutschen Gesandten in Bukarest Manfred Freiherr von Killinger
(1886—1944) verhandelt zu haben. Da sein Vorgénger Wilhelm Fabricius (1882-1964) noch
bis 1941 im Amt war, muss eine Verwechslung vorliegen. Vgl. Tobias C. Brinkmann, Hand-
buch der Diplomatie 1815-1963. Auswirtige Missionschefs in Deutschland und deutsche
Missionschefs im Ausland von Metternich bis Adenauer, Miinchen 2001, 90.

14 BA 57/639, Karl Stumpp an Richard Csaki, 9. Nov. 1940.

15 Menges, Die Umsiedlung der Dobrudscha-Deutschen im Jahre 1940, 10.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



Religitse Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 19401950 353

veranlassen.'® Am 4. November 1940 firmte er eine Reihe von Kindern in der
Gemeinde Palazu Mare. Obwohl Hieronymus Menges sich inzwischen persénlich
mit der Umsiedlung der Deutschen arrangiert hatte, verweigerte man ihm kurz
spéter, auf einem der Umsiedlerschiffe mitzufahren.

In einem wesentlichen Punkt unterschied sich die persénliche Entscheidung
der evangelischen und der katholischen Ortsgeistlichen: Wihrend die evangeli-
schen Pastoren ihre Gemeinden auf dem Weg in die Umsiedlungslager begleite-
ten und auch bereitwillig ihre Kirchenakten mit nach Deutschland schickten, ver-
weigerten katholische Pfarrer die Aushéndigung der Gemeindearchive, die sie
dem Erzbischoflichen Archiv in Bukarest ibergaben.

Die NS-Reprisentanten innerhalb der deutschen Umsiedlungskommission re-
agierten auf die kirchlichen Einwinde gegen die laufende Umsiedlung mit der
Abhaltung einer weltlichen Zeremonie in einem der Dorfer in der Dobrudscha,
unter Teilnahme des im griinen Hemd der faschistischen ruménischen Eisernen
Garde (Garda de Fier) auftretenden Priafekten des Bezirks Tulcea. Die Dorfbe-
wohner sollten damit an den Miinchner Hitlerputsch vom 9. November 1923 er-
innern'” und so auf den rituellen Festkalender des Nationalsozialismus einge-
schworen werden, der kiinftig den christlichen Jahreslauf abldsen soll.

Da sie selbst institutionell an das Erzbistum Bukarest gebunden waren, blieben
die katholischen Pfarrer in der Dobrudscha 1940 auch ausnahmslos in der Region
zuriick. Viele von ihnen wurden Anfang der 1950er-Jahre zu Opfern einer groB-
angelegten Verfolgungsaktion gegen die katholische Kirche, die von der damali-
gen stalinistischen Regierung Ruméniens angezettelt wurde. Hausarrest, Gefdng-
nis- oder Lagerhaft waren in der Regel die Konsequenzen.

Religiose Argumentationen wihrend der Umsiedlung

Im Herbst 1940 hatte das Dritte Reich den Deutschen in der Dobrudscha eine
Umsiedlung «heim ins Reich» versprochen; in Realitdt mussten die meisten von
ihnen erst einmal mehrmonatige oder mehrjihrige Aufenthalte in Umsiedlerla-
gern durchlaufen, ehe die Mehrheit von ihnen in den besetzten Gebieten Polens
bzw. der Tschechoslowakei neu angesiedelt wurde.

Auch in diesen Lagern versuchten die zustidndigen NS-Dienststellen, durch ein
gesteigertes Propagandaaufkommen christliche Brauchhandlungen durch vélki-
sche Rituale und Zeremonien zu ersetzen. Im Umsiedlerlager Waldheim in Sach-
sen hatten evangelische Dobrudschaner zunéchst im Dezember 1940 mit Hilfe

16 Jachomowski, Die Umsiedlung (wie Anm. 3), 102.
17 Hans Richter, Heimkehrer. Bildberichte von der Umsiedlung der Volksdeutschen aus Bessa-
rabien, der Dobrudscha, dem Buchenlande und aus Litauen, Berlin 1942, 16.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



354 Tobias Weger

einer Betreuerin der Nationalsozialistischen Volkswohlfahrt (NSV) selbstorgani-
sierte sonntédgliche Gottesdienste veranstaltet, bis der Lagerfiihrer dies untersagte.
Er intervenierte auch, als die Gruppe in der Adventszeit Weihnachtslieder fiir die
bevorstehenden Festtage probte, und verlangte, die christlichen Texte durch ger-
manisch-vélkische Versionen auszutauschen.'® Wie es nach dem bisherigen Wis-
sensstand scheint, waren solche Ingerierungsversuche wenig erfolgreich. Die
zahlreichen Fotografien von religiosen Festen und Brauchhandlungen, die in der
Zeit in den Umsiedlerlagern praktiziert wurden, deuten eher auf ein gewisses re-
sistentes Verhalten hin. Die Enttduschung tiber die Nichteinhaltung gewihrter
Versprechen mag dazu gefiihrt haben, dass die Betroffenen umso eifriger an ihren
Gewohnheiten festhielten. Zahlreiche Volkskundler haben in dieser Zeit die Deut-
schen aus der Dobrudscha und ihre Brauchgewohnheiten in den Lagern erforscht;
die Beschreibungen blieben aber zumeist auf einer deskriptiven Ebene und klam-
merten derartige Uberlegungen aus."

In den wenigsten Fillen stellte die Volksdeutsche Mittelstelle (Vomi) den Um-
siedlern aus der Dobrudscha Neusiedlerhéfe zur Verfiigung; vielfach waren die
Orte der Ansiedlung Bauernhofe, von denen zuvor die ansédssigen polnischen Be-
wohner vertrieben worden waren. Bei manchen religids geprdgten Dobrudscha-
nern weckte dieses Verfahren nicht nur Unbehagen, sondern inneren Widerstand.
Mathilde Klein (1911-?) aus Malkotsch war 21 Jahre alt, als ihre Eltern und Ge-
schwister im Juni 1942 auf einem polnischen Hof in der Ndhe von Krotoschin (pl.
Krotoszyn) angesiedelt werden sollten. Sie beschrieb aus der Erinnerung das Ver-
halten ihrer andernorts als sehr fromm geschilderten Mutter bei der Ankunft vor
Ort:

«Diesen Moment werde ich nie vergessen. Wir kletterten alle vom Wagen, dann
lehnte Mutti sich mit beiden Armen an das Tor, legte ihren Kopf darauf und weinte
bitterlich: <Man kann doch nicht Leute aus ihren Hidusern jagen und uns dann rein-
setzen. Das ist unrecht und tut nicht gut), schluchzte sie. So sehr Vati sie auch bat,
Mutti wollte das Grundstiick nicht betreten. Wir Kinder und Tante Lisbeth standen
hinter ihr und wussten nicht recht, was wir tun sollten. Doch dann sah Mutti ein,
dass es keine Alternative gab.»?°

18 Frieda Albrecht, Weihnachten 1940 im Umsiedlungslager, in: Der Dobrudschabote 18
(1994) 67-69.

Bekannt sind entsprechende Forschungen etwa von Alfred Karasek-Langer (1902-1970) in
bayerischen und Josef Hanika (1900-1963) in bohmischen Aufnahmelagern. Die Materia-
lien Karasek-Langers befinden sich in dessen Nachlass im Institut fiir Volkskunde der Deut-
schen des ostlichen Europa (IVDE) in Freiburg in Breisgau, diejenigen Hanikas vermutlich
im Statni okresni archiv v Chebu [Staatlichen Bezirksarchiv Eger], Westbohmen. Fiir die
Hinweise danke ich Dr. Elisabeth Fendl, Freiburg, und Frau Dr. Ulrike Zischka, Miinchen.
20 Mathilde Klein, Von Malkotsch nach Welbsleben. Eine Dobrudscha-Deutsche erzihlt ihr

Leben, Norderstedt 2009, 30.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



Religiose Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 19401950 355

Die Tatsache, dass sowohl die vertriebene polnische Familie als auch die Neu-
ankommenden katholisch waren, mag in diesem Falle zu einer Art geistiger Soli-
darisierung gefiihrt haben, indem die gemeinsame Konfessionszugehorigkeit tiber
die von der NS-Propaganda verbreiteten rassistischen Stereotypen gegeniiber Sla-
wen gestellt wurden. Fiir letztere diirften die deutschen Dobrudschaner, die es von
jeher gewohnt gewesen waren, mit anderskulturell geprédgten Menschen zusam-
menzuleben, ohnehin nicht so empfiinglich gewesen sein als vergleichsweise
Menschen aus dem Deutschen Reich.

Religiose Diskurse nach 1949

Religiose Narrative spielten auch in der Bewiéltigung der doppelten Migrations-
erfahrung nach 1945 eine wichtige Rolle. Herbert Hahn (1890-1970), vor 1940
Pastor in Cobadin, unternahm von Wiirttemberg aus grole Anstrengungen, die
verstreuten Dobrudschaner zu sammeln, und gab zu diesem Zweck innerhalb der
Strukturen des Evangelischen Hilfswerks einen Rundbrief heraus.?! Er enthielt
anfangs Suchmitteilungen und Informationen; nach und nach tauchten auch reli-
gidse Argumentationsmuster auf. In seinem Editorial zur Ausgabe Nr. 5 vom Mai
1949 schrieb Hahn unter Bezugnahme auf Galater 6,2 («Einer trage des anderen
Last. So werdet ihr das Gesetz Christi erfiillen»), die Nachrichten im Rundbrief
wollten «dazu auffordern, fiir einander einzutreten vor Gottes Thron im Gebet
und Flehen, einander zu trosten und zu stdrken in unserem Elend». Er wolle zei-
gen, «dal} die meisten von uns doch noch Gliick hatten in ihrem Ungliick, weil
unser Gott sie nicht ganz im Stich gelassen hat, sondern vorldufig seine Sonne
aufgehen 146t tiber die Bosen und iiber die Guten und regnen 4Bt iber Gerechte
und Ungerechte». Deshalb sollten sich die Dobrudschaner «iiber diese Gnade
Gottes» freuen und sich hiiten, «Gott vorzugreifen in seinem Richteramty ??

Zu Ostern 1950 verwies Hahn auf die Rolle des Festes zur Uberwindung der
Angst und rief dazu auf, trotz der Erfahrungen zuversichtlich zu bleiben und sich
angesichts der Tatsache, iiberlebt zu haben, in Bescheidenheit zu iiben:

«Wir schienen doch am Ende angelangt zu sein, als wir Haus und Hof verlassen
mubBten. Und siehe, wir leben. Wir leben nicht mehr so gut wie frither, was das Essen
und Trinken, das Wohnen und die Kleidung anbelangt. Aber siehe, wir leben. Ja,
viele von uns sind in dieser Zeit vielleicht erst richtig stark geworden am inwen-
digen Menschen. Und das ist doch etwas GroBes, ein Gewinn, den man nicht zu

21 Sallanz, Dobrudscha (wie Anm. 2), 100-102.

2 Herbert Hahn, «Einer trage des anderen Last. So werdet ihr das Gesetz Christi erfiillen»
(Galater 6.2), in: Rundbrief. Abteilung Dobrudscha des Hilfskomitees der ev.-luth. Kirchen
aus Bessarabien und der Dobrudscha, Nr. 5, Mai 1949, 1.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOIL: 10.24894/2673-3641.00068



356 Tobias Weger

teuer bezahlen kann. So diirfen wir auch im Blick auf unsere Toten, die hin und her
in Europa in der Erde ruhen, ganz still werden, denn bei ihnen heiBit es gewil} erst
recht: Ich bin zwar gestorben, ich war tot, doch siehe, ich lebe! Darum darf bei uns
allen, trotz der Heimatlosigkeit, am Ostertag die Freude wieder stark werden, da
noch immer Gottes Verheilungen gelten, die iiber das Grab und den Tod hinaus
wirksam bleiben.»??

Am Pfingstsonntag 1950, dem 28. Mai, fand das erste Heimattreffen der
Dobrudschaner in der spiteren Patenstadt Heilbronn statt. Pastor Herbert Hahn
appelierte in seiner Predigt, der gemeinsame Einsatz von Alteingesessenen und
Neubiirgern gegen Habsucht, Geiz, Neid und Eifersucht — Eigenschaften des
Bosen, die auch in der Dobrudscha existiert hétten —, kénne zur Schaffung einer
«Gemeinschaft im Geiste Jesu Christi» beitragen. Er erinnerte die Teilnehmer des
Treffens daran, dass auch ihre Vorfahren einst mit leeren Hénden ausgewandert
seien, aber stets ihre Bibel, ihr Gesangbuch und ihren Katechismus mit sich ge-
fiihrt hitten.?* Das Weihnachtsfest 1950 war fiir Hahn Anlass, seine Leser an das
Friedens- und Vers6hungsgebot der Christen zu erinnern.?

Ausblick

Religiose Diskurse bei den Deutschen aus der Dobrudscha nach 1945 verfolgen
sowohl im evangelischen als auch im katholischen Kontext das Ziel, den
betroffenen Personen ein geistiges Orientierungsangebot fiir eine leichtere und
beschleunigte Beheimatung in der Bundesrepublik Deutschland zu bieten. Der
Verlust der alten Heimat Dobrudscha wird zwar an vielen Stellen beklagt und
betrauert, allerdings fehlen hier die zum Teil religios unterlegten Racheaufrufe,
wie sie etwa durch Pfarrer Emmanuel Reichenberger (1888-1966) im Kontext
der sudetendeutschen Vertriebenenorganisationen bekannt sind,? und auch eine
Verschrinkung von Religion und Politik, wie sie im antikommunistischen Dis-
kurs anderer Vertriebenenvertretungen nach 1945 horbar wurden,?’ lassen sich
nicht nachweisen. Da offenbar selbst in den ideologisch stark bewegten 1930er-
Jahren in Ruménien politische Debatten im Alltag der deutschen Siedler eine eher

23 Herbert Hahn, «Ich war tot und siche, ich bin lebendig...» (Offbg. 1,18), in: ebd., Nr. 16,
Apr. 1950, 1.

24 Herbert Hahn, Das Dobrudscha-Treffen, in: ebd., Nr. 18, Juni 1950, 1f.

25 Herbert Hahn, «Friede auf Erden», in: ebd., Nr. 23-24, Nov.—Dez. 1950, 1.

26 Tobias Weger, «Volkstumskampf» ohne Ende? Sudetendeutsche Organisationen, 1945—
1955, Frankfurt a. M. 2008, v. a. 175-178.

27 Eva Hahn/Hans Henning Hahn, Die Vertreibung im deutschen Erinnern. Legenden, Mythos,
Geschichte, Paderborn 2010, passim.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



Religiose Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940—1950 357

untergeordnete Rolle gespielt hatten, hétten vermutlich solche Argumente bei der
Zielgruppe keinen mobilisierenden Erfolg gehabt.

Da weder die Umsiedlungspolitik der Nationalsozialisten noch die Flucht 1945
auf religidse Konflikte zuriickzufithren gewesen wire, brachten die Deutschen
aus der Dobrudscha in ihrem «unsichtbaren Fluchtgepick»?® 1945 eine zentrale
Eigenschaft mit: religidse Toleranz. Viele von ihnen hatten in unmittelbarer
Nachbarschaft zu Muslimen oder Orthodoxen gelebt, mit ihnen gemeinsam die
Schule besucht, mit ihnen zusammengearbeitet, gelegentlich sogar Feste gefeiert
und in Ansétzen sogar eine Art interreligiosen Dialog betrieben. In diesen Kontext
gehoren auch Wiederbegegnungen ehemaliger christlicher und muslimischer
Nachbarn bei so genannten Heimatreisen, die offenbar relativ frithzeitig von deut-
schen Dobrudschanern von der Bundesrepublik Deutschland aus unternommen
wurden.

Religiése Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950

Der vorliegende Beitrag reflektiert religiose Migrationsnarrative in einem weit gefassten
Versténdnis bei den Deutschen aus der Dobrudscha, die 1940 von den nationalsozialis-
tischen Behorden umgesiedelt und in besetzten Gebieten Osteuropas angesiedelt wurden,
aus denen sie 1945 erneut flichen mussten. Diese Narrative werden 1. anhand der Um-
siedlerbetreuung im Herbst 1940, 2. der Situation in den Umsiederlagern im Deutschen
Reich und bei der Neuansiedlung sowie 3. nach 1945 rekonstruiert. Es zeigt sich, dass die
deutschen Kolonisten in der Dobrudscha zwar 1940 in ihrer groBen Mehrheit der Um-
siedlung folgten, aber dennoch ihre traditionelle Religiositét vielfach ein Ausdruck einer
gewissen Resistenz war und ihre Empfinglichkeit fiir nationalsozialistische Ideologeme
stark reduzierte. Im Unterschied zu vielen anderen deutschen Vertriebenengruppen diente
Religion nach 1945 als Trostspender, wurde jedoch nicht politisch instrumentalisiert.

Dobrudscha — Umsiedlung — Nationalsozialismus — Lageraufenthalt — Flucht — Seelsorge
— Narrative und Praktiken.

Narratifs religieux chez les Allemands de la Dobrouja 1940-1950

La présente contribution reflete les récits migratoires religieux dans une large compré-
hension des Allemands de Dobroudja, qui ont été réinstallés par les autorités national-
socialistes en 1940 dans les territoires occupés d’Europe de 1’Est, d’ot ils ont dii 4 nouveau
fuir en 19435. Ces récits sont reconstitués premi¢rement sur la base des soins de réinstal-
lation en automne 1940, deuxi¢émement sur la situation dans les camps de réinstallation
dans le Reich allemand et pendant la réinstallation, et troisitmement aprés 1945. Il est
démontré que si les colons allemands de la Dobroudja ont suivi la réinstallation en 1940
dans leur grande majorité, leur religiosité traditionnelle €tait néanmoins souvent 1’expres-
sion d’une certaine résistance et réduisait fortement leur réceptivité aux idéologies na-
tional-socialistes. Contrairement & de nombreux autres groupes d’expulsés allemands, la

2 Der Begriff geht zuriick auf Leonore Leonhart, Das unsichtbare Fluchtgepick. Kulturarbeit
ostdeutscher Menschen in der Bundesrepublik, Hamburg 1970, wird aber hier weiter gefasst
als die Gesamtheit geistiger, immaterieller Pradispositionen, die gefliichtete Menschen aus
ihrer alten Heimat mitbrachten.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



358 Tobias Weger

religion a servi de source de consolation aprés 1945, mais n’a pas fait 1’objet d’une instru-
mentalisation politique.

Dobruja — réinstallation — national-socialisme — séjour dans un camp — fuite — aumonerie
— récit et pratiques.

Narrazioni religiose tra i tedeschi della Dobrugia 1940—1950

I1 presente contributo rispecchia i racconti delle migrazioni religiose in una pitt ampia com-
prensione dei tedeschi della Dobrugia che furono reinsediati dalle autoritd nazionalsocia-
liste nel 1940 e si stabilirono nei territori occupati dell’Europa orientale, dai quali dovettero
fuggire di nuovo nel 1945. Queste narrazioni sono ricostruite 1. sulla base del supporto al
reinsediamento nell’autunno 1940, 2. sulla situazione nei campi di reinsediamento nel
Reich tedesco e durante il reinsediamento stesso, e 3. dopo il 1945. E dimostrato che, seb-
bene i coloni tedeschi della Dobrugia nella loro grande maggioranza abbiano seguito il
reinsediamento nel 1940, la loro religiosita tradizionale era tuttavia spesso espressione di
una certa resistenza e riduceva notevolmente la loro ricettivita alle ideologie nazionalso-
cialiste. A differenza di molti altri gruppi di espulsi tedeschi, dopo il 1945 la religione &
servita come fonte di consolazione, ma non ¢ stata strumentalizzata politicamente.

Dobrugia — reinsediamento — nazionalsocialismo — soggiorno in un campo — fuga — pasto-
rale — narrativa e pratiche.

Religious Narratives among the Germans of Dobruja, 1940—1950

This article is a comprehensive study of religious migration narratives of the Germans of
Dobruja, who were uprooted from their native places by the National Socialist authorities
in 1940 and «resettled» in German-occupied areas of Eastern Europe, from where they had
to flee again in 1945. These narratives are reconstructed 1) on the basis of the support for
the settled people in autumn 1940; 2) the situation in the resettlement camps in the German
Reich and during the settlement in Eastern Europe; and 3) the post-war situation after 1945.
It is demonstrated that although a vast majority of German colonists in Dobruja in 1940
followed the National Socialist resettlement call, their traditional religiosity was often an
expression of a certain resistance, and reduced their susceptibility to National Socialist
ideology. In contrast to many other displaced German groups, religion served as a conso-
lation factor after 1945, and was not instrumentalized by politics.

Dobrudja — Resettlement — National Socialism — Resettlement camps — Flight — Pastoral
care — Narratives and practices.

Tobias Weger, PD Dr. phil, Institut fiir deutsche Kultur und Geschichte Siidosteuropas
(IKGS) an der LMU Miinchen.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



	Religiöse Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950

