
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 114 (2020)

Artikel: Religiöse Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950

Autor: Weger, Tobias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religiöse Narrative bei den Deutschen
aus der Dobrudscha 1940-1950

Tobias Weger

Wie verarbeiten migrierende Gruppen ihre kollektiven Erfahrungen? Welcher
Narrative bedienen sie sich dabei, vor allem dann, wenn sie unfreiwillige Migrationen

durchlebt haben? Und welche Rolle spielen in diesem Kontext religiöse
Motive und Argumente? Diesen Fragen soll im Folgenden am Beispiel der
Deutschen aus der Dobrudscha1 nachgegangen werden, einer Entität, die zu Beginn
des Zweiten Weltkriegs etwa 15.000 Personen zählte.2 Sie eignet sich insofern in
besonderem Maße für die oben genannten Fragestellungen, als die Betroffenen
im 20. Jahrhundert innerhalb nur eines halben Jahrzehnts zweimal aus ihrem Kontext

disloziert wurden: im Herbst 1940 im Zuge einer nationalsozialistischen
Umsiedlung,3 die zwar formal freiwillige Züge trug, aber nicht ohne massiven sozialen

und politischen Druck erfolgte, und Anfang 1945 durch die von den deutschen

1

Gegenüber dem verbreiteten Kollektivbegriff «Dobruschadeutsche», der die Existenz einer
homogenen Gruppe impliziert, ziehe ich die Wendungen «Deutsche in der Dobrudscha»
bzw. «Deutsche aus der Dobrudscha» vor, die ein offeneres Verständnis der regionalen
deutschsprachigen Bevölkerung ausdrückt. Zu diesem Problem allgemein vgl. Hans Christian

Petersen/Tobias Weger, Neue Begriffe, alte Eindeutigkeiten? Zur Konstruktion von
«deutschen Volksgruppen» im östlichen Europa, in: Jahrbuch des Bundesinstituts für Kultur
und Geschichte der Deutschen im östlichen Europa 25 (2017) 177-198.

2 Zu ihrer Geschichte allgemein Hans Petri, Geschichte der Deutschen Siedlungen in der
Dobrudscha. Hundert Jahre deutschen Lebens am Schwarzen Meere, München 1956; Johannes

Florian Müller, Ostdeutsches Schicksal am Schwarzen Meer, Donzdorf 1981; Albert und
Gerlinde Stiller, Heimatbuch der Dobrudscha-Deutschen 1840-1940. Hg. von der
Landsmannschaft der Dobrudscha- und Bulgariendeutschen e. V., Heilbronn 1986; Josef Sallanz,
Dobrudscha. Deutsche Siedler zwischen Donau und Schwarzem Meer, Potsdam 2020. Das
häufig herangezogene Werk von Paul Träger, Die Deutschen in der Dobrudscha. Zugleich
ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Wanderungen in Osteuropa, Stuttgart 1922, ist
zwar reich an wertvollen Fakten, entstammt aber einem völkischen Diskurs der «Patronage»
deutscher Menschen im Ausland.

3 Dazu noch immer grundlegend Dirk Jachomowski, Die Umsiedlung der Bessarabien-,
Bukowina- und Dobrudschadeutschen. Von der Volksgruppe in Rumänien zur «Siedlungsbrücke»

an der Reichsgrenze, München 1984.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



346 Tobias Weger

Behörden angeordnete Evakuierung aus den neuen Ansiedlungsgebieten in den
besetzten Ländern Polen und Tschechoslowakei, die in eine chaotische Fluchtsituation

mündete.
Doch zunächst einmal gilt es, als Kontext den räumlichen und sozialen Rahmen

abzustecken, in dem sich das Leben der Deutschen in der Dobrudscha
zwischen etwa 1840 und 1940 abgespielt hat. Im Anschluss daran geht es um kirchliche

Reaktionen auf die Umsiedlung, aber auch um religiöse Argumentationen
bei der Neuansiedlung während des Zweiten Weltkriegs sowie nach der Ankunft
in den alliierten Westzonen Deutschlands bzw. der frühen Bundesrepublik
Deutschland. Die Analyse beschränkt sich nicht nur auf die diskursanalytische
Untersuchung religiöser Narrative im engeren Sinne, sondern geht von einem

weitgefassten Verständnis des Narrativs als einer sozialen Praxis aus, die auch

religiöses Alltagsbrauchtum, Handeln und Zeremonien mit einbezieht. In diesen

Handlungsformen drücken sich gesellschaftliche Wertvorstellungen und Normen
der Laien auf der einen Seite und der Seelsorger auf der anderen Seite aus.

Die Dobrudscha im Spiegel historisch-demographischer Entwicklungen

Ehe die untere Donau ihre Wassermassen im Donaudelta breit auffächert, um sie

schließlich dem Schwarzen Meer zu überlassen, vollzieht ihr Lauf noch eine

Biegung in nördlicher Richtung. Das vom Flussunterlauf und dem Schwarzen Meer
umschlossene Gebiet, das im Norden von den Sumpflandschaften des Deltas und
daran angrenzenden Gebirgszügen, in der Mitte und im Süden von hügeligen
Steppenlandschaften von unterschiedlicher Bodengüte bestimmt wird, ist die
Dobrudscha (rum. Dobrogea, bulg. ßoöpyaxca). Dieses Gebiet bildete seit der
Frühen Neuzeit wiederholt ein Streitobjekt zwischen den Großmächten oder den

angrenzenden Staaten und daher auch eine Sphäre gewichtiger demographischer
Veränderungen und Migrationsprozesse. Seit dem ausgehenden Mittelalter
gehörte die Dobrudscha zum Osmanischen Reich. Sie war ein häufiger
Austragungsort militärischer Konflikte mit dem Russländischen Reich, die im 18. und
frühen 19. Jahrhundert schwerste Verwüstungen und demographische Verwerfungen

hervorriefen, so während des Russisch-Osmanischen Kriegs von 1828/29,
des Krimkriegs 1853-1856, des erneuten Russisch-Osmanischen Kriegs von
1877/78, des Zweiten Balkankriegs 1913 und des Ersten Weltkriegs 1916-1918.
Auf die Kampfhandlungen folgten nicht selten Grenzverschiebungen: kraft des

Berliner Vertrags vom 13. Juli 1878 erhielt Rumänien die nördliche Dobrudscha
als Gebietszuwachs, während die südliche Dobrudscha an Bulgarien fiel. Als
Folge des Friedens von Bukarest vom 10. August 1913 trat Bulgarien seinen An-

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



Religiöse Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950 347

teil an Rumänien ab, erhielt ihn aber mit dem Vertrag von Craiova am 7. September

1940 wieder zurück. Seither ist der Verlauf der rumänisch-bulgarischen Grenze

unverändert.
Zu diesen häufigen äußerlichen Veränderungen tritt eine komplexe

Bevölkerungsstruktur, die sich historisch erklären lässt. In der Frühen Neuzeit siedelten
die osmanischen Behörden in der Dobrudscha türkische Bauern aus Anatolien
und Thrakien an; im 19. Jahrhundert kamen als Flüchtlinge aus dem Russländi-
schen Reich Tataren, zeitweilig auch Tscherkessen hinzu. Ebenfalls aus Südrussland

wanderten seit dem 19. Jahrhundert Lipowaner - altgläubige Russisch-Orthodoxe

- ein, die sich insbesondere im Donaudelta und entlang der
Schwarzmeerküste niederließen. Orthodoxe Bulgaren, Rumänen, Griechen und Ukrainer,
katholische Italiener und Deutsche, aber auch deutsche Kolonisten protestantischer

oder freikirchlicher Konfessionszugehörigkeit vervollständigten diese
ethnische und religiöse Vielfalt, deren genaue Proportionen häufig im Fluss waren.
Dabei lösten zu keinem Zeitpunkt religiöse Motive Migrationsprozesse aus,
sondern entweder politische Entscheidungen oder die subjektive Suche nach besseren

materiellen Lebensbedingungen, etwa im Fall der um 1900 starken
Auswanderungstendenzen nach Nordamerika.

Mit der Zugehörigkeit zu Rumänien begann ab 1878 eine erste Abwanderung
von Teilen der türkischen Bevölkerung aus der Region, während die neuen
rumänischen Behörden landsuchenden Rumänen aus der Walachei und der Moldau,
aber auch aus dem damals noch zur Habsburgermonarchie zählenden Siebenbürgen

die Ansiedlung in der Dobrudscha ermöglichten. Der Übergang der Süd-
dobrudscha4 an Rumänien bewirkte eine Rumänisierung dieses Landesteils, den
1940 ein bulgarisch-rumänischer Bevölkerungsaustausch wieder weitgehend
revidierte. Infolge einer rumänisch-türkischen Übereinkunft hatten ihrerseits ab

1936 viele Türken die Dobrudscha verlassen, nachdem ihnen die Türkische
Republik in Anatolien attraktive Angebote für eine Neuansiedlung gemacht hatte.
Ein Abkommen zwischen Rumänien und dem Dritten Reich löste im Herbst 1940
den oben bereits angedeuteten Exodus eines Großteils der deutschen Siedler aus.

Die Deutschen in der Dobrudscha

Zwischen 1840 und 1853 kamen, zunächst als Migranten aus dem Russländischen

Reich, deutsche Siedler in die damals noch osmanische Dobrudscha und gründeten,

während weiterer Zuwanderungsphasen (1873-1883, 1890/91 sowie im
20. Jahrhundert) demographisch noch verstärkt, eine Reihe von Siedlungen, in

4 Im Rumänischen spricht man im Allgemeinen entweder von der «Dobrogea nouä» [neuen
Dobrudscha] oder - aufgrund der geographischen Form - vom «Cadrilater» [Viereck].

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



348 Tobias Weger

denen sie zumeist mit Angehörigen anderer Ethnien und Religionen/Konfessionen
zusammenlebten. Dazu zählten etwa die katholischen Dörfer Malkotsch

(rum. Malcoci), Karamurat (rum. Caramurat, heute: Mihail Kogälniceanu) und

Colelia (rum. Colilia) sowie die evangelischen Dörfer Atmagea, Cogealac, Tari-
verde, Cobadin, Fachria (rum. Fäclia) und Sarighiol, um nur die wichtigsten zu

nennen. Mit Ausnahme der städtischen Bevölkerungen von Konstanza (rum.
Constanta) und Tultscha (rum. Tulcea) waren die meisten deutschen Siedler
Landwirte oder Handwerker, wobei ein nicht unerheblicher Teil von ihnen kein
eigenes Land besaß, sondern die Gründe von Großgrundbesitzern pachtete.

Die einzelnen Siedlungsgemeinschaften verfugten zum Teil nicht von Anfang
an eine seelsorgerliche Betreuung. Die evangelischen Gemeinden unterstanden
seit der Mitte des 19. Jahrhunderts dem Oberkirchenrat in Berlin, der allerdings
keine lückenlose Besetzung der Pastorenstellen gewährleisten konnte. Die
katholischen Gemeinden wurden zu Anfang von Missionaren betreut, erst mit der

Inkorporation in das Erzbistum Bukarest (mm. Bucureçti) wurden die Pfarreien

durchgehend pastoral verwaltet.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



Religiöse Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950 349

Da manche Filialen sehr abgelegen waren, mussten mancherorts Lehrkräfte,
so genannte Küsterlehrer, innerhalb der evangelischen Kirche die Funktion eines

sonntäglichen Predigers übernehmen. Aus dem Russländischen Reich war zudem
die Tradition der «Stundisten»5 übernommen worden, einer Art selbstverwalteter

liturgischer Gestaltung in Ermangelung von ordinierten Pastoren. Auf diese
Weise wurden sowohl von Protestanten als auch von Katholiken tradierte Formen
der Volksffömmigkeit weiter praktiziert, die zum Teil noch aus den ursprünglichen

Flerkunftsgebieten stammten. Evangelische Christen, deren Vorfahren etwa
aus dem südwestdeutschen Raum stammten, waren stark von pietistischen
Vorstellungen geprägt, die mit den Idealen der Evangelischen Kirche der altpreußischen

Union kollidierten. Auch die katholischen Diasporagemeinden pflegten
häufig Praktiken einer populären Religiosität, die globale theologische Diskurse
und Debatten des 19. Jahrhunderts noch nicht rezipiert hatte. In beiden Fällen
lässt sich also eher von einer ausgeprägten Volksfrömmigkeit sprechen als von
einer theologisch fundierten Kirchlichkeit. Dies erklärt auch, weshalb seit dem

ausgehenden 19. Jahrhundert unter den Protestanten neue freikirchliche Angebote,

insbesondere der Methodisten, Baptisten und Adventisten, vielerorts
Anklang fanden. Die Baptistengemeinden in Cataloi, Tulcea, Mangalia und Sa-

righiol (rum. Albeçti) oder die Adventistengemeinschaft in den Neuen Weingärten

(rum. Viile Noi) einem Vorort von Konstanza, entwickelten sich zu emsthaften,

von der evangelisch-lutherischen Kirche stark befehdeten Konkurrenzen.
Als die Sowjetunion ihre Einflusssphäre im östlichen Europa im Sinne des

Geheimen Zusatzprotokolls zum Hitler-Stalin-Pakt vom 24. August 1939 ausweitete
und am 28. Juni 1940 vom bisherigen rumänischen Staatsgebiet Bessarabien und
die nördliche Bukowina mit dem regionalen Zentrum Czernowitz annektierte,
kam es am 5. September 1940 zu einer deutsch-sowjetischen Vereinbarung,
infolge derer aus Bessarabien und aus der Nordbukowina fast alle Deutschen
umgesiedelt wurden. Die Angst, die UdSSR könne ihre Expansion aufweitere Regionen

Rumäniens ausweiten, wurde von der nationalsozialistischen Propaganda
im Deutschen Reich und innerhalb der Deutschen Volksgruppe in Rumänien
geschickt eingesetzt, um auch die Deutschen in der Südbukowina und in der
Dobrudscha zur «Umsiedlung» zu bewegen. Am 22. Oktober 1940 vereinbarten
Vertreter der deutschen und der rumänischen Regierung in Bukarest, auch diese
Deutschen umzusiedeln. Man versprach ihnen neues Siedlerland auf fruchtbaren
Böden im Deutschen Reich bzw. in den von Deutschland okkupierten Gebieten
im östlichen Europa.

5 Vgl. Hans-Christian Diedrich, Siedler, Sektierer und Stundisten. Die Entstehung des russi¬
schen Freikirchentums, Berlin 1985.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



350 Tobias Weger

Reaktionen seitens der Evangelischen Kirche A. B. aufdie Umsiedlung 1940

Die Reaktionen der christlichen Kirchen aufdiese Politik fielen ungleich aus. Aus
der Lektüre der zeitgenössischen Quellen gewinnt man aber auch den Eindruck,
dass innerhalb der Evangelischen Kirche A. B., zu der die Lutheraner in der
Dobrudscha seit dem Ende des Ersten Weltkriegs gehörten, aufunterschiedlichen
Hierarchieebenen durchaus abweichende Standpunkte vorherrschten. Die
Dobrudscha gehörte zum evangelischen Dekanat Bukarest, das auch die Walachei
und die Moldau miteinschloss. Dechant Hans Petri (1880-1974) unternahm vom
2. bis 16. November 1940 eine Abschiedsreise zu den evangelischen Kirchengemeinden

und versprengten Gruppen in der Dobrudscha. Zu diesem Zeitpunkt waren

drei von vier evangelischen Pastorenstellen in der Region unbesetzt, so dass

seine Reise auch eine wichtige Seelsorgefunktion hatte. Dabei erfasste ihn eine

zwiespältige Atmosphäre in den Dörfern:

«Was Umsiedlung bedeutete, erfuhr man erst dann in seiner vollen Wirklichkeit,
wenn man in die Häuser trat, in denen alle Wohnräume voller Kisten und Koffer
standen, der Haushalt in voller Auflösung sich befand und durch alle Zimmer sich

Kauflustige drängten, die oftmals unter großem, zeitraubendem Wortschwall möglich

niedrige Preise zu erzielen suchten. Es war eine besonders glückliche Fügung,
daß fast den ganzen Monat November hindurch prachtvoll warmes Herbstwetter
herrschte und die Straßen trocken waren; sonst wäre die gesamte Umsiedlung zu
einer wahren Katastrophe geworden. Zu jedem Stück des Hausrates bestand ja eine

persönliche Beziehung und erst recht zu jedem Stück Vieh, das im Stalle stand.
Besonderen Wert hatten die Dobrudschabauern stets auf gute Pferde gelegt. So galt es,
sich von der ganzen bisherigen Lebensgrundlage zu lösen und sich bereit zu halten
für neue Aufgaben unter neuen Daseinsvoraussetzungen und in neuen Lebensverhältnissen,

die vieles Ungewohnte und Fremde, besonders in der Wirtschaftsweise,
mit sich bringen würden.»6

An verschiedenen Orten hielt Pastor Petri Abschiedsgottesdienste, etwa am
3. November in Cobadin. Für die Gestaltung dieser Zeremonien wählte der Pastor
traditionelle Kirchenlieder aus dem Themenfeld «Abschied und Gehen» aus,
darunter Befiehl Du meine Wege mit dem Text von Paul Gerhard (1607-1676), In
allen meinen Taten von Paul Fleming (1609-1640), Jesu, geh voran von Nikolaus
Ludwig von Zinzendorf (1700-1760) und schließlich das Lied So nimm denn

meine Hände von Julie Hausmann 1826— 1901 ).7 Gemeinsamer Tenor dieser
Liedtexte war das unverbrüchliche Gottvertrauen der Gläubigen. Sie sollten damit
etwas ohnehin nicht mehr rückgängig zu machendes akzeptieren und auf Gottes
Rat hoffen.

6 Hans Petri, Abschied von der Dobrudscha, in: Die evangelische Diaspora, 23/1 (1941) 111—

120, hier 116.
7 Petri, Abschied von der Dobrudscha (wie Anm. 6), 117.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



Religiöse Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950 351

Am 10. November hielt Petri noch einen Konfirmationsgottesdienst in der
bereits leergeräumten Kirche von Atmagea. In Cataloi musste er am 11. November
einen Mann bestatten, der am Tag zuvor den Schreck angesichts eines schweren
Erdbebens in Rumänien nicht überlebt hatte. Die Gemeinde von Cobadin
wünschte am 14. November noch eine zweite Abschiedsfeier, die sich als

Umgang vom örtlichen Friedhof über das Bethaus bis hin zum Kriegerdenkmal
erstreckte, dessen Inschriftentafeln auch die Namen vieler im Ersten Weltkrieg als

rumänische Soldaten gefallener Angehöriger der deutschen evangelischen
Gemeinde enthielt. Dort spielte die Musikkapelle der Gemeinde die rumänische und
die deutsche Nationalhymne. Auch der orthodoxe Ortsgeistliche sprach bei dieser
Gelegenheit einige Abschiedsworte für die im Aufbruch begriffenen deutschen
Dorfbewohner.8 Den letzten Gottesdienst hielt Petri in der evangelischen Kirche
in Constanfa, von wo aus der letzte Umsiedlertransport abging.9

Reaktionen seitens der römisch-katholischen Kirche aufdie Umsiedlung 1940

Die katholischen Gemeinden in der Dobrudscha unterstanden seit 1883 dem
Erzbistum Bukarest, dem infolge der geplanten Umsiedlung der Deutschen ein
erheblicher Substanzverlust in den Diasporagemeinden im östlichen Rumänien
drohte. Erzbischof Alexandru Teodor Cisar (1892-1954) entsandte bereits im
Sommer 1940 den Theologen Hieronymus Menges (1910-2002), der selbst einer
Bauernfamilie in Caramurat entstammte, in die Dobrudscha, um den dortigen
Katholiken von der vorgesehenen Ausreise ins Deutsche Reich abzuraten.10 Menges
hatte von 1934 bis 1937 im Deutschen Reich Theologie studiert, kannte also die
Realität des Dritten Reiches, und lehrte seit 1937 Dogmatik an der Katholischen
Theologischen Akademie in Bukarest. Menges führte nach eigenem Bekunden
ein Empfehlungsschreiben des Diplomaten Hans Bernd von Haeften (1905—
1944)11 mit sich, der bis zu seiner Abberufung Anfang September als Jurist an der
deutschen Gesandtschaft in Bukarest tätig gewesen war.

Da von Haeften ein aktives Mitglied der Bekennenden Kirche und erklärter
Gegner der radikalen Nationalsozialisten innerhalb der Deutschen Volksgruppe
in Rumänien war,12 dürfte ein von ihm gezeichnetes Empfehlungsschreiben eher

kontraproduktiv gewesen sein. Von zahlreichen rumänischen Behörden erfuhr

8 Sallanz, Dobrudscha (wie Anm. 2), 88.
9 Petri, Abschied von der Dobrudscha (wie Anm. 6), 118f.
10 H[ieronymus] Menges, Die Umsiedlung der Dobrudscha-Deutschen im Jahre 1940, in: Jahr¬

buch 1970 der Dobrudscha-Deutschen, 7-15, hier 9.
11 Hans Bernd von Haeften, <https://www.gdw-berlin.de/vertiefung/biografien/personenver-

zeichnis/biografie/view-bio/hans-bernd-von-haeften/?no_cache=l> (20.03.2020).
12 Andreas Möckel, Umkämpfte Volkskirche. Leben und Wirken des evangelisch-sächsischen

Pfarrers Konrad Möckel (1892-1965), Köln/Weimar/Wien 2011, 234.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



352 Tobias Weger

Menges, es sei ihnen «nicht angenehm», wenn die Deutschen die Dobrudscha
verließen. Er führte Gespräche in den einzelnen Gemeinden, aber auch mit Johannes

Klukas (1896-1972), dem damaligen «Gauleiter» der Deutschen in der

Dobrudscha. Als dieser zur Führung der Deutschen Volksgruppe in Rumänien
nach Hermannstadt (rum. Sibiu) reiste und von dort aus die Umsiedlungspläne
kommunizierte, wurde er auf Betreiben des deutschen Konsulats abgesetzt und

durch den radikaleren Paul Unterschütz (1912-1943) ersetzt. Die Gesandtschaft
des Deutschen Reiches in Bukarest weigerte sich nun, Menges zu empfangen und
wies ihn ebenso zurück wie zuvor bereits das deutsche Konsulat in Constanta.13

Als die Umsiedlung schließlich offiziell bekanntgegeben wurde, musste sich
auch Hieronymus Menges geschlagen geben. Allerdings hatte sein Wirken unter
den deutschen Katholiken doch einige Zweifel und Bedenken ausgelöst. Der eng
mit dem Volksbund für das Deutschtum im Ausland (VDA) und dem Deutschen

Ausland-Institut (DAI) in Stuttgart verbundene Ethnograph Karl Stumpp (1896-
1980), der im November 1940 der nationalsozialistischen Umsiedlungskommission

für die Dobrudscha angehörte, notierte am 9. November 1940, die katholische

Kirche betreibe Widerstand gegen die geplante Umsiedlung. Sie habe der

nationalsozialistischen Volkstumspolitik eine «Gegenpropaganda» entgegengehalten.

Diese bleibe jedoch «ohne Erfolg», denn voraussichtlich würden auch «die

Deutschen katholischen Glaubens» alle auswandern.14

Die Haltung vieler deutscher Dobrudschaner konnte Hieronymus Menges
indes in der eigenen Familie - im Gespräch mit seinem Vater Peter Menges (1880—

1958)-eruieren:

«Meinem Vater, der seine Gefühle und Empfindungen nie zur Schau gestellt hatte,

ging der bevorstehende Abschied sehr nahe. Ergriffen hörte ich ihm zu, als er mich
durch seinen Besitz führte, der die Marksteine seines bisherigen Lebens aufwies.
Mit bewegten Worten erzählte er mir, wann er das eine oder andere Gebäude errichtet

und die verschiedenen Anschaffungen vorgenommen hat. Ich spürte, wie er überall

etwas von seinem Wesen hineingelegt hatte. Und nun sollte er alles lassen und

wegziehen? Er würde einen Teil seiner selbst zurücklassen. f...]»15

Als Erzbischof Cisar Anfang November 1940 von der unmittelbar bevorstehenden

Umsiedlung erfuhr, begab er sich unverzüglich auf eine letzte Visitationsreise

in die Dobrudscha, um selbst seine Bistumsangehörigen zum Bleiben zu

13 Menges gibt an, mit dem deutschen Gesandten in Bukarest Manfred Freiherr von Killinger
(1886-1944) verhandelt zu haben. Da sein Vorgänger Wilhelm Fabricius (1882-1964) noch
bis 1941 im Amt war, muss eine Verwechslung vorliegen. Vgl. Tobias C. Brinkmann, Handbuch

der Diplomatie 1815-1963. Auswärtige Missionschefs in Deutschland und deutsche
Missionschefs im Ausland von Metternich bis Adenauer, München 2001, 90.

14 BA 57/639, Karl Stumpp an Richard Csaki, 9. Nov. 1940.
15 Menges, Die Umsiedlung der Dobrudscha-Deutschen im Jahre 1940, 10.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



Religiöse Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950 353

veranlassen.16 Am 4. November 1940 firmte er eine Reihe von Kindern in der

Gemeinde Palazu Mare. Obwohl Hieronymus Menges sich inzwischen persönlich
mit der Umsiedlung der Deutschen arrangiert hatte, verweigerte man ihm kurz
später, auf einem der Umsiedlerschiffe mitzufahren.

In einem wesentlichen Punkt unterschied sich die persönliche Entscheidung
der evangelischen und der katholischen Ortsgeistlichen: Während die evangelischen

Pastoren ihre Gemeinden auf dem Weg in die Umsiedlungslager begleiteten

und auch bereitwillig ihre Kirchenakten mit nach Deutschland schickten,
verweigerten katholische Pfarrer die Aushändigung der Gemeindearchive, die sie

dem Erzbischöflichen Archiv in Bukarest übergaben.
Die NS-Repräsentanten innerhalb der deutschen Umsiedlungskommission

reagierten auf die kirchlichen Einwände gegen die laufende Umsiedlung mit der

Abhaltung einer weltlichen Zeremonie in einem der Dörfer in der Dobrudscha,
unter Teilnahme des im grünen Hemd der faschistischen rumänischen Eisernen
Garde (Garda de Fier) auftretenden Präfekten des Bezirks Tulcea. Die Dorfbewohner

sollten damit an den Münchner Hitlerputsch vom 9. November 1923
erinnern17 und so auf den rituellen Festkalender des Nationalsozialismus
eingeschworen werden, der künftig den christlichen Jahreslauf ablösen soll.

Da sie selbst institutionell an das Erzbistum Bukarest gebunden waren, blieben
die katholischen Pfarrer in der Dobrudscha 1940 auch ausnahmslos in der Region
zurück. Viele von ihnen wurden Anfang der 1950er-Jahre zu Opfern einer
großangelegten Verfolgungsaktion gegen die katholische Kirche, die von der damaligen

stalinistischen Regierung Rumäniens angezettelt wurde. Hausarrest, Gefängnis-

oder Lagerhaft waren in der Regel die Konsequenzen.

Religiöse Argumentationen während der Umsiedlung

Im Herbst 1940 hatte das Dritte Reich den Deutschen in der Dobrudscha eine

Umsiedlung «heim ins Reich» versprochen; in Realität mussten die meisten von
ihnen erst einmal mehrmonatige oder mehrjährige Aufenthalte in Umsiedlerlagern

durchlaufen, ehe die Mehrheit von ihnen in den besetzten Gebieten Polens

bzw. der Tschechoslowakei neu angesiedelt wurde.
Auch in diesen Lagern versuchten die zuständigen NS-Dienststellen, durch ein

gesteigertes Propagandaaufkommen christliche Brauchhandlungen durch völkische

Rituale und Zeremonien zu ersetzen. Im Umsiedlerlager Waldheim in Sachsen

hatten evangelische Dobrudschaner zunächst im Dezember 1940 mit Hilfe

16 Jachomowski, Die Umsiedlung (wie Anm. 3), 102.
17 Hans Richter, Heimkehrer. Bildberichte von der Umsiedlung der Volksdeutschen aus Bessa-

rabien, der Dobrudscha, dem Buchenlande und aus Litauen, Berlin 1942, 16.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



354 Tobias Weger

einer Betreuerin der Nationalsozialistischen Volkswohlfahrt (NSV) selbstorganisierte

sonntägliche Gottesdienste veranstaltet, bis der Lagerführer dies untersagte.
Er intervenierte auch, als die Gruppe in der Adventszeit Weihnachtslieder für die
bevorstehenden Festtage probte, und verlangte, die christlichen Texte durch
germanisch-völkische Versionen auszutauschen.18 Wie es nach dem bisherigen
Wissensstand scheint, waren solche Ingerierungsversuche wenig erfolgreich. Die
zahlreichen Fotografien von religiösen Festen und Brauchhandlungen, die in der

Zeit in den Umsiedlerlagern praktiziert wurden, deuten eher auf ein gewisses
resistentes Verhalten hin. Die Enttäuschung über die Nichteinhaltung gewährter
Versprechen mag dazu gefuhrt haben, dass die Betroffenen umso eifriger an ihren
Gewohnheiten festhielten. Zahlreiche Volkskundler haben in dieser Zeit die
Deutschen aus der Dobrudscha und ihre Brauchgewohnheiten in den Lagern erforscht;
die Beschreibungen blieben aber zumeist auf einer deskriptiven Ebene und
klammerten derartige Überlegungen aus.19

In den wenigsten Fällen stellte die Volksdeutsche Mittelstelle (Vomi) den
Umsiedlern aus der Dobrudscha Neusiedlerhöfe zur Verfugung; vielfach waren die
Orte der Ansiedlung Bauernhöfe, von denen zuvor die ansässigen polnischen
Bewohner vertrieben worden waren. Bei manchen religiös geprägten Dobrudscha-

nern weckte dieses Verfahren nicht nur Unbehagen, sondern inneren Widerstand.
Mathilde Klein (1911-?) aus Malkotsch war 21 Jahre alt, als ihre Eltern und
Geschwister im Juni 1942 auf einem polnischen Flof in derNähe von Krotoschin (pl.
Krotoszyn) angesiedelt werden sollten. Sie beschrieb aus der Erinnerung das

Verhalten ihrer andernorts als sehr fromm geschilderten Mutter bei der Ankunft vor
Ort:

«Diesen Moment werde ich nie vergessen. Wir kletterten alle vom Wagen, dann
lehnte Mutti sich mit beiden Armen an das Tor, legte ihren Kopf darauf und weinte
bitterlich: <Man kann doch nicht Leute aus ihren Häusern jagen und uns dann
reinsetzen. Das ist unrecht und tut nicht gut>, schluchzte sie. So sehr Vati sie auch bat,
Mutti wollte das Grundstück nicht betreten. Wir Kinder und Tante Lisbeth standen
hinter ihr und wussten nicht recht, was wir tun sollten. Doch dann sah Mutti ein,
dass es keine Alternative gab.»20

18 Frieda Albrecht, Weihnachten 1940 im Umsiedlungslager, in: Der Dobrudschabote 18

(1994) 67-69.
19 Bekannt sind entsprechende Forschungen etwa von Alfred Karasek-Langer (1902-1970) in

bayerischen und Josef Hanika (1900-1963) in böhmischen Aufnahmelagern. Die Materialien

Karasek-Langers befinden sich in dessen Nachlass im Institut fur Volkskunde der
Deutschen des östlichen Europa (IVDE) in Freiburg in Breisgau, diejenigen Hanikas vermutlich
im Stâtni okresni archiv v Chebu [Staatlichen Bezirksarchiv Eger], Westböhmen. Für die
Hinweise danke ich Dr. Elisabeth Fendl, Freiburg, und Frau Dr. Ulrike Zischka, München.

20 Mathilde Klein, Von Malkotsch nach Welbsleben. Eine Dobrudscha-Deutsche erzählt ihr
Leben, Norderstedt 2009, 30.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



Religiöse Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950 355

Die Tatsache, dass sowohl die vertriebene polnische Familie als auch die
Neuankommenden katholisch waren, mag in diesem Falle zu einer Art geistiger
Solidarisierung geführt haben, indem die gemeinsame Konfessionszugehörigkeit über
die von derNS-Propaganda verbreiteten rassistischen Stereotypen gegenüber
Slawen gestellt wurden. Für letztere dürften die deutschen Dobrudschaner, die es von
jeher gewohnt gewesen waren, mit anderskulturell geprägten Menschen
zusammenzuleben, ohnehin nicht so empfänglich gewesen sein als vergleichsweise
Menschen aus dem Deutschen Reich.

Religiöse Diskurse nach 1949

Religiöse Narrative spielten auch in der Bewältigung der doppelten Migrationserfahrung

nach 1945 eine wichtige Rolle. Herbert Hahn (1890-1970), vor 1940

Pastor in Cobadin, unternahm von Württemberg aus große Anstrengungen, die
verstreuten Dobrudschaner zu sammeln, und gab zu diesem Zweck innerhalb der
Strukturen des Evangelischen Hilfswerks einen Rundbrief heraus.21 Er enthielt
anfangs Suchmitteilungen und Informationen; nach und nach tauchten auch
religiöse Argumentationsmuster auf. In seinem Editorial zur Ausgabe Nr. 5 vom Mai
1949 schrieb Hahn unter Bezugnahme auf Galater 6,2 («Einer trage des anderen
Last. So werdet ihr das Gesetz Christi erfüllen»), die Nachrichten im Rundbrief
wollten «dazu auffordern, für einander einzutreten vor Gottes Thron im Gebet
und Flehen, einander zu trösten und zu stärken in unserem Elend». Er wolle
zeigen, «daß die meisten von uns doch noch Glück hatten in ihrem Unglück, weil
unser Gott sie nicht ganz im Stich gelassen hat, sondern vorläufig seine Sonne

aufgehen läßt über die Bösen und über die Guten und regnen läßt über Gerechte
und Ungerechte». Deshalb sollten sich die Dobrudschaner «über diese Gnade
Gottes» freuen und sich hüten, «Gott vorzugreifen in seinem Richteramt».22

Zu Ostern 1950 verwies Hahn auf die Rolle des Festes zur Überwindung der

Angst und rief dazu auf, trotz der Erfahrungen zuversichtlich zu bleiben und sich

angesichts der Tatsache, überlebt zu haben, in Bescheidenheit zu üben:

«Wir schienen doch am Ende angelangt zu sein, als wir Haus und Hof verlassen
mußten. Und siehe, wir leben. Wir leben nicht mehr so gut wie früher, was das Essen
und Trinken, das Wohnen und die Kleidung anbelangt. Aber siehe, wir leben. Ja,

viele von uns sind in dieser Zeit vielleicht erst richtig stark geworden am inwendigen

Menschen. Und das ist doch etwas Großes, ein Gewinn, den man nicht zu

21 Sallanz, Dobrudscha (wie Anm. 2), 100-102.
22 Herbert Hahn, «Einer trage des anderen Last. So werdet ihr das Gesetz Christi erfüllen»

(Galater 6.2), in: Rundbrief. Abteilung Dobrudscha des Hilfskomitees der ev.-luth. Kirchen
aus Bessarabien und der Dobrudscha, Nr. 5, Mai 1949, 1.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



356 Tobias Weger

teuer bezahlen kann. So dürfen wir auch im Blick auf unsere Toten, die hin und her
in Europa in der Erde ruhen, ganz still werden, denn bei ihnen heißt es gewiß erst
recht: Ich bin zwar gestorben, ich war tot, doch siehe, ich lebe! Darum darf bei uns

allen, trotz der Heimatlosigkeit, am Ostertag die Freude wieder stark werden, da
noch immer Gottes Verheißungen gelten, die über das Grab und den Tod hinaus
wirksam bleiben.»23

Am Pfingstsonntag 1950, dem 28. Mai, fand das erste Heimattreffen der

Dobrudschaner in der späteren Patenstadt Heilbronn statt. Pastor Herbert Hahn

appelierte in seiner Predigt, der gemeinsame Einsatz von Alteingesessenen und

Neubürgern gegen Habsucht, Geiz, Neid und Eifersucht - Eigenschaften des

Bösen, die auch in der Dobrudscha existiert hätten -, könne zur Schaffung einer
«Gemeinschaft im Geiste Jesu Christi» beitragen. Er erinnerte die Teilnehmer des

Treffens daran, dass auch ihre Vorfahren einst mit leeren Händen ausgewandert
seien, aber stets ihre Bibel, ihr Gesangbuch und ihren Katechismus mit sich
geführt hätten.24 Das Weihnachtsfest 1950 war für Hahn Anlass, seine Leser an das

Friedens- und Versöhungsgebot der Christen zu erinnern.25

Ausblick

Religiöse Diskurse bei den Deutschen aus der Dobrudscha nach 1945 verfolgen
sowohl im evangelischen als auch im katholischen Kontext das Ziel, den

betroffenen Personen ein geistiges Orientierungsangebot für eine leichtere und

beschleunigte Beheimatung in der Bundesrepublik Deutschland zu bieten. Der
Verlust der alten Heimat Dobrudscha wird zwar an vielen Stellen beklagt und

betrauert, allerdings fehlen hier die zum Teil religiös unterlegten Racheaufrufe,
wie sie etwa durch Pfarrer Emmanuel Reichenberger (1888-1966) im Kontext
der sudetendeutschen Vertriebenenorganisationen bekannt sind,26 und auch eine

Verschränkung von Religion und Politik, wie sie im antikommunistischen
Diskurs anderer VertriebenenVertretungen nach 1945 hörbar wurden,27 lassen sich

nicht nachweisen. Da offenbar selbst in den ideologisch stark bewegten 1930er-

Jahren in Rumänien politische Debatten im Alltag der deutschen Siedler eine eher

23 Herbert Hahn, «Ich war tot und siehe, ich bin lebendig...» (Offbg. 1,18), in: ebd., Nr. 16,

Apr. 1950, 1.
24 Herbert Hahn, Das Dobrudscha-Treffen, in: ebd., Nr. 18, Juni 1950, lf.
25 Herbert Hahn, «Friede auf Erden», in: ebd., Nr. 23-24, Nov.-Dez. 1950,1.
26 Tobias Weger, «Volkstumskampf» ohne Ende? Sudetendeutsche Organisationen, 1945—

1955, Frankfurt a. M. 2008, v. a. 175-178.
27 Eva Hahn/Hans Henning Hahn, Die Vertreibung im deutschen Erinnern. Legenden, Mythos,

Geschichte, Paderborn 2010, passim.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



Religiöse Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950 357

untergeordnete Rolle gespielt hatten, hätten vermutlich solche Argumente bei der

Zielgruppe keinen mobilisierenden Erfolg gehabt.
Da weder die Umsiedlungspolitik der Nationalsozialisten noch die Flucht 1945

auf religiöse Konflikte zurückzufuhren gewesen wäre, brachten die Deutschen

aus der Dobrudscha in ihrem «unsichtbaren Fluchtgepäck»28 1945 eine zentrale

Eigenschaft mit: religiöse Toleranz. Viele von ihnen hatten in unmittelbarer
Nachbarschaft zu Muslimen oder Orthodoxen gelebt, mit ihnen gemeinsam die
Schule besucht, mit ihnen zusammengearbeitet, gelegentlich sogar Feste gefeiert
und in Ansätzen sogar eine Art interreligiösen Dialog betrieben. In diesen Kontext
gehören auch Wiederbegegnungen ehemaliger christlicher und muslimischer
Nachbarn bei so genannten Heimatreisen, die offenbar relativ frühzeitig von
deutschen Dobrudschanern von der Bundesrepublik Deutschland aus unternommen
wurden.

Religiöse Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950

Der vorliegende Beitrag reflektiert religiöse Migrationsnarrative in einem weit gefassten
Verständnis bei den Deutschen aus der Dobrudscha, die 1940 von den nationalsozialistischen

Behörden umgesiedelt und in besetzten Gebieten Osteuropas angesiedelt wurden,
aus denen sie 1945 erneut fliehen mussten. Diese Narrative werden 1. anhand der
Umsiedlerbetreuung im Herbst 1940, 2. der Situation in den Umsiederlagem im Deutschen
Reich und bei der Neuansiedlung sowie 3. nach 1945 rekonstruiert. Es zeigt sich, dass die
deutschen Kolonisten in der Dobrudscha zwar 1940 in ihrer großen Mehrheit der
Umsiedlung folgten, aber dennoch ihre traditionelle Religiosität vielfach ein Ausdruck einer
gewissen Resistenz war und ihre Empfänglichkeit für nationalsozialistische Ideologeme
stark reduzierte. Im Unterschied zu vielen anderen deutschen Vertriebenengruppen diente
Religion nach 1945 als Trostspender, wurde jedoch nicht politisch instrumentalisiert.

Dobrudscha - Umsiedlung - Nationalsozialismus - Lageraufenthalt - Flucht - Seelsorge
- Narrative und Praktiken.

Narratifs religieux chez les Allemands de la Dobrouja 1940-1950

La présente contribution reflète les récits migratoires religieux dans une large compréhension

des Allemands de Dobroudja, qui ont été réinstallés par les autorités national-
socialistes en 1940 dans les territoires occupés d'Europe de l'Est, d'où ils ont dû à nouveau
fuir en 1945. Ces récits sont reconstitués premièrement sur la base des soins de réinstallation

en automne 1940, deuxièmement sur la situation dans les camps de réinstallation
dans le Reich allemand et pendant la réinstallation, et troisièmement après 1945. Il est
démontré que si les colons allemands de la Dobroudja ont suivi la réinstallation en 1940
dans leur grande majorité, leur religiosité traditionnelle était néanmoins souvent l'expression

d'une certaine résistance et réduisait fortement leur réceptivité aux idéologies
national-socialistes. Contrairement à de nombreux autres groupes d'expulsés allemands, la

28 Der Begriff geht zurück auf Leonore Leonhart, Das unsichtbare Fluchtgepäck. Kulturarbeit
ostdeutscher Menschen in der Bundesrepublik, Hamburg 1970, wird aber hier weiter gefasst
als die Gesamtheit geistiger, immaterieller Prädispositionen, die geflüchtete Menschen aus
ihrer alten Heimat mitbrachten.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068



358 Tobias Weger

religion a servi de source de consolation après 1945, mais n'a pas fait l'objet d'une instru-
mentalisation politique.

Dobruja - réinstallation - national-socialisme - séjour dans un camp - fuite - aumônerie

- récit et pratiques.

Narrazioni religiose tra i tedeschi délia Dobrugia 1940-1950

Il présente contributo rispecchia i racconti delle migrazioni religiose in una più ampia com-
prensione dei tedeschi délia Dobrugia che furono reinsediati dalle autorità nazionalsocia-
liste nel 1940 e si stabilirono nei territori occupati dell'Europa orientale, dai quali dovettero
fuggire di nuovo nel 1945. Queste narrazioni sono ricostruite 1. sulla base del supporta al
reinsediamento nell'autunno 1940, 2. sulla situazione nei campi di reinsediamento nel
Reich tedesco e durante il reinsediamento stesso, e 3. dopo il 1945. È dimostrato che, seb-
bene i coloni tedeschi délia Dobrugia nella loro grande maggioranza abbiano seguito il
reinsediamento nel 1940, la loro religiosité tradizionale era tuttavia spesso espressione di
una certa resistenza e riduceva notevolmente la loro ricettività aile idéologie nazionalso-
cialiste. A differenza di molti altri gruppi di espulsi tedeschi, dopo il 1945 la religione è
servita corne fonte di consolazione, ma non è stata strumentalizzata politicamente.

Dobrugia - reinsediamento - nazionalsocialismo - soggiorno in un campo - fuga - pastorale

- narrativa e pratiche.

Religious Narratives among the Germans ofDobruja, 1940—1950

This article is a comprehensive study of religious migration narratives of the Germans of
Dobruja, who were uprooted from their native places by the National Socialist authorities
in 1940 and «resettled» in German-occupied areas of Eastern Europe, from where they had
to flee again in 1945. These narratives are reconstructed 1) on the basis of the support for
the settled people in autumn 1940; 2) the situation in the resettlement camps in the German
Reich and during the settlement in Eastern Europe; and 3) the post-war situation after 1945.
It is demonstrated that although a vast majority of German colonists in Dobruja in 1940
followed the National Socialist resettlement call, their traditional religiosity was often an
expression of a certain resistance, and reduced their susceptibility to National Socialist
ideology. In contrast to many other displaced German groups, religion served as a consolation

factor after 1945, and was not instrumentalized by politics.

Dobrudja - Resettlement - National Socialism - Resettlement camps - Flight - Pastoral
care - Narratives and practices.

Tobias Weger, PD Dr. phil, Institut für deutsche Kultur und Geschichte Südosteuropas
(IKGS) an der LMU München.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 345-358, DOI: 10.24894/2673-3641.00068


	Religiöse Narrative bei den Deutschen aus der Dobrudscha 1940-1950

