Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 114 (2020)

Artikel: Uber eine Pantomime der Toleranz : zwischen Abschied, Flucht und
Utopie am Beispiel Lessings "Nathan der Weise" : mit einem Vermerk
Uber Kurt Guggenheims "Das Zusammensetzspiel”

Autor: Picard, Jacques
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882495

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber eine Pantomime der Toleranz. Zwischen Abschied,
Flucht und Utopie am Beispiel Lessings «Nathan der
Weise». Mit einem Vermerk tiber Kurt Guggenheims
«Das Zusammensetzspiel»

Jacques Picard

In Erinnerung an Peter Horst Neumann (1936—2009)

Das Biihnenstlick und Aufkldrungsmérchen Nathan der Weise wird heute nicht
allein als Inbegriff religioser Harmonie verstanden. Hatte Hannah Arendt den
Nathan 1959 noch als paradigmatisch fiir einen jiidisch-deutschen «Dialog» nach
1945 empfohlen, in Kontrast zu Gershom Scholem, der ein solches Gesprich als
«Illusion» erachtete, wirkt heute diese Kontroverse als ein Subtext, der dieses
Thema paradigmatisch prijudiziert.! Die Irritationen hieriiber sind in Betrachtun-
gen von Lessings Parabel aus dem Nathan bis hinein in die Wahrnehmungen
durch unterschiedliche Sprach- und Kulturregionen in- und ausserhalb Europas
horbar, so etwa im Triangel von Deutsch, Hebrdisch und Arabisch.? Zu dem von
Gotthold Ephraim Lessing geschaffenen Stiick liegt nichtsdestoweniger eine an-
haltende deutsche wie jiidische Rezeptionsgeschichte vor, in der auch die Rede
davon ist, dass Lessing seinem Freund, dem jiidischen Philosophen Moses Men-
delssohn, mit dem Nathan ein Denkmal setzte. Immerhin hatte Lessing einen «Ju-
den» als hdchst positive Hauptfigur auf die deutsche Biihne gestellt.?

! Hannah Arendt, Gedanken zu Lessing, Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten [1959],
in: dies., Menschen in finsteren Zeiten, hg. v. Ursula Ludz, Miinchen/Ziirich 1989, 17-48;
Gershom Scholem, Wider den Mythos vom deutschjiidischen «Gesprich», in: Judaica 2,
Frankfurt a. M. 1970, 7-12; zuerst in: Auf gespaltenem Pfad. Fiir Margarete Susman, hg. v.
Manfred Schlésser, Darmstadt 1964, 229-232.

2 Vgl. Jan Kiihne, A Parable of Three Languages, Nathan der Weise in Arabic, Hebrew and

German, in: Lessing Yearbook/Jahrbuch 45 (2018) 91-109.

Zu diesen Fragen siche: Barbara Fischer, Nathan’s Ende? Von Lessing bis zu Tabori, Zur

deutsch-jiidischen Rezeption von (Nathan der Weise», Gottingen 2000; George L. Mosse,

German Jews beyond Judaism, Cincinatti 1985, 15; und Paul Mendes-Flohr, German Jews,

A Dual Identity, New Haven/London 1999, 16. Siehe ebenso Christoph Schulte, Moses war

nicht Nathan. Die Ringparabel und Moses Mendelssohns Kritik am Christentum, in: Jan-

Heiner Tiick/Rudolf Langthaler (Hg.), Es strebe heute jeder um die Wette, Lessings Ring-

parabel, Paradigma fiir die Verstindigung der Religionen heute?, Freiburg i. Br. 2016, 181—

201.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



292 Jacques Picard

Die Wahrnehmung dessen, was sublimierend «Dialog» genannt wird und ge-
rade deswegen nach 1945 hatte Irritationen auslosen konnen, zeigt sich auch da-
rin, wie Abschied, Flucht und Utopie in dialektischer Weise im Biihnenstiick sel-
ber verschrinkt erscheinen. Es ist der Derwisch, Al-Hafi, der «Barfiisser», der
sich dem Ritual des Abschiednehmens verweigert und dessen fluchtartiger Ab-
gang ein eigentiimliches Narrativ einer Fluchtbewegung aus scheinbar geordne-
ten «dialogischen» Verhéltnissen liefert. Diese Nebenfigur ist das dramatisch
funktionale Pendant zum anderen Barfiisser, der Nebenfigur des christlichen
Klosterbruders. Auch ihn zieht es weg von Jerusalem, dem Ort der Toleranz, an
dem das Lessing’sche Aufkldrungsmérchen spielt. Nur steht sein Wunsch nach
einem fernen Ort der Utopie fiir ein anderes Motiv des fluchtartigen Riickzugs, das
in der Entlastung von Schuld gesehen werden kann. Der eine Fromme wiinscht sich
eine Einsiedelei auf dem Berg Tabor, den anderen zieht es an den Ganges. Und eine
weitere Figur, der Tempelherr, fiirchtet sich, doch ohne den Wunsch zu fliichten.

Der Derwisch hat es eilig, weil er dem Angebot des Sultans, ihn, den Bettler,
zum Finanzminister zu machen — eine motivische Variante des Bettlers als wah-
rer, weil schuldfreier Konig —, entkommen will. Er verwirft diese Moglichkeit als
«Geckerei», als eitle Posse politischer Macht. So enteilt der Derwisch gen Osten,
zum Ganges hin, und verweigert sich dem rituellen Abschied, so eilig hat er es,
zu seiner wahren Bestimmung zu gelangen. Ein fliichtiges «Lebt wohl» muss ge-
niigen. Dem weisen Nathan bleibt nur nachzurufen: «So hastig? Warte doch, Al-
Hafi. Entlduft dir denn die Wiiste? Warte doch!...» (I, 3). Hier wird an eine schwi-
rende Wunde der Toleranz, des aufgekldrten Humanismus geriihrt. Denn Al-Hafi
entflieht ja dem, was wir Heutige als Fehlen distributiver Gerechtigkeit erkennen
wiirden. Dem einzelnen Individuum, dem einzelnen Bettler, wird reichlich geld-
werte Menschlichkeit gegeben, aber eben um den Preis, dass tausend andere ge-
driickt, gewiirgt und gepliindert werden. Gefangene Ritter l4sst der Konig kopfen,
einem aber gewdhrt er die Gnade, am Leben zu bleiben, als machtvoller Beweis
im Medium royaler Milde. Deswegen verachtet Al-Hafi das Ideal des Ab-
schiedsrituals aufs Tiefste. Er ist der Verweigerer, wenn gleich ihn Lessing nicht
als Verworfenen darstellt. Das Ritual des Abschieds aber hitte dem Derwisch in
Nathans Augen nichtsdestoweniger die Wiederkehr in Ordnung und Regeln des
Zivilen offengehalten.*

Die Situation des Klosterbruders und des jungen Tempelherrn ist eine andere,
wenn gleich dhnliche: Nimmt Al-Hafi am Gebaren des Saladin seinen Anstoss,
so tut es der christliche Tempelherr an den Plidnen seines Patriarchen, der wiede-
rum um seinen Einfluss unter der neuen islamischen Herrschaft fiirchtet und in

4 Zu Abschied und Flucht vgl. Peter Horst Neumann, Erschriebene Welt. Essays und Lobre-
den von Lessing bis Eichendorff, Aachen 2004, 27-33; ders., Der Preis der Miindigkeit.
Uber Lessings Dramen, Stuttgart 1977, 60—75.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



Uber eine Pantomime der Toleranz 293

seiner Vorstellung Nathan auf den Scheiterhaufen bringen will. Fiir den Tempel-
herrn ist der Patriarch zwar Autoritét, aber eben nur eine kirchlich-institutionelle,
keine menschlich-moralische — und so spielt er jene ambivalente Rolle, in der er
Nathan zuerst in Gefahr bringt, um ihm dann durch seine Mitteilungen aus dem
Verderben zu retten. Lessing ldsst seinen Nathan diese Konstellation, dem Des-
potismus gegeniiber Stand zu halten und so sein eigenes Schicksal zu wenden,
mit Ironie kommentieren, wenn er zum Klosterbruder spricht: «Dank sei dem Pat-
riarchen» (V, 5) — als diirfe die Vorsehung das Bose nicht kennen oder miisste es
zur Rettung einschliessen. Der Klosterbruder aber sehnt sich weg aus dieser Welt.
Mit dieser Irritation aufgeklérter Menschlichkeit muss Lessings Nathan wie mit
delikatem Gut moglichst weise auskommen. Der Derwisch wie der Klosterbruder
und der Tempelherr — sie alle stehen mit unterschiedlichen Fluchtmotiven fiir eine
Narration des Fliichtens oder Standhaltens, bei dem sie sich ihren Autoritéten ent-
ziehen. Sie muten dabei eher wie erleidende Gestalten an, die vom Despotismus
ihrer Herren bedridngt und ohnmiéchtig erscheinen, als dass sie sich als dem
Zwang entwindende Gestalter erweisen, die im Spiegel einer aufgeklirten Offent-
lichkeit souverin ihr Schicksal meistern wiirden. Der Tempelherr wiederum fin-
det sich in einer Konstellation, in der ihm das lichte Modell der Aufkldrung, Ex-
klusionen durch das Gemeinsame der Religionen zu bannen, durch die Aufde-
ckung genetischer wie adoptionsrechtlicher Verwandtschaft zu Bewusstsein ge-
bracht wird.?

Populdr ist bekanntlich die fiir das Biithnenstiick von Giovanni Boccaccio tiber-
nommene Ringparabel, deren Quelle vermutlich aus dem sephardischen Juden-
tum stammt.® Die Ringparabel ist zum markantesten Gleichnis der Toleranzidee
in der westlichen Welt geworden. Sie fiihrt eine Familie mit drei Briidern vor, die
alle gleich geliebt sein wollen, sowie einen Vater, der sich seiner Allmacht selbst-
aufkldrend enthebt. In Nathans Parabel ldsst bekanntlich ein Vater aus dem ma-
gischen Ring drei unterschiedslos gleiche Kopien fertigen, sodass kein Erbe als
einzig geliebter Sohn die Nachfolge bevorzugt antreten wird.” Dass mit der Figur

5 Dazu Christiane Bohnert, Enlightement and Despotism, Two Worlds in Lessing’s Nathan
the Wise, in: Daniel W. Wilson/Robert C. Holub (Hg.), Impure Reason, Dialectic of En-
lightement in Germany, Detroit 1993, 344-363; Daniel W. Wilson, «Die Dienste der Gros-
sen), The Flight from Public Service in Lessing’s Mayor Plays, in: Deutsche Vierteljahres-
schrift fiir Literaturwissenschaft 61 (1987) 238-265.

Lessing verweist in einem Brief vom 6. September 1778 an Elise Reimarus auf die Figur des
Melchisedek in Boccacio’s Decamerone; siehe Gotthold Ephraim Lessing, Gesammelte
Werke. Band 9: Briefe, Berlin/Weimar 1982, 798f. Zur moglichen sephardischen Quelle der
Ringparabel vgl. Salomo Ibn Verga, Schevet Jehuda. hg. v. Sina Rauschenbach (Jiidische
Geistesgeschichte 6), Berlin 2006, 106-108.

An dieser Stelle sei darauf verweisen, dass das Thema Lieblingssohn oder Lieblingstochter
in engeren Zusammenhang mit dem Thema Gabe und Gegengabe bzw. Erbschaften und

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



294 Jacques Picard

des Vaters der im Himmel gemeint ist, geht allein schon aus dem Charakter der
Parabel hervor, lisst sich doch tiber Gott nur in Parabeln sprechen. Doch diese
Parabel der drei Ringe, die drei Religionen als gleiche, einander ebenbiirtige
Nachfolger verséhnen soll, stellt eine Tduschung dar: Jeder Ring sieht dem andern
tduschend gleich. Das Vorrecht der Nachfolge wird durch diese Schmuggelei,
durch diese Tauschung, mit emotionaler Intelligenz geradezu entkleidet. Was die
Parabel vorfiihrt, ist Tduschung zugunsten von Toleranz, als Vorsorge und Ver-
meidung von Bruderzwisten oder gar Brudermord. Wir kennen solche Motive
auch aus der Hebriischen Bibel, etwa der Josephsgeschichte.®

Erst in «tausend tausend Jahren» werde dereinst ein Richter entscheiden, wel-
cher Ring der echte gewesen sein mag, heisst es im Nathan — und so transportiert
und transformiert, wie Friedrich Diirrenmatt festhélt, der Lessingsche Toleranz-
begriff auch die Uberlegung, ob «nicht die <Judenfrage> erst am Ende aller Dinge
gelost werde, als eschatologische Auflosung dieses grossten Ritsels», wonach die
Bibel, als neues Testament des christlichen Glaubens, ganz zuerst und sehr pro-
fund ein Zeugnis des jiidischen Geistes ist.® Just diese Frage wird, lange nach
Kant und Seren Kierkegaard, noch Karl Barth beschéftigen, wenn er zwar wohl
tolerant im Sinne Lessings, aber als Dogmatiker eines theologischen System zu
reden disponiert ist.!® Anders gesagt: Dieselbe Quelle, derselbe Autor, derselbe
Text ist in anderer Umgebung nicht mehr das Gleiche, und gleiche Worte sind in
fremden Ohren und an anderen Orten nicht mehr die gleiche Kunde.

Machtvolle «Rechtsgldubige» desavouieren ihre eigenen Mitbriider oder gar
Neugestalter ihrer eigenen Tradition gerne als «Héretiker» — just das ist im Nathan
eben nicht der Fall. Die Aufklirung gilt hier vielmehr dem Eigenen wegen des
Andern. Aber sind Texte, wie der von Lessing, nicht gerade dazu da, auch den
Unterschied von konformen und abweichenden Sinnvorschldgen in eigener Sache

Nachfolgen und ebenso der Auserwihlung zu setzen wire. Die menschliche Kulturge-
schichte, und hier in den Versionen des jiidisch-christlichen Kontinuums, ist jedenfalls reich
an Motiven und Stoffen hierfiir.

Darauf kann ich hier nicht eingehen. Vgl. meinen Essay: Versehrung, Versshnung, Verstri-
ckung. Eine Reflexion des Kol-Nidre-Liedes und der Josephsgeschichte, in: Achim Kuhn
(Hg.), Kann ich damit leben?, Ziirich 2017, 157-166.

®  Friedrich Diirrenmatt wendet sich, ohne freilich Mendelssohn zu kennen, mit Lessing, Kant
und Seren Kierkegaard gegen die Dialektik bei Hegel und Karl Barth. Vgl. Friedrich Diir-
renmatt, Uber Toleranz, in: ders., Philosophie und Naturwissenschaft. Essays, Gedichte und
Reden, Ziirich 1996, 125-149, zit. 140.

Hans Jonas vermerkt in einer Wiirdigung Karl Barths dessen — gegen den Nationalsozialis-
mus gerichteten — republikanischen Geist der Toleranz, den er zur Verteidigung der drang-
salierten Juden aufbietet, und die gleichzeitige «schemenhafte Anschauung» des von Barth
bloss symbolisch, sprich: theologisch gefassten Judentums. Vgl. Hans Jonas, Eine Schweizer
Stimme 1938-1945, in: Eli Rothschild (Hg.), Meilensteine. Von den Wegen des Kartells
Jiidischer Verbindungen (KJV) in der Zionistischen Bewegung, Tel Aviv 1972, 289-294.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



Uber eine Pantomime der Toleranz 295

erkennbar zu machen? Das wird am Verlangen — ob nach Flucht, Abschied oder
Utopie — des Derwischs wie des Klosterbruders deutlich. Solche Deutung, als
Ethos gemeint, liegt aber auch in den Schriften des zutreffenden Kanons selbst
eingeschlossen. Es sind die Deutungen und Fortschreibungen der kanonischen
Texte, die erst das Gedéchtnis an die ihnen zugrundeliegenden Werte offenbaren.
Die davorliegenden Stabilisierungen des Selbst durch Variation und durch Ab-
weichung in den Deutungen enthalten die Briiche, aus denen das Drama seine
Spannung bezieht. «Sprache ist Namen. Im Namen ist die Macht der Sprache be-
schlossen, ist ihr Abgrund versiegelt», solcherart war Gershom Scholem {iber-
zeugt, dass der Sprache, und hier dem Hebriischen, eine besondere Kraft eignet.!!

So erscheint die Sprache als Triger des Kanons wie der darin eingewobenen
Hiresie. Wenn, wie in Lessings Biihnenstiick, vermeintliche Héretiker, ob Klos-
terbriider oder Derwische, die Flucht ergreifen, dann liegt stets auch eine Anzeige
auf Verdringung oder Vergessen des «eigentlichen» Sinnes eines Textes aus ver-
gangenen Stunden vor. Tempelherr und Derwisch wirken dusserlich loyal ihren re-
ligiosen Autoritéten gegeniiber, nicht aber, wenn deren Macht nicht aufgeklidrtem
Herrschaftsverstiandnis verpflichtet bleibt und despotisch zu werden droht.

Wer sich — wie Al-Hafi in Kontrast dazu — dem Ritual des Abschieds wider-
setzt, mag zwar als anarchischer Solitdr, ausserhalb der Gemeinschaft, seine
«Wahrheit» leben wollen — doch diese Wahrheit wiire bloss ein «Gespensty, das
als wahnhaft zu gelten hat. Denn das Ritual des Abschieds dient der Darstellung
des guten Gelingens in Gemeinschaft. Nur in Gemeinschaft lassen sich Tridnen
trocknen, auch wenn Trost — es sei zugegeben — auch tiber Wahrheiten hinweg-
tduschen mag. Rituale, wie der Trost und der Abschied gleichermassen es sind,
zeichnen als analytisches Konzept sich durch Merkmale wie einen bestimmten
Ort, die Nutzung bestimmter Gegenstéinde, Symbolhandlungen, eindriicklich auf-
gefiihrte Gesten und Szenarien, ja die spezielle Schmiickung des Korpers und gar
besonders bereitete Nahrungsmittel aus. Vor allem folgen sie bestimmten Stan-
dards und haben wiederholenden Charakter. Letzteres, die Wiederholung, macht
ja auch die Dialektik und Paradoxie der rituell begangenen Abschiede aus — wer
deren Form einhilt, zeigt auch an, dass ein Bleiben oder Wiederkommen méglich
wiire, aber in diesem unserem Fall niemals ganz wahr werden darf. Der rote Tep-
pich weist eben stets in entgegengesetzte, in beide Richtungen, zum Eingang wie

" Gershom Scholem, Bekenntnis iiber unsere Sprache. An Franz Rosenzweig zum 26. XII.
1926, in: Stéphane Moses, Der Engel der Geschichte. Franz Rosenzweig, Walter Benjamin,
Gershom Scholem, Frankfurt a. M. 1994, 215-217. Vgl. im Weiteren Stéphane Moseés, Ju-
daisme, modernité normative et modernité critique, in: ders., Un retour au Judaisme, Paris
2008, 63. Scholem verwies gegeniiber dem der hebrdischen Sprache ruhig vertrauenden
Franz Rosenzweig auf deren revolutiondren, vulkanischen Elan, der in der neuen hebrii-
schen Kultur unausbleiblich sein werde.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



296 Jacques Picard

zum Ausgang, und die Fanfaren erténen beim welcome wie beim farwell, beim
partir wie beim arriver.'? Und genau daraus schopft sich ja der gute Teil von
jenem Optimismus, der das Ritual des Abschieds zu einer Lebenskunst macht, die
dem Eigenen wie dem Anderen zum Wohle und guten Leben gereichen wird.

Im Biihnenstiick von 1779 bzw. 1783 indes l6sen sich alle irdischen Rétsel der
menschlichen Verstrickungen und Verdéchtigungen dank der Aufdeckung realer
Verwandtschaftverhéltnisse auf. Sie sind im tieferen Grunde des Lessingschen
Spiels der Vermeidung des Inzests geschuldet. Symbolisch wird damit die geis-
tige Verwandtschaft vorgefiihrt: Liebende erkennen sich als Geschwister, Ver-
wandte sinken sich in die Arme, Geschiedene werden zu Freunden, eine Trias —
ansteckend schon, ansteckend wahr, ansteckend gut.!® Es ist ein «Fest der weit
gedffneten Augen», bei dem Lessing seinen Nathan allerdings sehr einsam auf
der Biihne iibrig lésst, nachdem alle anderen Figuren zueinander gefunden haben.
Der Vorhang fillt iiber dieses Biihnenmérchen alsdann unter einer bemerkens-
werten Regieanweisung: «Unter stummer Wiederholung allerseitiger Umarmun-
gen fillt der Vorhangy, gefolgt von ebenfalls stummen Verbeugungen nach dem
Stiick. Was wir in vielerlei Worten zu horen bekamen, l4sst sich nunmehr, im
Ritual der Wahrheitserkennung, als eine Pantomime der Toleranz charakterisie-
ren. Ob freilich in dieser Pantomime sich der sinnstiftende Ordnungsrahmen, der
sich fiir die Aufkldrung bei Lessing aus dem jiidischen Ideal eines barmherzigen
Gottes bezog, aufrechterhalten ldsst und ob er der Entfremdung von dieser Trope
im deutschen Kulturleben eine Schranke je hat errichten konnen, ist zweifelhaft.'

Lessings Bithnenstiick spielt in Jerusalem — und dieser Ort und diese Metapher
waren auch titelgebend fiir den letzten Essay von Moses Mendelssohn, als er 1783
fiir eine sikulare Gesellschaft plidierte, die er — in einem Atemzug — gegeniiber
«Kirche, Synagoge oder Moschee» einforderte.!* Der Philosoph Mendelssohn,

12 Christel Kohle-Herzinger, Willkommen und Abschied. Zur Kultur der Ubergéinge in der Ge-
genwart, in: dies., Alltagskultur, sakral-profan. Ausgewihlte Aufsitze, hg. v. Anita Pagus/
Kathrin Pdge-Alder, Miinster 2011, 11-28, bes. 23f.

13" Neumann, Erschriebene Welt (wie Anm. 4), 31. Zur Karriere der Begriffstrias vgl. Gerhard

Kurz, Das Wahre, Schone, Gute. Aufstieg, Fall und Fortbestehen einer Trias, Paderborn

2015.

Im Weiteren dazu: Bernd Witte, Moses und Homer, Juden und Deutsche, Eine andere Ge-

schichte der Kultur, Berlin 2018.

15 Vgl. Moses Mendelssohn, Jerusalem oder iiber religiése Macht und Judentum, und Vorrede
zu Manasse Ben Israels «Rettung der Juden», hg, v. David Martyn, Bielefeld 2001, 32 und
100f. Zur Aktualitit Mendelssohns meine Deutungen: Jacques Picard, Moses Mendelssohn
in New York, Uber die Idee der Menschenrechte und die Paradoxie von Universalitit und
Partikularitit, in: Catherine Bosshart-Pfluger/Joseph Jung/Franziska Metzger (Hg.), Nation
und Nationalismus in Europa. Kulturelle Konstruktionen von Identitéten, Frauenfeld/Stutt-

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



Uber eine Pantomime der Toleranz 297

der einst Preussens Hauptstadt nur durch das fiir Juden und Vieh bestimmte Tor
betreten durfte, wurde von den Aufkldrern seiner Epoche, unter ihnen der Basler
Ratsschreiber Isaac Iselin, als «Sokrates zu Berlin» gefeiert. Moses Mendelssohn,
der in Berlin zeitlebens nicht mehr als Schutzjude flinften Grades geduldet bzw.
gefdhrdet war, war bei allem scharfsinnigen Witz und aller politischen Klarheit
ein milder, geduldiger, freundlicher Charakter. Lessing, sein Freund, gldnzte hin-
gegen durch pfeffrige Polemik und #sthetisch-politisch treffendes Urteil, durch-
drungen von einem pédagogischen Idealismus, aus dem, wie Jacob Taubes ange-
merkt hat, eine eschatologische Prophetie spricht, die in Lessings «Erziehung des
Menschengeschlechts» eine aufgekliarte Offenbarung propagiert. Sie soll Weis-
heit durch das Studium generieren, das, zwischen Imperium und Sacerdotium sich
behauptend, als dritte autonome Kraft die Universitas hervorbringt.!® Wir haben
es hier also mit einer Idee zu tun, die aus dem Spannungsfeld konkurrenzierender
Quellen potenzieller Despoten heraus gedacht wird, aus denen aber gleichzeitig
die Moglichkeit der Distanzierung — auch durch Flucht oder Abschied — spricht,
um individuell zu einer Erfahrung der Selbsttranszendenz zu kommen. Zwischen
instrumentellem Rationalismus und moralischem Universalismus, zwischen dem,
was fiir die Angehorigen nur der eigenen Gruppe gut ist, und dem, was flir alle
Menschen es wire, soll eine neuartige, weil nicht einem bestimmten Kollektiv
zugeeignete Selbstsakralisierung hervorleuchten, die im Zuge der Universitas als
Selbstaufklirung auftritt und gemeinhin als Bildungsinstitution anthropologische
Gestalt gewinnt.

Das war und ist ein hoher, kaum erreichbarer Anspruch und Ausdruck «refle-
xiver Sakralitét», wie dies Hans Joas genannt hat.'” Die Schrift Jerusalem von
1783, dessen verstorbenem Autor Lessing mit seinem Biihnenstiick die hohe Reve-
renz erwies, postulierte diese Utopie als politisches Projekt: die fiir das 6ffentliche
Leben eingeforderte, damals skandalése Trennung von Religion und Politik, die
Unterscheidung von hochst subjektiven Wahrheitsgriinden gegeniiber Gott und
den gesellschaftlichen Verhéltnissen zwischen den Menschen. Das war nicht, wie
noch bei der populdren Tauferbewegung und ihren Nachfolgern, den radikalen

gart/Wien 2002, 51-76; und ders., Der Ungrund des Widerspruchs. Zur Aktualitit von Mo-
ses Mendelssohn, in: Myriam Bienenstock/Pierre Biihler (Hg.), Religitse Toleranz heute —
und gestern, Freiburg/Miinchen 2014, 144-161.
16 Jacob Taubes, Abendléndische Eschatologie, Bern 1947, 130—136; ders., Die Intellektuellen
und die Universitdt [1936], in: ders., Vom Kult zur Kultur. Bausteine zu einer Kritik der
historischen Vernunft, Miinchen 1996, 319-339.
Hans Joas, Die Macht des Heiligen, Eine Alternative zur Geschichte der Entzauberung, Ber-
lin 2017, 419-488.

17

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



298 Jacques Picard

Pietisten,'® eschatologisch-dogmatisch gemeint, sondern aus pragmatisch-semio-
tischer Differenzierung begriindet: als Toleranz umzusetzende analytische Unter-
scheidung zwischen den Begriffen Religion, Gesellschaft, Kultur und Zivilisa-
tion, als einer Gegenerzéhlung zu apokalyptischen und messianischen Neigungen
aller Art. In den menschen- und grundrechtlich verfassten sikularen Gesellschaf-
ten heute stellt sich diese Herausforderung weiterhin angesichts kontroversen Be-
harrens auf religios strikter «Rechtglédubigkeit» im 6ffentlichen Raum seitens is-
lamischer, christlicher, jiidischer oder weiterer Provenienzen.'” Sie sind gehalten,
ob es thnen gefillt oder nicht, die zentralen Pfeiler der Menschenrechte in und
aus den je eigenen Traditionsbestdnden zu begriinden und, implizit wie explizit,
diese Begriindungen gleichzeitig den anthropologischen Konstanten, wie sie aus
einer humanistischen Grundlegung der universalen, weder antast- noch teilbaren
Menschenwiirde sprechen, ein- und unterzuordnen. Darin mag auch die Les-
singsche Botschaft heute gesehen werden.

Jede religidse Provinz wird sich also der Frage stellen miissen, wie sich eine
Unterscheidung zwischen den institutionellen und den mentalen Sphéaren von Po-
litik und Religion bzw. zwischen den 6ffentlichen Griinden des Staates und den
privaten Griinden der Wahrheit legitimieren ldsst. Dem Argument, der sdkulare
Staat habe seine Autonomie im Zuge der philosophisch-politischen Aufklarung
der Neuzeit in hartndckiger Abkehr und stets in Abwehr gegen Klerus und Rab-
binat errungen, wird das Argument entgegengestellt, die Idee einer Scheidung
zwischen politischer und religioser Institution fusse kulturgeschichtlich in Ideen
des Judentums und Christentums, insbesondere durch den in biblischen Schriften
angelegten Dualismus. Letzteres bedingt freilich dann auch, dass die Vertreter
dieser Argumentation den Lessing’schen Tatbeweis antreten, was einen «Patriar-
cheny», wie ihn Lessing beispielhaft, doch welcher Provenienz auch immer, vor-
fiihrt, moglicherweise nicht wenig in Verlegenheit fithren kénnte.

In der jlidischen Tradition beispielsweise wird die Hintanstellung ethnischer,
religioser, geschlechtlicher oder sonst partikularer Praxen gegeniiber der Univer-
salie der Menschenrechte im Schopfungsnarrativ begriindet, vor allem in der
Ebenbildlichkeit des Menschen und der Erzéhlfigur des Adam und der Eva. Die
rabbinische Tradition deutet diese Quellen in vielféltigsten Diskussionen als de-
zisive Begriindung, die Menschenrechte vor Gemeinschaftsrechte zu stellen: eine
Unterscheidung, die bis heute in der Differenzmarkierung zwischen Menschen-

18 Max Weber weist in seinem Aufsatz iiber das aus der Tduferbewegung hervorgegange Sek-

tenwesen Nordamerikas darauf hin, dass dort die Trennung von Staat und Kirche dogmati-
scher Grundsatz gewesen ist; vgl. Max Weber, «Kirchen» und «Sekten» in Nordamerika
[1906], in: ders.: Gesammelte Aufsdtze zur Religionssoziologie, Bd. 1, Tiibingen 1920, 207—
236.

19 Dazu Ernst-Wolfgang Bockenforde, Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staatstheorie
und zum Verfassungsrecht, Frankfurt a. M. 1976, 60.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



Uber eine Pantomime der Toleranz 299

und Biirgerrechten ihre Fortschreibung gefunden hat. Bemerkenswert ist, dass die
Berufung auf das Narrativ, dass der Mensch als Mann und Frau und im Abbild
Gottes geschaffen sind (1 Mos 1,26 und 1 Mos 9,6), zu einer Auslegung gefiihrt
hat, die eine Abkehr von der Menschenwiirde als Idolatrie wertet — als Vergét-
zung mittels exkludierender Zugehdrigkeit oder als selbsterkldrende Auserwih-
lung einer partikularen Gemeinschaft, die in Vorrang gegeniiber Menschenwiirde
und Menschenrechten gesetzt wird.

Scharf wird diese Grenzziehung in rabbinischen Schriften von Menahem ha-
Me’ri (1249-1310), einem Schiiler von Maimonides, gezogen, der eine semioti-
sche Unterscheidung vorlegt: Jenseits von religiosen, geschlechtlichen, ethni-
schen und weiteren Gemeinschaftskriterien sei grundlegend zwischen gesetzlosen
Zustdnden und gesetzesrespektierenden Kulturen zu unterscheiden. Allein mit
Rechtsetzungen als einem Code werde zu letztlich universal geteilten Werten bei-
getragen, die erst ein zivilisiertes Zusammenleben und damit die Existenz von
Gemeinschaften erméglichen. Wer aber den Vorrang einer Gemeinschaft in ab-
soluter, sich selber auserwihlender Positionierung behauptet, wird in dieser Dik-
tion des Rabbi Me’ri als ein gotzendienerisch der Idolatrie Vorschub Leistender
verdéchtigt. In #hnlicher Weise hat Menachem Mendel Schneerson, der siebte
Rebbe der Lubawitscher Chassidim, seine Konzeption menschlicher Seelen aus
der Einsicht bezogen, dass die Unendlichkeit Gottes — bekanntlich eine theolo-
gisch universale Begriffsfassung — darin liege, dass die Schopfergottheit zwar
eine Welt schaffen kann, die selbst Sein besitzt, wihrend die Unendlichkeit Got-
tes sich dem anthropomorphen Sein entzieht. Als Quelle allen Seins ist die Gott-
heit in ihrer Unendlichkeit selber nicht ontologisch. Ein nichtontologisches Ver-
stdndnis des En-Sof, des transzendent Unendlichen, aus dem sich Immanenz kre-
ativ manifestiert, vertrégt sich nicht mit einem theologischen Konzept, das eth-
nisch oder geschlechtlich geteilte, sprich: anthropomorphe Erkldrungen fiir die
Seele im Menschen anfiihrt. Es wire der Idolatrie gleichzustellen.?°

So bringt die Berufung auf eigene gemeinschaftliche Traditionen das enorme
Paradox hervor, dass die Wiirde und die Rechte der Menschen unter Gleichen
nichts anderem als dem menschlichen Abbild als einer unfassbaren, nicht antast-
baren Abstraktion geschuldet sind. Den notwendigen Kontrast gebietet die daraus

20 Moshe Halbertal, Human Rights and Membership Rights, in: Moshe Halbertal/Donniel Hart-
man (Hg.), Judaism and the Challenges of Modern Life, New York 2007, 179-186. Siehe
auch Erich Fromm, Das jiidische Gesetz. Ein Beitrag zur Soziologie des Diaspora-Juden-
tums, Miinchen 1922; bes. das erste Kapitel, das den antidogmatischen Charakter des Geset-
zes betont. Zu Schneerson siehe Elliot R. Wolffson, Open Secret: Postmessianic Messianism
and the Mystical Revision of Menahem Mendel Schneerson, New York 2012, 28-65; dazu
auch Zalman Schachter-Shalomi, My Life in Jewish Renewal, A Memoir, Lanham 2012.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



300 Jacques Picard

erwachsene Einsicht, dass gesetzliche Moral auch nicht im Glauben an die
menschliche Vernunft allein liegt, wozu es nach der Schoah keinen Anlass gibt,
sondern in der durch die Textiiberlieferung gebotenen Erinnerung an den mensch-
lichen Horror und die ihm zugrunde liegende kriminelle Vergétzung von Macht
und Menschen, die es auch heute abzuwehren gilt.?! Menschenrechte bestehen,
wie Isaiah Berlin vermerkt hat, nicht wegen, sondern gegen die spezifische Natur
des Menschen, die letztlich indifferent gegeniiber dem Andern ist. Und dieses
Andere — korperlich als der Andere, die Andere — ist immer radikal neu; es riihrt
weder von der einen noch von der anderen Seite her und kommt unvermutet, wie
uns Emmanuel Levinas nahelegt.??

Die diesen unterschiedlichen Argumenten zugrundeliegende semiotisch-epis-
temische Differenz fiihrt im Fall der hier besprochenen Konstellation letztlich hin
zu den Modernen unter den jiidischen Denkern und Denkerinnen. Ihr anthropolo-
gisches Selbstverstdndnis verkorpert als Ganzes die Tradition des jiidischen S&-
kularismus.? Der Modus, den wir hier etwas ausfiihrlich zur Sprache gebracht
haben, ist bis heute — nunmehr ganz allgemein gesagt — die unabdingbare Voraus-
setzung fiir jene Neugierde und Offenheit, die auch das Geschéft der Wissenschaft
in Freiheit ausmacht. Mit den letzten Worten aus dem Jerusalem von Mendels-
sohn (1783) heisst dies — als eine Voraussetzung distributiver Gerechtigkeit —
schlicht: «Liebet die Wahrheit! Liebet den Frieden!»**

Héretiker, in verheimlichter Gestalt des Derwischs und vielleicht auch des
Klosterbruders, begehen inhdrente Uberschreitungen der von Institutionen gehii-
teten ideologischen Leitlinien, sie heben deren Grenzen und damit die Einhegun-
gen des von den Orthodoxen geleugneten radikalen Potenzials der Botschaft ge-
radezu auf. Dass ihre Weltflucht zu einem Narrativ wird, wiirde sich dem Um-
stand verdanken, dass ihre Botschaften selber die Méchtigkeit des Mythos bean-
spruchen. In Lessings Biithnenstiick geschieht gerade dies nicht. Wie sollte man
dies dem Leser, der Leserin mittels zweier Nebenfiguren denn auch zumuten wol-
len! In mystischen Bewegungen werden indes erfahrungszentrierte Formen der
religiosen Ergriffenheit gegen die Starre dogmatischer Konventionen ausgespielt
— weswegen genau diese Spannung zwischen Dogmatik und Kritik, zwischen
Starre und Hiresie ein facettenreiches Wissen iiber die « Vielfalt der Erfahrungen»
in der menschlichen Seele (im Sinne von William James), ihre Entstehung, ihre

2l Isaiah Berlin, European Unity and Its Vicissitudes, in: ders., The Crooked Timber of Hu-

manity, London 1991, 204.

22 Emmanuel Levinas, Totalitit und Unendlichkeit, Freiburg 1987, 277f. u. 317.

23 Vgl. David Biale, Traditionen der Sakularisierung, Jildisches Denken von den Anfingen bis
in die Moderne, Gottingen 2015.

24 Mendelssohn, Jerusalem (wie Anm. 15), 134,

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



Uber eine Pantomime der Toleranz 301

Fluktuationen und ihre Tradierungen in den Zeugnissen unserer Kulturgeschichte
ablagern kann.”> Aber wir wissen heute auch nur allzu gut, dass jede Artikulation,
mit der wir den heissen Tiegel der Inspiration einer Religion zu beschreiben ver-
suchen, immer unzulédnglich, vorldufig und in der Wortwahl problematisch sein
muss. Und wir wissen ebenso gut, dass der Faden zur Tradition darin gebrochen
werden kann, gerade dort, wo die Ablagerung von Tradition in Kunst, Literatur
und Wissenschaft hinein manifest wird. Das war, fast 150 Jahre nach Lessings
Nathan, die Lektion von Franz Kafka, wie ihn Walter Benjamin und Gershom
Scholem lasen und den Scholem deswegen gar als einen «héretischen Kabbalis-
ten» an «der Grenze zwischen Religion und Nihilismus» deutete.?

Ich will fuir diese Fragen ein einfacheres, anschauliches Dokument aus der Mo-
derne anfiihren. In seinem Roman Das Zusammensetzspiel von 1976 thematisiert
Kurt Guggenheim das Verhiltnis von Vermieter und Mieter in der Modellsitua-
tion der 1970er Jahre. Denn Guggenheim driickt sich in seiner Erzdhlung deutlich
genug in der Begriffswelt des Religiosen aus. Und das Thema «Miete» ist mit
dem Thema der «Flucht» insofern verwandt, als hier eine Doppelung vorliegt:
Einerseits wird nicht Eigentum verlassen, sondern der Verlust einer nicht eigen-
tiimlichen Bleibe beklagt, andererseits liegt eine Weigerung vor, sich selber
Grund und Boden zu erwerben oder festen Anspruch darauf anzumelden. Ger-
shom Scholem, der in Jerusalem stets nur zur Miete wohnte und sich weigerte, je
ein Haus bzw. Grundstiick in Israel zu erwerben ausser einem Grab fiir sich und
seine Frau, hitte in einem politisch konnotierten Anspruch auf Eigentumsherr-
schaft — eine weitere Variante des Despotismus — gar ein nihilistisches Zeugnis
eines geistlosen Materialismus erblickt.?” Schliisselthema bei Guggenheim ist der
Wohnungswechsel des Mieters und die alte Abhéngigkeit von der Gunst des Ver-
mieters, wenn Umziehende anderen Umziehenden nachfolgen.? Diese Nachfolge
wirft die bange Frage auf, ob der Organismus, das neue Haus, in das man miet-
weise zieht, das «fremde Herz [...] annehmen oder abstossen» wird.?

25 William James, Die Vielfalt religiéser Erfahrung: Eine Studie iiber die menschliche Natur
[engl. 1902], Frankfurt a. M. 1997. Zu diesem Buch von James vgl. Joas, Die Macht des
Heiligen (wie Anm. 17), 61-108.

26 Gershom Scholem, Zehn unhistorische Sitze iiber die Kabbala, in: ders., Judaica, Bd. 3,
Frankfurt a. M. 1970, 264-271, zit. 264. Zu Kafka vgl. Karl Erich Grozinger, Kafka und die
Kabbala, Frankfurt a. M. 1992.

27 Vgl. David Biale, Gershom Scholem. Master of the Kabbalah, New Haven/London 2018,
199.

2 In volkskundlich-kulturanthropologischer Hinsicht wird der Umzug thematisiert von Ueli
Gyr, Zwischen Anfang und Ende, Ende und Anfang. Verortungen des modernen Wohnungs-
wechsels, in: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 103 (2007) 269-283.

2 Tagebuchnotiz vom 9. Februar 1970, in: Kurt Guggenheim, Das Zusammensetzspiel [1977],
Werke V., hg. v. Charles Linsmayer, Frauenfeld 2003, 354

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



302 Jacques Picard

Das fremde Herz — dies ist im Roman die Perspektive des Wohnmieters, der
als Ich-Erzdhler in der Figur des Hans Hiersinger, Leiter des Instituts fiir Volks-
kunde der Universitit Ziirich, Gestalt annimmt. Der Vermieter, der stets die Nach-
folgenden bestimmt, kann von sich sagen: « Wer ein eigenes Haus besitzt, hat es
leichter, an Gott zu glauben.»*® Hier steht auf angeblicher Wahrheit bloss eine
Preisetikette, die das menschliche Herz zu einem verkéuflichen Gut macht, weil
es durch den Erwerb erst Bedeutung gewinnt. Der Gegenstand, dem sich nun
Hans Hiersinger in seinen volkskundlichen Forschungen zuwendet, ist konse-
quenterweise das Warenhaus, das Paradies der Damen und Herren, in dessen Kul-
tusrdumen die Waren, das Geld, die Mode, der Geschmack in sinnlicher und
schneller Abfolge fliessen.?! In den mondénen Passagen und Palisten der Waren-
hallen ereignen sich die Rituale neuartiger Uberginge in der Moderne. Wen wun-
dert’s, dass man die moderne Nachfolge der seit der Antike populdren christlichen
Figur des Pilgers im Vagabunden, im Touristen, im Spieler und insbesondere im
Fldneur, der als Spaziergidnger Einkaufsstrassen und Malls bevdlkert, sehen
will.’2 Das empirische Verfahren, das Hans Hiersinger als Gesellschaftswissen-
schaftler diesen zirkuldren Verhéltnissen aus Giitern, Symbolen und Emotionen
zukommen l&sst, ist auch mit urbaner Agglomeration eng verkniipft, mit den Ri-
tualen der Stadtbewohner, ihren Wertvorstellungen und mit der Wische der
Schweizer und Schweizerinnen. «Mit Verhaltensprojekten den Allgemeinzustand
einkreisen» — diese Ansage einer analytischen Empirie generiert aus dem in der
Kartei abgelegten Material das Wissen, dem der Volkskundler auf die Spur kom-
men will, ohne sich an eine vorpriagende epistemische Instanz anzuhéngen:

«Gibt’s ein Gesetz, es wird sich offenbaren. Du bist kein Philosoph, kein Psycho-
loge, kein Prophet und kein Weltverbesserer, Hiersinger! Ein Hiersinger bist du.
Also singe hier! Es soll nichts gelten in meiner Kartei als die sinnliche Wahrneh-
mung [...] die Beobachtung aus Distanz, ohne Auffilligkeit.»**

Das Gesetz? Wirklich das Gesetz? Aus der Materialitdt empirisch erkundeter
Wirklichkeit angeblich ohne Auffilligkeit geschilt? Und dabei kommt es zur Be-
griffswende: Guggenheim nennt dieses empirische Verfahren — in paradoxer
Wendung zum scheinbar Metaphysischen, das an einen radikal modernen «Sinai»
erinnern mag — die « Anthropologie der Offenbarung», auch «Soziologie der Of-
fenbarung». Es mutet an wie die von Taubes vorgetragene Lessing-These, dass

3% Guggenheim, Zusammensetzspiel (wie Anm. 29), 287. In Kontrast dazu die merkwiirdige
Wendung ins Metaphysische: «Gott lebt und hat mich angenommen», ebd., 215.

31 Dazu Angela Bhend, Im Tempel der Versuchungen. Das Warenhaus als Erfahrungs- und

Ordnungsraum, in: Stefan Groth/Linda Miilli (Hg.), Ordnungen in Alltag und Gesellschaft.

Empirisch-kulturwissenschaftliche Perspektiven, Wiirzburg 2019, 219-243.

Zygmunt Baumann, Flaneure, Spieler und Touristen. Essays zu postmodernen Lebensfor-

men, Hamburg 2007, 150-161.

33 Guggenheim, Zuammensetzspiel (wie Anm. 29), 195.

32

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



Uber eine Pantomime der Toleranz 303

aus Imperium und Sacerdotium das Dritte, die Universitas, als neuartiges Phéno-
men sich im Mundanen offenbart hitte — oder genauer gesagt: die Wissenschaft
als Offenbarungsgeschehen, von unendlicher Neugier und Offenheit geboren,
aber erst in einer Metapher des Numinosen anschaulich zu fassen und eben auf-
grund dieser Unfassbarkeit leidenschaftlich beforscht. Ein Etwas zwischen Wahr-
heit, Irrtum und Bedeutung, welches erst in der spdteren Nachfolge zum viel-
leicht, aber nie gewiss Offenbarten umgedeutet und fortgeschrieben werden kann.
Der Mieter, der Fliichtige, der Héretiker, der Barfiisser, der Rebell — sie sind in
den Narrativen der Literatur das, was — auch angesichts des geisteswissenschaft-
lichen Hanges zum Kanonisieren — zur Flucht und zum Abschied neigt. Ob nach
innen in die Klause oder in utopische Ferne, ob aus dem Tagesgeschift geordneter
Verhiltnisse heraus oder in Erwartung despotischer Verdikte, ob in biblischen
Texten, literarischen Stiicken und auf Bithnenbrettern — es sei den weiteren Fort-
schreibungen anheimgestellt!

Uber eine Pantomime der Toleranz. Zwischen Abschied, Flucht und Utopie am Beispiel
Lessings « Nathan der Weise». Mit einem Vermerk iiber Kurt Guggenheims «Das Zusam-
mensetzspiel»

Das Biihnenstiick «Nathan der Weise» von Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) und
der Roman Das «Zusammensetzspiel» von Kurt Guggenheim (1896-1983) bilden den An-
lass und Gegenstand einer Betrachtung von unterschiedlichen Figuren der Flucht und des
Abschieds. Der Mystiker, der Mieter, der Fliichtige, der Héretiker, der Barfiisser, der Klos-
terbruder, der Derwisch, der Rebell — sie sind beispielhaft in den Narrativen der Literatur.
Diese Figuren und Motive lassen sich auch wegen der religiosen Sprache und im Kontext
des jiidisch-christlichen Kanons, seinen Deutungen in Neuzeit und Moderne und den darin
eingewobenen Héresien erkunden.

Flucht — Aufkldrung — Toleranz — Haresie — Judentum.

A propos d’une pantomime de la tolérance. Entre adieu, fuite et utopie a l’exemple de
«Nathan le Sage» de Lessing. Avec une note sur « Das Zusammensetzspiel»
de Kurt Guggenheim

La piece de théatre «Nathan der Weise» de Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) et le
roman «Das Zusammensetzspiel» de Kurt Guggenheim (1896-1983) sont 1’occasion et le
sujet d’une réflexion sur différentes figures de la fuite et de 1’adieu. Le mystique, le loca-
taire, le fugitif, I’hérétique, I’homme aux pieds nus, le moine, le derviche, le rebelle — ils
sont exemplaires dans les récits de la littérature. Ces figures et motifs peuvent également
étre explorés en raison du langage religieux et dans le contexte du canon judéo-chrétien,
de ses interprétations 4 I’époque moderne et contemporaine et des hérésies qui y sont tis-
sées.

Fuite — Lumiéres — tolérance — hérésie — judaisme.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



304 Jacques Picard

A proposito di una pantomima della tolleranza. Tra addio, fuga e utopia usando |’esem-
pio di «Nathan il saggio» di Lessing. Con una nota su « Das Zusammensetzspiel» di Kurt
Guggenheim

Lo spettacolo teatrale «Nathan der Weise» di Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) ¢ il
romanzo «Das Zusammensetzspiel» di Kurt Guggenheim (1896—-1983) sono I’occasione e
il soggetto di una riflessione sulle diverse figure della fuga e dell’addio. Il mistico, I’inqui-
lino, il fuggitivo, I’eretico, I’uomo scalzo, il monaco, il derviscio, il ribelle — sono figure
esemplari nei racconti della letteratura. Queste figure e questi motivi possono essere esplo-
rati anche dal punto di vista del linguaggio religioso e nel contesto del canone giudaico-
cristiano, delle sue interpretazioni in epoca moderna e contemporanea e delle eresie che vi
si intrecciano.

Fuga — illuminazione — tolleranza — eresia — ebraismo.

About a pantomime of tolerance. Between farewell, escape and utopia using the example
of Lessing’s «Nathan the Wise». With a note on Kurt Guggenheim's « Das Zusammensetz-
spiel»

The stage play «Nathan der Weise» by Gotthold Ephraim Lessing (1729—1781) and the
novel «Das Zusammensetzspiel» by Kurt Guggenheim (1896—-1983) provide the occasion
for and subject of a reflection on various figures of flight and farewell. The mystic, the
tenant, the fugitive, the heretic, the barefoot man, the monk, the dervish, the rebel — these
are exemplary figures in literary narratives. These figures and motifs can also be explored
because of the religious language and in the context of the Judeo-Christian canon, its in-
terpretations in modern and contemporary times, and the heresies woven into it.

Flight — Enlightenment — Tolerance — Heresy — Judaism.

Jacques Picard, Prof. Dr., Emeritus fiir Allgemeine und Jiidische Geschichte und Kulturen
in der Moderne, Universitiit Basel.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



	Über eine Pantomime der Toleranz : zwischen Abschied, Flucht und Utopie am Beispiel Lessings "Nathan der Weise" : mit einem Vermerk über Kurt Guggenheims "Das Zusammensetzspiel"

