
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 114 (2020)

Artikel: Über eine Pantomime der Toleranz : zwischen Abschied, Flucht und
Utopie am Beispiel Lessings "Nathan der Weise" : mit einem Vermerk
über Kurt Guggenheims "Das Zusammensetzspiel"

Autor: Picard, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über eine Pantomime der Toleranz. Zwischen Abschied,
Flucht und Utopie am Beispiel Lessings «Nathan der
Weise». Mit einem Vermerk über Kurt Guggenheims
«Das Zusammensetzspiel»

Jacques Picard

In Erinnerung an Peter Horst Neumann (1936-2009)

Das Bühnenstück und Aufklärungsmärchen Nathan der Weise wird heute nicht
allein als Inbegriff religiöser Harmonie verstanden. Hatte Hannah Arendt den

Nathan 1959 noch als paradigmatisch für einen jüdisch-deutschen «Dialog» nach
1945 empfohlen, in Kontrast zu Gershom Scholem, der ein solches Gespräch als

«Illusion» erachtete, wirkt heute diese Kontroverse als ein Subtext, der dieses

Thema paradigmatisch präjudiziell.1 Die Irritationen hierüber sind in Betrachtungen

von Lessings Parabel aus dem Nathan bis hinein in die Wahrnehmungen
durch unterschiedliche Sprach- und Kulturregionen in- und ausserhalb Europas
hörbar, so etwa im Triangel von Deutsch, Hebräisch und Arabisch.2 Zu dem von
Gotthold Ephraim Lessing geschaffenen Stück liegt nichtsdestoweniger eine
anhaltende deutsche wie jüdische Rezeptionsgeschichte vor, in der auch die Rede
davon ist, dass Lessing seinem Freund, dem jüdischen Philosophen Moses
Mendelssohn, mit dem Nathan ein Denkmal setzte. Immerhin hatte Lessing einen
«Juden» als höchst positive Hauptfigur auf die deutsche Bühne gestellt.3

1 Hannah Arendt, Gedanken zu Lessing, Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten [1959],
in: dies., Menschen in finsteren Zeiten, hg. v. Ursula Ludz, München/Zürich 1989, 17—48;
Gershom Scholem, Wider den Mythos vom deutschjüdischen «Gespräch», in: Judaica 2,
Frankfurt a. M. 1970, 7-12; zuerst in: Auf gespaltenem Pfad. Für Margarete Susman, hg. v.
Manfred Schlösser, Darmstadt 1964, 229-232.

2 Vgl. Jan Kühne, A Parable of Three Languages, Nathan der Weise in Arabic, Hebrew and
German, in: Lessing Yearbook/Jahrbuch 45 (2018) 91-109.

3 Zu diesen Fragen siehe: Barbara Fischer, Nathan's Ende? Von Lessing bis zu Tabori, Zur
deutsch-jüdischen Rezeption von (Nathan der Weise), Göttingen 2000; George L. Mosse,
German Jews beyond Judaism, Cincinatti 1985, 15; und Paul Mendes-Flohr, German Jews,
A Dual Identity, New Haven/London 1999,16. Siehe ebenso Christoph Schulte, Moses war
nicht Nathan. Die Ringparabel und Moses Mendelssohns Kritik am Christentum, in: Jan-
Heiner Tück/Rudolf Langthaler (Hg.), Es strebe heute jeder um die Wette, Lessings
Ringparabel, Paradigma fur die Verständigung der Religionen heute?, Freiburg i. Br. 2016, 181—

201.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOl: 10.24894/2673-3641.00065



292 Jacques Picard

Die Wahrnehmung dessen, was sublimierend «Dialog» genannt wird und
gerade deswegen nach 1945 hatte Irritationen auslösen können, zeigt sich auch
darin, wie Abschied, Flucht und Utopie in dialektischer Weise im Bühnenstück selber

verschränkt erscheinen. Es ist der Derwisch, Al-Hafi, der «Barfiisser», der
sich dem Ritual des Abschiednehmens verweigert und dessen fluchtartiger
Abgang ein eigentümliches Narrativ einer Fluchtbewegung aus scheinbar geordneten

«dialogischen» Verhältnissen liefert. Diese Nebenfigur ist das dramatisch
funktionale Pendant zum anderen Barfiisser, der Nebenfigur des christlichen
Klosterbruders. Auch ihn zieht es weg von Jerusalem, dem Ort der Toleranz, an
dem das Lessing'sehe Aufklärungsmärchen spielt. Nur steht sein Wunsch nach
einem fernen Ort der Utopie für ein anderes Motiv des fluchtartigen Rückzugs, das

in der Entlastung von Schuld gesehen werden kann. Der eine Fromme wünscht sich
eine Einsiedelei aufdem Berg Tabor, den anderen zieht es an den Ganges. Und eine
weitere Figur, der Tempelherr, furchtet sich, doch ohne den Wunsch zu flüchten.

Der Derwisch hat es eilig, weil er dem Angebot des Sultans, ihn, den Bettler,
zum Finanzminister zu machen - eine motivische Variante des Bettlers als wahrer,

weil schuldfreier König -, entkommen will. Er verwirft diese Möglichkeit als

«Geckerei», als eitle Posse politischer Macht. So enteilt der Derwisch gen Osten,
zum Ganges hin, und verweigert sich dem rituellen Abschied, so eilig hat er es,
zu seiner wahren Bestimmung zu gelangen. Ein flüchtiges «Lebt wohl» muss
genügen. Dem weisen Nathan bleibt nur nachzurufen: «So hastig? Warte doch, Al-
Hafi. Entläuft dir denn die Wüste? Warte doch!...» (1,3). Hier wird an eine schwärende

Wunde der Toleranz, des aufgeklärten Humanismus gerührt. Denn Al-Hafi
entflieht ja dem, was wir Heutige als Fehlen distributiver Gerechtigkeit erkennen
würden. Dem einzelnen Individuum, dem einzelnen Bettler, wird reichlich
geldwerte Menschlichkeit gegeben, aber eben um den Preis, dass tausend andere
gedrückt, gewürgt und geplündert werden. Gefangene Ritter lässt der König köpfen,
einem aber gewährt er die Gnade, am Leben zu bleiben, als machtvoller Beweis
im Medium royaler Milde. Deswegen verachtet Al-Hafi das Ideal des
Abschiedsrituals aufs Tiefste. Er ist der Verweigerer, wenn gleich ihn Lessing nicht
als Verworfenen darstellt. Das Ritual des Abschieds aber hätte dem Derwisch in
Nathans Augen nichtsdestoweniger die Wiederkehr in Ordnung und Regeln des

Zivilen offengehalten.4
Die Situation des Klosterbruders und des jungen Tempelherrn ist eine andere,

wenn gleich ähnliche: Nimmt Al-Hafi am Gebaren des Saladin seinen Anstoss,
so tut es der christliche Tempelherr an den Plänen seines Patriarchen, der wiederum

um seinen Einfluss unter der neuen islamischen Herrschaft furchtet und in

4 Zu Abschied und Flucht vgl. Peter Horst Neumann, Erschriebene Welt. Essays und Lobre¬
den von Lessing bis Eichendorff, Aachen 2004, 27-33; ders., Der Preis der Mündigkeit.
Über Lessings Dramen, Stuttgart 1977, 60-75.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOl: 10.24894/2673-3641.00065



Über eine Pantomime der Toleranz 293

seiner Vorstellung Nathan auf den Scheiterhaufen bringen will. Für den Tempelherrn

ist der Patriarch zwar Autorität, aber eben nur eine kirchlich-institutionelle,
keine menschlich-moralische - und so spielt er jene ambivalente Rolle, in der er
Nathan zuerst in Gefahr bringt, um ihm dann durch seine Mitteilungen aus dem

Verderben zu retten. Lessing lässt seinen Nathan diese Konstellation, dem

Despotismus gegenüber Stand zu halten und so sein eigenes Schicksal zu wenden,
mit Ironie kommentieren, wenn er zum Klosterbruder spricht: «Dank sei dem
Patriarchen» (V, 5) - als dürfe die Vorsehung das Böse nicht kennen oder müsste es

zur Rettung einschliessen. Der Klosterbruder aber sehnt sich weg aus dieser Welt.
Mit dieser Irritation aufgeklärter Menschlichkeit muss Lessings Nathan wie mit
delikatem Gut möglichst weise auskommen. Der Derwisch wie der Klosterbruder
und der Tempelherr - sie alle stehen mit unterschiedlichen Fluchtmotiven für eine
Narration des Flüchtens oder Standhaltens, bei dem sie sich ihren Autoritäten
entziehen. Sie muten dabei eher wie erleidende Gestalten an, die vom Despotismus
ihrer Herren bedrängt und ohnmächtig erscheinen, als dass sie sich als dem

Zwang entwindende Gestalter erweisen, die im Spiegel einer aufgeklärten
Öffentlichkeit souverän ihr Schicksal meistern würden. Der Tempelherr wiederum findet

sich in einer Konstellation, in der ihm das lichte Modell der Aufklärung,
Exklusionen durch das Gemeinsame der Religionen zu bannen, durch die Aufdeckung

genetischer wie adoptionsrechtlicher Verwandtschaft zu Bewusstsein
gebracht wird.5

Populär ist bekanntlich die für das Bühnenstück von Giovanni Boccaccio
übernommene Ringparabel, deren Quelle vermutlich aus dem sephardischen Judentum

stammt.6 Die Ringparabel ist zum markantesten Gleichnis der Toleranzidee
in der westlichen Welt geworden. Sie führt eine Familie mit drei Brüdern vor, die
alle gleich geliebt sein wollen, sowie einen Vater, der sich seiner Allmacht
selbstaufklärend enthebt. In Nathans Parabel lässt bekanntlich ein Vater aus dem
magischen Ring drei unterschiedslos gleiche Kopien fertigen, sodass kein Erbe als

einzig geliebter Sohn die Nachfolge bevorzugt antreten wird.7 Dass mit der Figur

5 Dazu Christiane Bohnert, Enlightement and Despotism, Two Worlds in Lessing's Nathan
the Wise, in: Daniel W. Wilson/Robert C. Holub (Hg.), Impure Reason, Dialectic of
Enlightement in Germany, Detroit 1993, 344-363; Daniel W. Wilson, <Die Dienste der Grossen),

The Flight from Public Service in Lessing's Mayor Plays, in: Deutsche Vierteljahresschrift

für Literaturwissenschaft 61 (1987) 238-265.
6 Lessing verweist in einem Briefvom 6. September 1778 an Elise Reimarus aufdie Figur des

Melchisedek in Boccacio's Decamerone; siehe Gotthold Ephraim Lessing, Gesammelte
Werke. Band 9: Briefe, Berlin/Weimar 1982, 798f. Zur möglichen sephardischen Quelle der
Ringparabel vgl. Salomo Ibn Verga, Schevet Jehuda. hg. v. Sina Rauschenbach (Jüdische
Geistesgeschichte 6), Berlin 2006, 106-108.

7 An dieser Stelle sei darauf verweisen, dass das Thema Lieblingssohn oder Lieblingstochter
in engeren Zusammenhang mit dem Thema Gabe und Gegengabe bzw. Erbschaften und

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



294 Jacques Picard

des Vaters der im Himmel gemeint ist, geht allein schon aus dem Charakter der
Parabel hervor, lässt sich doch über Gott nur in Parabeln sprechen. Doch diese

Parabel der drei Ringe, die drei Religionen als gleiche, einander ebenbürtige
Nachfolger versöhnen soll, stellt eine Täuschung dar: Jeder Ring sieht dem andern

täuschend gleich. Das Vorrecht der Nachfolge wird durch diese Schmuggelei,
durch diese Täuschung, mit emotionaler Intelligenz geradezu entkleidet. Was die
Parabel vorführt, ist Täuschung zugunsten von Toleranz, als Vorsorge und
Vermeidung von Bruderzwisten oder gar Brudermord. Wir kennen solche Motive
auch aus der Hebräischen Bibel, etwa der Josephsgeschichte.8

Erst in «tausend tausend Jahren» werde dereinst ein Richter entscheiden,
welcher Ring der echte gewesen sein mag, heisst es im Nathan - und so transportiert
und transformiert, wie Friedrich Dürrenmatt festhält, der Lessingsche Toleranzbegriff

auch die Überlegung, ob «nicht die <Judenfrage> erst am Ende aller Dinge
gelöst werde, als eschatologische Auflösung dieses grössten Rätsels», wonach die

Bibel, als neues Testament des christlichen Glaubens, ganz zuerst und sehr
profund ein Zeugnis des jüdischen Geistes ist.9 Just diese Frage wird, lange nach

Kant und Soren Kierkegaard, noch Karl Barth beschäftigen, wenn er zwar wohl
tolerant im Sinne Lessings, aber als Dogmatiker eines theologischen System zu
reden disponiert ist.10 Anders gesagt: Dieselbe Quelle, derselbe Autor, derselbe

Text ist in anderer Umgebung nicht mehr das Gleiche, und gleiche Worte sind in
fremden Ohren und an anderen Orten nicht mehr die gleiche Kunde.

Machtvolle «Rechtsgläubige» desavouieren ihre eigenen Mitbrüder oder gar
Neugestalter ihrer eigenen Tradition gerne als «Häretiker» -just das ist im Nathan
eben nicht der Fall. Die Aufklärung gilt hier vielmehr dem Eigenen wegen des

Andern. Aber sind Texte, wie der von Lessing, nicht gerade dazu da, auch den

Unterschied von konformen und abweichenden Sinnvorschlägen in eigener Sache

Nachfolgen und ebenso der Auserwählung zu setzen wäre. Die menschliche Kulturgeschichte,

und hier in den Versionen des jüdisch-christlichen Kontinuums, ist jedenfalls reich
an Motiven und Stoffen hierfür.

8 Darauf kann ich hier nicht eingehen. Vgl. meinen Essay: Versehrung, Versöhnung, Verstri¬
ckung. Eine Reflexion des Kol-Nidre-Liedes und der Josephsgeschichte, in: Achim Kuhn
(Hg.), Kann ich damit leben?, Zürich 2017, 157-166.

9 Friedrich Dürrenmatt wendet sich, ohne freilich Mendelssohn zu kennen, mit Lessing, Kant
und Soren Kierkegaard gegen die Dialektik bei Hegel und Karl Barth. Vgl. Friedrich
Dürrenmatt, Ober Toleranz, in: ders., Philosophie und Naturwissenschaft. Essays, Gedichte und
Reden, Zürich 1996, 125-149, zit. 140.

10 Hans Jonas vermerkt in einer Würdigung Karl Barths dessen - gegen den Nationalsozialis¬
mus gerichteten - republikanischen Geist der Toleranz, den er zur Verteidigung der
drangsalierten Juden aufbietet, und die gleichzeitige «schemenhafte Anschauung» des von Barth
bloss symbolisch, sprich: theologisch gefassten Judentums. Vgl. Hans Jonas, Eine Schweizer
Stimme 1938-1945, in: Eli Rothschild (Hg.), Meilensteine. Von den Wegen des Kartells
Jüdischer Verbindungen (KJV) in der Zionistischen Bewegung, Tel Aviv 1972, 289-294.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020)291-304, DOl: 10.24894/2673-3641.00065



Über eine Pantomime der Toleranz 295

erkennbar zu machen? Das wird am Verlangen - ob nach Flucht, Abschied oder

Utopie - des Derwischs wie des Klosterbruders deutlich. Solche Deutung, als

Ethos gemeint, liegt aber auch in den Schriften des zutreffenden Kanons selbst

eingeschlossen. Es sind die Deutungen und Fortschreibungen der kanonischen

Texte, die erst das Gedächtnis an die ihnen zugrundeliegenden Werte offenbaren.
Die davorliegenden Stabilisierungen des Selbst durch Variation und durch
Abweichung in den Deutungen enthalten die Brüche, aus denen das Drama seine

Spannung bezieht. «Sprache ist Namen. Im Namen ist die Macht der Sprache
beschlossen, ist ihr Abgrund versiegelt», solcherart war Gershom Scholem
überzeugt, dass der Sprache, und hier dem Hebräischen, eine besondere Kraft eignet.11

So erscheint die Sprache als Träger des Kanons wie der darin eingewobenen
Häresie. Wenn, wie in Lessings Bühnenstück, vermeintliche Häretiker, ob
Klosterbrüder oder Derwische, die Flucht ergreifen, dann liegt stets auch eine Anzeige
auf Verdrängung oder Vergessen des «eigentlichen» Sinnes eines Textes aus

vergangenen Stunden vor. Tempelherrund Derwisch wirken äusserlich loyal ihren
religiösen Autoritäten gegenüber, nicht aber, wenn deren Macht nicht aufgeklärtem
Herrschaftsverständnis verpflichtet bleibt und despotisch zu werden droht.

Wer sich - wie Al-Hafi in Kontrast dazu - dem Ritual des Abschieds widersetzt,

mag zwar als anarchischer Solitär, ausserhalb der Gemeinschaft, seine

«Wahrheit» leben wollen - doch diese Wahrheit wäre bloss ein «Gespenst», das

als wahnhaft zu gelten hat. Denn das Ritual des Abschieds dient der Darstellung
des guten Gelingens in Gemeinschaft. Nur in Gemeinschaft lassen sich Tränen

trocknen, auch wenn Trost - es sei zugegeben - auch über Wahrheiten
hinwegtäuschen mag. Rituale, wie der Trost und der Abschied gleichermassen es sind,
zeichnen als analytisches Konzept sich durch Merkmale wie einen bestimmten
Ort, die Nutzung bestimmter Gegenstände, Symbolhandlungen, eindrücklich
aufgeführte Gesten und Szenarien, ja die spezielle Schmückung des Körpers und gar
besonders bereitete Nahrungsmittel aus. Vor allem folgen sie bestimmten
Standards und haben wiederholenden Charakter. Letzteres, die Wiederholung, macht
ja auch die Dialektik und Paradoxie der rituell begangenen Abschiede aus - wer
deren Form einhält, zeigt auch an, dass ein Bleiben oder Wiederkommen möglich
wäre, aber in diesem unserem Fall niemals ganz wahr werden darf. Der rote Teppich

weist eben stets in entgegengesetzte, in beide Richtungen, zum Eingang wie

11 Gershom Scholem, Bekenntnis über unsere Sprache. An Franz Rosenzweig zum 26. XII.
1926, in: Stéphane Mosès, Der Engel der Geschichte. Franz Rosenzweig, Walter Benjamin,
Gershom Scholem, Frankfurt a. M. 1994, 215-217. Vgl. im Weiteren Stéphane Mosès,
Judaïsme, modernité normative et modernité critique, in: ders., Un retour au Judaïsme, Paris
2008, 63. Scholem verwies gegenüber dem der hebräischen Sprache ruhig vertrauenden
Franz Rosenzweig auf deren revolutionären, vulkanischen Elan, der in der neuen hebräischen

Kultur unausbleiblich sein werde.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



296 Jacques Picard

zum Ausgang, und die Fanfaren ertönen beim welcome wie beim farwell, beim

partir wie beim arriver}2 Und genau daraus schöpft sich ja der gute Teil von
jenem Optimismus, der das Ritual des Abschieds zu einer Lebenskunst macht, die

dem Eigenen wie dem Anderen zum Wohle und guten Leben gereichen wird.
Im Bühnenstück von 1779 bzw. 1783 indes lösen sich alle irdischen Rätsel der

menschlichen Verstrickungen und Verdächtigungen dank der Aufdeckung realer
Verwandtschaftverhältnisse auf. Sie sind im tieferen Grunde des Lessingschen
Spiels der Vermeidung des Inzests geschuldet. Symbolisch wird damit die geistige

Verwandtschaft vorgeführt: Liebende erkennen sich als Geschwister,
Verwandte sinken sich in die Arme, Geschiedene werden zu Freunden, eine Trias -
ansteckend schön, ansteckend wahr, ansteckend gut.13 Es ist ein «Fest der weit
geöffneten Augen», bei dem Lessing seinen Nathan allerdings sehr einsam auf
der Bühne übrig lässt, nachdem alle anderen Figuren zueinander gefunden haben.

Der Vorhang fällt über dieses Bühnenmärchen alsdann unter einer bemerkenswerten

Regieanweisung: «Unter stummer Wiederholung allerseitiger Umarmungen

fällt der Vorhang», gefolgt von ebenfalls stummen Verbeugungen nach dem

Stück. Was wir in vielerlei Worten zu hören bekamen, lässt sich nunmehr, im
Ritual der Wahrheitserkennung, als eine Pantomime der Toleranz charakterisieren.

Ob freilich in dieser Pantomime sich der sinnstiftende Ordnungsrahmen, der

sich für die Aufklärung bei Lessing aus dem jüdischen Ideal eines barmherzigen
Gottes bezog, aufrechterhalten lässt und ob er der Entfremdung von dieser Trope
im deutschen Kulturleben eine Schranke je hat errichten können, ist zweifelhaft.14

Lessings Bühnenstück spielt in Jerusalem - und dieser Ort und diese Metapher
waren auch titelgebend für den letzten Essay von Moses Mendelssohn, als er 1783

für eine säkulare Gesellschaft plädierte, die er - in einem Atemzug - gegenüber
«Kirche, Synagoge oder Moschee» einforderte.15 Der Philosoph Mendelssohn,

12 Christel Köhle-Herzinger, Willkommen und Abschied. Zur Kultur der Übergänge in der
Gegenwart, in: dies., Alltagskultur, sakral-profan. Ausgewählte Aufsätze, hg. v. Anita Pagus/
Kathrin Pöge-Alder, Münster 2011, 11-28, bes. 23f.

13 Neumann, Erschriebene Welt (wie Anm. 4), 31. Zur Karriere der Begriffstrias vgl. Gerhard
Kurz, Das Wahre, Schöne, Gute. Aufstieg, Fall und Fortbestehen einer Trias, Paderborn
2015.

14 Im Weiteren dazu: Bernd Witte, Moses und Homer, Juden und Deutsche, Eine andere
Geschichte der Kultur, Berlin 2018.

15 Vgl. Moses Mendelssohn, Jerusalem oder über religiöse Macht und Judentum, und Vorrede
zu Manasse Ben Israels «Rettung der Juden», hg, v. David Martyn, Bielefeld 2001, 32 und
lOOf. Zur Aktualität Mendelssohns meine Deutungen: Jacques Picard, Moses Mendelssohn
in New York, Über die Idee der Menschenrechte und die Paradoxie von Universalität und
Partikularität, in: Catherine Bosshart-Pfluger/Joseph Jung/Franziska Metzger (Hg.), Nation
und Nationalismus in Europa. Kulturelle Konstruktionen von Identitäten, Frauenfeld/Stutt-

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



Über eine Pantomime der Toleranz 297

der einst Preussens Hauptstadt nur durch das für Juden und Vieh bestimmte Tor
betreten durfte, wurde von den Aufklärern seiner Epoche, unter ihnen der Basler
Ratsschreiber Isaac Iselin, als «Sokrates zu Berlin» gefeiert. Moses Mendelssohn,
der in Berlin zeitlebens nicht mehr als Schutzjude fünften Grades geduldet bzw.

gefährdet war, war bei allem scharfsinnigen Witz und aller politischen Klarheit
ein milder, geduldiger, freundlicher Charakter. Lessing, sein Freund, glänzte
hingegen durch pfefffige Polemik und ästhetisch-politisch treffendes Urteil,
durchdrungen von einem pädagogischen Idealismus, aus dem, wie Jacob Taubes
angemerkt hat, eine eschatologische Prophétie spricht, die in Lessings «Erziehung des

Menschengeschlechts» eine aufgeklärte Offenbarung propagiert. Sie soll Weisheit

durch das Studium generieren, das, zwischen Imperium und Sacerdotium sich

behauptend, als dritte autonome Kraft die Universitas hervorbringt.16 Wir haben

es hier also mit einer Idee zu tun, die aus dem Spannungsfeld konkurrenzierender
Quellen potenzieller Despoten heraus gedacht wird, aus denen aber gleichzeitig
die Möglichkeit der Distanzierung - auch durch Flucht oder Abschied - spricht,
um individuell zu einer Erfahrung der Selbsttranszendenz zu kommen. Zwischen
instrumente 1 lern Rationalismus und moralischem Universalismus, zwischen dem,

was für die Angehörigen nur der eigenen Gruppe gut ist, und dem, was für alle
Menschen es wäre, soll eine neuartige, weil nicht einem bestimmten Kollektiv
zugeeignete Selbstsakralisierung hervorleuchten, die im Zuge der Universitas als

Selbstaufklärung auftritt und gemeinhin als Bildungsinstitution anthropologische
Gestalt gewinnt.

Das war und ist ein hoher, kaum erreichbarer Anspruch und Ausdruck «reflexiver

Sakralität», wie dies Hans Joas genannt hat.17 Die Schrift Jerusalem von
1783, dessen verstorbenem Autor Lessing mit seinem Bühnenstück die hohe Reverenz

erwies, postulierte diese Utopie als politisches Projekt: die für das öffentliche
Leben eingeforderte, damals skandalöse Trennung von Religion und Politik, die

Unterscheidung von höchst subjektiven Wahrheitsgründen gegenüber Gott und
den gesellschaftlichen Verhältnissen zwischen den Menschen. Das war nicht, wie
noch bei der populären Täuferbewegung und ihren Nachfolgern, den radikalen

gartAVien 2002, 51-76; und ders., DerUngrund des Widerspruchs. Zur Aktualität von Moses

Mendelssohn, in: Myriam Bienenstock/Pierre Bühler (Hg.), Religiöse Toleranz heute -
und gestern, Freiburg/München 2014, 144-161.

16 Jacob Taubes, Abendländische Eschatologie, Bern 1947,130-136; ders., Die Intellektuellen
und die Universität [1936], in: ders., Vom Kult zur Kultur. Bausteine zu einer Kritik der
historischen Vernunft, München 1996, 319-339.

17 Hans Joas, Die Macht des Heiligen, Eine Alternative zur Geschichte der Entzauberung, Ber¬
lin 2017,419-488.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



298 Jacques Picard

Pietisten,18 eschatologisch-dogmatisch gemeint, sondern aus pragmatisch-semio-
tischer Differenzierung begründet: als Toleranz umzusetzende analytische
Unterscheidung zwischen den Begriffen Religion, Gesellschaft, Kultur und Zivilisation,

als einer Gegenerzählung zu apokalyptischen und messianischen Neigungen
aller Art. In den menschen- und grundrechtlich verfassten säkularen Gesellschaften

heute stellt sich diese Herausforderung weiterhin angesichts kontroversen
Beharrens auf religiös strikter «Rechtgläubigkeit» im öffentlichen Raum seitens

islamischer, christlicher, jüdischer oder weiterer Provenienzen.19 Sie sind gehalten,
ob es ihnen gefällt oder nicht, die zentralen Pfeiler der Menschenrechte in und

aus den je eigenen Traditionsbeständen zu begründen und, implizit wie explizit,
diese Begründungen gleichzeitig den anthropologischen Konstanten, wie sie aus
einer humanistischen Grundlegung der universalen, weder antast- noch teilbaren
Menschenwürde sprechen, ein- und unterzuordnen. Darin mag auch die Les-
singsche Botschaft heute gesehen werden.

Jede religiöse Provinz wird sich also der Frage stellen müssen, wie sich eine

Unterscheidung zwischen den institutionellen und den mentalen Sphären von
Politik und Religion bzw. zwischen den öffentlichen Gründen des Staates und den

privaten Gründen der Wahrheit legitimieren lässt. Dem Argument, der säkulare
Staat habe seine Autonomie im Zuge der philosophisch-politischen Aufklärung
der Neuzeit in hartnäckiger Abkehr und stets in Abwehr gegen Klerus und Rab-
binat errungen, wird das Argument entgegengestellt, die Idee einer Scheidung
zwischen politischer und religiöser Institution fusse kulturgeschichtlich in Ideen
des Judentums und Christentums, insbesondere durch den in biblischen Schriften
angelegten Dualismus. Letzteres bedingt freilich dann auch, dass die Vertreter
dieser Argumentation den Lessing'schen Tatbeweis antreten, was einen «Patriarchen»,

wie ihn Lessing beispielhaft, doch welcher Provenienz auch immer,
vorführt, möglicherweise nicht wenig in Verlegenheit führen könnte.

In der jüdischen Tradition beispielsweise wird die Hintanstellung ethnischer,
religiöser, geschlechtlicher oder sonst partikularer Praxen gegenüber der Universale

der Menschenrechte im Schöpfungsnarrativ begründet, vor allem in der
Ebenbildlichkeit des Menschen und der Erzählfigur des Adam und der Eva. Die
rabbinische Tradition deutet diese Quellen in vielfältigsten Diskussionen als de-

zisive Begründung, die Menschenrechte vor Gemeinschaftsrechte zu stellen: eine

Unterscheidung, die bis heute in der Differenzmarkierung zwischen Menschen-

18 Max Weber weist in seinem Aufsatz über das aus der Täuferbewegung hervorgegange
Sektenwesen Nordamerikas daraufhin, dass dort die Trennung von Staat und Kirche dogmatischer

Grundsatz gewesen ist; vgl. Max Weber, «Kirchen» und «Sekten» in Nordamerika
[1906], in: ders.: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Bd. 1, Tübingen 1920,207-
236.

19 Dazu Emst-Wolfgang Böckenförde, Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staatstheorie
und zum Verfassungsrecht, Frankfurt a. M. 1976, 60.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020)291-304, DOl: 10.24894/2673-3641.00065



Über eine Pantomime der Toleranz 299

und Bürgerrechten ihre Fortschreibung gefunden hat. Bemerkenswert ist, dass die

Berufung auf das Narrativ, dass der Mensch als Mann und Frau und im Abbild
Gottes geschaffen sind (1 Mos 1,26 und 1 Mos 9,6), zu einer Auslegung geführt
hat, die eine Abkehr von der Menschenwürde als Idolatrie wertet - als Vergöt-
zung mittels exkludierender Zugehörigkeit oder als selbsterklärende Auserwäh-
lung einer partikularen Gemeinschaft, die in Vorrang gegenüber Menschenwürde
und Menschenrechten gesetzt wird.

Scharf wird diese Grenzziehung in rabbinischen Schriften von Menahem ha-

Me'ri (1249-1310), einem Schüler von Maimonides, gezogen, der eine semioti-
sche Unterscheidung vorlegt: Jenseits von religiösen, geschlechtlichen, ethnischen

und weiteren Gemeinschaftskriterien sei grundlegend zwischen gesetzlosen
Zuständen und gesetzesrespektierenden Kulturen zu unterscheiden. Allein mit
Rechtsetzungen als einem Code werde zu letztlich universal geteilten Werten
beigetragen, die erst ein zivilisiertes Zusammenleben und damit die Existenz von
Gemeinschaften ermöglichen. Wer aber den Vorrang einer Gemeinschaft in
absoluter, sich selber auserwählender Positionierung behauptet, wird in dieser Diktion

des Rabbi Me'ri als ein götzendienerisch der Idolatrie Vorschub Leistender
verdächtigt. In ähnlicher Weise hat Menachem Mendel Schneerson, der siebte
Rebbe der Lubawitscher Chassidim, seine Konzeption menschlicher Seelen aus
der Einsicht bezogen, dass die Unendlichkeit Gottes — bekanntlich eine theologisch

universale Begriffsfassung - darin liege, dass die Schöpfergottheit zwar
eine Welt schaffen kann, die selbst Sein besitzt, während die Unendlichkeit Gottes

sich dem anthropomorphen Sein entzieht. Als Quelle allen Seins ist die Gottheit

in ihrer Unendlichkeit selber nicht ontologisch. Ein nichtontologisches
Verständnis des En-Sof des transzendent Unendlichen, aus dem sich Immanenz kreativ

manifestiert, verträgt sich nicht mit einem theologischen Konzept, das
ethnisch oder geschlechtlich geteilte, sprich: anthropomorphe Erklärungen für die
Seele im Menschen anführt. Es wäre der Idolatrie gleichzustellen.20

So bringt die Berufung auf eigene gemeinschaftliche Traditionen das enorme
Paradox hervor, dass die Würde und die Rechte der Menschen unter Gleichen
nichts anderem als dem menschlichen Abbild als einer unfassbaren, nicht antastbaren

Abstraktion geschuldet sind. Den notwendigen Kontrast gebietet die daraus

20 Moshe Halbertal, Human Rights and Membership Rights, in: Moshe Halbertal/Donniel Hart¬

man (Hg.), Judaism and the Challenges of Modern Life, New York 2007, 179-186. Siehe
auch Erich Fromm, Das jüdische Gesetz. Ein Beitrag zur Soziologie des Diaspora-Judentums,

München 1922; bes. das erste Kapitel, das den antidogmatischen Charakter des Gesetzes

betont. Zu Schneerson siehe Elliot R. Wolffson, Open Secret: Postmessianic Messianism
and the Mystical Revision of Menahem Mendel Schneerson, New York 2012, 28-65; dazu
auch Zalman Schachter-Shalomi, My Life in Jewish Renewal, A Memoir, Lanham 2012.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020)291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



300 Jacques Picard

erwachsene Einsicht, dass gesetzliche Moral auch nicht im Glauben an die
menschliche Vernunft allein liegt, wozu es nach der Schoah keinen Anlass gibt,
sondern in der durch die Textüberlieferung gebotenen Erinnerung an den menschlichen

Horror und die ihm zugrunde liegende kriminelle Vergötzung von Macht
und Menschen, die es auch heute abzuwehren gilt.21 Menschenrechte bestehen,
wie Isaiah Berlin vermerkt hat, nicht wegen, sondern gegen die spezifische Natur
des Menschen, die letztlich indifferent gegenüber dem Andern ist. Und dieses

Andere - körperlich als der Andere, die Andere - ist immer radikal neu; es rührt
weder von der einen noch von der anderen Seite her und kommt unvermutet, wie
uns Emmanuel Levinas nahelegt.22

Die diesen unterschiedlichen Argumenten zugrundeliegende semiotisch-epis-
temische Differenz fuhrt im Fall der hier besprochenen Konstellation letztlich hin
zu den Modernen unter den jüdischen Denkern und Denkerinnen. Ihr anthropologisches

Selbstverständnis verkörpert als Ganzes die Tradition des jüdischen
Säkularismus.23 Der Modus, den wir hier etwas ausführlich zur Sprache gebracht
haben, ist bis heute - nunmehr ganz allgemein gesagt — die unabdingbare Voraussetzung

für jene Neugierde und Offenheit, die auch das Geschäft der Wissenschaft
in Freiheit ausmacht. Mit den letzten Worten aus dem Jerusalem von Mendelssohn

(1783) heisst dies - als eine Voraussetzung distributiver Gerechtigkeit —

schlicht: «Liebet die Wahrheit! Liebet den Frieden!»24

Häretiker, in verheimlichter Gestalt des Derwischs und vielleicht auch des

Klosterbruders, begehen inhärente Überschreitungen der von Institutionen gehüteten

ideologischen Leitlinien, sie heben deren Grenzen und damit die Einhegungen

des von den Orthodoxen geleugneten radikalen Potenzials der Botschaft
geradezu auf. Dass ihre Weltflucht zu einem Narrativ wird, würde sich dem
Umstand verdanken, dass ihre Botschaften selber die Mächtigkeit des Mythos
beanspruchen. In Lessings Bühnenstück geschieht gerade dies nicht. Wie sollte man
dies dem Leser, der Leserin mittels zweier Nebenfiguren denn auch zumuten wollen!

In mystischen Bewegungen werden indes erfahrungszentrierte Formen der

religiösen Ergriffenheit gegen die Starre dogmatischer Konventionen ausgespielt

- weswegen genau diese Spannung zwischen Dogmatik und Kritik, zwischen
Starre und Häresie ein facettenreiches Wissen über die «Vielfalt der Erfahrungen»
in der menschlichen Seele (im Sinne von William James), ihre Entstehung, ihre

21 Isaiah Berlin, European Unity and Its Vicissitudes, in: ders., The Crooked Timber of
Humanity, London 1991, 204.

22 Emmanuel Levinas, Totalität und Unendlichkeit, Freiburg 1987, 277f. u. 317.
23 Vgl. David Biale, Traditionen der Säkularisierung, Jüdisches Denken von den Anfängen bis

in die Moderne, Göttingen 2015.
24 Mendelssohn, Jerusalem (wie Anm. 15), 134.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020)291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



Über eine Pantomime der Toleranz 301

Fluktuationen und ihre Tradierungen in den Zeugnissen unserer Kulturgeschichte
ablagern kann.25 Aber wir wissen heute auch nur allzu gut, dass jede Artikulation,
mit der wir den heissen Tiegel der Inspiration einer Religion zu beschreiben
versuchen, immer unzulänglich, vorläufig und in der Wortwahl problematisch sein

muss. Und wir wissen ebenso gut, dass der Faden zur Tradition darin gebrochen
werden kann, gerade dort, wo die Ablagerung von Tradition in Kunst, Literatur
und Wissenschaft hinein manifest wird. Das war, fast 150 Jahre nach Lessings
Nathan, die Lektion von Franz Kafka, wie ihn Walter Benjamin und Gershom
Scholem lasen und den Scholem deswegen gar als einen «häretischen Kabbalis-
ten» an «der Grenze zwischen Religion und Nihilismus» deutete.26

Ich will für diese Fragen ein einfacheres, anschauliches Dokument aus der
Moderne anführen. In seinem Roman Das Zusammensetzspiel von 1976 thematisiert
Kurt Guggenheim das Verhältnis von Vermieter und Mieter in der Modellsituation

der 1970er Jahre. Denn Guggenheim drückt sich in seiner Erzählung deutlich

genug in der Begriffswelt des Religiösen aus. Und das Thema «Miete» ist mit
dem Thema der «Flucht» insofern verwandt, als hier eine Doppelung vorliegt:
Einerseits wird nicht Eigentum verlassen, sondern der Verlust einer nicht
eigentümlichen Bleibe beklagt, andererseits liegt eine Weigerung vor, sich selber
Grund und Boden zu erwerben oder festen Anspruch darauf anzumelden.
Gershom Scholem, der in Jerusalem stets nur zur Miete wohnte und sich weigerte, je
ein Haus bzw. Grundstück in Israel zu erwerben ausser einem Grab für sich und
seine Frau, hätte in einem politisch konnotierten Anspruch auf Eigentumsherrschaft

- eine weitere Variante des Despotismus - gar ein nihilistisches Zeugnis
eines geistlosen Materialismus erblickt.27 Schlüsselthema bei Guggenheim ist der

Wohnungswechsel des Mieters und die alte Abhängigkeit von der Gunst des

Vermieters, wenn Umziehende anderen Umziehenden nachfolgen.28 Diese Nachfolge
wirft die bange Frage auf, ob der Organismus, das neue Haus, in das man
mietweise zieht, das «fremde Herz [...] annehmen oder abstossen» wird.29

25 William James, Die Vielfalt religiöser Erfahrung: Eine Studie über die menschliche Natur
[engl. 1902], Frankfurt a. M. 1997. Zu diesem Buch von James vgl. Joas, Die Macht des

Heiligen (wie Anm. 17), 61-108.
26 Gershom Scholem, Zehn unhistorische Sätze über die Kabbala, in: ders., Judaica, Bd. 3,

Frankfurt a. M. 1970, 264-271, zit. 264. Zu Kafka vgl. Karl Erich Grözinger, Kafka und die
Kabbala, Frankfurt a. M. 1992.

27 Vgl. David Biale, Gershom Scholem. Master of the Kabbalah. New Haven/London 2018.
199.

28 In volkskundlich-kulturanthropologischer Hinsicht wird der Umzug thematisiert von Ueli
Gyr, Zwischen Anfang und Ende, Ende und Anfang. Verortungen des modernen Wohnungswechsels,

in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 103 (2007) 269-283.
29 Tagebuchnotiz vom 9. Februar 1970, in: Kurt Guggenheim, Das Zusammensetzspiel [1977],

Werke V., hg. v. Charles Linsmayer, Frauenfeld 2003, 354

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



302 Jacques Picard

Das fremde Herz - dies ist im Roman die Perspektive des Wohnmieters, der
als Ich-Erzähler in der Figur des Hans Hiersinger, Leiter des Instituts ftir Volkskunde

der Universität Zürich, Gestalt annimmt. Der Vermieter, der stets die
Nachfolgenden bestimmt, kann von sich sagen: «Wer ein eigenes Haus besitzt, hat es

leichter, an Gott zu glauben.»30 Hier steht auf angeblicher Wahrheit bloss eine

Preisetikette, die das menschliche Herz zu einem verkäuflichen Gut macht, weil
es durch den Erwerb erst Bedeutung gewinnt. Der Gegenstand, dem sich nun
Hans Hiersinger in seinen volkskundlichen Forschungen zuwendet, ist
konsequenterweise das Warenhaus, das Paradies der Damen und Herren, in dessen

Kultusräumen die Waren, das Geld, die Mode, der Geschmack in sinnlicher und
schneller Abfolge fliessen.31 In den mondänen Passagen und Palästen der Warenhallen

ereignen sich die Rituale neuartiger Übergänge in der Moderne. Wen
wundert's, dass man die moderne Nachfolge der seit der Antike populären christlichen
Figur des Pilgers im Vagabunden, im Touristen, im Spieler und insbesondere im
Flaneur, der als Spaziergänger Einkaufsstrassen und Malis bevölkert, sehen

will.32 Das empirische Verfahren, das Hans Hiersinger als Gesellschaftswissenschaftler

diesen zirkulären Verhältnissen aus Gütern, Symbolen und Emotionen
zukommen lässt, ist auch mit urbaner Agglomeration eng verknüpft, mit den
Ritualen der Stadtbewohner, ihren Wertvorstellungen und mit der Wäsche der
Schweizer und Schweizerinnen. «Mit Verhaltensprojekten den Allgemeinzustand
einkreisen» - diese Ansage einer analytischen Empirie generiert aus dem in der
Kartei abgelegten Material das Wissen, dem der Volkskundler auf die Spur kommen

will, ohne sich an eine vorprägende epistemische Instanz anzuhängen:

«Gibt's ein Gesetz, es wird sich offenbaren. Du bist kein Philosoph, kein Psychologe,

kein Prophet und kein Weltverbesserer, Hiersinger! Ein Hiersinger bist du.
Also singe hier! Es soll nichts gelten in meiner Kartei als die sinnliche Wahrnehmung

[...] die Beobachtung aus Distanz, ohne Auffälligkeit.»33

Das Gesetz? Wirklich das Gesetz? Aus der Materialität empirisch erkundeter
Wirklichkeit angeblich ohne Auffälligkeit geschält? Und dabei kommt es zur
Begriffswende: Guggenheim nennt dieses empirische Verfahren — in paradoxer
Wendung zum scheinbar Metaphysischen, das an einen radikal modernen «Sinai»
erinnern mag - die «Anthropologie der Offenbarung», auch «Soziologie der

Offenbarung». Es mutet an wie die von Taubes vorgetragene Lessing-These, dass

30 Guggenheim, Zusammensetzspiel (wie Anm. 29), 287. In Kontrast dazu die merkwürdige
Wendung ins Metaphysische: «Gott lebt und hat mich angenommen», ebd., 215.

31 Dazu Angela Bhend, Im Tempel der Versuchungen. Das Warenhaus als Erfahrungs- und
Ordnungsraum, in: Stefan Groth/Linda Mülli (Hg.), Ordnungen in Alltag und Gesellschaft.
Empirisch-kulturwissenschaftliche Perspektiven, Würzburg 2019, 219-243.

32 Zygmunt Baumann, Flaneure, Spieler und Touristen. Essays zu postmodernen Lebensfor¬
men, Hamburg 2007, 150-161.

33 Guggenheim, Zuammensetzspiel (wie Anm. 29), 195.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020)291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



Über eine Pantomime der Toleranz 303

aus Imperium und Sacerdotium das Dritte, die Universitas, als neuartiges Phänomen

sich im Mundanen offenbart hätte - oder genauer gesagt: die Wissenschaft
als Offenbarungsgeschehen, von unendlicher Neugier und Offenheit geboren,
aber erst in einer Metapher des Numinosen anschaulich zu fassen und eben

aufgrund dieser Unfassbarkeit leidenschaftlich beforscht. Ein Etwas zwischen Wahrheit,

Irrtum und Bedeutung, welches erst in der späteren Nachfolge zum
vielleicht, aber nie gewiss Offenbarten umgedeutet und fortgeschrieben werden kann.
Der Mieter, der Flüchtige, der Häretiker, der Barfüsser, der Rebell - sie sind in
den Narrativen der Literatur das, was - auch angesichts des geisteswissenschaftlichen

Hanges zum Kanonisieren - zur Flucht und zum Abschied neigt. Ob nach
innen in die Klause oder in utopische Feme, ob aus dem Tagesgeschäft geordneter
Verhältnisse heraus oder in Erwartung despotischer Verdikte, ob in biblischen
Texten, literarischen Stücken und auf Bühnenbrettern - es sei den weiteren
Fortschreibungen anheimgestellt!

Über eine Pantomime der Toleranz. Zwischen Abschied, Flucht und Utopie am Beispiel
Lessings «Nathan der Weise». Mit einem Vermerk über Kurt Guggenheims «Das
Zusammensetzspiel»

Das Bühnenstück «Nathan der Weise» von Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) und
der Roman Das «Zusammensetzspiel» von Kurt Guggenheim (1896-1983) bilden den An-
lass und Gegenstand einer Betrachtung von unterschiedlichen Figuren der Flucht und des
Abschieds. Der Mystiker, der Mieter, der Flüchtige, der Häretiker, der Barfüsser, der
Klosterbruder, der Derwisch, der Rebell - sie sind beispielhaft in den Narrativen der Literatur.
Diese Figuren und Motive lassen sich auch wegen der religiösen Sprache und im Kontext
des jüdisch-christlichen Kanons, seinen Deutungen in Neuzeit und Moderne und den darin
eingewobenen Häresien erkunden.

Flucht - Aufklärung - Toleranz - Häresie - Judentum.

A propos d'une pantomime de la tolérance. Entre adieu, fuite et utopie à l'exemple de
«Nathan le Sage» de Lessing. Avec une note sur «Das Zusammensetzspiel»
de Kurt Guggenheim

La pièce de théâtre «Nathan der Weise» de Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) et le
roman «Das Zusammensetzspiel» de Kurt Guggenheim (1896-1983) sont l'occasion et le
sujet d'une réflexion sur différentes figures de la fuite et de l'adieu. Le mystique, le locataire,

le fugitif, l'hérétique, l'homme aux pieds nus, le moine, le derviche, le rebelle - ils
sont exemplaires dans les récits de la littérature. Ces figures et motifs peuvent également
être explorés en raison du langage religieux et dans le contexte du canon judéo-chrétien,
de ses interprétations à l'époque moderne et contemporaine et des hérésies qui y sont
tissées.

Fuite - Lumières - tolérance - hérésie - judaïsme.

SZRJCG/RSHRC/RSSRC 114 (2020)291-304, DOI: 10.24894/2673-3641.00065



304 Jacques Picard

A proposito di una pantomima délia tolleranza. Tra addio, fuga e Utopia usando l'esem-
pio di «Nathan il saggio» di Lessing. Con una nota su «Das Zusammensetzspiel» di Kurt
Guggenheim
Lo spettacolo teatrale «Nathan der Weise» di Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) e il
romanzo «Das Zusammensetzspiel» di Kurt Guggenheim (1896-1983) sono l'occasione e
il soggetto di una riflessione sulle diverse figure délia fuga e dell'addio. Il mistico, l'inqui-
lino, il fuggitivo, l'eretico, l'uomo scalzo, il monaco, il derviscio, il ribelle - sono figure
esemplari nei racconti délia letteratura. Queste figure e questi motivi possono essere esplo-
rati anche dal punto di vista del linguaggio religioso e nel contesta del canone giudaico-
cristiano, delle sue interpretazioni in epoca moderna e contemporanea e delle eresie che vi
si intrecciano.

Fuga - illuminazione - tolleranza - eresia - ebraismo.

About a pantomime of tolerance. Betweenfarewell, escape and Utopia using the example
ofLessing's «Nathan the Wise». With a note on Kurt Guggenheim 's «Das Zusammensetzspiel»

The stage play «Nathan der Weise» by Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) and the
novel «Das Zusammensetzspiel» by Kurt Guggenheim (1896-1983) provide the occasion
for and subject of a reflection on various figures of flight and farewell. The mystic, the
tenant, the fugitive, the heretic, the barefoot man, the monk, the dervish, the rebel - these
are exemplary figures in literary narratives. These figures and motifs can also be explored
because of the religious language and in the context of the Judeo-Christian canon, its
interpretations in modem and contemporary times, and the heresies woven into it.

Flight - Enlightenment - Tolerance - Heresy - Judaism.

Jacques Picard, Prof. Dr., Emeritus für Allgemeine und Jüdische Geschichte und Kulturen
in der Moderne, Universität Basel.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 291-304, DOl: 10.24894/2673-3641.00065


	Über eine Pantomime der Toleranz : zwischen Abschied, Flucht und Utopie am Beispiel Lessings "Nathan der Weise" : mit einem Vermerk über Kurt Guggenheims "Das Zusammensetzspiel"

