
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 114 (2020)

Artikel: "Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et Solem unum
eundemque esse" : historische Skizze der Entdeckung, Erforschung
und Wirkung einer manichäischen Abschwörungsformel

Autor: Jeck, Udo Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et
Solem unum eundemque esse» - Historische Skizze
der Entdeckung, Erforschung und Wirkung einer
manichäischen Abschwörungsformel

Udo Reinhold Jeck

Dem Christentum erwuchs im 3. Jh. aus dem Milieu des Gnostizismus ein gefährlicher

Konkurrent:1 Mani (216-276 n. Chr.) konzipierte eine komplexe Lehre aus
differenten Momenten.2 Ihre enorme Wirkung ist bekannt: So schloss sich
Augustin, ein äußerst wandlungsreicher Theologe, zunächst kritiklos dem Manichä-
ismus an; er fand ohne Zweifel in den Schriften Manis und der Manichäer Ideen,
die ihn zunächst ansprachen, überzeugten und sogar begeisterten. Später distanzierte

er sich ganz davon, füllte zahlreiche Bücher mit heftiger Kritik an dieser

Religion und hinterließ dadurch ungewollt wichtige Dokumente zu ihrer
Geschichte. Doch semper aliquid adhaeret; dass etwas vom Wesen des Manichäis-
mus in seinem Denken haften blieb, beweist die düstere Theologie des späten
Augustin, denn es stammt aus der Feder eines Christen, der von einigen alt
vertrauten Ideen der Manis und der Manichäer nicht lassen wollte oder konnte.3

Als weitere wichtige Indizien für die Anziehungskraft des Manichäismus gelten

seine weite geographische Verbreitung sowie die damit verbunden sprachliche

Mannigfaltigkeit der manichäischen Texte. Diese Wirkung der Lehre Manis
auf différente religiöse Milieus bedarf der Erklärung. Historisch setzte dieser Pro-

zess schon zu dessen Lebzeiten ein: Seine Missionsreisen,4 die Expeditionen der

1 Vgl. Kurt Rudolph, Die Gnosis, Wesen und Geschichte einer spätantiken Religion, Göttin¬

gen 31990; Barbara Aland, Was ist Gnosis? Studien zum frühen Christentum, zu Marcion
und zur kaiserzeitlichen Philosophie (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament

[WUNT] 239), Tübingen 2009; dies., Die Gnosis, Stuttgart 2014.
2 Vgl. Lodewijk Josephus Rudolf Ort, Mani. A Religio-historical Description of his Persona¬

lity, Leiden 1967; François Decret, Mani et le tradition manichéenne, Paris 1974.
3 Vgl. Volker H. Drecoll/Miijam Kudella, Augustin und der Manichäismus, Tübingen 2011.
4 Vgl. Cornelia Eva Römer, Manis frühe Missionsreisen nach der Kölner Mammographie.

Textkritischer Kommentar und Erläuterungen zu p. 121 - p. 192 des Kölner Mani-Kodex
(Abhandlungen der Nordrhein-Westfälischen Akademie der Wissenschaften. Sonderreihe:
Papyrologica Coloniensia XXIV), Opladen 1994.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



206 Udo Reinhold Jeck

Schüler sowie die schnelle Ausbreitung dieser Religion im mediterranen Raum

sprechen für gezielte Planungen.5 Doch derartige Bemühungen allein erklären
nicht die großflächige Ausbreitung des Manichäismus. Die Frage bleibt: Warum

gelang dieser Bewegung ein derartiger Aufstieg?6 Antwort: Die interne Komplexität

des manichäischen Denkens, das heißt, die innere Vielstimmigkeit und

Polyphonie dieser Religion lassen sich als eine wesentliche Bedingung ihres Erfolges

deuten. Die Lehre Manis stellte insofern mannigfaltige latente Anknüpfungspunkte

bereit, so dass sich kulturell unterschiedlich geprägte Interessenten auf je
eigene Weise in diesem System wiederfanden.

Dazu gehört zunächst der Charakter des Manichäismus als Lichtreligion, der

dieser religiösen Bewegung ihren großen Einfluss sicherte. Sie ist die Klammer,
die das komplizierte Gebilde des Manichäismus zusammenhält, ein Kerngedanke,
der sich systematisch entfaltete, jener <rote Faden), der durch die verwirrenden
Einzelheiten zu führen vermag und das, was das Wesentliche vom Akzidentellen
scheidet. Deshalb ist der Manichäismus auch Dualismus,7 denn der basale

Antagonismus dieser Lehre resultiert aus ihrer Funktion als Lichtreligion: Das
Lichtende ist das Öffnende, Erhellende und daher auch das Gute. Wo das Licht, die

Lichtung, fehlt, herrscht Finsternis, das heißt, aus der Abwesenheit des Lichtes

ergibt sich die Finsternis. Sie ist verschlossen in sich gekehrt, dunkel unzugänglich,

selbstsüchtig böse. Weil der Manichäismus den Kampf des Lichtes mit der

Finsternis in den Mittelpunkt stellte, ermöglichte er einerseits die Inklusion anderer

Lichtreligionen - bzw. das, was Mani und die Manichäer als solche deuteten

- in das eigene religiöse System, bot aber andererseits seit jeher An lass zur Kritik,
denn es galt eindeutig als häretisch, dass zwei ewige Prinzipien sich unversöhnlich

gegenüberstehen. Das konnten orthodoxe Christen niemals akzeptieren; Manis

Lehre bedrohte das Christentum, da sie nicht zum Monotheismus passte; die

christlichen Dogmatiker bekämpften sie deshalb stets mit großer Energie.8
Die Grundidee des Manichäismus mag einfach erscheinen; die Lehre Manis ist

es nicht, sondern, wie schon gesagt, vielmehr ein höchst komplexes und keinesfalls

einheitliches System, das sich aus den überlieferten Texten rekonstruieren
lässt, da zahlreiche wichtige Zeugnisse unterschiedlicher Quantität und Qualität
erhalten blieben; wer sich ihnen widmet, muss allerdings höchsten Ansprüchen
an sprachlicher Kompetenz genügen. Dieser Aufgabe stellten sich seit Beginn der

5 Vgl. Manichaica Latina, Opladen 1998 ff.
6 Vgl. Manfred Hutter, Mani und die Sasaniden. Der iranisch-gnostische Synkretismus einer

Weltreligion (Scientia 12), Innsbruck 1988.
7 Vgl. Simone Pétrement, Le dualisme chez Platon, les Gnostiques et les Manichéens, Paris

1947.
8 Vgl. Johann Baptist Heinrich, Dogmatische Theologie. Fünfter Bd., Mainz 1884, 46-47:

«Alle Väter und Kirchenschriftsteller des Alterthums [...] bekämpfen [...] die Lehren der
Gnostiker, Manichäer und Priscillianisten...»

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020)205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



«Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et Solem unum ...» 207

Neuzeit zahlreiche Gelehrte und erwarben sich durch ihre geduldige Erforschung
der Quellen zum Manichäismus große Verdienste. Dazu gehören bedeutende

Religionshistoriker wie Beausobre, Neander, Baur u. v. a. mehr. Diese frühen Kenner

der Lehre Manis stützten sich dabei auf indirekte Nachrichten, denn sie blieben

auf die mehr oder weniger umfangreichen Äußerungen griechisch-lateinischer

Kirchenväter sowie auf die erhaltenen antimanichäischen Werke antiker
und frühmittelalterlicher Schriftsteller aus diesem Kulturkreis angewiesen.9 Insofern

stammten ihre Informationen überwiegend aus der Feder erbitterter Gegner
Manis und des Manichäismus, das heißt, zur Rekonstruktion des Manichäismus
standen nur Werke und Mitteilungen zur Verfügung, deren Verfasser sich
polemisch mit dieser angeblich ketzerischen Bewegung befassten und ihr deshalb
keinerlei Sympathie entgegen brachten: Heidnische Denker kritisierten Manis
Widersprüchlichkeiten,10 Christen bezeichneten ihn als Häretiker. Objektive
Berichte zur Religion Manis lagen nicht in der Absicht dieser Autoren; sie verdienen
daher nicht immer volles Vertrauen. Erst sensationelle Manuskriptfunde im 20. Jh.

haben diese missliche Lage überwunden, die Kenntnis über Mani und den
Manichäismus deutlich erweitert und die Forschung auf eine sicherere Grundlage
gestellt. Dazu gehören nicht nur die koptischen Manichaica aus Berlin, die u. a. ein

Hauptwerk des Manichäismus, die Kephaleia, zutage forderten,11 sondern auch

Texte aus Turfan und China, die eindrucksvoll dokumentieren, dass Manis Lehre
gerade in Ost- und Zentralasien auf ein großes Interesse stieß. Auch der so
genannte Kölner Mani-Kodex brachte neues Wissen.12

Aber warum fließen authentische und verlässliche Quellen zu Mani so spärlich?

Das liegt nicht nur an der Polemik, an Hass und Widerstand der dem
Manichäismus feindlich gesinnten Autoren, der Grund dafür liegt vielmehr in der

Verfolgung der Manichäer durch staatliche Organe, die schon früh einsetzte; nicht
nur Mani selbst, sondern auch seine Anhänger sahen sich zunehmend einem
hohen Verfolgungsdruck ausgesetzt: In der langen Geschichte des Manichäismus
gab es vielfache Unterdrückungsmaßnahmen; schon die römischen Kaiser drängten

die Manichäer durch schwere Strafandrohungen in den Untergrund, ließen

9 Vgl. Alexander Lycopolitanus, Contra Manichaei opiniones disputatio, ed. Augustus Brink¬
mann, Lipsiae 1895; Pieter Willem van der Horst/Jaap Mansfeld, An Alexandrian Piatonist
against Dualism. Alexander of Lycopolis' Treatise (Critique of the Doctrines of Mani-
chaeus>, Leiden 1974.

10 Vgl. Udo Reinhold Jeck, Die lautlose Invasion. Zur Auseinandersetzung griechischer Philo¬
sophen mit dem persischen Mythos, in: Rolf Elberfeld (Hg.), Philosophiegeschichtsschreibung

in globaler Perspektive (Deutsches Jahrbuch Philosophie 9), Hamburg 2017,
253-277.

11 Vgl. Kephalaia. 1. Hälfte (Lief. 1-10). Mit einem Beitr. v. Hugo Ibscher (Manichäische
Handschriften der Staatlichen Museen Berlin. Hg. im Auftr. der Preuss. Akad. der Wiss. u.
Leitung v. Prof. Carl Schmidt 1), Stuttgart 1940.

12 Vgl. Anm. 4.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



208 Udo Reinhold Jeck

ihre Schriften einziehen und rotteten sie aus. Das behinderte die Überlieferung
ihrer heiligen Bücher, so dass zahlreiche wertvolle Texte verloren gingen. Eine
totale Vernichtung gelang jedoch nicht, Reste der manichäischen Kirche blieben
erhalten. Da sich ihre Aktivitäten im Geheimen vollzogen, lassen sich konkrete

Entwicklungs- und Migrationsprozesse im Untergrund heute nur noch sehr

schwer nachvollziehen. Es steht jedoch fest, dass eine vom Manichäismus beein-
flusste religiöse Gruppe, die Paulikianer, in Kleinasien und Armenien große
politische Macht erlangte. Sie gründeten ein eigenes Staatswesen, das Byzanz
bedrohte, so dass die kaiserliche Regierung zu Gegenmaßnahmen griff: Theodora
II. befahl 843 Massenhinrichtungen der Paulikianer; Basileios I. schlug sie 872

vernichtend; wenig später verloren sie ihre letzten Stützpunkte; Zwangsübersiedlungen

und Massaker dezimierten sie zusätzlich.13 Wer überlebte, musste seinem
alten Glauben abschwören; man zwang jene, die - freiwillig oder unfreiwillig -
mit dem Manichäismus und Paulikianismus brachen, bei einem kirchlichen Ritual
bestimmte Abschwörungsformeln nachzusprechen, dadurch den alten Glauben zu
verdammen und auf diese Weise die neue Rechtgläubigkeit zu demonstrieren.
Diese Texte blieben erhalten und besitzen als wichtige Dokumente zur Geschichte
des Manichäismus eine große Bedeutung. Sie zeigen nicht nur, wie Mani und das

manichäisch-paulikianische System in den Augen ihrer Gegner erschienen,
sondern dokumentieren auch, was die Orthodoxen als Kernthesen des Manichäismus
konkret verurteilten. Ihre Wiederentdeckung und Edition in der Frühen Neuzeit
hat der Erforschung des Manichäismus wichtige Impulse verliehen, die bis heute

nachwirken.
Vor allem Jacobus Tollius (1633-1696) erwarb sich dabei große Verdienste.

Dieser noch im 18. Jh. berühmte, heute jedoch fast völlig unbekannte holländischer

Altphilologe, befasste sich gegen Ende des 17. Jhts. mit den anathematischen

Dokumenten der alten griechischen Kirche und widmete ihnen große
Aufmerksamkeit: 1696 veröffentlichte er ein gelehrtes Quellenwerk,14 das er Kaiser

Leopold I. (1640-1705) widmete15 und in dem er ungedruckte Texte aus der
kaiserlichen Bibliothek zu Wien publizierte.16 Darunter befand sich auch ein längeres

Manuskript mit zahlreichen anathematischen Formeln zur manichäischen und

13 Vgl. Nina G. Garsoïan, The Paulician heresy. A study of the origin and development of
Paulicianism in Armenia and the eastern provinces of the Byzantine Empire, The Hague/
Paris 1967.

14 Vgl. Jacobus Tollius, Insignia itinerarii Italici, quibus continentur antiquitates sacra, Trajecti
ad Rhenum 1696.

15 Vgl ebd. (Dedicatio).
16 Vgl. ebd. (Lectori erudito).

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 205-227, DOl: 10.24894/2673-3641.00059



«Zaradam, et Budam, et Christum, etManichaeum, et Solem unum ...» 209

paulikianischen Häresie, das Tollius mit den Mitteln seiner Zeit edierte und
kommentierte. An der Schwelle zum 18. Jh. gelang ihm auf diese Weise eine
beeindruckende Gesamtdarstellung des Manichäismus.17 Seine Publikation bedürfte
einer umfangreichen Analyse, die sich in diesem Zusammenhang jedoch nicht durchfuhren

lässt. Hier soll lediglich eine jener Abschwörungsformeln, die Tollius
edierte, sowie ihre Nachwirkung im Mittelpunkt der Diskussion stehen.18 Das

Ungewöhnliche und Besondere dieser kurzen Sentenz ist, dass sie Zarathustra, Buddha,

Christus und Helios (Mithras) mit Mani in einen Zusammenhang bringt und
insofern zur Untersuchung der Beziehung zwischen Manichäismus und Buddhismus

auffordert:

«ÂvaGspa-riÇco toùç töv Zapâôav, Kai BouSâv, Kai töv Xpicrrôv, Kai töv
Mavixaïov, Kai xov rj/aov, sva Kai töv ainöv eïvai kéyovxaç.»19

«Exsecror eos, qui Zaradam, & Budam, & Christum, & Manichaeum, & Solem
unum eundemque esse statuunt.»20

Wer diesen Text vorurteilsfrei liest, könnte zunächst vermuten, dass er einer

singulären Überlieferung entstammt und seine Echtheit bestreiten. Dagegen
spricht jedoch, dass schon im 18. Jh. weitere vergleichbare Dokumente auftauchten

und die Edition des Tollius ausreichend absicherten: 1724 veröffentlichte
nämlich Jean Leclerc (Johannes Clericus, 1657-1736) in seiner Überarbeitung
der von Jean-Baptiste Cotelier (Johannes Baptista Cotelerius, 1627-1688) zuerst
publizierten Quellenedition SS. Patrum, qui temporibus apostolicis floruerunt21
ein weiteres Manuskript dieser anathematischen Formeln, indem er es unkom-

17 Vgl. ebd., 126-177 (Formula receptionis): TA'XII riNOME'NFl éîti xok «7to MANI-
XA'IflN Kai nAYAIKIANQ~N £7iicxp£(poijoi jipoç xf|v KaOapà Kai cAt|0fj triariv ijpcbv rcöv
XPI£TIANfl~N. «Formula recipiendi eorum, qui a ManiCH/EORUM et PAULICIANORUM
haeresi ad puram & veram nostram fidem CHRISTIANORUM convertuntur.»

18 Eine vollständige Wirkungsgeschichte dieser Dokumente ist in diesem Zusammenhang al¬

lerdings nicht möglich, sondern nur eine Skizze.
19 Tollius, Insignia (wie Anm. 14), 134.
20 Ebd., 135.
21 Vgl. J. B. Cotelerius, SS. Patrum, qui temporibus apostolicis floruerunt, Barnabas, dementis,

Hermae, Ignatii, Polycarpi opera, vera et suppositicia; unà cum Clementis, Ignatii, Poly-
carpi actis atque martyriis. J. B. Cotelerius Societatis Sorbonics theologus, ex mss. codici-
bus eruit, ac correxit, versionibusque & notis illustravit. Accesserunt, in hac nova editione,
not® intégras aliorum virorum doctorum, qui in singulos patres memoratos scripserunt, &
quorum nomina in prelatione habentur: item Gulielmi Beveregii codex canonum primitiv®
ecclesiae vindicatus, Jacobi Usserii Dissertationes ignatianas & Joan. Pearsonii vindiciae epis-
tolarum S. Ignatii atque alia, de quibus in praefatione. Recensuit & notulas aliquot suas &
aliorum adspersit Joannes Clericus, editio altera auctior & adcuratior. Volumen primum.
Amstelaedami 1724.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



210 Udo Reinhold Jeck

mentiert mit paralleler lateinischer Übersetzung als Anmerkung zu anderen

Untersuchungen abdruckte.22 Dort findet sich auch die von Tollius edierte Abschwö-
rungsformel: Beide Fassungen stimmen auffallend überein, lediglich die lateinische

Übersetzung von Cotelerius weicht etwas von der Translation des Tollius ab:

«àva0£|TcmÇcû xoùç töv ZapàSqv, Kai BouSâv, Kai röv Xpvaxöv, Kai xöv Mavt-
Xaîov, Kai xöv tj/aov, eva Kai xöv aùxôv elvai Zéyovxaç.»23

«Anathematizo illos qui Zaradem & Budam & Christum & Manichasum & so-
lem, unum eumdemque esse dicunt.»24

Es existiert auch eine damit eng verwandte Abschwörungsformel, die der
italienische Patristiker Andrea Gallandi (1709-1779) in seiner Bibliotheca veterum

patrum antiquorum scriptorum veröffentlichte:

«ÂvaOepaxiÇco 5è Kai KaxaOspaxiÇco Zapàôqv Kai Bo55àv, Kai SicuOiavöv, xoùç
7cpö Mavixaicov yeyovôxaç.»25

Alle drei Varianten der Abschwörungsformel stellen Mani in einen
Zusammenhang mit Buddha. Das ist sicherlich kein Zufall und fällt auf. Seit ihrer
Erstpublikation reagierten daher zahlreiche Historiker des Manichäismus auf diese

Formel und verfassten tiefgründigen Analysen dazu. Wer ihre Bemerkungen
aufsucht und analysiert, indem er diese spezifische Formel gleichsam als diagnostischen

Marker nutzt, erhält Einblicke in die sukzessive Aneignung und kontroverse

Diskussion eines schwierigen, komplexen Problems des Manichäismus.
Tollius und die Forschungen, die er anstieß, gerieten jedoch, wie schon gesagt, in

22 Vgl. ebd., 542b [Anm.]: «& in Anathematismis quos scriptos Manichasi quando resiliebant
ab Hacresi, offerre Ecclesiae tenebantur. Illos Anathematismos ut ad cognitionem totius Ma-
nichaicae historic admodum utiles, tecum è Regia Librorum suppellectile, MS. 1818. com-
munico.»

23 Ebd., 544a [Anm.]. (Vgl. die Variante ebd., S. 543a-b [Anm.]: àvaGepaxiÇco ZapccSqv, öv ô

Mâvqç 0eöv ékeye 7tpö aùxoû cpavÉvxa nap' 'IvSoù; Kai népoaiç, Kai rpaov à7tEKàker aùv
aùxcp 8è Kai xàç Zapaôeiouç àvopaÇopsvaç eùxaç [«Anathematizo Zaradem, quern Manes
Deum dixit ante se apparuisse apud Indos & Persas, quemque solem vocavit: cum illo autem
etiam anathematizo preces Zaradeas dictas»]). Vgl. Anm. 32.

24 Ebd., 544b [Anm.]. Zur deutschen Übersetzung vgl. Konrad Kessler (wie Anm. 84), 362:
«Ich verfluche die, welche den Zaradas, den Buddas, Christum, den Mani und die Sonne für
Eine und dieselbe Person erklären.»

25 Zit. nach Ferdinand Christian Baur, Das Manichäische Religionssystem nach den Quellen
neu untersucht und entwikelt, Tübingen 1831, 458M59: «S. Galland. Bibl. T. III. p. 611.
Vetera monumenta ad haeresim Manichaeorum pertinentia. I. Qualiter oporteat a Mani-
chaeorum haeresi ad sanctam Dei ecclesiam accedentes scriptis errorem abjurare. Hier wird
dem den Manichäischen Irrthum Abschwörenden folgende weitere Abschwörungsformel
vorgeschrieben: AvaGepaxiÇ® Sè Kai Kara0£|iaxiÇco ZapâSqv Kai BoSSàv, Kai EicuGiavöv,
xoùç 7ipö Mavixaicov yEyovöxaq.»

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 205-227, DOl: 10.24894/2673-3641.00059



«Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et Solem unum ...» 211

Vergessenheit; heute sind sie selbst Spezialisten kaum noch bekannt; umso mehr
verdienen sie eine erneute Würdigung.

Die Edition eines griechischen Manuskripts fiel einem Kenner wie Tollius
sicher leicht. Als sehr viel komplizierter erwies sich jedoch die inhaltliche Erschließung

des Textes. Tollius versuchte, die exegetischen Schwierigkeiten zu beheben,
aber das Wissen seiner Zeit setzte ihm dabei enge Grenzen, denn ihm standen,
wie schon gesagt, lediglich die damals bekannten lateinischen und griechischen
Quellen zu Mani und den Manichäismus zur Verfügung. Zunächst äußerte er sich

zu Manis Biographie und dessen Lehre.26 Anschließend untersuchte er die
anathematischen Texte, wobei er diese Formeln jeweils in ihre einzelnen Elemente

zerlegte und diese dann ausfuhrlich kommentierte. Das gilt auch für die hier zur
Diskussion stehende Abschwörungsformel: Tollius konzentrierte sich allerdings
nur auf drei ihrer fünf Elemente (Zapdôav, Kai BouSöv, Kai töv Xpioxöv), das

heißt, er beschäftigte sich mit Zarathustra, der Christologie der Manichäer und

ging dem Hinweis auf Buddha nach. Er musste also nicht nur kirchenhistorische
Probleme lösen und seine Kenntnisse auf diesem Gebiet unter Beweis stellen,
sondern auch Fragen in Angriff nehmen, die heute zum Aufgabengebiet der
Iranistik und Indologie gehören. Doch diese Wissenschaften gab er zu seiner Zeit
noch gar nicht oder sie befanden sich erst in statu nascendi; deshalb gelangen
Tollius meist nur oberflächliche Lösungen.

Zunächst nahm Tollius den Terminus Zapdôav in den Blick. Seit Abraham

Hyacinthe Anquetil-Duperon (1731-1805) Ende der 18. Jhts. die persischen
Zendschriften im Original und als Übersetzung publizierte,27 die moderne Iranistik

begründete und damit einen wichtigen Impuls zur umfassenden Erforschung
der persischen Religion gab,28 lässt sich Zapdôav leicht mit (Zarathustra/ Zoroaster)

in Verbindung bringen. Dass die Manichäer auf diese Weise Mani auf eine

Stufe mit dem berühmten persischen Religionsstifter stellten und dabei indirekt
ihre Beziehung zur Religion Persiens signalisierten, unterliegt keinem Zweifel.
Gegen Ende des 17. Jhts. sah die Lage noch völlig anders aus. Tollius stand
damals vor großen Schwierigkeiten, denn er befand sich in einer unglücklichen
Situation: Ihm blieben nicht nur die iranischen Originalquellen zu ihrer Religion

26 Vgl. Tollius, Insignia (wie Anm. 14), 126a-129b.
27 Vgl. Abraham Hyacinthe Anquetil-Duperron, Zend-Avesta. Ouvrage de Zoroastre, Paris

1771 (ND: New York/London 1984).
28 Vgl. Michael Stausberg, Faszination Zarathushtra. Zoroaster und die Europäische Religions¬

geschichte der Frühen Neuzeit (Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten 42,1-2),
Berlin/New York 1998, II, 790-813; Udo Reinhold Jeck, Platonica orientalia. Aufdeckung
einer philosophischen Tradition, Frankflirt a. M. 2004, 503.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)205-227,001: 10.24894/2673-3641.00059



212 Udo ReinholdJeck

verborgen; auch eine wichtige Untersuchung zur persischen Geistesgeschichte
erschienen erst kurz nach seinem Tode.29 Tollius blieb daher nichts anderes übrig,
als eine Masse griechisch-lateinischer Hinweise mühsam durchzuarbeiten, wobei
er eine Fülle von Hinweisen und Varianten zum Namen <Zaradas> vorfand, in der

er sich nur mühsam zurechtfand.30 Der überwiegende Teil dieser Angaben fuhrt
aus heutiger Sicht völlig in die Irre,31 nur wenige erwiesen sich als brauchbar:
Tollius stieß auf Quellen, die <Zaradas> als Gesetzgeber der Perser betrachteten
und davon ausgingen, dass <Zasradas> die Lehre der Perser begründet habe.32

Durch Rückgriff auf bestimmte damalige Sekundärliteratur entging Tollius zwar
nicht, dass manche <Zaradas> mit <Zoroaster> identifizierten,33 doch diese heiße

Spur verlor sich im Wirrwarr unbrauchbarer Informationen.
Tollius widmete sich auch einem der schwierigsten und heikelsten der zahlreichen

Probleme des Manichäismus, indem er die Identifizierung Manis mit Christus

kommentierte. Dabei stützte er sich hauptsächlich auf eine Passage aus dem
siebten Buch der Kirchengeschichte des Eusebius, der sich sehr polemisch mit
Mani auseinandersetzte: Eusebius kritisierte Mani heftig, weil sich dieser mit
Christus auf eine Stufe stellte und seinen Wahn so weit trieb, dass er sich bald als

Paraklet oder den Heiligen Geist ausgab, bald wie Christus zwölf Jünger
auswählte, die seiner Lehre anhingen.34 Indem Mani und die Manichäer auf diese

29 Vgl. Thomas Hyde, Historia religionis veterum Persarum eorumque Magorum, Oxonii 1700;
Stausberg, Faszination Zarathushtra (wie Anm. 28), II, 680-718.

30 Vgl. Tollius (wie Anm. 14), 135-137: «31. xövZapotSav]».
31 Die Untersuchung dieser Fragen zog sich bis ins 19. Jahrhundert (vgl. F. Windischmann,

Zoroastrische Studien. Abhandlungen zur Mythologie und Sagengeschichte des alten Iran.
Nach dem Tode des Verfassers hg. v. Fr. Spiegel, Berlin 1863, 260-313: «Stellen der Alten
über Zoroastrisches»; ebd., 264, Anm. 3: «Vgl. Cotelier ad Recogn. Clem. IV, 27 und die
daselbst mitgetheilten Anathematismen gegen die Manichäer, worin es heißt: àvaOEpaxIÇco
ZapdSqv, ôv ô Mcxvqç Oeôv sksye npö aûxoù (pavévxa reap' TvSoîç Kai I lépaaiç, Kai qkiov
à7i£K(xker ctùv aùxô) 8è Kai xàç ZupaôEiouç ôvopaÇopévaç eùxciç, und weiter werden die
anathematisirt, welche Zarades, Buddha, Christus, Manes und die Sonne identificiren.»

32 Vgl. Tollius, Insignia (wie Anm. 14), 135b: «Zaradas, teste Theodoreto serm. IX. de legibus,
Persarum legislator fuit [...] Apud Photium Theodori de Magia Persica libri III recensentur,
quorum primo profanum Persarum dogma a Zasrada profectum refutavit; qui mihi idem hie
Zaradas esse videtur.»

33 Vgl. ebd., 135b-136a: «Ita ut plures eodem nomine fuisse hinc liqueat, si-(136a)cut & plures
liiere Zoroastras. Primum vero Zoroastrem eundem. nonnulli ac Zaradam fuisse existimant;
qua de re videsis Seldenum de Diis Syris 1.11,1; & De Jure Nat. & Gentium lib. III, cap. 19;
item Bochartum in Phaleg. lib. IV, cap. 1.»

34 Vgl. ebd., 137a: «33. Kai xöv xpiaxöv] Eusebius lib. VII Hist. Eccles. c. XXXI, de Manete:
cucökouOa xoûxotq ÈyxEipôv xpimôv sauxöv popqxxÇsaOat S7ieipäxo. Tote jjev xöv napd-
k/.t;tov. Kai aùxô îtvcùpa xô ayiov aùxôç éauxôv àvaicqpùxTcov, Kai Tiiipongcvoc ye ètù xfj
pavia. Tôtë 8e ota xpiaxôç paOqxàç SwôSKa Koivcovobç xfjç Katvoxoplaç aipotigEVOÇ. Et his
quidem consimilia aggressus Christi simulare ac induere personam conatus est. Et ali-
quando quidem Paracletum & Spiritum Sanctum se esse ipse prœdicabat, insania turgidus;

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



«Zaradam, et Budam, et Christum, etManichaeum, et Solem unum ...» 213

Weise in Konkurrenz zur christlichen Religion traten, zogen sie ganz besonders
den Hass der Christen auf sich. Hier sagte Tollius seinen Lesern allerdings nichts
Neues, hier bedurfte es auch keiner besonderen exegetischen Anstrengung; dieser

Anspruch Manis war schon lange bekannt.
Dem Hinweis der Formel auf Buddha stand Tollius dagegen mehr oder weniger

hilflos gegenüber, denn dabei ließen ihn die traditionellen Quellen fast völlig
im Stich. In einer Zeit, die kaum jemand etwas Sicheres von der indischen Literatur

und den Religionen Indiens wusste, weil keine Originalquellen zur Verfügung

standen, halfen die spärlichen Hinweise der klassischen Autoren aus der

griechischen und lateinischen Antike - und nur sie wertete Tollius aus - kaum
weiter. Tollius tat, was er konnte: Im Wesentlichen stützte er sich aufdas Lexikon
des Suidas und Clemens Alexandrinus, der von Indern sprach, die den Vorschriften

Buddhas folgten und ihn wegen der Vorzüglichkeit seiner Heiligkeit als Gottheit

verehrten.35 Damit ließ sich nicht viel anfangen. Für einen neuen Blick auf
die Beziehung Manis und des Manichäismus zum Buddhismus bedurfte es völlig
neuer Informationen. Doch darüber verfugten, wie schon gesagt, Tollius, seine

Zeit und seine unmittelbaren Nachfolger noch nicht.
Vor allem dort, wo Tollius für seine Exegese eigentlich nähere Kennmisse der

indischen Religionsgeschichte benötigte, blieben seine Möglichkeiten eng
begrenzt, denn dazu gab es um 1700 nur wenige Nachrichten; er konnte lediglich,
wie schon gesagt, auf antike Autoren des griechisch-lateinischen Kulturkreise mit
minimalen Hinweisen auf Indien zurückgreifen. Dazu gehörten auch die Mitteilungen

jener frühen Kirchenväter, die für dieses Thema Interesse aufbrachten.36

quandoque vero ac si Christus esset, duodecim discipiulos novœ doctrines suce participes
futuros ac prœcones eligebat. »

35 Vgl. ebd., 137a: «32. Kai BouSäv] alius est ßonxxac ille, sive Budda, ut est apud Suidam,
quem Brachmanem fuisse Clemens Alexandrinus refert lib. I Strom. & ab Indis tanquam
Deum cultum. Verba Clementis sunt: Eioi 8è xdiv 'IvSojv, oi xoîç Boitxxu raiOögevoi inayzëk-
paoiv, öv 8s tWrepßokijv aepvöxqxoc àç Oeöv xExqujKaai: Sunt autem ex Indis, qui Butta
praeeeptis obsequuntur, quem ob sanetitatis excellentiam pro Deo colunt»; vgl. Albrecht
Dihle, Indische Philosophen bei Clemens Alexandrinus, in: Mullus. Festschrift für Theodor
Klauser (Jahrbuch für Antike u. Christentum Ergbd. 1), Münster 1964, 60-69.

36 Vgl. Ernst Benz, Indische Einflüsse auf die frühchristliche Theologie (Abh. d. Akademie d.
Wissenschaften u. d. Literatur. Abh. d. Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse. Jg.
1951, Nr. 3), Mainz/Wiesbaden 1951; Grigorij M. Bongard-Levin/Sergei Karpyuk,
Nachrichten über den Buddhismus in der antiken und frühchristlichen Literatur, in: Bernd Funck
(Hg.), Hellenismus. Beiträge zur Erforschung von Akkulturation und politischer Ordnung in
den Staaten des hellenistischen Zeitalters. Akten des Internationalen Hellenismus-Kolloquiums

9-14. März 1994 in Berlin, Tübingen 1996, 701-712, hier 709: «Eine weitere Verbreitung

der Nachrichten über Buddha und den Buddhismus fand in der antiken Oikumene unter
dem Einfluß des Manichäismus statt, wobei wir es allerdings mit nur wenigen und auch nicht
immer gleich glaubwürdigen Zeugnissen zu tun haben. Der Begründer dieser Religionseinrichtung

Mani (216-277) betrachtete Buddha neben Christus als einen seiner Vorläufer.»

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020)205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



214 Udo Reinhold Jeck

Auf einem anderen Gebiet entwickelte sich dagegen allmählich eine günstigere
Situation: Die Orientalistik des 18. Jhts. vollzog nämlich einen qualitativen
Sprung nach vorn, der auch zu neuen Erkenntnissen über den Manichäismus
führte: Je mehr Quellen aus dem arabischen, persischen und syrischen Sprachraum

in Westeuropa zur Verfugung standen, desto häufiger stieß man in diesen

Dokumenten nicht nur auf neue Nachrichten über Mani und den Manichäismus,
sondern auch auf Informationen zu Manis Berührungen mit der indischen
Geisteswelt. Ein wichtiger Hinweis dazu trat kurz nach Tollius durch den Orientalisten

Giuseppe Simone Assemani (1687-1768), ein Maronit im päpstlichen Diensten
und Kustos der Biblioteca Vaticana, zutage. Assemani veröffentliche im ersten

Band seiner Bibliotheca Orientalis (1719) Texte aus den reichen Beständen der
vatikanischen Bibliothek an syrischen, arabischen, persischen, türkischen,
hebräischen, samaritanischen, armenischen, äthiopischen, griechischen, koptischen,
georgischen und malabarischen Handschriften.37 Dabei untersuchte er auch 56

Hymnen des bedeutenden syrischen Kirchenvaters Ephräm (um 306-377 n. Chr.)

gegen die Häresien.38 An einer Stelle dieser hymnischen Dichtungen ging der Syrer

auf Mani ein:39 Nach seinen Angaben unterlag dieser Häretiker einem
indischen Irrtum (error Indicius), indem er zwei kämpfende Gottheiten in seine Lehre
einführte;40 Ephräm glaubte demnach nicht daran, dass der Dualismus Manis aus

Persien stammte, sondern hielt eine indische Herkunft dieser spezifisch manichäi-
schen Lehre für möglich. Deshalb äußerte sich Assemani in einer längeren Reflexion

auch grundsätzlich zur Beziehung zwischen Manichäismus und Buddhismus:

Dass Mani der Nation nach ein Perser sei, berichten nach seiner Ansicht alle
älteren Zeugnisse, dass die Häresie der Manichäer aber von der Lehre der Inder
herrühre, behauptete dagegen Ephraim allein; ihm sei aber, so Assemani, zu glauben,

da er für diese, sich unter den Syrern erhobene Häresie als glaubwürdiger
Zeuge gelten könne.41 Darüber hinaus verwies Assemani auf die Forschungser-

37 Vgl. Joseph Simonius Assemanus, Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana in qua Ma-
nuscriptos Codices Syriacos, Arabicos, Persicos, Turcicos, Hebraicos, Samaritanos, Armenicos,

JEthiopicos, Gracos, JEgyptiacos, Ibericos, & Malabaricos, jussu et munificentia
dementis XI. pontificis maximi Ex Oriente conquisitos, comparâtes, avectos, & Bibliotheca;
Vaticana; addictos. Recensuit, digessit, & genuina scripta à spuriis secrevit, addita singulo-
rum auctorum vita, Joseph Simonius Assemanus Syrus Maronita Sacra Theologiae Doctor,
atque in eadem Bibliotheca Vaticana linguarum Syriacae & Arabics Scriptor. Tomus primus
De Scriptoribus Syris Orthodoxis, Romae 1719.

38 Vgl. ebd., 24b-164b («Caput VI. S. Ephram Syrus»).
39 Vgl. ebd., 118a-132a («VII. Adversus Hasreses Hymni LVI»); n 3., 121b—122b.
40 Vgl. ebd., 122a-b.
41 Vgl. ebd., 122a.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020)205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



«Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et Solem unum ...» 215

gebnisse gelehrter Europäer, die zeigten, dass Brahmanen und Manichäer in vielem

übereinstimmten.42 Er verließ sich demnach nicht nur auf antike Zeugnisse,
sondern stützte sich auch auf Informationen aus neu erschlossenen Quellen.43

Dieser Hinweis Assemanis blieb nicht unbeachtet; Isaac de Beausobre (1659-
1738), mit dessen Werk über die Geschichte der Manichäer und des Manichäis-
mus die neuzeitliche Erforschung Manis und des Manichäismus im großen Stil
begann,44 bezog sich ebenso darauf45 wie zahlreiche spätere Gelehrte, die Manis
Lehre näher untersuchten.46

Die Philologen des 18. Jhts. brachten nicht nur durch ihre intensive Sichtung
orientalischer Quellen neue Manichaica zum Vorschein, auch die Edition der a-
nathematischen Manuskripte durch Tollius geriet nicht in Vergessenheit. So

stellte der berühmte Altphilologe, Bibliograph und Philosoph Johann Albert
Fabricius (1668-1736) in seiner berühmten Bibliotheca Graecaviel Material über
Mani und den Manichäismus zusammen.47 Gottlieb Christoph Harles (1738—

1815) brachte den entsprechenden fünften Band der Bibliotheca Graeca 1801 mit
Ergänzungen neu heraus und dokumentierte damit den Stand der Forschung zu

Beginn des 19. Jhts.48 Fabricius bzw. Harles fassten Informationen zu den christ-

42 Vgl. ebd..
43 Vgl. ebd.: «Vide Philostratum in Vita Appollon. Tertullianum Apol. cap. 24. dementem

Alexandr. lib. I. Strom. & ex recentioribus Henr. Lord, in histor. de Relig. Ban.»
44 Vgl. Isaac de Beausobre, Histoire de Manichée et du Manichéisme. Où l'on trouve aussi

l'Histoire de Basilide, de Marcion, de Bardesanes, &c. & de leurs sentimens; & où l'on
découvre l'origine de plusieurs Cultes, Cérémonies, &c. qui se sont introduits dans le
Christianisme. Par M. de Beausobre. Tome second, Amsterdam 1739.

45 Vgl. ebd., 304: «S. Ephrem conjecture, que Manès avoit pris des Indiens son imagination du
combat des Dieux. (2) Manès, dit-il, introduit deux Divinitez, qui se font la guerre, & a pris
son Erreur des Indiens. (2) Error quoque Indicus Manetem tenuit. qui duo pugnantia Numina
indroduxit. Eph. Ap. Assem. ub. sup. T. I. p. 122.»

46 Vgl. Anm. 54.
47 Vgl. Jo. Alberti Fabricii SS. theol. D. et Prof. Publ. Bibliotheca Graeca liber V. de scriptori-

bus graecis Christianis, aliisque, qui vixere a Constantini M. aetate ad captam a. c.
MCCCCLIII a Turcis Constantinopolin. Accedunt Leonis Allatii diatribas de Nilis et Psellis
eorumque scriptis, et de libris ecclesiasticis graecorum, notis ac supplementis auctae, atque
Mich. Pselli de omnivaria doctrina quasstiones CXCIII. ad Mich. Ducam imperatorem, nunc
pimum éditas ex apographo Lindenbrogiano, quod exstat Hamburgi in bibl. Johannea, Ham-
burgi 1723.

48 Vgl. Ioannis Alberti Fabricii theol. D. et Prof. Pvbl. Hambvrg. Bibliotheca Graeca sive no-
titia scriptorvm vetervm graecorvm qvorvmcvmque monvmenta intégra avt fragmenta édita
exstant tvm plerorvmqve e mss. ac deperditis ab avctore recognita editio nova variorvm cvris
emendatior atqve avctior cvrante Gottlieb Christophoro Harles cons. avl. et p.p.o in vnivers.
litter. Erlang, accedvnt Christophori Avgvsti Hevmanni svpplementa inedita. Volvmen sep-
timvm, Hambvrgi 1801.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



216 Udo Reinhold Jeck

liehen (und häretischen) griechischen Schriftstellern bis zur Eroberung Konstantinopels

durch die Türken im Jahre 1453 zusammen.49 Gegen Ende des ersten

Kapitels kamen dann auch Mani und der Manichäismus zur Sprache:50 Neben
zahlreichen anderen wichtigen Informationen findet sich dort auch eine detaillierte

Aufzählung aller älteren Autoren, die Werke gegen die Häresie der Manich-
äer verfassten;51 diese wertvolle Liste beginnt mit einem Hinweis auf Cotelerius
und Tollius.52 Die oben genannte anathematische Formel kommt in diesem

Zusammenhang allerdings nur am Rande zur Sprache.53 Alles das findet sich schon

bei Fabricius (1723), aber Harles (1801) fügte diesen älteren Ausführungen
zusätzliche Informationen über Mani, Buddha und Indien hinzu, die sein Vorgänger
noch nicht kannte.54

Mehr leistete wenig später die neue Wissenschaft der Indologie, die in der
zweiten Hälfte des 18. Jhts. entstand. Manuskripte altindischer Literatur gelangten

nach Europa, das Verständnis des Sanskrits wuchs sukzessiv, und die Europäer

erhielten nun einen tiefen Einblick in die Geistesgeschichte Indiens. Zu
Beginn dieses Prozesses erweiterten lediglich englische und französische Orientalisten

den Horizont der Indologie, später erwarben sich dabei auch deutsche
Gelehrte große Verdienste: Friedrich Schlegel, August Wilhelm Schlegel, Wilhelm

49 Vgl. ebd. (Fabricius/Harles 1801), XIX: «Biblothecae graecae libri V. et VI. de Scriptoribus
graecis Christianis aliisque, qui vixere ante Constantinum M. et post ilium vsque ad captam
a. Chr. 1453. aTurcis Cpolin.»

50 Vgl. ebd. (Fabricius 1723), 281-296; (Fabricius/Harles 1801), 310-334: «Manes sive Ma-
nichœus.»

51 Vgl. ebd. (Fabricius 1723) 289-293: «Auetores veteres qui de Manichœis, vel adversus illo-
rum haeresin scripserunt»; (Fabricius/Harles), 323-331: «Auetores veteres, qui de Mani-
chaeis, vel aduersus illorum haeresin, scripserunt.»

52 Vgl. ebd. (Fabricius 1723), 289-290: «Anathematismi haereseos Manichaeorum, iis proponi
soliti qui ab illa ad Ecclesiam redeunt, ex MS. Regio Graece & latine apud Cotelerium ad lib.
IV. recognitionum Clementis c. 24. & ex Caesareo MS. in Jacobi Tollii insignibus itineris
Italici Traject. 1696. 4. p. 126.»; (Fabricius/Harles 1801), 323: «Anathematismi haereseos
Manichaeorum, iis proponi soliti qui ab illa ad ecclesiam redeunt, ex MS. Regio graece et
latine apud Cotelerium ad lib. IV. recognitionum Clementis c. 24. et ex Caesareo MS. [de
qup vid. etiam Lambecius in Comment. Bibl. Vindob. lib. V. pag. 253. sq. Koll.] in lacobi
Tollii insignibus itineris Italici Traiect. 1696. 4. p. 126 [et Gallandi Bibl. PP torn. XIV. p.87.
seq.].-»

53 Vgl. ebd. (Fabricius 1723), 280: «Quin imo luit Zaranes antiquus legislator Persarum ac

Magus Pythagorae antiquior, aliis Zarades vel Zaratus. Vide Tollii iter Italicum p. 135»;
(Fabricius/Harles 1801), 309a t: «Quin imo fuit Zaranes antiquus legislator Persarum ac

Magus, Pythagorae antiquior, aliis Zarades vel Zaratus. Vide Tollii Iter Italicum. p. 135. [et
Huetii Demonstr. Euang. Propos. IV. c. 5. §. 2. p. 152. etp. 458. .seg.].»

54 Vgl. ebd. (Fabricius/Harles 1801), 309b u: «Quod fortasse ideo suspicati sunt traditionis
huius auetores, quod doctrinam eius cum Brachmanum decretis multum similitudinis habere
deprehenderent; vnde Ephraem quoque Syrus Manichaeorum haeresin ab Indorum disciplina
manasse tradit, de quo vid. Assemanni Bibl. Orient, torn. I. pag. 122.»

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



«Zaradam, et Budam, et Christum, etManichaeum, et Solem unum ...» 217

v. Humboldt und vor allem Franz Bopp leisteten ebenfalls Pionierarbeit.55 Im Berlin

der 20er Jahre des 19. Jhts. erlangte die Indologie sogar den Status einer
Modewissenschaft. Auch die damaligen Untersuchungen zu Gnosis und Manichäis-
mus profitierten von dieser Situation, die einen neuen Blick auf Gnosis und Ma-
nichäismus ermöglichte. Das dokumentieren besonders die Thesen des bedeutenden

deutsch-russischen Mongolisten, Tibetologen und Buddhologen Isaac Jacob

Schmidt (1779-1847), der 1828 beide Momente miteinander verknüpfte.56 Ihm
kam es vornehmlich darauf an, zentrale Inhalte der gnostischen Systeme auf die
indische Philosophie zurückzufuhren. Mit Mani und den Manichäismus setzte er
sich dabei allerdings nicht auseinander.57 Schmidt und seine Verdienste gerieten

zwar in Vergessenheit, aber seine Thesen wirkten noch lange nach; bestimmte Probleme,

die er zur Diskussion stellte, beschäftigen die Gnosisforschung noch heute.

Zwei Jahre (1826) vor Schmidt verfolgte der Kirchenhistoriker August Johann

Wilhelm Neander (1789-1850), der seit 1813 eine Professur für Kirchengeschichte

in Berlin besetzte, die buddhistisch-indische Spur im Manichäismus.58

Er vertrat die Auffassung, dass diese Religion zwar eine intensive Beziehung zur
persischen Mythologie besitzt,59 aber diese Tatsache verstellte ihm nicht den

Blick für andere Quellen Manis. Er bemerkte nämlich - wie viele vor ihm -, dass

sich der Name «Buddas» oft in manichäischen Dokumenten findet. Ihm fiel
zudem auf, dass hier ein Zusammenhang des Manichäismus mit dem Buddhismus
bestehen könnte, denn es schien nicht unwahrscheinlich, dass jene indische Religion,

deren weite Verbreitung von Ceylon und Tibet bis nach Birma, ja sogar bis
ins Innere Asiens reichte, einst auch Mani beeinflusste. Neander wusste noch wenig

vom historischen Buddha. Er sprach lediglich eine Vermutung aus und suchte
nach Übereinstimmungen. Dabei fand er gewisse Ähnlichkeiten zwischen dem
manichäischen und buddhistischen Pantheismus und erwähnte auch die asiatischen

Missionsreisen Manis, der angeblich bis nach China gelangte. Zuletzt
bezog sich Neander auf die oben genannte anathematische Formel und legte sie auf
seine Weise aus: Den Manichäismus deutete er dabei als eine Religion mit diffe-
renten Erscheinungsformen, das heißt, die Religionen Zarathustras, Buddhas und

55 Vgl. Jeck, Platonica Orientalia (wie Anm. 28), 525-542.
56 Vgl. Isaac Jacob Schmidt, Ueber die Verwandtschaft der gnostisch-theosophischen Lehren

mit den Religionssystemen des Orients, vorzüglich des Buddhaismus, Leipzig 1828.
57 Vgl. ebd., 24: «Allen diesen verschiedentlich gedachten und angewandten Theosophien la¬

gen orientalische, und zwar ganz vorzüglich indische, Religionsideen zum Grunde.»
58 Vgl. August Neander, Allgemeine Geschichte der christlichen Religion und Kirche. Ersten

Bandes zweite Abtheilung, welche die Geschichte des christlichen Cultus, des christlichen
Lebens und einen Theil der Sektengeschiche enthält, Hamburg 1826, 813-859 (<Mani und
die Manichäen).

59 Vgl. ebd., 645.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



218 Udo Reinhold Jeck

Christi erschienen den Manichäern nicht als grundsätzlich verschieden, sondern

in ihrem inneren Wesen nach als ein und dasselbe, als Modifikationen der einen

Lichtreligion; ihre fuhrenden Repräsentanten galten ihnen deshalb als Inkarnationen

des Lichts.60

Auch der Theologe und Kirchenhistoriker Ferdinand Christian Baur (1792—

1860), ordentlicher Professor der Theologie in Tübingen und Begründer der
berühmten Tübinger Schule, forschte über den Einfluss des Buddhismus auf Gnos-

tizismus und Manichäismus. Baur legte 1831 eine Monographie von epochaler
Bedeutung zur Religion Manis vor;61 zu seiner Zeit galt er als der beste Kenner
dieser Bewegung. Aus Baurs Sicht sprachen die Zeugnisse klar und unmissver-
ständlich. Er verwies darauf, dass die Manichäer einer späteren historischen Phase

ihren Propheten mit Zoroaster, Buddha und Christus als Manifestationen eines

einzigen «Geistes» deuteten und, indem sie diese Religionsstifter in einen
Zusammenhang brachten, auch ihre jeweiligen Konzeptionen lediglich als différente

«Offenbarungformen» eines identischen religiösen Inhalts betrachteten.62 Baur

belegte das mit der oben genannten, von Tollius edierten anathematischen Formel
sowie mit einer ihrer Überlieferungsvarianten.63 Dass Mani selbst diese Auffassung

seiner späteren Schüler teilte, bestritt Baur. Dass dieser jedoch seine eigenen

Auffassungen aufeine transzendente Einwirkung in sich zurückführte, schien ihm

dagegen sicher: Mani verstand sich als «ein Organ des ihn erleuchtenden
Lichtgeistes», eine Funktion, die er auf übergeordnete Weise auch Christus
zuschrieb.64 Baur schätzte jedenfalls die anathematischen Formeln sehr hoch ein.

Weil sie Zarathustra und Buddha in einen Zusammenhang brachten, leitete er
daraus ab, «daß der Zoroastrismus und Buddhaismus die Elemente sind, auf welche
das manichäische Religionssystem zurückzuführen ist.»65 Baur begnügte sich
damit jedoch nicht, sondern suchte nach konkreten inhaltlichen Übereinstimmungen

60 Vgl. ebd., 817. Anm. 1: «Die späteren Abkömmlinge der Manichäer mußten bei ihrem
Uebertritt zur katholischen Kirche die von ihnen früher behauptete Lehre verdammen: rov
ZapaSav Kai BouSav Kai rov ypiaiov Kai xov pavr/aiov éva Kai rov àuxov eivai. S. Iacob.
Tollii insignia itinerarii Italici Traject. 1696. p. 134.»

61 Vgl. Ferdinand Christian Baur, Das Manichäische Religionssystem nach den Quellen neu
untersucht und entwikelt, Tübingen 1831.

62 Vgl. ebd., 241.
63 Vgl. ebd., Anm. 20: «Man vgl. die Anathematismen in I. Tollii Insign. Itin. Ital. Traj. 1696.,

nach welchen die Uebertretenden abschwören mußten (Tl. 134.): xöv Zapäbav Kai BoüSav
Kai xöv Xpioxöv Kai xöv Mavr/aîov eva Kai xöv aùxàv sivai. Damit ist zu verbinden, was in
den Anathematismen bei Cotelier a. a. 0. S. 534. gesagt wird: Ava0r,pux(Ço) ZapdSpv, ôv ô

Mâvriç 0£öv eXeys 7ipö aùxoû ipavévxa nap' 'IvSoû; Kai népoaiç, Kai ijkiov à7tEKâXei.»
64 Vgl. ebd., 241-242.
65 Vgl. ebd., 458-459: «Indem wir nun zu den abendländischen Zeugnissen und Berichten über

den Ursprung der Manichäischen Lehre übergehen, wollen wir hier sogleich die merkwür-

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020)205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



«Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et Solem unum ...» 219

zwischen der Lehre Manis und dem Buddhismus. Hinsichtlich der Auffassung
von Geist und Materie, der Weltentstehung, des Weltlaufs und des Weltuntergangs,

vor allem jedoch bei der Ethik, ließen sich aus seiner Perspektive Analogien

beobachten.66 Dabei gewann er sogar einige interessante Einsichten. Dazu
gehören besonders jene signifikanten tierethischen Vorschriften, die sich
übereinstimmend im Manichäismus und Buddhismus finden.67 Abschließend gelangte er
zu folgendem Ergebnis: Die Tatsache, dass der Manichäismus in vielfacher
Hinsicht von der persischen Lehre Zarathustras abweicht, schrieb er nicht dem Ein-
fluss des Christentums, sondern der Einwirkung des Buddhismus zu. Die Lehre
Manis schien ihm aus dieser Perspektive daher nicht als Vermischung persischer
und christlicher Religion, sondern als der Versuch, das uralte persische
Religionssystem durch Integration des Buddhismus zu reformieren.68

Die Diskussion dieser Problematik beschränkte sich aber nicht nur auf den

Diskurs hoch spezialisierten Kirchenhistoriker, sondern fand auch in der literarischen

Öffentlichkeit Resonanz: Heinrich Heine, der nicht nur als Dichter, sondern
auch als politisch engagierter Schriftsteller und Kritiker wirkte, beobachtete sie

genau. Das beweist seine Studie zur Geschichte der Religion und Philosophie in
Deutschland, die 1834 erstmals in französischer und dann 1835 in deutscher Sprache

erschien.69 Dort wollte er primär die französischen Intellektuellen mit den

dige Angabe voranstellen, die sich in den die Manichäische Lehre betreffenden Anathema-
tismen findet. S. Galland. Bibl. T. III, p. 611. Vetera monumenta ad haeresim Manichaeorum
pertinentia. I. Qualiter oporteat a Manichaeorum haeresi ad sanctam Dei ecclesiam acceden-
tes scriptis errorem abjurare. Hier wird dem den Manichäischen Irrthum Abschwörenden
folgende weitere Abschwörungsformel vorgeschrieben: AvaGepaxIÇo) §è Kai KaiaOspanÇo)
ZapäSqv Kai BoSSàv, Kai EkuBiovôv, toùç Ttpö Mavr/aioiv yeyovÔTaç. Es kann keinem
Zweifel unterworfen seyn, daß unter den beiden zusammengenannten Vorgängern Mani's,
Zarades und Bodda, nur die beiden bekannten Religionsstifter, Zoroaster und Buddha,
verstanden werden können, und es demnach hier mit klaren Worten ausgesprochen, was sich
uns als das Resultat unserer bisherigen Untersuchung ergeben hat, daß der Zoroastrismus
und Buddhaismus die Elemente sind, aufweiche das Manichäische Religionssystem
zurückzufuhren ist.»

66 Vgl. ebd., (<Ueberischt des Inhalts)), XI: «Das Verhältniß des Manich. zum Buddhaismus
(433). Seine Uebereinstimmung mit demselben 1. in Hinsicht des Gegensazes zwischen
Geist und Materie (434). 2. in Hinsicht der Lehre von der Weltentstehung (436). 3. in
Hinsicht der Lehre von der Entwiklung des Weltlaufs (439). 4. in Hinsicht der Lehre von dem
Weltende (444). 5. in Hinsicht der Sittenlehre (445).»

67 Vgl. ebd., 450.
68 Vgl. ebd., 433^134.
69 Vgl. Heinrich Heine, Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland, in: Hein¬

rich Heine. Säkularausgabe. Werke, Briefwechsel, Lebenszeugnisse. Hrsg. v. d. Nationalen
Forschungs- und Gedenkstätten der klass. deut. Lit. in Weimar u. d. Centre National de la
Recherche Scientifique in Paris, Bd. 8: Ober Deutschland 1833-1836. Aufsätze über Kunst
und Philosophie. Bearb. Renate Francke, Berlin/Paris 1972, 125-230 [Si]; Kommentar, Be-
arb. Renate Francke u. Mitarb. v. Heide Hollmer, Berlin 2001, 340-717 [S2]; ders., ebd., in:

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



220 Udo Reinhold Jeck

neuesten Errungenschaften der deutschen Philosophie vertraut machen. Nicht
ohne Grund begann Heine seine Schrift mit einer Analyse des Christentums; diese

Religion besaß nämlich aus seiner Perspektive eine große Bedeutung für die
Genesis der deutschen Philosophie: In Deutschland, so gab er zu bedenken, herrscht
seit langem das Christentum. Nur wer dessen Wesen («Idee») kennt, kann auch

die deutsche Philosophie verstehen. Dazu muss er aber die Wurzeln des Christentums

im religiösen Milieu der Spätantike aufsuchen, denn die Idee des Christentums

entstand, als die Manichäer und Gnostiker auftraten. Die offizielle Kirche
distanzierte sich allerdings von beiden Strömungen. Dennoch ließ sich nicht
verhindern, dass die religiösen Vorstellungen dieser häretischen Bewegungen aufdie
kirchlichen Dogmen einwirkten, das heißt, das Denken der Manichäer und Gnostiker

spiegelte sich in der faktischen Existenz der Christen.70 Mit dieser Strukturanalyse

der gnostischen Systeme gab sich Heine jedoch nicht zufrieden, sondern
suchte nach ihrem inneren Geist und charakterisierte dabei die «gnostische
Weltansicht» als «urindisch». Wenn daher der Gnostizismus die These «von der
Inkarnation Gottes» vertrat, wenn er die «Abtödtung des Fleisches» sowie das

«geistige Insichselbstversenken» forderte und damit das «ascetisch beschauliche
Mönchsleben» aus sich gebar, das Heine als «die reinste Blüthe der christlichen
Idee» bezeichnete,71 dann gab er nur indisches Gedankengut an das Christentum
weiter.72 Heine hielt Untersuchungen zur Beziehung der Gnosis und des Manich-
äismus zu Indien also nicht für eine abseitige akademische Frage ohne große
Bedeutung, sondern für eine Tatsache, die durch ihren Einfluss auf das Christentum
ein ganzes Weltalter verdüsterte.

Ein Schüler und intimer Mitarbeiter Schlegels, der Indologe Christian Lassen

(1800-1876), verdient hier ebenfalls Beachtung.73 Seine Thesen beweisen, dass

sich auch in der Mitte des 19. Jhts. die indologische Fachwelt für die Forschungen
der Kirchenhistoriker über die Beziehung des Manichäismus zum Buddhismus
interessierte. Lassen baute keineswegs auf Spekulationen, sondern diskutierte
zahlreichen ältere Vermutungen zu den angeblich buddhistischen Einflüssen auf

Heinrich Heine. Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke, hrsg. v. Manfred Windführ,
Bd. 8/1 [Düsseldorfer Ausgabe]: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland.

Die romantische Schule. Text bearb. v. Manfred Windfuhr, Hamburg 1979, 9-120
[Di]; Bd. 8/2: Apparat, bearb. v. Manfred Windführ, Hamburg 1981, 509-1012 [D2].

70 Vgl. ebd., 133,36-134,4 [Si]; 15,40-16,7 [Di].
71 Vgl. ebd., 134,16-20 [Si]; 16,21-25 [Di],
72 Die Autoren der Kommentarbände zu Heines (Geschichte der Religion und Philosophie in

Deutschland) führten die Bemerkung, dass «diese gnostische Weltansicht [...] urindisch» sei,
auf Neander zurück (vgl. [wie Anm. 69], 822,10-16 [D2]; 590 [S2]). Dazu passt jedoch auch
die schon oben genannte Studie von Isaac Jacob Schmidt (vgl. Anm. 56).

73 Vgl. Christian Lassen, Indische Alterthumskunde. Dritten Bandes Erste Hälfte, Leipzig/Lon¬
don 1857.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



«Zaradam, et Budam, et Christum, etManichaeum, et Solem unum ...» 221

Mani sehr kritisch. Dennoch ging er davon aus, dass es Berührungen zwischen
Manichäismus und Buddhismus gab. Schon die geographische Nähe des manich-
äischen Kemgebietes zu Indien nahm er als sicheren Beweis für seine These.74

Nur den biographischen Nachrichten orientalischer Quellen über weite Reisen
Manis bis nach China misstraute er.75 Eine eigene Hypothese, wie Mani zu
buddhistischen Kenntnissen gelangte, legte Lassen allerdings nicht vor; er orientierte
sich hauptsächlich an den Forschungen Baurs. Hinsichtlich der ethischen

Übereinstimmungen zwischen manichäischer und buddhistischer Sittenlehre blickte er

jedoch tiefer als sein Vorgänger, da er den Buddhismus besser kannte. Auch ihm
fiel die hohe Bedeutung der Tierethik in beiden Religionssystemen auf.76 Dass es

jedoch nicht nur interne Fakten gibt, die auf eine Übereinstimmung zwischen
persischer, buddhistischer und manichäischer Religion verweisen, sondern auch

externe, belegte Lassen mit einer Variante der oben genannten anathemischen
Formel,77 die ihm als letzter Beweis für seine Ausführungen galt.78

In der zweiten Hälfte des 19. Jts. verbesserte sich die Kenntnis der Manichäismus

erheblich, denn damals wuchs die Kenntnis orientalischer Quellen zu Mani
und seiner Lehre sprunghaft an. So stellte der Orientalist Gustav Flügel (1802-
1870) der Forschung 1862 eine neue wichtige Quelle zur Verfügung, indem er

jenen Abschnitt zu Mani aus dem Fihrist, einem literaturgeschichtlichen Handbuch

in arabischer Sprache, veröffentlichte.79 Flügel edierte diesen Text nicht nur,
sondern übersetzte ihn auch ins Deutsche und versah ihn zudem mit einem
hochwertigen Anmerkungsapparat, der von seiner umfassenden Gelehrsamkeit zeugt.
Auch dieser Text enthält Hinweise auf Beziehungen zwischen Mani und Indien.

Flügel interessierte vor allem die These, dass Mani seine Apostel angeblich bis
nach Ostasien ausgesandt habe.80 Dabei kam er auch auf jene einst von Tollius

74 Vgl. ebd., 405.
75 Vgl. ebd., 407.
76 Vgl. ebd., 414.
77 Vgl. Anm. 25.
78 Vgl. Lassen, Indische Altertumskunde (wie Anm. 73), 415: «Eines der beachtungswerthes-

ten Zeugnisse für das Verhältniss des Manichäismus zu dem Zoroastrischen und Buddhistischen

Religionssystem ist die in den Anathematismen angeführte, den Manichäern
vorgeschriebene Abschwörungsformel, welche lautet: ÄvaGsgaiiCm Kai KaraOepa-aÇo) ZapaSr|v
Kai B688àv, Kai IicuOiavov, xoiic rcpô Mavixaïcov yéyovoiaç2)»; vgl. ebd., Anm. 2: «Galland

Biblioth III, p. 611.»
79 Vgl. Gustav Flügel, Mani, seine Lehre und seine Schriften. Ein Beitrag zur Geschichte des

Manichäismus. Aus dem Fihrist des Abû'lfaradsch Muhammad ben Ishak al-Warrâk,
bekannt unter dem Namen Ibn Abî Ja'kûb an-Nadim, im Text nebst Uebersetzung, Commentar
und Index zum ersten Mal hrsg. v. Gustav Flügel, Leipzig 1862.

80 Vgl. ebd., 85.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



222 Udo Reinhold Jeck

publizierten anathematischen Dokumente zu sprechen, ohne sich allerdings näher
damit zu befassen.81

Aufgrund der großen Autorität der genannten Religionshistoriker galt die
intensive Beziehung zwischen Buddhismus und Manichäismus inzwischen als
gesichert.82 Sogar Jacob Burckhardt ging in einem seiner Hauptwerke, das den Titel
Die Zeit Constantin's des Großen trägt und 1880 in zweiter, überarbeiteter Auflage

erschien, ganz selbstverständlich davon aus.83 Aber es gab auch Kritiker dieser

These. Dazu zählt Konrad Kessler (1851-1905), Professor für semitische

Sprachen in Greifswald. Seine Monographie zu Mani, von der leider nur der erste
Band erschien,84 dokumentiert ebenfalls den hoch entwickelten Stand der Ma-
nichäismus-Forschung der zweiten Hälfte des 19. Jhts. Kessler veröffentlichte
und kommentierte in der Nachfolge Flügels nicht nur zahlreiche orientalische

Quellen zu Mani und dem Manichäismus, sondern verwies auch auf die griechischen

anathematischen Texte,85 übersetzte sie auszugsweise ins Deutsche und
druckte sie im Anhang seiner Studie - allerdings nicht vollständig - erneut ab.86

Dabei berief er sich primär auf die Edition von Cotelerius/Clericus und wies auf
die Varianten von Tollius bzw. Gallandi lediglich hin.87 Kessler kannte die
damals zugänglichen manichäischen und antimanichäischen Texte; er konnte sich

81 Vgl. Flügel, ebd., 174 (<Commentar>): «Auch Augustin (De haeres. c. 46) berichtet, dass
Mânî zwölf Schüler nach der Zahl der Apostel Jesu hatte und dass diese Zahl auch noch zu
seiner Zeit bestand. Diese zwölf, die uns andere Quellen (s. Petrus Siculus S. 31, Photii
Enarr. S. 609; Tollii Insign. S. 144, Fabricii Bibl. gr. V,. S. 287-89) namentlich auffuhren,
waren aus dem Kreis der Auserwählten, der dreizehnte Mânî anfangs selbst als Oberhaupt,
nach ihm ein anderer.»

82 Vgl. Alexius Geyler, Das System des Manichaeismus und sein Verhältniss zum Buddhis¬
mus. Diss. Jena 1875; Adalbert Oblasinski, Acta disputationis Archelai et Manetis. Ein
Abschnitt aus einer «Darstellung und Kritik der Quellen zur Geschichte des Manichäismus»,
Diss. Leipzig 1874, 43: «Es kann nicht ohne besondere Bedeutung sein, dass in der
Geschichte Mânî's und der des Ursprungs seiner Lehre der Name Buddas uns immer wieder
begegnet.»

83 Vgl. Jakob Burckhardt, Die Zeit Constantin's des Großen. Zweite verb. u. verm. Aufl., Leip¬
zig 1880, 100: «Vergebens tritt der Reformator Mani, der aus der christlichen, parsischen
und buddhistischen Religion ein höheres, neues Ganzes machen wollte...».

84 Vgl. Konrad Kessler, Mani. Forschungen über die manichäische Religion. Ein Beitrag zur
vergleichenden Religionsgeschichte des Orients. Erster Band. Voruntersuchungen und Quellen,

Berlin 1889.
85 Vgl. ebd., 358-365 (<9. Die manichäische Abschwörungsformel in der griechischen Kir¬

che)).
86 Vgl. ebd., 403^105 ((Anhang 3. Die Abschwörungsformel im griechischen Originaltexte)).
87 Vgl. ebd., 359: «Wir benutzen den griechischen Text in der Gestalt bei J. B. Cotelerius,

S.S. patrum apostolicorum opera. Ed. Nova cura Joannis Clerici Amstelod. 1724. vol.
I S. 543, wo sie in Form einer Anmerkung zu Recogn. Clement. IV, 27 abgedruckt ist.
Ausserdem ist sie zu lesen in Tollii Insignia itinerarii Italici. 1696. S. 144 ff., sowie bei Gallandi,

Bibl. Patrum t. XIV p. 87 ff.»

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020)205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



«Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et Solem unum ...» 223

daher ein sachverständiges Urteil über diese anathematischen Formeln erlauben,
und das fiel äußerst positiv aus: er hob den Umfang ihres Quellenwerts hervor,
lobte ihre Detailtreue und schätzte sie höher als alle überlieferten griechischen
Werke zum Manichäismus. Sie galten ihm in ihrer Gesamtheit sogar als ein

«Compendium der alten manichäischen Dogmatik» bzw. als eine Art «Anti-Glau-
bensbekenntniss», das eine große Bedeutung für die - wenn auch spätere -
Geschichte der manichäischen Kirche in ihrer paulikianischen Modifikation besitzt.
Über die Herkunft dieses Dokuments äußere Kessler nur Vermutungen: nach seiner

Ansicht stützte sich der Kompilator auf ältere schriftliche Quellen und nicht
auf mündliche Überlieferung.88 Kessler urteilte jedoch nicht nur über die Qualität
und den Ursprung der anathematischen Formeln, sondern versuchte auch eine
Datierung. Da es sich um eine paulikianische Quelle handelt und es im Text auch
Namenshinweise gibt, schien ihm der Zeitraum «nach dem 8. Jahrhundert»
wahrscheinlich. Als Verfasser vermutete er einen byzantinischen Kleriker.89 Auch
über die Beziehung Manis zu Indien, Buddha und den Buddhismus besaß Kessler
eine Meinung. Allerdings liegen dazu nur Andeutungen vor, da er die Details in
einem zweiten Band vorlegen wollte, der, wie schon gesagt, nicht erschien.
Grundsätzlich gilt jedoch: Kessler versuchte in seiner Monographie einen anderen
Ansatz. Inspiriert von den Thesen des russischen Orientalisten Daniii Awraamo-
witsch Chwolson (1819-1911),90 überging er zwar die angebliche Beziehung
zwischen Mani und dem Buddhismus keineswegs, aber er leitete, wie jener, die Lehre
Manis vorwiegend aus altbabylonischen religiösen Quellen ab, die aus seiner
Perspektive bei der Entstehung der manichäischen Mischreligion im Mittelpunkt
standen. Dass Mani einst Indien besuchte, schien Kessler historisch gesichert.
Dort hielt er sich jedoch nicht zu Studienzwecken, sondern als Missionar auf;
Mani wollte in Indien nicht lernen, sondern lehren. Wer die Genesis des Manichäismus

aufklären will, darf daher nicht, wie Baur, auf nur indische Quellen
zurückgreifen.91 Dass Mani sich allerdings über die äußere Organisation des Buddhismus

informierte und dieses Wissen zur Strukturierung seiner eigenen Gemeinde

nutzte, stellte Kessler zur Diskussion. Letztlich beharrte er jedoch auf die wesentliche

Differenz zwischen Buddhismus und Manichäismus: «...die Tendenz der
Buddhalehre ist eine ethische, die der Manilehre eine intellectualistische.»92

88 Vgl. ebd., 358-359.
89 Vgl. ebd., 365.
90 Vgl. Daniii A. Chwolsohn, Die Ssabierund der Ssabismus, Bd. I, St. Petersburg 1856, 130:

«Ein Jeder, heisst es ferner, welcher sich von der Irrlehre Mânis lossagen wollte, musste
zugleich Zarades (Zoroaster), Budda und Scythianus abschwören»; vgl. bes. 134-135
über Mani und den Buddhismus.

91 Vgl. Kessler, Mani (wie Anm. 84), 11.
92 Vgl. ebd., Anm. 2.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



224 Udo Reinhold Jeck

Kessler sorgte dafür, dass die anathematischen Formeln und ihre Hinweise auf
Buddha nicht in Vergessenheit gerieten; denn als sich Richard Reitzenstein

1861-1931) in seinem Werk über die hellenistischen Mysterienreligionen 1927)
in einer Fußnote mit Mani beschäftigte,93 ging er primär von Kesslers Mani-Mo-
nographie aus. Doch während dieser sich zur Einsicht in die Genesis der Lehre
Manis auf altbabylonische Religionsdokumente stützte und dem Buddhismus dabei

keine große Bedeutung zusprach, vertrat Reitzenstein immer noch die These,
dass Mani eine Synthese aus der zarathustrischen, christlichen und buddhistischen

Lehre versucht habe.94 Reitzenstein fand bei Kessler auch den gekürzten
Abdruck des oben genannten anathematischen Dokuments vor. Dabei datierte er
ohne nähere Begründung «den älteren Teil» dieser Quelle «noch ins vierte
Jahrhundert» und verwies vor allem auf die hohe Bedeutung jener Abschwörungsfor-
mel, die Zarathustra, Buddha, Christus, Mani und die Sonne zusammenstellt.
Allerdings glaubte er, dass diese «ursprüngliche liturgische Formel» weit gehend
«unbeachtet geblieben» sei.95 Das entspricht, wie schon gezeigt, nicht den Tatsachen.

So rächte es sich, dass er die ältere Sekundärliteratur nicht herbeizog.
Eine neue Stufe erreichte die Diskussion durch die oben schon erwähnte

Entdeckung manichäischer Originalquellen im 20. Jh. Dazu zählt vor allem die Ke-

phalaia. Dabei handelt es sich um die Edition eines Papyrusfundes aus Ägypten,
der die koptische Übersetzung der griechischen Übertragung dieser wichtigen
Schrift bietet. Allerdings ist dieser Text besonders am Anfang sehr verstümmelt.
Die Fragmente lassen dennoch eindeutig erkennen: Gemäß der Kephalaia reiste
Mani nach Indien,96 sie sieht ihn überdies als Nachfolger von Buddha, Zarathustra
und Jesus.97 Diese, aus der hier diskutierten anathematischen Formeln bekannte

93 Vgl. Richard Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen nach ihren Grundgedan¬
ken und Wirkungen. Fotomech. ND der dritten Aufl. v. 1927, Darmstadt 1956,56-58 Anm. 3.

94 Vgl. ebd., 56.
95 Vgl. ebd., 57 Anm. 3: «Wir dürfen den älteren Teil der Anathematismen wohl noch ins vierte

Jahrhundert versetzen, über die jüngeren urteilt richtig Brinkmann, Alexander Lycopolitanus
p. XXIII. In den Anathematismen folgt nun später àvaOepaxiÇo) xoùç xôv Zapä8r|v Kai
BouôSàv Kai xöv Xptaxöv Kai xôv Mavi/aîov Kai xôv "H/aov eva Kai xöv aùxôv aîvai
Aùyovxaç. Erst hier haben wir die ursprüngliche liturgische Formel, die m. W. unbeachtet
geblieben ist. Die Anlehnung an uralte Formen der Akklamation oder besser des Glaubens-
bekenntnisss der Gemeinde eiç èoxiv [...] erkennen wir ohne weiteres. Die Pentade, die den
Welt- und Zeitgott ausdrückt, scheint mir wichtig.»

96 Vgl. Kephalaia I 1 (wie Anm. 11), 15,24-29. Für den Kontakt Manis mit Indien gibt es eine
weitere frühe Quelle: Der Kölner Mani-Kodex, der allerdings stark beschädigt ist, deutet
ebenfalls auf eine Reise Manis nach Indien hin (vgl. Cornelia Eva Römer [wie Anm. 4], 133:
«Ich halte trotz Bedenken [...] an der Annahme fest, daß auf diesen Seiten die Reise Manis
nach Indien und sein Aufenthalt dort geschildert werden...»).

97 Vgl. ebd., 12,16-20: «Vom [Kommen] / des Buddha und Aurentes bis zum Kommen des

Za- / rathustra (Zapô8r|ç) nach Persien (Flcpaic), damals als er gekommen ist zum König /

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)205-227, DOl: 10.24894/2673-3641.00059



«Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et Solem unum ...» 225

Konstellation ist demnach alt. Davon konnte Tollius, der in den Abschwörungs-
formeln der Spätantike auf Indien und Buddha stieß, aus verständlichen Gründen
noch nichts wissen. Einer seiner zahlreichen Verdienste um die Erforschung des

Manchäismus liegt aber darin, dass er mit seinen Vermutungen eine Diskussion
in Gang setzte, die bis heute nicht abgeschlossen ist.

«Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et Solem unum eundemque esse» —

Historische Skizze der Entdeckung, Erforschung und Wirkung einer manichäischen Ab-
schwörungsformel
Dem Christentum erwuchs im 3. Jh. aus dem Milieu des Gnostizismus ein gefahrlicher
Konkurrent: Mani (216-276 n. Chr.) konzipierte eine komplexe Lehre aus differenten
Momenten mit großer Anziehungskraft. Seine Lehre bedrohte das Christentum, da sie nicht
zum Monotheismus passte; doch nicht nur christliche Dogmatiker bekämpften sie deshalb
stets mit großer Energie, sondern auch staatliche Institutionen in unterschiedlichen
Epochen. Obwohl es auf diese Weise in der langen Geschichte der Manichäer zahlreiche
Unterdrückungsmaßnahmen gab, gelang ihre totale Vernichtung nicht: Reste der manichäischen

Kirche blieben erhalten. Vor allem eine vom Manichäismus beeinflusste religiöse
Gruppe, die Paulikianer, erlangte in Kleinasien und Armenien große politische Macht. Im
9. Jh. gingen byzantinische Imperatoren mit Zwangsübersiedlungen und Massakern massiv

gegen diese Häretiker vor. Wer überlebte, musste den alten Glauben ablegen und bei
einem kirchlichen Ritual bestimmte Abschwörungsformeln nachsprechen. Diese Texte
blieben erhalten. Vor allem Jacobus Tollius (1633-1696) erwarb sich durch ihre
Veröffentlichung große Verdienste (1696). Darunter befand sich auch eine Formel, die Za-
rathustra, Buddha, Christus und Helios mit Mani in einen Zusammenhang bringt. Sie deutet

insofern auf eine Beziehung zwischen Mani, Manichäismus und Buddhismus. Das
erregte sofort Aufsehen. Seit dieser Zeit setzten sich zahlreiche bedeutende Spezialisten mit
diesem Problem auseinander. Eine neue Stufe erreichte die Diskussion durch die Entdeckung

manichäischer Originalquellen im 20. Jh. Die Abhandlung rekonstruiert den
historischen Verlauf der kontroversen Diskussionen und Interpretationen dieser wichtigen
Quelle, die Tollius entdeckte, bis in die Gegenwart hinein.

Christentum — Gnostizismus - Häresie - Indien - Indologie - Manichäismus - Paulikianer.

«Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et Solem unum eundemque esse» -
Esquisse historique de la découverte, de la recherche et de l'effet d'une formule d'abjuration

manichéenne

Au 3ème siècle, du milieu du gnosticisme est sorti un concurrent dangereux pour le
christianisme: Mani (216-276 après J.-C.) a conçu une doctrine complexe particulièrement
attractive à partir de différents moments. Sa doctrine menaçait le christianisme parce qu'elle
ne cadrait pas avec le monothéisme. Non seulement les dogmatiques chrétiennes, mais
aussi les institutions de l'État à différentes époques, ont combattu cette doctrine avec beaucoup

d'énergie. Ainsi, bien qu'il y ait eu de nombreuses mesures répressives tout au long
de la longue histoire des Manichéens, leur anéantissement total n'a pas abouti: les vestiges

Hystaspes, vom Kommen des Zarathustra (ZapdSqç) bis zum Kommen Jesu / [Christi], des
Sohnes der Größe...» Nach längeren Ausführungen über Jesus folgt dann ein Bericht über
Mani (ebd., 14,29-30: «In den Jahren des Ardaschir aber, des / Königs von Persien [I lepaic],
wuchs ich auf und wurde größer und gelangte zur [Vollendung] der Zeit»).

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059



226 Udo Reinhold Jeck

de l'Église manichéenne ont été préservés. En particulier, un groupe religieux influencé
par le manichéisme, les pauliciens, a acquis un grand pouvoir politique en Asie Mineure
et en Arménie. Au 9ème siècle, les empereurs byzantins ont pris des mesures massives
contre ces hérétiques avec des déplacements forcés et des massacres. Ceux qui ont survécu
ont dû abandonner l'ancienne foi et répéter certaines formules d'abjuration lors d'un rituel
de l'église. Ces textes ont été préservés. En particulier, Jacobus Tollius (1633-1696) a
acquis de grands mérites grâce à leur publication (1696). Parmi eux se trouvait également
une formule qui relie Zarathoustra, Bouddha, le Christ et Hélios à Mani. A cet égard, elle
met en évidence une relation entre Mani, le manichéisme et le bouddhisme. Cela a
immédiatement fait sensation. Depuis lors, de nombreux spécialistes se sont voués à ce
problème. La discussion a atteint un nouveau niveau avec la découverte de sources
manichéennes originales au 20èrae siècle. Le traité reconstitue le cours historique des discussions
et des interprétations controversées de cette source importante, découverte par Tollius,
jusqu'à nos jours.

Christianisme - gnosticisme - hérésie - Inde - indologie — manichéisme — pauliciens.

«Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et Solem unum eundemque esse» —

Schizzo storico délia scoperta, délia ricerca e dell 'effetto di unaformula di abiura mani-
chea

Nel III secolo dall'ambiente dello gnosticismo è emerso un pericoloso concorrente per il
cristianesimo: Mani (216-276 d. C.) ha concepito una complessa dottrina di grande attrat-
tiva. La sua dottrina minacciava il cristianesimo perché non si conciliava col monoteismo.
Non solo i dogmatisti cristiani l'hanno sempre combattuto con grande energia, ma anche
le istituzioni statali in diversi periodi. In questo modo, anche se ci sono state moite misure
repressive nel corso délia lunga storia dei manichei, il loro totale annientamento non ha
avuto luogo: le vestigia délia Chiesa manichea si sono conservate. In particolare, un gruppo
religioso influenzato dal manicheismo, i Paulici, ha acquisito un grande potere politico in
Asia Minore e in Armenia. Nel IX secolo, gli imperatori bizantini si attivarono massiccia-
mente contro questi eretici con deportazioni forzate e massacri. Coloro che sono soprav-
vissuti hanno dovuto abbandonare la vecchia fede e ripetere certe formule di abiura durante
un rituale ecclesiastico. Questi testi sono stati conservati. Soprattutto Jacobus Tollius
(1633-1696) si guadagnô grandi meriti con la loro pubblicazione (1696). Tra queste c'era
anche una formula che collega Zarathustra, Buddha, Cristo e Helios con Mani. In questo
senso essa indica un rapporta tra Mani, manicheismo e buddismo. Questo ha immediata-
mente suscitato sensazione. Da allora, numerosi e importanti specialisti si sono occupati
di questo problema. La discussione ha raggiunto un nuovo livello con la scoperta delle
fonti originali manichee nel XX secolo. Il trattato ricostruisce il percorso storico delle dis-
cussioni e delle interpretazioni controverse di questa importante fonte, scoperta da Tollio,
fino ai giorni nostri.

Cristianesimo - Gnosticismo - Eresia - India - Indologia - Manicheismo - Paulici.

«Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et Solem unum eundemque esse» -
Historical outline of the discovery, research and effect ofa Manichean abjuration
formula

In the third century. Gnosticism became a dangerous competitor to Christianity. Mani
(216-276), the founder of Manicheism, created a complex doctrine consisting of different
aspects with great attraction. This doctrine was dangerous for Christianity insofar as it did
not conform to monotheism. Because of this, the teachings of Mani were fought not only
by Christian dogmatists in various eras, but also by state institutions. Although there were
many attempts of suppression during the long history of the Manicheans, they were not

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020)205-227, DOl: 10.24894/2673-3641.00059



«Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et Solem unum...» 227

destroyed completely: remnants of the Manichean Church still stand. Worth mentioning
are the Paulicians, a religious group which grew under the influence of Manichaeism and
became politically influential in Asia Minor and Armenia. In the ninth century, the
Byzantine emperors renewed the forced evictions and carnage against this group of heretics.
Those who survived the massacre were forced to renounce their old beliefs and church
rites. However, the texts of the Paulicians have survived to our times through their
publication in the seventeenth century by Jacobus Tollius (1633-1696) who became famous for
it. The texts of the Paulicians contained a formula according to which Zarathustra, Buddha,
Christ, and Helios are mentioned in one context with Mani. Thus, there was supposed to
be a certain relationship between Mani, Manichaeism and Buddhism. From that time
onwards, this aspect immediately drew the attention of many important experts. A new stage
of attention was reached when the original Manichaean sources were discovered in the
tenth century. The article reconstructs the historical outline of these controversial discussions

and interpretations on these important sources from the discovery by Tollius until
today.

Christianity - Gnosticism - Heresy - India - Indology - Manichaeism - Paulicians.

Udo Reinhold Jeck, Prof, fur christliche Philosophie, New Georgian University.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 205-227, DOI: 10.24894/2673-3641.00059




	"Zaradam, et Budam, et Christum, et Manichaeum, et Solem unum eundemque esse" : historische Skizze der Entdeckung, Erforschung und Wirkung einer manichäischen Abschwörungsformel

