
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 114 (2020)

Artikel: Livres humains, Verbe divin : contingences matérielles des livres sacrés
dans l'exégèges de Théodoret de Cyr

Autor: Lorrain, Agnès

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Livres humains, Verbe divin -
Contingences matérielles des livres sacrés
dans l'exégèse de Théodoret de Cyr*

Agnès Lorrain

S'interrogeant sur les sources de l'exégèse de Théodoret de Cyr (Ve siècle),
Jean-Noël Guinot évoque les commentaires antérieurs de la Bible, les œuvres
des historiens, les glossaires et Onomastica, mais aussi «une Bible glosée», qui
contiendrait non seulement les différentes versions grecques du texte, mais les

leçons de certains manuscrits.1 La richesse des commentaires de Théodoret,
dernier grand représentant de l'exégèse antiochienne,2 conduit effectivement à se

demander sous quelle forme il avait accès à l'immense héritage qu'il transmet,
c'est-à-dire quelles sortes de livres composaient sa bibliothèque. Puisque la
Bible fut son instrument de travail le plus certain, on souhaiterait mieux
connaître le contenu exact de celle-ci. En effet, dès la fin de l'Antiquité, les manuscrits

bibliques sont peu à peu équipés d'éléments non bibliques destinés à faciliter

la lecture, notamment en tête de volume et sous forme d'annotations en

marge, à commencer par des systèmes de division du texte. Si certains manuscrits

du Ve siècle conservés jusqu'à nos jours contiennent de tels éléments, on ne

Cet article reprend et complète l'exposé réalisé lors de la soirée d'étude «Le livre comme
objet matériel chez les pères grecs du Ve siècle» organisée par le Groupe Suisse d'Études
Patristiques le 23 septembre 2016 à l'Université de Fribourg (Suisse), voir p. 157-159.
Merci à Patrick Andrist pour son invitation et pour la relecture de ces lignes, et aux participants

pour leurs réactions. Les remarques sur les occurrences de mots se fondent sur le
Thesaurus linguae graecae TLG), <http://stephanus.tlg.uci.edu> (vérifié en août 2018).
Les textes grecs sont traduits par nos soins.

1 Cf., par exemple, Jean-Noël Guinot, L'Exégèse de Théodoret de Cyr (Théologie historique
100), Paris 1995, 251-252; 375; 431.

2 Cf. Jacques Guillet, Les exégèses d'Alexandrie et d'Antioche: conflit ou malentendu?, in:
Recherches de Science Religieuse 34 (1947) 257-302; Christophe Schäublin, Untersuchungen

zu Methode und Herkunft der Antiochenischen Exegese, Köln/Bonn 1974; Man-
lio Simonetti, Lettera e/o allegoria. Un contributo alla storia dell'esegesi patristica, Roma
1985, 156-201.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



176 Agnès Lorrain

connaît pas l'ampleur de leur diffusion à l'époque de Théodoret. On aimerait
bien savoir, en particulier, si son exemplaire du corpus paulinien disposait de

l'apparat d'Euthalius: courtes introductions, divisions en chapitres, notices

indiquant le lieu de rédaction de chaque livre.3 À l'observation de Vin Romanos, nos

questions à ce sujet sont jusqu'ici restées sans réponse.4 En revanche, et c'est ce

qui nous intéresse ici, on trouve chez cet auteur quelques renseignements sur la

forme matérielle que pouvait avoir la Bible à son époque. En effet, tout en

professant, à la suite de la tradition dont il hérite, que l'Écriture est «divine Écriture»

(0sia ypoupri, selon l'expression qu'il emploie le plus souvent5), il s'intéresse
volontiers à son support matériel, le livre palpable (ßißWov ou ßißXoq6), aux
contingences de sa production (matériau utilisé, acte d'écriture), de sa transmission

(conservation, copie, lecture, destruction), de sa traduction. Les remarques

que nous avons glânées dans l'ensemble de son œuvre exégétique sont de différents

types: simples explications portant sur le vocabulaire du livre employé
dans le texte, commentaire d'un récit relatif à un livre ou encore investigations
de l'exégète sur les livres. Le but de cet exposé est de mieux saisir la visée

d'une exégèse qui accorde une importance non seulement au sens littéral du

texte sacré, mais même à la matière du livre, fait de feuilles et d'encre. Pour
cela, nous examinerons à quelles occasions Théodoret parle de ces livres comme
objets concrets et matériels. Nous analyserons d'abord deux passages dans

lesquels ceux-ci sont évoqués pour les besoins de l'explication littérale, puis nous
étudierons le rôle des investigations relatives à la rédaction des livres sacrés et

aux circonstances de leur transmission, enfin, après un intermède sur
l'ambivalence du mot ßtßfclov dans un passage problématique, nous montrerons quelle
théologie sous-tend l'attention portée par Théodoret à la dimension humaine des

Écritures.

3 Les hypothèses sur la datation de l'«édition d'Euthalius» varient de la fin du IVe au VIIe

siècle. Cf. Nils Alstrup Dahl, The «Euthalian Apparatus» and the Affiliated «Argumenta»,
in: David Hellholm/Vemund Blomkvist et al. (ed.), Studies in Ephesians. Introductory
Questions, Text- & Edition-Critical Issues, Interpretation of Texts and Themes
(Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 131), Tübingen 2000, 231-275; Louis
Charles Willard, A Critical Study of the Euthalian Apparatus (Arbeiten zur Neutestament-
lichen Textforschung 41), Berlin 2009.

4 Cf. Agnès Lorrain, Le Commentaire de Théodoret de Cyr sur l'Épître aux Romains: Études

philologiques et historiques (Texte und Untersuchungen 179), Berlin/Boston 2018, 121—

123 et note 104 p. 22.
5 Expression bien attestée depuis Origène, systématiquement employée par Théodoret.
6 Les mots ßißLoq et ßißLiov semblent exactement équivalents chez Théodoret. Dans le con¬

texte biblique, le pluriel désigne un ensemble plus ou moins large de livres.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 175-192, DOl: 10.24894/2673-3641.00058



Livres humains, Verbe divin 177

Explications de mots relatifs aux livres

Théodoret parle d'abord de la matérialité du livre lorsqu'il explique des mots
difficiles ou inusités à son époque.7 Voici deux exemples instructifs à plusieurs
égards, tirés des commentaires sur le Psaume 39 et sur la Seconde Épître à
Timothée:

«<En tête d'un livre (èv Kc<pa/i8i ßiß/aon) est écrit à mon sujet) (Psaume 39, 8).
Depuis le début, dit-il, cela a été prédit dans les livres prophétiques. Pour <la tête> (njv
KF.tpa/.iôa), Aquila et Symmaque ont dit <rouleau> (eVqpa). Et c'est ainsi que les

Juifs disposent habituellement les divines Écritures, encore jusqu'à aujourd'hui.»8

«<En venant, apporte le manteau que j'ai laissé à Troas chez Karpos, ainsi que les
livres (xà ßißWa), surtout les vélins (ràç pegßpavaq)) (2 Timothée 4, 13). 11 a
appelé les rouleaux (xà e&qxâ) <vélins> (pepßpävaq), car c'est ainsi que les Romains
appellent les parchemins (m Séppaxa). C'est sur des rouleaux (èv dXqTotç) qu'on
possédait autrefois les divines Écritures; et c'est ainsi que les Juifs les possèdent
jusqu'à présent encore.»9

À la suite de Théodore de Mopsueste,10 les deux passages font référence à la
réalité du livre chez les Juifs et rappellent qu'à époque ancienne la Bible était
écrite sur des rouleaux, et que les Juifs du Ve siècle utilisent encore ce support -
autrefois commun à toute la littérature - pour conserver le texte sacré. Théodoret

atteste, en creux, que ce n'est pas le cas chez les chrétiens à son époque.
Le vocabulaire commenté et employé dans ces extraits témoigne des usages

lexicaux dans le milieu linguistique de Théodoret: apparemment, pspßpctva
n'allait pas de soi pour désigner le parchemin, on utilisait ôéppa. Effectivement,
le terme pepßpäva, simple transcription du mot latin, était employé en Occident,
tandis que le terme ôéppa était en usage dans le monde grec dès le Ier siècle

7 Sur les difficultés du lexique de la Bible grecque pour les auteurs grecs chrétiens, cf.
Marguerite Harl, La Langue de Japhet. Quinze études sur la Septante et le grec des chrétiens,
Paris 1992.

8 <«'Ev K6(paM8t ßiß/.tou yéypajtxat 7tepi sporn. 'Ava>0év, ippoiv, èv xaîç 7rpo(j>r|xiKaîç ßißTotq
rama jiepi époù nporiyopsuxai. Tijv KsipaWôa, eHqpa eiprpcaciv ÂKt>À.aç Kai Eûppaxoç-
otixto 5è xàç Oeiaç ypatpàç ué'/pi ko! iqpspov 'IouSaîoi KaxacKEDdÇsiv ekbOaai», Com. in
Ps., PG 80, 1157 A 2-7 (Ps 39, 8).

9 «<Tôv (peLœvqv, öv à7iéX.mov èv TproàSi napà Kàp7itp, Èpxôpsvoç <pépe, Kai xà ßißMa,
pàJaaxa xàç pspßpdvaq). Mepßpavaq xà siLqxà KéKXqKev oöxco yàp 'Pcopaîoi koLoùgi xà
ôÉppaxa. 'Ev si/.qxoTç 8è eîxov Ttà/.ai xàç 0Eiaç ypacpàç. Oiixai 8è Kai péxpt xoù Ttapovxoç
Êxouciv oi JouSaloi», In II Tim., PG 82, 853 C 12-D 3 (2 Tim 4, 13).

10 Cf. Théodore de Mopsueste, In II Tim., éd. Rowan A. Greer, Atlanta 2010, 730-733. Pour
d'autres passages parallèles (Origène, Diodore, Théodore de Mopsueste, Théodoret)
concernant l'usage antique du rouleau, à propos de Psaume 39, 8 mais aussi d'Ézéchiel 2, 9,
cf. Alain Le Boulluec, Les emplois figurés du livre dans la Septante et leur interprétation
chez Origène et les Pères grecs, in: Métis. Anthropologie des mondes grecs anciens 7/1-2
(1992) 113-115.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



178 Agnès Lorrain

avant notre ère.11 En passant, on remarque qu'il est question de rouleaux de

parchemin: il n'y a pas équivalence, faut-il le rappeler, entre papyrus et rouleau, ni
entre parchemin et codex. Quant à l'expression KEtpaÂlç ßtß/dou pour désigner le

rouleau du livre, elle est inusitée en-dehors de la Bible grecque et des allusions

patristiques à celle-ci. Alain Le Boulluec qualifie de «surprenante, voire énigma-

tique» cette traduction grecque d'un texte hébreu pourtant clair, signifiant
littéralement «rouleau du livre». Selon lui, le rouleau est sans doute désigné ainsi par la

«<tête>, l'<extrémité> circulaire du livre enroulé, tel qu'il pourrait apparaître par
l'un de ses bords».12 Ce terme difficile exigeait donc de la part de l'exégète une

explication, au moyen d'un terme usuel. D'après les deux extraits cités, les mots

sOiqpa et £Û.r|TÔv remplissent cette fonction et devaient donc être fréquents.13

On notera enfin que Théodoret, pour résoudre cette difficulté du texte biblique,

recourt aux différentes traductions grecques. Comme souvent, les versions
de Symmaque et d'Aquila offrent une chance de trouver un terme plus clair, que
l'exégète admet comme synonyme du mot trouvé chez les Septante.14

En résumé, la fonction la plus élémentaire de l'exégèse, surtout pour un Antiochien,

est d'expliquer les mots difficiles. Quand ceux-ci concernent le vocabulaire
du livre, c'est l'occasion pour le commentateur de donner des précisions sur la

réalité du livre à époque ancienne. On pourrait parler d'un intérêt anecdotique

pour la matérialité du livre. Quant à nous, par ce biais, nous trouvons des informations

sur l'objet qu'était le livre et sur les usages lexicaux à l'époque de l'exégète.

11 Deux autres mots désignent le parchemin: SicpOspa et TtEpyapqvöv. C'est pEpßpäva qui
survivra «jusqu'en plein Moyen Âge», selon Robert Devreesse, Introduction à l'étude des
manuscrits grecs, Paris 1954, 4—5.

12 Cf. Le Boulluec, Les emplois figurés du livre dans la Septante et leur interprétation chez
Origène et les Pères grecs (voir note 10), 114-115. L'explication de cet emploi de KE(paÀ.iç

en lien avec son sens architectural («a capital - adorned with volutes - of a pillar»), cf.
Katrin Hauspie, Theodoret of Cyrus's Philological Remarks in His Commentary to
Ezekiel, in: Malvin K. H. Peters (ed.), XIII Congress of the International Organization for
Septuagint and Cognate Studies Ljubljana, 2007, Atlanta 2008, 161, nous semble moins
convaincante.

13 Selon Basile Atsalos, La Terminologie du livre-manuscrit à l'époque byzantine. Première
partie: Termes désignant le livre manuscrit et l'écriture, Thessaloniki 1971, 165, les
substantifs siLpröv et siXtirâpiov «sont les termes les plus usuels et les plus fréquents pour
désigner le rouleau». Cf. aussi Devreesse, Introduction à l'étude des manuscrits grecs (voir
note 11), 8. On s'étonne cependant de ne trouver que de très rares attestations dans la
littérature grecque: d'après le TLG, les occurrences d'etXripa et eiLriiöv antérieures au VIe

siècle sont pratiquement limitées aux passages parallèles de Diodore, Théodore de Mop-
sueste et Théodoret étudiés ici (16 occurrences d'Ebayrapiov dont 3 avant le VIe siècle).

14 Voir par exemple la remarque sur ßußMvaq (Septante) / ncurupivaq (Théodotion et
Symmaque) dans Com. in Is., SC 295, 122 (Is 18, 2). Sur les différentes fonctions du recours
aux versions, fréquent dans l'exégèse de Théodoret, cf. Guinot, L'Exégèse de Théodoret de

Cyr (voir note 1), 202-206.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



Livres humains, Verbe divin 179

Intérêt pour l'histoire de la rédaction du texte biblique

Cependant, l'œuvre exégétique de Théodoret atteste aussi un véritable intérêt

pour certains aspects concrets du livre. Certes, pour lui comme pour toute la
tradition dont il hérite, l'ensemble de la «divine Écriture» (Gela ypaipf)) est in fine
œuvre de l'Esprit saint lui-même.15 Toutefois, les livres sont en même temps des

objets bien humains, et une des tâches de l'exégète est de découvrir les

circonstances de leur rédaction.

L'écrivain et ses sources: La question de l'écrivain est surtout abordée dans les

prologues, et va de pair avec celle des sources utilisées. Le Prologue des Quaes-
tiones in Reges et Paralipomenon fournit un bon exemple:

«Il y a eu un très grand nombre de prophètes dont nous ne trouvons pas les livres,
mais dont nous apprenons les noms à partir du récit des Paralipomènes. Chacun de

ces prophètes avait coutume de consigner par écrit tout ce qui se trouvait arriver à

son époque. [...] Donc ceux qui ont rédigé le Livre des Règnes, prenant les
ressources issues de ces livres-là, l'ont rédigé beaucoup plus tard. En effet, comment
aurait-il été possible, ayant fleuri à l'époque de Saül ou de David, de consigner par
écrit les événements du temps d'Ezéchias et de Josias, la campagne de Nabucho-
donosor, le siège de Jérusalem, la captivité du peuple, la déportation à Babylone et
la fin de Nabuchodonosor? Donc, à l'évidence chacun des prophètes a consigné
par écrit ce qui s'est passé à ces époques-là, mais ce sont d'autres qui, rassemblant
ces écrits, ont composé le livre des Règnes. Et, à leur tour, d'autres ont été les
historiographes de ce qui avait été laissé de côté par ceux-là, et ils ont nommé le livre
qu'ils avaient eux-mêmes rédigé Livre des Paralipomènes, puisqu'il enseigne <ce

qui a été laissé de côté) par les premiers.»16

Ici, Théodoret prend soin de distinguer entre prophètes et rédacteurs des

livres bibliques. Les «historiographes» (ioiopioypcupoi) sont de véritables écri-

15 Voir par exemple Com. in Ps., PG 80, 861 C 5-D 6, cité plus bas.
16 «nXsîmoi 7ipocpfjxai yEyévqvxat, tov xàç pèv ßißAnoq oi>x riipopsv, xàç 8è 7tpoaqyoplaç èk

xfjç napaLeutopévcov pEpaOqKapEV inxopiaç. Toùxcav eKaaxoç eiœOsi auyypàcpsiv öoa
auvößaivs yivEoOai Kcrcà xôv oksïov Kaipov. [...] Ol toîvov nîiv Baokeuùv xqv ßiß/.ov
auyyEypacpôxeç, él; èkeIvûjv xôv ßtßWov xàç àcpoppàç EiXqcpôxeç, pexà 7tXeioxov crov-
éypa\|(otv xpôvov. IJûiç yàp oîôv xe qv xâ) l,aox>X, q xö> AaßiS ouvqKgaKÔxa xà É7tl 'EÇekîou
Kai 'Irnafou yeyovôxa ai>yypcu|/ai- Kai xf|v xoû NaßouxoSovöaop oxpaxiétv, Kai xfjç 'lepoo-
aaX.fip xf|v itoliopKiav, Kai xoù Xaoù xôv àv8pa7io8iapôv, Kai xqv siç Bußo/.tTiva pExâa-
xaaiv, Kai xoù Naßooxo8ovöoop xf|V xE/xoxf|v; Afj/.ov xolvuv, coq xcùv Jtpoipqxmv ëkugxoç
cruvéypav|/E xà èv xoù; okefoiq yEysvqpéva Kaipoiç' âXkoi 8é xiveç ÈKEiva oovayayôvxEç,
xqv xâv Baaùxicov aovxeOskaci ßtßXov. Kai au ndkxv, xcôv ûirô xouimv 7tapaX£i(p0évxcov
ËxEpol xiVEÇ ioxopioypâcpoi yeyÉvqvxar Kai xqv jrapà ocptôv ouyypacpsToav IJapa/JîiJto-
pÉvrov npooqyöpcuaav ßtß/.ov- die xà 7tapà xrôv 7tpoxépa)v napaXEicpOÉvxa SiSâaKouaav»,
Quaest. in Reg. et Par., prol.. ed. Natalio Femândez-Marcos et Jose Ramon Busto Saiz
FM II), Madrid 1984, 3^1.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



180 Agnès Lorrain

vains, qui «rassemblent» (ouvâyav) des «ressources» (otcpoppcd), c'est-à-dire
des documents laissés par les prophètes, «composent» (guvtiGsvcu) les livres et

leur donnent un nom (îipooayopEÛsiv).17 Il est intéressant de noter que les

historiographes et les prophètes ont en commun l'écriture (cniyypâtpsiv): il n'est pas

question ici de transmission orale. Cette conviction que l'activité du prophète

passe par l'écriture est-elle une manière de garantir une transmission fidèle
jusqu'aux historiographes qui arrivent «beaucoup plus tard» (pera nMorov xpô-
vov)? Il n'est pas dit que ce soit la préoccupation première de Théodoret. On
soulignera surtout qu'il ne construit pas cette représentation ex nihilo mais s'appuie
sur des indices qu'il a trouvés dans le texte et qu'il mentionnera très régulièrement

au long de son commentaire. Ainsi, il fonde l'idée d'un ancien corpus
prophétique utilisé par les historiographes sur les nombreux passages mentionnant
des «livres». Voici par exemple la question posée à propos de 2 Règnes 1,18:

«Quel est ce <Livre du JusteP. Il est évident, de là aussi, que le récit des Règnes a
été rédigé à partir de nombreux livres prophétiques. Car après avoir dit ce qui
concernait la lamentation, l'écrivain a ajouté: <Voici qu'il est écrit dans le Livre du
Juste>.v>n

L'affirmation d'une rédaction postérieure est elle aussi justifiée par des

arguments de bon-sens. L'extrait cité plus haut en fournit un bon exemple: l'écrivain
ne peut pas avoir parlé de la déportation à Babylone s'il a vécu à l'époque de

David.19 Un autre passage montre que le raisonnement de Théodoret est assez
nuancé sur ce point et tient compte de ce qu'on appellerait de nos jours le «genre

littéraire». Ainsi, les Paralipomènes ont été écrits après le retour d'exil
puisqu'ils mentionnent la déportation. Et l'exégète d'ajouter:

17 Cf. aussi Quaest. in I Par., I, FM II, 260.
18 «rioîôv êoii tö ßißAJov to eù9éç; Afj/.öv eoti kovteüOev, die èk koPJSn TtpotpqxiKöiv ßi-

ßLiwv ij tôv BacnLsuov krropia CTUVEypoupq. Emdiv yàp ô croyypaqeùç rà jxspi ion Opijvou,
TtpooxéèeiKsv <T8où yéypa7rrcu énl xoù ßißLiou xoû £t>0oûç>», Quaest. in II Reg., IV, FM
II, 65 (2 Rg 1, 18). Cf. aussi Quaest. in los., XIV, ed. Natalio Fernândez-Marcos et Angel
Sâenz-Badillos FM I), Madrid 1979, 280; Quaest. in III Reg., XXIII, FM II, 147; XLIII,
FIVI II, 172; Quaest. in II Par., arg., FM II, 264; ibid., I, FM II, 266. Théodoret relève
également les mentions de réalités perdurant «jusqu'à ce jour», cf. Quaest. in IV Res.,
XLIX, FM II, 229-230.

19 Autre remarque relative à la mention de Cyrus et de la déportation dans Quaest. in II Par.,
I, FM II, 299. Autre exemple: la dénomination «Jérusalem» (et non Jébus) utilisée dans les

Juges sert d'indice pour montrer que la rédaction de ce livre est postérieure à David, cf.
Quaest. in lud., II, FM I, 290. Une première enquête sur les sources de ces réflexions
(commentaires sur les nombreuses formules du type iSob rama ysypaupéva èv ßiß/am dans
les livres historiques, notes sur la dénomination «Jérusalem») n'a pas donné de résultats.
Selon Guinof L'Exégèse de Théodoret de Cyr (voir note 1), 790-797, les Quaestiones de
Théodoret utilisent principalement les Quaestiones in Reges de Diodore de Tarse ainsi que
les Antiquités juives de Flavius Josèphe.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



Livres humains, Verbe divin 181

«Car personne, en rédigeant un récit (ou: en composant un livre historique, icrxopiav
croyypâcpcov), ne dit ce qui est postérieur, mais soit ce qui précède, soit ce qui a lieu
de son temps. En effet, il est propre aux prophètes de dire d'avance l'avenir.»20

Ainsi, pour Théodoret, les livres historiques ont nécessairement été rédigés
après le retour d'exil, tandis que les Psaumes peuvent tous être de David, même

s'ils mentionnent des réalités postérieures, parce qu'ils sont considérés comme
un livre prophétique.21

Travail éditorial et transmission des livres: Une autre question importante aux

yeux de l'exégète est celle de la transmission matérielle du texte sacré, comprenant

un travail éditorial, intervention humaine liée aux contingences matérielles.

Ainsi, les Petits Prophètes sont réunis en «un seul livre» (pta ßißAoc;), non qu'ils
aient été rédigés à la même période, mais parce que chacun était trop bref pour
former un livre:

«Ce n'est pas parce que les douze prophètes auraient fleuri les uns et les autres en
même temps et qu'ils auraient existé à la même période, qu'ils ont un seul livre.
En effet, c'est à différentes époques qu'ils ont fait des prophéties sur l'avenir. [...]
Mais, comme ils ont fait leurs prédictions en peu de mots, et que chacun d'entre
eux ne suffisait pas à la fabrication d'un seul livre, à cause de leur brièveté, ceux
qui autrefois se sont souciés des choses divines ont eu raison de rassembler les

prédictions des douze prophètes pour en faire un seul livre.»22

Conformément à une tradition patristique très ancienne, Théodoret considère

ce corpus comme un livre biblique unique, composé de douze sections.23 Il
semble que ce povoßißXoq soit le moyen d'obtenir le nombre de cinq livres pour
former un «Pentateuque» des prophètes. Cependant, plutôt que de renvoyer à

cette considération pour ainsi dire symbolique, Théodoret, comme à son habitu-

20 «Oùôeiç yàp ioxoplav cmyypàcpœv rà pexayevéaxEpa Àiyr.i, àXX' r] rà itpôxEpa, f| xà éit'
aùxoù yeyevripéva. Hpo<pr|Xû)V yàp ïSiov xô 7rpoLÉy£iv xà péXXovxa», Quaest. in I Par., arg.,
FM II, 247.

21 Dès l'ouverture du Prologue sur les Psaumes, l'exégète appelle ce livre «la prophétie du
grand David» (xoù peyàXou AaßiS f| jipocpqxeîa). Cf. Com. in Ps., PG 80, 857 A 2-3.

22 «Oi SuoKalSeKa ixpocpfjxai oùx (bç cÀA.r|k>iç oovr|KpaKôx£ç, kcù kox' aùxôv yeyovôxeç, piav
EXouai ßißLov év Sunpôpoiç yàp Katpoîç xàç x<Bv peLLôvxûjv È7ton)aavxo itpocpqxEÎaç. [...]
Où xoivuv (bç xax' aùxôv yeyovôxeç piav exouai ßißLov, ùXk' £7tei8f| Si' ôLiywv Èjtoifioavxo
xàç jrpoppf|a£iç, Kai oùk ànEXPU xoùxcov EKaaxoç eiç piàç ßißLou 8ià ßpaxöxqxa
KaxaaKEuqv, eiKôxcoç oi àvÉKaOev xdiv Geiwv iteqpovxiKôxEç, xcîiv 8uoKai8eKa 7tpo(pr|xû)v
xàç îipoppiioEiç onvayayôvxEÇ, piav a7C£(pnvctv ßiß^ov», Com. in XII proph., prol., PG 81,
1548 D 7-1549 A 1; 1549 C 6-12.

23 Pour les lignes qui suivent, nous renvoyons à l'article de Mathilde Aussedat, Le regroupe¬
ment des livres prophétiques dans la Septante d'après le témoignage des chaînes exégé-
tiques, in: K. H. Melvin (ed.), XII Congress of the International Organization for Septu-
agint and Cognate Studies, Leiden, 2004, Atlanta 2006, 169-185.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



182 Agnès Lorrain

de, préfère une explication concrète, voire terre à terre: la brièveté de chaque
écrit nécessite un regroupement. L'argument fait penser à une tradition talmu-
dique selon laquelle on a rassemblé les Petits Prophètes pour éviter qu'ils se

perdent. De fait, l'étude des divisions des ouvrages antiques a bien montré le

lien entre habitudes de rédaction et impératifs matériels, particulièrement à

l'époque où la forme du rouleau limitait les dimensions du livre.24 Soulignons

que l'exégète fait évidemment référence aux temps anciens, où chaque livre
biblique important occupait un rouleau entier. En effet, s'il était rare à l'époque
byzantine d'éditer une Bible complète dans un seul codex, il semble que l'usage
ait été de rassembler les seize livres prophétiques en un volume unique.25

Le travail éditorial ne consiste pas seulement à rassembler, mais aussi à

réagencer. Théodoret souligne ce point à propos des Psaumes et du corpus pauli-
nien, insistant dans les deux cas sur l'auteur unique.26

«C'est le bienheureux Paul qui a écrit les quatorze épîtres; quant à l'ordre (xîyv

xdÇtv) qu'elles ont dans les livres (èv xoîç ßtßLlotq), ce n'est pas lui, je pense, qui
l'a déterminé; mais, de même que, pour les Psaumes sacrés, c'est le divin David
qui les rédigea, lui qui avait reçu l'inspiration de l'Esprit très saint, mais d'autres
les agencèrent les uns par rapport aux autres comme ils le voulurent, plus tard, et

que, quoiqu'ils exhalent le parfum de l'Esprit, ils ne sont pas dans l'ordre
chronologique, de même aussi, on peut découvrir que ces épîtres de l'Apôtre ont été
rassemblées (auyKeipévaç). En effet, celle aux Romains, écrite par le très divin Paul,
obtint la première place, mais elle fut écrite la dernière de toutes celles qui ont été

expédiées d'Asie, de Macédoine et d'Achaïe.»27

Suit un exposé systématique sur l'ordre de rédaction des épîtres pauliniennes.
La mise en évidence du travail éditorial permet à l'auteur de répondre à des

objections ou de résoudre certaines difficultés du texte. Ainsi, dans le Prologue sur

24 Cf. Luciano Canfora, Conservazione e perdita dei classici, Padova 1974; Jean Irigoin, La
Tradition des textes grecs. Pour une critique historique, Paris 2003, 8-10.

25 Cf. Aussedat, Le regroupement des livres prophétiques (voir note 23).
26 Voir aussi le cas d'Isaïe, avec un auteur unique et un réagencement ultérieur: cf. Com. in

Is., XVI, SC 315, 122 avec la note 1.
27 «Tùç xéxxapaç pèv Kai Sera è7iioxo>axç ô paKâpioç yéypacpE naùLoç, rijv 8è xalpv rjv èv

xoü; ßißfiou; exodoiv oùk aùxôv f|yoûpai 7iEJioir|KSvai, àXk' wc7t£p xoùç lEpoùç T'aLpoùç
auvéypai|/E pèv ô Oeîoç AaßlS, xoü 7iavayioo jtvEùpaxoç SsÇàpEvoç xî|v èvépyetav,
auvijppooav §è xouxovç àLLqLou; âLXoi xivèç cbç f|ßouLf|0r|oav üoxEpov, Kai xijv pèv
7tVEUpaXlKljV éK7tép7t0UGlV EÙœSiav, xf|V 0710 xoü ypövou §8 xâéiv OÙK EXODOIV, OÖXCO Kai
xèiç àTtooio/.iKàç xaûxaç èmaxoXàç ovyKEipèvaç èoxiv EÙpEÎv. 'H ydp xoi 7ipôç 'Pmuatouç
Ttapà xoù OEtoxâxou riaù/.ou ypatpEvca, xqv pèv rrpwxqv ËLayE xâÇiv, èypiupq 8è nuoràv
èo-/àxr| xœv éK xfjç Aalaç Kai MaKEftoviaç Kai Ayaiaç EK7rEp(p0Eiocov», In epist. Pauli,
prof, 4 (cf. PG 82, 27 B 6-C 5). Pour le prologue de Vin epistulas Pauli et pour Vin
Romanos, nous citons notre édition critique (cf. Théodoret de Cyr, Interpretatio in
Epistulam ad Romanos: Édition, traduction et commentaire, diss, pro manuscripto, Paris
2015, 120-328), qui sera publiée aux GCS.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



Livres humains, Verbe divin 183

les Psaumes, sans formuler d'hypothèse sur l'époque du réagencement ni sur le

principe qui y préside, il donne l'exemple de quelques psaumes relatifs à des

événements anciens mais placés après d'autres qui racontent des faits plus
récents. Selon lui, puisque les Psaumes ont été réagencés, le désordre chronologique

ne peut plus être invoqué comme argument contre l'authenticité davidique:

«Certains ont affirmé que les psaumes n'étaient pas tous de David lui-même, mais
aussi d'autres. [...] Pour ma part, je ne soutiendrai rien à ce sujet. En effet, quelle
utilité cela m'apporte-t-il en plus, que tous soient de celui-ci ou que certains soient
de ceux-là, puisque de toutes façons, à l'évidence, c'est à partir de l'action de

l'Esprit divin qu'ils furent tous rédigés? Car aussi bien nous savons que David
l'inspiré était prophète, aussi bien le récit des Paralipomènes appelle ceux-là
prophètes. [...] Cependant, que la sentence de la majorité l'emporte: c'est de David, a
dit la majorité des écrivains, que sont ces Psaumes.»2*

La tradition consistant à replacer les épîtres de Paul dans leur Sitz im Leben

permet aussi d'expliquer certaines contradictions entre elles par l'évolution des

exigences pastorales et par l'adaptation à la situation particulière de chaque
communauté: Jean Chrysostome le formule clairement à la fin de son exposé sur
cette question.29 Les considérations sur la rédaction ont la même fonction. Par

exemple, Théodoret explique que les rédacteurs des Paralipomènes, qui
complétaient les livres des Règnes en rassemblant les sources «laissées de côté», ont
répété certaines choses pour offrir un récit cohérent et harmonieux, d'où les

redondances entre ces livres.30

Les enquêtes de Théodoret sur les questions de rédaction et de transmission,
mais aussi de traduction des livres bibliques, sont toujours fondées sur sa lecture
texte biblique et ne sont jamais érigées en absolu: la réflexion sur l'authenticité
davidique des Psaumes donne un bon exemple de la priorité qu'il donne au
caractère sacré des livres saints. L'attention portée par l'exégète aux contraintes
matérielles vise à expliquer les difficultés et à maintenir l'àKoÀ.ou01<x, c'est-à-
dire l'unité fondamentale des Écritures. En même temps, nous allons voir que
Théodoret lui donne un sens plus profond, au-delà de cette dimension pour ainsi
dire apologétique.

28 «Tobç Sè «(/a/.goùç oùy ckavxaç aùxo» nvsç Ëcpaoav eivai xoö AaßiS, ak/,à kcù éxéptov. [...]
'Eyô Sè ittpi xoôxcov pèv oùSèv iayiipLopai. Iloiotv yâp uoi îtpoan9r|cnv ôtpéXetav, s'tre

toi)to» Ttàvieç, eïx' èxelvrov etév nveç, ôfp.oo ys ovxoç, cbç èk xfjç xoù Oeioi) jtvet)|iaxoç
èvspydaç owsypâcpriaav ajravxeç; Kai xôv 0£a7iéaiov yàp AaßiS 7tpO(pijxriv ïapev,
KàKetvouç 7tpo(pijxaç xôv IlapaLsuiopévcûv îj ioxopia Kum. [...] Kpaxeixœ Sè opûiç xôv
jiàêiôvcûv f| \|/fjcpoç- xoù AaßiS Sè oi TtXefcroç xôv cruyypacpétov xoiixouç ëipaaav Eivai»,
Com. in Ps„ PG 80, 861 C 5-D 6.

29 Cf. Jean Chrysostome, Horn, in Rom., arg., PG 60, 393, 27-54. Cf. Lorrain, Le Commentaire

de Théodoret de Cyr (voir note 4), 118-120 et 124-125.
30 Cf. Quaest. I Par., arg., FM II, 244.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



184 Agnès Lorrain

Critique textuelle ou intertextualité? Un cas problématique

Mais avant d'en venir à son interprétation théologique, signalons une incertitude
concernant la signification de là ßtß/aa dans un passage de 17« Romanos. Dans
le commentaire de Romains 16, 3 sur le nom de Priscilla ou Prisca, il est difficile

de savoir si l'expression désigne les exemplaires manuscrits ou les livres
bibliques: «Priscilla, ou Prisca, car on peut trouver l'un et l'autre dans les livres
(év toïç ßißXfotq).»31 Les deux sens sont a priori vraisemblables: d'une part les

manuscrits de Romains attestent les deux leçons, flpioKiA/fav et Hpiaxav,
d'autre part les deux prénoms, toujours associés à celui d'Aquila, sont employés
dans différents livres du Nouveau Testament.32 Le sens de «livre biblique» est

fréquent chez Théodoret, celui de l'objet matériel aussi. Le mot désigne même
les exemplaires de la Bible - ou du corpus paulin ien - dans le prologue de Vin
epistulas Pauli?3 Toutefois nous n'avons pas trouvé chez Théodoret d'occurrences

dans des mentions de variantes textuelles: il préfère un mot plus précis,
àvTlypacpov, «copie» ou «exemplaire». L'invocation du commentaire de ce verset

par Origène - qui lit «Prisca» et note que les Actes ont «Priscilla» - ne
constitue pas un argument probant.34

La comparaison avec un autre passage de 1'/« epistulas Pauli semble
confirmer le sens de «livre biblique» mais soulève une nouvelle difficulté. Théodoret

y affirme que Silouane est le nom donné par Paul à Silas et qu'on trouve
d'autres exemples du même phénomène: «Nous trouvons également d'autres

changements de nom: par exemple, il a appelé Priscilla Prisca dans la Lettre aux
Romains.»35 Ici, l'exégète fait évidemment allusion à une différence entre les

Actes et les épîtres, non à une variante textuelle. Si le passage cité de 1'/« Romanos

évoquait une variante textuelle, l'argument concernant le changement de

noms serait assez fragile; au contraire, il est tentant de penser que l'exégète
recourt deux fois au même argument. Toutefois, la mise en regard des deux

passages met au jour une difficulté textuelle: le texte de Romains de Théodoret
a-t-il «Prisca» (selon Vin II Corinthios) ou «Priscilla» (selon Vin Romanos)?

31 «Tijv yàp I IpksKÛ./.av. rj npimcav, àpqxrcepa yàp éaxiv eùpeïv év xoîç ßißMotq», In Rom.,
V, 56 (cf. PG 82, 220 B 1-2). Voir note 27.

32 Cf. Ac 18, 2.18.26 (Priscilla); 1 Co 16, 19 (Prisca ou Priscilla suivant les manuscrits); 2

Tim 4, 19 (Prisca). Théodoret fait référence à Actes 18, 26 dans la suite du passage cité de
Vin Romanos.

33 Cf. In epist. Pauli, prof, 4, cité plus haut (voir note 27).
34 Selon la traduction de Rufin, cf. Origène, Com. in Rom., X, 18, 2, SC 555, 372. Nous

n'avons pas trouvé d'indices suggérant que Théodoret ait eu accès au commentaire de

l'Alexandrin. Quoi qu'il en soif les deux œuvres sont très différentes.
35 «EûpiaKogEV 8è Kai i'ûXmv ôvopdxwv ivakkayâç Kai yàp xf)v ITplaKiALav IlptaKccv év xfj

7tpôç 'Pcopaiouç èkâXsaev», In epist. Pauli, PG 82, 384 B 12-15 (2 Co 1,19).

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



Livres humains, Verbe divin 185

Sauf à penser qu'il argumente dans les deux extraits à partir d'une leçon différente,

il faut admettre que l'un des textes est fautif.36 On pense d'abord à une
correction - de «Prisca» à «Priscilla» - du lemme puis du commentaire de Vin
Romanos-, les copistes adaptent volontiers les lemmes à partir de leur exemplaire
biblique, et la variante «Priscilla» est fréquente dans les témoins médiévaux de

VÉpître aux Romains?1 Une telle conjecture est cependant très risquée. D'une
part on a trouvé 44 occurrences de «Priscilla» et aucune de «Prisca» chez Jean

Chrysostome.38 D'autre part et surtout, dans l'état actuel de nos connaissances,
les seules variantes de Romains sur lesquelles la leçon de Théodoret est certaine

indiquent une affinité avec le texte byzantin ou un désaccord avec Origène, ce

qui parle plutôt en faveur de «Priscilla». Il est donc plus prudent de supposer
une interversion involontaire des deux noms dans Vin II Corinthios.

Finalement, alors que nous pensions avoir repéré chez l'exégète un détail

prouvant l'attention qu'il porte à la transmission du texte biblique, nous découvrons

dans son commentaire un problème de texte auquel nous ne pouvons donner

de solution certaine, et devons constater encore une fois la fragilité de notre
connaissance du texte biblique possédé par Théodoret.39 Mais revenons à son

exégèse pour mieux comprendre la fonction des remarques relatives à la dimension

matérielle et humaine des livres sacrés.

Interprétation théologique des contingences matérielles

Si Théodoret relativise parfois les questions concernant la transmission concrète
des livres bibliques, il lui arrive aussi leur donner une valeur théologique. Alors
l'histoire des livres, de simple anecdote, devient elle-même histoire sainte.
Précisons que, là encore, Théodoret ne fait pas de spéculations abstraites, mais
recueille les enseignements qu'il trouve dans les récits bibliques et chez ses
prédécesseurs. Néanmoins, il souligne volontiers ces aspects, les transpose et les

thématise.

36 Dans l'un et l'autre cas, les deux familles de manuscrits sont d'accord. Voir note 27.
37 Cf. Maurice A. Robinson/William G. Pierpont, The New Testament In the Original Greek.

Byzantine Textform, Southborough (MA) 2005.
38 Même dans le commentaire de 2 Tim 4, 19. Certes il nous manque les éditions critiques, et

des corrections de copistes peuvent même avoir eu lieu à époque très ancienne, mais
l'absence de toute occurrence de Prisca semble tout de même éloquente.

39 Cf. notamment Agnès Lorrain, Theodoret's Text of Romans, in: Hugh A. G. Houghton
(ed.), Commentaries, Catenae and Biblical Tradition, Piscataway 2016, 165-176.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



186 Agnès Lorrain

La figure emblématique d'Esdras: À ce titre, il faut noter le rôle particulier du

prêtre Esdras dans l'exégèse de Théodoret. Celui-ci s'appuie sur une tradition
ancienne qui attribue à ce personnage central du retour d'exil la réécriture de

tous les livres perdus durant la déportation à Babylone.40 Il s'en sert pour montrer

l'authenticité des titres des Psaumes:

«Puisque certains ont qualifié d'inauthentiques les titres des Psaumes, il est nécessaire,

je pense, de faire un bref exposé à ce sujet. Il me semble audacieux de

bouleverser les titres pris en compte depuis le début, à l'époque de Ptolémée, qui a

régné sur l'Égypte après Alexandre, titres que la totalité des septante Anciens ont
transposé dans la langue grecque, de même que tout le reste de la divine Écriture.
Cent cinquante ans avant la traduction, rempli d'une grâce divine, l'admirable
Esdras à réécrit les livres sacrés (ispàç ßißA.ouq), autrefois détruits par la négligence
des Juifs et l'impiété des Babyloniens. Et si ce personnage, de par le très saint
Esprit, a renouvelé la mémoire de ces livres, et que ces gens-là, non sans l'inspiration
divine, ont transcrit avec un grand accord ces mémoires en langue grecque et ont
traduit les titres, en plus du reste des divines Écritures, il serait à mon avis
audacieux et par trop téméraire de qualifier celles-ci d'inauthentiques et de supposer
que nos propres raisonnements sont plus sages que l'action de l'Esprit!»41

Il est intéressant d'observer comment s'articulent ici deux éléments centraux
de cette exégèse: l'origine divine des «livres sacrés» et les aléas de leur
transmission matérielle. En ce qui concerne le plan humain, les circonstances
historiques sont décrites avec précision au moyen des noms (Alexandre, Ptolémée),
et des indications chronologiques («cent cinquante ans avant la traduction»).
Différentes phases de l'activité humaine sont énumérées: traduction (peiéGcoav
eiç xf)v 'EJÂàôa cpcovqv et pexrjveyKCtv eiç xqv 'EXÀàSa ipcovrjv) des textes et des

40 Voir notamment Irénée de Lyon, Adu. haer., III, 21, 2, SC 211, 404-406 (cité par Eusèbe
de Césarée, Hist, eccl., V, 8, 15, SC 41, 38); Clément d'Alexandrie, Strom., I, 22, 149, SC
30, 152; Jean Chrysostome, Horn, in Hebr., VIII, PG 63, 74, 13-17. Cf. Wilhelm Schnee-
melcher, «Esra», in: Theodor Klauser (ed.), Reallexikon fur Antike und Christentum, Bd.
VI, Stuttgart 1966, 608-610; Theodore A. Bergren, Ezra and Nehemiah Square off in the
Apocrypha and Pseudepigrapha, in: Michael E. Stone/Theodore A. Bergren (ed.), Biblical
Figures Outside the Bible, Harrisburg (Pennsylvania) 1998, 340-365.

41 «'E7t£iôf| 8s Kai xàc Èmypaipàç itüv Tu/.pràv *]/su8sîç xivsç àjtSKâXsaav, àvayKaîov tf|yoûpat
Kai îtspi toutou ßpaxsa StsÇskOsîv. 'Epot Soksï xokpqpôv elvat xàç àvÉKaOsv ép<pspopsvaç
Èni nxokspaiou, xoû xfjç Aiyùîtxou psxà xàv AÀsÇavSpov ßaatAsuaavxoq, avaxpsnsiv èju-
ypacpàç, fiç ot sßSopijKovxa 7iàvxsç 7tp£aßüxspot psxéOscav siç xijv 'EAXâSa (ptovijv, cbç Kai
xijv aWayv anacav Osiav ypacpijv. npô ïïevxijKovxa 8è Kai ÉKaxôv xrjç Épprjvsiaç èvtauxcôv,
Oeiaç àvanX.r|a0eiç xâptxoç ô Oaupâaioç "EaSpaç xàç ispàç àvéypa*|/e ßißkouq, into xfjç xôv
'IouSaitov àpsksiaç, Kai xfjç xœv BaßuAxoviojv Suaosßsicu;, Ttâkai SiacpOapeiaaç. Ei 8è kù-
keïvoç vwrà xoû îtavayiou 7tveûpaxoç xijv xouxtov àvevscboaxo pvijpr|v, Kai ouxot, pfj Siya
xfjç Osiaç èîcucvoiaç, pr.xà 7to/J.fjç (Tupqxoviaç psxrjvsyKav xaûxaç siç xtjv 'EÂ/,â8a (pœvrjv,

jxpoç 8s xaTç akXmq Osiatç ypacpaîç Kai xàç Èmypacpàç f|ppqvsûKaaiv xokpijpàv oîpat Kai
Hav Opaaû, *|/su8sîç xaûxaç Ttpoaayopeûsiv, Kai xoùç oksiouç koyiapoùç xfjç xoû revsûpa-
xoç évspysiaç aocpwxspouç ürtokapßäveiv», Com. in Ps., prof, PG 80, 861 D 7-864 B 4.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



Livres humains, Verbe divin 187

titres (éjctypatpal), nouvelle rédaction (àvaypcupstv), destruction (SiacpGsipEoGai).

En même temps, Théodoret ne mentionne aucune action sans souligner sa

dimension spirituelle: «grâce divine» (Gela yaptc) et action de l'Esprit saint
animant Esdras (ikô xoù 7tavaylot) 7rveùpaxoç), «inspiration divine» (Geia ÈTuinvoia)

des Septante. Par contraste, les Juifs exilés sont caractérisés par leur

«négligence» (àpéXsta), les Babyloniens par leur «impiété» (önooeßsia) à l'égard des

«livres sacrés» (iepai ßtßtan): les deux groupes représentent pour ainsi dire deux
formes de péché contre Dieu.42 De même que l'écriture n'est pas un acte purement
intellectuel mais suppose une soumission à l'action divine, de même la destruction

ne résulte pas d'un simple accident, mais elle revêt elle aussi une dimension
spirituelle: elle est la conséquence d'un éloignement à l'égard de Dieu.

Cette interprétation n'est pas isolée. Dans son premier commentaire, sur le

Cantique des Cantiques, Théodoret, à l'occasion d'une polémique contre ceux
qui refusent de reconnaître le caractère sacré du Cantique - en particulier Théodore

de Mopsueste43 -, développe le même schéma d'oppositions. Il dresse

solennellement la liste des livres perdus durant l'exil à cause de l'impiété (8uo-
aeßeia) et réécrits (àvaypcupetv) par Esdras sous l'action de l'Esprit saint (ton
Ttavayioi) 7tveépaxoç TtXqpqç yevôpgvoç), du Pentateuque aux écrits attribués à

Salomon, y compris le Cantique. Ainsi, ce livre a toute sa place dans les «Saintes

Écritures», l'Esprit saint l'ayant pour ainsi dire inspiré deux fois, à Salomon

puis à Esdras. Plus encore que la canonicité proclamée par les «bienheureux
Pères» (de l'Église), la preuve est indubitable aux yeux de l'exégète, puisque c'est
«le témoignage de l'Esprit saint» (xoù Geiou 7tveùpaxoç papxupia). Par
conséquent, prononcer une «injure contre ce livre» (ij Kaxà xoù ßiß/iou Àoiôopla)
ne constitue rien moins qu'un «blasphème» (ß^aotpqpia): le choix entre piété et

impiété concerne chaque génération.44

Ainsi, l'histoire matérielle du livre, de sa production, de sa transmission, de

sa disparition, est pour l'exégète l'expression concrète de l'histoire spirituelle du

peuple, et en même temps la manifestation de l'action divine à travers l'inspiration.

Celle-ci, loin de se limiter aux prophètes des temps anciens, s'étend à tou-

42 Selon Théodoret, la négligence (àpéXuia) à l'égard des «choses divines» (par exemple le
Temple dans le cadre de l'Ancienne Alliance) est une faute contre Dieu passible d'un
châtiment divin, dans la mesure où elle signifie que l'homme ne prend pas les moyens qui
lui sont donnés par Dieu pour son salut. Cf. Com. in XII proph., PG 81, 1865 A 12-C 1

(Ag 1, 9-11); Com. in 1er., PG 81, B 8-C 1 (Jr 9, 3).
43 La polémique serait d'autant plus acerbe si Théodore de Mopsueste relayait lui aussi la

tradition sur Esdras. Malheureusement nous n'en avons pas trouvé de trace dans ce qui reste

de son œuvre fragmentaire.
44 Cf. Com. in Ct., prol., PG 81, 29 B 14-32 A 10. Sur ce prologue, cf. Guinot. L'Exégèse de

Théodoret de Cyr (voir note 1), 264-273.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



188 Agnès Lorrain

tes les générations et prend différentes formes, assurant une continuité, une oup-
(pcovla entre prophètes, rédacteurs, traducteurs et même exégètes.45 On pourrait
dire que pour l'évêque de Cyr, l'«inspiration» est le nom de l'action divine
quand elle s'applique à la parole.46

Double nature de la Parole: Théodoret va plus loin encore dans l'articulation
entre dimension humaine et dimension divine du livre, faisant explicitement le

lien avec l'Incarnation, en suivant l'identification johannique et traditionnelle
entre la Parole de Dieu et le Christ. À ce titre, le commentaire de Jérémie 43,

passage racontant non sans détails matériels la rédaction et la réception des

prophéties de Jérémie, est particulièrement éloquent:

«[Jérémie], sous l'action de la grâce divine, apporta les oracles, et Baruch les écrivait.

Et comme on l'empêchait de pénétrer dans le temple divin - on l'avait enfermé

-, il enjoint Baruch de lire au peuple ce qui avait été rédigé. [...] Un de ceux
qui avaient écouté, pris de piété, informe les chefs des menaces de malheur. [...]
Les chefs donnèrent le livre au scribe du roi, enjoignirent à Baruch de s'enfuir, et
informèrent le roi de ce qui était écrit. Quant [au roi], il fit venir le scribe et lui
ordonne de faire la lecture. Comme il était impie et violeur de la loi, il fit couper les

pages qu'on lisait et se mit à les livrer au feu. En effet, à cause de la saison hivernale,

il y avait là un brasier. <Et ils ne cherchèrent pas>, dit-il, <le Seigneur, ne
déchirèrent pas leurs vêtements, le roi et tous ses sujets, ceux qui avaient écouté toutes

ces paroles) {Jérémie 43, 24). Eh bien, de même qu'il accuse l'insensibilité
extrême de ceux-ci, de même il loue Elnathan, Dahlias et Gamarias. Car ceux-ci
suggérèrent au roi de ne pas brûler le livre, et il ne les écouta pas. Et le roi impie
ne se contenta pas de la violation de la loi qu'il avait osée, mais il ordonna
d'arrêter Baruch et Jérémie. Mais le Dieu de l'univers ordonne à Jérémie de rédiger

les paroles précédentes dans un autre livre: la feuille fut brûlée, mais la loi
divine était demeurée intacte. De même aussi, tandis que le corps assumé a souffert
la Passion, le Verbe est demeuré impassible.»47

45 Cf. Com. in XII proph., prof, PG 81, 1545 C 9-1548 B 5.
46 Sur l'inspiration prophétique selon Théodoret, cf. Guinot, L'Exégèse de Théodoret de Cyr

(voir note 1), 77-124.
47 «Kai aùxôç pév, ùjiô xrjç 0e(aç ÈVEpyoùgsvoç yâpvtoi;, îtpooécpsps xoùç xPhopobç' ÉypacpE

5s xooxouç ô Bapoûx. Kai £7i£iSfpiEp eic xôv Oeïov veobv daö.Osxv èkcûLùexo - Ka0sïpKxo
yàp -, xc5 Bapoùx napeyyuâ àvayvràvai xß> Law xà auyyeypappéva. [...] Eîç Sè xcov ùkou-
oâvxcov, EÙCEpéoxepov Kivr|0£iç, pqvùei xoîç àpxouai xà fprEiXripéva kokô. [...] Ol 8è

âpxovxEÇ xô ßtßAIov EÔocav xrà ßaailiKö) ypagpaxEv xà> Se Bapoùx ipuyeïv Jtapqyyûqaav-
Èpijvuaav Sè xà miyyEypagpéva xc5 ßacnLEi. 'O Sè fjyays gèv xôv ypagpaxéa, Kai
àvayvrôvai KE>xùei. Auacrsßf^ Sè wv, Kai napâvopoç, xàç àvayivcooKopévaç ÈKxépvrov cte-

Wôaç xà) 7rupi jrapeStSou' Sià yàp xf|v xoù xcigwvoç röpav èajâpa TtapÉKEixo. <Kai oùk
ÈÇrixqaav, (ppoi, xôv KÛpiov oûSè SiÉppq^av xà ipàxia aùxôv ô ßaaiLeüi; Kai jrâvxeç oi
toîSeç aùxoû, oi àKoûaavxEç nâvxai; xoùç Xoyouç xoùxouç). \Xk' (BOïtEp xoùxcov xqv
saxâxqv avaLyqaiav KaxqyopEÎ, oùxcoç È7taivEl xôv 'EXva0âv, Kai AaAxiîav, Kai Eapapiav.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



Livres humains, Verbe divin 189

Cet extrait est caractéristique de l'exégèse de Théodoret: à première lecture,
une simple reformulation, en réalité, une véritable interprétation tissée en
filigrane.48 En effet, alors que le texte biblique rapporte des actions et des paroles, la

paraphrase ajoute constamment des éléments relatifs à l'attitude spirituelle des

personnages: action «de la grâce divine» sur Jérémie, «piété» (euoeßeoTspov
KivEtoGou) de Michée, impiété du roi (öuaaeßrjq) et sa transgression de la loi
(îiapdvopoç). La rédaction du livre est donc clairement placée sous le signe de

l'inspiration divine, et sa destruction explicitement liée à l'impiété, comme dans

le Prologue sur les Psaumes. Mais surtout, un élément supplémentaire apparaît à

la fin de ce texte: «La feuille fut brûlée, mais la loi divine était demeurée intacte.
De même aussi, tandis que le corps assumé a souffert la Passion (toù Âr|<p0évToç

où'jpuxoç 7i£7iov0ôioç), le Verbe est demeuré impassible (àîia0r|ç;)». Si la fragilité
du livre, jusqu'à son anéantissement éventuel, ne menace pas la Parole, alors

ce livre n'est rien moins qu'une figure de l'Incarnation et de la Passion, dans

laquelle la divinité demeure impassible. Le vocabulaire employé ici est typique
de la christologie de Théodoret, qui insiste constamment sur l'union sans confusion

de la nature divine, impassible, et de la nature humaine, passible.49 Au sujet
de la transmission concrète du livre sacré, l'exégète professe en quelque sorte
l'union sans confusion entre la fragile matérialité du livre et le caractère
immuable de la Parole, et affirme que celle-ci demeure intacte quels que soient les

accidents de la transmission. C'est pour ainsi dire sur cette foi qu'il bâtit son

exégèse: de même qu'il insiste sur l'humanité du Christ sans craindre de diminuer

sa divinité, de même il prend au sérieux l'intervention humaine dans la

rédaction, l'édition et la traduction, et nomme sans crainte les obscurités et
contradictions du texte, sans mettre en cause son caractère sacré. Cette explication
donnée par Théodoret à propos d'un passage singulier peut s'appliquer à

l'ensemble de son exégèse et manifeste l'harmonie de celle-ci avec sa théologie.

'YhsGevto yàp oûxoi tô ßacn/xL pf| KaxaKaùaai tö ßiß/aov, Kai oùk tîkougev uùtôv. Oùk
fipKÉo0r| 8è rfj xoLpr|0eicTi jtapavoplçi ö SuacEßr^ paaiLeûç- àXkà tôv Bapoùx Kai tôv
Tepspiav <r»/j.r|(pOfjvai îrpoaéiaçev. '0 8è tôv ö/.gjv 0£Ôç tô 'lepEpip keTeùei èv ÉTÉpœ

ßißLiw toùç îtpoiépooç Afryouç auyypcn|/ai. 'O pèv yàp %àipzr\q ÈKatj0r|, o Sè 0eIoç vôpoç
pepévnKEV äß>.aßf|C Oika) Kai xoù ir|(p0Évroç aôpaioç TO7cov0ôtoç, ô Xôyoç p£pÉvr|Ksv
àîta0f|9>, Com. in 1er., PG 81, 681 C 7-684 B 3 (Jr 43).

48 Cf. Lorrain, Le Commentaire de Théodoret de Cyr (voir note 4), 23-28.
49 Voir en particulier Eranistes, II—III (ed. Gérard H. Ettlinger, Oxford 1975). Cf. Jean-Noël

Guinot, La christologie de Théodoret de Cyr: essai de bilan illustré par un florilège de textes,

in: Jean-Noël Guinot, Théodoret de Cyr, exégète et théologien (Patrimoines. Christianisme),

Paris 2012, vol. Il, 469-522.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



190 Agnès Lorrain

Conclusion

En parcourant ces extraits, dont certains offrent un témoignage sur la forme
matérielle des livres sacrés au Ve siècle, nous avons pu observer surtout avec quelle
exigence Théodoret tente de reconstituer l'histoire de la rédaction et de la
transmission concrète de la Bible. Pour lui, le livre est sacré mais non pas intouchable:

il est permis et même nécessaire à l'exégète de découvrir les difficultés du

texte, qui s'expliquent bien souvent par sa dimension humaine. L'attention portée

aux contingences matérielles ne relève pas d'une simple curiosité intellectuelle:

elle est subordonnée à une vision théologique. Par conséquent elle ne
mène à aucun moment au soupçon à l'égard du caractère sacré du texte. Elle est

pour Théodoret une manière de professer la véritable humanité du Christ, chère
à la doctrine antiochienne. Tenir ensemble la Gela ypaipq et la dimension
matérielle des ßiß/da, c'est donc, conformément à sa théologie, honorer la double

nature du Christ.

Livres humains, Verbe divin - Contingences matérielles des livres sacrés
dans l'exégèse de Théodoret de Cyr
Si l'exégèse biblique chrétienne des premiers siècles est fondée sur la foi en l'origine
divine des Écritures, la Bible n'est pourtant pas perçue, loin s'en faut, comme une œuvre
mystérieuse et intouchable: les imperfections de la lettre sont soulignées par les Pères, à

la suite d'Origène. Théodoret de Cyr, dernier grand représentant de l'exégèse dite
antiochienne, met volontiers l'accent sur la dimension concrète de la Bible, objet fragile composé

de feuilles couvertes d'encre. A partir d'exemples tirés de ses commentaires de
l'Ancien et du Nouveau Testament, les occasions qui déclenchent de telles remarques et
leur visée exégétique sont analysées: expliquer un mot difficile, développer les informations

historiques du texte et montrer quel témoignage celui-ci recèle sur les circonstances
de sa rédaction et les aléas de sa transmission. De telles explications nous donnent des
renseignements précieux sur l'usage des mots au Ve siècle et révèlent un souci d'appréhender

l'histoire de la rédaction de la Bible dans sa complexité: l'exégèse moderne n'est-
elle pas héritière de tels questionnements? En arrière-plan d'une attention minutieuse au
sens des mots et d'une prédilection pour l'approche historique des Écritures se dessine
une interprétation en cohérence parfaite avec la doctrine de l'Incarnation et de la double
nature du Christ défendue par Théodoret d'Éphèse à Chalcédoine. Un excursus traite de
l'ambivalence du mot ßißMov dans le commentaire de Romains 16, 3.

Bible - Bible comme objet matériel - histoire de la rédaction de la Bible - Sitz im Leben

- inspiration divine - exégèse antiochienne - exégèse historico-littérale - christologie -
dyophysisme.

Menschliche Bücher, göttliches Wort — Materielle Kontingenzen der heiligen Bücher
in der Exegese des Theodoret von Kyrrhos

Grundlage der christlichen Bibelexegese der ersten Jahrhunderte ist der Glaube, dass die
Schrift von Gott kommt. Doch die Bibel wird nicht als ein geheimnisvolles bzw. unbe-
rührbares Werk wahrgenommen, sondern die Kirchenväter betonen seit Origenes die
Schwächen in der Form. Als Beispiel der sogenannten antiochenischen Exegese hebt

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



Livres humains, Verbe divin 191

Theodoret von Kyrrhos hervor, dass die Bibel auch ein sehr konkretes, ja zerbrechliches
Objekt ist, das aus Seiten und Tinte besteht. Anhand von Beispielen aus seinen alt- und
neutestamentlichen Kommentaren wird in diesem Beitrag untersucht, welche Gegelegen-
heiten zu diesen Aussagen fuhren, und welche exegetische Ziele darin erkennbar sind,
insbesondere Worterklärung und Darlegung der historischen Informationen des Textes.
Dieser enthält, so Theodoret, Zeugnisse über seine Entstehungsgeschichte und die
Umstände seiner Überlieferung. Solche Erklärungen bieten wertvolle Informationen über den
Sprachgebrauch im 5. Jh. und weisen auf die Bemühung, die Entstehungsgeschichte der
Bibel in seiner Komplexität zu begreifen: in diesem Feld könnte die moderne Exegese
sich als Erbe dieser Fragestellung verstehen. Über die gründliche Untersuchung der
Begriffe und die Vorliebe für eine historische Auslegung der Schrift hinaus lässt sich
aber auch eine theologische Deutung erkennen, die ganz im Zusammenhang mit der
Menschwerdung- und Zwei-Naturen-Lehre steht, wie Theodoret sie in Ephesus und
Chalcedon verteidigte. Außerdem wird in einem Exkurs der Sinn des Wortes ßiß/.iov im
Kommentar zu Rom 16,3 diskutiert.

Bibel - Bibel als materielles Buch - Redaktionsgeschichte der Bibel - Sitz im Leben -
göttliche Inspiration - antiochenische Exegese - historisch-literarische Exegese - Chris-
tologie - Dyophysitismus.

Libri umani, Parola divina - Le contingenze materiali dei libri sacri
nell 'esegesi del Teodoreto di Cirro
Alla base dell'esegesi délia Bibbia cristiana nei primi secoli è la credenza che la Scrittura
viene da Dio. Tuttavia, la Bibbia non è percepita come un'opera misteriosa o intoccabile.
Fin da Origene, i Padri délia Chiesa hanno sottolineato le debolezze nella sua forma.
Come esempio della cosiddetta esegesi antiochiana, Teodoreto di Cirro sottolinea che la
Bibbia è anche un oggetto molto concreto, pure fragile, fatto di pagine e inchiostro. Uti-
lizzando esempi tratti dai suoi commenti dell'Antico e del Nuovo Testamento, questo ar-
ticolo prende in esame le circostanze che sono alla base di queste affermazioni e gli
obiettivi esegetici che vi si possono discernere: spiegare una parola difficile, sviluppare le
informazioni storiche del testo. Secondo Theodoreto, il testo contiene le prove della sua
genesi e le circostanze della sua trasmissione. Tali spiegazioni offrono preziose informazioni

sull'uso del linguaggio nel V secolo e indicano lo sforzo di comprendere la storia
dell'origine della Bibbia nella sua complessità: in questo campo gli esegeti moderni
potrebbero essere visti come eredi di questa stessa problematica. Al di là di uno studio
approfondito dei termini e di una predilezione per l'approccio storico alle Scritture, si
puö anche riconoscere un'interpretazione teologica interamente legata alTinsegnamento
cristologico, difesa da Teodororet a Efeso e Calcedonia. Inoltre, in un excursus è discus-
so il significato ambivalente della parola ßiß/Jov nel commento a Rom 16,3.

Bibbia - Bibbia come libro materiale - storia della redazione della Bibbia - Sitz im
Leben - ispirazione divina - esegesi antiochiana - esegesi storico-letteraria - cristologia -
disofisismo.

Human books, Divine word- Material contingencies ofthe holy books
in the exegesis of Theodoret ofCyrus
The basis of Christian biblical exegesis in the first centuries is the belief that Scripture
comes from God. However, the Bible is not perceived as a mysterious or untouchable
work. Since Origen, the Church Fathers have emphasized its formal weaknesses. As an
example of the so-called Antiochian exegesis, Theodoret of Cyrus underscores the fact
that the Bible is also a very concrete, even fragile, object, consisting of pages and ink.
Using examples from Theoderet of Cyrus' commentaries on the Old and New Testa-

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020) 175-192, DOI: 10.24894/2673-3641.00058



192 Agnès Lorrain

ments, this article examines the circumstances that lead to these statements and the exe-
getical goals that can be discerned in them, especially the explanation of difficult words,
the development of historical information about the text. According to Theodoret, the
text contains evidence of its genesis and the circumstances of its transmission. Such
explanations offer valuable information about the use of language in the 5th century, and
point to the effort to understand the history of the origin of the Bible in its complexity. In
this field, modern exegetes could see themselves as heirs of this question. Beyond a
thorough study of the terms and a preference for a historical interpretation of Scripture,
however, a theological interpretation can also be discerned that is entirely related to the
doctrine of the Incarnation and the doctrine of the Two-Natures, as defended by Theodoret

in Ephesus and Chalcedon. Furthermore, the meaning of the word ßiß/aov is discussed
in an excursus in a commentary on Rom. 16: 3.

Bible - Material book - History of editing - Sitz im Leben - Divine inspiration - Antio-
chian exegesis - Historical-literary exegesis - Christology - Dyophysitism.

Agnès Lorrain, Dr., Chargée de recherche du Fonds de la Recherche Scientifique -
FNRS, à l'UCLouvain.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 175-192, DOl: 10.24894/2673-3641.00058


	Livres humains, Verbe divin : contingences matérielles des livres sacrés dans l'exégèges de Théodoret de Cyr

