
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 114 (2020)

Artikel: Die Rettung der "Persönlichkeit" durch Gemeinschaft : exemplarische
Konzepte katholischer (Selbst-)Erziehung zwischen "Freiheit" und
"Bindung" in der Weimarer Republik

Autor: Maier, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Rettung der (Persönlichkeit) durch Gemeinschaft -
Exemplarische Konzepte katholischer (Selbst-)Erziehung
zwischen (Freiheit) und (Bindung)
in der Weimarer Republik

Alexander Maier

Anton Thill beschrieb die Aufgabe der katholischen Jugendbewegung Quickborn
1921 wie folgt:

«Quickborn ist eine Erziehungsgemeinschaft, will sagen, daß wir eine Gemeinschaft
sind von jungen, ringenden, strebenden, suchenden Menschen. [...] Wir wissen, daß

es eine edle Jugend gibt, denen das Ringen Selbstzweck ist, die kämpft bloß um des

Kampfes willen. Unser Streben hat ein festes Ziel, ein klares Ideal. Wir brauchen
nicht erst unsere Kräfte zu zersplittern im Suchen nach dem, was denn eigentlich
unser Ureigenstes sei; unser Idealbild steht leuchtend vor unseren Augen: Christus
unser Herr und Meister [...]. In diesem Wort ist unser Erziehungsideal beschlossen.
[...] Gemeinschaftlich wollen wir nach diesem hohen Ziele streben. Denn gar weit
und steil ist der Weg dazu und hart oft der Kampf mit dem kleinen widerspenstigen
und erdbefangenen Ich.»1

Das von Thill hier formulierte pädagogische Programm reflektiert einerseits
eine charakteristische Problemkonstellation der Spätmoderne (ca. 1850-1950) -
nämlich die Frage nach dem <Subjekt>, die im zeitgenössischen Jargon häufig unter

dem Begriff der (Persönlichkeit) verhandelt wurde. Andererseits liefert Thill
zugleich die Lösung dieser Problematik, die nicht nur im katholischen Feld in der

Bindung des Einzelnen an eine objektive Entität gesehen wurde.2 Für den
katholischen Quickborn war diese Größe Jesus Christus und seine Kirche. Noch
konkreter: Die <Kampfesgemeinschaft> des Quickborn, denn diese ermöglichte aus
Sicht der damaligen Akteure nicht nur Orientierung, sondern auch Unterstützung
bei den befürchteten Schwierigkeiten auf dem Weg der Rettung des idealen und
wahren (Subjekts), das man sich paradoxerweise in der Überwindung des empi-

1 Anton Thill, Quickborn als Erziehungsgemeinschaft, in: Quickbom 9 (1921), H. 6/7, 138—

141, 138f.
2 Vgl. Peter V. Zima, Moderne/Postmoderne, Tübingen 32014, 38.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



36 Alexander Maier

rischen Ichs versprach. Zugleich wurde die Gemeinschaft des Quickborn als
Garantin der <Einzelpersönlichkeit> verstanden, weil sie das wahre Ziel der

Selbsterziehung kenne und damit die Suchenden vor Irrwegen oder gar der Selbstzerstörung

in einem ziellosen Kampf bewahren würde.
Die Attraktivität von Gemeinschaft ergab sich daraus, dass sich das <Subjekt>

in jener Epoche zum einen zur Letztinstanz in der Beurteilung aller Fragen
aufgeschwungen hatte, zum anderen aber auch, weil es in dieser Rolle zugleich deutlich

angefragt wurde.3 Denn die moderne, <entzauberte> Welt führte dem Einzelnen

zugleich seine Relativität vor Augen. Die aus dieser Spannung heraus
entstandene Kulturkritik sah in den Entwicklungen der Industrialisierung und
Urbanisierung eine Entfremdung des Menschen von sich selbst. Die Konfrontation mit
der gesteigerten Moderne ließ bisher unumstößliche Wahrheiten und Grenzen

wanken, erschwerte die Sinndeutung von Einzelerfahrungen und erhöhte die

Kontingenz. Dies wurde vielfach als krisenhaft wahrgenommen.4 Die Rettung des

<Subjekts> aus dieser <transzendentalen Obdachlosigkeit) (Georg Lukâcs, 1885—

1971)5 versprachen sich nicht wenige Stichwortgeber des damaligen kulturkritischen

Diskurses in einer Rückbesinnung auf das Objektive. Im Mittelpunkt stand
dabei insbesondere die Idee der (Gemeinschaft). Wie das Beispiel aus dem Quickborn

zeigt, wurde dieses Motiv auch im christlichen Kontext aufgegriffen - vom
Katholizismus zumal, der sich in den 1920er Jahren insbesondere in Deutschland
selbstbewusst gezeigt hat, weil er nach dem Zusammenbruch des protestantischen
Kaiserreichs als einzige (objektive) Größe übriggeblieben war.6

Im Folgenden soll herausgearbeitet werden, wie die (Problematik des

Subjekts) in zwei exemplarischen Feldern des deutschen Katholizismus aufgegriffen

3 Das hegemoniale (Subjekt) wird paradigmatisch bei Charles-Pierre Baudelaire (1821-1867)
greifbar. In seiner Kritik über die regelmäßige Kunstausstellung Salon de Paris konstatiert
er: «Wenn eine Zusammenstellung von Bäumen, Gebirgen, Gewässern und Häusern, die wir
eine Landschaft nennen, schön ist, so ist sie dies nicht durch sich selbst, sondern durch mich,
von meinen Gnaden, dank der Vorstellung oder dem Gefühl, die ich damit verbinde.» (Zitiert
nach: Peter Gay, Die Moderne. Eine Geschichte des Aufbruchs, Frankfurt a. M. 2008, 56).

4 Vgl. Michael Makropoulos, Haltlose Souveränität. Benjamin, Schmitt und die klassische
Moderne in Deutschland, in: Manfred Gangl/Gérard Raulet (Hg.), Intellektuellendiskurse in
der Weimarer Republik. Zur politischen Kultur einer Gemengenlage, Frankfurt a. M./New
York 1994, 197-211, 197ff.

5 Vgl. Georg Lukàcs, Die Theorie des Romans, Darmstadt 1972, 32.
6 So sprach der Jesuit Erich Przywara (1889-1972) in den 1920er Jahren vom (Sieg-Katholi-

zismus) und der katholische Philosoph und Intellektuelle Peter Wust konstatierte, der deutsche

Katholizismus wäre auf dem Rückweg aus dem Exil (vgl. Siegfried Weichlein,
Zwischenkriegszeit bis 1933, in: Peter Dinzelbacher [Hg.], Handbuch der Religionsgeschichte
im deutschsprachigen Raum, Bd. 6/1: 20. Jahrhundert - Epochen und Themen, Paderborn
2015,61-112, 96).

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



Die Rettung der <Persönlichkeit> durch Gemeinschaft 37

wurde. Diese Beispiele sind zum einen die katholische Jugendbewegung Quickborn,

zum anderen die Rezeption der Arbeitsschule im katholischen Religionsunterricht.

Ein besonderes Augenmerk liegt dabei auf der Ambivalenz dieser
Strategien. Denn: Die starke, freie und lebendige Persönlichkeit) sollte ausgerechnet
durch die Objektivität der Gemeinschaft) gerettet werden.7

Die pädagogische Relevanz von Gemeinschaft

Folgende Zeilen stammen aus einem Beitrag, der 1922 im Quickborn, der
Zeitschrift der katholischen Jugendbewegung gleichen Namens, erschienen ist:

«Selbstverständlich, daß er, der Obersekundaner etwa, niemals den Knappen gegenüber

den Fertigen, den Reifen herauskehrt, sondern durch das Beispiel ihnen zeigt,
daß er mit festem Glauben, mit allen seinen Kräften werden will, was er als jugendlicher

Ritter trotz Fehl- und Rückschlägen zu werden heiß begehrt: Ein ganzer,
katholischer, franziskanischer <Landsknechtmann>. Bewußt erziehen darf der
Jungvolkführer nicht, denn wir Quickborner wollen ja durch die Gemeinschaft werden,
nicht gezogen werden.»8

Auf dem Höhepunkt der Spätmoderne bringen sie das vor allem bildungsbürgerliche

<Subjektproblem> zum Ausdruck: Die Frage nach der Bewahrung des

Einzelnen vor seiner Zersplitterung, seiner Aufhebung in den Ansprüchen, die

von unterschiedlichen Rollen und gesellschaftlichen Feldern gestellt werden
sowie die Sorge vor dem Verlust von Sinn- und Ganzheitserfahrungenen als
Fundament individueller Existenz. Ihre Lösung ist hier: <Selbsterziehung> in der
(Gemeinschaft).9 Die Wahrnehmung dieser Problematik lässt sich etwa bei Walter
Benjamin (1892-1940) in seiner Kritik des modernen Wissenschaftsverständnisses

ablesen. Dieses degradiere den akademisch gebildeten Menschen auf Kosten
der Ganzheit, d.h. der Suche nach Erkenntnis, zu einem Berufsspezialisten.10 Die
Sorge, dass das eigene Leben aus der Balance geraten und dass die Instanz des

Selbst der modernen Welt geopfert werden könne, traf insbesondere das

Bildungsbürgertum, dessen Ideal, so Carola Groppe, darin bestand habe, dass dessen

Mitglieder «die Felder der Lebensführung gleichmäßig besetzten und ausbalan-

7 Vgl. Hartmut Ruddies, Florierende Versatzstücke und ideologische Austauscheffekte.
Theologische Antworten auf die Ambivalenz der Moderne, in: Gangl/Raulet (Hg.),
Intellektuellendiskurse (wie Anm. 4), 19-35, 26.

8 [Pseudonym] Alemanus, Zum «Ei des Kolumbus», in: Quickbom 10 (1922), H. 2,42-43, 43.
9 Vgl. Ruddies, Florierende Versatzstücke (wie Anm. 1), 26; Makropoulos, Haltlose Souveränität

(wie Anm. 4), 199f.
10 Walter Benjamin, Das Leben der Studenten, in: Illuminationen. Ausgewählte Schriften, Bd.

1, ausgewählt von Siegfried Unseld, Frankftirt a. M. 1961, 9-22, 15.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



38 Alexander Maier

eierten.» Dazu zählte das «Maßhalten in jeder Hinsicht» sowie eine «innengeleitete

Handlungsregulierung»11. Beides schien angesichts der Erfahrung gesteigerter

Kontingenz immer schwieriger. Diese Problemstellung galt insbesondere für
das Bildungsbürgertum, das durch die gesellschaftlichen Veränderungen nach

dem Ende des Kaiserreichs in vielfacher Weise herausgefordert war, z.B.
dadurch, dass sich die Schicht des Bürgertums immer mehr vergrößerte und die
Karrierechancen etwa im Beamtenapparat begrenzter waren.12 Treffend stellt

Groppe im Zusammenhang mit dem Bildungsverständnis des freilich in seinem

elitären Charakter herausstechenden George-Kreises fest, dass das <Subjekt> als

Ziel und Orientierungspunkt in der Weimarer Zeit als nicht mehr ausreichend

angesehen wurde, um das bürgerliche Lebensideal der Balance zu realisieren. Zu
schwankend war der Boden geworden, aufdem es stand. Somit geht es, so Groppe
weiter, im George-Kreis letztlich um die Rettung der Individualität durch deren

Ausrichtung auf eine Mitte hin. Diese Mitte waren der Dichter Stefan George

(1868-1933), das im Kreis erarbeitete Bildungsverständnis, die hier gepflegte
Dichtkunst sowie die Mitgliedschaft in dieser exklusiven Gruppe selbst. Im

Gegensatz zu seinen romantischen Ursprüngen findet sich das <Subjekt> damit aber

nicht mehr solipsistisch in sich, sondern in der Bindung an eine außerhalb seiner

selbst liegenden Mitte.13 Hier wird die damals neue Relevanz des Gemeinschaftsideals

greifbar. Im George-Kreis verband sich die Bindung an die Gemeinschaft
mit persönlicher Autonomie - jedenfalls solange man die Gruppe nicht verließ.14

Auch in der Jugendbewegung wurde die jugendliche Freiheit betont, wenngleich
sie auch nicht ohne Bindung auskam.15 Das obige Zitat aus dem Quickborn
verdeutlicht, dass die Rettung des Ichs von der (Gemeinschaft) erwartet wurde, die

11 Carola Groppe, Bildung und Habitus in Bürgerfamilien um 1900. Ästhetische Praxis und
soziale Distinktion: Wer liebt welche Kunst?, in: Jan Andres (Hg.), «Nichts als die Schönheit».

Ästhetischer Konservatismus um 1900, Frankfurt a. M. 2007, 56-76, 64.
12 Carola Groppe, Bürgerliche Lebensführung im Zeichen der Balance. Funktionen und Ideale

der Bildung in Theorie und Praxis des George-Kreises in der Weimarer Republik, in: Roman
Köster/Werner Plumpe/Betram Schefold/Korinna Schönhärl (Hg.), Das Ideal des schönen
Lebens und die Wirklichkeit der Weimarer Republik. Vorstellungen von Staat und Gemeinschaft

im George-Kreis, Berlin 2009, 137-150, 143f. Groppe stellt allerdings fest, dass sich
etwa das Wirtschaftsbürgertum bis mindestens zur Weltwirtschaftskrise Ende der 1920er
Jahre in seiner Selbst- und Weltwahrnehmung nicht in einer solchen Krise befunden habe,
was sie auch im Hinblick auf die Professoren und hohen Beamten vermutet. Daher müsse
zwischen einem Diskurs der Kulturkritik und der Realität der Lebensgestaltung unterschieden

werden (vgl. ebd., 1401).
13 Vgl. Groppe, Bürgerliche Lebensführung (wie Anm. 12), 148 u. 150.
14 Vgl. ebd., 150.
15 Die berühmte (Meißnerformel) von 1913 erhob die Forderung nach der Selbstbestimmung

der Jugend. Die Formel, die wohl in ihrem Grundbestand auf Paul Natorp zurückgeht, wurde
relativ bald kritisch gesehen, weil sie den Erwachsenen keine Rolle mehr in der Erziehung
der Jugend zugestehe. Der vor allem von Gustav Wyneken gestützte Autonomiegedanke

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



Die Rettung der <Persönlichkeit> durch Gemeinschaft 39

Führung und Orientierung gab. Diese musste jedoch mit dem Individuum in ein

richtiges Verhältnis gesetzt werden, wenn die Ganzheitlichkeit und Lebendigkeit
der Einzelpersönlichkeit nicht von einem Kollektiv aufgesogen werden sollte.
Inhaltlich ging es im Quickborn immer auch um eine Verlebendigung des von den

Jugendlichen häufig als konventionell und statisch empfundenen Glaubens. Die
entscheidende pädagogische Instanz ist hier nicht der Gruppenführer, sondern die
Gemeinschaft. Für den katholischen Quickborn spitzte sich das Verhältnis von
Freiheit und Bindung allerdings nochmals zu, insofern er sich als Teil der
Jugendbewegung zum autonomen <Jugendreich> bekannte, aber zugleich der katholischen

Kirche verpflichtet fühlte.
Die Frage nach der Bewahrung des <Subjekts> durch Gemeinschaft wurde

allerdings nicht nur im bildungsbürgerlichen Kontext ventiliert. Reformpädagogin-
nen und -pädagogen thematisierten diese Problematik auch im Hinblick auf die
breitere Masse, so dass auch die Volksschule bzw. die neue Grundschule des

Weimarer Staates davon erfasst wurden. Im Hintergrund stand letztlich eine

bürgerlich-reformpädagogische Kritik der neuen demokratischen Staatsform, deren

prinzipieller Heterogenität die Einheit der Gemeinschaft entgegengesetzt werden
sollte. Im Hinblick auf Georg Kerschensteiner (1854-1932), den Nestor der

Arbeitsschule, hält Fritz Osterwalder fest:

«Wenn Erziehung von der Individualität des Kindes ausgeht, so nur, um zu verhindern,

daß seine Vernunft den werdenden Menschen auf die Öffentlichkeit und die
rechtliche Gleichheit ausrichtet, und um dafür sicherzustellen, daß seine Seele sich
auf die individuelle und spezifische Stellung in der Gemeinschaft einläßt.»16

Damit soll das Kind letztlich vor einer Entfremdung von sich selbst durch die
Vernunft oder die Konsequenz des demokratischen Systems, sich im Streit um
Interessen positionieren zu müssen, bewahrt werden. Von daher erklärt sich, dass

man der Reformpädagogik während der Weimarer Republik eine gewisse Relevanz

einräumte.17 Der Arbeitsschulgedanke, der damals für den katholischen Re¬

wurde durch die Abwendung der Freideutschen Jugend von ihm und die - interessanterweise
kaum bekannte <Marburger Formel) von 1914 - stark entwertet. Dort wurde explizit die
Bedeutung der Anknüpfung der Jugend an der Tradition hervorgehoben (vgl. Christian
Niemeyer, Die dunklen Seiten der Jugendbewegung. Vom Wandervogel zur Hitlerjugend,
Tübingen 2013, 183).

16 Fritz Osterwalder, Demokratie in den Konzepten der deutschen Reformpädagogik, in: Winfried
Böhm/Jürgen Oelkers (Hg.), Reformpädagogik kontrovers, Würzburg 1995, 139-174, 150.

17 Vgl. Jürgen Oelkers, Reformpädagogik, in: Dietrich Benner/Jürgen Oelkers (Hg.), Histori¬
sches Wörterbuch der Pädagogik, Darmstadt 2010, 783-806, 799. Auch Uwe Sandfuchs
konstatiert eine - allerdings begrenzte - Rezeption der Reformpädagogik durch die Grund-
und Volksschule der Weimarer Republik, sieht in diesem Vorgang jedoch ein positives
Gegengewicht zum üblichen Erziehungsverständnis als Integration in die Volksgemeinschaft

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



40 Alexander Maier

ligionsunterricht fruchtbar gemacht werden sollte, bezog sich nicht nur auf Freiheit,

sondern auch auf Ganzheitlichkeit. Das zu lösende Problem war jedoch analog

zum Quickborn: Es ging auch hier um die Frage, wie der christliche Glaube

fur die Kinder lebendig werden könne. Damit verbunden war die Suche nach der

(richtigen) Verhältnisbestimmung von kindlicher Persönlichkeitsentwicklung
und subjektiver Aneignung des Lernstoffs einerseits und der Objektivität des

Dogmas andererseits.

Die katholische Jugendbewegung Quickborn

Die offizielle Gründung des Quickbom - zunächst als abstinenter Schülerzirkel -
erfolgte am 24. April 1910 im bischöflichen Konvikt in Neiße (Schlesien).
Inoffiziell hatte diese Ursprungsgruppe des Quickborn ihre Arbeit wohl bereits 1909

aufgenommen. Der Name Quickbom - lebendiger Quell - wurde seit 1913
verwendet.18 Die Gründung dieser Gruppe, die auf Anregung des Priesters,
Religionslehrers und Konviktspräfekten Bernhard Strehler 1872-1945) erfolgte, ist vor
dem Hintergrund lebens- und sozialreformerischer, reformpädagogischer sowie

reformtheologischer Diskussionen zu sehen. Strehlers Impuls reflektiert damit die

unter gymnasialen Lehrkräften durchaus verbreitete Sorge um die sittliche Integrität

sowie die Leistungskraft ihrer Schüler, die in ihrer Freizeit häufig das

Trinkverhalten der Korpsstudenten - die Kneipe - imitierten. Es ging aber auch um die

Verantwortung der Gebildeten für das moralische Niveau und die Gesundheit der

Gesellschaft, die durch den Alkoholkonsum in Gefahr zu sein schien. Zudem
sollte den Schülern höherer Schulen, die aus dem Bildungsbürgertum und den

sich um 1900 neu etablierenden Mittelschichten kamen, ein aktives Betätigungsfeld

im kirchlichen bzw. kirchennahen Raum angeboten werden, um sie in der
Kirche zu halten.19 In den jugendbewegten Elementen - hier ist insbesondere an

(vgl. Uwe Sandfuchs, Der Wandel bildungstheoretischer Positionen in der Geschichte der
Grundschule, in: Wolfgang Einsiedler/Margarete Götz/Christian Ritzi/Ulrich Wiegmann
[Hg.], Grundschule im historischen Prozess. Zur Entwicklung von Bildungsprogramm,
Institution und Disziplin in Deutschland, Bad Heilbrunn 2011, 35-53, 42f).

18 Vgl. Johannes Binkowski, Jugend als Wegbereiter. Der Quickborn von 1909-1945, Stutt¬

gart/Aalen 1981, 55-58.
19 Die Jugendlichen wären dadurch von (Objekten) pastoral-kirchlicher Betreuung, zu (Sub¬

jekten) in der Kirche geworden, vgl. Hans-Jürgen Findeis, Katholische Jugendbewegung und
Romano Guardini. Die Bedeutung von Juventus und Quickbom, in: Marc Cluet/Monique
Mombert (Hg.), Mouvements de jeunesse/Jeunesse en mouvement, Strasbourg 2009, 229-
254, 233. Seit 1913 gab es im Quickbom auch Mädchengruppen, deren Anzahl sich relativ
schnell vergrößerte. Zu den Mädchen und jungen Frauen im Quickbom vgl. Mareile
Tihanyi-Lätzel, Mädchen und Frauen im (Quickbom). Katholische Jugend und weibliche
Identität im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts, in: Würzburger Diözesangeschichtsblätter
59 (1997) 205-257; Zum Geschlechterverhältnis im Quickbom und bei Romano Guardini

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)35-55, DOl: 10.24894/2673-3641.00050



Die Rettung der <Persönlichkeit> durch Gemeinschaft 41

das Wandern zu denken - artikulierte sich die Suche nach Formen alkoholfreier
und naturnaher Geselligkeit. Die genannten Aspekte verweisen letztlich auf die
Problematik des Subjekts), das die katholische Reformtheologie um 1900
aufgegriffen hatte, um auch dem katholischen Bildungsbürgertum den Anschluss an

die Moderne und die bürgerlich-protestantische Leitkultur zu ermöglichen.
Dies korrespondierte mit dem in Kreisen katholischer Pädagogen viel gelesenen

Reformpädagogen Friedrich Wilhelm Foerster (1869-1966), der die
charakterstarke Einzelpersönlichkeit als wünschenswertes Ziel pädagogischer
Bemühungen dem seiner Ansicht nach verbreiteten Massenmenschen entgegenstellte.
So war dann auch Strehler von Foersters Ideen ebenso begeistert wie von den

reformtheologisch orientierten Schriften des Würzburger Apologetikers Herman
Schell (1850-1906), der die Idee einer starken geistigen Persönlichkeit vertrat,
deren Vorbild er in Jesus sah.20

Anfang der 1920er Jahre stieß der Theologe und Religionsphilosoph Romano
Guardini (1885-1965) zum Quickborn. Er sollte in der Folge dessen wichtigster
Impulsgeber werden. 1933 musste sich der Quickborn auf Druck durch die
Nationalsozialisten auflösen. Guardini, der zwischenzeitlich auf der 1919 durch die

Gruppe erworbenen Burg Rothenfels eine rege und vielseitige Bildungsarbeit in

katholischem Geist aufgebaut hatte, konnte diese bis zur Beschlagnahmung der

Burg 1939 mit einigen Einschränkungen fortsetzen.21 Dieser Beitrag wird sich auf
Guardinis Relationierung von Freiheit und Bindung, Persönlichkeit und Gemeinschaft

fokussieren, die sich daraus ergebenden pädagogischen Konsequenzen
analysieren und nach ihrer Relevanz im Quickborn fragen.

Selbsterziehung, Persönlichkeit und Gemeinschaft

Das Motiv der starken Persönlichkeit war im Quickborn durch dessen ersten und

langjährigen Mentor Bernhard Strehler von Anfang an präsent. Durch Foerster
und Schell angeregt, entwarf er nicht nur ein theologisches Konzept zur
charakterstarken, autonomen Persönlichkeit, sondern fand im Quickborn zugleich ein

vgl. Alexander Maier, Die <Entfehlerung> der Moderne. Katholische Selbstbildung im
Quickborn und bei Romano Guardini, in: Anne Conrad/Alexander Maier (Hg.), Erziehung
als <Entfehlerung>. Weltanschauung, Bildung und Geschlecht in der Neuzeit, Bad Heilbrunn
2017, 169-182, 177ff.

20 Vgl. Maier, <Entfehlerung> der Moderne (wie Anm. 19), 170ff; vgl. Alexander Maier,
Abstinenz als (soziale Arbeit) - katholische Selbstbildung und gesellschaftlicher Fortschritt im
Quickborn 1909-1919, in: Diana Franke-Meyer/Carola Kuhlmann (Hg.), Soziale Arbeit und
Soziale Bewegungen, Wiesbaden 2018, 77-90, 80f.

21 Vgl. Hanna-Barbara Gerl-Falkowitz, Romano Guardini. 1885-1968. Leben und Werk,
Mainz 1985,214, 234 u. 247.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



42 Alexander Maier

praktisch-pädagogisches Wirkungsfeld für seine Ideen. Kern seines Autonomie-
verständnisses ist die «Idealmoral», d.h. die «sittliche Gesinnung»22 des

Menschen, die letztlich über äußeren moralischen Appellen steht und die in der
Rückbesinnung auf die Gegenwart Jesu Christi in der je eigenen Innerlichkeit entdeckt
werden könne und den Menschen gleichsam von innen heraus verwandle.
Unabhängig vom religiösen Stand sei dies prinzipiell jedem möglich, denn, so Strehler:

«Vollkommen ist, wer den Geist Christi in sich trägt und in seinem ganzen Leben

einheitlich betätigt.»23 Für Strehler ist dieser Weg zur Vollkommenheit mit
asketischen Übungen verbunden, die zunächst in einer regelmäßigen religiösen Praxis
bestehen würden (z.B. Gebet, Sakramentenempfang), dann aber auch in bestimmten

idealen Haltungen wie etwa der Selbstüberwindung oder des Opfers - im

Quickborn: die Abstinenz. Interessant ist, dass Strehler eine starke Persönlichkeit
entwirft, deren Garant letztlich in der individuellen Christusbeziehung liegt, womit

er keineswegs auf die Orientierung am Objektiven verzichtet - im Gegenteil:
Ruft er doch durch die Bezugnahme auf Jesus Christus das Höchste des christlichen

Glaubens auf. Die (Gemeinschaft) hingegen steht nicht über dem (Subjekt),
sondern beide sind gleichberechtigt einander zugeordnet.24 Erst mit Romano
Guardini kam es im Quickborn zu einer dezidierten Fokussierung auf die (Gemeinschaft),

was damit zu tun hat, dass für ihn insbesondere in der Kirche - und in
abgeschwächter Form auch in Familie und Staat - die Wirklichkeit der göttlichen
Autorität gegenwärtig war. Insofern sah er den Gehorsam gegenüber dieser
Wirklichkeit als den richtigen Weg des (Subjekts) zu einer «höheren Wahrheitsfiille»
an.25 Guardini, der bereits vor seinem Engagement im Quickborn im Mainzer
Juventus Erfahrungen in der kirchlichen Jugendarbeit sammeln konnte, trat bereits
in jenen Jahren für eine Verbindung von Tradition und Innovation bei der

Ausgestaltung der kirchlichen Jugendarbeit ein.26 Seinem Verständnis nach sollte das

(Jugendreich) - verstanden als Ort eigenständiger jugendlicher Aktivität, die er
durchaus befürwortete - nicht durch die absolute Autonomie der Jugendlichen,
sondern durch eine vielschichtige Relation zwischen Freiheit und Bindung an die

22 Bernhard Strehler, Das Ideal der katholischen Sittlichkeit. Eine apologetische Moralstudie,
Breslau 21912, 43.

23 Ebd., 66.
24 Strehler, Ideal der katholischen Sittlichkeit (wie Anm. 22), 28.
25 Romano Guardini, Vom Sinne des Gehorchens. Erwiderung aufK. G. Wilhelm Kelbers Kri¬

tik meines Aufsatzes, in: Die Schildgenossen 1 (1921), H. 4, 115-120, 118.
26 Die Juventus war eine 1890 in Mainz gegründete katholische Jugendorganisation für

Gymnasiasten. Sie war Teil der kirchlichen Jugendpflege und Guardini hatte ihr als Schüler selbst
angehört. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts wurden im Juventus Elemente des Wandervogels
übernommen (vgl. Gerl-Falkowitz, Romano Guardini [wie Anm. 21], 96).

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



Die Rettung der <Persönlichkeit> durch Gemeinschaft 43

vorhandene Autorität charakterisiert sein.27 Im Folgenden soll Guardinis <höheres

Subjekt) und sein Verständnis des Verhältnisses von Autorität und Freiheit
anhand seiner diesbezüglichen Beiträge, die zu Anfang der 1920er Jahre in der
Zeitschrift Die Schildgenossen18 erschienen sind, herausgearbeitet werden. Ein knapper

Blick auf seine liturgiepädagogischen Überlegungen zeigt die Wendung ins

Konkret-Pädagogische.
Ausgangspunkt von Guardinis Überlegungen ist die Autonomieforderung der

freideutschen Jugend vom Hohen Meißner (1913). In dem für Guardini typischen
Denk- und Schreibstil, der immer beide Pole einer Fragestellung mitbedenkt,
knüpft er zunächst positiv am Freiheitswillen der Jugendbewegung an.29 So kann

er in diesem durchaus «zunächst ein gesundes Sich-Aufbäumen der Jugend gegen
bloß äußerliche, aus dem Geist der Macht stammende Gehorsamsforderung»30
sehen, wendet sich dann jedoch kritisch gegen ein Verharren der Freideutschen
in ihrer «Selbstbehauptung nicht aus Kraft, sondern aus Furcht und Lebens-Armut»31.

Insofern stellt die von Guardini konstatierte Ich-Bezogenheit des

Freiheitsverständnisses der Meißner Formel eine Angst vor der Wirklichkeit, dem Du,
eine fehlende «Offenheit gegenüber dem Seienden»32 dar, was dazu führe, dass

eine solche Auffassung von Freiheit «in deren Vorhof»33 ende. Um ihr Zentrum
zu erreichen, wäre Gehorsam erforderlich, den er religiös begründet und zunächst

gegenüber Gott einfordert. Die richtige Haltung Gott gegenüber wäre diejenige
der Anbetung, in der er den «Gehorsam des Seins»34 verwirklicht sieht. Gleichzeitig

sieht er es als erforderlich an, dass die Einzelnen ihre Bereitschaft und
Fähigkeit zu gehorchen, an den ihnen entgegentretenden Autoritäten üben. Dies sei

erforderlich, denn:

27 Im Hintergrund der Juventus stand die Elternvereinigung, die das z.B. auch finanziell (Jugend¬
reich) ermöglichen sollten. Guardini beschreibt das Jugendreich so: «Darin treiben die Jungen
ihr Wesen, ernstes und frohes, regieren und machen alles selbst.» (Romano Guardini, Aus
einem Jugendreich, zitiert nach: Findeis, Katholische Jugendbewegung [wie Anm. 19], 243).

28 (Die Schildgenossen) wurden 1920 als Zeitschrift und Mitteilungsorgan des Quickborn-Äl-
terenbundes ((Großquickborn>) gegründet. Die Zeitschrift entwickelte sich jedoch bereits
kurze Zeit später zu einer vom Quickbornbund rechtlich unabhängigen, nicht unbedeutenden
katholischen Kulturzeitschrift. Freilich gehörten viele Akteurinnen und Akteuren der
(Schildgenossen) dem Quickbom an, so dass er in gewisser Weise mit ihm verbunden blieb
(vgl. Otto Weiss, Kulturkatholizismus. Katholiken auf dem Weg in die deutsche Kultur
1900-1933, Regensburg 2014,180-184).

29 Vgl. hierzu Guardinis Philosophie des Gegensatzes: Romano Guardini, Der Gegensatz. Ver¬
suche zu einer Philosophie des Lebendig-Konkreten, Mainz31985.

30 Romano Guardini, Vom Sinne des Gehorchens, in: Die Schildgenossen 1 (1920), H. 2, 33-
41,39.

31 Ebd., 40.
32 Ebd., 39.
33 Ebd., 33.
34 Ebd., 35.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



44 Alexander Maier

«Gott selbst sieht man nicht, und hört ihn nicht. Und wer sich selbst nichts vortrügt,
weiß, wie sehr das sittliche Urteil, das Gewissen, den verengenden und verfälschenden

Einflüssen der eigenen Natur unterliegt. Sollte der befreiende Gehorsam gegen
Gott irgendwo rein geleistet werden können, so mußte die Hoheit des unsichtbaren
Gottes sich gleichsam in Geschöpfen verkörpern.»35

Diese sind für Guardini insbesondere die Eltern, die Kirche «als Hort des

Gnadenlebens» sowie das Staatswesen «als Form geordneter Volksgemeinschaft».36
Diespn Gedankengang resümierend hält er fest, «daß Gott auch in der menschlichen

Gewalt ist, und der Gehorchende im Gehorsam gegen sie sich selbst steigert
und erfîillt.»37 Indem er Gehorsam als Selbststeigerung wie Übereinstimmung mit
dem eigenen Wesen entwirft, wird die objektive Wirklichkeit zum ermöglichenden

Gegenüber der Persönlichkeit. Nicht «das freie, bewußte, klare Sich-ganz-
auf-eine-Seite-stellen»38, womit Guardinis Kritiker Wilhelm Kelber (1901-1967)
die Treue des (Subjekts) zu sich selbst meint, nicht die Wahrhaftigkeit des

Einzelnen ist für Guardini Garant der Persönlichkeit, sondern die Wahrheit, das

Objektive. In seiner Replik auf Kelbers Kritik stellt Guardini die Begriffe Wahrhaftigkeit

und Wahrheit wertend einander gegenüber: «Katholische Wahrhaftigkeit
ist umfassender in ihrem Inhalt und spannt weiter in ihrem Blickfeld als die seine.

Diese ist die Haltung des Kämpfers im Getümmel, jene die des Schauenden auf
hohem, den ganzen Umkreis beherrschenden Gipfel.» Und er fahrt fort: Während
die von Kelber geforderte Wahrhaftigkeit «den Maßstab ganz in das Ich selbst»

lege, binde die Wahrheit «sich und das, was außer und über dem Ich liegt, in eine

Ganzheit zusammen», wodurch «die Subjektivität [...] in die Ganzheit des Seins

und Geltens eingeordnet»39 werde. Indem er die Wahrheit statt die Wahrhaftigkeit,

zum Dreh- und Angelpunkt seines (Subjektkonzeptes) macht, überbietet er
letztlich die kritischen Stimmen,40 die eine Forderung nach Gehorsam gegenüber

35 Ebd., 36.
36 Ebd., 37. Dennoch gibt Guardini zu, dass die genannten Autoritäten in ihrer realen Existenz

über Fehler verfügen (vgl. ebd.). Vermutlich vor dem Hintergrund von Kritik aus dem
Quickborn betont er ca. ein Jahr später auch die Wichtigkeit des eigenen Gewissens (vgl.
Romano Guardini, Gehorsam und Selbständigkeit. Ein Brief. Am 12. im Härtung 1921, in:
Die Schildgenossen 1 [1921], H. 3, 77-78).

37 Ebd., 39.
38 Wilhelm Kelber, Vom Sinne des Gehorchens. Kritik des gleichnamigen Aufsatzes von

Romano Guardini, in: Die Schildgenossen 1 (1921), H. 4, 113-115, 115.
39 Guardini, Erwiderung aufWilhelm Kelbers Kritik (wie Anm. 25), 117.
40 Auf eine quickbominteme Kritik an Guardinis Hochschätzung des Gehorsams verweist die

Einleitung seiner in Briefform verfassten Stellungnahme zur Gehorsamsproblematik: «Grüß
Euch Gott! Ihr sagtet kürzlich, vor dem Gedanken des Gehorsams empfändet Ihr die Sorge,
er könnte zu einer hemmenden Fessel werden, so z.B. im öffentlichen und beruflichen
Leben. Auch mir ist diese Sorge schon gekommen; so möchte ich noch etwas dazu sagen.»
(Guardini, Gehorsam und Selbständigkeit [wie Anm. 36], 77). Auch von ffeideutscher Seite

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



Die Rettung der <Persönlichkeit> durch Gemeinschaft 45

der Autorität im Kontext der Jugendbewegung natürlich nach sich ziehen musste,
durch das Versprechen einer Art <höherer Subjektivität), durch einen besonderen
Gehorsamsakt. Guardini verheißt der Quickbomjugend wie den Freideutschen

gleichermaßen einen schöpferischen Gehorsam, um einen auf vernünftigen
Abwägungen basierenden, reinen Pflichtengehorsam überwinden zu können. Ein
solcher Gehorsam

«schaut nicht ängstlich, wie weit er gehorsam sein muß, sondern gehorcht großmütig,

überzeugt, daß in der Gewalt Gott ist, dem er sich schenkt. [...] Er gibt aus der
Fülle heraus; er tut mehr als er muß; er schenkt großmütigen Gehorsam und macht
ihn dadurch zur eigenen Schöpfung. Tut er so, dann wird die Gehorsamsgesinnung
ihm so innerst zu eigen, daß er sicher sein kann, ihr stets Genüge zu tun, und mit
Zuversicht auch seinem eigenen Urteil folgen darf.»41

Die Rettung der Persönlichkeit liegt für Guardini angesichts des in der
Spätmoderne grassierenden Immanenzdenkens und der Omnipräsenz «der in der
Stube ersonnenen Autonomie Kants»42 im Gehorsamsakt gegenüber den letztlich
auf Gott verweisenden Autoritäten, wodurch der Einzelne eine «Weite und Fülle
der Wahrheit» gewinnt, die «etwas Übermenschliches an sich hat».43

In seinem Verständnis liturgischer Bildung werden diese Gedanken
pädagogisch-praktisch gewendet. Eine <richtige> Einführung in die Liturgie müsse den

Einzelnen «zum religiösen Gemeinschaftsbewusstsein erziehen», eine «individualistische

Absonderung» oder «sentimental-romantische Subjektivität überwinden,

und sich in Gebet, Opfer und Sakramentalhandlung ganz in die große
Gemeinschaft der Kirche stellen». Dies müsse unabhängig von einem
Gemeinschaftsgefühl erfolgen, weshalb es sich um eine zu übende «Zucht» handle. Dazu

schlägt er auch eine konkrete Übung vor: «Die Übung wird etwa damit anfangen,
daß der Einzelne sich mit den Anwesenden in lebendige Gemeinschaft setzt. Er
weitet Ichbewußtsein und Selbstinteresse auf <alle Umstehenden) aus. Dabei gilt
es, aristokratische Scheu vor der Menge, zu große Empfindlichkeit, stumpfen
Sinn, geistige Tätigkeit zu überwinden.»44

wurde Kritik an Guardinis Gehorsamskonzeption laut, was die dokumentierten Kontroversen

zwischen Guardini und Wilhelm Kelber 1921 sowie mit Max Bondy (1892-1951) im
Jahre 1922 eindrücklich belegen (zum Dialog zwischen Guardini und Kelber siehe Fußnoten
30, 38 u. 39; zur Debatte zwischen Guardini und Bondy vgl. Romano Guardini/Max Bondy,
Jugendbewegung und Katholizismus. Eine Aussprache zwischen Max Bondy und Romano
Guardini, in: Werner Kindt [Hg.], Grundschriften der Deutschen Jugendbewegung,
Düsseldorf/Köln 1963, 274-302).

41 Guardini, Vom Sinne des Gehorchens (wie Anm. 30), 38.
42 Ebd., 41.
43 Guardini, Erwiderung auf Wilhelm Kelbers Kritik (wie Anm. 25), 118.
44 Romano Guardini, Liturgische Bildung. Versuche, Rothenfels 1923, 60.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



46 Alexander Maier

Die liturgische Gemeinschaft fordere damit bestimmte Opfer, z.B. müsse das

Individuum «daraufverzichten, seine eigenen Gedanken zu denken, seine eigenen

Wege zu gehen. [...] Es muß seine Selbstverfügung an sie abgeben; mitbeten, statt

selbständig vorzugehen; gehorchen, statt frei über sich zu verfugen.»45 Dies führe,
so Guardini, jedoch gerade nicht zur Auflösung des Einzelnen, sondern zu seiner

Verlebendigung: «Irgendwie muß sich jeder Gewalt antun; er muß über sich

hinausgehen. Aber darüber verliert er sich nicht, sondern wird im Gegenteil freier,
reicher und allseitiger.»46 Guardini konnte seine liturgischen Überlegungen im

Quickborn praktisch erproben, seine Relationierung von Freiheit und Bindung
wurden von der idealistisch gesinnten Quickbornjugend aufgegriffen. Exemplarisch

sei auf einen Beitrag von <Ingrid> verwiesen, in dem sie festhält, weshalb
sie nicht zum Wandervogel, sondern zu Quickborn gegangen wäre: «Aber ich
weiß: Bei euch (gemeint ist der Wandervogel, A. M.) werde ich mitfortgerissen
von meinem und eurem wildheißen Freiheitsdrang; schrankenlos zerbreche ich
mir dann selbstherrlich alle Form. Alles wankt dann in mir, was noch fest ist, und

alles, was jetzt wankt, stürzt vollends ein. Meines Glaubens [...] wegen kann ich
nicht zu euch.» Der Quickborn mit seinem Verständnis einer gebändigten Freiheit
stellt für die Autorin die Erfüllung ihrer Sehnsucht nach Weite und Lebendigkeit
dar: «Mußte nicht Quickborn kommen? Er mußte: wir wären erstickt oder
verzweifelt, oder wir hätten uns dem wilden Freiheitsstrom hingegeben.»47 Für
Hanna-Barbara Gerl-Falkowitz liegt in der Bändigung jugendlichen Freiheitsdranges

die große pädagogische Leistung Guardinis. Er habe «den Quickbom aus

dem subjektiven Wollen in objektive Bestimmtheit» überführt und «den Willen
zur subjektiven Wahrheit an der objektiven Wahrheit maßnehmen lassen.»48

Anders als dem Wandervogel wäre dem Quickborn damit ein Abgleiten in eine
unbestimmte Religiosität erspart geblieben.49

Guardini wollte mit seinem Konzept eines schöpferischen Gehorsams die
Persönlichkeit vor Subjektivismus, Rationalismus, Kontingenz und moralischen

Zweideutigkeiten bewahren. Der Preis dieser Strategie war jedoch hoch: Einer-

45 Romano Guardini, Vom Geist der Liturgie, Mainz 1997, 34.
46 Vgl. ebd., 47. Guardini unterscheidet die liturgische Gemeinschaft von der Gemeinschaft

von <Sekten>, deren Basis die Gleichheit der Gesinnung wäre. In der katholischen Liturgie
bilde sich die Gemeinschaft hingegen durch die gemeinsame Ausrichtung auf das Sakramentale,

so dass die Einzelpersönlichkeit eigenständig bleibe (vgl. ebd., 37).
47 Ingrid, Unser Weg zu Quickbom, Abschnitt 2, in: Quickbom 9 (1921), H. 4/5, 87-89, 87f.
48 Gerl-Falkowitz, Romano Guardini (wie Anm. 21), 175.
49 Ebd., 176. Kritisch zum Liturgieverständnis wie zum Gemeinschaftsmotiv in der liturgi¬

schen Erneuerung: Lucia Scherzberg, Die katholische Liturgische Bewegung - ein Diskurs
über Form, Stil und Gestalt, in: theologie.geschichte 11 (2016), in: http://universaar.uni-
saarland.de/joumals/index.php/tg/article/view/840 (30.3.2020).

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



Die Rettung der <Persönlichkeit> durch Gemeinschaft 47

seits forderte sie vom Einzelnen die Überwindung aller innerer Widerstände
gegenüber der Kirche und ihrer Autorität trotz ihrer Defekte, die ihr wahres Sein, so

Guardini, lediglich verhüllten.50 Andererseits erschwerte sie ein Bewusstsein für
Demokratie, das die Weimarer Republik so dringend benötigt hätte.

Die <Tat> in der <Gemeinschaft> - Arbeitsschule
und katholischer Religionsunterricht

Im Zusammenhang mit einer zunehmenden Debatte um die didaktische Rückständigkeit

des katholischen Religionsunterrichts und der immer häufiger konstatierten

Wirkungslosigkeit eines von der Neuscholastik geprägten Unterrichtsstils, der

vor allem im Memorieren des Stoffes bestand, kam es bereits um 1900 zu einem
verstärkten Interesse vieler katholischer Katechetiker an neueren didaktischen

Konzepten. Aufgegriffen wurden dabei insbesondere die Formalstufen von
Johann Friedrich Herbart (1776-1841) sowie die induktive Methode Friedrich
Wilhelm Foersters. Ergebnis einer ersten Modernisierung des Religionsunterrichts
war die Münchner Methode, der es vor allem um die Stärkung der Anschaulichkeit

der Unterrichtsinhalte ging.51 Während der 1920er Jahren interessierte sich
die katholische Katechetik stark für das Arbeitsschulprinzip,52 Die dadurch

ermöglichte anfanghafte Problem- und Schülerorientierung wird als Beginn einer
modernen Religionspädagogik gewertet und ist daher gut erforscht.53 An dieser
Stelle soll Heinrich Schüßler54 (1882-1966), ein wichtiger Akteur in der Diskussion

um den Arbeitsschulgedanken im katholischen Religionsunterricht, in den

Blick genommen und danach gefragt werden, wie er Freiheit und Autorität, <

Subjekt und Gemeinschaft aufeinander bezogen hat. Dabei soll die Rhetorik im
Hinblick auf Persönlichkeit und Gemeinschaft herausgearbeitet und mit ausgewählten

faktischen Unterrichtsverläufen verglichen werden. Von Interesse ist dabei

50 Vgl. Eva-Maria Faber, Das Kirchenbild Guardinis. Impulse und Grenzen, in: Arno Schilson
(Hg.), Konservativ mit Blick nach vorn. Versuche zu Romano Guardini, Würzburg 1994,
68-82, 78.

51 Vgl. Hans-Georg Ziebertz, Die Foerstergefahr. F.W. Foerster und die Reform der Katechese
zu Beginn des 20. Jahrhunderts, in: Religionspädagogische Beiträge 39 (1997) 195-214.

52 Vgl. Ulrich Kropaö, Die Rezeption der Reformpädagogik in der zeitgenössischen katholi¬
schen Religionspädagogik, in: Michael Wermke (Hg.), Religionspädagogik und Reformpädagogik.

Brücken, Kontinuitäten, Neuanfange, Jena 2010, 67-80.
53 Vgl. hierzu grundlegend Ulrich Kropac, Religionspädagogik und Offenbarung. Anfänge ei¬

ner wissenschaftlichen Religionspädagogik im Spannungsfeld von pädagogischer Innovation

und offenbarungstheologischer Position, Berlin 2006. Eine moderne Religionspädagogik
möchte sowohl den theologischen Inhalten als auch den Schülerinnen und Schülern

gerecht werden.
54 Vgl. ebd., 188-199.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



48 Alexander Maier

die Frage, ob sich der Appell zur Gemeinschaft primär auf die pädagogische
Rhetorik beschränkt oder auch im didaktisch-methodischen Vorgehen operationali-
siert ist. Schließlich: Lag es nur am Offenbarungsverständnis der Neuscholastik,
dass ein subjektiver Zugang durch die neue Methode nur begrenzt gelang?

Schüßler - Volksschullehrer und dann Stadtschulinspektor in Frankfurt am
Main - gehört zu denjenigen katholischen Religionspädagogen,55 die sich bei
ihren Überlegungen zur Modernisierung des Religionsunterrichts an der Arbeitsschule

von Flugo Gaudig (1860-1923) orientierten. Winfried Böhm ordnet Gau-

digs Konzept wie auch Georg Kerschensteiners (1854-1932) Ansatz der bürgerlichen

Richtung der Arbeitsschule zu. Während sich Kerschensteiner insbesondere

auf die handwerkliche Arbeit fokussierte, stand bei Gaudig die geistig-methodische

Arbeit im Vordergrund.56
Die charakterfeste Persönlichkeit bildet für Schüßler das pädagogische Ziel

der Arbeitsschule:

«Wir brauchen selbstsichere Persönlichkeiten, die eine eigene Meinung haben, diese
auf ihre Unterlagen prüfen und fachlich gegen Angriffe verteidigen können. Wie
wenig selbständig denkende Persönlichkeiten haben wir! Wie ist die Masse sugges-
tibel und dadurch verächtlich!»57

In der Arbeitsschule sieht er die richtige Methode zur Förderung dieser <Per-

sönlichkeit> in drei Richtungen: Im Hinblick auf den Verstand, das Gefühl und

den Willen.58 Hinsichtlich des Gefühls stellt Schüßler fest:

«Die Selbständigkeit des Fühlens ist stark verloren gegangen. Verstandesbildung
ging über Herzensbildung. [...] Die Arbeitsschule will auch aufdiesem Gebiete Freiheit

und Selbständigkeit geben. Sie will den Schüler lehren, auf die Stimme seines

eigenen Gefühls zu horchen, und ihn unabhängig machen von dem, was von außen

an sein Ohr dringt.»59

55 Bernhard Jendorff bezeichnet Schüßler als Religionspädagogen. Der Begriff ist zu Anfang
des 20. Jahrhunderts bereits in Gebrauch und bringt die beiden Bezugsfacher Theologie und
Pädagogik miteinander in Verbindung. 1889 hat der evangelische Theologe Max Reischle
(1858-1905) erstmals von Religionspädagogik gesprochen. Joseph Göttler (1874-1935),
seit 1911 Lehrstuhlinhaber für Katechetik und Pädagogik an der Münchner Universität, trat
für die Verwendung des Begriffs im katholischen Kontext ein (vgl. Kropac, Religionspädagogik

und Offenbarung [wie Anm. 53], 90).
56 Vgl. Kropac, Die Rezeption der Reformpädagogik (wie Anm. 52), 71 u. 76f; [Art.] Arbeits¬

schule - Arbeitsschulbewegung, in: Winfried Böhm, Wörterbuch der Pädagogik, Stuttgart
2000, 33. Böhm hält hier fest, dass es neben der bürgerlichen auch die sozialistische Richtung

der Arbeitsschule gab.
57 Heinrich Schüßler, Freiheit und Bindung in der Arbeitsschule, in: Die Arbeitsschule 11

(1923), H. 4, 161-163, 161.
58 Vgl. ebd., 161 f.
59 Ebd., 162.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOl: 10.24894/2673-3641.00050



Die Rettung der <Persönlichkeit> durch Gemeinschaft 49

Der höchste Stellenwert kommt der Willenserziehung zu. Dazu sei es nötig,
dass sich die Schülerinnen und Schüler vor Augen fuhren, dass alle Menschen
Teil der einen Menschheit sind, dass sie über Wissen verfugen und fähig sind,
ihren Pflichten nachzukommen.60 Für Schüßler ist dies ein «dreifacher Gewinn
auf der subjektiven Seite!»61 Theologische Probleme sieht er nicht, denn: «Das
katholische Vollkommenheitsideal enthält die höchsten Persönlichkeitswerte. Die
Heiligen waren Helden des Willens, Männer und Frauen der Tat.»62 Man könnte

von einem ganzheitlichen Verständnis des Arbeitsschulprinzips bei Schüßler

sprechen, dessen geistige Seite indes von ihm stark gewichtet wird. Entsprechend
sollen praktisch-handlungsorientierte Tätigkeiten für ihn ein spontanes
«Ausdrucksmittel innerer Nötigung»63 sein. Damit komme ihnen nicht per se didaktische

Relevanz zu. Garant des willensstarken Schülers ist «die richtige Harmonie
zwischen Freiheit und Autorität»64, die aber nicht durch Zwang, sondern nur
durch «das Werterlebnis und das Wertmotiv»65 hergestellt werden könne. Insofern
müsse, so Schüßler, die «Unterwerfung [...] freiwillig und von innen heraus
kommen.»66 Dem dient insbesondere der Gemeinschaftsaspekt. Die Arbeitsschule
«will die Tat in der Gemeinschaft, aus der Gemeinschaft und für die
Gemeinschaft.»67 Damit werden die Schülerinnen und Schüler im Religionsunterricht zur
religiösen Gemeinschaft, was notwendig sei, weil das religiöse Leben in den
Familien - so konstatiert Schüßler schon 1928 - kaum noch lebendig wäre. Im
gemeinschaftlichen (religiösen) Erlebnis bildet sich die willensstarke Persönlichkeit.68

Betrachtet man ausgewählte Unterrichtsverläufe Schüßlers, dann fällt der
innovative Charakter in didaktisch-methodischer Hinsicht auf. So steht etwa in sei-

60 Ebd.
61 Heinrich Schüßler, Arbeitsschulmethode und katholischer Religionsunterricht, Frankfurt a.

M. 1922,31.
62 Ebd., 2. Auch die <Fuldaer Bischofskonferenz> sah die Arbeitsschulmethode grundsätzlich

positiv, wenngleich sie auf die Gefahren des Subjektivismus hinwies (vgl. Werner Simon,
Im Horizont der Geschichte. Religionspädagogische Studien zur Geschichte der religiösen
Bildung und Erziehung, Münster 2001,137f).

63 Ebd., 3.
64 Schüßler, Freiheit und Bindung (wie Anm. 57), 162.
65 Heinrich Schüßler, Das Arbeitsprinzip im katholischen Religionsunterricht, in: Dokumentation

zum 2. Katechetischen Kongress (München 1928), hg. von Karl Schrems, Donauwörth
1928,71.

66 Schüßler, Freiheit und Bindung (wie Anm. 57), 162.
67 Heinrich Schüßler, Das Arbeitsprinzip (wie Anm. 65), 71.
68 Ebd., 70.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



50 Alexander Maier

ner Unterrichtsstunde über die Existenz Gottes das Unterrichtsgespräch im
Mittelpunkt.69 Interessant ist, dass der Ausgangspunkt der Stunde eine Schülerfrage
darstellt, wie Schüßler einleitend hervorhebt:

«Am Anfang einer Religionsstunde, in der über die Christenverfolgungen gesprochen

werden sollte, meldet sich Thekla K. und sagte: (Herr Lehrer, Emma K. hat

gestern auf dem Schulhofe gesagt, sie habe in dem freireligiösen Moralunterricht
gelernt, es gäbe keinen Gott und der Mensch stamme vom Affen ab.»70

Durch Impulse, Fragen und das Medium einer Taschenuhr (hier wird der
Uhrmacher mit Gott verglichen), führt er die Klasse in seiner Stunde zur Erkenntnis
der Existenz Gottes. Die Klasse ist dabei ständig geistig gefordert, muss Vorwissen

einbringen, Überschriften finden, in der Bibel und im Katechismus nachschlagen.

Er selbst versteht sich aufgrund des philosophischen Niveaus der Thematik
«als Mitsucher in der Klassengemeinschaft»71. Die Eigenaktivität der Schülerschaft

ist auch in der Doppelstunde über die Steuermünze hoch.72 Schüßler arbeitet

hier methodisch u.a. mit einer Bildbetrachtung (Tizians (Der Zinsgroschen>).
Sie dient ihm vor allem dazu, den Unterschied zwischen Jesus und den Pharisäern

in Tugend und Reinheit hervorzustellen. Des Weiteren soll die Klasse in die Augen

Jesu sehen und diesen Blickkontakt auf sich wirken lassen. An dieser Stelle

bricht er die Stunde ab. Schüßler setzt auch die Methode der Gruppenarbeit ein
und er lässt die Schülerinnen und Schüler in die Rolle Pharisäer schlüpfen, die

überlegen, wie sie Jesus zu leichtsinnigen, vielleicht sogar justiziablen Äußerungen

verleiten können. Die Stunde endet mit der (Erkenntnis), dass Steuern auch

in einer Republik legitim sind und durch die Auseinandersetzung mit verschiedenen

alttestamentlichen Stellen gelangt die Klasse zu der Einsicht, dass das Judentum

mit Gottes Zustimmung in der Geschichte verschiedene Regierungsformen
hatte. Verglichen etwa mit Stundenentwürfen nach der Münchner Methode weisen

beide Unterrichtsstunden eine große Eigenaktivität der Schülerinnen und

Schüler sowie methodische Varianz und Dynamik auf.73 Darüber hinaus werden
offensichtlich (echte) Schülerfragen (vgl. das erste Beispiel) und damit auch

Aspekte der Lebenswirklichkeit aufgegriffen. Auch die affektive Komponente (vgl.
die Bildbetrachtung im zweiten Beispiel) wird gestärkt. Zugleich wird der theo-

69 Der Stundenverlauf ist dokumentiert in: Schüßler, Arbeitsschulmethode (wie Anm. 61), 3-
9. Die Klasse bestand aus 13-14jährigen Kindern.

70 Ebd., 3.
71 Ebd., 8.
72 Der Stundenverlauf ist dokumentiert in: ebd., 9-14. Die Stunde bezieht sich aufMt22, 15-22.
73 Vgl. etwa A. Weber, Ausgeführte Katechesen über das dritte Hauptstück für das 5. Schul¬

jahr, Kempten 1905.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



Die Rettung der <Persönlichkeit> durch Gemeinschaft 51

logisch-dogmatische Rahmen jedoch nicht verlassen. Zwar fragt Schüßler im ersten

Beispiel, ob Emma K. Recht habe, dass Gott nicht existiere, was mit einem

einstimmigen «Freilich gibt es einen!»74 beantwortet wird. Doch lässt das ganze
Setting wohl kaum eine andere Antwort zu. Im zweiten Beispiel wird deutlich,
wie es offenbar gelingt, dass die Klasse durch das didaktisch-methodische
Vorgehen freiwillig die Richtigkeit des Gehorsams gegenüber Gott und der staatlichen

Obrigkeit entdeckt. Es wird deutlich, dass Schüßlers pädagogische Semantik

von Persönlichkeit und Gemeinschaft im Unterricht in operationalisierter Form
wieder begegnet. Schülerinnen und Schüler können sich selbst als aktiv im

Unterrichtsgeschehen erleben, entdecken aber nichts, was sich außerhalb des von der
Lehrkraft gesteckten Rahmens befindet. So wie Gaudig die «nationale Einheit als

Bezugspunkt der Persönlichkeit»75 sieht, so ist es für Schüßler die Einheit der

Glaubensgemeinschaft. Die Persönlichkeit scheint dabei vor allem im Dienst der

Verlebendigung der Kirche wie der Rekatholisierung der Gesellschaft zu stehen.

Der nur begrenzte Subjektivierungsschub in der katholischen Katechetik des frühen

20. Jahrhundert, den z.B. Kropac zu Recht konstatiert hat, kann daher nicht
nur der Neuscholastik und ihrem Offenbarungsverständnis angelastet werden,
sondern auch der bürgerlichen Arbeitsschulmethode selbst, die keinesfalls den

«eigensinnigen»76 Schüler wollte. Von daher wäre auch ein kritischer Blick auf
die heute vielfach gepriesenen Ansätze des selbstregulierten oder forschend-ent-
deckenden Lernens und ihrem Versprechen einer Individualisierung der Schülerinnen

und Schüler interessant.

Resümee

Nach 1900 gewann das Ideal der Persönlichkeit) - vor allem im Bildungsbürgertum

- immer mehr an Bedeutung. Damit war der Wunsch nach (Selbstverwirklichung)

verbunden, der insbesondere in der bürgerlichen Jugendbewegung und in
der Lebensreformbewegung eine große Rolle gespielt hat.77 Zugleich geriet das

bürgerliche Lebensmodell der Balance durch die gesellschaftlichen
Modernisierungsprozesse sowie die damit auch verbundenen Kontingenzsteigerungen in eine
Krise. Da sich auch das gebildete katholische Bürgertum zunehmend dem bil-

74 Ebd., 3.
75 Osterwalder, Demokratie (wie Anm. 16), 155.
76 Schüßler, Freiheit und Bindung (wie Anm. 57), 162.
77 Vgl. Meike Sophia Baader, Menschenformung durch religiöse Erneuerung. Reformpädagogik

um 1900, in: Manfred ffettling/Michael G. Müller (Hg.), Menschenformung in religiösen
Kontexten. Visionen von der Veränderbarkeit des Menschen vom Mittelalter bis zur Gegenwart,

Göttingen 2007, 113-132,114.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



52 Alexander Maier

dungsbürgerlich-protestantischen Modus der Lebensführung anpasst hatte, wurden

die Motive des <Subjekts> und der (lebendigen Persönlichkeit) auch im
Katholizismus des frühen 20. Jahrhunderts aufgenommen.78 Der Bedarf dafür wurde

etwa von der katholischen Reformtheologie sowie von den Mentoren des Quickborn

angemahnt. So stellt der Quickborn zwischen seiner Gründung 1909 und
dem Ende des Kaiserreichs den Versuch dar, der Idee der (Persönlichkeit) innerhalb

des Katholizismus Raum zu geben.79 Spätestens mit Beginn der 1920er Jahre

reagierte das katholische Feld - und auch der Quickbom - darauf mit einer
Strategie der Betonung von Objektivität und (Gemeinschaft). Dadurch sollte aber das

Persönlichkeitsmotiv nicht ausgeschaltet, sondern vielmehr die (echte Persönlichkeit)

vor den Bedrohungen der modernen Gesellschaft gerettet werden. In ähnlicher

Weise sollte die Rezeption der Arbeitsschule im Religionsunterricht der
Volksschule sowie der 1919 gegründeten Grundschule (Primarstufe) der
Verlebendigung des Dogmas in der Schülerschaft dienen und damit zur Entwicklung
eines persönlichen Glaubens beitragen. Nur ein solcher konnte die Gläubigen vor
den (Gefahren) der modernen Gesellschaft bewahren und bot damit zugleich die
Chance zu ihrer Rekatholisierung.

Beide Konzepte stehen exemplarisch für den deutschen Katholizismus der
Weimarer Republik, der nach den Erschütterungen durch den Ersten Weltkrieg,
der Abschaffung der Monarchie und den wirtschaftlichen Herausforderungen im
Gegensatz zum Protestantismus als unbeschadete Größe überlebt hatte und als

orientierende Kraft attraktiv war. Diese Orientierungsfunktion konnte der
Katholizismus gerade dadurch erfüllen, dass er einerseits die zeitgenössischen Fragen,
Themen und Formen aufgriff und zugleich die katholische Tradition und den
damit verbundenen Nimbus der Beständigkeit kreativ darauf bezog. Wie Thomas
Rüster festgehalten hat, war sein Interesse dabei jedoch vor allem selbstbezüglich.80

Insofern kann die Orientierung am (Subjekt) im Katholizismus der
Weimarer Jahre kaum als Vorgeschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils gewertet
werden. Denn dieses hat - zumindest in seinen Spitzentexten - den konkreten
Menschen mit seinen realen Erfahrungen in den Mittelpunkt gerückt und nicht,

78 Vgl. Thomas Mergel, Zwischen Klasse und Konfession. Katholisches Bürgertum im Rhein¬
land 1794—1914, Göttingen 1994, 317; vgl. Dieter Langewiesche, Liberalismus und
Sozialismus. Gesellschaftsbilder - Zukunftsvisionen - Bildungskonzeptionen, Bonn 2003, 177;
vgl. Christopher Dowe, Auch Bildungsbürger. Katholische Studierende und Akademiker im
Kaiserreich, Göttingen 2006, 300; zurückhaltender dagegen Uffa Jensen, Gebildete Doppelgänger.

Bürgerliche Juden und Protestanten im 19. Jahrhundert, Göttingen 2005, 25.
79 Vgl. Maier, <Entfehlerung> der Moderne (wie Anm. 19), 170ff.
80 Vgl. Thomas Rüster, Die verlorene Nützlichkeit der Religion. Katholizismus und Moderne

in der Weimarer Republik, Paderborn 1994, 74, 83 u. 394f.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



Die Rettung der <Persönlichkeit> durch Gemeinschaft 53

wie der Weimarer Katholizismus, ein Ideal beschworen, das nur in der Überwindung

des eigenen Ichs erreicht werden konnte.81

Doch nahm der Katholizismus mit seiner Betonung von Objektivität und
Gemeinschaft keinesfalls eine Sonderstellung in der Weimarer Republik ein.
Vielmehr stand das Gemeinschaftsmotiv in Übereinstimmung mit vielen Stimmen in

der Jugendbewegung und bei wichtigen Protagonisten der Reformpädagogik.
Deutlich wird dies etwa an der Bundesidee, die für die Jugendbewegung der
1920er Jahre charakteristisch war und bei der eine aristokratische Gemeinschaft

junger Männer unter einem selbst gewählten Führer sich nach dem Ideal eines

neuen deutschen Menschen formen wollte. Die Jugendbewegung stellte ihr Ge-

meinschaftskonzept der Gesellschaft mit ihrem als problematisch empfunden
Kampf um Interessen als das bessere Staatsmodell gegenüber, weil sie glaubte,
dass das Gemeinschaftserlebnis vorhandene Gegensätze transzendieren könne.82

Auch für die Reformpädagogik war die Orientierung an etwas Höherem oder

Objektiven kennzeichnend. Dies galt - wie gezeigt - sowohl für die bürgerliche
Arbeitsschule als auch für bekannte Reformpädagogen wie Theodor Litt (1880-
1962) oder Herman Nohl (1879-1960) und findet sich noch in Maria Montessoris

(1870-1952) Hypostasierung des Kindes als Repräsentant der kosmischen
Ordnung.83 In Übereinstimmung mit maßgeblichen Strömungen der Zeit propagierten
Guardini und Schüßler Bindung als Ermöglichung von Freiheit. Als wichtiger
Akteur des kulturkritischen Diskurses in der Weimarer Republik, der Orientierung

in einer sich radikalisierenden Moderne verhieß, war der Katholizismus
damit zwar <endlich> in Deutschland angekommen, konnte auf diese Weise jedoch
kaum den Erfordernissen einer jungen Demokratie entsprechen.

81 Vgl. hierzu vor allem das großartige Bekenntnis der Pastoralkonstitution des Zweiten Vati¬
kanischen Konzils zum empirischen Menschen: «Freude und Hoffnung, Trauer und Angst
der Menschen von heute, besonders der Armen und Bedrängten aller Art sind auch Freude
und Hoffnung, Trauer und Angst der Jünger Christi. Und es gibt nichts wahrhaft Menschliches,

das nicht in ihren Herzen seinen Widerhall fände.» (Gaudium et Spes 1). Und doch
wird der Quickborn aufgrund der hier angeblich geglückten Verbindung von jugendlicher
Autonomie und kirchlicher Autorität zur Vorgeschichte des Zweiten Vatikanums stilisiert. Vgl.
hierzu exemplarisch: Godehard Ruppert, Quickbom - katholisch und jugendbewegt. Ein Beitrag

zur Wirkungsgeschichte der katholischen Jugendbewegung, Opole/Oppeln 1999, 14.
82 Vgl. Peter Schröder, Die Leitbegriffe der deutschen Jugendbewegung in der Weimarer

Republik. Eine ideengeschichtliche Studie, Münster 1996, 45 u. 49; vgl. Jürgen Reulecke, (Ich
möchte einer werden so wie die...) Männerbünde im 20. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 2001,
43 fu. 80f.

83 Vgl. Hans-Ulrich Musolff/Stephanie Hellekamps, Geschichte des pädagogischen Denkens,
München 2006, 150-159; vgl. Beate Klepper, Gnade und Erziehung. Historisch-systematische

Untersuchungen zu einer pädagogischen Kontingenzbewältigungsstrategie, Würzburg
2003, 72 u. 89f; vgl. Meike Sophia Baader, Erziehung als Erlösung. Transformationen des

Religiösen in der Reformpädagogik, Weinheim 2005, 269-274.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050



54 Alexander Maier

Die Rettung der <Persönlichkeit> durch Gemeinschaft - Exemplarische Konzepte katholischer

(Selbst-)Erziehung zwischen <Freiheit und Bindung; in der Weimarer Republik
Die Frage nach dem <Subjekt> war ein charakteristisches Merkmal der Spätmoderne, die
in Deutschland während der Weimarer Jahre ihren Höhepunkt erreicht hatte. Das Problem
ergab sich daraus, dass das <Subjekt> einerseits als Mittelpunkt seiner Welt verstanden und
andererseits darin zugleich angefragt wurde. Thematisiert hatte dies eine omnipräsente
Kulturkritik, nach deren Auffassung der Mensch durch die modernisierte und <entzauberte>
Welt von seinem Wesenskern entfremdet sei. Die Heilung der in der Wahrnehmung vieler
entstandenen Situation einer (transzendentalen Obdachlosigkeit) (Georg Lukàcs), die nicht
nur die Bildung von Sinn, sondern auch die Beherrschung von Kontingenz erschwert habe,
versprachen sich die Stichwortgeber des kulturkritischen Diskurses durch die Beschwörung

der (Gemeinschaft). Das (Subjektproblem) wurde auch als pädagogische Herausforderung

verstanden. Auch der Katholizismus beteiligte sich an der Auseinandersetzung um
das (Subjekt) bzw. die (Persönlichkeit) und zeigte sich dabei - nach Jahrzehnten der
Inferiorität in Deutschland - als kraftvoller und selbstbewusster Akteur. Anhand zweier
Beispiele - der katholischen Jugendbewegung Quickborn sowie der Rezeption der
Arbeitsschulidee im katholischen Religionsunterricht - wird analysiert, wie man im katholischen
Feld versucht hat, die (Persönlichkeit) durch Gemeinschaft zu retten und welcher Preis für
diese Strategie zu zahlen war.

Subjekt - Persönlichkeit - katholische Jugendbewegung Quickborn - Arbeitsschule -
Religionsunterricht - Romano Guardini - Heinrich Schüßler - Weimarer Republik - Gehorsam.

Le sauvetage de la <personnalité>par la communauté — Concepts exemplaires d'(auto-)
éducation catholique entre <liberté et engagement> dans la République de Weimar

La question du (sujet) était un trait caractéristique du modernisme tardif, qui a atteint son
apogée en Allemagne pendant la période de Weimar. Le problème vient du fait que le
(sujet) était considéré comme le centre de son monde d'une part, et qu'il était simultanément

interrogé. Le thème en était une critique culturelle omniprésente, selon laquelle
l'homme était aliéné de son noyau essentiel par le monde modernisé et (désenchanté). Les
acteurs clés du discours critique culturel promettent de remédier à la situation de (sans-
abrisme transcendantal) (Georg Lukâcs), qui est apparue dans la perception de beaucoup
et qui a non seulement rendu plus difficile la formation du sens mais aussi la maîtrise de la
contingence, en invoquant la (communauté). Le (problème du sujet) a également été compris

comme un défi éducatif. Le catholicisme a lui aussi pris part au débat sur le (sujet) ou
la (personnalité) et - après des décennies d'infériorité en Allemagne - s'est révélé être un
acteur puissant et sûr de lui. Sur la base de deux exemples - le mouvement de jeunesse
catholique Quickbom et la réception de l'idée d'une école de travail dans la communauté
religieuse catholique - l'article présente une analyse des tentatives qui ont été faites dans
le domaine catholique pour sauver la (personnalité) par la communauté et du prix qui a dû
être payé pour cette stratégie.

Sujet - personnalité - mouvement de jeunesse catholique Quickborn - école de travail -
éducation religieuse - Romano Guardini - Heinrich Schüßler - République de Weimar -
obéissance.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114(2020)35-55, DOl: 10.24894/2673-3641.00050



Die Rettung der <Persönlichkeit> durch Gemeinschaft 55

Il salvataggio délia <personalità> attraverso la comunità - concetti esemplari di
(auto)educazione cattolica tra (libertà e impegno> nella Repubblica di Weimar

La questione del <soggetto> era una caratteristica del tardo modernismo, che raggiunse il
suo apice in Germania durante gli anni di Weimar. II problema nasceva dal fatto che il
<soggetto> era visto da un lato corne il centra del suo mondo e contemporaneamente veniva
indagato. II tema era una critica culturale onnipresente, secondo la quale l'uomo era alie-
nato dal suo nucleo essenziale da parte del mondo modernizzato e <disincantato>. I prota-
gonisti del discorso culturale-critico promettevano di curare la situazione dei (senzatetto
trascendentali> (Georg Lukàcs), emersa nella percezione di molti e che rendeva più difficile
non solo la formazione di un significato ma anche la padronanza del contingente, invocan-
do la <comunità>. Il <problema del soggetto> è stato anche inteso come una sfida educativa.
Anche il cattolicesimo ha partecipato al dibattito sul <soggetto> o sulla <persona!ità> e -
dopo decenni di sudditanza in Germania - si è dimostrato un attore potente e sicuro di sé.
Sulla base di due esempi - il movimento giovanile cattolico Quickborn e l'accoglienza
dell'idea di una scuola di lavoro nella comunità religiosa cattolica - si analizza come si è

cercato in campo cattolico di salvare la <personalita> attraverso la comunità e quale prezzo
si è dovuto pagare per questa strategia.

Soggetto - Personalità - movimento giovanile cattolico Quickborn - scuola di lavoro -
educazione religiosa - Romano Guardini - Heinrich Schüßler - Repubblica di Weimar -
obbedienza.

The rescue ofthe <personality> through community — exemplary concepts ofCatholic
(self-)education between <freedom and commitment> in the Weimar Republic
The «question of the Subject» was a characteristic feature of late modernism, which
reached its peak in Germany during the Weimar years. The problem arose from the fact
that, on the one hand, the «Subject» was seen as the centre of its world; at the same time,
it was put to the question. According to the way in which the issue was broached by an
omnipresent cultural criticism, man was alienated from his essential being by the modernized

and «disenchanted» world. The key players in the cultural-critical discourse promised
to cure the situation of «transcendental homelessness» (Georg Lukàcs), which had
appeared in the perception of many and had made formation of meaning as well as mastery
of contingency more difficult, by invoking the idea of «community». The «problem of the
Subject» was understood also as an educational challenge. Catholicism also participated in
the debate on the «Subject» or «personality». After decades of inferiority in Germany,
Catholicism had emerged as a powerful and self-confident agent. Two examples - the
Catholic youth movement Quickborn, and the reception of the idea of a working school in
the Catholic religious community - are analysed regarding the attempts that were made in
the Catholic field to save the concept of «personality» through community, and the price
that had to be paid for this strategy.

Subject - personality - Catholic youth movement Quickborn - work school - religious
education - Romano Guardini - Heinrich Schüßler - Weimar Republic - obedience.

Alexander Maier, Dr., Universität Luzern, Professur fur Religionspädagogik und Katechetik.

SZRKG/RSHRC/RSSRC 114 (2020) 35-55, DOI: 10.24894/2673-3641.00050




	Die Rettung der "Persönlichkeit" durch Gemeinschaft : exemplarische Konzepte katholischer (Selbst-)Erziehung zwischen "Freiheit" und "Bindung" in der Weimarer Republik

