Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 113 (2019)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus 431

1. Antike
Materialitdt und Transfer von Kulten und religiésen Praktiken

Takayoshi M. Oshima, Teaching Morality in Antiquity, Wisdom Texts, Oral Traditons, and
Images (Orientalische Religionen in der Antike 29), Tiibingen, Mohr Siebeck 2018, 304 S.

Die Publikation nimmt die Beitrdge zum Workshop «Teaching Morality in Antiquity: Wis-
dom Texts, Oral Traditions, and Images» auf, der vom 29. 11-1. 12. 2016 in Leipzig veran-
staltet wurde. Der Band setzt sich mit biblischen, mesopotamischen, dgyptischen und levan-
tinischen Weisheitstexten und -konzepten auseinander.

J. Dietrich fiihrt in die Weisheit antiker Kulturen ein. Der innerfamiliéire Faktor der Erzie-
hung in Privathdusern stellt ein wichtiges soziales Kriterium antiker Weisheit dar (3). Die
Weisheitstradition war eng mit dem Konigshof verbunden (4). Die Kanonbildung der anti-
ken Weisheitstradition erlangte grofe Bedeutung (5). Die Weisheit ging mit dem Wissen
um die Weltordnung einher (10). Die Anfiinge des theoretisch-kritischen Denkens reichen
bereits in den antiken Nahen Osten zurtick (13).

J. Assmann hebt Tugenden und Pflichten nach altigyptischen Morallehren hervor. Das
Maatkonzept ist als normative und performative Kategorie mit imperativischen Eigenschaf-
ten zu bestimmen (19). Das maatgerechte Tun und Reden ist als Aspekt gemeinschaftsfor-
denden Verhaltens zu sehen (19). Die Liige kann als Inbegriff sprachlicher und die Habgier
als Inbegriff handelnder Unsolidaritit gelten (19). Die 4gyptischen Morallehren zielten auf
die Sicherung der Fortdauer des Verstorbenen im sozialen Gedéchtnis der Nachwelt ab (22).

Y. Cohen geht den Hintergriinden flir das Kopieren, Studium und Sammeln von keil-
schriftlicher Weisheitsliteratur nach. Die Uberlieferungsgeschichte der sumerischen Sprich-
wortsammlung zieht sich von der altbabylonischen Zeit bis ins 1. Jhdt. v. Chr. hin (42). Der
«Sitz im Leben» des altorientalischen Sprichwortwesens ist im Schulkontext zu finden (42—
43). Die Serie ES.GAR/iskar Sidu deutet auf die Zusammengehorigkeit der mesopotami-
schen Weisheitstexte und Sprichwdérter hin (53).

A. Lenzi widmet sich den «Counsels of Wisdom» im Mesopotamien des 1. Jtsd. v. Chr.
Der Textadressat stammt wohl aus den Schiilerkreisen, wihrend der einzige Sprecher der
Lehrer sein diirfie (63). Der Text baut u. a. auf dem do-ut-des-Prinzip auf (66).

H. Niehr befasst sich mit Weisheit in ugaritischen Konigsepen. Das Kirta-Epos weist bei
Kinderlosigkeit des Protagonisten und Erhthung des Gerechten durch die Gotter eine Paral-
lele zum hethitischen Appu-Mérchen auf (72). Die Gastmahlepisode im Kirta-Epos greift
auf ein Motiv aus dem um 1300 v. Chr. in Ugarit entstandenen Weisheitstext «Der leidende
Gerechte» (RS 25460) zuriick (73). Der erste weisheitliche Zug im Aghatu-Epos manifes-
tiert sich in der Inszenierung des Konigs Dan’ilu als Lehrer und Erzieher seines Sohnes
Aghatu (78). Die magisch-mantische Weisheit spielt im Aghatu-Epos eine grofie Rolle (78).

N. Ayali-Darchan deckt westasiatische Vorldufer fiir den demotischen Weisheitsspruch
Kha-sheshonqy 13: 17 auf. Die dortige Warnung vor dem Geheimnisverrat an die Ehefrau
ist iiber den Ahikar bis zur babylonischen Weisheitslehre «Sima milka» aus dem 2. Jtsd. v.
Chr. zuriickzuverfolgen (99—-100).

D. Bodi klrt {iber Tiersprichworter bei Ahikar und Asop in Bezug auf menschliches Ver-
halten auf. In Ahikar 92 wird der rduberische Charakter der menschlichen Beziehung mit
einem Lowen auf der Jagd verglichen (107). Im Unterschied zu Ahikar 92 betont die Asop-



432 Rezensionen — Comptes rendus

fabel vom Hirschen und Lowen mehr den Galgenhumor, was nicht gegen eine Abhéngig-
keit sprechen muss (109). Die Arbeitsmiidigkeit des Esels in Ahikar 93 und dessen 16wen-
haftes Verhalten spielen vielleicht auf die Verweigerung eigener Aufgaben in der menschli-
chen Gesellschaft an.

E. Jiménez untersucht parodistische Tendenzen der Theodizee in der babylonischen Lite-
ratur. Die Homogenitét der Schrift driickt sich in hiufigen Parallelismi membrorum und
vier VersfiiBen in fast jeder Zeile aus (124). Die vielen seltenen und ungewdhnlichen Wor-
ter zogen einen antiken Kommentar des Werkes nach sich (125). Die parodistischen Zitate
aus der Theodizee tauchen u. a. in den Streitgespréchen auf (128-129). E. L. Greenstein
befasst sich mit Sprichwortern im Hiobuch. Das klarste Beispiel flir den Sprichtwortge-
brauch bei Hiob ist in 18: 5-6 zu beobachten (139).

D. S. Hermnéndez begibt sich an bildhafte Ausdriicke des moralischen Urteils in der nahostli-
chen Literatur heran. Der Rat zur Orientierung an antiker Weisheit wird Hiob 8: 8-10; 15: 10;
15: 17-19 und 20: 4-5 erteilt (151). Das gleiche Motiv kehrt in der sumerischen «Lehre des
Suruppak (1-6)» wieder (152). Die Stelle Hiob 20: 10 steht in der Riickwirkung unmoralischen
Handelns auf die nédchste Generation der dgyptischen «Lehre des Amenemope 8, 7-8» nahe
(158). Die sog. Parallele zwischen Hiob 20: 18 und Amenemope 9, 16-10, 5 beim Verschlu-
cken und Erbrechen des illegitimen Reichtums (159) gibt der dgyptische Text nicht her.

L. Schwienhorst-Schénberger fragt nach der bewusstseingesteuerten Problemlésung im
Hiobbuch. Im Endtext ist zwischen «duerer» L8sung mit der Wiederherstellung und «in-
nerern Losung mit der Vers6hnung des Protagonisten zu differenzieren (165). Die Illokuti-
on und Lokution in den Gétterreden stehen gleichberechtigt nebeneinander (166). Das
Hiobbuch ist als Plddoyer flir die Anerkennung nichtpropositionalen Wissens zu verstehen
(166). Das Theodizeeproblem héngt mit der mangelnden Einsicht/dem getriibten Bewusst-
sein des Protagonisten zusammen (167).

A. von Lieven wendet sich dem Theodizeeproblem im Alten Agypten zu. Die religiésen
Themen treten in Hgyptischen Weisheitstexten erstmals in der «Lehre des Ani» aus dem
Neuen Reich hervor (175). Die bedeutendste nichtweisheitliche Quelle zum Theodizee-
problem stellt Sargtextspruch 1130 dar (176).

Th. Kriiger fithrt iber Moral und Religion in babylonischen Gedichten zum «Gerechten
Leidenden» aus. Der Text «Ludlul B&l Némeqi» fordert gottlichen Lohn fiir gutes mensch-
liches Verhalten ein (183). Das Leiden des Protagonisten wird dort als Folge seines unwis-
sentlichen schlechten Agierens aufgefasst (184). Die «Babylonische Theodizee» setzt die
Mitverantwortung der Gétter fiir menschliches Fehlverhalten voraus (186).

T. M. Oshima interpretiert den Nutzen des Bdsewichtes in mesopotamischen Weisheitstex-
ten. In Mesopotamien ftritt erstmals der Tun-Ergehen-Zusammenhang auf (190). Die «Lehre
des Surrupak, 140-142» misst Gebeten groBe Bedeutung fiir das eigene Wohlbefinden bei
(195). Die positiven Konsequenzen der Erflillung religiGser Pflichten werden am deutlichsten
in der «Lehre des Ur-Ninurta 19-37» beschrieben (196). Der «Freund» in der « Theodizee» ist
als Personifikation traditioneller Weisheit und Sympathietréiger des Autors zu deuten (207).
Das Wohlergehen des Gottlosen kann laut Textaussage auf keine lange Dauer hoffen (208).

I. Cornelius wertet die Hammurapistele aus. Der Sonnengott im Bildfeld hélt u. a. eine
Messschnur in der Hand (223), wihrend der Konig seine Hand in einem Gebetsgestus erhebt
(224). J. E. Filitz analysiert Details des mesopotamischen Rituals. Der ostentative Charakter
der babylonischen Akitu-Prozession wird zur Sprache gebracht (241-242). Y. Feder folgt der
Spur der Vergeltung und des Fundamentes der moralischen Ordnung im antiken Nahen Os-
ten. Die Kompositionen Surpu und Dinger $4.dab5.ba-Anrufungen stellen eine Verbindung
zwischen Krankheit und Siinde her (257). K. Prochownik n#hert sich der mesopotamischen



Rezensionen — Comptes rendus 433

Moraltheologie an. Der Zusammenhang zwischen {ibernatiirlichen Kréften und sozialen
Normen reicht in Mesopotamien bis ins frithe 3. Jtsd. v. Chr. zuriick (272). Der Nexus zwi-
schen irdischem Leid und Strafe der Gotter 14sst sich seit dem 2. Jtsd. v. Chr. finden (274).

Der Gesamteindruck des Buches darf als tiberzeugend gelten. Die Interpretationen sind im
GroBen und Ganzen gut nachvollziehbar. In wenigen Fillen gewinnt die subjektive Mei-
nung der Autoren zu sehr die Oberhand.

Bonn Stefan Bojowald

Foy Scalf (ed.), Book of the Dead, Becoming God in Ancient Egypt, with new object photo-
graphy by Kevin Bryce Lowry (Oriental Institute Museum Publications 39), Chicago, Orien-
tal Institute Museum, 2017, 374 S.

Die Rezension blickt auf die Publikation zum altdgyptischen Totenbuch, die als Begleit-
band zu einer Ausstellung in Chicago erschienen ist. Das zur dgyptischen Jenseitsliteratur
gehorige Totenbuch sollte dem Verstorbenen ab dem Neuen Reich die nachtodliche Exis-
tenz sichern. Das Buch spricht Experten und Laien gleichermallen an. Der Inhalt richtet sich
nach folgendem Schema:

In der Einleitung gibt der Herausgeber erste Hinweise zum Totenbuch. Die Totenbuch-
manuskripte setzen sich jedes fiir sich aus mehreren Spriichen unterschiedlicher Herkunft
zusammen (12). Die Reihenfolge der Spriiche kann von Handschrift zu Handschrift va-
riieren (12). Die Spriiche werden z. T. von farbigen Vignetten begleitet (12). Die moderne
Z#hlung der Spriiche geht auf die Vorgaben von R. Lepsius aus dem Jahr 1842 zuriick (12).

Teil L. ist mit dem programmatischen Titel «Geburt des Totenbuches» tiberschrieben: F.
Scalf ordnet in 1 das Totenbuch genauer ein. Die Hohe der Totenbuchpapyri konnte zwi-
schen 30 und 50 cm betragen (22). Der dgyptische Orginaltitel der Komposition lautet
«Buch des Herausgehens am Tage» oder «Spriiche fiir das Herausgehen am Tage», was auf
das Verlassen des Grabes durch die Seele des Verstorbenen Bezug nimmt (23). P. F. Dor-
man geht in 2 dem Ursprung und der frithen Entwicklung des Totenbuches nach. Die Vor-
ldufer des spéteren Totenbuches sind in den Pyramidentexten/Altes Reich und Sargtexten/
Mittleres Reich zu finden (29-30). Das Alter der Pyramidentexte muss mindestens bis
Koénig Sahure vordatiert werden (32). Die Anfinge des Totenbuches reichen bis in die 13.
Dyn. zuriick (34). Die fritheste Fassung einer kodifizierten Anordnung der Spriiche taucht
auf dem Sarg der Konigin Mentuhotep vom Ende 13./Anfang 16. Dynastie auf (34). Die
Provenienz der frithen Totenbiicher deutet auf die Gegend von Theben hin (38). E. Cole
studiert in 3 die Sprache und Schrift des Totenbuches. Die Totenbiicher greifen auf das
Medium der Kursivhieroglyphen, Hieroglyphen oder das Hieratische zurlick (44). In der
Romerzeit wurde eines der letzten Totenbiicher in demotischer Schrift und Sprache verfasst
(44). Die Mehrheit der Totenbiicher hat sich des klassischen Mitteldgyptisch bedient (45). 1.
Munro hebt in 4 die Bedeutung der Vignetten hervor. Die Vignetten treten bereits auf frii-
hen Totenbuchmanuskripten zumeist aus Leinen auf (49). Die Kleidung der Personen in
den Vignetten kann bei der Datierung der Handschriften helfen (53).

Teil 1. fithrt in Herstellung und Gebrauch des Totenbuches ein: H. Kockelmann zeichnet in
5 die Schritte bei der Herstellung des Totenbuches nach. Das typische Layout der hierogly-
phischen Totenbiicher mit Randlinien, vertikalen Textkolumnen und Vignettenfeldern wurde
in der 18. Dynastie entwickelt (68). Die retrograde Schriftrichtung kommt als weit verbreite-
tes Phinomen der Totenbiicher aus Neuem Reich und Ptoleméerzeit vor (69). Die Zentren
der Totenbuchproduktion haben sich auf Memphis, Theben und Achmim konzentriert (71).



434 Rezensionen — Comptes rendus

Y. Barbash spiirt in 6 dem rituellen Kontext des Totenbuches nach. Die Spriiche nehmen
auf Rituale vor dem Begribnis wie die Stundenwachen in der Balsamierungshalle Bezug
(76). In gleicher Weise betreffen sie Rituale wihrend der Bestattung wie den Leichenzug
oder die Mund6ffnungszeremonie (77). Der Sitz im Leben der Spriiche besteht z. T. in
Tempelliturgien, die erst spéter funerdr adaptiert wurden (81). M. Mosher Jr. verfolgt in 7
die Ubermittlung der funeriren Literatur von der Saiten- bis Ptolemierzeit. Die Zahl der
Spriiche pendelt sich zwischen der Saiten- und Ptoleméerzeit auf 165 ein (85). In Theben
lassen sich am Beginn der Ptolemderzeit vier aktive Totenbuchateliers ausmachen, die
jeweils eigene Traditionen begriindet haben (88).

I. Régen befasst sich in 8 mit der Archédologie des Totenbuchs. In reicheren Bevolke-
rungsschichten wurden fiir die Schreibunterlage besténdigere Materialien als Papyrus und
Leinen wie Leder oder Hartgestein gewdhlt (99). Die textliche Nachricht von der Bei-
mischung von Réucherwerk in die «Magischen Ziegel» wird archédologisch bestitigt (105)

Teil III. handelt von Magie und Theologie des Totenbuches: R. Ritner nimmt in 9 zur
Vergottlichung des Toten Stellung. Die Identifikation des Verstorbenen mit géttlichen
Miéchten kehrt im Totenbuch in iiber der Hilfte der Spriiche wieder (110). A. Kucharek
weiht in 10 in die Osirismysterien ein. Der fritheste Nachweis fiir Osiris 1dsst sich in die 5.
Dynastie datieren (117). Die urspriingliche Funktion des Gottes hing mit der koniglichen
Totenreligion zusammen (118). Die umfassendste dgyptische Prisentation des Osirismythos
begegnet auf einer Stele aus der 18. Dynastie, die heute im Louvre aufbewahrt wird (118).
Das Khoiak-Fest ragt als wichtigstes Osirismysterium heraus (120). R. Lucarelli ergriindet
in 11 die Gétter, Geister und Ddmonen im Totenbuch. Die Himmelsgéttin Nut hatte fiir den
personlichen Schutz des Verstorbenen zu sorgen (129). Die fundrere Bedeutung der Gottin
Hathor wuchs ab dem Neuen Reich an (130).

Teil IV. betrachtet Ende und Wiederentdeckung des Totenbuches: F. Scalf untersucht in
12 den Ausklang des Totenbuches. Die letzten bezeugten Totenbuchspriiche stammen aus
dem 1.-2. Jhdt. n. Chr. (139). Der frithe H6hepunkt des Totenbuches hat in der 19./20.
Dynastie gelegen (139). Die Standardisierung der Spriiche fing bereits in der Kuschitenzeit
an (140). Das Totenbuch wurde ab dem spéten 4. Jhdt. v. Chr. allméhlich durch die «Bii-
cher vom Atmen» ersetzt (141). B. Liischer widmet sich in 13 der neuzeitlichen Wiederent-
deckung des Totenbuches. Die Verbindung zwischen dem Agyptischen und Koptischen
wurde bereits im 17. Jhdt. von Athanasius Kircher richtig erkannt (150). Der ptoleméische
Papyrus Cadet lag der ersten Faksimileausgabe eines kompletten Totenbuches aus dem Jahr
1805 zugrunde (153). St. Vinson beschéftigt sich in 14 mit dem Nachleben des Totenbu-
ches. Die Komposition hat in Horrorfilmen des spéten 19./friihen 20. Jhdt. eine zweifelhafte
Rolle gespielt (169).

Teil V steuert den eigentlichen Katalog bei: In der Ausstellung wurden menschliche Uber-
reste (173—175), Leinenbinden (176-182), Herzskarabden (183—190), Sarkophage und
Sdrge (191-200), Papyri (201-310), Magische Ziegel (311-318), funerdre Figuren (319—
323), Stelen (324-329), Grabreliefs (330-334), Gotterstatuen (335-350) und Schreibutensi-
lien (351-355) gezeigt. Die groBformatigen Farbaufnahmen der Totenbuchpapyri kénnen
als echtes Prunkstiick des Bandes gelten.

Die abschlieBende Bewertung kann durchaus wohlwollend erfolgen. Das Buch kommt
seiner Aufgabe durchaus nach. Der Leser kann sich einen guten Einblick in die Zusammen-
hénge rund um das Totenbuch verschaffen.

Bonn Stefan Bojowald



Rezensionen — Comptes rendus 435

Daniela C. Luft, Osiris-Hymnen, Wechselnde Materialisierungen und Kontexte, Untersu-
chungen anhand der Texte «C 30»/Tb 181, Tb 183, « BM 447»/Tb 128 und der « Athribis»-
Hymne (ORA 30), Tiibingen, Mohr Siebeck, 2018, 1044 S.

Die hier zu besprechende Publikation legt die {iberarbeitete Fassung der 2011 von der
Philosophischen Fakultét der Universitit Heidelberg angenommenen Dissertation der Auto-
rin vor. Das Thema bilden vier ausgewéhlte dgyptische Osirishymnen, die auf eine zeitlich
und ortlich zahlreiche Belegung verweisen kdnnen. Der Inhalt des Buches kann folgender-
mallen portrétiert werden:

In der Einleitung wird zunéchst das Wesen des Totengottes Osiris erhellt. Der mythische
Prézedenzfall des heimtiickisch ermordeten und dann wieder auferstandenen Gottes lieferte
bereits im Alten Reich den Prototyp fiir das Konzept des verstorbenen Konigs, das spites-
tens ab dem Mittleren Reich auf den privaten Bereich verallgemeinert wurde (1). Der Kon-
text und die Verwendung von Texten werden anschlieBend grofl und breit diskutiert (5—13),
wobei die Ausflihrungen an einer gewissen Langatmigkeit leiden. Die fiir die Untersuchung
herangezogenen Texte werden als néchstes bekannt gegeben. Die Hymne «C 30» dient als
erstes Beispiel, die im Neuen Reich z. T. in TB 181 aufging (13). Die beiden Hymnen «BM
447»/Tb 128 firmieren als zweites Beispiel (13). Das dritte Beispiel besteht aus Tb 183,
wobei die Formulierung, dass «sich bei Tb 183 eine Einzelhymne finden ldsst, die in text-
geschichtlicher Beziehung zu Tb 183 stehen muss» (13) nicht besonders gliicklich wirkt.
Das vierte Beispiel wird durch die sog. «Athribis»-Hymne représentiert (13).

In 2 wird zur Textgeschichte Stellung genommen. Die Osiris-Hymne des Clusters «C
30»/Tb 181 taucht erstmals im spéten Mittleren Reich auf, wo sie der héufigste Vertreter
dieser Art ist (35-36). Die von der Vorlage 8 abhdngigen Textzeugen der C 30-Variante
schlieBen stBriissel E 5300, staPtahmes und stLeiden no 50 aus dem Neuen Reich und
spéter ein (39). Der Textzeuge staPtahmes ist an der Auslassung von einzelnen oder meh-
reren Zeilen zu erkennen, was jedoch stemmatisch nicht relevant ist (42). Die Fassung
stNeferhotep A und B weicht am stérksten von der Tradition des Hymnentextes «C 30» ab
(43). Die zur Vorlage y gehorigen Textzeugen stLondon BM 218 und stOxford QC 1109
weisen die groBte Nihe zueinander auf (45). Die Hauptlesung «C 30» setzt sich aus den
Zeugen stHannover 1976.80a, staBerlin no 2294, stLouvre no 88 und stKairo CG 20498
zusammen (48). Die namengebende Stele Louvre C 30 héngt offenbar iiber eine Vorlage {
sekundir von der Hauptlesung ab (50). Die Tb 181-Zeugen bauen auf einer gemeinsamen
Vorlage 6 fiir den «C 30»-Text auf (53-54). Die von der Vorlage A bzw. A1-A3 abhingigen
Tb 181-Zeugen kénnen einer Lokaltradition aus Deir el-Medineh zugeordnet werden (67).
Die Bezeugungen von Tb 181 zeichnen sich durch eine grole Homogenitit aus (74). Der
als Tb 183 gezihlte Text existiert offenbar nur in den Zeugen pHunefer, pGreenfield,
gStockholm, TT 406 (1) re. und Osireion, wobei die Fassung TT 406 (1) re. durch einen be-
sonders geringen Textumfang charakterisiert ist (78). Die drei verfligbaren Tb 183-Text-
zeugen gehen offenbar auf einen gemeinsamen «Urtext» zuriick (85). Die Hymne BM 447
ist bislang in drei Textzeugen nachweisbar, die spéter in Tb 128 aufgenommen wurden
(87). Die «Athribisn-Hymne kann als einzige aus dem Tempelkontext stammende Osiris-
Hymne aufgefasst werden (91).

In 3 werden die Struktur und Form der Hymnen behandelt. Die C 30-Hymne lehnt sich mit
der Dreiteflung «Uberschrift — Verehrungstext — Schlussgebet» an das diesbeziigliche Stan-
dardschema an (101). Der Totenbuchspruch 181 zeigt einen sehr komplexen Aufbau, der auf
vier durch Titel und Sprechanweisung eingerahmte Einzelhymnen zuriickgreift (112). Der
Totenbuchspruch 183 kann als Komposit-Text aus mehreren Elementen bestimmt werden



436 Rezensionen — Comptes rendus

(155). Die Hymne «BM 447»/Tb 28 hilt mit Anrufungen und Beschreibung der Taten ande-
rer Gétter das Standardschema einer Hymne ein, geht dann aber zu einer litaneihaften Form
tiber (162). Der Kern der Athribis-Hymne ist als hymnische Anrufung des Osiris mit der
Beschreibung dessen Wesens durch Epitheta und partizipiale Zusétze zu beurteilen (194).

In 4 wird der Inhalt der Texte néher analysiert. Die kulttopographische Herrschaftsaus-
tibung des Osiris besitzt in C 30 einen hohen Stellenwert (202). In Tb 181 werden u. a. die
Epiphanie des Osiris (219), die néchtliche Vereinigung von Re und Osiris (220) und die
korperliche Restitution des Osiris (222) thematisiert. In Tb 183 werden u. a. die positiven
Taten des Thot fiir Osiris (241), Epiphanie des Osiris (241), Aufnahme des Sprechers in den
Kreis der Gotter (242) und das Prinzip der Maat (242) zur Sprache gebracht. In «BM
447»/Tb 128 werden die Epiphanie des Osiris (256) und dessen Herrschaft (256) ausgebrei-
tet. In der Athribis-Hymne werden die Herrschaft des Osiris (266) und dessen Eigenschaft
als Verursacher der Nilflut (266) besonders gewiirdigt.

In 5 werden Kontext und Funktion in den Mittelpunkt gestellt. Die C 30-Hymne wurde
vielleicht bei einer Osirisprozession den Horern vorgetragen (279). Die Hauptfunktion hat
im Gebrauch als Ritualbegleittext bei kultischem Geschehen bestanden (281). In Tb 183
kommt der Totengerichtsthematik und Zusammenhéingen um den Gott Thot zentrale Be-
deutung zu (299). Der Sitz im Leben von «BM 447»/Tb 128 ist im Kultgeschehen mit ent-
sprechenden Opfern und Festen zu suchen (338). Der Inhalt der Athribis-Hymne zielt auf
die Herrschaft des Osiris und dessen Wohltaten fiir den K6nig ab (342).

In 6 wird die Zusammenfassung der Ergebnisse geboten.

In 7 wird die Zugehorigkeit der vier untersuchten Texte zur literarischen Gattung der
Hymnen nachgepriift. Das behandelte Material sticht durch die Themenfelder «Herrschaft»
und «Todesiiberwindung» des Osiris hervor (376). Die Hymnen lieen sich ausnahmslos
sowohl in kultischem als auch funerérem Bereich verwenden (383).

In 8 werden Anhéinge mit Literaturverzeichnis (403—424), Abbildungen (426-431), Text-
zeugenverzeichnis (432-492), Textedition (494-625), hieroglyphische Synopse (626—
1036), Quellenverzeichnis (1037-1041) und Sachregister (1042—-1044) hinzugefiigt. Die
Textedition wird in Transkription, Ubersetzung und kritischem Apparat mit den abwei-
chenden Lesarten angefertigt.

Die folgenden Punkte mdgen nicht ganz nutzlos erscheinen:

553: Die Ubersetzung von «is rf §r=tn $w r i pwii §tz imn» ist in «Nun, moget ihr ihn
doch hinaufsteigen lassen zu diesem geheimen und verborgenen Grabbau» zu korrigieren!

557: Die Ubersetzung von «iw hr=f m bik» sollte wohl wirklich besser «indem sein Ge-
sicht das eines Falken ist» lauten!

615: Die Ubersetzung von «phr.n=f t3.wi m <.wi=f» ist in «nachdem er die beiden Léinder
mit seinen Armen umfasst hat» zu dndern!

Der Rezensent entschlieft sich schlussendlich zu einem iberwiegend positiven Fazit. Die
Uberlegungen der Autorin kénnen zum gréBten Teil als plausibel gelten. Die Ubersetzung
ist bis auf die genannten kleineren Abziige in einem tadellosen Zustand. Die Synopse ist
ordentlich gemacht. In wenigen Féllen fallen Redundanzen an, was z. B. die doppelt betonte
Mbglichkeit zur Gewinnung der Textgeschichte der Hymnen und der Rolle des Uberliefe-
rungszufalls betrifft (14). Die Lektiire der Einfithrung wird durch den sperrigen Schreibstil
nicht gerade erleichtert.

Bonn Stefan Bojowald



Rezensionen — Comptes rendus 437

Marlen Bunzel, [job im Beziehungsraum mit Gott. Semantische Raumanalysen zum Ijob-
buch (Herders Biblische Studien 89), Freiburg i. Br., Herder, 2018, 348 S.

Seit den 1990-er Jahren kam es in den Sozial- und Kulturwissenschaften zu einer ver-
schiedentlich als «Spatial Turn» bezeichneten Neuorientierung an den Kategorien des
Raums (anstelle derjenigen der Zeit). Zu den Vordenkern dieser Neuorientierung gehort (in
Weiterfilhrung phédnomenologischer Ansétze) etwa Michel Foucault (1926-1984). Fiir ihn
ist unsere Gegenwart das «Zeitalter des Raumes» (M. Foucault, Schriften, Bd. 4, Frankfurt
a. M. 2005, 931), «das nicht l&nger in Kategorien der Geschichte, der Entwicklung, der
Krise und des Stillstands, sondern in Kategorien der Gleichzeitigkeit, des Nebeneinanders,
des Nahen und Fernen denkt» (M. Schroer, Art. «Spatial Turn», in: S. Glinzel (Hg.), Lexi-
kon der Raumphilosophie, Darmstadt 2012, 380).

Das hermeneutische Instrumentarium der Raumphilosophie wendet Marlen Bunzel in
ihrer 2017/18 von der Kath.-Theol. Fakultét der Universitét Erfurt als Dissertation ange-
nommenen Studie auf das [job-Buch an, um es fiir die Exegese dieser zentralen alttesta-
mentlichen Weisheitsschrift fruchtbar zu machen.

Nach einer Einfiihrung in «hermeneutische, methodische und inhaltliche Grundlagen»
(17-36) skizziert die V. darauf aufbauend die Raumvorstellungen im Alten Testament bei-
spielhaft an der auch im Ijob-Buch begegnenden (oft metaphorischen) Rede vom «Todes-
raum» (40—49) und vom «Korperraum» (49-55). Beide Raumkonzepte enthalten auch
einen relationalen Aspekt von (verwehrter oder ermdglichter) Interaktion und Beziehung
und stehen so im Zusammenhang der metaphorischen Konstruktion von «Beziehungsriu-
men» (56-62). Die Analyse derartiger «Beziehungsraumbilder» im Prolog, den Ijob-Reden
und den Gottesreden und die Nachzeichnung des Prozesses, der sich in ihrem Wandel, der
«Dynamik des Raumaufbaus und des Raumabbaus» (309), niederschlégt, ist das zentrale
Anliegen der Studie.

Den programmatischen Erléuterungen zur dabei angewandten Methodik (62-70) zufolge
wird «ein synchrones und rezeptionsésthetisches Textverstidndnis» (62) zugrunde gelegt:
Synchron, weil der ljob des Prosarahmens und der Dichtung «als ein und dieselbe Gestalt
verstanden» (62) wird, d. h. Spannungen nicht literarkritisch aufgeldst, sondern inhaltlich
als Entwicklungsgeschehen gedeutet werden. Rezeptionsésthetisch, insofern die raumbezo-
genen Angaben, die einen textlichen «literarischen Raum» konstituieren, von den Rezipien-
ten in einer «topologischen Lektiire» als «imagindrer Raum» zu rekonstruieren sind (vgl.
64-65). Herangezogen werden dabei nur die Textstellen, die die Gottesbeziehung Ijobs
raumkonnotiert beschreiben und dabei eine dreidimensionale Raumvorstellung erzeugen
oder deren Beschriinkungen fiktiv iiberschreiten.

Die detailliert ausgefithrte Analyse des literarischen Beziehungsraums von Ijob und Gott
(81-302) konzentriert sich auf zwei «Kernraumbilder»: Einerseits die in der Klage [jobs als
feindselig und bedréingend wahrgenommene Néhe Gottes, andererseits die Hoffhung auf
Befreiung aus dieser Einengung und auf die Erneuerung einer heilsamen Gottesnéhe (69).

Ausgangspunkt dieser Analyse, deren Tenor hier angedeutet sein soll, ist die Darstellung
der urspriinglichen Gottesbeziehung Ijobs im Prolog: Im geschiitzten Segensraum, in dem
Tjob lebt, herrscht ein Engeverhéltnis zu Gott, das aber mit einer unfreien Abhéingigkeitsbe-
ziehung einhergeht und dadurch zugleich Distanz bedeutet. Diese Distanz hebt Gott auf das
Dringen Satans hin auf und wandelt sie in eine zerstorerische Nihe, freilich ohne dabei die
Beziehung zu Ijob aufzugeben (81-95). Dieser Umbruch des Beziehungsraums l6st die
Klagen Ijobs im Dialogteil aus, nachdem sich diese Klage im Monolog von Kap. 3 zuerst
als verzweifelter Wunsch nach der Ausloschung seiner Existenz und damit nach dem Ende



438 Rezensionen — Comptes rendus

seiner Gottesbeziehung, wenigstens nach grofitmdoglicher Distanz im Totenreich als dem
Ort der Gottesferne artikuliert hat (95-113).

Die Ijob-Reden des ersten Redegangs in Kap. 6-7; 9-10; 12—-14 sind gepréigt vom Wider-
spruch zwischen dem Wunsch nach Befreiung von der einengenden N#he Gottes und dem
Leiden an seiner unerreichbaren Ferne angesichts der auf ihn gesetzten Heilshoffnungen
(113-187).

Diese Gleichzeitigkeit von guter und zerstérerischer Wirklichkeit Gottes prégt auch die
TIjob-Reden des zweiten Redegangs in Kap. 16-17; 19; 21. Die Raumbilder treten hier zu-
riick, doch wo sie vorkommen, stellen sie «pointierte Zuspitzungen» (305) der wider-
spriichlichen Wahrnehmung Gottes dar, am deutlichsten im Gegeniiber von duBerster Klage
in 16,7-14; 19,6-8.22; 19,9—13a.21b und imaginierten Momenten der Gottesnéhe, ndmlich
der anfanghaften neuerlichen Hinwendung zu Gott in 16,18-22, die im Appell gegen Gott
an Gott als [jobs Erldser in 19,25-27 gipfelt (188-231).

Der «Wiederaufbau des Beziehungsraums» beginnt so mit dem Zuriicktreten von Klage
und Ich-Fixiertheit [jobs und seiner Bereitschaft, Gott Raum zu gewéhren (vgl. 306). Im
dritten Redegang mit den Ijob-Reden Kap. 23-24; 26; 27-28 findet er zu einer Akzeptanz
sowohl der GroBe als auch der Ferne Gottes und damit zu seiner eigenen «Dezentrierungy.
Die Aufforderung zum Néhe-Distanz-Verhéltnis der «Gottesfurcht» als der allein angemes-
senen Haltung des Menschen vor Gott in 28,28 ist die Synthese dieser jetzt errungenen Ein-
sicht (231-258).

Den Monolog Kap. 29-31 versteht die Vf. als Zusammenfassung des Lebenswegs Ijobs:
Riickblick auf den urspriinglichen Segensraum (Kap. 29), Durchquerung des Fluchraums
(Kap. 30), Hinwendung zu Gott und Aufforderung an ihn zur Antwort (Kap. 31) (258-277).
Diese dann tatsichlich ergehende Antwort in den Gottesreden in 38,1-41,26 schlielen den
Beziehungsraum, indem JHWH Ijob in das Gesamt des Kosmos einweist und so weiter aus
seiner Ich-Zentriertheit herausfiithrt. Der Hohepunkt des Buchs ist in 42,1-6 mit der Gottes-
schau Ijobs als dem Ergebnis seines Ringens erreicht (277-293).

Abschlieflend présentiert der Epilog die Gottesbezichung Ijobs als neuerlichen Segens-
raum, der aber im Unterschied zum Prolog kein Raum der Enge, sondern der Freiheit ist —
Gott bleibt gegeniiber Ijob nicht mehr wie im Prolog passiv, sondern stellt durch sein akti-
ves Handeln die Beziehung wieder her und wandelt sich, indem er sich zu Ijob hinwendet
(vgl. 42,7-9), der seinerseits durch die Erfahrung des Leids in seiner Gottesbeziehung
gewandelt ist (293-302).

Indem die Vf. die Kategorie des «Beziehungsraums» als hermeneutischen Schliissel be-
nutzt, gelingt es ihr zweifellos, die unterschiedlichen im Buch entworfenen Gotteswahr-
nehmungen darzustellen, sie miteinander in Beziehung zu setzen und den literarisch kon-
struierten Prozess der Gotteserfahrung Ijobs zu beschreiben. Dennoch bleiben nach der
Lektiire Zweifel, ob die Anwendung dieser Hermeneutik, also die Rede vom «Beziehungs-
raumy statt von «Beziehungy, tatséchlich einen Mehrwert fiir die ErschlieBung des Textver-
sténdnisses bedeutet. Um ein beliebiges Beispiel herauszugreifen: Ist fiir die Sinnerhellung
der Klage Ijobs in 16,714 {iber die Feindseligkeit und Grausamkeit Gottes, der metapho-
risch als wildes Raubtier und heranstiirmender Kriegsfeind gezeichnet wird, tatsdchlich
etwas gewonnen, wenn die V. feststellt: «Das dominierende Raumbild dieser Verse ist ein
dynamisches, das von der Bewegung Gottes auf Ijob zu gekennzeichnet ist: Gott kommt
Tjob gefdhrlich nahe [...]»? (193). Es dréngt sich der Eindruck auf, dass hier wie hiufiger
den Texten eine Leitmetapher in einer etwas manieriert wirkenden Weise aufoktroyiert wird.

Fulda Stephan Lauber



Rezensionen — Comptes rendus 439

Diktys/Dares, Krieg um Troja. Lateinisch — Deutsch. Herausgegeben und iibersetzt von
Kai Brodersen (Sammlung Tusculum), Berlin/Boston, Walter de Gruyter, 2019, 448 S.

Im Mai 1832 schrieb Franz Liszt an einen Freund: «Homer, die Bibel, Plato, Locke, Byron,
Hugo, Lamartine, Chateaubriand, Beethoven, Bach, Hummel, Mozart, Weber sind mir stets
sehr nah. Ich studiere sie, ich sinne {iber sie nach, ich verschlinge sie regelrecht mit Leiden-
schaft!» Auch wenn der Bildungskanon, den Liszt hier anspricht, immer Wandlungen un-
terzogen wurde (Locke und der Mozart-Schiiler Hummel, aber auch Lamartine sind mittler-
weile herausgefallen), gehort der griechische Epiker Homer wie selbstverstdndlich nach wie
vor dazu, und es ist flir uns unvorstellbar, dass die Ilias und die Odysee im Westen zeitwei-
lig nicht gelesen wurden. Dem war aber seit spétestens dem 5./6. Jh. n.Chr. tatséchlich so,
was sowohl dem Schwinden der Griechischkenntnisse als auch dem Wandel der kulturellen
Ausrichtung der lateinsprachigen Gesellschaft geschuldet war. Die von einigen Humanisten
im 15. Jh. eingeleitete Wiedergewinnung des Homer im Kanon wurde erst im 18. Jh. abge-
schlossen. Aber Homer, und zwar insbesondere die Ilias, wirkte in der spétantiken, mittelal-
terlichen und frithneuzeitlichen Gesellschaft weiter, wenn auch in abge#nderter Form,
hauptséchlich dank dreier Werke: einer metrischen Zusammenfassung, der sog. Ilias latina,
die vielleicht in neronischer Zeit geschrieben wurde, vielleicht aber auch das Produkt einer
spitantiken Schule ist, sowie zwei angebliche Augenzeugenberichte, die aus unterschiedli-
cher Perspektive iiber den trojanischen Krieg in Prosa berichten: ein lingeres « Tagebuch»
(Ephemeris), das ein griechischer Kémpfer, Diktys von Kreta, verfasst haben soll, und eine
kiirzere Darstellung der Ereignisse durch einen Trojaner, Dares, der wie der andere angibt,
am Kriegsgeschehen beteiligt gewesen zu sein. Diktys wurde vielleicht zu Beginn des 4. Jh.
aus dem Griechischen ins Lateinische tibersetzt, wihrend die uns vorliegende lateinische
Fassung des Dares aus dem 5. oder 6. Jh. n. Chr. stammt (ein griechisches Original wird mit
guten Griinden auch fiir Dares angenommen, aber es haben sich bis jetzt keine Spuren
davon gefunden). In einer Studie, die im vorliegenden Band keine Beriicksichtigung gefun-
den hat, hat Valentina Prosperi (Omero sconfitto, 2013) die Entstehung der beiden pseudo-
historischen Berichte im Zusammenhang mit der Zweiten Sophistik vorgeschlagen. Geméf
Prosperi seien spéter in der lateinischen Welt die geistesgeschichtlichen Zusammenhénge
nicht mehr erkannt worden, was Ditkys und Dares den Status von zuverlédssigen histori-
schen Quellen verlieh. In der Tat wurden die beiden erfundenen Autoren nicht nur unzéhli-
ge MaBe bis ins ausgehende 16. Jh. hinein herangezogen, um die Ereignisse um Troja
darzustellen, sondern sie wurden ausgerechnet gegen «den Narren Homer» ausgespielt (dies
sogar schon in einem fingierten Brief des Cornelius Nepos, der dem Bericht des Dares
vorangestellt ist). [hr Einfluss im Westen, namentlich jener des kiirzeren Textes von Dares,
war auBerordentlich groB in der Literatur, in der Kunst und dadurch im imaginaire culturel
unzihliger Leser {iber die Jahrhunderte, die der optischen Tduschung echter Berichterstat-
tung erlagen. Erst seit einiger Zeit regt sich wieder Interesse fiir Diktys und Dares. Als ihre
Unechtheit als historische Quellen nachgewiesen wurde, entfielen sie ndmlich aus dem
Lese- und Studienkanon, und ihre bewusst schlicht gehaltene Sprache tat das Ubrige, um
sie in die Ecke der gelehrten Kuriosititen zu stellen. Sehr gegenwirtig waren sie jedoch
schon seit dem 19. Jh. in der Forschung tiber das Mittelalter und die Frithe Neuzeit wegen
ihrer breiten Rezeption (die Louis Favre d’Acier 2006 in einer monumentalen Abhandlung
iiber die handschriftliche Verbreitung des Dares vom 8. bis 15. Jh. eindriicklich dargestellt
hat), und auch die Klassische Philologie hat die Texte inzwischen ldngst fiir sich wieder
entdeckt. In den letzten Jahren erschienen mehrere Studien sowie bemerkenswerte Uberset-
zungen, etwa auf Italienisch (Ditti di Creta, L’altra Iliade, 2015; der Band enthilt auch



440 Rezensionen — Comptes rendus

einen Kommentar zum Text sowie Dares) und auf Franzdsisch durch Gérard Fry (Récits in-
édits sur la guerre de Troie, 2018, der zudem die Ilias latina berticksichtigt, was auch fiir
den vorliegenden Band eine gute Idee gewesen wire). Dank Wolfgang Hradsky liegt auch
eine moderne deutsche Ubersetzung vor (Der Krieg gegen Troia, wie er wirklich war, 3.
Auflage 2012). Die Tatsache, dass Dares und Diktys nun in der prestigetrdchtigen Reihe der
Sammlung Tusculum erscheinen, kiindigt von ihrem wiedererlangten Status. Der Uberset-
zer Kai Brodersen bietet eine kurze Einfiihrung (9-20), die lateinischen Texte mit deutscher
Ubersetzung von Diktys (24-285) und Dares (288-363) sowie eine niitzliche Sammlung
von «Fragmenten griechischer Historiker» (366-437). Es folgen eine kurze Bibliographie
sowie ein «Register wichtiger Namen». Brodersen ist ein erfahrener Ubersetzer, der eine
zuverldssige, gut lesbare Ubersetzung vorlegt, fiir die er sich an einigen, hervorgehobenen
Stellen von der Edition des lateinischen Textes entfernt und sich offenbar an jene von
Hradsky anlehnt. Um nur ein Beispiel aus Buch 5, Kap. 7, zu nennen: «Inzwischen nahm
man bei der Vorbereitung von kultischen Dingen ¢in riesiges Vorzeichen wahr, denn was
man auf den Altdren fiir ein Opfer in gewohnter Weise zusammengetragen hatte, ergriff we-
der das schnell darunter entfachte Feuer noch verzehrte es dies wie sonst zuvor, sondern
verschméhte es. Die Einheimischen, die dadurch beunruhigt waren, strémten beim Altar des
Apollon zusammen, um sich von der Fides der Nachricht zu iiberzeugen» (235 Brodersen);
«Indes nahm man bei der Zuriistung zu einem Gottesdienst ein bedeutsames Wahrzeichen
wahr; denn was man auf den Altéren in gewohnter Weise fiir ein Opfer zusammengetragen,
das ergriff weder das schnell darunter entfachte Feuer, noch verzehrte es dies — wie sonst —,
sondern es verschméhte das Opfer. Die Einheimischen, davon in Erregung gesetzt, stromten
beim Apolloaltar zusammen, um sich von der Glaubwiirdigkeit der Kunde zu itberzeugen»
(183 Hradsky). Der gediegene, typographisch wie bei dieser Reihe gewohnt sorgfiltig er-
stellte Band wird im deutschsprachigen Raum zweifelsohne zu einer erneuten Auseinander-
setzung mit Diktys und Dares fiithren, auch wenn keiner mehr wie Generationen von Ge-
lehrten bis 1600 daran glaubt, dass die Berichte von schriftstellenden Kriegern stammen.

Erlangen Michele C. Ferrari

II. Mittelalter/Friihe Neuzeit
Kontemplation, Heilsokonomie, Mission

Gregory Lipton, Rethinking Ibn ‘Arabi, Oxford, Oxford, Oxford Universtiy Press, 2018,
304 S.; Ali Ghandour, Die Theologische Erkennthinslehre Ibn al-‘Arabi’s, Hamburg,
Editio Gryphus, 2018, 340 S.

Recently, two major books on the mystic Ibn ‘Arabi (d.1240) have been published. Previ-
ously, Ibn ‘Arabi was taugth in the Academia as well as in White European Sufi lodges
through a Perennialist paradigm (especially by Henry Corbin, 1903-1978; Hosein Nasr, b.
1933 and William Chittick, b. 1943). This paradigm thought to find in Ibn *Arabi’s work a
universalistic secret wisdom that could be spiritually grasped by observing the Islamic Law.
However, a new generation of scholars have severily critized a similar approach to Ibn
‘Arabi from standpoints of philological studies as well as from a perspective that, following
the works of Edward Said (1935-2003) and Richard King, seeks to deconstruct the Orienta-
list reframing of Sufism.



Rezensionen — Comptes rendus 441

The first book has been published by Gregory Lipton, Rethinking Ibn ‘Arabi (Oxford Uni-
verstiy Press, 2018). Gregory Lipton notes that the blind spot of Perennialist authors is Ibn
‘ArabT’s supersessionist views on Islam: «Thus, in sharp contrast to the Perennialist notion of
the «universal validity> of religions, here the spiritual efficacy of Judaism and Christianity ap-
pears to be determined by obedience to the revelation of Muhammad rather than any particular
validity that Ibn ‘Arabi grants to the Torah or Gospel.» (p. 9) An approach that considers a
proper name as a polemic signifier lies in the heart of the book by Lipton, who sets two goals.

The first aim is to show that there exists a fundamental difference between classical Islamic
worldviews (such as those expressed by al-Ghazali and Ibn ‘Arabi) and the modern world-
views expressed by European Sufi Perennialists, such as René Guénon (1886—1951) and his
Swiss successor Frithjof Schuon (1907-1998) regarding what is universal and what is not.
For classical Islamic worldviews (e.g., al Ghazali, Ibn ‘Arabi), the Law of Muhammad that
has abrogated the salvific validity of other religions as well as their spiritual pedagogies is
universal. For European Sufi Perennialists, the first metaphysical principle that encompasses
in its reality all beliefs, spiritual traditions and religions is universal. Lipton writes, «Schuon
made a Copernican turn toward a cosmic pluralism away from such a totalizing cosmology
centered around the Prophet» (118). The second aim of the book is to uncover the rhetorical
procedures by which Frithjof Schuon, a Swiss disciple of René Guénon who established a
community in Bloomington, Indiana (U.S.A.), cut the name of Ibn ‘Arabi in two: one aspect
that is compatible with Schuon’s and Guénon’s concept of the esoteric core of all traditions
and one that is seen as incompatible with Schuon’s philosophy of religion. This divide is ulti-
mately a vélkisch one and thus forges an opposition between an «Aryan» way of knowing
God and a «Semitic» and less perfect way of obeying God. Lipton writes, «Schuon’s obvious
disdain for an <Arabo-Semitic> heteronomy has been smuggled back into contemporary Peren-
nialist reading of Ibn ‘Arabi, yet only dissociated from Ibn ‘Arabi’s discourse himself» (119).

In the final part of his book, Lipton shows how Schuon’s view on religion is heavily
indebted to Kant’s views on religion and individuality. According to Lipton, Kant has in-
augurated in modern times the need for the individual to achieve a form of autonomy from
anything that is outside of its realm. On the contrary, Ibn ‘Arabi is much closer to contem-
porary Jewish philosophers such as Levinas (especially in his Talmudic Lessons) for whom
it is the heteronomy of our subjectivity that makes out the essence of our individualities and
religiosities. In fact, for Ibn ‘Arabi, the Law is always set outside of the psycho-physical
individuality of a person. Contrarily to a Christian approach that often despises the Law, it
is this fundamental heteronomy that empowers man and establishes him as a being that is
accountable for the cosmos as well as for my most proximate neighbour.

The second major book on Ibn ‘Arabi has been written by Ali Ghandour. This book is
the result of a publication of his PhD Dissertation written at the Islamic Theology Depart-
ment at the University of Miinster (Germany). Die Theologische Erkennthinslehre Ibn al-
‘Arabi’s seeks to introduce Ibn ‘Arabi to a German speaking public and more especially to
those German Muslims that wish to build bridges between the Islamic tradition and German
culture. Ibn ‘Arabl’s writing escape any attempt to be transformed into a coherent system.
His major work The Meccan Revelations mirrors the Qur’an in its intertwining spiritual,
metaphysical and juridical arguments. Nonetheless, Ghandour manages to go through all
the major notions of Ibn ‘Arabi: intuitive knowledge and discursive knowledge, intellect,
heart and imagination and thus establishes a nice introduction to the teachings of the Grea-
test of all spiritual masters of Islam for the German speaking world.

Freiburg/Schweiz Philipp Valentini



442 Rezensionen — Comptes rendus

Etienne Doublier/Jochen Johrendt (ed.), Economia della salvezza e indulgenza nel medi-
oevo (Ordines, Studi su istituzioni e societa nel medioevo europeo 6), Milano, Vita e Pen-
siero, 2017, 245 p.

Il volume raccoglie le nove relazioni del convegno «Internationale Heilsékonomie und
Exklusivitit. Der Ablass zwischen dem XIII. und XIV. Jahrhundert», tenutosi dal 26 al 27
febbraio 2015 presso la Bergische Universitit di Wuppertal. I relatori, da prospettive diver-
se, hanno approfondito la prassi indulgenziale e la sua incidenza sulla concezione della sal-
vezza e sul rapporto tra fedeli e gerarchia ecclesiastica.

Con «L’indulgenza tra storia e storiografia» (3-29), Etienne Doublier, in prima istanza,
presenta due aspetti che si ripropongono in tutto il convegno: I’'importanza dell’indulgenza
per la societa medievale e il legame tra storia dell’indulgenza e storia della penitenza. A
partire da quest’ultimo aspetto egli ripercorre la storiografia, individuando in Geschichte
des Ablasses im Mittelalter (1922/23) di N. Paulus un punto di svolta. Paulus presenta la
prassi indulgenziale come novita a livello giuridico, ma non a livello teologico, per il suo
essere in una sorta di continuita con la prassi penitenziale antica. Dopo la suddetta opera,
I’indulgenza interesso soprattutto i dibattiti intra-ecclesiali che precedettero il Concilio Vati-
cano II. A seguito dell’assise, essa non fu pili oggetto precipuo di indagine, ma venne studi-
ata in approfondimenti sulla storia della societa, della religiosita e della mentalita. Doublier
sostiene che le relazioni del convegno, dopo la fase di settorializzazione e specializzazione,
vogliono approfondire il significato complessivo dell’indulgenza ¢ il suo contributo per lo
sviluppo istituzionale e culturale della Chiesa medievale.

La densa relazione di Martin Ohst «Le radici dell’indulgenza» (31-52) mostra che, se la
prassi indulgenziale si fece strada nel XII secolo, essa ebbe i suoi «presupposti teologici»
gia nel II secolo. Ohst sostiene che nei secoli XII-XIII — il tempo delle esposizioni teoriche
— si amplio la concezione del peccato, ma crebbe anche I’idea di una circolarita di meriti. 11
penitente poteva contare sul sostegno della Chiesa, mentre i suffragi avrebbero facilitato co-
loro che erano in purgatorio. Di questo aiuto ecclesiale, tematizzato soprattutto dai teologi
degli ordini mendicanti, Ohst vede ’origine in due ambiti del II secolo. Prima di tutto nella
«strategia compensativa» che individuava in opere supererogatorie la possibilita per i cristi-
ani di contribuire, non solo per sé, ad alleviare il peso delle pene dei peccati; inoltre, nello
sviluppo della penitenza canonica, ove la comunita e i suoi capi erano determinanti non solo
nel dettare le condizioni al penitente, ma anche nel sostegno di quest’ultimo. Tale concezi-
one si sarebbe sviluppata nel medioevo, facendo emergere una Chiesa solidale, estesa tra
terra, purgatorio e paradiso. Questo legame ecclesiale non venne meno quando la penitenza
pubblica tese a trasformarsi in penitenza privata. L’influsso delle concezioni giuridiche ger-
maniche fece poi sviluppare I’idea che a determinati peccati dovessero corrispondere sod-
disfazioni penitenziali con rispettive tariffe € commutazioni. Crebbe 1’idea che Dio concede
la grazia, a patto che il peccatore compia delle opere compensatorie equivalenti al debito
contratto, ma in tale opera un ruolo non indifferente lo ebbe la Chiesa con la sua gerarchia.

Determinante, al fine dello stabilirsi di una dimensione giuridica dell’indulgenza, fu il
concilio Lateranense IV. Questo aspetto ¢ presentato, sulla base delle costituzioni conciliari
che regolamentarono le indulgenze e le remissioni penitenziali concesse per la crociata, da
Maria Pia Alberzoni in «Indulgenze e predicazione della crociata all’epoca del IV Concilio
Lateranense» (53—81). Con questa relazione 1’autrice mette in evidenza la crescita che ebbe
il ruolo della gerarchia, soprattutto del papa.

La trasversalita e popolarita dell’indulgenza condiziono il mondo medievale, ma tale isti-
tuto, a sua volta, subi i condizionamenti dei periodi ¢ dei luoghi dove veniva messo in atto.



Rezensionen — Comptes rendus 443

Alexander Wolny con ««Cum devotione et elemosinis»? Quantifizierung in den Ablassur-
kunden des XIII. Jahrhunderts» (83-102), partendo da fonti documentarie delle diocesi di
Halberstadt e Naumburg del XIII secolo, fa notare come la prassi delle indulgenze sia stata
influenzata dalla mentalitd commerciale di quel periodo storico. Le indulgenze vennero in-
fatti sempre pill concepite come realtd da accumulare: tale concezione avrebbe inciso
sull’idea della salvezza.

Se I'indulgenza puo trovare radici nel passato della Chiesa antica, essa, a sua volta, ¢ pre-
sentata in una linea di sviluppo che ha influenzato la stessa Riforma di Lutero. Berndt
Hamm con «Il Vangelo dell’indulgenza e il Vangelo della Riforma. Storia di una sorpren-
dente continuitd» (207-232) fa notare come nei secoli tardomedievali, dominati dalla paura
della dannazione, emergesse il tema rassicurante della grazia con le sue caratteristiche di
dono gratuito offerto tramite la mediazione della Chiesa. Codesta mentalita si era fatta stra-
da nella teologia, nella devozione, nell’arte e aveva toccato lo stesso Ordine degli Eremitani di
Sant’Agostino, a cui Lutero apparteneva. La proposta della Riforma, quindi, si inserisce in
questo processo, in una discontinuita che, infine, avrebbe escluso la mediazione della Chiesa.

Questa pubblicazione, corredata da Abstracts (233-237), ¢ un notevole contributo per of-
frire al letfore, in particolare allo storico, la possibilita di avere uno sguardo ampio sulla te-
matica dell’indulgenza, invitando anche ad ulteriori ricerche, magari in altre aree geogra-
fiche e contesti locali. Essa, per gli approfondimenti sulle radici e sugli sviluppi di una te-
matica teologica, si presenta anche come valido contributo per gli studi in questo settore. Il
costante riferimento alle fonti documentarie e il rigore seguito nel presentare il divenire
storico, sulla base di interrogativi di fondo, offrono anche un buon contributo a livello di
metodo.

Lido di Camaiore-Lucca Flavio Belluomini

Andreas Flurschiitz da Cruz, Hexenbrenner, Seelenretter. Fiirstbischof Julius Echter von
Mespelbrunn (1573—1617) und die Hexenverfolgungen im Hochstift Wiirzburg (Hexenfor-
schung 16), Bielefeld, Verlag fiir Regionalgeschichte, 2017, 252 S.

Die vorliegende Studie, die in der gut etablierten Reihe «Hexenforschungy des Bielefelder
Verlags fiir Regionalgeschichte erschienen ist, beleuchtet exemplarisch eine fiir die histori-
sche Hexenforschung grundlegende Frage, nédmlich diejenige nach dem Verhéltnis zwi-
schen Zentrum und Peripherie. Diese Problematik wird am Beispiel des Wiirzburger Fiirst-
bischofs Julius Echter von Mespelbrunn behandelt, dessen lange Regierungszeit von 1573
bis zu seinem Tod im Jahr 1617 andauerte. Echter wird in vom Verfasser als «sensations-
publizistisch» charakterisierten Schriften als frauenverachtender Hexenjéiger bezeichnet
(3941). Auf diese negative Zuschreibung spielt das Binom im Titel des Bandes an: «He-
xenbrenner» — und im gegebenen Zusammenhang vielleicht etwas {iberraschend — «Seelen-
retter». War Julius Echter tatséichlich ein gnadenloser Hexenbrenner? Einiges spricht —
wenigstens auf den ersten Blick — dafiir. Tatséchlich wurden unter Julius Echter zahlreiche
Prozesse durchgefiihrt, zunéchst eher sporadisch, in den letzten Jahren seiner Regierungszeit
indes merklich gehéuft. Diese spdten Massenprozesse waren lokal konzentriert: 1615 «sol-
len», so der Verfasser vorsichtig unter Berufung auf dltere Literatur, «im nunmehr wiirzbur-
gischen Amt Freudenberg [...] 50 Hinrichtungen stattgefunden haben». Weniger Zweifel gibt
es hinsichflich der Verfolgungen der Jahre 16161617, als «besonders in der Stadt Gerolz-
hofen in kiirzester Zeit Hunderte von Ménnern und Frauen verurteilt und hingerichtet wur-
den» (31). Wer ist flir diese Prozesse verantwortlich zu machen? «Die liberwiegende Mehr-



444 Rezensionen — Comptes rendus

heit der Verfahren in der Echterzeit wurde», unterstreicht Flurschiitz da Cruz, «nicht in der
bischéflichen Residenzstadt, sondern an der Peripherie des Hochstifts vor den regionalen
Zentgerichten gefiihrt» (43), die aus vor Ort rekrutierten Zentschoffen bestanden. Letztere
fungierten als Verbindungsleute zur lokalen Bevolkerung und konnten deren Verfolgungs-
wiinsche in den Justizapparat einspeisen. Im Spannungsfeld zwischen «Verfolgung von
unten» und «Verfolgung von oben» bzw. zwischen Peripherie und Zentrum privilegiert der
Autor der Studie aufgrund seiner Quellenlage also klar das «Bottom-up»-Modell.

Die aufkommenden Massenprozesse miissen das Zentrum aufgeschreckt haben, sind doch
ab 1616 flirstbischéfliche Hexenkommissare belegt, die — aus der Residenzstadt Wiirzburg
kommend — dem vom Landesherrn erkannten «Bedarf nach rechtlicher Absicherung der
Prozesse» Rechnung tragen sollten und somit eine «kontrollierende» Funktion hatten (36).
Die Wirkung dieser Kommissare scheint freilich eher beschriankt gewesen zu sein. Im-
merhin wurden den ortlichen Gremien «etliche Male» Prozesse entzogen und vor dem
Wiirzburger Briickengericht verhandelt — ein Vorgang, der im Rahmen von «Verstaatli-
chungs- und Zentralisierungstendenzen» im Hochstift zu sehen ist (35). Damit stellt sich die
Frage, ob die Intensivierung lokal gefiihrter Verfahren nicht als Indiz fiir den Widerstand
gegen die angesprochenen Zentralisierungsversuche gedeutet werden kann — eine Hypothe-
se, die bereits flir andere Verfolgungsschauplitze formuliert worden ist.

Derlei Uberlegungen stehen in einem grosseren Rahmen, bei dem es um das Wesen der
frithneuzeitlichen Herrschaft an sich geht: Letztere beruhte auf der Interaktion zwischen
Herrschenden und Beherrschten, die von stdndigen Aushandlungsprozessen geprigt war.
Zu diesen Prozessen gehorte auch die Frage nach der Reaktion auf lokale Verfolgungswiin-
sche. Eine entscheidende Bedeutung hatten in diesem Zusammenhang die «vom Fiirsten auf
Lebenszeit berufene[n] Zentgrafen», die den Zentgerichten vorsassen, ohne jedoch die
Urteile zu fillen, deren Findung den Zentschoffen zukam (50). Trotzdem scheint die Hal-
tung der Zentgrafen wegweisend gewesen zu sein, wie die vom Verfasser prisentierten
Beispiele zeigen, in erster Linie dasjenige des als «habgierig und bestechlich, grausam und
willkiirlich» beschriebenen Gerolzhofer Zentgrafen Valentin Hausherr (80), in dessen
Amtszeit ein Grossteil der eingangs erwidhnten Massenverfolgungen fillt. Auf aufkommen-
de Klagen hin — eine regelméssige Visitation der Zentgerichte gab es nicht — wurde ein
furstbischoéflicher Beamter vor Ort deputiert, doch dauerte es {iber die Regierungszeit Julius
Echters hinaus, bis Hausherr festgenommen wurde, wobei er sich schliesslich in Haft er-
héngte. Als den Einfluss der lokalen Amtstrédger bestéitigenden Gegenpart zu Hausherr er-
wihnt Flurschiitz da Cruz den Arnsteiner Keller Markus Strigler, der — so der Autor — zu
denjenigen Beamten gehorte, «die mit ihren besonnenen Stellungnahmen der Hysterie ent-
gegentraten und dafiir pladierten, die Verfahren nicht fortzusetzen. In ihren Amtsbezirken
spielten Hexereiprozesse konsequenterweise keine bzw. nur eine untergeordnete Rolle».
Daher die Folgerung, dass die «Haltung» der ortlichen Amtstriger «beziiglich der an sie
herangetragenen Anklagen aus der Bevolkerung [...] ausschlaggebend [war]» (90).

Nach Einschitzung Flurschiitz da Cruz’ waren die Hexenverfolgungen — zumindest unter
Julius Echter — «keine von der Regierung gesteuerten und systematisch geplanten Aktio-
nen» (94). Wenn von der Zentrale aus eingegriffen wurde, so scheint das Motiv dafiir eher
die Einddmmung der Verfolgung gewesen zu sein, beispielsweise durch die Praxis, «aus-
wirtige Prozesse den durch die Néhe zu Klidgern und Angeklagten moglicherweise befan-
genen Schoffen zu entziehen und sie dem Wiirzburger Briickengericht zu {ibertragen»
(138). Diese missigenden Massnahmen — bei denen nicht immer klar ist, wieweit sie vom
Fiirstbischof selbst oder aber von in seinem Namen handelnden Beamten veranlasst wurden
— sind jedoch nicht mit einer grundsétzlichen Skepsis gegeniiber der Hexerei zu verwech-



Rezensionen — Comptes rendus 445

seln; sie entsprangen vielmehr dem Bestreben nach einer geordneten Rechtssprechung und
der Vermeidung von Missbrduchen. So konnten «Hilfestellungen» von oben beispielsweise
auch darin bestehen, rechtméssig Verurteilten geistigen Beistand zukommen zu lassen oder
den Todeskampf auf dem Scheiterhaufen zu verkiirzen — etwa durch das Anbringen von
Pulversidckchen, «darmit solche [verurteilte <(Hexeny] in anziindung deB feuers desto ehe der
pein entledigt werden» (157).

Was ist das Fazit dieser anregenden und facettenreichen Studie, deren Inhalt hier nur un-
vollsténdig referiert werden kann? Julius Echter von Mespelbrunn war sicher kein passio-
nierter Hexenbrenner. War der Jesuitenschiiler, der «[sich zuweilen] geisselte, fastete und
[...] einen Bussgiirtel oder ein Busskleid [trug]» (154), ein Seelenretter (so der Titel)? Wenn
man in Betracht zieht, dass er sich um das Seelenheil von als Hexen Verurteilten sorgte,
lautet die Antwort ja.

Solothurn Georg Modestin

Miguel de Molinos, Geistliches Weggeleit zur vollkommenen Kontemplation und zum inne-
ren Frieden, hg. und mit einer Einfiihrung versehen und kommentiert von Mariano Delga-
do. Aus dem Spanischen iibersetzt von Michael Lauble, Freiburg i. Br., Herder, 2018, 252 S.

Mariano Delgado und Michael Lauble legen die erste deutsche Ubersetzung der Guia espi-
ritual von Miguel de Molinos aus dem spanischen Original vor, das 1675 in Rom erschie-
nen ist. Delgado versieht die Ausgabe mit einer Einleitung von 64 Seiten, die das Buch im
historischen Kontext verortet, und mit 19 Seiten Anmerkungen, die es kommentieren. Dazu
kommt ein Bibel- und ein Personenregister. Es liegt somit eine wissenschaftlich solide, gut
lesbare Edition vor. Die deutsche Ausgabe von 1999 sei «ganz und gar unwissenschaftlich»
(64) meint Delgado und sagt zur Editionsgeschichte der Guia in deutscher Sprache: Bei der
kirchlichen Verurteilung Molinos als Héretiker 1687 seien keine Texte aus seinem Guia
beanstandet worden. Das Werk wurde katholischerseits dennoch nicht mehr rezipiert. Es
fand fortan bei den Pietisten Anklang. 1699 wurde die erste deutsche Ausgabe publiziert,
auf einer lateinischen Ubersetzung basierend.

Die Einleitung schildert das Leben (15-23) Molinos, der in Valencia als Priester und Seel-
sorger wirkte und ein Doktorat erwarb. 1663 nach Rom gerufen, trat er auch da der in seiner
Heimat verbreiteten Escuela de Christo bei, «eine fromme Bruderschaft und Gebetsschule
fiir alle Sténde zur Vervollkommnung des Menschen nach der Lehre Christi». (17) Molinos
Guia war zunéchst ein von kirchlichen Autoritéten gepriesenes Werk der Gebetsliteratur. Er
erreichte etwa 20 Auflagen in verschiedenen Sprachen. Nach zehn Jahren kam der Um-
schwung. Delgado schildert Molinos Prozess (23-28), der fiir seine Seelenfithrung verur-
teilt wurde. 268 Sitze aus seinen Briefen wurden kritisiert. Verworfen wurde seine Lehre
von der teuflischen Gewalt bei stindhaften Handlungen wie auch seine Auffassung der
Mystik. Dann werden negative Folgen seines Wirkens im Anhéngerkreis und schliesslich
sein zu obszén empfundener Lebenswandel beanstandet. Delgado restimiert, dass die rémi-
sche Inquisition in ihrem Kampf gegen den Quietismus an Molinos ein Exempel statuiert hat.

Um das Urteil zu verstehen, schildert er die spirituellen Richtungskdmpfe der Zeit (28—
36). Er blendet dazu bis {iber ein Jahrhundert und bis nach Spanien zu Theresa von Avila
und Johannes vom Kreuz zuriick (36—45). Seit dem 16. Jh. wird das Verhéltnis von bild-
haft-diskursiver Meditation, von erworbener Kontemplation durch bildlose Versenkung und
von eingegossener Kontemplation als reine Gnade Gottes debattiert. Dabei kam es immer
dann zu Konflikten, wenn die Sozialgestalt der Stéinde-Kirche in Frage gestellt wurde, weil



446 Rezensionen — Comptes rendus

sich unter Frauen und Laien in der Kontemplation antiklerikale, antiritualistische und mora-
lisch laxere Tendenzen entwickelten (29). Delgado liefert dazu einen Abriss des mystischen
Betens von den Alumbrados {iber die Recogimiento-Bewegung bis zum Quietismus. Im 16.
Jh. stand vor allem die Schultheologie, vertreten durch die Dominikaner, der Mystik kri-
tisch gegentiber. Im 17. Jh. nahmen dann die Jesuiten mit ihrer Meditationsmethode gegen-
iiber dem Quietismus kritisch Stellung. Sie waren an der Verurteilung Molinos mitbeteiligt.

Delgado stellt in seiner Einleitung auch Aufbau und Inhalt des Guia vor. Er gibt wertvolle
Lesehinweise, wobei er vor allem auf die kirchengeschichtlichen Streitpunkte verweist und
immer wieder mit Theresa von Avila und Johannes vom Kreuz vergleicht (45-57). Unter
dem Zwischentitel «List der Geschichte» legt Delgado dar, dass das beriihmte, Theresa von
Avila zugeschriebene Gebet Nada te turbe zum ersten Mal im Guia erscheint und wohl von
Molinos stammt (57-59). Mit «Die mystische Falle» titelt er den Abschnitt, in dem er auf
den Punkt bringt, was Molinos zum Verhingnis geworden ist: Die Verabsolutierung der
inneren, gegenstandslosen Erfahrung mit Gott (59-62).

Der Guia selbst ertffnet mit einem Vorwort «an einen moglichen Leser» (67), worin sich
der Schreiber von Schultheologen abgrenzt und sich nur Menschen zuwendet, die auf dem
inneren Weg vorangeschritten sind. Nur Menschen mit Erfahrung von Kontemplation
konnten die Zeilen verstehen. In der folgenden Einleitung umreisst Molinos sowohl die
Meditation wie auch Kontemplation. Der Guia selbst wendet sich im ersten Buch der er-
worbenen Kontemplation, im zweiten den Seelenfiihrern auf diesem Weg und im dritten der
eingegossenen Kontemplation zu. Der quietistische Grundgedanke, der alle drei Biicher
durchzieht, kann wie folgt zusammengefasst werden: Die Meditation mit ihrem diskursiven
Denken und auch die Betrachtung der Menschheit Christi werden auf dem Weg der bildlo-
sen und erworbenen Kontemplation hinderlich, weil diese jenseits von sinnlicher Wahrneh-
mung innere Abgeschiedenheit in der Ruhe Gottes bedeutet. In dieser angestrebten Gotter-
gebenheit und in der vélligen inneren Einsamkeit kénnen &dussere Ereignisse dem Frieden
der Seele nichts anhaben. Diese Kontemplation ist letztlich ein Geschenk, daher eingegos-
sen, um das sich nur wenige Menschen bemiihen.

Das erste Buch beschreibt die Anfechtungen auf dem Weg der Kontemplation, die Wich-
tigkeit «im Gebet auszuharren» (94), die «4usseren Sinne abzuttten» (100), sich «mit lieben-
der Aufmerksamkeit zu sammeln» (108) und «mit vollkommener Ergebung» zu glauben,
dass man «in der gottlichen Gegenwart» steht. (113) Die Menschheit Christi miisse nicht
mehr mit dem Verstand bedacht werden, sondern «in einem schlichten Glaubensakt voller
Liebe» (124). Um ins mystisch Schweigen zu gelangen, so das zweite Buch, miisse man sich
in unbedingten und freien Gehorsam einem erfahrenen geistlichen Lehrer unterwerfen.
Unbesonnener Eifer, Anderen zu helfen, stehe dem Aufstieg des Geistes entgegen (136). Das
«hochste und fruchtbarste Amt» des Beichtvaters (142) beschreibt Molinos ideal, grenzt es
gegeniiber falscher geistlicher Leitung ab und gibt dazu praktische Hinweise. Neben Gebet
und Gehorsam sind «hdufige Kommunion» und «innerliche Selbstverleugnungy» (159) sowie
«innere Bussiibungen» (163) wichtige Mittel zum inneren Frieden. Das dritte Buch be-
schreibt wie mit der eingegossenen Kontemplation im «wahren Licht Gottes» auch die eige-
ne Unvollkommenheit noch besser erkannt wird (175) und innere Friede nicht mit Wohlge-
fiihl verwechselt werden darf: Allein die «Hydra mit den sieben K&pfen der Selbstliebe muss
enthauptet werden» (178). Molinos schreibt von verschiedenen geistlichen Martyrien, die er-
litten werden miissen und von notwendigen Fehlern, damit die Seele «ihres Elends innewer-
den» konne. (194) Das Buch schliesst mit Merkmalen eines wahrlich gelduterten Menschen
und preist dessen Auswirkungen. Zudem fasst es die zwei Grundprinzipien des «Zunichte-
werdens» zusammen: «Niedrige Selbsteinschétzung» und «hohe Achtung Gottes» (217).



Rezensionen — Comptes rendus 447

Der Guia mit seiner einfachen, bildhaften und treffenden Sprache — ausgezeichnet iiber-
setzt — hat bis heute fiir Menschen, die Kontemplation iiben, nichts an Aktualitéit verloren,
auch wenn er sowohl dem theologisch-rationalen Weg der Gotteserkenntnis als auch ande-
ren Meditationsformen gegeniiber nicht gerecht wird. Der historische Kommentar von
Delgado, in dessen Mitte die kirchliche Verurteilung Molinos und der Vergleich des Guia
mit dem anerkannten inneren Beten der Jesuiten und Karmeliten stehen, ldsst erahnen,
welche Fragen auch heute bei christlicher Mystik auf dem Spiel stehen, in einem Kontext,
der nicht mehr so sehr kirchlich als vielmehr interreligits geprégt ist.

Ziirich Christian M. Rutishauser

Christian Windler, Missionare in Persien. Kulturelle Diversitit und Normenkonkurrenz
im globalen Katholizismus (17.—18. Jahrhundert), Koln/Weimar/Wien, Bohlau Verlag,
2018, 764.

Mit seinem Buch, Missionare in Persien, gelingt es dem renommierten Professor fiir Neue
Geschichte der Universitit Bern eine sehr klar gegliederte und gut strukturierte Ubersicht
iiber das Leben der Missionare zu liefern, die im 17. und 18. Jahrhundert in Isfahan, der
Hauptstadt der Safavidenreiches, titig waren. Dabei stellt der Autor durch die mikrohistori-
sche Perspektive nicht nur lokale Settings dar, sondern auch Verkniipfungen und die Diver-
genz zwischen Ordensregeln und dem Leben der Missionare vor Ort. Die damaligen Missi-
onare standen als lokale Akteure im Spannungsfeld zwischen dem katholisch-européischen
und dem muslimisch-orientalischen Normverstidndnis. Die Studie, die sich mit einer Fiille
verschiedener Quellenkorpora befasst, welche aus unterschiedlichen Archiven stammen,
gliedert Windler in sieben Kapitel.

Im ersten Kapitel dokumentiert der Autor die heimatlichen Voraussetzungen und Griinde
fiir die Persienmission. Papst Clemens VIII. versuchte 1604 mit zwei neuen Komponenten,
der Griindung der Mission der unbeschuhten Karmeliter und dem neuen Missionsfeld
Persien, seinen Einfluss zu stirken. Bei der Persienmission hatten die katholischen Behor-
den — wie das Heiligen Offiziums und die Propagandakongregation — den Auftrag, die Sit-
ten- und Glaubenslehre des Katholizismus zu stirken und schiitzen sowie die Missionsfra-
gen zu kldren. Im ersten Kapitel wird gleichzeitig auch auf die Entstehungsgeschichte der
Propaganda fide und des Heiligen Offiziums, deren Einfluss, Anspruch und deren Bezie-
hung zu den Missionaren vor Ort untersucht und verglichen.

Windler zeigt im zweiten Kapitel auf, welche politischen, kulturellen, historischen, religi-
Ose und lokalen Voraussetzungen es fiir die Persienmission gab. Der effektive Grund flir
den Missionsentscheid in diesem Raum war die Nachricht, dass Konig Abbas I. iiber die
Osmanen gewonnen habe. Die Européer hofften auf ein Biindnis mit Abbas, welches auf
dem gemeinsamen Feind, den Osmanen, basierte. Gleichzeitig hofften sie auch auf eine
moglichst hohe Zahl von Konvertiten. Windler fithrt aus, wie die européischen Missionare
ins imperiale Herrschaftssystem der Safaviden integriert wurden. Er illustriert die européi-
schen Herrschaftsinteressen der jeweiligen Protektoren, wie Portugal, England und Holland
und der Ostindiengesellschaft, welche die Missionare in der Fremde auch vertreten muss-
ten. Zusitzlich illustriert die Studie, wie sich mit der Zeit die Prioritéten, die Machtverhélt-
nisse bis hin zum Untergang des Safavidenreiches und die Beziehungen zwischen den
Européern und den Safaviden veréinderten.



448 Rezensionen — Comptes rendus

Im Hauptteil des Buches illustriert der Autor nicht nur die soziale Rolle des Missionars im
multikulturellen Isfahan, sondern auch die Nischentitigkeiten der Geistlichen, welche ihre
soziale Akzeptanz vor Ort und ihre 8konomische Unabhéngigkeit von Rom aufzeigte.

Die Studie fokussiert sich im dritten bis sechsten Kapitel auf die Beziehungen, Auseinan-
dersetzungen und Wertschétzungen zwischen den katholischen Missionaren und den Mus-
limen, Armeniern und europdischen Laien in Isfahan und Umgebung. In allen drei Ab-
schnitten werden die Praktiken der Beziehungspflege, welche mit den Begriffen «Freund-
schafty und «gute Korrespondenz» immer wieder erwihnt wurde, die Handlungserwartun-
gen und die verschiedenen Rollen thematisiert. Der Autor zeigt auf, dass die katholischen
Missionare eine doppelte Funktion hatten: Die Verbreitung des Christentums und das Ver-
treten von wirtschaftlichen und diplomatischen Interessen.

Die Geistlichen in der Fremde hatten direkten Zugang zum Herrscher des Safavidenrei-
ches und zu den schiitischen Gelehrten. Mit denen gab es Disputationen, in welchen unter
anderen die Themen Theologie, Mystik, Antike Philosophie diskutiert wurden, wobei die
Missionare an Ansehen und Respekt gewannen. Die Geistlichen in der Peripherie waren
ebenfalls fiir ihr medizinisches Wissen bekannt und wurden von den Muslimen mit der
Hoffnung auf Heilung aufgesucht. Die Missionare fithrten christliche Rituale durch bis hin
zur Taufe von Todgeweihten. Die Geistlichen wurden von Persern ausserdem zu Gastméh-
lern eingeladen und mit Lebensmitteln und Almosen beschenkt. Als Gegenleistung, um die
«gute Korrespondenz» und «Freundschaft» aufrecht zu erhalten, konnte die Patres nur
immaterielle Giiter geben. Die Perser und die Missionare halfen sich gegenseitig. Die Mis-
sionare bekamen fiir die Reisen vereinfachten Zugang zu Handelsschiffe und Erleichterun-
gen bei Zollen und Krediten. Die Geistlichen hingegen erwiesen den européischen Reisen-
den die Ehre, beférderten die Post, informierten die Européer tiber Aktualitédten in Persien,
feierten Messen in Privathdusern, spendeten Sakramente an Nichtkatholiken, schlossen
Mischehen, tauften nichtkatholischen Kinder und gestatteten nichtkatholische Patenschaf-
ten, begleiteten die nichtkatholischen Sterbenden in den Tod und bestatteten diese.

Die «gute Korrespondenz» zwischen Armeniern und Katholiken, welche sich nicht nur
auf Gesten wie Empfinge, Einkleidung mit kostbaren Priestergewiinden oder Fusswa-
schungen durch einen hohen Geistlichen beschriinkten, wurden auch durch gemeinsame
Gottesdienste und Friedhofe bestérkt. Fiir die Katholiken in der Fremde waren die Armeni-
er keine Schismatiker oder Héretiker, sondern einfach Unwissende, welche durch die
Néchstenliebe die gottliche Wahrheit finden wiirden. Die Armenier waren weitrumig
vernetzt, hatten durch die Familienbiinde ein global diversifiziertes Netzwerk, welche die
Missionare auch nutzten und unterstiitzten. In der Peripherie befolgten die Missionare nicht
immer die gesetzten Normen der Kurie. Der Autor zeigt auf, dass die Missionare Ehe-
schliessungen, Taufen, Kommunion und Begribnisse flir die Armenier durchfiihrten. Die
armenischen Kinder besuchten in der Missionsschule den Unterricht, Die Jesuiten néherten
sich den Armeniern auch noch im Festkalender und der Liturgie an, wobei die Messe auf
armenisch gehalten wurde.

Mit einigen Portraits europdischer Laien illustriert der Autor, dass auch Nichtgeistliche auf
eigene Rechnung Handel trieben und wegen ihren Féhigkeiten am Safavidenhof geschétzt
wurden. In diesen Kapiteln verdeutlicht der Autor, dass in einem muslimischen Umfeld die
christlichen Unterschiede marginal waren. Da die Perser alle Européer als «christliche Fran-
ken» bezeichneten und keinen Unterschied zwischen Katholiken und Protestanten machten,
beeinflusste auch diese Wahmehmung das Verhiltnis unter den Christen. Européer hielten
zusammen, wenn es darum ging, materielle Interessen zu sichern und das gemeinchristliche
Ehrkapital zu verteidigen oder Konversionen zum Islam zu verhindern.



Rezensionen — Comptes rendus 449

Ein weiterer Fokus, welcher der Autor im Hauptteil illustriert, sind die Antagonismen der
Missionare zwischen den lokalen Verflechtungen und der Observanz. Ausdruck des Anse-
hens, das die unbeschuhten Karmeliter erlangten, waren die Praktiken der «guten Korres-
pondenz» und «Freundschaft». Aus rémischer Sicht war die Situation eindeutig: Die Missi-
onare sollten sich nicht in weltlichen Handels- und Finanzgeschifte einmischen und mit
Restriktionen bestraft werden. Die Realitét in der Peripherie sah aber anders aus, denn die
soziale Integration der Missionare und die Verweltlichung ihrer Gemeinschaft waren die
Voraussetzung fiir die Akzeptanz vor Ort. Missionierungen von Nichtchristen und Glau-
bensintensivierung der Katholiken erforderte einen neuen Typus Missionar; der sich den zu
Konvertierenden bis zu einem gewissen Grad anpasste. Dies wiederum hatte die Folge, wie
Windler nachweist, dass die Missionare vor Ort die Zeichen sozialer Distinktionen {ibernah-
men, wie Anpassung der Kleidung, Tragen von Schuhen, Kutsche Fahren, Bedienstete und
Sklaven Halten. Die Missionare verkauften auch selbstgebrannten Dattelnschnaps, Wein,
Rosenbliitenwasser, Waren und Geschenke, unterhielten Immobilien, waren Informanten
und Reiseleiter, betrieben ein Hospiz und nahmen Almosen entgegen. Dies demonstriert,
dass die Finanzierung aus Europa eher am Anfang der Missionstiitigkeiten essentiell war und
danach die lokalen Einnahmequellen die Mehrheit der Einnahmen generierten.

Im letzten Kapitel des Buches zeichnet der Autor einerseits die Assimilation der Missio-
nare vor Ort nach und andererseits die interne, katholische Auseinandersetzung und Regel-
konkretisierung in der Heimat. Was Windler gekonnt darstellt, ist die mit der Zeit konserva-
tivere Haltung der Kurie gegentiber dem Kontakt mit Einheimischen, den klarer formulier-
ten Dekreten und der Forderung auf Einhaltung der Regeln. Der Autor belegt, dass eine
kircheninterne Pluralisierung durch die Mission begiinstigt wurde und dass die #ussere
Mission auch einen Einfluss auf die Heimat hatte.

Christian Windler veranschaulicht durch viele Vergleiche zwischen den fiinf in Isfahan
tdtigen katholischen Orden, aber auch durch den Vergleich zwischen dem Safaviden- und
dem Osmanischen Reich die Vernetzungen zwischen Europa und dem Orient. Uber Por-
traits von Laien erweitert der Autor nicht nur die Quellenlage, sondern auch die Perspekti-
ven auf die Persienmission. Windler erlédutert die unterschiedliche Quellenlage in den Ar-
chiven und je nach Mission zeigt er auch Liicken in der Quellenlage auf. Durch das Abkiir-
zungs- und Abbildungsverzeichnis, Orts- und Personenregister kann der Leser auch gezielt
im Buch nach spezifischen Aspekten suchen.

Die Beispiele von Regelverstdssen durch die Missionare in der Fremde wiederholen sich
in den Kapiteln drei bis sechs. Dies hat den Grund, dass die Missionare vor Ort effektiv
dauernd die gleichen Regeln brachen, und dies natiirlich auch in unterschiedlichen Konstel-
lationen. Die Nischengeschiifte tétigten die Missionare mit den Muslimen, Armeniern und
europdischen Laien. Da der Autor die Kapitel nach den verschiedenen Gruppierungen
aufgeteilt hat, wirken die Beispiele zu den Regelverstéssen und Nischengeschiiften oftmals
repetitiv. Aber genau dadurch verdeutlicht der Autor die Komplexitit des Geflechts und der
Diversitdt zwischen den Ordensregeln und der missionarischen Realitét in Persien. Bei
dieser gelungenen Studie werden die kulturellen, sozialgesellschaftlichen, historischen und
religiosen Verbindungen zwischen der Diversitét und der Normkonkurrenz im 17. und 18.
Jahrhundert in Persien und deren Veréinderungen gekonnt aufgezeigt.

St. Erhard Melanie Stempfel



450 Rezensionen — Comptes rendus

III. 19./20. Jahrhundert
Kulturgeschichten von Religion, Wirtschaft und Politik

Paul Oberholzer (Hg.), Die Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu. Vorbereitung,
Durchfiihrung und Auswirkungen. Unter besonderer Beriicksichtigung der Verhdltnisse im
Wallis (Studia Oecumenica Friburgensia 88), Miinster, Aschendorff Verlag, 2019, 678 S.

Die Aufhebung der Gesellschaft Jesu erfolgte schrittweise: von ihrem Verbot in Portugal
1759 bis zur volligen Authebung durch Clemens XIV. 1773. So erfolgte auch ihre Wieder-
herstellung schrittweise: vom Weiterbestand in Russland bis zur Wiederherstellung in der
Gesamtkirche durch Pius VII. im Jahre 1814. 200 Jahre spéter fithrten die Jesuiten unter der
Leitung ihrer Historiker Klaus Schatz und Paul Oberholzer in der Schweiz einen zweiteili-
gen historischen Kongress durch: in Brig, wo das jesuitische Ordensleben im deutschen
Sprachraum seinen Anfang genommen hatte, lag der Fokus ganz auf der Gesellschaft Jesu,
wihrend in Freiburg einer grossen Bandbreite an Detailstudien Raum gegeben wurde. Im
vorliegenden Tagungsband sind 31 Beitrdge verdffentlicht, die am Kongress vorgetragen
oder fur ihn verfasst wurden, wobei sie nicht nach Kongressorten getrennt, sondern thema-
tisch gegliedert wurden.

In den einleitenden Reflexionen geht zunéichst Klaus Schatz auf die Frage ein, ob sich der
wiederhergestellte Orden als eine Fortsetzung oder als ein Neuanfang der Gesellschaft Jesu
erwiesen habe. Das Erbe anzunehmen und in es hineinzuwachsen habe lange gedauert; die
Aufgabe, in dem Uberkommenen Giiltiges und Zeitbedingtes zu scheiden, stelle sich indes
jeder Generation neu. René Roca skizziert sodann die politischen Verhéltnisse in der Eidge-
nossenschaft zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Dabei zeigt er auf, wie manches, was anschlie-
Bend politische Frilchte trug, gerade in der Phase der Restauration (1815-1830) seine Wur-
zeln hatte; dabei gilt sein besonderes Augenmerk der Demokratiediskussion. Anton Witwer
schlieBlich stellt in seinem Beitrag die zentrale spirituelle Bedeutung der Exerzitien flir die
Wiederherstellung des Ordens, seine innere Emeuerung und Selbstfindung nach 1814 heraus.

Mehrere Beitréige befassen sich mit Initiativen zwischen den Fronten im Wallis im frithen
19. Jahrhundert. Bernhard Truffer stellt dar, wie sich nach den wechselvollen Ereignissen
zwischen 1798 und 1814 Leopold Sepius und vor allem Kaspar Eugen von Stockalper dafiir
einsetzten, dass Patres der wiederhergestellten Gesellschaft Jesu das einstige Jesuitenkolleg
in Brig tibernahmen. Robert Danieluk stellt zusammen, was sich im Romischen Zentralar-
chiv der Gesellschaft Jesu zur Geschichte der Jesuiten in Brig findet. 1805 tibertrug die Re-
gierung der autonomen Republik Wallis die Leitung der einstigen Jesuitenschule von Sitten
den Vitern des Glaubens Jesu. 1810 traten die Patres von Sitten «in foro interno» ins Novi-
ziat des Jesuitenordens in Weissrussland ein. Eva Fontana Castelli zeigt in ihrem (italie-
nischsprachigen) Beitrag auf, wie diese kleine Gruppe zum Kern der Wiederherstellung und
Verbreitung des Jesuitenordens im deutschen Sprachraum wurde. Marek Inglot beschreibt
in seinem (italienischsprachigen) Beitrag, wie der Jesuitenorden in Weissrussland nach sei-
ner Aufldsung weiterhin bestand und wie neue Kongregationen zur Vorbereitung der Wie-
derherstellung des Ordens beitrugen. Paul Oberholzer geht sodann der Frage nach, wann die
Viter des Glaubens Jesu von Sitten wirklich Jesuiten wurden. Weil sich aufgrund der Quel-
len die internen Verhéltnisse dieser Kongregation und ihre kirchenrechtliche Position als
verworren prisentieren, hidngt die Antwort von den Kriterien ab, an denen sich der jeweilige
Historiker orientiert. In den spontan abgefassten Dokumenten des Sittener Staatsarchivs
beispielsweise werden die seit 1805 in Sitten lehrenden Patres als Jesuiten bezeichnet. In



Rezensionen — Comptes rendus 451

einem weiteren Beitrag beschreibt Paul Oberholzer aufgrund von Dokumenten in den
Walliser Archiven den Vorgang der Berufung der Viter des Glaubens Jesu nach Sitten.

Ein weiterer Themenkreis befasst sich mit dem Nachwirken des alten Geistes vor dem
Neubeginn. Fabian Fechner untersucht eine Flugschrift, die den Vorwurf des Jesuitenreichs
in Stidamerika untermauert und mit einem fingierten Kriegsrecht fiir einheimische Neuch-
risten verschérft und das er zwischen Satire und historischem Faktum, zwischen Politikum
und Anekdote verortet. Esther Schmid Heer betrachtet Missions- und Reiseberichte
deutschsprachiger Jesuitenmissionare, die vor und nach der Vertreibung aus Lateinamerika
in Europa niedergeschrieben und zum Teil auch gedruckt wurden. Die Erfahrung der Ver-
treibung ist in diesen Texten kein oder hdchstens noch ein Randthema. Harm Klueting zeigt
auf, wie der Umgang mit dem Exjesuitengut in der Osterreichischen Monarchie ein Teil der
theresianisch-josephinischen Staatskirchenpolitik war; neben dem Wiener Exjesuitenfonds
gab es dhnliche staatliche Sonderfonds ausserhalb Osterreichs, im kurkdInischen Herzog-
tum Westfalen beispielsweise. In Freiburg iibernahm nach der Aufthebung des Ordens der
Stadtrat die Verwaltung der Besitzungen des Jesuitenkollegiums; in den tiber vier Jahrzehn-
ten ohne Jesuiten iiberflihrte keine der wechselnden Regierungen diese Giiter in den all-
gemeinen' Staatshaushalt, so dass David Aeby in seinem (franzosischsprachigen) Beitrag
die Kollegsgiiter als Bindeglied zwischen der Alten und der Neuen Gesellschaft Jesu be-
zeichnen kann. Johanna Schmid geht der Frage nach, was fiir das Leben der jesuitischen
Tradition in Maryland und Pennsylvania wihrend des Interims wesentlich gewesen ist.
Wichtig war namentlich das Desinteresse kirchlicher und staatlicher Stellen an den abge-
schiedenen Giitern, in denen mit Hilfe von Sklaven Tabak angebaut wurde, denn es ver-
schaffte den Ex-Jesuiten die notwendige Zeit, um in der Umbruchzeit der jungen Republik
neue Strukturen zu schaffen.

Im Themenkreis Vorbereitungen auf die Wiederherstellung stellt Julius Oswald die Gesell-
schaft des heiligen Herzens Jesu vor, dessen Mitglieder 1799 in die von Niccol6é Paccanari
gegriindete Gesellschaft des Glaubens Jesu iibertraten, wegen Konflikten mit Paccanari
wandten sich nach der Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu viele ehemalige Mitglieder
der Gesellschaft des heiligen Herzens Jesu von ihm ab und wurden Jesuiten. Unter Zuhilfe-
nahme von Berichten, welche die Historiographie bislang vernachléssigte, zeigt Pierre-An-
toine Fabre in seinem (franzosischsprachigen) Beitrag die Kontinuitét zwischen der Alten und
der Neuen Gesellschaft Jesu auf, und damit auch zwischen dem vor- und dem nachrevolu-
tionéiren Europa. In seinem (italienischsprachigen) Beitrag zeigt Roberto Regoli auf, wie kon-
trovers die Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu innerhalb der rémischen Kurie und unter
den Kardindlen diskutiert wurde und dass die weltweite Wiederherstellung, wie sich am Bei-
spiel der Schweiz zeigen lédsst, nur in Abstimmung auf die lokalen Verhéltnisse moglich war.

Im Themenkreis Neubeginn in verschiedenen Nationen skizziert Volker Reinhardt die po-
litischen Herrschafts- und sozialen Machtverhiltnisse Italiens im Jahr 1814 sowie die Zu-
kunfisperspektiven bedeutender Intellektueller. Mariano Delgado vergleicht zwei entschei-
dende spanische Rechtsgutachten, das eine zugunsten der Vertreibung der Jesuiten mit dem
anderen zugunsten der Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu; ihre Nidhe zum traditionalisti-
schen Spanien machte sie zum Zankapfel der zwei Spanien. Fiir Frankreich zeigt Philippe
Lécrivain in seinem Beitrag vor allem die Schwierigkeiten auf, die sich bei der Errichtung der
Ausbildungshduser der Gesellschaft Jesu zwischen 1814 und 1848 zeigten.

Die Aufsitze im Themenfeld Wahrnehmung des wiedererstehenden Ordens befassen sich
mit verschiedenen Aspekten der Jesuitenfrage in der Schweiz. René Roca zeigt auf, wie die
Jesuiten in der Schweiz erst im Zuge der Regeneration ab 1830 negativ wahrgenommen
wurden; die Jesuitenfrage sei von den Liberal-Radikalen als Vehikel aufgebaut worden, um



452 Rezensionen — Comptes rendus

die Bundesreform voranbringen zu kénnen. Die Einschitzung der Jesuiten im Schweizer
Protestantismus wird von Frank Jehle dargestellt; nachdem im 19. Jahrhundert Jeremias
Gotthelf, Gottfried Keller und Conrad Ferdinand Meyer einen protestantischen und libera-
len Antijesuitismus begriindet hatten, brachte das 20. Jahrhundert eine Wende: in der
Volksabstimmung iiber den Ausnahmeartikel gab es allerdings noch eine Kluft zwischen
der Elite und wenig aufgeschlossenen Protestanten. Die Berechtigung dieses Ausnahme-
artikels wird in einem staatskirchenrechtlichen Beitrag von Adrian Loretan genauer be-
trachtet und verneint. Denn das Jesuitenverbot von 1848 bzw. 1874 entstand im Zusam-
menhang von Sonderbundskrieg und Kulturkampf, und der Vorwurf der Gefahr fur die
staatliche Rechtsordnung war politisch motiviert. Die scharfe Kritik des ehemaligen Kon-
stanzer Generalvikars Ignaz Heinrich von Wessenberg an der Wiederherstellung der Gesell-
schaft Jesu wird von Franz Xaver Bischof dargestellt sowie biographisch und zeitgeschicht-
lich verortet; die sich damit anbahnende innerkirchliche Entwicklung, vor allem auch des
Ultramontanismus, habe Wessenberg erstaunlich klar gesehen.

Zwei (italienischsprachige) Beitrdge im Themenfeld «<Auf dem Weg zu einer neuen Identi-
tit> befassen sich mit den Schwierigkeiten des Ubergangs von der Alten zur Neuen Gesell-
schaft Jesu. Miguel Coll arbeitet die Herausforderungen der kritischen Generalkongregation
von 1820 heraus. Trotz der Angste einiger Jesuiten und der romischen Kurie, aber mit der
Unterstiitzung von Kardinal Ercole Consalvi, konnte Luigi Fortis den Konstitutionen ent-
sprechend zum neuen Generaloberen gewéhlt werden. Nach der Wiederherstellung der
Gesellschaft Jesu mussten die Jesuiten verschiedenster Herkunft zu einem einheitlichen
Orden zusammengefligt werden. Marc Lindeijer geht der Frage nach, was Johan Roothaan,
der Nachfolger von Luigi Fortis, dazu beigetragen hat. In seinem kirchenrechtlichen Beitrag
kennzeichnet Georg Schmidt die Zulassung wie die Aufhebung eines Ordens einen kirchli-
chen Rechts- bzw. Verwaltungsakt, der als pastorale bzw. spirituelle Richtungsentschei-
dung eingeordnet werden kann. Zur Zeit der Aufthebung und Wiederzulassung der Gesell-
schaft Jesu gab es noch keine kirchenrechtlichen Kodifikationen, so dass die seinerzeitigen
Kriterien und Argumente aus den Texten der Dekrete erhoben werden miissen; heute diirfte
eine Aufthebung nicht mehr per Dekret von oben erfolgen, sondern in einem auch rechtlich
geregelten Verfahren. In einer biographischen Skizze stellt Peter Henrici den fiir die Theo-
logiegeschichte bedeutenden Joseph Kleutgen als bertihmten unbekannten Briger Jesuiten
vor; denn Joseph Wilhelm Karl Kleutgen trat in Brig ins Noviziat der Jesuiten ein und liess
sich unter dem Decknamen Joseph Peters im Wallis einbiirgern. Anderseits war der Walli-
ser Peter-Joseph de Preux der erste Alumne des 1818 wiedererstandenen Pépstlichen Kol-
legs Germanicum et Hungaricum in Rom. Den 1843 vom Grossen Rat zum Bischof von
Sitten gewéhlten de Preux stellt Urban Fink in seinem ausgreifenden und reich belegten
Aufsatz als «Speerspitze des Ultramontanismus in der Schweiz» vor. Er war der letzte Ver-
treter des Systems des Walliser Landesbischofs (Sacri Romani Imperii Princeps), wihrend
auf Gemeindeebene die alte Struktur sich bis heute halten konnte: die politische Gemeinde
besorgt und finanziert auch katholisch-konfessionelle Angelegenheiten. Dass Urban Finks
historischer Beitrag mit einem Monitum schliesst, ist sehr gut nachvollziehbar.

Zum Themenfeld «<Die Gesellschaft Jesu als Kulturtrégeriny steuert Hitomi Omata Rappo
einen (franzdsischsprachigen) Beitrag zur Geschichte des Studententheaters in der Eidge-
nossenschaft im 16. und 17. Jahrhundert mit dem Thema der zeitgendssischen Japanmission
bei. Dabei geht es besonders um die Geschichte von Rex Bungi, einen Zyklus von Stiicken,
der in Freiburg, Luzern und Sitten aufgeftihrt wurde.

Ein Zentrum des Jesuitentheaters in der Frithen Neuzeit im griechischen Raum war ihre Nie-
derlassung auf der Insel Chios, wie Franz Brendle im abschliessenden Beitrag, einem Aus-



Rezensionen — Comptes rendus 453

blick in ein noch wenig erforschtes Gebiet, darlegt. Vor allem aber zeigt er, wie unterschied-
lich in diesem Raum unter osmanischer Herrschaft die Jesuiten auf die Auflosungsbulle rea-
giert und wie unterschiedlich sich auch die Formen des Weiterbestehens entwickelt hatten.

Neben dem Personen-, Orts- und Sachregister sind im Anhang alle genannten Mitglieder
der Gesellschaft Jesu, der Gesellschaft des Glaubens Jesu und der Gesellschaft des heiligen
Herzens Jesu mit Lebensdaten aufgelistet.

Das Wirken und die Wirkungsgeschichte der Jesuiten ist nicht nur im griechischen Raum
wenig erforscht. Viele Beitréige dieses Berichtbandes weisen auf Forschungsliicken hin und
konnen so zu weiteren Arbeiten anregen.

Stans Rolf Weibel

Roberto Dagnino, Twee Leeuwen, een Kruis. De rol van katholieke culturele kringen in de
Vliaams-Nederlandse verstandhouding (1830—ca. 1900), Hilversum, Uitgeverij Verloren,
2015, 399 S., 30 Abb.

Die Studie, die der Universitdt Groningen 2013 als Dissertation vorlag, widmet sich einem
Kapitel des «kulturellen Grenzverkehrs» (16) zwischen den Niederlanden und den nieder-
lindischsprachigen Gebieten in Belgien im 19. Jahrhundert unter einem konfessionsge-
schichtlichen Aspekt. Es geht um die Frage, wie die Akteure des katholischen Kulturlebens
beider Staaten die jeweils andere Seite wahmahmen. Der historische Ausgangspunkt ist
selbstverstindlich das Jahr 1830, das mit der belgischen Revolution gegen die Herrschaft des
niederléndischen Ko6nigs Wilhelm I. den Bruch zwischen dem Norden und dem Siiden des
Konigreichs der Vereinigten Niederlande einleitete. Damit endete das Experiment des Wie-
ner Kongresses von 1814/15, der die Gebiete zwischen Nordsee und Ardennen, zwischen
Holland und Luxemburg, zu einem einheitlichen Staatswesen zusammengefasst hatte, um ein
machtpolitisches Gegengewicht gegen das als gefiihrlich eingeschétzte Frankreich zu bilden.
Nach der endgiiltigen staatsrechtlichen Trennung der beiden Konigreiche 1839 blieb eine
komplexe kulturelle und konfessionelle Gemengelage iibrig. Wéhrend sich im einheitlich ka-
tholisch geprégten Belgien gegen Ende des Jahrhunderts der aufflammende «Sprachenstreit»
zwischen den Niederldndisch sprechenden «Flamen» und den frankophonen «Walloneny
manifestierte, waren die Niederlande zwar aufgrund ihrer Entstehungsgeschichte vom Calvi-
nismus der Provinzen Holland und Seeland gepréigt, wiesen aber in den siidlichen Randge-
bieten (Nordbrabant, Limburg) eine katholische Bevolkerungsmehrheit auf. Auf beiden
Seiten der neuen Staatsgrenze blieben die Bewohner durch katholische Konfession und
gemeinsame Sprache (trotz gewisser Dialektunterschiede) weiterhin einander verbunden.
Von der freiheitlichen belgischen Verfassung von 1831 gingen zunéchst zahlreiche Im-
pulse fiir die Emanzipation der gesellschaftlich und politisch an den Rand gedringten Ka-
tholiken in den Niederlanden aus. Die Untersuchung konzentriert sich auf ein breites Cor-
pus von Texten katholischer niederléndischer Intellektueller, die bis in die 1850er Jahre mit
Anerkennung und Bewunderung auf den siidlichen Nachbarstaat blickten. Erst danach
mehrten sich auch die kritischen Stimmen im niederldndischen Katholizismus, so dass Bel-
gien immer weniger als Musterstaat der religiésen Freiheit wahrgenommen wurde. In den
ersten Jahrzehnten des neuen Staatswesens hatten sich die wechselnden Regierungen in
Briissel jeweils noch um ein gutes Einvernehmen mit Klerus und Kurie bemiiht. Dies én-
derte sich jedoch in der Folge des Wahlsieges der (frankophonen) belgischen Liberalen
1857 grundlegend, der eine zunehmende staatliche Einflussnahme und wachsenden Druck
auf das Kirchenwesen zur Folge hatte. Damit wandelte sich die Wahrnehmung des Siidens



454 Rezensionen — Comptes rendus

bei den Akteuren des katholischen Kulturlebens in den (nérdlichen) Niederlanden. Der
Blick auf das einst insgesamt als vorbildlich angesehene und konfessionell gleichgestimmte
Belgien verengte sich nun auf die Gebiete flimischer Sprache. Dafiir stand die von Joseph
Alberdingk Thijm (1820-1889) seit 1855 in Amsterdam herausgegebene Literaturzeit-
schrift «<De Dietsche Warande», wobei das Adjektiv diets(ch) alle Gebiete einschliessen soll-
te, in denen Mundarten des Niederldndischen gesprochen wurden. Damit verbanden sich
die kulturelle Relativierung der niederléndisch-belgischen Staatsgrenze sowie die Betonung
der romanisch-germanischen Sprachgrenze, die innerhalb Belgiens verlief. Symptomatisch
war es in diesem Zusammenhang, wenn Johannes Boscha (1797-1874), ein (protestan-
tischer) Professor fiir Geschichte in Amsterdam, bei einer Vorlesung im Jahr 1847 den
Begriff der niederlédndisch-fldmischen «(Volkseinheit) im Gegensatz zur (Staatseinheit> be-
tonte (143). Es wurde deutlich, wie sich die Sprache als kulturelles Kennzeichen um die
Jahrhundertmitte vor die konfessionellen Unterschiede zu schieben begann.

Die Betonung einer gesamtniederldndischen Kultur galt dabei auch der Abwehr von Ver-
einnahmungstendenzen, die vom Frankreich Napoleons III. und spéter, unter pangerma-
nistischem Vorzeichen, vom Deutschland Bismarcks ausgingen. Freilich musste in dieser
Gesamtheit noch ein Gleichgewicht zwischen den rdumlichen und kulturellen Gegenpolen
des hollédndischen Protestantismus und des flamischen Katholizismus gefunden werden. Als
sprachlicher und literarischer Ausgleichsversuch galt unter anderem das Werk des belgi-
schen «Priesterdichters» Guido Gezelle (1830-1899), der in seiner Dichtung die niederlédn-
dische Literatursprache mit den Elementen seines eigenen (westflimischen) Dialektes
héchst wirkungsvoll verband. Jedoch standen die Jahre um die Jahrhundertwende eher im
Zeichen einer wechselseitigen Entfremdung der katholischen Bevdlkerungsteile in den Nie-
derlanden und in Belgien. Fiir das Konigreich im Norden kam hinzu, dass die Emanzipation
der lange Zeit benachteiligten Katholiken ihren sichtbaren Abschluss fand, da sie nun auch
an der Regierung beteiligt wurden. Das 1901 gebildete Kabinett des reformierten Theolo-
gen und konservativen Politikers Abraham Kuyper fand auch die Unterstiitzung des katho-
lischen Lagers, das von einem anderen «Priesterdichter» reprisentiert wurde, ndmlich dem
Abgeordneten Herman Schaepman (1844—-1903) aus der Provinz Overijssel. Im Norden war
die katholische Bevolkerung nun auch in ihrem Staat «angekommeny», so dass der sehn-
stichtige Blick nach Stiden, der nach 1830 iiblich gewesen war, fortan unterbleiben konnte.

Um 1900 galt die schwindende Konjunktur des «regard croisé» ebenso flir den Bereich
der Kunstgeschichte und der Denkmalpflege, den die Untersuchung ebenfalls behandelt.
Hierbei kam es in Belgien um die Mitte des 19. Jahrhunderts unter dem Vorzeichen der
Neugotik zu einer erstaunlichen Bliite religidser Kunst, die von der 1863 gegriindeten
archéologischen Gesellschaft «Gilde van Sint-Thomas en Sint-Lucas» getragen wurde, die
in der Konkurrenz zu den staatlichen Akademien eigene Kunstschulen unterhielt. Die Gilde
unternahm unter ihrem Vorsitzenden Baron Bethune (ab 1873) von Gent aus regelmifige
Exkursionen zu den Stitten gotischer Kunst in Belgien und im Ausland. Dabei ist auffillig,
dass diese Kunstfahrten hiufiger nach Frankreich, ins Rheinland und nach Norddeutschland
futhrten, selten jedoch in die nahen und zugleich fernen (Nord-)Niederlande mit ihren pro-
testantisch gepréigten Kulturzentren und ihrer kulturell weniger bedeutenden «katholischen
Peripherie». Dieses manifeste Desinteresse wirft ein Schlaglicht auf die Distanz und die
Niichternheit, die am Ende des 19. Jahrhunderts das Verhéltnis zwischen Nord und Siid der
alten Niederlande bei den katholischen Intellektuellen und Kunstliebhabern kennzeichneten.

Reims Thomas Nicklas



Rezensionen — Comptes rendus 455

Silke Hensel/Barbara Rommé (Hg.), Aus Westfalen in die Siidsee. Katholische Mission in
den deutschen Kolonien, Berlin, Reimer Verlag, 2018, 280 S.

Der vorliegende, reich bebilderte Band begleitet die Ausstellung mit demselben Titel, wel-
che eine Kooperation zwischen dem Stadtmuseum Miinster (vertreten durch die Heraus-
geberin Barbara Rommé) und der Westfédlischen Wilhelms-Universitidt Miinster (vertreten
durch die Herausgeberin Silke Hensel) darstellt. Die Ausstellung war von September 2018
bis Januar 2019 im Stadtmuseum Miinster zu besichtigen. Im Oktober 2017 fand die wis-
senschaftliche Tagung «Mission in Ozeanien wihrend der deutschen Kolonialzeit» an der
WWU Miinster statt und der vorliegende Band dokumentiert deren Vortrige. Es gab also
eine umfassende Behandlung der katholischen Missionsgeschichte zwischen Westfalen und
der Siidsee mittels Tagung, Ausstellung und Begleitband. Die Herausgeberinnen sehen die-
se Forschung eingebettet in die Kolonial- und Missionsgeschichte Deutschlands, die sich
seit Jahren intensiviert und in einigen Ausstellungen, etwa in Berlin (Deutsches Histori-
sches Museum) und Hannover, diese Forschung der Offentlichkeit zuginglich macht. Der
Fokus des vorliegenden Bandes ist jedoch ganz auf Westfalen gerichtet: Die «Verbindun-
gen von Miinster und Ozeanien» (8) sollen aufgespiirt werden. In dieser Themenkonzentra-
tion liegt auch die Stirke des Bandes. Die Kapuziner und die Herz-Jesu-Missionare und
Herz-Jesu-Missionsschwestern von Hiltrup stehen im Mittelpunkt des Bandes.

Nach dem Vorwort und der Einleitung von Silke Hensel werden die 22 Beitréige in drei
Teile gegliedert: «Mission und Kolonialismus», «L#ndliche Gesellschaften im Vergleich:
Westfalen — Ozeanien» und «Verflechtungen zwischen Deutschland und Ozeanieny». Ein
Abbildungs- und Autorenverzeichnis schlieBen den Band ab. Ein Blick auf die Liste der
Autorinnen und Autoren zeigt, dass hier renommierte Personen zur Teilnahme eingeladen
wurden. Die Qualitét der Beitréige ist entsprechend hoch. Die Artikel wurden sowohl von
akademisch Forschenden (mehrheitlich UniversititsprofessorInnen) als auch von Museums-
praktikerInnen verfasst. Der Themenkomplex rund um die Mission wird im vorliegenden
Band von den Disziplinen der Geschichte sowie Sozial- und Kulturanthropologie abge-
deckt. Lediglich Georg Evers Beitrag tiber Josef Schmidlin und die Anféinge der Missions-
wissenschaft in Miinster kommt sozusagen von der «Missionsseite». Solch ein Beitrag darf
in einem Sammelband iiber Westfalen nicht fehlen. Uber Miinster hinausgehende Ausfiih-
rungen {iber die theologischen Grundlagen der so genannten «Heidenmission» der katho-
lischen Kirche hétten zwar noch mehr Kontext gegeben, aber andererseits auch weiter von
der Fokussierung auf Westfalen weggefiihrt.

Aus Platzgriinden kann in dieser Besprechung nicht auf alle 22 Beitréige eingegangen wer-
den. Im Groben gliedern sie sich jedoch auf in 1) Beitrige, die eher Uberblickscharakter ha-
ben und allgemein {iber die Themengebiete zu Kolonialismus und/oder Mission informieren,
2) Beitrige, die entweder Westfalen oder Ozeanien (vor allem Papua Neuguinea) als Bezugs-
punkt aufweisen, und 3) Beitréige die versuchen, beides zusammen zu bringen. Am besten ge-
lingt letzteres in Artikeln, die thematisch eng gefiihrt sind, etwa tiber die Missionsfotografie
(«Fotografien aus der Mission der rheinisch-westfilischen Kapuzinerprovinz und ihre Ver-
wendungsformen», Andrea Gawlytta) oder tiber naturkundliche Nachweise, Funde und Expo-
nate von Hiltruper Missionsstationen aus Ozeanien (Bernd Tenbergen u. Heinz-Otto Rehage).

Der Band st6ft hier — gemeinsam mit der Ausstellung und der Tagung — eine fruchtbare
Aufarbeitung von Missionsgeschichte an, die geografisch abgegrenzte Rdume in Europa
und in auBereuropdischen Bereichen zusammenbringt. Das Werk wire deutlich diinner aus-
gefallen, hétte man ausschlieBlich die Beitrége dieser dritten Kategorie aufgenommen. Da
«Aus Westfalen in die Siidsee» aber auch zahlreiche Beitrdge aufweist, die tiber Westfalen



456 Rezensionen — Comptes rendus

hinausgehen, enthilt der Band ebenso breitere Uberblicksartikel, die als Einstieg in die Mis-
sionsgeschichte gewihlt werden konnen (etwa fiir den Universitétsunterricht). Beides er-
scheint der Rezensentin notwendig: geografisch eng gewihlte Studien (auch transkontinen-
tal angelegt), aber auch die begleitende Uberblicksperspektive. Es bleibt zu hoffen, dass
viele Regionen in Europa sich wissenschaftlich den aus ihrer Gegend ausgezogenen Missio-
narlnnen widmen und solche Forschungsansétze vorangetricben werden.

Uppsala/Schweden Rebecca Loder-Neuhold

David Neuhold, Mission und Kirche, Geld und Nation. Vier Perspektiven auf Léon G.
Dehon, Griinder der Herz-Jesu-Priester (Studien zur christlichen Religions- und Kulturge-
schichte 25), Basel/Stuttgart, Schwabe/W. Kohlhammer 2018, 454 S.

Am 24. April 2005 sollte er seliggesprochen werden. Wenige Tage davor wurde von dem
erst am 19. April 2005 gewihlten Papst Benedikt XVI. die Feier abgesagt, die Seligspre-
chung auf unbestimmte Zeit verschoben. Was war geschehen? Antisemitische AuBerungen
Dehons, die zwar im Prozess selbst bereits bekannt waren, aber keine besondere Aufmerk-
samkeit erregt hatten, waren in der franzdsischen Presse erschienen und diskutiert worden.
Seitdem wartet die Gemeinschaft der Herz-Jesu-Priester, deren Griinder Léon Gustave
Dehon (1843—-1925) ist, auf eine Losung der Anklagen.

David Neuhold hat sich in seiner Fribourger Habilitationsschrift der komplexen Person
Dehons angenommen. Er legt keine klassische Biographie vor, sondern legt vier Quer-
schnitte durch sein Leben. Diese Querschnitte lassen sich wohl verschiedenen Phasen
seines Lebens zuordnen, stellen die Biographie aber vor allem in den Kontext literarischer,
wissenschaftlicher und symbolhaltiger Diskussionen. Einleitend bietet Neuhold zunéchst
einen kurzen biographischen Uberblick und unterschiedliche Einschitzungen des nordfran-
zsischen Geistlichen in der Rezeptionsgeschichte (17—68).

Die erste Tiefenbohrung bezieht sich auf den Charakter der Herz-Jesu-Priester als Missi-
onsgesellschaft (69-125). David Neuhold présentiert die Geschichte einer gescheiterten
Niederlassung in Tunis. Dehon wollte damit bewusst an die christliche Tradition an der Stel-
le des antiken Karthago ankniipfen. Er hatte den Ort vor der Etablierung einer Niederlassung
selbst besucht und ausfiihrliche Reisenotizen hinterlassen, in denen er die alltégliche Religiosi-
t4t der Muslime bewunderte, den kolonialen Blick jedoch nicht ablegen konnte. Von der fran-
zosischen Kolonie aus wollte Dehon — das war sein Hauptanliegen — das antiklerikale Frank-
reich wieder christianisieren. Das Projekt einer Pfarrei in Tunis scheiterte aber. Alle daran
beteiligten Patres traten aus der Kongregation aus. Die Patres der ersten Generation gehorten
einer Gemeinschaft an, die weder innerlich gefestigt war noch klare Zielvorstellungen hatte.

Das zweite Kapitel behandelt die Integration der Kongregation in die Kirche (127-219).
Als junger Priester, der in Rom studiert hatte, war Dehon am Ersten Vatikanischen Konzil
als Stenograph beteiligt. 1883 erfolgten Anklagen beim Heiligen Offizium. Sie gingen vom
Bischof von Soissons aus. Im Verlauf der Griindung war Dehon in Kontakt mit mystisch
begabten Frauen gekommen, die gewissermafBen gottliche Bestétigungen fiir die Auswei-
tung der Aktivitéten {iber die von ihm in Soissons aus Privatmitteln gegriindete Schule
hinaus lieferten und in den groBen Zusammenhang der Herz-Jesu-Frommigkeit als einer der
Leitspiritualititen des 19. Jahrhunderts gehorten. Neuhold stellt diese Privatoffenbarungen
in den Kontext franzdsischer Spiritualititen des 19. Jahrhunderts. Mehrfach in seinem
Leben kam Dehon mit angeblichen Visiondrinnen und Stigmatisierten in Kontakt. 1883
fuihrte der romische Prozess wegen des Mystizismus-Vorwurfs zur Authebung der Gemein-



Rezensionen — Comptes rendus 457

schaft, die sich als «Priesterreparationsbewegung» verstand. Ein weiteres Dekret von 1884
erlaubte die Fortfihrung der Gemeinschaft auf diézesaner Ebene. 1888 erfolgte eine erste
pipstliche Belobigung. Dass Dehon weiterhin nicht unumstritten war, zeigt ein Gutachten
des Dominikaners Hyacinthe-Marie Cormier aus dem Jahr 1900, das dem Herz-Jesu-
Priester vorwarf, ein Neuerer (ein Vorwurf des Modernismus noch vor dem Ausbruch
dieser Krise unter Pius X.) und dem Mystizismus erlegen zu sein. Dass aber damit die
weltkirchliche Karriere Dehons noch nicht zu Ende war, zeigt seine 20 Jahre wihrende
Titigkeit als Konsultor der Indexkongregation von 1897 bis zur Aufldsung dieser Behorde.
Waren seine ersten Gutachten noch eher tastend-positiv, so sorgte sich Dehon auf dem
Hohepunkt der Modernismuskrise um die Identitét der Kirche nach innen und plédierte in
allen Gutachten fiir eine Verurteilung der Werke. Die Identitéit der Kirche nach aullen zu
verteidigen, war Ziel seiner Gutachten zu den Werken von Charles Maurras, dem Griinder
der Action Frangaise. Den Abschluss dieses Prozesses erlebte Dehon nicht mehr.

Die dritte Tiefenbohrung sieht Dehon als Sozialpolitiker (221-309), publizistisch ausge-
driickt in einer Stellungnahme zum Zinsverbot. Dehon bezog eine pragmatische Position
und war sich bewusst, dass Religion und Geld komplementér zusammengehoren. Schlief3-
lich hatte er selbst eine betréichtliche Summe aus seinem Privatvermdgen in seine Gemein-
schaft eingebracht und mit viel Energie deren wirtschaftliche Basis erweitert.

In der letzten Tiefenbohrung (311-390) wird die Geschichte Dehons und der Herz-Jesu-
Priester in den national-franzdsischen Kontext des Antiklerikalismus, Antisemitismus und
Laizismus gestellt. Neuhold nimmt dafiir als Ankniipfungspunkt den Streit um die franzdsi-
sche Fahne (revolutionire Trikolore oder monarchistisches WeiB-Blau mit oder ohne Herz-
Jesu-Symbol). Dehons Position wandelte sich von der Ablehnung der Trikolore hin zu einer
trinitarischen Deutung der drei Farben. Der Patriotismus wurde ihm jedoch nicht gedankt.
Wie alle anderen Kongregationen wurden die Herz-Jesu-Priester aus Frankreich ausgewie-
sen. Uber Briissel fanden sie schlieBlich den Weg nach Rom — «der Traum einer christli-
chen franzésischen Nation war somit irgendwie ausgetriumt» (416).

Neuholds Habilitationsschrift ist kunstvoll auf verschiedenen Ebenen aufgebaut. Es ist
keine klassische Biographie entlang der Lebensgeschichte Dehons, sondern greift zentrale
Anliegen auf, stellt sie in den Kontext der Zeit und diskutiert sie entlang der Schriften des
Ordensgriinders. Mission, Kirche, Geld und Nation werden so zu Beispielen, wie sich im
19. und beginnenden 20. Jahrhundert neue Griindungen in ein kirchliches, gesellschaftliches
und soziales Koordinatensystem einfiigten. Zum Vorschein kommt auch eine komplexe und
komplizierte Griindergestalt. Nach der Lektiire ldsst sich etwas leichter nachvollziehen,
dass Dehons Seligsprechungsprozess zum Stocken gekommen ist.

Vallendar Joachim Schmiedl

Hilmar Gernet/Michael Klein, Zwei Pioniere, eine Idee. Friedrich Wilhelm Raiffeisen und
Johann Evangelist Traber, Neukirchen-VIuyn, Neukirchener Verlag, 2018, 172 S.

Mit diesem handlichen Buch legen Michael Klein (Professor fiir Kirchengeschichte in
Heidelberg) und Hilmar Gernet (Historiker und Delegierter flir Politik, Genossenschaft und
Unternehmensgeschichte bei Raiffeisen Schweiz in Bern) zwei Biogramme von christlich
motivierten Akteuren des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts vor. Es sind eindriickliche
Figuren, die da gestreift, analysiert und miteinander in Beziehung gesetzt werden. Die Idee
einer solchen Zusammenstellung tiberzeugt. Freilich ist Friedrich Wilhelm Raiffeisen
(1818-1888) der bekanntere, ja der Griindervater einer Genossenschaftsidee, welcher sich



458 Rezensionen — Comptes rendus

heute fast 500 Millionen Menschen angeschlossen haben. Aber auch der Beitrag von Jo-
hann Evangelist Traber (1854—1930) zumindest fiir die Religions-, Kultur- und Wirtschafts-
geschichte der Schweiz ist beileibe nicht gering einzuschétzen. Raiffeisenbanken finden sich
landauf und landab. Traber, Akteur einer zweiten «Raiffeisen-Generation», ist freilich viel
weniger bekannt, Nur ganz wenige Zeilen finden sich zu ihm im Historischen Lexikon der
Schweiz (HLS). Das hier anzuzeigende liegt auch in den schweizerischen Landessprachen
Italienisch und Franzosisch vor, was besonders hervorzuheben ist, und gerade darauf abzielt,
den Thurgauer Pfarrer, Genossenschafispionier und Raiffeisen-Kopist Traber bekannter zu
machen, feiert denn in einigen Jahren (2024) Raiffeisen Schweiz sein 125-jdhriges Bestehen.

In zwei Teile gliedert sich das zu besprechende Buch: Hilmar Gernet beschiftigt sich auf
den ersten 100 Seiten mit dem katholischen Geistlichen Traber, Michael Klein auf den et-
was mehr als 60 nachfolgenden Seiten mit dem pietistischen Genossenschaftspionier Raif-
feisen. Beide verstanden sich explizit als religitse Akteure. Sie zeichneten sich durch eine
Betonung der praktischen Seite des Christentums sowie durch eine flir ihre Unternehmun-
gen spezifische christlich-6kumenische Haltung aus. Diese Disposition wird fiir Pfarrer
Traber auch auf die thurgauische Situation (88: paritdtische Nutzung der Dorfkirchen) zu-
riickgefiihrt. Liegen fiir Raiffeisen gerade von Klein erstellte umfassende neuere Biografien
vor, so zeigt sich die Situation fiir Traber etwas anders gelagert. Gernet, der stark auf die
Rezeptionsgeschichte von Traber eingeht, weist an vielen Stellen mit Nachdruck auf die
Notwendigkeit weiterer historisch-kritischer Forschungen hin. Diesbeziigliche Desiderate
kénnen an dieser Stelle nur bestirkt werden, zeigt sich doch, dass Studien zu «katholischen
Soziologen» (vgl. dazu Bezeichnung auf 78) wie Traber um die vorletzte Jahrhundertwende
nach wie vor eine Mangelware darstellen.

In dieser Rezension fiir die SZRKG soll vorrangig auf den vorgestellten Schweizer Expo-
nenten in der Griindungsphase der Raiffeisenbewegung eingegangen werden. Der Autor
Gernet stellt jedoch immer wieder Beziige zu der Pioniergestalt Raiffeisen her — nicht
zuletzt dort, wo er zeigen kann, dass die biografischen Skizzen an den Ubervater aus dem
Rheinland angelehnt werden. Insofern ist plausibel, dass Traber zuerst behandelt wird. Der
Thurgauer stammte aus einfachen Verhéltnissen, war Stiftsschiiler in Einsiedeln und stu-
dierte spéter in Wiirzburg und im belgischen Léwen — die Freiburger Universitét und ihre
theologische Kaderschmiede fiir die katholische Schweiz war noch nicht gegriindet. Vor
allem Lowen, wo er Anfang der 1880er Jahre studierte, beeindruckte den Studenten Traber
sehr, in Wilrzburg wollte er eigentlich promovieren. Das aber verhinderte Bischof Eugéne
Lachat (1819-1886) ebenso wie seinen Gang in die Mission. So wurde Traber Dorfpfarrer
in Bichelsee, wo er an der Jahreswende von 1899/1900 eine genossenschaftliche Kassa
errichtete, um die Vergabe von wichtigen Betriebskrediten in einem iiberschaubaren Raum,
auf Sicherheit, Stabilitdt und zur Forderung der Eigeninitiative bedacht, griindete. Spéter
wird er Mitgriinder des Raiffeisendachverbands in St. Gallen und hilt im Verband im
Griindungsjahrzehnt die Ziigel in der Hand. Gernet schopft bei seiner kreativen und sprach-
lich wohltuenden Darstellung vor allem aus Archivbestiinden der Raiffeisenbank Bichelsee
und des zentralen Raiffeisenarchivs in St. Gallen. Er tut dies in erfrischenden Ausgriffen, so
etwa wenn er die «Frauenfrage» aufnimmt oder das Verhéltnis bzw. die Einschétzung Tra-
bers zum Judentum streift — ohne diese Fragen abschliessend beantworten zu wollen. Gera-
de darin liegt dic Stirke des Bandes, dass vieles « Anklang» findet und der Weg zu weiterer,
vertiefterer Forschung bereitet wird. In der kiinftigen Forschung werden m. E. auch weitere
Archivquellen (z.B. aus dem Bistum Basel, St. Gallen usw.) konsultiert werden miissen.

Traber, auf dem Frontispiz des Bandes noch ohne Bart abgebildet, welcher ihn spiter in
seinen letzten Jahren charakterisieren und auszeichnen (vgl. 77) wird, ist ein Akteur aus



Rezensionen — Comptes rendus 459

dem einfachen Volk. Er nutzte den kirchlichen Aufstiegskanal im 19. Jahrhundert (Wolf-
gang Reinhard). Beharrlich arbeitete er an der Verbesserung der wirtschaftlichen und sozia-
len Verhéltnisse fiir die Landbevélkerung. Nach 1891 und Rerum Novarum gewann dieses
Bemiihen einen neuen Elan. Traber war klar, dass das Christentum einen Nutzen bringen
sollte, {iber die eigenen Reihen hinaus. Und er setzte beim Geldkreislauf, dem «Blut der
Wirtschaft» an. Wie viele andere Akteure seiner Zeit und seines Umfelds niitzte er, auf kon-
servative Werte setzend, die «liberalen» Moglichkeiten seiner Zeit, vor allem in der Ver-
einsgriindung. Es ist spannend zu sehen, dass Traber etwa neben der Griindung einer Dar-
lehenskasse auch einen Krankenunterstiitzungsverein ins Leben rief, daneben den katholi-
schen Pressverein im Thurgau mitbegriindete sowie die dortige katholische konservative
Partei. Traber war ein umtriebiger Mann, ein aktiver Geistlicher. Von seinen spirituellen
Grundlagen und seiner religids ihn prigenden Welt erféihrt man im Buch weniger. Gernet
fokussiert insbesondere auf die Geschichte des Schweizerischen Raiffeisenverbandes, wo es
1912 zu einem «Putsch» kam und Traber in fithrender Position abgesetzt wurde. Zu diesem
Zeitpunkt gibt es schon mehr als 150 lokale Raiffeisenkassen. Spéter wird, wie Gernet das
eindriicklich zeigt, das flir Traber einschneidende Ereignis «literarisch» bereinigt, eingeeb-
net und totgeschwiegen. Die Raiffeisen-nahen Publikationen und Jubil&umsschriften iiber-
tiinchen die Briiche und Risse.

Gernets «Kaleidoskop» zu den Anfingen der Raiffeisenbank in der Schweiz versagt sich
einer strengen Gliederung, geht anekdotisch vor, spannt den Bogen bis zum Heute (viel-
leicht ein wenig zu stark), bietet aber dariiber hinaus sprachliche Raffinessen und kostlich-
frische Wendungen, die der Leser bzw. die Leserin gerne entgegennimmt. Nur drei Beispie-
le aus Gernets Feder: «Als Weinhéndler kann Raiffeisen selbstredend nichts gegen einen
verniinftigen Weingenuss einwenden.» (28) «Wie Trabers Frauenbild tatsdchlich aussieht,
giélte es noch zu untersuchen. Fest steht, dass Traber an der Forderung klassischer Frauen-
rollen interessiert ist.» (64) Und: «Kein Mensch ist so schlecht wie sein Ruf. Und keiner so
gut wie sein Nachruf.» (73). Solche Passagen sind wohltuend, auch wenn manchmal der
journalistische Ton iiberhand zu nehmen scheint — so z.B. in die Rede von «Demokratie-
WK» (69, d.h. Wiederholungskurs, in Anlehnung an die Armee). Das konnte dann gerade
ausserhalb der Schweiz weniger verstanden werden...

Traber fiihlte sich trotz aller Aktivitit und Schaffenskraft, die ihn direkt ins Burn-Out fithr-
ten, in einer Defensivposition. Er sah sich in einer Art Abwehrkampf gegen den modernen
liberalen oder auch sozialistischen Materialismus (73), einen Kampf fir die Landbevol-
kerung, den «kleinen Mann» und dessen Emanzipation. Raiffeisenkassen auf einer christli-
chen Grundlage sollten hierzu dienen. «Pfarrherren» wie der dann 1930 nach einer er-
folglosen Operation in Ziirich verstorbene Traber, aber auch der Freiburger Viktor Schwaller
(vgl. 85, 1875-1958, 1904 Griindung einer Raiffeisenbank in Deutschfreiburg, nach Konsul-
tation mit Pfr. Traber — zu ihm gibt es keinen Eintrag im HLS) waren hier treibende Krifte.

Zu einer Rezension gehort auch das Aufzeigen von Miingeln bzw. Fehlern. Mehr als da-
rum, besserwisserisch oder kleinlich aufzutreten, soll an dieser Stelle gezeigt werden, dass
das Buch bzw. insbesondere der Teil zu Traber genau studiert wurde: Kapuzinerpater Tho-
dosius Florentini starb erst 1865 und nicht wie der Text vermerkt 1855 — sonst hitte er nicht
das Kloster Ingenbohl 1856 (mit-)griinden koénnen. Auch fehlt m.E. die Biografie zu Traber
aus der Feder Bohis im Literaturverzeichnis. Gernet zitiert oft aus ihr: Alfred B6hi, Pfarrer
und Dekan J.E. Traber. 1854-1930, St. Gallen 1943. Das Werk zu Moser, auf Seite 88 in
einem Kurzzitat gebracht, sucht man ebenfalls vergebens im Literaturverzeichnis. Die Anga-
be zu Albert Ogien/Sandra Laugier ist an einem falschen Ort situiert. Zudem hétte ggf. ein

nochmaliges Lektorat einige fehlende Leerschldge (vgl. nur 54, 75, 110, 5. Zeile von oben)
|



460 Rezensionen — Comptes rendus

entdeckt. Aber das alles schmilert den Wert des Vorgelegten nicht — es sind Marginalien, die
wohl der Beschleunigung und dem Produktivitétsdruck unserer Zeit geschuldet sind.

Dem Werk, das wegen des Umfangs und der klaren Sprache relativ schnell gelesen ist, ist
jedenfalls weite Verbreitung zu wiinschen! Genannte Auflagen in mehreren Sprachen sind
eine gute Basis hiefiir. Die in Buch formulierten Desiderate sind auch fiir die Religions- und
Kirchengeschichte in der Schweiz ein Ansporn, hier ndher hinzusehen und etwas anzu-
packen. Man darf gespannt sein, ob sich in Zukunft historiografisch etwas tut.

Freiburg/Schweiz David Neuhold

Margarete Wagner-Braun (Hg.), Die Bayerische Raiffeisen-Zentralbank AG, Analyse
einer bayrischen Ikone seit 1893, Teilband 1: Sana’a Wittmann, Die Bayerische Raiffei-
sen-Zentralbank AG (1983-1986). Ihr unausweichlicher Weg in die drohende Zahlungsun-
fahigkeit? (Beitrdge zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte, Band 133.1); Teilband 2: Mar-
garete Wagner-Braun (Hg.), Konsequenzen der Ubernahme im Jahr 1986 (Beitrdge zur
Wirtschafts- und Sozialgeschichte, Band 133.2), Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 2019, 384
und 248 S.

Ein Standardwerk will die Studie in der Selbstdeklaration ausdriicklich nicht sein (Bd. 1,
15). Der erste Teilband, die Monographie zu Aufstieg und Fall der Bayerischen Raiffeisen-
Zentralbank AG (BRZ) von ihrer Griindung 1893 bis zur Ubernahme durch die DG Bank
im Jahr 1986, ist (oder wird) es aber zweifellos. Die Grundlage liefert die Dissertation von
Sana’a Wittmann, die von der Herausgeberin als Doktormutter (Inhaberin der Professur fiir
Wirtschafts- und Innovationsgeschichte an der Otto-Friedrich-Universitdt Bamberg) betreut
worden ist. Der zweite Teilband befasst sich mit Folgen des BRZ-Untergangs, verursacht
durch das Versagen der Fiihrungskrifte. Die gewihlte Strategie ist aus dem Ruder gelaufen:
Die «Bauernbanker», getrieben von eigener «Grossmannssucht, Gewinnstreben, Vermeh-
rung des gesellschaftlichen Ansehens und dem Wunsch, sich den Verdnderungen in den
Strukturen des Genossenschaftswesens zu widersetzen», wollten als «Grossbanker» wahr-
genommen werden (Bd. 1, 323).

Ein Schweizer Leser wird bei der Lektiire der BRZ-Studie, aufgrund der Zeitgenossen-
schaft mit der Krise bei Raiffeisen Schweiz im Jahr 2018, Beziige herzustellen. Dies ist
nachvollziehbar, da die beiden Raiffeisen Organisationen in ihrer Geschichte thematische
Parallelititen aufweisen: Spannungen zwischen Zentralbank und Primérbanken, «Zug in die
Stédte», Fusionen, Entwicklung von der Bauern- zur Universalbank, Suche nach neuen
Mirkten und Geschiftsfeldern (neben der Immobilienfinanzierung Einstieg in die Immobi-
lienmaklerbranche), schwerwiegende unternehmerische Folgen aufgrund einer problemati-
schen Aufgabenerfiillung von Geschéftsleitung und Verwaltungsrat (u.a. staatsanwalt-
schaftliche und aufsichtsrechtliche Untersuchungen, Wertberichtigungen) oder die Re-De-
mokratisierung des Unternehmens.

Die markanteste Differenz zu Raiffeisen in der Schweiz ist die Auseinandersetzung der
Studie mit dem Komplex BRZ und Nationalsozialismus. Dieser Teil nimmt gut zwanzig
Seiten ein und verschweigt nicht, dass es im Genossenschaftswesen ab 1945 eine vordring-
liche Aufgabe war, dass in der Organisation der «Nazigeist ausgemerzt werde» (Bd. 1, 82).
Uber Reichsanleihen waren die Genossenschaften und ihre Zentralkassen an der «geréusch-
losen Kriegsfinanzierung des Dritten Reiches» (Bd. 1, 80) indirekt beteiligt. Auch die
Bayerische Zentral-Darlehenskasse war von der «Gleichschaltung» betroffen. Sie nahm
1933 «sachlich und fachlich geeignete Persénlichkeiten aus der nationalsozialistischen Be-



Rezensionen — Comptes rendus 461

wegung in den Aufsichtsraty auf (Bd. 1, 68f). Von den 175 Angestellten der BRZ im Jahr
1945 sind dreissig «Alt-Parteigenossen, die der NSDAP vor dem 1. Oktober 1933 bei-
getreten waren», noch im gleichen Jahr gekiindigt worden (Bd. 1, 87). Der Umgang mit
dem «personellen Erbe der NS-Zeit» war das Hauptthema an der ersten Generalversamm-
lung nach dem Krieg im November 1946. Dort wurde ein Vorstandsmitglied, das im Entna-
zifizierungsverfahren als «Mitldufer» einstuft wurde, erneut gewihlt.

Der «Zug in die Stddte» der Raiffeisenkassen sowie die Fusionen von kleinen Primérban-
ken zu mittleren Bankeinheiten war seit den 1950er Jahren den strategischen Ideen ge-
schuldet zu wachsen, eine «Bank fiir Jedermann» und eine Universalbank mit internationa-
ler Geschéftstitigkeit zu werden. Die Technisierung des Bankgeschiifts sowie die Auswei-
tung der eigenen Geschiftstitigkeit — nicht bloss mehr Liquiditdtsausgleichsstelle und
Dienstleister fiir die Banken vor Ort zu sein —, flihrte zu Spannungen und Konflikten mit
den Primérbanen. Sie sahen in der BRZ eine zunehmend starke Konkurrenz. Um den Kon-
flikten mit den Ortsbanken auszuweichen sind nach einem Generationenwechsel in BRZ-
Fithrung (1972) neue Betiitigungsfelder definiert worden. Darunter das bankfremde Feld
der «Immobilienvermittlung» mit einer eigenen Maklerfirma (BayWa GmbH). Zudem
wurde die BRZ Genossenschaft in eine Aktiengesellschaft umgewandelt. Das Immobilien-
geschift wird die BRZ vierzehn Jahre spiter von der bayerischen Bankenlandschaft ver-
schwinden lassen.

Das traditionelle Bankgeschift scheint nicht mehr zu geniigen. Die BRZ stieg in die
«Bautrigerfinanzierung» ein (Kapitel 4 und 5). Ein Bautréiger (Bauherrenmodell) erwirbt
und erschliesst ein Grundstiick, errichtet darauf Wohnungen und verkauft diese. Diese Té-
tigkeit war ein wesentlicher Teil des deutschen Wiederaufbaus nach dem Krieg und brachte
dem Bauwesen einen «boomartigen Aufschwung». Obwohl steuerlich begtinstigt, geriet das
Bauherrenmodell ab 1973 in eine Krise. Die Griinde waren vielfiltig: grosse Zunahme von
Bautréigern, zu viele Wohnungen sowie eine Hochzinsphase (17% fiir Immobilienkredite).
Das Bautréigergeschift der BRZ entwickelte sich zu einer «Bank in der Bank» und galt als
«unverzichtbarer Gewinnbringer». Die erzielten Gewinne nahmen eine «geradezu explosive
Entwicklung». Sie stellten sich aber Ende 1985 — vor der drohenden Insolvenz und nach
massiven Wertberichtigungen von rund 1,5 Milliarden DM — als «Scheingewinne» heraus.
Versagt hatten die Aufsicht der eigenen Priifgesellschaft und des Aufsichtsrats. Statt kri-
tisch nachzufragen, ging es um Gesichtswahrung, Liigen und Rechtfertigungen. Hinzu kam
die fachliche Inkompetenz bei der Beurteilung und Finanzierung des Immobilienmarkts. So
wurden eigentlich zahlungsunfiéhige, unterkapitalisierte Bautrdger weiter finanziert.

Die Studie zeichnet ausfiihrlich das Gerichtsverfahren zum «BRZ-Fiasko» nach und stiitzt
sich dabei auf bisher nicht publizierte Prozessakten (Kapitel 6). Die quellennahe Aufarbei-
tung gibt dem Fazit der Autorin ein besonderes Gewicht. Das «schmachvolle Ende» der
BRZ — dank der Ubernahme (1986) durch die DG Bank (seit 2016 DZ Bank) vor dem
totalen Kollaps bewahrt — erklért Wittmann nicht mit dem wirtschaftlichen Umfeld oder
einer generell falschen Strategiewahl. Vielmehr sei die Bank gescheitert, weil «Schludrig-
keit in der Dokumentation, mangelnde Kontrolle, das Fehlen eines funktionierende «back
office», das Versagen der Gremien bis hin zu kriminellen Machenschaften eines Teils der
Akteure das Verhalten bestimmten. Der hierarchische Aufbau [...] verhinderte die Kommu-
nikation zwischen den Ebenen bis hinauf an die Spitze. Natiirlich wussten die leitenden
Personen von den im Bautrigergeschift liegenden Risiken. Sie nahmen sie nicht ernst oder
fithlten sich nicht zustéindig, genauer hinzusehen, sich um Einzelheiten zu kiimmern. Deshalb
konnten einzelne Mitarbeiter unbehelligt schalten und walten. [...] Am Ende konnten die



462 Rezensionen — Comptes rendus

Verantwortlichkeiten nicht mehr geklédrt werden.» (Bd. 1, 321f). Die Hauptverantwortlichen
wurden zu Haft zwischen 1 %2 und vier Jahren auf Bewdhrung und Geldbussen verurteilt.

Besonders wertvoll und wichtig flir die historische und genossenschaftliche Verortung des
Falls BRZ sind im Teilband 2 die Beitrdge «Einfiihrung und Fragestellung» sowie der Bei-
trag «Wirtschaftshistorischer Befund» der Herausgeberin. Sie wertet die «Offnung fiir das
Direktgeschéft», auch die zum Bautrdgergeschift, als «durchaus richtig», die nicht «per se
kritisiert werden kann». Sie war dem «Trend der Zeit» geschuldet. Kritsch hélt Wagner-
Braun jedoch fest: «Umfang und Art, wie dieses Geschiiftsfeld betrieben wurde, lag jenseits
der guten Praxis im Bankwesen» (Bd. 2, 227). In ihrer Klarheit ungewohnt, aber erfreulich,
die Aussage zur «Mitverantwortung» der zustdndigen genossenschaftlichen Priifgesellschatft.
Sie hétte «deutlicher argumentieren und sich durchsetzen miissen», positioniert sie sich klar.

Die zehn Aufsitze von acht Autorinnen und Autoren in Teilband 2 sind relevant fiir Ge-
nossenschaftsinteressierte (zur Frage des ein-, zwei- oder dreistufigen Genossenschaftsmo-
dells: Adrian Hubel, «Zur Strukturdiskussion im genossenschaftlichen Bankwesen seit den
1970er Jahreny), Kommunikationsexperten, genossenschaftliche Wirtschaftsakteure, Bank-
historiker sowie Beteiligte und Betroffene des BRZ-Untergangs. Ein besonderer Hinweis
verdient zum Abschluss der Beitrag von Arnd Kluge <Das Ende der BRZ in der offentli-
chen Wahrnehmung». Er konstatiert, dass der Zusammenbruch der BRZ als «Krisensymp-
tom der Banken und des Genossenschaftswesens wahrgenommen» wurde. Zur Illustration
zitiert er einen Artikel der Siiddeutschen Zeitung mit dem Titel «Die Schuldigen und die
Dummen» zu den letzten Urteilen im BRZ-Prozess (10.12.1991): «Das Geld ist futsch, die
Raiffeisen-Idee hat Schaden gelitten. Die Dummen sind wieder einmal die kleine Leute».
Das vorliegende Standardwerk (wider Willen) wird sich als solches behaupten und ist eine
gewinnende Lektiire, auch dank der klaren, versténdlichen Sprache. Fiir die wirtschaftshis-
torische, genossenschaftliche Bankforschung in der Schweiz, so die Hoffnung, liefert es
eine Motivation, die klaffende Liicke zu schliessen. Das Jubildum «125 Jahre Raiffeisen in
der Schweiz) (2024/2025) wire der passende Anlass dafiir.

Bern/Emmen Hilmar Gernet

Markus Schubert, Politischer Katholizismus in Passau von 1864 bis 1964. Eine histori-
sche Langzeit- und Strukturanalyse (Veroffentlichungen des Instituts fiir Kulturraum-
forschung Ostbaierns und der Nachbarregionen der Universitét Passau 72), Passau, Dietmar
Klinger, 2017, XIT und 511 S., 24 Abb.

Beim vorliegenden Buch handelt es sich um die leicht iiberarbeitete Dissertation von 2015,
die an der Philosophischen Fakultit der Universitit Passau eingereicht wurde. Der Autor
verfolgt das Ziel, den politischen Katholizismus in der Region Passau iiber einen Zeitraum
von hundert Jahren hinsichtlich Briichen, Kontinuititen, Zidsuren und Besonderheiten zu
analysieren.

Der gewidhlte Zeitraum erscheint stimmig: 1864 kam es zum ersten katholischen Protest
gegen den stddtischen Liberalismus, 1964 tritt die Dominanz der CSU hervor und mit dem
Tod des letzten katholischen Priesters im Bayerischen Landtag geht eine Ara zu Ende. Die
Forschung datiert auflerdem Mitte der 1960er Jahre den Zerfall des geschlossenen deut-
schen Katholizismus.

Nach einem einleitenden ersten Kapitel bearbeitet der Autor im zweiten Kapitel chronolo-
gisch die einzelnen Phasen des politischen Katholizismus in Passau im gew#hlten Zeitraum
und fokussiert vor allem auf die politische Situation. Die erste Phase umfasst den Zeitraum



Rezensionen — Comptes rendus 463

von 1864 bis 1875, der von einer Ablehnung des katholischen Vereinswesens durch die
Bischofe, vom Kulturkampf und vom Erstarken patriotischer Krifte geprégt ist. Der Ab-
schnitt von 1875 bis 1890, vom Autor als «Das Abflauen des Kulturkampfs» bezeichnet, ist
durch ein Erstarken des politischen Katholizismus ab dem «Dreibischofjahr» 1889 gekenn-
zeichnet. Das Vereinswesen und das katholische Pressewesen wurden gestérkt, die Zent-
rumspartei bekam mit der bayrischen Sozialdemokratie allerdings einen neuen Gegner.
Dieser Partei versuchten die katholischen Krifte in der dritten Phase (1890-1912) mit
sozialpolitischen Initiativen, wie der Griindung des «Sozialen Volksbiiros» und dem En-
gagement in den Arbeitervierteln Passaus entgegenzuwirken. In der vierten Phase, genannt
«Vom Ende der Prinzregentenzeit bis zur <Machtergreifung> der Nationalsozialisten am 30.
Januar 1933», zeigen die sozialkatholischen Bemiihungen und die Vernetzung der Zen-
trumspartei im katholischen Vereinswesen Friichte. Das Zentrum errang vor dem Ersten
Weltkrieg die absolute Mehrheit im Passauer Gemeinderat. Auf das Ende der Monarchie re-
agierten Vertreter des politischen Katholizismus teils mit Akzeptanz, teils mit Ablehnung —
der staatliche Eingriff in das Schulwesen fiihrte zu Widerstand.

Wihrend der NS-Herrschaft wurden katholische Vereine immer mehr beschrénkt bis sie
1938 vollstindig aufgelost wurden, die katholische Kirche war ab diesem Zeitpunkt nur
noch seelsorglich titig. In Passau bildeten sich zwar Widerstandsvereine, allerdings war de-
ren Wirkfihigkeit sehr gering. In der letzten Phase von 1945 bis 1964 liegt der Schwer-
punkt am Aufstieg der Bayernpartei, der in Zusammenhang mit der Vielzahl von Fliichtlin-
gen steht, die in dieser Region nach dem Krieg als Problem wahrgenommen wurden. Dieses
zweite Kapitel ist sowohl vom Umfang (49-203) als auch vom Inhalt her der Hauptteil der
Veréffentlichung und bietet einen tiefen Einblick in die politischen Verhiltnisse in Passau
im besprochenen Zeitraum.

Das dritte Kapitel des zu besprechenden Buches beschiftigt sich mit den Mandatstréigern
und geht anhand von 23 Biographien — gegliedert nach Zeitabschnitten — der Frage nach,
wie sie sich zu den entscheidenden Z#suren der deutschen Geschichte verhalten haben bzw.
ob man von einer «kollektiven» Biographie sprechen kann. In einer ausfiihrlichen Zusam-
menfassung werden die Ergebnisse dieser Untersuchung iibersichtlich und gut nachvoll-
ziehbar gebiindelt dargestellt.

Mit der Darstellung von sieben beispielhaft gewihlten Subsididrvereinen (Kasino, Katho-
lischer Ménnerverein Passau, Bauernvereine, Bayrisch-Patriotische Bauernvereine und ka-
tholische Volksvereine, Christlicher Bauernverein, Katholische Arbeitervereine und Katho-
lisches Werkvolk, Volksverein fiir das katholische Deutschland Passau) behandelt der
Autor schlieBlich im vierten Kapitel das Vereinswesen dar, das durch seine politische Aus-
richtung wesentlich fiir den Erfolg katholischer Parteien verantwortlich war. Dabei waren
es vor allem die Arbeitervereine, die sich dem Nationalsozialismus am stirksten widersetz-
ten und nach 1945 an ihren Einfluss vor 1933 ankniipfen konnten.

An zwei Beispielen — an der Schulfrage und an der katholischen Presse — sollen in den
Kapiteln fiinf und sechs «die besonderen Kontinuitdten und Wandlungen des Passauer
politischen Katholizismus nachvollzogen werden» (46). Dies gelingt dem Autor gut, wenn
auch die Schulfrage nach 1945 nur kurz abgehandelt wird, und bei beiden Kapiteln das bei
den vorhergehend behandelten Themen hilfreiche Fazit fehlt.

Im siebenten und letzten Kapitel fasst der Autor die Ergebnisse seiner Studie zusammen
und zieht ein Fazit. Es gelingt ihm, in Gegensatz zur bisherigen Forschung, ein katholisches
Milieu in Passau nachzuweisen, welches sich in drei «Formierungs- bzw. Mobilisierungs-
schiiben» (432) bis zum Ersten Weltkrieg organisiert hat.



464 Rezensionen — Comptes rendus

Im Anhang finden sich knapp iiber vierzig nach demselben Schema verfasste Kurzbiogra-
phien fithrender Personen des Passauer politischen Katholizismus, welche eine Bereiche-
rung fiir das Buch darstellen. Danach folgt ein ausfiihrliches Quellen- und Literaturver-
zeichnis, bevor in einem eigenen Bildteil wichtige Personen, Ereignisse, etc. bildlich darge-
stellt werden. Fiir den Leser/die Leserin wire ein Hinweis im Text zu den entsprechend da-
zugehorigen Bildern ein Gewinn gewesen. Das Buch schlieBt mit einem Personenregister.

Die Publikation ist fiir die historische Forschung der Region Passau ohne Zweifel ein wich-
tiger Beitrag, da zum ersten Mal Eigenheiten in der Entwicklung des politischen Katholizis-
mus im erforschten Zeitraum in Bayern dargestellt werden. Es gelingt dem Autor in gut
nachvollziehbarer Weise, einen doch recht langen Zeitraum Ubersichtlich darzustellen. Der
einzige Wermutstropfen besteht fiir eine feministisch interessierte Kirchenhistorikerin darin,
dass das Thema Frauen nicht behandelt wird, was sich auch daran zeigt, dass das Personen-
register lediglich 3 % Frauennamen beinhaltet. Es wire interessant, mehr tiber diesen Aspekt,
wie etwa die sozial-caritative Arbeit katholischer Frauen oder den Frauenbund zu erfahren.

Graz Stephanie Gliick

Benedikt Wintgens, Treibhaus Bonn. Die politische Kulturgeschichte eines Romans (Bei-
trige zur Gesch_ichte des Parlamentarismus und der politischen Parteien, Band 178, Reihe
Parlament und Offentlichkeit 8), Diisseldorf, Droste Verlag, 2019, 620 S.

Das Bild vom «Treibhaus Bonn» geht keinesfalls nur auf die klimatisch-schwiilen Verhilt-
nisse in der rheinischen Bundesstadt zuriick. Vielmehr beschreibt es auch, wie in Benedikt
Wintgens’ belesener, sorgfiltig recherchierten und jiingst erschienenen Dissertationsschrift
iber Wolfgang Koeppens berithmten gleichnamigen Roman zu erfahren ist, die konkrete
gesellschaftliche und politische Situation Westdeutschlands nach dem Zweiten Weltkrieg.
«Die politische Kulturgeschichte eines Romans» (Untertitel) machte der Autor schreiben
und fligt sich dabei bestens ein in die Reihe aktueller Forschungen zur Griindungsgeschich-
te der Bundesrepublik, die gegenwiértig wieder Konjunktur haben. Erfrischend anders wird
dieses Vorhaben begonnen: Némlich damit, den «krummen Wegen» (23) der Geschichte
der Bonner Republik nachzugehen und das «Mikroklima» dieser Zeit mit Koeppens Roman
in der «Funktion eines Brennglases» (27) als «ein literarisches Sittengemilde der frithen
Bonner Republik» (13) zu erschlieBen. Damit wird Koeppens «Treibhaus» erstmals umfas-
send wissenschaftlich untersucht.

Unter besonderer Berlicksichtigung der Demokratie-, der Parlamentarismus- und der Par-
lamentsgeschichte interessiert Wintgens sich fiir Fragestellungen der Kulturgeschichte, der
Intellectual History und mitunter auch fiir solche der Religionsgeschichte: Der vermeintli-
chen Widerspriichlichkeit der beiden rheinisch-katholischen Figuren Konrad Adenauer und
Heinrich B6ll wolle er nachspiiren, berichtet er etwa im Vorwort. Auch werden im Buch
zahlreiche katholische und antikatholische Debatten beschrieben, die im Betrachtungszeit-
raum an Einzelakteuren und Gruppen kontextualisiert werden. Die Untersuchungsgegen-
stiinde der Studie sind weiterhin Biicher und ihre Autoren. Aber auch Medien, Journalisten
und Intellektuelle. Nach einer methodisch reflektierten, sprachlich anregend geschriebenen
und mit zahlreichen Gegenwartsverweisen versehenen Einleitung folgen drei ldngere Ka-
pitel: Zuerst geht es um Koeppens «Treibhausy als literarisches Werk und dessen Protago-
nisten (Kapitel I: Der ungliickliche Abgeordnete), den sozialdemokratischen Abgeordneten
Felix Keetenheuve. Nachdem Wintgens Romanhandlung und Ereignisgeschichte nebenei-
nandergestellt hat, behandelt er im Anschluss (Kapitel II: Transparenz und Treibhaus) mit



Rezensionen — Comptes rendus 465

dem Blick auf das Gebdude des «Treibhauses» den Parlamentsbetrieb in Bonn auch archi-
tekturgeschichtlich. Der Darstellungsteil schlieBt (Kapitel III: Der Streit der Rezensenten)
mit der zeitgendssischen «Treibhaus»-Rezeption in den Diskursen der Intellektuellen und
im Literaturbetrieb.

Aufbau und Darstellung der Studie sind konzeptionell durchdacht und gelungen. Sie fu-
Ben auf der Durchsicht einer respektablen Anzahl von Archiviiberlieferungen und der Ar-
beit mit einer Vielzahl an Literatur und gedruckten Quellen. Wenngleich Koeppens Buch
von tiefer Depression durchflossen scheint, hat dies auf Wintgens zumindest nicht erkenn-
bar nachgewirkt. Dieser geht kunst- und literaturgeschichtlichen Fragen bis ins kleinste
Detail nach, mitunter vielleicht sogar zu weit. Eine akribisch recherchierte Aufstellung von
«Treibhaus»-Rezensionen und insgesamt 44 Farb- und SchwarzweiB-Bildern zeugen von
einer geradezu leidenschaftlichen Bearbeitung des Stoffs, die dem aufmerksamen Leser be-
reits in der ausgesuchten Gestaltung des Buchcovers erkennbar wird.

Entlang der «Treibhaus-Metapher» (523) werden bedeutende zeitgendssische Debatten
um die Wiederbewaffnung, den Kalten Krieg und die Vergangenheitsbewiltigung vor dem
Panorama der Bonner Republik gewinnbringend in Perspektive gesetzt und somit fiir an-
schlieBende Forschungen vorbereitet. Die Studie ist deshalb erstens gehaltvoll beziiglich
allgemeiner Erkenntnisse zur Kultur- und Politikgeschichte der Bundesrepublik. Sie mag
angesichts zunehmend lauterer Forderungen nach einem Gesamtumzug des Regierungssit-
zes vom Rhein an die Spree zudem weitere Historisierungsprozesse anstoBen. Sie ist aber
zweitens insbesondere auch lehrreich iiber den Umgang mit frith geduBerter Skepsis gegen-
iiber der nicht unter den besten Voraussetzungen begonnen, dann allerdings schnell etab-
lierten zweiten deutschen Demokratie. Nicht zuletzt wird in den gegenwirtigen politischen
Entwicklungen, in welchen die Zustimmung zur parlamentarischen Demokratie in Deutsch-
land mitunter in einer Krise gesehen wird, die gelungene Riickschau auf deren beginnende
Erfolgsgeschichte im «Treibhaus»-Buch von Benedikt Wintgens als von besonderem Wert
einzuschétzen sein.

Chemnitz Gabriel Rolfes

Ivo Fiirer, Die Entwicklung Europas fordert die Kirchen heraus. Die Tdtigkeit des Rates
der Europdischen Bischofskonferenzen (CCEE) von seiner Griindung 1971 bis 1996, Ost-
fildern, Griilnewald Verlag, 2018, 349 S.

Wihrend die Anfinge des europdischen Zusammenschlusses nicht rémisch-katholischer
Kirchen in der Konferenz Européischer Kirchen (KEK) auf die Zeit des Kalten Krieges zu-
riickgehen, liess in der rémisch-katholischen Kirche erst das Zweite Vatikanische Konzil
den Gedanken an kirchliche Strukturen auf europdischer Ebene aufkommen. Unmittelbar
nach dem Konzil wurden zwei Symposien der europédischen Bischdfe abgehalten, und ge-
stittzt auf diese Erfahrungen wurde ein institutioneller Zusammenschluss vorbereitet und
1971 mit einem Statut als Rat der européischen Bischofskonferenzen (Consilium Conferen-
tiarum Episcoporum Europae [CCEE]) gegriindet. Die Griindungsversammlung bestimmte
Chur als Sitz des Sekretariates und wihlte den Churer Bischofsvikar Alois Sustar zum Se-
kretér des CCEE. Als Bischosvikar Alois Sustar 1977 nach Ljubljana versetzt wurde, wofiir
er als Erzbischof vorgesehen war, wurden der St. Galler Bischofsvikar Ivo Fiirer als erster
und Paul Huot-Pleuroux, Generalvikar des Bistums Besangon, als zweiter Sekretér gewihlt
und das Sekretariat nach St. Gallen verlegt. Nachdem Paul Huot-Pleuroux 1980 General-
sekretér der Kommission der Episkopate der Europidischen Gemeinschaft (COMCE) ge-



466 Rezensionen — Comptes rendus

worden war, wurde Ivo Flrer alleiniger CCEE-Sekretér. Nach seiner Wahl zum Bischof
von St. Gallen wurde er 1995 als CCEE-Generalsekretéir verabschiedet; das Sekretariat hat
seinen Sitz heute noch in St. Gallen.

Im ersten und umfangreichsten Teil seines Buches zeichnet der 2006 emeritierte Bischof
Fiirer unter dem Titel «Der CCEE stirkt Europas Kirchen und ihre Bischofe» die Geschich-
te des ersten Vierteljahrhunderts dieser Struktur kollegialer Zusammenarbeit nach. Im
ersten Kapitel geht es um die Griindung und Entwicklung des CCEE, wobei sich der Ver-
fasser vor allem auf jene Protokolle stiitzt, die er als Generalsekretidr des CCEE «selbst ver-
antwortet hat». Ein fiir die Entwicklung des CCEE entscheidender Moment war die erste
Sonderversammlung der Bischofssynode fiir Europa 1991 in Rom. Die sachliche Frage war,
wer die rémisch-katholische Kirche in Europa und den européischen Institutionen gegeniiber
représentieren kann und soll. Sollen das die Bischéfe Europas bzw. ihre Struktur der kollegi-
alen Zusammenarbeit oder die Romische Kurie bzw. die Pépstliche Diplomatie sein? Diese
sachliche Frage wurde indes liberlagert von der Animositét kurialer Beamten gegen die spiri-
tuell starken und {iberzeugenden Bischéfe (und Kardindle) Carlo Maria Martini und Basile
Hume. Eine Gruppe einflussreicher Mitarbeiter der Kurie und einige Kardinéle ausserhalb
der Kurie hatten es ndmlich offensichtlich darauf abgesehen, das Prisidium von Kardinal
Carlo Maria Martini im CCEE zu beenden (36). Diese Sonderversammlung der Bischofssy-
node wurde deshalb von einigen sogar als Anti-Martini-Synode bezeichnet. Durch verschie-
dene Interventionen konnte eine neue Struktur in Richtung des wachsenden Zentralismus
abgewendet werden. «Der CCEE konnte seine Eigenart als Organ der Zusammenarbeit unter
den Bischofskonferenzen beibehalten, wenn auch unter klaren Voraussetzungen der Zusam-
menarbeit mit dem Apostolischen Stuhl» (73). In seiner Einfithrung bezeichnet der Wiener
Pastoraltheologe Paul M. Zulehner den CCEE als so etwas wie «organisierte Kollegialitdt»
und einen Schritt in die Richtung der «Kontinentalisierung» der katholischen Weltkirche.

Was damit gemeint ist, léisst sich an den Themen der Symposien der européischen Bischo-
fe ablesen. Uber sie berichtet Ivo Fiirer im zweiten Kapitel zusammenfassend hinsichtlich
Vorbereitung, Durchfihrung und Ertrag, aber der Reihe nach; hilfreich ist, dass wichtige
Texte im Wortlaut wiedergegeben sind. Die ersten beiden Symposien fanden vor der Ein-
richtung des CCEE statt, fithrten aber letztlich zu dessen Griindung. Das letzte, {iber das Ivo
Fiirer berichtet, fand im Anschluss an die européische Wende 1993 in Prag statt. Im abge-
druckten Schlussbericht bezeichnet der damalige Président des CCEE, der Prager Erz-
bischof Miloslav VIk, dieses Symposium als eine der Antworten der Kirche auf die umwil-
zenden Ereignisse des Jahres 1989. Angefligt ist noch ein Bericht iiber das 1988 durchge-
fuhrte Kolloquium zur theologischen und rechtlichen Natur der Bischofskonferenzen sowie
ein Bericht liber die Begegnung von Bischéfen in den ersten Jahren ihres Dienstes. Diese
Treffen fiir neuernannte Bischéfe entzog die Bischofskongregation, ein Organ der Ro-
mische Kurie, dem CCEE und zog sie an sich. Dieses ganze Kapitel ist ein interessantes
Stiick europédischer Kirchengeschichte, zumal es aufzeigt, welche grossen europdischen
Themen von den Bischdfen in Europa aufgegriffen wurden.

Unter der Uberschrift «Der CCEE als Netzwerker» zeigt der zweite Teil, wie sehr der
CCEE in Europa und dariiber hinaus mit unterschiedlichen Institutionen, Organisationen
und Prozessen vernetzt war. So versuchte der CCEE sich bei der Vorbereitung der Weltbi-
schofssynoden zu beteiligen, so pflegte er Kontakte mit den anderen kontonentalen Bi-
schofsriten, den europdischen Zusammenschliissen der Priesterrite, Laienkomitees und
Vereinigungen der Ordensoberen, er fiihrte kategoriale Treffen auf europdischer Ebene zu
sozialer Kommunikation, Katechese, Migration und Tourismus sowie zum européischen
Charakter von Wallfahrten durch.



Rezensionen — Comptes rendus 467

Besonders intensiv pflegte er die tkumenische Zusammenarbeit, vor allem mit der Konfe-
renz Europdischer Kirchen (KEK). Es kam zum gemeinsamen Ausschuss CCEE-KEK mit
regelmédssigen Tagungen, ein Komitee «Islam in Europa» wurde gebildet, gemeinsam
wurden die kirchlichen Friedensbemithungen in Nordirland unterstiitzt und nach méglichen
Friedensbemithungen der Kirchen gesucht. Offentliche Aufmerksamkeit fanden die erwei-
terten Treffen von CCEE und KEK unter dem Namen «Europiischen Okumenischen Be-
gegnungen» und vor allem die grossen «Europdischen Okumenischen Versammlungeny.
An der 1989 in Basel unter dem Leitwort «Frieden in Gerechtigkeit» durchgefiihrten Ver-
sammlung beteiligte sich die Bevolkerung in einem solchen Mass, dass von einem Kirchen-
tag die Rede sein konnte. Die Versammlung in Basel verabschiedete ein Schlussdokument
von vierzig Seiten, das sich als Grundlage fur die Nacharbeit empfahl. Die néchste Versamm-
lung in Graz 1997 regte ein gemeinsames Dokument an, «das grundlegende Skumenische
Pflichten und Rechte enthélt und daraus eine Reihe von dkumenischen Richtlinien, Regeln
und Kriterien ableitet, die den Kirchen, ihren Verantwortlichen und allen Gliedern helfen, zwi-
schen Proselytismus und christlichem Zeugnis, sowie zwischen Fundamentalismus und echter
Treue zum Glauben zu unterscheiden und schliesslich die Beziehungen zwischen Mehrheits-
und Minderheitskirchen in 6kumenischem Geist zu gestalten». Dieses Dokument konnte 2001
in Strassburg als «Charta Oecumenica» unterzeichnet werden und ist seither massgebend fiir
die dkumenische Haltung christlicher Kirchen und Gemeinschaften in Europa.

Der letzte Teil zeigt unter der Uberschrift «Der CCEE im Dienst Europas» den Beitrag
des CCEE zur Entwicklung Europas auf. Zur Sprache kommt zunéchst die Zusammenarbeit
zwischen den Bischofskonferenzen in den westlichen Lindern mit den Bischofskonferen-
zen im kommunistischen Bereich, ihre Zusammenarbeit zur Zeit der Wende und nach der
Wende. Dann wird an die Europaerkldrung der Prisidenten der Bischofskonferenzen von
1980 erinnert, mit welcher der CCEE seine Tétigkeit bewusst auf das gemeinsame Handeln
ausweitete. Schliesslich stellt Ivo Fiirer zusammen, wie die Kirchen in Europa, einzelne
Bischofskonferenzen und der CCEE, aber auch die KEK zu Gerechtigkeit und Frieden
Stellung bezogen haben.

Im Anhang sind die Mitglieder des CCEE aufgelistet, nach Léndern und nach Héufigkeit
der Teilnahme geordnet. Es spricht fiir sich, dass die Vertreter Ruméniens und der Tsche-
choslowakei sich vor 1990 meist entschuldigen mussten. So erinnert es auch daran, das die
Kirchengeschichte Europas den Osten wie den Westen, den Norden wie den Siiden des
Kontinents einbeziehen miisste. Ivo Fiirers Darstellung ist dazu eine hilfreiche Anregung.

Stans Rolf Weibel

Dobrostawa Wiktor-Mach, Religious Revival and Secularism in Post-Soviet Azerbaijan
(Religion and Society 71), Berlin, deGruyter, 2017, 228 p.; Murad Ismayilov, The Dialec-
tics of Post-Soviet Modernity and the Changing Contours of Islamic Discourse in Azerbai-
jan. Toward a Resacralization of Public Space (Contemporary Central Asia: Societies, Po-
litics, and Cultures), Lanham/Maryland, Rowmané&Littlefield, 2018, 194 p.

Die zwei jlingst erschienenen Biicher zur Religion in Aserbaidschan, die hier zur Bespre-
chung vorliegen, kénnten in methodischer und theoretischer Hinsicht unterschiedlicher
nicht sein. Beide Studien bieten reichhaltiges empirisches Material und demonstrieren mit
ihren sich teilweise widersprechenden und sich teilweise ergénzenden Thesen, wie sehr die
wissenschaftliche Arbeit davon abhéngt, unter welcher Perspektive empirische Daten ge-
ordnet werden.



468 Rezensionen — Comptes rendus

Dobrostawa Wiktor-Mach hat eine auf anthropologischer Feldforschung gegriindete Stu-
die vorgelegt, die sich auf die Beschreibung und Erkldrung des Wiedererstarkens («revi-
val») der Religion in Aserbaidschan konzentriert. Sie stiltzt sich primér auf die zu Ende des
20. Jahrhunderts ausgearbeitete und viel diskutierte Markttheorie, von ihr im Singular als
Paradigma «the religious economy» verstanden, obwohl sie im Detail vor allem dem Auto-
renteam Ekelund, Hébert und Tollison folgt. Die Grundidee dieser so genannten rational
choice-Theorie ist, dass staatliche Deregulation der Religion zu Pluralismus und mehr
Wettbewerb zwischen Religionen fiihrt, wodurch insgesamt eine Belebung und Stérkung
der Religionslandschaft zu erwarten sei. Tatsdchlich hat Aserbaidschan nach seiner Unab-
hingigkeit 1991 die Religionspolitik (zunéchst) stark dereguliert, und die neu erstarkten is-
lamischen «Traditionen» (Asad) (die Rede ist hier von Schiiten, Salafisten und Giilenisten)
stehen in einem Konkurrenzverhéltnis zueinander. Dariiber hinaus arbeitet die Autorin pré-
zise heraus, wie diese Gruppierungen auch in einem Konkurrenzverhiltnis zur vielfiltigen
gelebten Religiositit («lived Islam») stehen, die sowohl durch die Sowjetzeit als auch durch
den Sufismus geprégt ist. Die Transformationen im Feld des Religiosen — Wiktor-Mach
greift hier auf Bourdieu zuriick — bestétigen somit die Annahmen der rational choice-Theo-
rie zu einem gewissen Grad. Widerspriichlich (wie Wiktor Mach selbst feststellt) bleibt die
Einsicht, dass die zunehmende staatliche Steuerung in den vergangenen 15 Jahren das Wi-
dererstarken der Religion nicht gebremst hat. Das letzte Kapitel des Buches iiber die strikte-
re Religionspolitik («State-control: Heretic-Hunting») steht deshalb quer zur Grundthese
und ldsst die Leserinnen und Leser ratlos zuriick zumal in stréflicher Weise auf ein zusam-
menfassendes Schlusskapitel verzichtet wurde. So sehr die Kategorie « Wettbewerb» zum
Versténdnis der Entwicklungen innerhalb des religidsen Feldes beitrégt, so sehr misslingt es
in der Analyse Wiktor-Machs, die politische Dimension einzubinden.

Genau dies kritisiert Murad Ismayilovs in seinem etwas spiter erschienenen Buch an
Wiktor-Mach und, etwas pauschalisierend, an der gesamten Literatur {iber den Islam in
Aserbaidschan. Verdnderungen im «islamischen Diskurs» sind fiir ihn die Nebenfolge einer
Politik, die auf die Legitimation und Selbsterhaltung der regierenden Elite zielt. Dabei wird
das Verhiltnis zwischen den Machthabern und dem Islam dialektisch verstanden. Einerseits
hat die regierende Elite erfolgreich einen Diskurs tiber die Gefdhrdung durch den Islam pro-
pagiert und jede Einmischung der Religion in die Politik zuriickgewiesen («secular/reli-
gious-divide»). Diese Strategie folgt aus dem sowjetischen Erbe eines «militanten Atheis-
mus» und den Versuchen Anerkennung sowie Unterstiitzung durch den Westen zu gewin-
nen. Ismayilov sieht hier eine Komplizenschaft zwischen Machthabern, internationaler Ge-
meinschaft, Zivilgesellschaft, séikularer Opposition und Teilen der muslimischen Bevolke-
rung. Andererseits hat genau diese kontrollierende und teils rigorose Religionspolitik zu
einem Erstarken der Religion gefiihrt, womit die Religion immer mehr als politische Opposi-
tion in den Blick kommt. Ismayilov sieht Hinweise darauf, dass sich die sidkulare und re-
ligidse Opposition einander annéhern und damit das Narrativ der Trennung von Religion und
Politik durchbrechen. Uberraschend ist nun der verséhnliche Ausblick am Ende, wo doch
diese Analyse auf einen heftigen Konflikt in der Gesellschaft hinauszulaufen scheint. In den
beiden, teilweise prospektiven Schlusskapiteln, will Ismayilov Anzeichen erkennen, dass die
herrschende Elite sich der zunehmenden Bedeutung der Religion beugt und zu einer «Norma-
lisierung» des «islamischen Diskurses» in Aserbaidschan beitréigt. So konnte trotz aller Paral-
lelen zum Mittleren Osten, der Islam beginnen, eine zentrale politische Rolle in Aserbaidschan
zu spielen. Hier diirften allerdings ein normativer Blick und die Hoffnung stérker Pate gestan-
den haben als eine niichterne Analyse. Jedenfalls kann zum gegenwirtigen Zeitpunkt von
einem einflussreichen «islamischen Diskurs» in Aserbaidschan nicht die Rede sein.



Rezensionen — Comptes rendus 469

Die beiden Biicher sind auch formal htchst unterschiedlich. Wiktor-Mach beginnt mit einer
ausfithrlichen Diskussion der rational choice-Theorie und geht dann eher zirkulér vor, was zu
Wiederholungen und Redundanzen fithrt. Ismayilov strukturiert seine Arbeit mit unge-
wohnlich langen Titeln, die die jeweiligen Thesen des Abschnitts enthalten. Wéhrend Wik-
tor-Mach eher die religiése Landschaft analysiert — und z.B. wiederholt auf Zentralasien als
Parallele verweist —, arbeitet Ismayilov die Interaktion zwischen politischen und religidsen
Akteuren heraus — und diskutiert Parallelen mit dem Mittleren Osten und dem Arabischen
Friihling. Durch die unterschiedlichen Perspektiven kommen die beiden Studien an entschei-
denden Punkten zu ganz verschiedenen Beurteilungen der Situation in Aserbaidschan.

Wiktor-Machs zweifellos konventionellere, auf Religion beschrinkte Analyse hat das
Verdienst nicht nur einen theoretischen Ansatz im Detail an empirischem Material zu er-
proben, sondern auch eine nuancierte, anthropologische Beschreibung der Religionsland-
schaft und ihrer kompetitiven Eigengesetzlichkeiten zu bieten. Diese These ist auch plausib-
ler als die von Ismayilov, der im Singular von «the Muslim community» und «the Isalmic
discourse» spricht. Freilich weiss auch Ismayilov um die Vielfalt der islamischen Traditionen
(bei ihm: «Gespaltenheit der Muslime»). Er fithrt empirische Beispiele von Schiiten, Giil-
enisten und Salafisten durchaus differenziert an. Aber sein Fokus bleibt dennoch die Frage,
wie der Islam von den sikularen Eliten politisch bek&mpft wurde, dadurch erstarkte und
mdglicherweise zu einer tiefgreifenden Basis der nationalen Erneuerung werden konnte.

Die Stirke der Analyse von Ismayilov liegt hingegen in der Beriicksichtigung der politi-
schen Dimension: dem Einfluss der Religionspolitik und der (zumindest potentiellen) poli-
tischen Opposition religidser Gruppen. Diese Verkniipfungen sind plausibler als die These,
dass religitse Verdnderung ein lediglich sich selbst transformierendes Feld ist. So lésst sich
mit Ismayilovs Analyse verstehen, in welche Dialektik zwischen Einddmmung und Mobili-
sierung die Aserbaidschanische Religionspolitik in der Auseinandersetzung mit islamischen
Gruppen geraten ist. Integriert man die Einsichten von Wiktor-Mach tiber die Inhomogeni-
tét des religiosen Feldes, l4sst sich vermuten, dass Ismayilovs These vor allem auf ein spe-
zifisches Segment islamischer Religiositét zutrifft und dass seine Verallgemeinerung von
normativen Annahmen fehlgeleitet ist.

Freiburg/Schweiz Ansgar Jodicke

IV. Helvetica
Kirchliche Eliten und Strukturen

Daniel Abendschein, Simon Sulzer. Herkunfi, Prigung und Profil des Basler Antistes und
Reformators in Baden-Durlach (Ver6ffentlichungen zur badischen Kirchen- und Religions-
geschichte 9). Stuttgart, Kohlhammer, 2019, 697 S.

In der Basler Kirchengeschichte nimmt Simon Sulzer (1508—-1585) einen besonderen Platz
ein. Er war der dritte Antistes der evangelisch-reformierten Basler Kirche und wurde bereits
zu Lebzeiten sehr kontrovers beurteilt. In der spéteren Zeit und bis heute haftet ihm das von
einigen seiner Zeitgenossen entworfene Bild eines in der Lehre zu wenig eindeutig positio-
nierten, nicht ganz vertrauenswilrdigen, zwischen den evangelischen Lagern lavierenden
und sogar intrigierenden Theologen an.



470 Rezensionen — Comptes rendus

Zu Sulzers Leben sowie seinem Werk und seinen Tétigkeiten gab es bisher keine gréfere
und umfassende Darstellung. Man musste sich mit einigen zumeist kurzen und zum Teil
nicht griindlich recherchierten Lexikonartikeln, einigen Seiten in kirchengeschichtlichen
Gesamtdarstellungen, zwei Publikationen von Gottlieb Linder — einem 23 Seiten umfassen-
den «Lebensabriss» (1869) und der 170 Seiten starken Monographie «Simon Sulzer und
sein Antheil an der Reformation im Lande Baden, sowie an den Unionsbestrebungen» (1890)
—und dem Aufsatz von Amy Nelson Burnett «Bucers letzter Jiinger» (2007) begniigen.

Vor allem Sulzers 32 Jahre wihrende Tétigkeit als Antistes der Basler Kirche war bislang
nur ganz unzureichend untersucht. Dieselben schier unglaublichen Defizite weist die For-
schung zur Basler Kirchengeschichte auch bei Sulzers bedeutendem Nachfolger im Amt
des Antistes auf: Johann Jakob Grynaeus (1540-1617, Antistes 1586-1617). Auch die
spdteren Antistites Johannes Wolleb (1586-1629, Antistes 1618-1629), Theodor Zwinger
d. J. (15971654, Antistes 1630-1654) und Gernler (1625-1675, Antistes 1655-1675) sind
in der Forschung so gut wie unbeachtet geblieben, wenn man von Max Geigers Uberblick
«Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie» (1952) einmal absieht.

Abendscheins ausfithrliche Darstellung des Lebens und Wirkens Sulzers schliet die ge-
nannte gravierende Forschungsliicke nur teilweise. Sulzers 32 Jahre langes Wirken und
{iberhaupt die Geschichte der Basler Kirche in diesem Zeitraum wird nicht sehr ausfiihrlich
behandelt. Im Vordergrund stehen, dem Dissertationsthema folgend und dem Buchtitel ent-
sprechend, Sulzers Herkunft, Bildungsweg mit den entsprechenden Prigungen und seine
Tétigkeiten bis etwa 1550 sowie vom Miérz 1556 an seine Nebentitigkeit als Generalsuper-
intendent der Didzesen Rotteln, Miillheim, Schoptheim und Hochberg der geméBigt luthe-
risch ausgerichteten Markgrafschaft Baden-Durlach. Das von Abendschein in verdienstvol-
ler Weise gesammelte Material bietet aber die wertvolle Voraussetzung zur weiteren Erfor-
schung des langjéhrigen, intensiven und durchaus umsichtigen und erfolgreichen Wirkens
Sulzers als Basler Antistes und der Basler Kirchengeschichte dieser Periode.

Im ersten Kapitel (13—130) widmet sich Abendschein ausfiihrlich dem Problem der #lte-
ren Sulzer-Prosopographie. Er zeigt auf, welch wesentlichen Anteil an dem negativen
Sulzer-Bild die Darstellung insbesondere des Basler Historiographen Christian Wurstisen
gehabt hat. Sulzer war mit seiner «lutheranisierenden» Gesinnung manchen zeitgendssi-
schen und auch spéteren zwinglianischen Theologen in der Schweiz suspekt, zum Teil gera-
dezu verhasst.

Im zweiten Kapitel (131-334) untersucht Abendschein sehr eingehend die Herkunft, die
Prigung und die Tétigkeiten Sulzers in Bern, Basel, StraBburg und Wittenberg in den Jah-
ren bis zum April 1548, als er als den Ziircher Theologen kritisch gegeniiberstehender
Pfarrer in Bern in Ungnade fiel, entlassen wurde und nach Basel zog. Sulzers Ausscheiden
aus dem Dienst der Berner Kirche bewirkte, dass Jean Calvin, Theodor Beza und andere
Theologen in der Westschweiz, die in vielem der von Martin Bucer und Kaspar Hedio ge-
prigten StraBburger Kirche zugewandt waren, in der deutschsprachigen Schweiz nun kei-
nen einflussreichen Verblindeten mehr hatten. Sulzer befand sich theologisch im Wesentli-
chen auf deren von Bucer vorgezeichneten Linie und somit in einer zwischen den evangeli-
schen Lagern vermittelnden Position. Mit gutem Recht bezeichnete Amy Nelson Burnett
Sulzer als «letzten Jiinger Bucers».

Das dritte Kapitel (335-455) wendet sich Sulzers theologischem Profil zu. Dabei wird vor
allem seine Basler Zeit (1548-1585) beriicksichtigt. Zundchst war er hier Pfarrer zu St.
Peter. 1552 tibernahm er zusétzlich die Professur fiir Hebréisch. 1553 wurde er als Nachfol-
ger des 1552 verstorbenen Oswald Myconius zum Antistes der Basler Kirche gewéhlt. Die-
ses Amt hatte er bis zu seinem Tod inne. Von 1554 war er zusétzlich auch Professor der



Rezensionen — Comptes rendus 471

Theologie und von 1556 an nebenher auch Generalsuperintendent im Oberland der Mark-
grafschaft Baden-Durlach.

Im Anhang ediert Abendschein sechs Texte von Sulzer, u. a. die am 21. Mérz 1563 zu St.
Thomas in StraBburg gehaltene Predigt tiber Joh. 17 und das vielfach {iberlieferte Abend-
mabhlsbekenntnis aus dem Jahr 1578. Hinzu kommt die Edition von fiinf Texten {iber Sulzer.

Vor allem in Basel sind Dokumente aus Sulzers Wirkungszeit in erdriickend groBer Zahl
vorhanden: im Kirchenarchiv (das sich als Depositum teilweise im Staatsarchiv, teilweise in
der Offentlichen Bibliothek der Universitiit befindet), in den stidtischen Archivbestinden
im Staatsarchiv und in der Handschriftensammlung der Bibliothek (hier vor allem in den
Briefsammlungen). Weniger zahlreich sind die Dokumente im Generallandesarchiv Karls-
ruhe, im Staatsarchiv des Kantons Bern und an etwa vierzig anderen Orten.

760 Briefe von und an Sulzer wurden von dem Theologen Gottlieb Linder (1842-1912)
im Laufe der Jahrzehnte gesammelt, verzeichnet und zum Teil transkribiert. Publiziert
wurde diese Liste, die sich zusammen mit anderen Sulzer betreffenden Aufzeichnungen in
Linders Nachlass befindet (UB Basel, NL 205), nie, und die von Linder geplante Edition
von Sulzers Briefwechsel kam auch nicht zustande. Abendschein gelang es, vierzig weitere
Briefe von und an Sulzer finden. Er verzeichnet die Briefe in knapper Form und nennt die
aktuellen Archiv- und Bibliothekssignaturen (die von Linder notierten Signaturen sind viel-
fach nicht mehr die heute giiltigen). Zusitzlich verzeichnet er auch andere Schriftstiicke von
Sulzer sowie zeitgendssische AuBerungen iiber Sulzer. Das Verzeichnis umfasst stattliche
1503 Positionen. Abgeschlossen wird die Publikation durch ein umfangreiches, umfassen-
des Literaturverzeichnis und drei Register.

Heidelberg Thomas Wilhelmi

Thomas Fissler, Aufbruch und Widerstand. Das Kloster Einsiedeln im Spannungsfeld von
Barock, Aufkldrung und Revolution, Egg bei Einsiedeln, Thesis Verlag, 2019, 643 S.
|

Aufklarungsforschung und die Geschichte der katholischen Kirche, inklusive ihrer Orden,
gingen nicht nur in der Schweiz lange Zeit getrennte Wege. «Katholische Aufkldrung», als
Verlegenheitsbegriff geprégt, wurde mit interkonfessionellen Beziehungen, dem Einfluss
protestantischer Aufkldrer auf Autoren katholischen Bekenntnisses, in Verbindung ge-
bracht, von protestantisch konnotiertem Fortschrittsdenken und katholischer Riickstéindig-
keit, dann aber (auch) von Reformbestrebungen der rémisch-katholischen Kirche her defi-
niert, die mit dem gebriuchlichen Epochenbegriff <Aufkldrung) wenig oder nichts zu tun
hatten. Selbst Arbeiten iiber den Reformkatholizismus, die den Kontakt mit vorschnellem
Progressdenken zu vermeiden trachten, bekennen sich, oft nolens volens, zu géngigen Kon-
notaten des Fortschritts und des Riickschritts, ja kdnnen derartige Kategorien gar nicht um-
gehen. Wissenschaftliche Tétigkeit, menschliches Handeln insgesamt, ist ohnehin von wie
auch immer begriindeten Fortschrittsprémissen abhéngig, und sei es nur die Annahme eines
Fortschreitens zuriick in einen fritheren, als besser erachteten Zustand. Begriffe wie <(Auf-
bruch> und «Widerstand> fiihren zwangsléufig derartige geschichtstheoretische respektive -
philosophische Implikationen mit sich.

Thomas Fissler geht von einem weiten Aufkldrungsbegriff aus (109, 118), verortet ihn
aber in historiographisch einigermassen gesicherten Spannungsfeldern und bereichert die
Geschichtsschreibung zur Schweizer Aufklidrung des spédten 18. Jahrhunderts um eine opti-
mal fundierte Studie. Jedenfalls verlédsst diese das Terrain konfessioneller Apologetik und
nimmt zur Vergangenheit der benediktinischen Ordensfamilie, der der Verfasser angehort,



472 Rezensionen — Comptes rendus

eine bisweilen kritische Haltung ein. In letzter Zeit verlor der Rationalismus als Markenzei-
chen der Aufkldrung und Merkmal des Denkens und Handelns intellektueller Eliten des 18.
Jahrhunderts historiographischen Kredit. Zunehmend wird der Einfluss esoterischer Stro-
mungen an Zentren protestantischer deutscher Aufkldrung, zum Beispiel an der Fridericiana
in Halle (Saale), hervorgehoben. Dies verringert im Spiegel aktueller Geschichtsschreibung
die in deutschsprachigen Léndern konfessionell begriindete Distanz zwischen protestanti-
schem Aufkldrungsrationalismus und katholischer Aufkldrungskritik. Aus dieser Annéhe-
rung kontroverser Positionierungen zieht die wie auch immer bestimmte katholische Aufkld-
rung historiographischen Nutzen, abgesehen davon, dass sich die romisch-katholische Kirche
den Anliegen der sie herausfordernden Fortschrittsanspriiche kaum je entziehen kann.

Mit Thomas Fisslers an der Universitit Bern eingereichter Dissertation liegt ein Werk
vor, wie man es fir andere Schweizer Klgster sowohl fiir das 17. wie auch fiir das 18. Jahr-
hundert wiinschen mdchte. Vor rund zwanzig Jahren konnte némlich aus verschiedenen
Griinden eine in &hnlichem Umfang angestrebte Untersuchung gar nicht in der erwiinschten
Breite durchgefiihrt werden. Das Verhéltnis von Klosterkultur und Aufklérung in der Fiirst-
abtei St. Gallen um eine Vielzahl von Aspekten erweitert darzustellen, wire eine brotlose
Kunst gewesen, auf deren Ausiibung ich aus Griinden der Selbsterhaltung — sehr ungern —
verzichten musste. Bereits im Herbst 1998 war das Angebot des Rezensenten, in einem
Kapitel der 2003 erschienenen, neunbéndigen St. Galler Kantonsgeschichte den schulrefor-
merischen Einfluss des Benediktinerklosters Neresheim auf das Gebiet der Fiirstabtei St.
Gallen ausfuihrlicher zu behandeln, am inhaltlichen Konzept der Projektverantwortlichen ge-
scheitert. Diese Bemerkungen in eigener Sache sind als erneuter Aufruf zu verstehen, Arbei-
ten zur frithneuzeitlichen und zur spéteren Schweizer Klostergeschichte, institutionell abgesi-
chert, das heisst auch monetér wirksam unterstiitzt, zu fordern. Wenn der gegenwirtige Ein-
druck nicht tduscht, wird der forschungspolitischen Tragweite des Anliegens, auch dem
nachmittelalterlichen kldsterlichen Erbe vermehrt Beachtung zu schenken, zunehmend ent-
sprochen. Thomas Fisslers Dissertation stellt ein Beweisstiick fiir die kiinftige, sehr erwiinsch-
te Verwirklichung vergleichbarer Vorhaben dar. Doch nun vom Postulat zuriick zur Sache.

In zehn quellenkritisch dicht abgestiitzten Hauptabschnitten behandelt der Verfasser mit
einem methodisch mdglichst umfassenden Geltungsanspruch, den die Einleitung (1.) auf
die einschldgigen Forschungskontexte bezieht, sein Thema: (2.) Die Welt der Einsiedler
Monche am Ende des 18. Jahrhunderts: Eine gottgewollte Ordnung. (3.) Die (katholische)
Aufkldrung: Eine neue Welt bahnt sich an. (4.) Revolution: Umwilzungen in Frankreich
und im tibrigen Europa (1789 bis Ende 1796). (5.) Angst, Mangel und Fliichtlingsstrome:
Einsiedeln und die Auswirkungen der revolutiondren Ereignisse in Europa. (6.) Gegen die
«gottlosen» Franzosen: Ein Kloster wider die Revolution. (7.) Die Tage sind gezihlt: Das
Ende der Alten Eidgenossenschaft (1797 bis Mérz 1798). (8.) Kampf und Flucht: Der Ein-
fall der Franzosen (Mirz bis Mai 1798). (9.) Von der Pliinderung bis zur Restitution: Ein
Uberblick iiber die Zeit bis 1803. (10.) Gottes Strafe oder Priifung? Wahmehmung, Deu-
tung und Verarbeitung des franzdsischen Einfalls. (11.) Zum Kloster Einsiedeln im Span-
nungsfeld von Barock, Aufkldrung und Revolution. Ein mehrteiliger Anhang mit den {ibli-
chen Verzeichnissen, darunter Bibliographien der in vielen Archiven herangezogenen
Handschriften, der gedruckten Primérquellen und der Sekundérliteratur, ferner mit dem un-
entbehrlichen Register der Personen, Sachen und Orte sowie einem Glossar klosterlicher
Begriffe ausgestattet, beschliesst das Werk. Dieses ist der narrativen Darbietung des Stoffs
verpflichtet, sein Inhalt geht im Grundriss aus den zitierten Titeln der Hauptkapitel hervor.
Den chronologischen Angelpunkt bildet die Zeit der Helvetik (1798-1803). Unter der histo-
riographischen Zeitlupe betrachtet, wird sie dem Leser im Detail, angereichert durch an-



Rezensionen — Comptes rendus 473

schauliche, im gegebenen Fall auch durch Ubersetzungen leichter zugéingliche Quellenzita-
te, nahegebracht. Der Verfasser legt Wert auf die Beschreibung politischer Machtkonstella-
tionen im Grossen wie im Kleinen, hauptsdchlich auf das aufgrund der Tagebiicher inter-
pretierte Handeln Abt Beat Kiittels (1732—1808), auf die bedeutende, bis jetzt in ihrem Aus-
mass nirgendwo sonst so klar sichtbar gemachte Rolle des Klosters Einsiedeln als Hort
franzosischer Emigranten, vor allem aus dem Elsass. Wechselvoll waren die Beziehungen
zur Obrigkeit des Standes Schwyz.

Die Franzosische Revolution und ihre Auswirkungen auf die Alte Eidgenossenschaft sties-
sen im Kloster stets auf starke Ablehnung. Man suchte die politische Nihe zum Haus Oster-
reich, war stolz auf den Status als Reichsabtei und iibte im Gebiet des Ziirichsees, in der
March (Reichenburg) sowie im Gaster (Kaltbrunn) Herrschaftsrechte iiber Land und Leute
aus, was einzelne Monche nicht daran hinderte, interkonfessionelle Beziehungen zu Ziircher
Pfarrern (Jakob Hess, Johann Kaspar Lavater) und weltlichen Gelehrten (Johann Rudolf
Schinz d.A.) zu pflegen. Am Rand kommt die Rede auf die Beziehungen zur Zisterzienser-
abtei St. Urban, zur Fiirstabtei St. Gallen und zu anderen Schweizer Kldstern (z.B. Maria-
stein). Die Kapitel 2 bis 10 werden jeweils in einem zusammenfassenden Riickblick «Auf
den Punkt gebracht», was dem eiligen Leser entgegenkommt und dem geduldigen das Wich-
tige noch einmal in Erinnerung ruft. Grundsétzlich lohnt es sich, bei der Lektiire keine Ab-
kiirzungen einzuschlagen, beim differenzierten Bild, das der Verfasser von den Sachverhal-
ten entwirft, zu verweilen.

In dieser Besprechung gibt es nicht viel mehr zu sagen, als die wissenschaftliche Qualitét der
Arbeit und die vorbildliche, mit Illustrationen veranschaulichte Prisentation der Inhalte zu lo-
ben, auch weil Thomas Fissler in einem thematischen Ausblick die Rolle des selbstkritischen
Rezensenten gleich selber ibernimmt, Forschungsdesiderate erkennt und kurz beschreibt.

Die Rezeption wissenschaftlicher Literatur wird von Vorlieben und Kenntnissen der Le-
ser, deren Forschungserfahrungen und subjektiven Perspektiven bestimmt, die dann als
Qualitéts- und Vergleichsmassstidbe an das Gelesene herangetragen werden. Es sei mir da-
her gestattet, auf einige Aspekte hinzuweisen, die ausser den erwéhnten fiir die Fortsetzung
der Forschungen zum Verhéltnis der Schweizer Kloster zur Aufkldrung wichtig erscheinen.
Auch sie werden von Pater Thomas mehr oder weniger ausfiihrlich thematisiert.

Erst Komplementéruntersuchungen zu anderen Konventen (St. Gallen, Engelberg, Maria-
stein, Disentis, St. Urban etc.) werden das Profil der einzelnen Klgster im Spannungsfeld
von Barock, Aufkldrung und Revolution herausarbeiten und Verallgemeinerbares von Be-
sonderem trennen konnen. Auch die Geschichte der Frémmigkeit in Frauenkldstern (bei
Einsiedeln denken wir an die Benediktinerinnen in der Au oder im Kloster Fahr) sowie die
wechselseitigen Beziehungen zwischen ihnen und den Ménnerkonventen lassen den Nach-
weis kontinuitétsstifiender Einfliisse erwarten, wie sie zum Beispiel von Moénchen in der
Rolle von Visitatoren, Beichtvitern und Exerzitienmeistern ausgingen. Verbindungen zu
Weltgeistlichen, darunter zu dem in Einsiedeln eher auf Distanz gehaltenen, aufklédrungs-
freundlichen Karl Joseph Ringold (1737-1815), waren zahlreich. Ferner war Einsiedeln
stets ein hoch bedeutender Wallfahrtsort, wo Prozessionen, zum Beispiel anlésslich der En-
gelweihe, und weitere religitse Festlichkeiten stattfanden. Thematisiert und vertieft behan-
delt werden konnten klgsterliche Leistungen im Bildungsbereich (Einsiedelns in Bellinzona
[144f.], das Normalschulwesen in St. Urban 150f.), das Verhiiltnis zu den Jesuiten im Mit-
einander oder in der Konkurrenz, die Ausbildungsstitten der Konventualen, insbesondere
die theologische Hausfakultit, die Bezichung von Mdénchen zu gelehrten Sozietédten (Helve-
tische Gesellschaft) und zu Zeitschriften, spiter das Kalenderwesen. Mentalitédtsgeschicht-
lich bestimmend waren das ungebrochene Gottvertrauen der Konventualen, ihr langes



474 Rezensionen — Comptes rendus

Zuwarten angesichts drohender Gefahren vonseiten der Franzosischen Revolution, die
Flucht als einziger Ausweg, ihnen zu entrinnen, die Rechtfertigung des Auszugs, schliess-
lich die Riickkehr in das von Verheerungen heimgesuchte Kloster, die Suche nach kriegsbe-
dingt verlorenen Objekten, die Reparatur zerstorter Sakralgiiter und schliesslich der ebenfalls
Kontinuitét schaffende Lobpreis gottlicher Vorsehung nach {iberstandener geistlicher Priifung.
Auffallend gut war der damalige politische Informationsstand einzelner Einsiedler Monche,
inklusive die Kenntnis von Zeitungsmeldungen, zweckgerichtet deren subjektive Bearbeitung,
wie eine Synopse zeigt (253/254; hier falsche typographische Platzierung der einfiihrenden
Kommentare). Abt Beat Kiittel, der gewiefte Stratege (vgl. 461, 565), begegnete den Anfech-
tungen und Versuchungen der Zeit mit Luxuskritik und der Forderung genauer Einhaltung der
Benediktsregel (181-185), zeigte sich als unnachgiebiger Reichsflirst von Gottesgnaden, der
auf den Herrschaftsrechten beharrte (424f., 559), bisweilen aber auch zu Osterreich, dessen
Kriege er mit hohen Geldsummen unterstiitzte (329, 340-344), eine ablehnende Haltung ein-
nahm (Josephinismus, 91). Das Kreditgeschéft, das im Konzert politischer Méchte und in der
Verbindung zu Patriziern verschiedener eidgendssischer Orte (352f., tabellarische Ubersicht)
eine wichtige Rolle spielte, brachte dem Kloster allerdings betréchtliche Vermdgenseinbussen.
Der widerstandsfreudige Pater Marian Herzog (1758—1828) wird im Cover des Buchs (und in
Abb. 43, 495) sogar als Anfiihrer kriegerischer Handlungen am Etzel gezeigt.

Das Kloster war nicht nur eine Aufnahmestation verfolgter Geistlicher und Destination
von Pilgerscharen (auch noch wihrend der Helvetik), sondern sogar Publikationsort antire-
volutiondrer Schriften (382), daher ein von den franzosischen Truppen hart bekdmpfter
Gegner (496). Uber das Mass der Bereitschaft, politischen Fliichtlingen zu helfen, gingen
im Konvent die Meinungen auseinander (286, 312), eine Feststellung, an der sich einmal
mehr die Intention Thomas Fisslers bewihrt, das Thema differenziert zu behandeln. Auf-
kldrerischem Gedankengut am néichsten stand man in den Sektoren wirtschaftlicher Wohl-
fahrt (Abt Marian Miiller, 133) sowie schulischer Ausbildung und Erziehung. Die Verot-
fentlichungen Pater Isidor Mosers (150f.) und Konrad Tanners (145f.) stellten, obwohl auf-
geschlossen fiir utilitaristische Zielsetzungen, selbstverstdndlich den katholischen Glauben
und die Bindung an die Kirche in den Mittelpunkt. Leider wurden betrichtliche frithneuzeit-
liche Einsiedler Bibliotheksbestinde und Teile der iibrigen bibliotheksgeschichtlichen
Uberlieferung durch die franzdsischen Invasoren verschleppt und/oder zerstort, so dass die
Bibliothek in ihrer fritheren Zusammensetzung, inklusive den Anschaffungen und Proveni-
enzen von Werken deutscher und franzdsischer Aufkldrer, nicht mehr genau zu rekon-
struieren ist. Umfangméssig und in ihrer inhaltlichen Vielfalt tibertrifft sie heute aber die
mit der Helvetik und ihren Folgen verkniipften bescheidenen Erwartungen und teilt trotz
den im Ubergang zum 19. Jahrhundert erlittenen Schéden mit den Frithneuzeit-Bestéinden
der Stiftsbibliothek St. Gallen den ersten Rang unter den Schweizer Klosterbibliotheken.

Wie gesagt setzt Thomas Fissler in seiner Dissertation verschiedene methodische Zugén-
ge in historiographische Praxis um. Bleibt zu hoffen, dass seine Arbeit zu Fortsetzungen an-
regt. Auch das bewegte 19. Jahrhundert lésst spannende Befunde erwarten und legt, zumin-
dest in Teilbereichen, nahe, die allgemeine, nach wie vor verbreitete Sékularisierungsthese
zu relativieren. Die Kontinuit#t der Existenz der Benediktinerabtei Einsiedeln, die Pater
Thomas Fissler fiir den schwierigen Ubergang vom 18. zum 19. Jahrhundert hervorhebt
(1798 war keine Zisur, 561), reicht weit iiber die untersuchte Zeitperiode hinaus, ja bis in
unsere unmittelbare Gegenwart. So gesehen ist das delikate Verhiltnis von Aufbruch und
Widerstand auch unter stark verédnderten Gegebenheiten nach wie vor ein aktuelles Thema.

Engi/Glarus Siid Hanspeter Marti



Rezensionen — Comptes rendus 475

Jean-Claude Rebetez/Damien Bregnard (dir.), De la crosse a la croix. L ancien Evéché
de Ble devient suisse (Congrés de Vienne —1815), Neuchétel, Editions Alphil, 2018, 282 S.

Das im Mittelalter entstandene Fiirstbistum Basel umfasste hauptséchlich die Juratiler im
Siidwesten Basels, wihrend sich das Bistum Basel bis {iber das Gebiet von Colmar hinaus
erstreckte. Der Bischof war ein Fiirst des Heiligen Rémischen Reiches Deutscher Nation
und seit 1739 mit Frankreich verbiindet. Der katholische Norden fiel in die Zustindigkeit
des Reiches, wihrend der reformierte Siiden aufgrund von Burgrechten namentlich mit
Bern und Solothurn als helvetisch galt. Im Zuge der Franzosischen Revolution wurden
1793 der Norden und 1797 auch der Siiden Teile Frankreichs. Nur die rechtsrheinische
Herrschaft Schliengen blieb im Besitz des Fiirstbischofs. Sie wurde durch den Reichdeputa-
tionshauptschluss von 1803 der Markgrafschaft Baden angeschlossen, womit das Fiirstbis-
tum Basel als Reichsstand zu bestehen authorte.

Im ersten Pariser Frieden 1814 wurde das Gebiet des Fiirstbistums von Frankreich ge-
trennt und Conrad von Andlau als Generalgouverneur eingesetzt. Der Wiener Kongress
sprach dann das ehemalige Fiirstbistum der Eidgenossenschaft zu; mit Ausnahme des Birs-
eck, das an den Kanton Basel fiel, wurde es in den Kanton Bern integriert. Diesem konflikt-
reichen Ubergang «vom Bischofsstab zum (Schweizer) Kreuz» war 200 Jahre nach dem
Wiener Kongress ein Kolloquium des Archivs des ehemaligen Firstbistums Basel (Fonda-
tion des Archives de I’ancien Evéché de Bale) in Pruntrut gewidmet, dessen Tagungsbeitri-
ge hier vorliegen. Dabei ist den franzdsischsprachigen Beitréigen eine Zusammenfassung
auf Deutsch beigefiigt, den deutschsprachigen eine auf Franzdsisch.

Der einfiihrende Beitrag von Jean-Claude Rebetez skizziert den Weg des Fiirstbistums in
die Eidgenossenschaft, insbesondere die politische und institutionelle Entwicklung. Dabei
weist er auch auf weiterflihrende Ausfithrungen in den folgenden Beitréigen hin; hilfreich ist
auch der Anhang mit unter anderem einer gut gegliederten Chronologie.

Zunichst beschiftigt sich Iréne Herrmann mit der historischen Einschétzung der Restaura-
tion, das heisst der Zeit zwischen 1814/1815 und 1830/1831, indem sie den Aporien dieser
Restauration nachgeht und ein Europa und eine Schweiz zwischen dem Verlangen nach
Riickkehr und dem Willen zur Erneuerung zeichnet. Die L&sung dieser Aporien sieht sie im
Ziel der verschiedenen sozialen Akteure, weniger das Ancien Regime wiederherstellen als
vielmehr einen erneuten Ausbruch der Revolution verhindern zu wollen.

Dani¢le Tosato-Rigo geht sodann der grossen Angst nach — der «Grande Peur» von 1814—
1815 —, der Angst vor der Zersplitterung der Eidgenossenschaft; sie unterzieht diese These
und damit auch die These der «Rettung durch Wien», das heisst durch die Garantie der terri-
torialen Integritét, welche der Wiener Kongress den neuen Kantonen gewihrt hat, einer
sorgfiltigen Kritik. Dabei greift sie bislang vernachlissigte Fragestellungen auf: Wer hat mit
welchen Argumenten die neuen Kantone verteidigt? Welche Rolle spielte Zar Alexander 1.2
Was bedeutete damals der staatlich garantierte Erhalt der Grenzen der neuen Kantone?

Marco Jorio geht der Frage nach, weshalb die von der alten Elite im Jura angestrebte Er-
richtung eines eigenen Kantons — mit oder ohne Fiirstbischof als Landesherr — fiir die
Grossméchte nicht in Frage kam; grosser als die Enttduschung der jurassischen Landesver-
treter Ursanne Conrad Joseph de Billieux und Melchior Delfils tiber ihren Misserfolg in
Wien war ihre Zufriedenheit, immerhin «Schweizer zu sein, weil wir weniger bezahlen und
mit politischen Streitereien nichts zu tun haben werdeny.

Die verschiedenen Vorstellungen dieser politischen Elite tiber die Zukunft des Fiirstbis-
tums werden von Jean-Claude Rebetez néher vorgestellt. Dabei sieht er das Scheitern der
Versuche, die Vergangenheit des Bistums in irgendeiner Weise wiederherzustellen, in And-



476 Rezensionen — Comptes rendus

laus personlichem Schicksal versinnbildlicht. Mit der Beschreibung von Andlaus Herkunft,
Personlichkeit und Karriere beantwortet Vanja Hug die Frage, weshalb er dazu auserwihlt
wurde, das ehemalige Fiirstbistum Basel in der schwierigen Ubergangszeit zu regieren.

Die Andlau anvertraute Verwaltungsaufgabe war dusserst anspruchsvoll, was Damien Breg-
nard hinsichtlich «Struktur, Funktionsweise, Widerstinde» genauer darstellt. Wiahrend es
Andlau im Norden des Fiirstentums gelang, seine Macht zu etablieren, traf er im Stiden auf
Widerstand. Da die aliierten Méchte von Bern eine Verfassungsidnderung verlangten, bevor es
das vom Wiener Kongress zugesprochene Territorium erhielt, wurde das Fiirstentum noch
wenige Monate von Johann Konrad Escher als eidgendssischer Generalkommissar verwaltet.

In der grossen Verunsicherung der Ubergangszeit organisierten und unterstiitzten Andlau
als Generalgouverneur und Billeux als sein Stellvertreter 1814 zwei Abstimmungen (iber
die Zukunft des Landes, an der alle Familienoberhéupter des nordlichen Teils des Fiirstbis-
tums teilnehmen konnten. Anhand der tiberlieferten Korrespondenz und der Unterschriften-
listen beschreibt Valentin Jeanneret das Verfahren dieser Plebiszite sowie die verschiede-
nen Positionen der Unterzeichner und der Beteiligten. Das Ziel der ersten Befragung war,
zu verhindern, dass das Land wieder an Frankreich zuriickfalle; die zweite Petition verlang-
te, nachdem Frankreich implizit auf das Fiirstbistum verzichtet hatte, von den Aliierten und
der Tagsatzung, das Fiirstbistum solle der Schweiz als unabhéngiger Kanton angegliedet
werden, wenn moglich unter der Herrschaft des Fiirstbischofs mit einer der Eidgenossen-
schaft angepassten «liberalen Verfassung».

Die Integration der Vogtei Birseck in den Kanton Basel, die als Vorgeschichte der Tren-
nung von Stadt und Landschaft gelesen werden kann, befasst sich André Salvisberg. Ge-
geniiber dem Zentrum Basel war das Birseck zweifach benachteiligt: zum einen als Land-
bezirk politisch, und erst noch mehr als die anderen Landbezirke, und zum andern als ka-
tholisches Randgebiet, das von Beginn weg vergeblich auf seine 6konomische Belastung
durch den Bodenzins aufmerksam machte. So ist verstidndlich, dass das randstéindige Birs-
eck 1832 zum basellandschaftichen Griindungskern gehorte.

Wie komplex die verwaltungsméssige Integration des Juras und des ehemaligen Meier-
tums Biel in den Kanton Bern dann war, zeigt der Beitrag von Tobias Kaestli auf. Die un-
terschiedlichen Konfessionen, nicht aber die unterschiedlichen Sprachen galten damals als
Hauptproblem der Vereinigung. Wihrend in der patrizischen Zeit verschiedene Denkwei-
sen im Kanton geduldet wurden, &nderte das 1830. Das erklirt, weshalb ein breite Volks-
schichten umfassender jurasischer Separatismus nicht in der Zeit der Patrizierherrschaft ein-
setzte, sondern in der nachfolgenden Zeit des Liberalismus.

Der weitere Gang der Geschichte fithrte tiber den Kulturkampf zum Jura-Konflikt, der
Abldsung des nordlichen Teils vom Kanton Bern und zur Griindung des Kantons Jura. Und
auch diese Geschichte ist noch nicht an ihr Ende gekommen, wie sich im Juni auf unschone
Art zeigte: Der Kanton Jura musste sein 40-jihriges Bestehen ohne die erwartete Delegati-
on des Kantons Bern feiern, weil die jurassische Regierung und die Polizei die Sicherheit
der Berner Delegation nicht hatten gewéhrleisten kdnnen.

Stans Rolf Weibel

Ivo Fiirer, Kirche im Wandel der Zeit. Konzil, Synode 72 und die Zusammenarbeit der
Bischéfe Europas, Zirich, Edition NZN bei TVZ, 2018, 156 S.

In der Aufbruchphase der Nachkriegszeit und der Zeit der beschleunigten Modernisierung
nach 1948 erreichte der katholische Bevolkerungsteil seine weitgehende Integration in die



Rezensionen — Comptes rendus 477

schweizerische Gesellschaft. Beschleunigt wurde dieser Prozess durch eine allméhliche Ni-
vellierung der Wertvorstellungen und Verhaltensweisen breiter Bevolkerungskreise. Ander-
seits entwickelte sich im Schweizer Katholizismus ein neues weltkirchliches Bewusstsein.
In diese Zeit des kulturellen und gesellschaftlichen Wandels fiel der Pontifikatswechsel von
Pius XII. zu Johannes XXIII., der das Zweite Vatikanische Konzils ermdglichte. Dieses
nahm verschiedene an der kirchlichen Basis gewachsene Bestrebungen auf, hiess sie gut
und regte zu ihrer Umsetzung und Fortentwicklung an. Im Bistum St. Gallen wurde 1967
Vikar Ivo Fiirer, den Bischof Josephus Hasler fiinf Jahre zuvor wihrend der ersten Session
des Konzils als Berater beigezogen hatte, als Bischofsvikar mit dem Aufirag eingesetzt, die
Konzilsbeschliisse fiir das Bistum St. Gallen umzusetzen.

Ivo Fiirer, der nach dem Theologiestudium in Innsbruck, wo namentlich Hugo und Karl
Rahner lehrten, in Rom Kirchenrecht studierte hatte und dort promoviert worden war, hatte
offensichtlich ein Sensorium fiir strukturelle Gegebenheiten: bei vielen Fragen setzte er auf
Gespriche und dann eine strukturelle Absicherung von Lgsungen. So fiihrte in St. Gallen
eine Aussprachegruppe von vier Priestern und vier Laien zur Griindung des Schweizeri-
schen Pastoralsoziologischen Instituts (SPI), und so gelang ihm, die Bistlimer Basel, Chur
und St. Gallen fiir eine gemeinsame Herausgeberschaft der Schweizerischen Kirchenzei-
tung zu gewinnen. Voraussetzung waren die guten Beziehungen zwischen den Bischofs-
vikaren der drei Bisttimer: Alois Sustar von Chur und Otto Wiist von Basel in Solothurn.

Diese Beziehungen ermdglichten oder erleichterten zumindest eine weitergehende Zusam-
menarbeit der Bistiimer zunichst der deutschsprachigen und dann auch der ganzen
Schweiz. Sie filhrten schliesslich sogar zu einem Einsatz fiir die Zusammenarbeit der euro-
pdischen Bischofskonferenzen, indem Ivo Fiirer zum Nachfolger des zum Erzbischof von
Ljubljana berufenen Alois Sustar als Sekretér des Rates der Européischen Bischofskonfe-
renzen gewdhlt wurde. Ein Hohepunkt der Zusammenarbeit der Schweizer Bistiimer war
die Synode 72, die koordinierten Didzesansynoden.

An den Ergebnissen dieser Zusammenarbeit in der Schweiz und in Europa ldsst sich der
Wandel, den die Kirche in den Jahrzehnten der Amtszeit von Bischofsvikar Ivo Fiirer
durchgemacht hat, gut ablesen.

Seine personlichen Erinnerungen, die unter eben diesem Titel vorliegen, veranschaulichen
sie aufs beste: ein hinfithrender Teil skizziert die personlichen und kirchlichen Voraus-
setzungen (Das Zweite Vatikanische Konzil), die Hauptthemen kommen in zwei Teilen
(Die Synode 72 in der Schweiz. Die Zusammenarbeit der Bischoéfe Europas) zur Sprache.
Dabei verbindet er sachliche Genauigkeit mit persénlichen Einschitzungen, in die wohl
auch seine Erfahrungen als Bischof von St. Gallen (1995-2006) eingeflossen sind. So denkt
er beispielsweise, «dass es heute in der Okumene darum geht, nicht alles vom Papst aus re-
geln zu lassen... Das 6kumenische Denken ist viel weiter fortgeschritten, als die Strukturen
der rémisch-katholischen Kirche es zulassen. Die Kirchen miissen sich immer mehr be-
wusst werden, dass wir nur miteinander eine Zukunft haben. Die Menschen, die sich als
Christen verantwortlich fithlen, sollten nicht getrennte Wege gehen miissen. Es wird aber
schwierig sein, das zu konkretisieren» (136).

Konkret wird es auch, wenn sich Ivo Fiirer an seine Kontakte mit Kirchen im ehemaligen
Ostblock erinnert, zumal es 6fters beim Versuch blieb, weil es immer wieder zur Verweige-
rung eines Visums kam. Bei Besuchen musste man sich dann immer vorsehen, nicht abge-
hoért zu werden: einen Spaziergang unternehmen, bei heiklen Gespréchen den Radioapparat
laut einstellen und andere Vorkehrungen.

Weniger fassbar sind Vorgénge an der Rdmischen Kurie. 1990 fand die Bischofssynode
tiber die Priesterausbildung statt, 1991 die Sonderversammlung fiir Europa. Zu seinem Er-



478 Rezensionen — Comptes rendus

staunen wurde Ivo Fiirer — damals Sekretédr des Rates der Europdischen Bischofskonferen-
zen — zum Adjutor des Sondersekretérs der Bischofssynode iiber die Priesterausbildung er-
nannt, an die Sonderversammlung aber nur mehr als einfacher Auditor. Da stellt sich Ivo
Fiirer mit gutem Grund die Frage: «War die Ernennung als Experte an die Bischofssynode
{iber die Priesterausbildung ein Schachzug, um mir an der Europasynode keine aktive Rolle
zubilligen zu miissen?» (113). So zeigt sich eben, dass auch in der Kirche nicht nur Ideen,
sondern auch Rinke Geschichte schreiben.

Stans Rolf Weibel

V. Transversale Themen
Kultur- und sozialwissenschaftliche Perspektiven auf
Feindbildkonstruktion, Film und Geddchtnis

David Nirenberg, Anti-Judaismus. Eine andere Geschichte des westlichen Denkens. Aus
dem Englischen von Martin Richter (Originalausgabe: Anti-Judaism. The Western Traditi-
on, New York, W. W. Norton& Company 2013), Miinchen, C. H. Beck, 2015/22017, 587 S.

«Ein Antisemit behauptet, die Juden seien am Kriege schuld; die Antwort lautet: Ja, die
Juden und die Radfahrer; warum die Radfahrer? fragt der eine; warum die Juden? fragt der
andere.» Hannah Arendt zitierte diesen aus den 1920er Jahren stammenden Witz, um auf
ironische Weise die Willkiirlichkeit antisemitischer Vorurteile auf den Punkt zu bringen.
Fiir David Nirenberg aber liegt gerade darin, dass viele Menschen im 20. Jahrhundert die
Schuldzuschreibung an die Juden offenbar als sehr schliissig betrachteten, ein Beleg flir die
Grundthese, die er in seinem breiten Durchgang durch die abendldndische Geistesgeschich-
te aufzuweisen sucht: Antijiidische Stereotypen und Ressentiments stellen eben kein schwer
plausibilisierbares Randphéinomen des westlichen Denkens dar, sondern gehoren schlech-
terdings zu dessen Grundinventar.

Auf nichts weniger als diese durchaus provokante These zielt der breit angelegte und
{iberaus kenntnisreich entfaltete ideengeschichtliche Durchgang durch die Entwicklung des
abendléndischen Denkens ab, den Nirenberg — Professor fiir mittelalterliche Geschichte in
Chicago — im Jahr 2013 unter dem Titel «Anti-Judaism. The Western tradition» publiziert
hat und der seitdem eine {iberaus intensive Rezeption und Diskussion erfahren hat, was
nicht zuletzt die bereits zwei Jahre nach der Ubersetzung erfolgte Zweitauflage des deut-
schen Textes dokumentiert. Nirenberg durchkdmmt die Geschichte westlichen Denkens
anhand von ausgewdhlten, aber représentativen Meilensteinen auf antisemitische — oder
wohl préziser: antijudaistische (15) Denkmuster und deren Funktion im jeweiligen geistigen
Horizont hin. Und dabei kommt er nicht nur zu dem bereits erwédhnten Ergebnis, dass der
Antijudaismus ein sich durchziehender, dunkler Faden im Gesamtgewebe der westlichen
Geistesgeschichte ist, sondern mehr noch: Er findet die Auffassung begriindet, dass sich das
westliche Weltbild, ja, die abendldndische Identitét in ganz wesentlichen Aspekten an der
Abgrenzung vom (konstruierten, also das eigene Feindbild selbst generierenden) Stereotyp
des «Jiidischen» schérft und gewinnt — und dass von daher natlirlich wiederum tiefgreifende
und manifeste Auswirkungen auf die Moglichkeiten und die Situiertheit realer jiidischer
Existenz ausgehen.



Rezensionen — Comptes rendus 479

Seine Suche nach den Urspriingen der nachverfolgten Denkfigur fiithrt Nirenberg bis zu-
riick in die &gyptische Kultur, wo sich ab etwa 700 v. Chr. antijiidische Ressentiments de-
zidiert ausmachen lassen. Von dort aus fiihrt ihn der gedankliche Weg tiber den griechisch-
hellenistischen Kulturkreis ins Imperium Romanum und in die Welt des frithen Christen-
tums und der frithen Kirche, die aufgrund ihrer Einschdtzung als Mutterboden antijiidischen
Denkens im abendléndischen Kontext in besonderer Breite analysiert werden. Der Blick
weitet sich dann — gewissermallen in Form eines Exkurses, geht es Nirenberg doch insge-
samt eher um den abendléndischen Denkhorizont — auf Spielarten der Judenfeindschaft im
Islam, um anschliefend den europdischen Raum vom Mittelalter, also ausgehend von
Nirenbergs historischem Spezialisierungsgebiet, bis hinein in die Moderne weiter auszu-
messen. Bei diesem gedanklichen Durchgang durch die erschreckend stringente und breit
angelegte Geschichte des Antijudaismus im européischen Denken kommt das Verhéltnis von
Juden zur politischen Macht im Mittelalter ebenso zur Sprache wie das unselige Wirken der
nach dem Ende der Reconquista begriindeten spanischen Inquisition; Luthers Reformation,
Shakespeares England und Voltaires aufkldrerisches Frankreich werden ebenso betrachtet
wie die englischen Staatstheoretiker, die revolutiondren Ereigniszusammenhénge an der
Wiege des modernen Europa und ausgewéhlte Vertreter der neuzeitlichen sowie modernen
Philosophie. Der Band schlieit mit einem Epilog, der die Feststellung der Tenazitét dieses
Denkmusters mit einem Plddoyer fiir die Sensibilitét gegeniiber demselben verbindet.

Damit stellt sich das vorliegende Buch als Spurensuche nach kontextiibergreifenden Kon-
tinuitéiten, Beziehungen und Linien in der europiischen Ideengeschichte dar, die in je neuen
historischen Settings Macht und Prégekraft entfalten kénnen — auch wenn Nirenberg sich
der Grenzen und Angreifbarkeit dieses methodischen Zugriffs bewusst ist und daher grofien
Wert auf die Differenzierung der jeweiligen historischen Situiertheit und auf die genaue
Herausarbeitung der damit einhergehenden Einfliisse auf eine bestimmte ideengeschichtli-
che Momentaufnahme legt. Es ist sein erkldrtes Anliegen, nicht eine vorgeprégte Auffas-
sung antijiidischer Ressentiments fiir die Quellenauslegung maBgeblich werden zu lassen,
sondern vielmehr durch ein unvoreingenommenes und historisch kontextualisierendes
Quellenstudium gegebene gedankliche Kontinuititen nachzuweisen und analoge Denkfigu-
ren zueinander in diachrone Beziehung zu setzen.

Gerade im Blick auf die Gedankenwelt des frithen Christentums bzw. konkreter auf die
paulinische Israeltheologie darf freilich angefragt werden, inwieweit Nirenberg diese me-
thodischen Standards erfolgreich umsetzt. Besonders relevant ist dies, da Nirenberg in der
frithchristlichen und mit der paulinischen Denkfigur eines Gegensatzes zwischen «Geist»
und «Buchstabe» in Verbindung gebrachten Abgrenzung von Judentum und Christentum
bzw. «altem» und «neuem Israel» eine wesentliche Grundlage der westlichen Antijudaismus-
geschichte ausmacht. Die Geist-Fleisch-Antithese wird von Nirenberg dabei jedoch im Sinne
eines hellenistischen anthropologischen Dualismus interpretiert — was zwar durchaus der
mehrheitlichen christlichen Rezeption, kaum aber der noch viel eher einer ganzheitlichen se-
mitischen Anthropologie verpflichteten Aussageintention des Paulus selbst entsprechen diirf-
te: Paulus hat hier zwei jeweils korperliche wie auch geistige Aspekte umfassende Grundhal-
tungen menschlichen Lebens im Blick und identifiziert diese auch keineswegs einseitig mit
Christentum bzw. Judentum. Auch die kritische Auseinandersetzung mit Formen des «Judai-
sierens» (Gal 2,14), die als Zentralbeleg fiir eine judenfeindliche Projektion von Gegnerbil-
dern in den Schriften des Paulus ausgemacht wird, ist bei Nirenberg insofern rein von der
Rezeption her interpretiert, als es Paulus selbst in diesem Kontext um die Ablehnung einer
Haltung von Nichtjuden, keineswegs aber um einen antijiidischen Vorbehalt geht.



480 Rezensionen — Comptes rendus

Ein grundlegendes Problem, das sich hier, aber auch an anderen Stellen von Nirenbergs
Auslegungen des neutestamentlichen Schrifttums manifestiert, ist die im Blick auf die An-
finge des Christentums weitgehend fehlende Differenzierung zwischen Judenchristen und
Heidenchristen. Um es noch einmal anders zu formulieren: Gerade im Sinne einer histo-
risch addquaten Deutung der frithchristlichen Texte wire bei der Interpretation viel stéirker
im Blick zu behalten, dass Judenchristen christusgldubige Juden und somit gerade keine
Konvertiten vom Judentum zum Christentum sind; auch Paulus ist ja keinesfalls zum Chris-
tentum «konvertiert» (94). Uber die gesamte Debatte um die New Perspective on Paul, die
genau diesen Punkt immer wieder hervorhebt und Paulus innerhalb des zeitgendssischen
Judentums und als Juden zu verstehen sucht — eben als einen Juden, der in Jesus Christus
den Messias sah —, geht Nirenberg dann doch recht rasch hinweg (69f). Indem er aber schon
die Urspriinge der Jesusbewegung als christlich und eben nicht als jiidisch versteht, gerét
seine Auslegung von Passagen aus dem gesamten Neuen Testament auf die problematisch
abschiissige Ebene einer potentiell antijudaistischen Lesart.

Auch wenn Nirenbergs Paulusrezeption nach neueren Deutungen damit zwar den histori-
schen Paulus (und daraus resultierend auch die historisch angemessene Auslegung der
Israeltheologie in den Evangelien) oftmals verfehlt: Die Paulusrezeption in der christlichen
Theologiegeschichte trifft Nirenberg mit seiner Kritik allemal. Und damit kann im Blick auf
Paulus auch durchaus von einem antijiidischen Potential die Rede sein — aber korrekter-
weise eben nur von einem, das von einer missverstehenden Rezeption zutage gefordert wur-
de. Nirenberg denkt, wie manche aufschlussreichen Passagen gut erkennen lassen (vgl.
etwa Anm. 25, 491), ganz von dieser — fraglos hochst problematischen — Rezeptionsge-
schichte her. Gerade damit verfehlt er aber die Chance, zu einer Revision der von ihm zu
Recht problematisierten Paulusdeutung beizutragen, und perpetuiert stattdessen in gewisser
Weise die antijiidische Lesart der diskutierten neutestamentlichen Texte. Freilich: Diese
Fehldeutung paulinischen Denkens ist Nirenberg insofern nicht vorzuhalten, als sie auch in
der christlichen Exegese nach wie vor eine bedauerlich weite Verbreitung aufweist. Und
dennoch entsteht durch das Festhalten an einer antijiidisch verzeichnenden Deutung neutes-
tamentlicher Texte ein unbeabsichtigter Widerspruch zu dem vorbehaltlos zu wiirdigenden
Anliegen von Nirenbergs Schrift.

Bei der Umsetzung dieses Anliegens, die Wirkméchtigkeit des antijiidischen Schemas im
westlichen Denken aufzuzeigen, entgeht Nirenberg wohl nicht immer der Gefahr, eine
monofaktorielle Darstellung der westlichen Denkgeschichte zu insinuieren. Mit und von
Nirenberg ist bei der Lektiire aber zu lernen, dass der Antijudaismus in die Geistesgeschich-
te der abendlédndischen Kultur wie ein Prigemal eingezeichnet ist — und zwar als eine Denk-
figur, die selbst bei gegebener Bereitschaft zur Antisemitismuskritik noch eine verhingnis-
volle Macht und Tenazitét besitzt. Dies immer wieder neu bewusst zu machen und damit
der breit umrissenen Einwirkungskraft antijudaistischer Ideen im westlichen Denken entge-
genzutreten, dies ist das ebenso berechtigte wie unabdingbar wichtige Anliegen von Niren-
bergs Darlegungen, und wegen dieses Anliegens ist sein Buch ein wichtiges Buch. Und
selbst die skizzierten Grenzen von Nirenbergs Paulusdeutung kénnen dieses Fazit nur be-
stdrken — denn schlieBlich liegt damit nur ein weiterer Beleg fiir die Berechtigung von Ni-
renbergs im Fazit gezogener Feststellung vor, dass antijiidische Topoi im abendlidndischen
Denken eine kaum zu {iberschétzende und erschreckend zdhlebige Fortdauer und Wirk-
prisenz aufweisen.

Freiburg/Schweiz Thomas Schumacher



Rezensionen — Comptes rendus 481

Encyclopedia of Christianity in the Global South, ed. by Mark A. Lamport, 2 Bde., Lan-
ham/Boulder/New York/London, Rowman & Littlefield 2018, 1073 S.

Anfang des 21. Jahrhunderts lebt die Mehrheit der Christen in den Lindern des «Globalen
Siidensy», also in Lateinamerika und der Karibik, in Afrika und Asien. Hinzu kommen die
(im vorliegenden Werk wenig beachteten) orthodoxen Christen in den Staaten Osteuropas
und in Russland. In seiner Einfiihrung schreibt Philip Jenkins: «If we project the nations
that by 2050 will have the world’s largest Christian populations, then we find only one
name from the Global North, namely the United States. Otherwise, the most prominent
countries belong to Africa (Nigeria, Ethiopia, the Congo, Uganda), to Asia (China and the
Philippines), and to Latin America (Brazil and Mexico). Notably absent from the list are the
old core territories of Western Christianity, such as France, Italy, Germany, and Britain.
Christianity is a religion born in Asia and Africa, and in our lifetimes it has decided to go
home» (xli). Die Schwerpunkte theologischer und christentumsgeschichtlicher Forschung
liegen aber nach wie auf Europa und Nordamerika. Deshalb nahm sich der Kreis um Mark
A. Lamport der Aufgabe an, der religiosen und demographischen Entwicklung auch wis-
senschaftlich Rechnung zu tragen. Jenkins schreibt: «So powerful are the changes that we
see in the Christian world, and so wide-ranging in their impact, that they demand a compre-
hensive rethinking of many aspects of Christian’s life and scholarship. [...] A global Chris-
tian reality demands a global Christian history» (xlii). Die Enzyklopéddie mit ihren 1073
Seiten, knapp 500 Eintrdge von 250 Autoren aus 70 Nationen soll hierzu einen Beitrag
leisten. Dem lexikalischen Teil (1-881) gehen fiinf 2- bis 3-seitige «Prologe» mit unter-
schiedlichen regionalen Schwerpunkten sowie eine 2-seitige «Einfiihrung» von Philip
Jenkins voraus. An den lexikalischen Teil schlieBen sich jeweils acht Uberblicksbeitriige
(24 S.) zur «History of Experience with Christianity» bzw. «Contemporary Experience
with Christianity» in Afrika, Ostasien, Siidasien, Stidostasien, Lateinamerika, dem Mittle-
ren Osten, Ozeanien und der Karibik an. Es folgen sechs 2- bis 3-seitige «Nachworte», eine
Chronologie (959-982) sowie eine thematisch und regional geordnete Bibliographie (985-
998). Den Abschluss bildet ein Namens- und Sachregister, was hilfreich und notwendig ist,
da der Zuschnitt der Lemmata nicht immer selbstevident ist, was auch der Komplexitit des
Themenfeldes geschuldet sein diirfte.

Im lexikalischen Teil finden sich Beitréige zu zentralen Themen und Konzepten des Chris-
tentums im Globalen Siiden, zu wichtigen Institutionen, Kirchen, Denominationen und
Bewegungen. Die 167 Landerbeitrége folgen — soweit mdglich — einem einheitlichen Auf-
bau: geographische Lage, ethnischen Zusammensetzung, Sprachen, Regierungsform, Reli-
gionen und Konfessionen, Chronologie, bedeutende christliche Personlichkeiten, Kirche-
Staat-Beziehungen, soziokulturelle Bedeutung des Christentums etc. Erfreulich ist, dass
sich selbst zu kleinsten Staaten Beitrége finden wie etwa Kiribati oder Niue, einem siidpazi-
fischen Inselstaat mit 1.460 Einwohnern. Dass man einen Eintrag zu Mexiko vergebens
sucht, diirfte ein Versehen sein.

Das Gesamtwerk verdient bereits seines Umfangs und der Themenfiille wegen Respekt.
Bei einer detaillierteren Betrachtung, bei der aufgrund der Regionalkompetenz des Rezen-
senten besonders Beitriige mit Lateinamerikabezug beachtet wurden, zeigen sich jedoch auch
Schwiichen. So listet etwa die Chronologie zu Bolivien 17 Daten auf, von denen sich die
ersten fiinf (bis 1700) auf die Jesuitenmission bzw. Kirchenstruktur-Fragen beziehen; alle
weiteren Daten beziehen sich ausschlieBlich auf den Protestantismus. Unter der Kategorie
«Major Historical Christian Leaders» findet sich kein einziger Katholik; unter der Zwischen-
tiberschrift «Christian Sociocultural Influences» wird pauschal erwihnt, dass der Katholizis-



482 Rezensionen — Comptes rendus

mus seit den Jesuitenmissionen einen bedeutenden Einfluss gehabt habe. « Amerindians have
adopted a type of folk Catholicism that for the most part is syncretistic in nature.» (92).
Theologisch sensibler wiirde man hier wohl eher von inkulturierten Christentumsformen
sprechen. In der Bibliographie finden sich neben Internet-Adressen auch einige Monogra-
phien und Artikel, die entweder sehr allgemein sind und sich auf die Geschichte des Chris-
tentums oder der Mission in Lateinamerika beziehen, oder aber sehr speziell. Auffillig ist,
dass keine Referenz zur Geschichte des katholischen Christentums in Bolivien genannt wird.

Dieses Muster findet sich in vielen Beitrdgen: Die Chronologie zu Chile erwéhnt die ka-
tholische Kirche letztmals 1810 und endet mit dem Militdrputsch 1973. Die (auch christen-
tumsgeschichtlich) bewegten seither vergangenen 45 Jahre finden keine Erwidhnung. Bei
Kuba findet sich ausschlieBlich Literatur zum Protestantismus; auch bei anderen Lénderbei-
triigen wird relevante Standardliteratur nicht aufgefiihrt. Die Chronologie zu Uruguay endet
im Jahr 1981 — allerdings nicht mit einem Ereignis, sondern mit (nunmehr 35 Jahre alten)
statistischen Angaben. Aber auch sonst zeigt sich hier wieder eine unausgewogene Darstel-
lung: So wird etwa als christliche Fithrungspersonlichkeit katholischerseits einzig Julio
César Elizaga genannt. Wenngleich nicht unbedeutend flir die Kirche Uruguays, so gab es
doch wesentlich bedeutendere Persdnlichkeiten (die aber vielleicht nicht so gut in bestimm-
te Muster passten, wie Elizaga, der u.a. als Experte fiir Exorzismus-Fragen galt). Weiterhin
finden sich Fehler, die durch ein aufmerksameres Lektorat hitten behoben werden kénnen:
So heiBt es einerseits, dass 1835 Fountain E. Pitts als erster methodistischer Missionar
Uruguay betreten habe (830). Zwei Seiten spéter liest man: «During the colonial era the
Methodists made a singular effort.» Die Kolonialzeit Uruguays endete jedoch spétestens
mit der Unabhéngigkeit im Jahr 1825.

Oberflichlich sind auch einige Beitriige zu konzeptuellen oder transversalen Themen. So
nimmt etwa der Eintrag «Latin American Theologies» (449—451) eine recht fragwiirdige
Periodisierung vor: (1) vor 1492; (2) Kolumbus bis Papst Franziskus, (3) Zeitgendssische
Theologie, wobei hier v.a. Schlagworte wie «Option flir die Armen», «Basisgemeinden»
oder «Theologie des Volkes» genannt werden. Es findet sich zwar ein eigener Eintrag zu
«Liberation Theology» (461-463), der etwas gelungener ist, aber inhaltlich dennoch hinter
den Erwartungen zuriickbleibt. Auch in anderen Beitrédgen finden sich neben der allgemeinen
Unausgewogenheit auch Ungenauigkeiten und Fehler im Detail, wenn etwa der Befreiungs-
theologe und Weltpriester Gustavo Gutiérrez als «a monk in Lima» (637) bezeichnet wird.
Wieso sich unter dem Lemma «Politics, Church and» (643—645) sehr kursorische Darstel-
lungen von fiinf Einzelfille finden (Paldstina, Sambia, Sri Lanka, Stidafrika und Uruguay),
erschlieBt sich ebenfalls nicht. Insgesamt fillt auf, dass viele Autoren in der Bibliographie
nicht auf eigene grundlegende Arbeiten zum jeweiligen Thema verweisen (kénnen?).

Wenn es die Aufgabe einer Enzyklopédie ist, zu einzelnen Themen und Sachverhalten
den Forschungsstand in ausgewogen-neutraler sowie dem Gegenstand angemessener Weise
zu referieren und grundlegende Referenzwerke zu benennen, so bleiben viele Beitrige
hinter diesen Erwartungen zuriick. Bedauerlich ist auch, dass es keine Querverweise zwi-
schen den Beitridgen gibt. Die dargebotenen Informationen bleiben so oft schlaglichthaft
und unvernetzt. Wenngleich die abschlieBenden Beitrdge zu Geschichte und Gegenwart des
Christentums in den Regionen des Globalen Siidens sowie die «Nachworte» durchaus er-
hellend sind und interessante Einzelaspekte beleuchten, so konnen sie aufgrund ihrer
Knappheit und des bisweilen essayistischen Stils keinen Uberblick bieten, wie man es von
einer Enzyklopédie erwarten wiirde.

In einem der Nachworte schreibt David Maxwell: «These volumes are a significant land-
mark in scholarship on Christian religion, signaling a shift away from viewing Christianity



Rezensionen — Comptes rendus 483

in Western Europe and North America as in any sense normative. [...] Mission history
written in the first half of the 20th century had been largely institutionally focused, told
from the perspective of individual denominations attempting to spread their form of Chris-
tianity across the globe.» (951).

Gewiss ist ihm zuzustimmen, dass mit dem vorliegenden Werk ein wichtiger Schritt voll-
zogen wurde. Zugleich zeigt sich aber, dass noch weitere Schritte notwendig sind, um zu
einer umfassenden und ausgewogenen Sichtweise auf das Christentum des Globalen Sii-
dens zu kommen, die nicht denominationell verengt ist.

Mainz Veit StraBiner

Natalie Fritz/Marie-Therese Miider/Daria Pezzoli-Oligati/Baldassare Scolari (Hg.),
Leid-Bilder. Die Passionsgeschichte in der Kultur (Religion, Film und Medien 1), Marburg,
Schiiren Verlag, 2018. 579 S.

Um es vorweg zu sagen: dieser Band mit dem die neue Reihe «Religion, Film und Medien»
er6ffnet, macht Appetit. Appetit auf die Reihe im Allgemeinen, die der Sache nach eine
Fortfilhrung und Weiterung der Reihe «Film und Theologie» (2000-2016) ist und deren
Fokus auf der Interrelation zwischen Religion, Kultur und Wissenskultur liegt. Er macht
Appetit im Besonderen auf jene 15 Filme, die in diesem ersten Band vorgestellt werden und
die alle auf ihre je eigene Weise das religiose Narrativ der Passion Christi verhandeln und
es teils weihevoll und quasi-liturgisch, teils religionskritisch und revolutionér bearbeiten.

Sie alle sind — bis auf zwei Ausnahmen (Indien, Korea) — europiischer und nordamerika-
nischer Provenienz und in den letzten 60 Jahren entstanden. Der Band ist klar strukturiert
und chronologisch aufgebaut entlang dem Entstehungsdatum der einzelnen Filme. Er hebt
an mit einem Blick auf die fritlhe Stumm-Filmgeschichte zu Beginn des 20. Jahrhunderts,
um von dort in die Mitte desselben zu gelangen und mit dem 1962 entstandenen Film La
Ricotta (IT/FR) von Pier Paolo Pasolini fortzufahren und dann in dichter Folge ein dutzend
Filme vorzustellen; und mit dem 2014 entstandenen, deutschen Film «Kreuzwegy von
Dietrich Briiggemann zu enden.

Egal ob Stummfilm, Monumentalwerk historisierenden Zuschnitts oder experimentelles
Autorenkino, jeder der Filme wird durch zwei Beitrdge erschlossen. Wahrend der erste
Beitrag jeweils aus der Perspektive religionenbezogener Disziplinen (Religionswissen-
schaft, theologische oder biblische Fécher) das jeweilige Passionsnarrativ zu erfassen sucht,
nihert sich ein zweiter Beitrag demselben respektive einzelnen Aspekten desselben — je
nach Film verschieden — aus der Perspektive und mit dem methodischen Instrumentarium
diverser anderer Disziplinen.

Jesus Christ Superstar von Norman Jewison (US 1973) wird aus der Perspektive der Mu-
sik und der Popkuktur der 70er Jahre des 20. Jahrhunderts erschlossen. Jésus de Montréal
von Denys Arcand (CN 1989) aus der Perspektive des Theaters. Das blutige Spektakel von
Mel Gibson, The Passion of the Christ (US 2004) wird aus der Perspektive der Medizin und
Schmerzforschung angegangen. Der Film Hasard Balthazar von Robert Bresson (FR/SE
1966) aus der Perspektive der Tierethik. The last temptation of Christ von Martin Scorsese
(US 1988) wird aus rechtsgeschichtlicher Optik (Blasphemieforschung) beleuchtet. Der
koreanische Film Pieta von Kim Ki-duk (KR 2012) wird aus der Optik der Okonomie,
Breaking the Waves von Lars von Trier (DK/SE/FR 1996) aus der Perspektive der Psycho-
analyse erortert.



484 Rezensionen — Comptes rendus

Dieser multiperspektivische und multidisziplindre Zugang wurde zunéchst in der im
Herbstsemester 2015 an der Universitit Ziirich veranstalteten Ringvorlesung «Leid-Bilder»
praktiziert und nun hier in Buchform operationalisiert. Oft haben Publikationen, die aus
solchen Ringvorlesungen hervorgehen, etwas Zufilliges und Beliebiges und wirken biswei-
len gar recht «zusammengestupft». Dass dieser Band all das nicht tut, sondern gerade seine
Herkunft aus diesem Kontext tiberzeugend iiberschreitet hin auf ein analytisches und me-
thodisches Gesamtkonzept hin, das zeichnet ihn aus.

Er hat durch die stupende Einfithrung der vier Herausgeberlnnen, wo sie ihre interdiszip-
linire Perspektive auf das christliche Passionsnarrativ und ihren Umgang mit der narrativen
Vielfalt und dem Problem der uniiberwindbaren Differenz zwischen Ereignis und Erzéhlen
methodisch reflektieren, eine analytische Transparenz und gedankliche Strenge, die ihres-
gleichen sucht. Durch die Sachtitel, unter die die einzelnen Filme gesetzt wurden, entsteht
eine Wegweisung im interdisziplindren Gespriich, die besticht und gleichzeitig Raum und
Platz gibt fiir das Kniipfen weiterer Gespriichsfidden in andere und mit anderen kulturellen
Orten und Rdumen (Literatur/Bildende Kunst etc.).

Kurz: ein bestechender Band sowohl was das formulierte Programm wie auch die {iber-
zeugende Durchfiihrung desselben angeht. Die Latte fiir die kommenden Titel in dieser
Reihe liegt hoch. Sehr hoch.

Greng/Freiburg i. Ue. Elke Pahud de Mortanges

Gerd Sebald/Marie-Kristin Débler (Hg.), (Digitale) Medien und soziale Gedéchtnisse,
Wiesbaden, Springer, 2018, 376 S.

Wie wirken Gedéchtnisse und Medien in Gesellschaften der Gegenwart zusammen? Dieser
Frage widmet sich der Band «(Digitale) Medien und soziale Gedéchtnisse». Einige der Bei-
trige entstammen vermutlich der Jahrestagung «(Digitale) Medien und Gedéchtnis», die
2016 stattfand.

Jeder Themenband steht vor der Herausforderung, unterschiedliche Forschungsschwer-
punkte und Perspektiven sinnvoll zu biindeln. Bei Aspekten der Digitalisierung besteht an-
gesichts der Entwicklung zudem das Risiko einer kurzen Halbwertszeit der Beitrége. Gerd
Sebald und Marie-Kristin Débler, die den Band herausgeben, haben sich entschieden,
Schwerpunkte zu setzen. Der Band gliedert sich in vier Abschnitte:

Im ersten Teil «Theoretische Grundlagen» diskutieren Gerd Sebald und Vivien Sommer
gedichtnissoziologische Zugiinge sowie geeignete medientheoretische Ansétze. Christofer
Jost, Laura Vorberg, Anna Zeitler, Horst-Alfred Heinrich, Julia Gilowsky und Thorsten
Benkel priifen im zweiten Kapitel «Digitale Plattformen», wie wir digital Erinnerung, Ge-
déchtnis und Realitét konstruieren, produzieren und aushandeln. Im dritten und vierten Ka-
pitel untersuchen Oliver Dimbath, Marie-Kristin Débler, Sigrun Lehnert, Jasmin Pfeiffer,
Kristina Chmelar und Renate Liebold Gedéchtnis- und Erinnerungsmechanismen der spe-
zifischen Formen «Film» sowie «Text und Bild». Das Spektrum reicht dabei vom Grundla-
genbeitrag bis zur Einzelanalyse.

Bei der Durchsicht der Artikel wird klar: Es gibt keine «grand unified theory» der Memo-
ry Studies — wohl aber eine gewisse Sehnsucht danach. Die Verfasserinnen und Verfasser
der Beitréige sind sich einig, dass Erinnerung sich stets in einem Deutungs- und Wissenszu-
sammenhang vollzieht, den man mit anderen teilt und dessen Weitergabe durch die Zeit
Medien sicherstellen. Aber wie funktioniert diese mediale Tradierung konkret und was
zeichnet diese Gedéchtnisbildung genau aus? Hier gehen die Meinungen auseinander. Je



Rezensionen — Comptes rendus 485

nach Perspektive und zum Teil je nach Medienform erscheint das eine oder andere Modell
attraktiv. Diverse Autorinnen und Autoren stellen fest, dass bewihrte Ansétze und Begriffe
der Gedéchtnisforschung und Medientheorie an Grenzen stossen, wenn das Medium in di-
gitaler Ausprigung auftritt. Die Stirke des vorliegenden Bandes ist es, tiber die Artikel-
auswahl diese Breite an Modellen zur Erkldrung digital tradierter Erinnerung aufzuzeigen
und die Diskussionen rund um die Eignung dieser Ansétze in den einzelnen Beitréigen und
im Einfilhrungsteil « Theoretische Uberlegungen» sichtbar zu machen.

Hier zeigt sich jedoch die Schwiiche des Bandes oder besser die Grenzen der Zunft: Viele
Verfasserinnen und Verfasser werfen gute Punkte auf, Sie sind jedoch begrifflich und kon-
zeptionell zu sehr im Kanon ihrer Disziplin verankert, als dass es ihnen gelingt, aus ihren Be-
funden neue theoretische Ansétze abzuleiten. Dies scheint vor allem die medientheoretische
Seite zu betreffen: Alternativen zu bewéhrtem Vokabular finden sich erst in Ansétzen, und
die Grundfrage ist aus der Perspektive klassischer Medientheorien gestellt. Die versammel-
ten Beitréige bilden beispielhaft diese sprachliche und konzeptionelle Ubergangsphase ab:

So verwenden die meisten «digitale Medien» in einem breiten Sinn und fassen Verschie-
denes darunter. Das ist oft unproblematisch, und diese Unschirfe bei der Verwendung des
Begriffs «Medium» bestand bereits in vordigitaler Zeit. Aber sie hat sich angesichts der
Loslésung der Form vom Gerét sowie der Ausdifferenzierung der digitalen Anwendungen
akzentuiert. Zweitens folgen da und dort Autorinnen und Autoren dem landldufigen Sprach-
gebrauch und setzen Begriffe zu Teilaspekten der Digitaltechnologie zum Teil synonym ein
oder versuchen drittens, sie in die Sprache der Medientheorie einzubinden.

Alle drei Punkte zusammen erschweren den Autorinnen und Autoren eine prizise Analy-
se, denn Ansitze, die mehr sein wollen als die Negativfolie tradierter Konzepte, bendtigen
einen eigenen und ausdifferenzierten Wortschatz. Nehmen wir den Begriff «Massenme-
dien»: Im Band oszilliert er zwischen klassischer Verwendung, reevaluiertem Einsatz bis
(impliziter) Ablehnung. Nun hat jeder einzelne digitale Dienst das Zeug zum Massenmedi-
um. «Masse» kann daher kein bedeutsames Unterscheidungsmerkmal digitaler Medien
sein. Sie sind vielmehr Teil eines Systems, das als Netzwerk mit der Moglichkeit zur Spon-
tanaktivit4t angelegt ist. Das betrifft die Architektur der Technologie, nicht nur die Auspré-
gung einzelner Anwendungen. In einem Netzwerk als Kommunikations- und Handlungs-
raum ist das entscheidende Kriterium Resonanz. Was also findet genug Zustimmung oder
wird als relevant bewertet, um es zu nutzen, weiterzugeben und damit zu tradieren? Jene
Beitréige zu YouTube und Twitter, die dies beriicksichtigen, finden erste Antworten in diese
Richtung.

Im Praxisbezug zeigen sich ebenfalls Unterschiede: Artikel, die eng entlang der Medien-
nutzung arbeiten, vermitteln, dass die Verfasserinnen und Verfasser verstehen, wie Men-
schen mit digitalen Medien umgehen. Andere Beitréige werfen die Frage auf, wieweit sich
die Lebenswelt einiger Autorinnen und Autoren mit den Mehrheitserfahrungen eines vom
Smartphone durchdrungenen Medienalltags deckt. Warum ist das bedeutsam?

Medientheorien sind Modelle. Sie erkldren den Umgang mit Medien bzw. Medienformen
und dessen Folgen. Nun unterscheiden sich analoge Medien und Techniken durch ihre ma-
teriellen Produktions- und Betriebsbedingungen, die damit zusammenhéngende Sinnesein-
wirkung sowie der daraus folgenden Lesart der Form: Man erfihrt und begreift («rezipiert»)
analoge Medien unterschiedlich. Entsprechend stellt man das Medium ins Zentrum und
fragt: Wie wirkt es? Und wie wirken Medien und Gedéchtnis zusammen?

Bei digitalen Medien erhélt sich die sinnlich unterschiedliche Erfahrung von Raum, (Be-
wegt-)Bild, Ton und Text; die Produktions- und Betriebsbedingungen hingegen fallen
technologisch zusammen (wie Gerd Sebald ausfiihrt), und der Tréger ist flir die Erfahrung



486 Rezensionen — Comptes rendus

der Form grundsétzlich kontingent (wenn auch durch die Dominanz des Smartphones in
Zugang und Nutzung prigend und daher konzeptionell relevant). Digitale Daten sind stan-
dardisierte Knetmasse, die man beliebig medial transferieren und funktional erweitern kann.
Das fiihrt zu einem weiteren Unterschied, der mit dem ersten zusammenhéngt: Mit dem di-
gitalen Medium kann und will man wesentlich etwas tun. Bereits vor dem «Web 2.0» war
die Entwicklung des Internets handlungs- und motivationsgetricben. Nicht umsonst spre-
chen wir von Nutzerinnen und Nutzern sowie von Anwendungen («Apps»). Die Hand-
lungskraft der Person ergéinzt die Botschaft des Mediums. Allein schon das «Meme», das
quintessenzielle Format der Gedéchtnisbildung im digitalen Zeitalter, das Formen, Medien
und die Grenzen von analog und digital durchbricht, zeigt, dass das Medium als Botschaft
nicht mehr reicht.

Eine zeitgemésse Theorie zu Medien und Gedéchtnis stellt daher das Handeln und die
Motivation der Nutzerinnen und Nutzer ins Zentrum und verschiebt das Medium als kon-
zeptionellen Baustein an die Peripherie. Es wird das, was es immer war: Ein Instrument und
nicht ein Agent. Damit verdndern sich Blickwinkel und Ausgangsfrage: Wie und warum
bilden wir soziales Ged4chtnis mit Medien?

Wer nun in seiner Mediennutzungspraxis mit Theorien analoger Nutzung tibereinstimmt,
erfihrt keine Reibung und verfligt iiber blinde Flecken beziiglich der Evidenzen verédnderter
Praxis. Man kann den «Frame» der Theorie nicht durchbrechen. Also fiilhrt man fort, die
Frage aus der bisherigen Position zu formulieren — und findet unbefriedigende Antworten.
Wie es anders geht, zeigt uns Jasmin Pfeiffers schéner Beitrag zur Metapher des Paratexts.

Fazit: Wer einen Beitrag zu einem spezifischen Thema rund um Medien und sozialem Ge-
déchtnis sucht, wird sicher flindig. Ebenso diirften all jene, die klassische Konzepte als un-
zureichend empfinden, Erleichterung verspiiren — sie sind nicht allein. Wer hingegen wissen
will, wie man im digitalen Zeitalter erinnert, ist vielleicht besser beraten, wenn er oder sie
die aufgeworfenen Punkte der Beitrdge aufnimmt und selbstbewusst aus einem eigenen
Blickwinkel weiterentwickelt.

Luzern Désirée Hilscher



	Rezensionen = Comptes rendus

