
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 113 (2019)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen — Comptes rendus 431

I. Antike
Materialität und Transfer von Kulten und religiösen Praktiken

Takayoshi M. Oshima, Teaching Morality in Antiquity, Wisdom Texts, Oral Traditons, and
Images (Orientalische Religionen in der Antike 29), Tübingen, Mohr Siebeck 2018, 304 S.

Die Publikation nimmt die Beiträge zum Workshop «Teaching Morality in Antiquity: Wisdom

Texts, Oral Traditions, and Images» auf, der vom 29. 11-1. 12. 2016 in Leipzig veranstaltet

wurde. Der Band setzt sich mit biblischen, mesopotamischen, ägyptischen und levan-
tinischen Weisheitstexten und -konzepten auseinander.

J. Dietrich führt in die Weisheit antiker Kulturen ein. Der innerfamiliäre Faktor der Erziehung

in Privathäusern stellt ein wichtiges soziales Kriterium antiker Weisheit dar (3). Die
Weisheitstradition war eng mit dem Königshof verbunden (4). Die Kanonbildung der antiken

Weisheitstradition erlangte große Bedeutung (5). Die Weisheit ging mit dem Wissen

um die Weltordnung einher (10). Die Anfange des theoretisch-kritischen Denkens reichen
bereits in den antiken Nahen Osten zurück (13).

J. Assmann hebt Tugenden und Pflichten nach altägyptischen Morallehren hervor. Das

Maatkonzept ist als normative und performative Kategorie mit imperativischen Eigenschaften

zu bestimmen (19). Das maatgerechte Tun und Reden ist als Aspekt gemeinschaftsför-
denden Verhaltens zu sehen (19). Die Lüge kann als Inbegriff sprachlicher und die Habgier
als Inbegriff handelnder Unsolidarität gelten (19). Die ägyptischen Morallehren zielten auf
die Sicherung der Fortdauer des Verstorbenen im sozialen Gedächtnis der Nachwelt ab (22).

Y. Cohen geht den Hintergründen für das Kopieren, Studium und Sammeln von keil-
schriftlicher Weisheitsliteratur nach. Die Überlieferungsgeschichte der sumerischen
Sprichwortsammlung zieht sich von der altbabylonischen Zeit bis ins 1. Jhdt. v. Chr. hin (42). Der
«Sitz im Leben» des altorientalischen Sprichwortwesens ist im Schulkontext zu finden (42-
43). Die Serie ÉS.GÀR/iâkar Sidu deutet auf die Zusammengehörigkeit der mesopotamischen

Weisheitstexte und Sprichwörter hin (53).
A. Lenzi widmet sich den «Counsels of Wisdom» im Mesopotamien des 1. Jtsd. v. Chr.

Der Textadressat stammt wohl aus den Schülerkreisen, während der einzige Sprecher der
Lehrer sein dürfte (63). Der Text baut u. a. auf dem do-ut-des-Prinzip auf (66).

H. Niehr befasst sich mit Weisheit in ugaritischen Königsepen. Das Kirta-Epos weist bei

Kinderlosigkeit des Protagonisten und Erhöhung des Gerechten durch die Götter eine Parallele

zum hethitischen Appu-Märchen auf (72). Die Gastmahlepisode im Kirta-Epos greift
auf ein Motiv aus dem um 1300 v. Chr. in Ugarit entstandenen Weisheitstext «Der leidende
Gerechte» (RS 25460) zurück (73). Der erste weisheitliche Zug im Aqhatu-Epos manifestiert

sich in der Inszenierung des Königs Dan'ilu als Lehrer und Erzieher seines Sohnes

Aqhatu (78). Die magisch-mantische Weisheit spielt im Aqhatu-Epos eine große Rolle (78).
N. Ayali-Darchan deckt westasiatische Vorläufer für den demotischen Weisheitsspruch

Kha-sheshonqy 13:17 auf. Die dortige Warnung vor dem Geheimnisverrat an die Ehefrau
ist über den Ahikar bis zur babylonischen Weisheitslehre «Sima milka» aus dem 2. Jtsd. v.
Chr. zurückzuverfolgen (99-100).

D. Bodi klärt über Tiersprichwörter bei Ahikar und Äsop in Bezug auf menschliches
Verhalten auf. In Ahikar 92 wird der räuberische Charakter der menschlichen Beziehung mit
einem Löwen auf der Jagd verglichen (107). Im Unterschied zu Ahikar 92 betont die Äsop-



432 Rezensionen - Comptes rendus

fabel vom Hirschen und Löwen mehr den Galgenhumor, was nicht gegen eine Abhängigkeit

sprechen muss (109). Die Arbeitsmüdigkeit des Esels in Ahikar 93 und dessen löwen-
haftes Verhalten spielen vielleicht auf die Verweigerung eigener Aufgaben in der menschlichen

Gesellschaft an.
E. Jiménez untersucht parodistische Tendenzen der Theodizee in der babylonischen

Literatur. Die Homogenität der Schrift drückt sich in häufigen Parallelismi membrorum und
vier Versfüßen in fast jeder Zeile aus (124). Die vielen seltenen und ungewöhnlichen Wörter

zogen einen antiken Kommentar des Werkes nach sich (125). Die parodistischen Zitate
aus der Theodizee tauchen u. a. in den Streitgesprächen auf (128-129). E. L. Greenstein
befasst sich mit Sprichwörtern im Hiobuch. Das klarste Beispiel für den Sprichtwortge-
brauch bei Hiob ist in 18: 5-6 zu beobachten (139).

D. S. Hernandez begibt sich an bildhafte Ausdrücke des moralischen Urteils in der nahöstlichen

Literatur heran. Der Rat zur Orientierung an antiker Weisheit wird Hiob 8: 8-10; 15: 10;

15: 17-19 und 20: 4—5 erteilt (151). Das gleiche Motiv kehrt in der sumerischen «Lehre des

Suruppak (1-6)» wieder (152). Die Stelle Hiob 20: 10 steht in der Rückwirkung unmoralischen
Handelns auf die nächste Generation der ägyptischen «Lehre des Amenemope 8, 7-8» nahe

(158). Die sog. Parallele zwischen Hiob 20: 18 und Amenemope 9, 16-10, 5 beim Verschlucken

und Erbrechen des illegitimen Reichtums (159) gibt der ägyptische Text nicht her.

L. Schwienhorst-Schönberger fragt nach der bewusstseingesteuerten Problemlösung im
Hiobbuch. Im Endtext ist zwischen «äußerer» Lösung mit der Wiederherstellung und
«innerer» Lösung mit der Versöhnung des Protagonisten zu differenzieren (165). Die Illokuti-
on und Lokution in den Götterreden stehen gleichberechtigt nebeneinander (166). Das
Hiobbuch ist als Plädoyer für die Anerkennung nichtpropositionalen Wissens zu verstehen
(166). Das Theodizeeproblem hängt mit der mangelnden Einsicht/dem getrübten Bewusst-
sein des Protagonisten zusammen (167).

A. von Lieven wendet sich dem Theodizeeproblem im Alten Ägypten zu. Die religiösen
Themen treten in ägyptischen Weisheitstexten erstmals in der «Lehre des Ani» aus dem
Neuen Reich hervor (175). Die bedeutendste nichtweisheitliche Quelle zum Theodizeeproblem

stellt Sargtextspruch 1130 dar (176).
Th. Krüger führt über Moral und Religion in babylonischen Gedichten zum «Gerechten

Leidenden» aus. Der Text «Ludlul Bel Nëmeqi» fordert göttlichen Lohn für gutes menschliches

Verhalten ein (183). Das Leiden des Protagonisten wird dort als Folge seines
unwissentlichen schlechten Agierens aufgefasst (184). Die «Babylonische Theodizee» setzt die
Mitverantwortung der Götter für menschliches Fehlverhalten voraus (186).

T. M. Oshima interpretiert den Nutzen des Bösewichtes in mesopotamischen Weisheitstexten.

In Mesopotamien tritt erstmals der Tun-Ergehen-Zusammenhang auf (190). Die «Lehre
des Surrupak, 140-142» misst Gebeten große Bedeutung für das eigene Wohlbefinden bei

(195). Die positiven Konsequenzen der Erfüllung religiöser Pflichten werden am deutlichsten
in der «Lehre des Ur-Ninurta 19-37» beschrieben (196). Der «Freund» in der «Theodizee» ist
als Personifikation traditioneller Weisheit und Sympathieträger des Autors zu deuten (207).
Das Wohlergehen des Gottlosen kann laut Textaussage auf keine lange Dauer hoffen (208).

I. Cornelius wertet die Hammurapistele aus. Der Sonnengott im Bildfeld hält u. a. eine
Messschnur in der Hand (223), während der König seine Hand in einem Gebetsgestus erhebt

(224). J. E. Filitz analysiert Details des mesopotamischen Rituals. Der ostentative Charakter
der babylonischen Akitu-Prozession wird zur Sprache gebracht (241-242). Y. Feder folgt der

Spur der Vergeltung und des Fundamentes der moralischen Ordnung im antiken Nahen
Osten. Die Kompositionen Surpu und Dinger 5à.dab5.ba-Anrufungen stellen eine Verbindung
zwischen Krankheit und Sünde her (257). K. Prochownik nähert sich der mesopotamischen



Rezensionen - Comptes rendus 433

Moraltheologie an. Der Zusammenhang zwischen übernatürlichen Kräften und sozialen

Normen reicht in Mesopotamien bis ins frühe 3. Jtsd. v. Chr. zurück (272). Der Nexus
zwischen irdischem Leid und Strafe der Götter lässt sich seit dem 2. Jtsd. v. Chr. finden (274).

Der Gesamteindruck des Buches darf als überzeugend gelten. Die Interpretationen sind im
Großen und Ganzen gut nachvollziehbar. In wenigen Fällen gewinnt die subjektive
Meinung der Autoren zu sehr die Oberhand.

Bonn Stefan Bojowald

Foy Scalf (ed.)> Book ofthe Dead, Becoming God in Ancient Egypt, with new object
photography by Kevin Bryce Lowry (Oriental Institute Museum Publications 39), Chicago, Oriental

Institute Museum, 2017, 374 S.

Die Rezension blickt auf die Publikation zum altägyptischen Totenbuch, die als Begleitband

zu einer Ausstellung in Chicago erschienen ist. Das zur ägyptischen Jenseitsliteratur

gehörige Totenbuch sollte dem Verstorbenen ab dem Neuen Reich die nachtodliche Existenz

sichern. Das Buch spricht Experten und Laien gleichermaßen an. Der Inhalt richtet sich
nach folgendem Schema:

In der Einleitung gibt der Herausgeber erste Hinweise zum Totenbuch. Die Totenbuch-
manuskripte setzen sich jedes für sich aus mehreren Sprüchen unterschiedlicher Herkunft
zusammen (12). Die Reihenfolge der Sprüche kann von Handschrift zu Handschrift
variieren (12). Die Sprüche werden z. T. von farbigen Vignetten begleitet (12). Die moderne

Zählung der Sprüche geht auf die Vorgaben von R. Lepsius aus dem Jahr 1842 zurück (12).
Teil I. ist mit dem programmatischen Titel «Geburt des Totenbuches» überschrieben: F.

Scalf ordnet in 1 das Totenbuch genauer ein. Die Höhe der Totenbuchpapyri konnte
zwischen 30 und 50 cm betragen (22). Der ägyptische Orginaltitel der Komposition lautet
«Buch des Herausgehens am Tage» oder «Sprüche für das Herausgehen am Tage», was auf
das Verlassen des Grabes durch die Seele des Verstorbenen Bezug nimmt (23). P. F. Dor-
man geht in 2 dem Ursprung und der frühen Entwicklung des Totenbuches nach. Die
Vorläufer des späteren Totenbuches sind in den Pyramidentexten/Altes Reich und Sargtexten/
Mittleres Reich zu finden (29-30). Das Alter der Pyramidentexte muss mindestens bis

König Sahure vordatiert werden (32). Die Anfänge des Totenbuches reichen bis in die 13.

Dyn. zurück (34). Die früheste Fassung einer kodifizierten Anordnung der Sprüche taucht
auf dem Sarg der Königin Mentuhotep vom Ende 13./Anfang 16. Dynastie auf (34). Die
Provenienz der frühen Totenbücher deutet auf die Gegend von Theben hin (38). E. Cole
studiert in 3 die Sprache und Schrift des Totenbuches. Die Totenbücher greifen auf das

Medium der Kursivhieroglyphen, Hieroglyphen oder das Hieratische zurück (44). In der
Römerzeit wurde eines der letzten Totenbücher in demotischer Schrift und Sprache verfasst

(44). Die Mehrheit der Totenbücher hat sich des klassischen Mittelägyptisch bedient (45). I.

Munro hebt in 4 die Bedeutung der Vignetten hervor. Die Vignetten treten bereits auf
frühen Totenbuchmanuskripten zumeist aus Leinen auf (49). Die Kleidung der Personen in
den Vignetten kann bei der Datierung der Handschriften helfen (53).

Teil II. führt in Herstellung und Gebrauch des Totenbuches ein: H. Kockelmann zeichnet in
5 die Schritte bei der Herstellung des Totenbuches nach. Das typische Layout der hieroglyphischen

Totenbücher mit Randlinien, vertikalen Textkolumnen und Vignettenfeldern wurde
in der 18. Dynastie entwickelt (68). Die retrograde Schriftrichtung kommt als weit verbreitetes

Phänomen der Totenbücher aus Neuem Reich und Ptolemäerzeit vor (69). Die Zentren
der Totenbuchproduktion haben sich auf Memphis, Theben und Achmim konzentriert (71).



434 Rezensionen - Comptes rendus

Y. Barbash spürt in 6 dem rituellen Kontext des Totenbuches nach. Die Sprüche nehmen
auf Rituale vor dem Begräbnis wie die Stundenwachen in der Balsamierungshalle Bezug
(76). In gleicher Weise betreffen sie Rituale während der Bestattung wie den Leichenzug
oder die Mundöffhungszeremonie (77). Der Sitz im Leben der Sprüche besteht z. T. in
Tempelliturgien, die erst später funerär adaptiert wurden (81). M. Mosher Jr. verfolgt in 7
die Übermittlung der funerären Literatur von der Saiten- bis Ptolemäerzeit. Die Zahl der

Sprüche pendelt sich zwischen der Saiten- und Ptolemäerzeit auf 165 ein (85). In Theben
lassen sich am Beginn der Ptolemäerzeit vier aktive Totenbuchateliers ausmachen, die

jeweils eigene Traditionen begründet haben (88).
I. Régen befasst sich in 8 mit der Archäologie des Totenbuchs. In reicheren

Bevölkerungsschichten wurden für die Schreibunterlage beständigere Materialien als Papyrus und
Leinen wie Leder oder Hartgestein gewählt (99). Die textliche Nachricht von der
Beimischung von Räucherwerk in die «Magischen Ziegel» wird archäologisch bestätigt (105)

Teil III. handelt von Magie und Theologie des Totenbuches: R. Ritner nimmt in 9 zur
Vergöttlichung des Toten Stellung. Die Identifikation des Verstorbenen mit göttlichen
Mächten kehrt im Totenbuch in über der Hälfte der Sprüche wieder (110). A. Kucharek
weiht in 10 in die Osirismysterien ein. Der früheste Nachweis fur Osiris lässt sich in die 5.

Dynastie datieren (117). Die ursprüngliche Funktion des Gottes hing mit der königlichen
Totenreligion zusammen (118). Die umfassendste ägyptische Präsentation des Osirismythos
begegnet auf einer Stele aus der 18. Dynastie, die heute im Louvre aufbewahrt wird (118).
Das Khoiak-Fest ragt als wichtigstes Osirismysterium heraus (120). R. Lucarelli ergründet
in 11 die Götter, Geister und Dämonen im Totenbuch. Die Himmelsgöttin Nut hatte für den

persönlichen Schutz des Verstorbenen zu sorgen (129). Die funärere Bedeutung der Göttin
Hathor wuchs ab dem Neuen Reich an (130).

Teil IV. betrachtet Ende und Wiederentdeckung des Totenbuches: F. Scalf untersucht in
12 den Ausklang des Totenbuches. Die letzten bezeugten Totenbuchsprüche stammen aus
dem 1.-2. Jhdt. n. Chr. (139). Der frühe Höhepunkt des Totenbuches hat in der 19./20.

Dynastie gelegen (139). Die Standardisierung der Sprüche fing bereits in der Kuschitenzeit
an (140). Das Totenbuch wurde ab dem späten 4. Jhdt. v. Chr. allmählich durch die «Bücher

vom Atmen» ersetzt (141). B. Lüscher widmet sich in 13 der neuzeitlichen Wiederentdeckung

des Totenbuches. Die Verbindung zwischen dem Ägyptischen und Koptischen
wurde bereits im 17. Jhdt. von Athanasius Kircher richtig erkannt (150). Der ptolemäische
Papyrus Cadet lag der ersten Faksimileausgabe eines kompletten Totenbuches aus dem Jahr
1805 zugrunde (153). St. Vinson beschäftigt sich in 14 mit dem Nachleben des Totenbuches.

Die Komposition hat in Horrorfilmen des späten 19./frühen 20. Jhdt. eine zweifelhafte
Rolle gespielt (169).

Teil V steuert den eigentlichen Katalog bei: In der Ausstellung wurden menschliche Überreste

(173-175), Leinenbinden (176-182), Herzskarabäen (183-190), Sarkophage und
Särge (191-200), Papyri (201-310), Magische Ziegel (311-318), funeräre Figuren (319—

323), Stelen (324-329), Grabreliefs (330-334), Götterstatuen (335-350) und Schreibutensilien

(351-355) gezeigt. Die großformatigen Farbaufnahmen der Totenbuchpapyri können
als echtes Prunkstück des Bandes gelten.

Die abschließende Bewertung kann durchaus wohlwollend erfolgen. Das Buch kommt
seiner Aufgabe durchaus nach. Der Leser kann sich einen guten Einblick in die Zusammenhänge

rund um das Totenbuch verschaffen.

Bonn Stefan Bojowald



Rezensionen - Comptes rendus 435

Daniela C. Lufît, Osiris-Hymnen, Wechselnde Materialisierungen und Kontexte, Untersuchungen

anhand der Texte «C 30»/Tb 181, Tb 183, «BM 447»/Tb 128 und der «Athribis»-
Hymne (ORA 30), Tübingen, Mohr Siebeck, 2018,1044 S.

Die hier zu besprechende Publikation legt die überarbeitete Fassung der 2011 von der
Philosophischen Fakultät der Universität Fleidelberg angenommenen Dissertation der Autorin

vor. Das Thema bilden vier ausgewählte ägyptische Osirishymnen. die auf eine zeitlich
und örtlich zahlreiche Belegung verweisen können. Der Inhalt des Buches kann folgendermaßen

porträtiert werden:
In der Einleitung wird zunächst das Wesen des Totengottes Osiris erhellt. Der mythische

Präzedenzfall des heimtückisch ermordeten und dann wieder auferstandenen Gottes lieferte
bereits im Alten Reich den Prototyp für das Konzept des verstorbenen Königs, das spätestens

ab dem Mittleren Reich auf den privaten Bereich verallgemeinert wurde (1). Der Kontext

und die Verwendung von Texten werden anschließend groß und breit diskutiert (5-13),
wobei die Ausführungen an einer gewissen Langatmigkeit leiden. Die für die Untersuchung
herangezogenen Texte werden als nächstes bekannt gegeben. Die Hymne «C 30» dient als

erstes Beispiel, die im Neuen Reich z. T. in TB 181 aufging (13). Die beiden Hymnen «BM
447»/Tb 128 firmieren als zweites Beispiel (13). Das dritte Beispiel besteht aus Tb 183,
wobei die Formulierung, dass «sich bei Tb 183 eine Einzelhymne finden lässt, die in
textgeschichtlicher Beziehung zu Tb 183 stehen muss» (13) nicht besonders glücklich wirkt.
Das vierte Beispiel wird durch die sog. «Athribis»-Hymne repräsentiert (13).

In 2 wird zur Textgeschichte Stellung genommen. Die Osiris-Hymne des Clusters «C
30»/Tb 181 taucht erstmals im späten Mittleren Reich auf, wo sie der häufigste Vertreter
dieser Art ist (35-36). Die von der Vorlage 8 abhängigen Textzeugen der C 30-Variante
schließen stBrüssel E 5300, staPtahmes und stLeiden no 50 aus dem Neuen Reich und
später ein (39). Der Textzeuge staPtahmes ist an der Auslassung von einzelnen oder
mehreren Zeilen zu erkennen, was jedoch stemmatisch nicht relevant ist (42). Die Fassung
stNeferhotep A und B weicht am stärksten von der Tradition des Hymnentextes «C 30» ab

(43). Die zur Vorlage y gehörigen Textzeugen stLondon BM 218 und stOxford QC 1109

weisen die größte Nähe zueinander auf (45). Die Hauptlesung «C 30» setzt sich aus den

Zeugen stHannover 1976.80a, staBerlin no 2294, stLouvre no 88 und stKairo CG 20498
zusammen (48). Die namengebende Stele Louvre C 30 hängt offenbar über eine Vorlage Ç

sekundär von der Hauptlesung ab (50). Die Tb 181-Zeugen bauen auf einer gemeinsamen
Vorlage 0 für den «C 30»-Text auf (53-54). Die von der Vorlage X bzw. XI-X3 abhängigen
Tb 181-Zeugen können einer Lokaltradition aus Deir el-Medineh zugeordnet werden (67).
Die Bezeugungen von Tb 181 zeichnen sich durch eine große Homogenität aus (74). Der
als Tb 183 gezählte Text existiert offenbar nur in den Zeugen pHunefer, pGreenfield,
gStockholm, TT 406 (1) re. und Osireion, wobei die Fassung TT 406 (1) re. durch einen
besonders geringen Textumfang charakterisiert ist (78). Die drei verfügbaren Tb 183-Text-

zeugen gehen offenbar auf einen gemeinsamen «Urtext» zurück (85). Die Hymne BM 447
ist bislang in drei Textzeugen nachweisbar, die später in Tb 128 aufgenommen wurden
(87). Die «Athribis»-Hymne kann als einzige aus dem Tempelkontext stammende Osiris-
Hymne aufgefasst werden (91).

In 3 werden die Struktur und Form der Hymnen behandelt. Die C 30-Hymne lehnt sich mit
der Dreiteilung «Überschrift - Verehrungstext - Schlussgebet» an das diesbezügliche
Standardschema an (101). Der Totenbuchspruch 181 zeigt einen sehr komplexen Aufbau, der auf
vier durch Titel und Sprechanweisung eingerahmte Einzelhymnen zurückgreift (112). Der
Totenbuchspruch 183 kann als Komposit-Text aus mehreren Elementen bestimmt werden



436 Rezensionen - Comptes rendus

(155). Die Hymne «BM 447»/Tb 28 hält mit Anrufungen und Beschreibung der Taten anderer

Götter das Standardschema einer Hymne ein, geht dann aber zu einer litaneihaften Form
über (162). Der Kern der Athribis-Hymne ist als hymnische Anrufung des Osiris mit der

Beschreibung dessen Wesens durch Epitheta und partizipiale Zusätze zu beurteilen (194).
In 4 wird der Inhalt der Texte näher analysiert. Die kulttopographische Herrschaftsausübung

des Osiris besitzt in C 30 einen hohen Stellenwert (202). In Tb 181 werden u. a. die

Epiphanie des Osiris (219), die nächtliche Vereinigung von Re und Osiris (220) und die

körperliche Restitution des Osiris (222) thematisiert. In Tb 183 werden u. a. die positiven
Taten des Thot für Osiris (241), Epiphanie des Osiris (241), Aufnahme des Sprechers in den

Kreis der Götter (242) und das Prinzip der Maat (242) zur Sprache gebracht. In «BM
447»/Tb 128 werden die Epiphanie des Osiris (256) und dessen Herrschaft (256) ausgebreitet.

In der Athribis-Hymne werden die Herrschaft des Osiris (266) und dessen Eigenschaft
als Verursacher der Nilflut (266) besonders gewürdigt.

In 5 werden Kontext und Funktion in den Mittelpunkt gestellt. Die C 30-Hymne wurde
vielleicht bei einer Osirisprozession den Hörem vorgetragen (279). Die Hauptfunktion hat
im Gebrauch als Ritualbegleittext bei kultischem Geschehen bestanden (281). In Tb 183

kommt der Totengerichtsthematik und Zusammenhängen um den Gott Thot zentrale
Bedeutung zu (299). Der Sitz im Leben von «BM 447»/Tb 128 ist im Kultgeschehen mit
entsprechenden Opfern und Festen zu suchen (338). Der Inhalt der Athribis-Hymne zielt auf
die Herrschaft des Osiris und dessen Wohltaten für den König ab (342).

In 6 wird die Zusammenfassung der Ergebnisse geboten.
In 7 wird die Zugehörigkeit der vier untersuchten Texte zur literarischen Gattung der

Hymnen nachgeprüft. Das behandelte Material sticht durch die Themenfelder «Herrschaft»
und «Todesüberwindung» des Osiris hervor (376). Die Hymnen ließen sich ausnahmslos
sowohl in kultischem als auch funerärem Bereich verwenden (383).

In 8 werden Anhänge mit Literaturverzeichnis (403-424), Abbildungen (426-431),
Textzeugenverzeichnis (432-492), Textedition (494-625), hieroglyphische Synopse (626-
1036), Quellenverzeichnis (1037-1041) und Sachregister (1042-1044) hinzugefügt. Die
Textedition wird in Transkription, Übersetzung und kritischem Apparat mit den
abweichenden Lesarten angefertigt.

Die folgenden Punkte mögen nicht ganz nutzlos erscheinen:
553: Die Übersetzung von «ff rf srr=tn .fw r ir pwii ,fe imn» ist in «Nun, möget ihr ihn

doch hinaufsteigen lassen zu diesem geheimen und verborgenen Grabbau» zu korrigieren!
557: Die Übersetzung von «iw hr=f m bik» sollte wohl wirklich besser «indem sein

Gesicht das eines Falken ist» lauten!
615: Die Übersetzung von «phr.n=f ts.wi m r.wi-fi> ist in «nachdem er die beiden Länder

mit seinen Armen umfasst hat» zu ändern!
Der Rezensent entschließt sich schlussendlich zu einem überwiegend positiven Fazit. Die

Überlegungen der Autorin können zum größten Teil als plausibel gelten. Die Übersetzung
ist bis auf die genannten kleineren Abzüge in einem tadellosen Zustand. Die Synopse ist
ordentlich gemacht. In wenigen Fällen fallen Redundanzen an, was z. B. die doppelt betonte

Möglichkeit zur Gewinnung der Textgeschichte der Hymnen und der Rolle des

Überlieferungszufalls betrifft (14). Die Lektüre der Einführung wird durch den sperrigen Schreibstil
nicht gerade erleichtert.

Bonn Stefan Bojowald



Rezensionen - Comptes rendus 437

Marlen Bunzel, Ijob im Beziehungsraum mit Gott. Semantische Raumanalysen zum Ijob-
buch (Herders Biblische Studien 89), Freiburg i. Br., Herder, 2018, 348 S.

Seit den 1990-er Jahren kam es in den Sozial- und Kulturwissenschaften zu einer
verschiedentlich als «Spatial Tum» bezeichneten Neuorientierung an den Kategorien des

Raums (anstelle derjenigen der Zeit). Zu den Vordenkern dieser Neuorientierung gehört (in
Weiterführung phänomenologischer Ansätze) etwa Michel Foucault (1926-1984). Für ihn
ist unsere Gegenwart das «Zeitalter des Raumes» (M. Foucault, Schriften, Bd. 4, Frankfurt
a. M. 2005, 931), «das nicht länger in Kategorien der Geschichte, der Entwicklung, der
Krise und des Stillstands, sondern in Kategorien der Gleichzeitigkeit, des Nebeneinanders,
des Nahen und Femen denkt» (M. Schroer, Art. «Spatial Tum», in: S. Günzel (Hg.), Lexikon

der Raumphilosophie, Darmstadt 2012, 380).
Das hermeneutische Instrumentarium der Raumphilosophie wendet Marlen Bunzel in

ihrer 2017/18 von der Kath.-Theol. Fakultät der Universität Erfurt als Dissertation
angenommenen Studie auf das Ijob-Buch an, um es für die Exegese dieser zentralen alttesta-
mentlichen Weisheitsschrift fruchtbar zu machen.

Nach einer Einführung in «hermeneutische, methodische und inhaltliche Gmndlagen»
(17-36) skizziert die Vf. darauf aufbauend die Raumvorstellungen im Alten Testament
beispielhaft an der auch im Ijob-Buch begegnenden (oft metaphorischen) Rede vom «Todesraum»

(40-49) und vom «Körperraum» (49-55). Beide Raumkonzepte enthalten auch
einen relationalen Aspekt von (verwehrter oder ermöglichter) Interaktion und Beziehung
und stehen so im Zusammenhang der metaphorischen Konstruktion von «Beziehungsräumen»

(56-62). Die Analyse derartiger «Beziehungsraumbilder» im Prolog, den Ijob-Reden
und den Gottesreden und die Nachzeichnung des Prozesses, der sich in ihrem Wandel, der

«Dynamik des Raumaufbaus und des Raumabbaus» (309), niederschlägt, ist das zentrale

Anliegen der Studie.
Den programmatischen Erläuterungen zur dabei angewandten Methodik (62-70) zufolge

wird «ein synchrones und rezeptionsästhetisches Textverständnis» (62) zugrunde gelegt:
Synchron, weil der Ijob des Prosarahmens und der Dichtung «als ein und dieselbe Gestalt
verstanden» (62) wird, d. h. Spannungen nicht literarkritisch aufgelöst, sondern inhaltlich
als Entwicklungsgeschehen gedeutet werden. Rezeptionsästhetisch, insofern die raumbezogenen

Angaben, die einen textlichen «literarischen Raum» konstituieren, von den Rezipien-
ten in einer «topologischen Lektüre» als «imaginärer Raum» zu rekonstruieren sind (vgl.
64-65). Herangezogen werden dabei nur die Textstellen, die die Gottesbeziehung Ijobs
raumkonnotiert beschreiben und dabei eine dreidimensionale Raumvorstellung erzeugen
oder deren Beschränkungen fiktiv überschreiten.

Die detailliert ausgeführte Analyse des literarischen Beziehungsraums von Ijob und Gott
(81-302) konzentriert sich auf zwei «Kernraumbilder»: Einerseits die in der Klage Ijobs als

feindselig und bedrängend wahrgenommene Nähe Gottes, andererseits die Hoffnung auf
Befreiung aus dieser Einengung und auf die Erneuerung einer heilsamen Gottesnähe (69).

Ausgangspunkt dieser Analyse, deren Tenor hier angedeutet sein soll, ist die Darstellung
der ursprünglichen Gottesbeziehung Ijobs im Prolog: Im geschützten Segensraum, in dem

Ijob lebt, herrscht ein Engeverhältnis zu Gott, das aber mit einer unfreien Abhängigkeitsbeziehung

einhergeht und dadurch zugleich Distanz bedeutet. Diese Distanz hebt Gott auf das

Drängen Satans hin auf und wandelt sie in eine zerstörerische Nähe, freilich ohne dabei die

Beziehung zu Ijob aufzugeben (81-95). Dieser Umbruch des Beziehungsraums löst die

Klagen Ijobs im Dialogteil aus, nachdem sich diese Klage im Monolog von Kap. 3 zuerst
als verzweifelter Wunsch nach der Auslöschung seiner Existenz und damit nach dem Ende



438 Rezensionen - Comptes rendus

seiner Gottesbeziehung, wenigstens nach größtmöglicher Distanz im Totenreich als dem

Ort der Gottesferne artikuliert hat (95-113).
Die Ijob-Reden des ersten Redegangs in Kap. 6-7; 9-10; 12-14 sind geprägt vom Widerspruch

zwischen dem Wunsch nach Befreiung von der einengenden Nähe Gottes und dem
Leiden an seiner unerreichbaren Feme angesichts der auf ihn gesetzten Heilshoffnungen
(113-187).

Diese Gleichzeitigkeit von guter und zerstörerischer Wirklichkeit Gottes prägt auch die

Ijob-Reden des zweiten Redegangs in Kap. 16-17; 19; 21. Die Raumbilder treten hier
zurück, doch wo sie vorkommen, stellen sie «pointierte Zuspitzungen» (305) der

widersprüchlichen Wahrnehmung Gottes dar, am deutlichsten im Gegenüber von äußerster Klage
in 16,7-14; 19,6-8.22; 19,9-13a.21b und imaginierten Momenten der Gottesnähe, nämlich
der anfanghaften neuerlichen Hinwendung zu Gott in 16,18-22, die im Appell gegen Gott
an Gott als Ijobs Erlöser in 19,25-27 gipfelt 188-231

Der «Wiederaufbau des Beziehungsraums» beginnt so mit dem Zurücktreten von Klage
und Ich-Fixiertheit Ijobs und seiner Bereitschaft, Gott Raum zu gewähren (vgl. 306). Im
dritten Redegang mit den Ijob-Reden Kap. 23-24; 26; 27-28 findet er zu einer Akzeptanz
sowohl der Größe als auch der Feme Gottes und damit zu seiner eigenen «Dezentrierung».
Die Aufforderung zum Nähe-Distanz-Verhältnis der «Gottesfurcht» als der allein angemessenen

Haltung des Menschen vor Gott in 28,28 ist die Synthese dieser jetzt errungenen
Einsicht (231-258).

Den Monolog Kap. 29-31 versteht die Vf. als Zusammenfassung des Lebenswegs Ijobs:
Rückblick auf den ursprünglichen Segensraum (Kap. 29), Durchquerung des Fluchraums

(Kap. 30), Hinwendung zu Gott und Aufforderung an ihn zur Antwort (Kap. 31) (258-277).
Diese dann tatsächlich ergehende Antwort in den Gottesreden in 38,1^11,26 schließen den

Beziehungsraum, indem JHWH Ijob in das Gesamt des Kosmos einweist und so weiter aus
seiner Ich-Zentriertheit herausführt. Der Höhepunkt des Buchs ist in 42,1-6 mit der Gottesschau

Ijobs als dem Ergebnis seines Ringens erreicht (277-293).
Abschließend präsentiert der Epilog die Gottesbeziehung Ijobs als neuerlichen Segensraum,

der aber im Unterschied zum Prolog kein Raum der Enge, sondern der Freiheit ist -
Gott bleibt gegenüber Ijob nicht mehr wie im Prolog passiv, sondern stellt durch sein aktives

Handeln die Beziehung wieder her und wandelt sich, indem er sich zu Ijob hinwendet
(vgl. 42,7-9), der seinerseits durch die Erfahrung des Leids in seiner Gottesbeziehung
gewandelt ist (293-302).

Indem die Vf. die Kategorie des «Beziehungsraums» als hermeneutischen Schlüssel

benutzt, gelingt es ihr zweifellos, die unterschiedlichen im Buch entworfenen Gotteswahrnehmungen

darzustellen, sie miteinander in Beziehung zu setzen und den literarisch
konstruierten Prozess der Gotteserfahrung Ijobs zu beschreiben. Dennoch bleiben nach der

Lektüre Zweifel, ob die Anwendung dieser Hermeneutik, also die Rede vom «Beziehungsraum»

statt von «Beziehung», tatsächlich einen Mehrwert für die Erschließung des
Textverständnisses bedeutet. Um ein beliebiges Beispiel herauszugreifen: Ist für die Sinnerhellung
der Klage Ijobs in 16,7-14 über die Feindseligkeit und Grausamkeit Gottes, der metaphorisch

als wildes Raubtier und heranstürmender Kriegsfeind gezeichnet wird, tatsächlich
etwas gewonnen, wenn die Vf. feststellt: «Das dominierende Raumbild dieser Verse ist ein

dynamisches, das von der Bewegung Gottes auf Ijob zu gekennzeichnet ist: Gott kommt
Ijob gefährlich nahe [...]»? (193). Es drängt sich der Eindruck auf, dass hier wie häufiger
den Texten eine Leitmetapher in einer etwas manieriert wirkenden Weise aufoktroyiert wird.

Fulda Stephan Lauber



Rezensionen - Comptes rendus 439

Diktys/Dares, Krieg um Troja. Lateinisch - Deutsch. Herausgegeben und übersetzt von
Kai Brodersen (Sammlung Tusculum), Berlin/Boston, Walter de Gruyter, 2019, 448 S.

Im Mai 1832 schrieb Franz Liszt an einen Freund: «Homer, die Bibel, Plato, Locke, Byron,
Hugo, Lamartine, Chateaubriand, Beethoven, Bach, Hummel, Mozart, Weber sind mir stets

sehr nah. Ich studiere sie, ich sinne über sie nach, ich verschlinge sie regelrecht mit
Leidenschaft!» Auch wenn der Bildungskanon, den Liszt hier anspricht, immer Wandlungen
unterzogen wurde (Locke und der Mozart-Schüler Hummel, aber auch Lamartine sind mittlerweile

herausgefallen), gehört der griechische Epiker Homer wie selbstverständlich nach wie
vor dazu, und es ist für uns unvorstellbar, dass die Ilias und die Odysee im Westen zeitweilig

nicht gelesen wurden. Dem war aber seit spätestens dem 5./6. Jh. n.Chr. tatsächlich so,

was sowohl dem Schwinden der Griechischkenntnisse als auch dem Wandel der kulturellen
Ausrichtung der lateinsprachigen Gesellschaft geschuldet war. Die von einigen Humanisten
im 15. Jh. eingeleitete Wiedergewinnung des Homer im Kanon wurde erst im 18. Jh.
abgeschlossen. Aber Homer, und zwar insbesondere die Ilias, wirkte in der spätantiken,
mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Gesellschaft weiter, wenn auch in abgeänderter Form,
hauptsächlich dank dreier Werke: einer metrischen Zusammenfassung, der sog. Ilias latina,
die vielleicht in neronischer Zeit geschrieben wurde, vielleicht aber auch das Produkt einer

spätantiken Schule ist, sowie zwei angebliche Augenzeugenberichte, die aus unterschiedlicher

Perspektive über den trojanischen Krieg in Prosa berichten: ein längeres «Tagebuch»
(Ephemeris), das ein griechischer Kämpfer, Diktys von Kreta, verfasst haben soll, und eine
kürzere Darstellung der Ereignisse durch einen Trojaner, Dares, der wie der andere angibt,
am Kriegsgeschehen beteiligt gewesen zu sein. Diktys wurde vielleicht zu Beginn des 4. Jh.

aus dem Griechischen ins Lateinische übersetzt, während die uns vorliegende lateinische
Fassung des Dares aus dem 5. oder 6. Jh. n. Chr. stammt (ein griechisches Original wird mit
guten Gründen auch für Dares angenommen, aber es haben sich bis jetzt keine Spuren
davon gefunden). In einer Studie, die im vorliegenden Band keine Berücksichtigung gefunden

haf hat Valentina Prosperi (Omero sconfitto, 2013) die Entstehung der beiden
pseudohistorischen Berichte im Zusammenhang mit der Zweiten Sophistik vorgeschlagen. Gemäß

Prosperi seien später in der lateinischen Welt die geistesgeschichtlichen Zusammenhänge
nicht mehr erkannt worden, was Ditkys und Dares den Status von zuverlässigen historischen

Quellen verlieh. In der Tat wurden die beiden erfundenen Autoren nicht nur unzählige

Maße bis ins ausgehende 16. Jh. hinein herangezogen, um die Ereignisse um Troja
darzustellen, sondern sie wurden ausgerechnet gegen «den Narren Homer» ausgespielt (dies

sogar schon in einem fingierten Brief des Cornelius Nepos, der dem Bericht des Dares

vorangestellt ist). Ihr Einfluss im Westen, namentlich jener des kürzeren Textes von Dares,

war außerordentlich groß in der Literatur, in der Kunst und dadurch im imaginaire culturel
unzähliger Leser über die Jahrhunderte, die der optischen Täuschung echter Berichterstattung

erlagen. Erst seit einiger Zeit regt sich wieder Interesse für Diktys und Dares. Als ihre
Unechtheit als historische Quellen nachgewiesen wurde, entfielen sie nämlich aus dem
Lese- und Studienkanon, und ihre bewusst schlicht gehaltene Sprache tat das Übrige, um
sie in die Ecke der gelehrten Kuriositäten zu stellen. Sehr gegenwärtig waren sie jedoch
schon seit dem 19. Jh. in der Forschung über das Mittelalter und die Frühe Neuzeit wegen
ihrer breiten Rezeption (die Louis Favre d'Acier 2006 in einer monumentalen Abhandlung
über die handschriftliche Verbreitung des Dares vom 8. bis 15. Jh. eindrücklich dargestellt
hat), und auch die Klassische Philologie hat die Texte inzwischen längst für sich wieder
entdeckt. In den letzten Jahren erschienen mehrere Studien sowie bemerkenswerte Übersetzungen,

etwa auf Italienisch (Ditti di Creta, L'altra Iliade, 2015; der Band enthält auch



440 Rezensionen — Comptes rendus

einen Kommentar zum Text sowie Dares) und auf Französisch durch Gérard Fry (Récits
inédits sur la guerre de Troie, 2018, der zudem die Ilias latina berücksichtigt, was auch für
den vorliegenden Band eine gute Idee gewesen wäre). Dank Wolfgang Hradsky liegt auch
eine moderne deutsche Übersetzung vor (Der Krieg gegen Troia, wie er wirklich war, 3.

Auflage 2012). Die Tatsache, dass Dares und Diktys nun in der prestigeträchtigen Reihe der

Sammlung Tusculum erscheinen, kündigt von ihrem wiedererlangten Status. Der Übersetzer

Kai Brodersen bietet eine kurze Einführung (9-20), die lateinischen Texte mit deutscher
Übersetzung von Diktys (24—285) und Dares (288-363) sowie eine nützliche Sammlung
von «Fragmenten griechischer Historiker» (366-437). Es folgen eine kurze Bibliographie
sowie ein «Register wichtiger Namen». Brodersen ist ein erfahrener Übersetzer, der eine

zuverlässige, gut lesbare Übersetzung vorlegt, für die er sich an einigen, hervorgehobenen
Stellen von der Edition des lateinischen Textes entfernt und sich offenbar an jene von
Hradsky anlehnt. Um nur ein Beispiel aus Buch 5, Kap. 7, zu nennen: «Inzwischen nahm

man bei der Vorbereitung von kultischen Dingen ein riesiges Vorzeichen wahr, denn was
man auf den Altären für ein Opfer in gewohnter Weise zusammengetragen hatte, ergriff weder

das schnell darunter entfachte Feuer noch verzehrte es dies wie sonst zuvor, sondern
verschmähte es. Die Einheimischen, die dadurch beunruhigt waren, strömten beim Altar des

Apollon zusammen, um sich von der Fides der Nachricht zu überzeugen» (235 Brodersen);
«Indes nahm man bei der Zurüstung zu einem Gottesdienst ein bedeutsames Wahrzeichen
wahr; denn was man auf den Altären in gewohnter Weise für ein Opfer zusammengetragen,
das ergriff weder das schnell darunter entfachte Feuer, noch verzehrte es dies - wie sonst -,
sondern es verschmähte das Opfer. Die Einheimischen, davon in Erregung gesetzt, strömten
beim Apolloaltar zusammen, um sich von der Glaubwürdigkeit der Kunde zu überzeugen»
(183 Hradsky). Der gediegene, typographisch wie bei dieser Reihe gewohnt sorgfältig
erstellte Band wird im deutschsprachigen Raum zweifelsohne zu einer erneuten Auseinandersetzung

mit Diktys und Dares führen, auch wenn keiner mehr wie Generationen von
Gelehrten bis 1600 daran glaubt, dass die Berichte von schriftstellenden Kriegern stammen.

Erlangen Michele C. Ferrari

II. Mittelalter/Frühe Neuzeit
Kontemplation, HeilsÖkonomie, Mission

Gregory Lipton, Rethinking Ihn 'Arabi, Oxford, Oxford, Oxford Universtiy Press, 2018,
304 S.; Ali Ghandour, Die Theologische Erkennthinslehre Ibn al- 'Arabi 's, Hamburg,
Editio Gryphus, 2018, 340 S.

Recently, two major books on the mystic Ibn 'Arab! (d.1240) have been published. Previously,

Ibn 'Arab! was taugth in the Academia as well as in White European Sufi lodges
through a Perennialist paradigm (especially by Henry Corbin, 1903-1978; Hosein Nasr, b.

1933 and William Chittick, b. 1943). This paradigm thought to find in Ibn 'ArabT's work a
universalistic secret wisdom that could be spiritually grasped by observing the Islamic Law.
However, a new generation of scholars have severity critized a similar approach to Ibn
'Arab! from standpoints of philological studies as well as from a perspective that, following
the works of Edward Said (1935-2003) and Richard King, seeks to deconstruct the Orientalist

reframing of Sufism.



Rezensionen - Comptes rendus 441

The first book has been published by Gregory Lipton, Rethinking Ibn 'Arabi (Oxford Uni-
verstiy Press, 2018). Gregory Lipton notes that the blind spot of Perennialist authors is Ibn
'ArabT's supersessionist views on Islam: «Thus, in sharp contrast to the Perennialist notion of
the (universal validity) of religions, here the spiritual efficacy of Judaism and Christianity
appears to be determined by obedience to the revelation of Muhammad rather than any particular
validity that Ibn 'Arab! grants to the Torah or Gospel.» (p. 9) An approach that considers a

proper name as a polemic signifier lies in the heart of the book by Lipton, who sets two goals.
The first aim is to show that there exists a fundamental difference between classical Islamic

worldviews (such as those expressed by al-Ghazali and Ibn 'Arab!) and the modem world-
views expressed by European Sufi Perennialists, such as René Guénon (1886-1951) and his
Swiss successor Frithjof Schuon (1907-1998) regarding what is universal and what is not.
For classical Islamic worldviews (e.g., al Ghazali, Ibn 'Arab!), the Law of Muhammad that
has abrogated the salvific validity of other religions as well as their spiritual pedagogies is

universal. For European Sufi Perennialists, the first metaphysical principle that encompasses
in its reality all beliefs, spiritual traditions and religions is universal. Lipton writes, «Schuon
made a Copernican tum toward a cosmic pluralism away from such a totalizing cosmology
centered around the Prophet» (118). The second aim of the book is to uncover the rhetorical
procedures by which Frithjof Schuon, a Swiss disciple of René Guénon who established a

community in Bloomington, Indiana (U.S.A.), cut the name of Ibn 'Arab! in two: one aspect
that is compatible with Schuon's and Guénon's concept of the esoteric core of all traditions
and one that is seen as incompatible with Schuon's philosophy of religion. This divide is
ultimately a völkisch one and thus forges an opposition between an «Aryan» way of knowing
God and a «Semitic» and less perfect way of obeying God. Lipton writes, «Schuon's obvious
disdain for an <Arabo-Semitic> heteronomy has been smuggled back into contemporary Perennialist

reading of Ibn 'Arabi, yet only dissociated from Ibn 'ArabT's discourse himself» (119).
In the final part of his book, Lipton shows how Schuon's view on religion is heavily

indebted to Kant's views on religion and individuality. According to Lipton, Kant has

inaugurated in modem times the need for the individual to achieve a form of autonomy from
anything that is outside of its realm. On the contrary, Ibn 'Arab! is much closer to contemporary

Jewish philosophers such as Levinas (especially in his Talmudic Lessons) for whom
it is the heteronomy of our subjectivity that makes out the essence of our individualities and

religiosities. In fact, for Ibn 'Arabi, the Law is always set outside of the psycho-physical
individuality of a person. Contrarily to a Christian approach that often despises the Law, it
is this fundamental heteronomy that empowers man and establishes him as a being that is

accountable for the cosmos as well as for my most proximate neighbour.
The second major book on Ibn 'Arabi has been written by Ali Ghandour. This book is

the result of a publication of his PhD Dissertation written at the Islamic Theology Department

at the University of Münster (Germany). Die Theologische Erkennthinslehre Ibn al-
'Arabi's seeks to introduce Ibn 'Arabi to a German speaking public and more especially to
those German Muslims that wish to build bridges between the Islamic tradition and German
culture. Ibn 'Arabi's writing escape any attempt to be transformed into a coherent system.
His major work The Meccan Revelations mirrors the Qur'an in its intertwining spiritual,
metaphysical and juridical arguments. Nonetheless, Ghandour manages to go through all
the major notions of Ibn 'Arabi: intuitive knowledge and discursive knowledge, intellect,
heart and imagination and thus establishes a nice introduction to the teachings of the Greatest

of all spiritual masters of Islam for the German speaking world.

Freiburg/Schweiz Philipp Valentini



442 Rezensionen - Comptes rendus

Étienne Doublier/Jochen Johrendt (ed.), Economia délia salvezza e indulgenza nel medi-

oevo (Ordines, Studi su istituzioni e società nel medioevo europeo 6), Milano, Vita e Pen-

siero, 2017, 245 p.

Il volume raccoglie le nove relazioni del convegno «Internationale Heilsökonomie und

Exklusivität. Der Ablass zwischen dem XIII. und XIV. Jahrhundert», tenutosi dal 26 al 27
febbraio 2015 presso la Bergische Universität di Wuppertal. I relatori, da prospettive diverse,

hanno approfondito la prassi indulgenziale e la sua incidenza sulla concezione della
salvezza e sul rapporto tra fedeli e gerarchia ecclesiastica.

Con «L'indulgenza tra storia e storiografia» (3-29), Étienne Doublier, in prima istanza,

présenta due aspetti che si ripropongono in tutto il convegno: l'importanza dell'indulgenza
per la società medievale e il legame tra storia dell'indulgenza e storia della penitenza. A
partire da quest'ultimo aspetto egli ripercorre la storiografia, individuando in Geschichte
des Ablasses im Mittelalter (1922/23) di N. Paulus un punto di svolta. Paulus présenta la

prassi indulgenziale corne novità a livello giuridico, ma non a livello teologico, per il suo

essere in una sorta di continuità con la prassi penitenziale antica. Dopo la suddetta opera,
l'indulgenza intéressé soprattutto i dibattiti intra-ecclesiali che precedettero il Concilio Vati-
cano II. A seguito dell'assise, essa non fu più oggetto precipuo di indagine, ma venne studi-
ata in approfondimenti sulla storia della società, della religiosità e della mentalità. Doublier
sostiene che le relazioni del convegno, dopo la fase di settorializzazione e specializzazione,
vogliono approfondire il significato complessivo dell'indulgenza e il suo contributo per lo
sviluppo istituzionale e culturale della Chiesa medievale.

La densa relazione di Martin Ohst «Le radici dell'indulgenza» (31-52) mostra che, se la

prassi indulgenziale si fece strada nel XII secolo, essa ebbe i suoi «presupposti teologici»
già nel II secolo. Ohst sostiene che nei secoli XII—XIII - il tempo delle esposizioni teoriche

- si ampliô la concezione del peccato, ma crebbe anche l'idea di una circolarità di meriti. Il
penitente poteva contare sul sostegno della Chiesa, mentre i suffragi avrebbero facilitato
colora che erano in purgatorio. Di questo aiuto ecclesiale, tematizzato soprattutto dai teologi
degli ordini mendicanti, Ohst vede l'origine in due ambiti del II secolo. Prima di tutto nella
«strategia compensativa» che individuava in opere supererogatorie la possibilité per i cristi-
ani di contribuire, non solo per sé, ad alleviare il peso delle pene dei peccati; inoltre, nello
sviluppo della penitenza canonica, ove la comunità e i suoi capi erano determinanti non solo
nel dettare le condizioni al penitente, ma anche nel sostegno di quest'ultimo. Taie concezione

si sarebbe sviluppata nel medioevo, facendo emergere una Chiesa solidale, estesa tra
terra, purgatorio e paradiso. Questo legame ecclesiale non venne meno quando la penitenza
pubblica tese a trasformarsi in penitenza privata. L'influsso delle concezioni giuridiche ger-
maniche fece poi sviluppare l'idea che a determinati peccati dovessero corrispondere sod-
disfazioni penitenziali con rispettive tariffe e commutazioni. Crebbe l'idea che Dio concede
la grazia, a patto che il peccatore compia delle opere compensatorie equivalenti al debito

contratto, ma in tale opera un ruolo non indifferente lo ebbe la Chiesa con la sua gerarchia.
Determinante, al fine dello stabilirsi di una dimensione giuridica dell'indulgenza, fu il

concilio Lateranense IV. Questo aspetto è presentato, sulla base delle costituzioni conciliari
che regolamentarono le indulgenze e le remissioni penitenziali concesse per la crociata, da

Maria Pia Alberzoni in «Indulgenze e predicazione della crociata all'epoca del IV Concilio
Lateranense» (53-81). Con questa relazione fautrice mette in evidenza la crescita che ebbe

il ruolo della gerarchia, soprattutto del papa.
La trasversalità e popolarità dell'indulgenza condizionô il mondo medievale, ma taie isti-

tuto, a sua volta, subi i condizionamenti dei periodi e dei luoghi dove veniva messo in atto.



Rezensionen - Comptes rendus 443

Alexander Wolny con «<Cum devotione et elemosinis>? Quantifizierung in den Ablassurkunden

des XIII. Jahrhunderts» (83-102), partendo da fonti documentarie delle diocesi di
Halberstadt e Naumburg del XIII secolo, fa notare come la prassi delle indulgenze sia stata
influenzata dalla mentalité commerciale di quel periodo storico. Le indulgenze vennero in-
fatti sempre più concepite come realtà da accumulare: tale concezione avrebbe inciso
sull'idea della salvezza.

Se l'indulgenza puô trovare radici nel passato della Chiesa antica, essa, a sua volta, è pre-
sentata in una linea di sviluppo che ha influenzato la stessa Riforma di Lutero. Berndt
Hamm con «Il Vangelo dell'indulgenza e il Vangelo della Riforma. Storia di una sorpren-
dente continuité» (207-232) fa notare come nei secoli tardomedievali, dominati dalla paura
della dannazione, emergesse il tema rassicurante della grazia con le sue caratteristiche di
dono gratuito offerto tramite la mediazione della Chiesa. Codesta mentalité si era fatta stra-
da nella teologia, nella devozione, nell'arte e aveva toccato lo stesso Ordine degli Eremitani di

Sant'Agostino, a cui Lutero apparteneva La proposta della Riforma, quindi, si inserisce in

questo processo, in una discontinuité che, infine, avrebbe escluso la mediazione della Chiesa.

Questa pubblicazione, corredata da Abstracts (233-237), è un notevole contribute per of-
ffire al letfore, in particolare alio storico, la possibilité di avere uno sguardo ampio sulla te-
matica dell'indulgenza, invitando anche ad ulteriori ricerche, magari in altre aree geogra-
fiche e contesti locali. Essa, per gli approfondimenti sulle radici e sugli sviluppi di una te-
matica teologica, si présenta anche come valido contribute per gli studi in questo settore. II
costante riferimento alle fonti documentarie e il rigore seguito nel presentare il divenire
storico, sulla base di interrogativi di fondo, offrono anche un buon contribute a livello di
metodo.

Lido di Camaiore-Lucca Flavio Belluomini

Andreas Flurschütz da Cruz, Hexenbrenner, Seelenretter. FürstbischofJulius Echter von
Mespelbrunn (1573-1617) und die Hexenverfolgungen im Hochstift Würzbürg (Hexenforschung

16), Bielefeld, Verlag für Regionalgeschichte, 2017,252 S.

Die vorliegende Studie, die in der gut etablierten Reihe «Hexenforschung» des Bielefelder
Verlags für Regionalgeschichte erschienen ist, beleuchtet exemplarisch eine für die historische

Hexenforschung grundlegende Frage, nämlich diejenige nach dem Verhältnis
zwischen Zentrum und Peripherie. Diese Problematik wird am Beispiel des Würzburger
Fürstbischofs Julius Echter von Mespelbrunn behandelt, dessen lange Regierungszeit von 1573

bis zu seinem Tod im Jahr 1617 andauerte. Echter wird in vom Verfasser als
«sensationspublizistisch» charakterisierten Schriften als frauenverachtender Hexenjäger bezeichnet

(39-41). Auf diese negative Zuschreibung spielt das Binom im Titel des Bandes an:
«Hexenbrenner» - und im gegebenen Zusammenhang vielleicht etwas überraschend - «Seelenretter».

War Julius Echter tatsächlich ein gnadenloser Hexenbrenner? Einiges spricht -
wenigstens auf den ersten Blick - dafür. Tatsächlich wurden unter Julius Echter zahlreiche
Prozesse durchgeführt, zunächst eher sporadisch, in den letzten Jahren seiner Regierungszeit
indes merklich gehäuft. Diese späten Massenprozesse waren lokal konzentriert: 1615 «sollen»,

so der Verfasser vorsichtig unter Berufung auf ältere Literatur, «im nunmehr würzbur-
gischen Amt Freudenberg [...] 50 Hinrichtungen stattgefunden haben». Weniger Zweifel gibt
es hinsichtlich der Verfolgungen der Jahre 1616-1617, als «besonders in der Stadt Gerolz-
hofen in kürzester Zeit Hunderte von Männern und Frauen verurteilt und hingerichtet wurden»

(31). Wer ist für diese Prozesse verantwortlich zu machen? «Die überwiegende Mehr-



444 Rezensionen - Comptes rendus

heit der Verfahren in der Echterzeit wurde», unterstreicht Flurschütz da Cruz, «nicht in der

bischöflichen Residenzstadt, sondern an der Peripherie des Hochstifts vor den regionalen
Zentgerichten geführt» (43), die aus vor Ort rekrutierten Zentschöffen bestanden. Letztere

fungierten als Verbindungsleute zur lokalen Bevölkerung und konnten deren Verfolgungswünsche

in den Justizapparat einspeisen. Im Spannungsfeld zwischen «Verfolgung von
unten» und «Verfolgung von oben» bzw. zwischen Peripherie und Zentrum privilegiert der
Autor der Studie aufgrund seiner Quellenlage also klar das «Bottom-up»-Modell.

Die aufkommenden Massenprozesse müssen das Zentrum aufgeschreckt haben, sind doch
ab 1616 fürstbischöfliche Hexenkommissare belegt, die - aus der Residenzstadt Würzburg
kommend - dem vom Landesherrn erkannten «Bedarf nach rechtlicher Absicherung der
Prozesse» Rechnung tragen sollten und somit eine «kontrollierende» Funktion hatten (36).
Die Wirkung dieser Kommissare scheint freilich eher beschränkt gewesen zu sein.
Immerhin wurden den örtlichen Gremien «etliche Male» Prozesse entzogen und vor dem

Würzburger Brückengericht verhandelt - ein Vorgang, der im Rahmen von «Verstaatli-
chungs- und Zentralisierungstendenzen» im Hochstift zu sehen ist (35). Damit stellt sich die

Frage, ob die Intensivierung lokal geführter Verfahren nicht als Indiz für den Widerstand

gegen die angesprochenen Zentralisierungsversuche gedeutet werden kann - eine Hypothese,

die bereits für andere Verfolgungsschauplätze formuliert worden ist.

Derlei Überlegungen stehen in einem grösseren Rahmen, bei dem es um das Wesen der
frühneuzeitlichen Herrschaft an sich geht: Letztere beruhte auf der Interaktion zwischen
Herrschenden und Beherrschten, die von ständigen Aushandlungsprozessen geprägt war.
Zu diesen Prozessen gehörte auch die Frage nach der Reaktion auf lokale Verfolgungswün-
sche. Eine entscheidende Bedeutung hatten in diesem Zusammenhang die «vom Fürsten auf
Lebenszeit berufene[n] Zentgrafen», die den Zentgerichten vorsassen, ohne jedoch die
Urteile zu fällen, deren Findung den Zentschöffen zukam (50). Trotzdem scheint die
Haltung der Zentgrafen wegweisend gewesen zu sein, wie die vom Verfasser präsentierten
Beispiele zeigen, in erster Linie dasjenige des als «habgierig und bestechlich, grausam und
willkürlich» beschriebenen Gerolzhöfer Zentgrafen Valentin Hausherr (80), in dessen

Amtszeit ein Grossteil der eingangs erwähnten Massenverfolgungen fällt. Auf aufkommende

Klagen hin - eine regelmässige Visitation der Zentgerichte gab es nicht - wurde ein
fürstbischöflicher Beamter vor Ort deputiert, doch dauerte es über die Regierungszeit Julius
Echters hinaus, bis Hausherr festgenommen wurde, wobei er sich schliesslich in Haft
erhängte. Als den Einfluss der lokalen Amtsträger bestätigenden Gegenpart zu Hausherr
erwähnt Flurschütz da Cruz den Arnsteiner Keller Markus Strigler, der - so der Autor - zu
denjenigen Beamten gehörte, «die mit ihren besonnenen Stellungnahmen der Hysterie
entgegentraten und dafür plädierten, die Verfahren nicht fortzusetzen. In ihren Amtsbezirken
spielten Hexereiprozesse konsequenterweise keine bzw. nur eine untergeordnete Rolle».
Daher die Folgerung, dass die «Haltung» der örtlichen Amtsträger «bezüglich der an sie

herangetragenen Anklagen aus der Bevölkerung [...] ausschlaggebend [war]» (90).
Nach Einschätzung Flurschütz da Cruz' waren die Hexenverfolgungen - zumindest unter

Julius Echter - «keine von der Regierung gesteuerten und systematisch geplanten Aktionen»

(94). Wenn von der Zentrale aus eingegriffen wurde, so scheint das Motiv dafür eher

die Eindämmung der Verfolgung gewesen zu sein, beispielsweise durch die Praxis,
«auswärtige Prozesse den durch die Nähe zu Klägern und Angeklagten möglicherweise befangenen

Schöffen zu entziehen und sie dem Würzburger Brückengericht zu übertragen»
(138). Diese mässigenden Massnahmen - bei denen nicht immer klar ist, wieweit sie vom
Fürstbischof selbst oder aber von in seinem Namen handelnden Beamten veranlasst wurden

- sind jedoch nicht mit einer grundsätzlichen Skepsis gegenüber der Hexerei zu verwech-



Rezensionen - Comptes rendus 445

sein; sie entsprangen vielmehr dem Bestreben nach einer geordneten Rechtssprechung und
der Vermeidung von Missbräuchen. So konnten «Hilfestellungen» von oben beispielsweise
auch darin bestehen, rechtmässig Verurteilten geistigen Beistand zukommen zu lassen oder
den Todeskampf auf dem Scheiterhaufen zu verkürzen - etwa durch das Anbringen von
Pulversäckchen, «darmit solche [verurteilte <Hexen>] in anzündung deß feuers desto ehe der

pein entledigt werden» (157).
Was ist das Fazit dieser anregenden und facettenreichen Studie, deren Inhalt hier nur

unvollständig referiert werden kann? Julius Echter von Mespelbrunn war sicher kein passionierter

Hexenbrenner. War der Jesuitenschüler, der «[sich zuweilen] geisselte, fastete und

[...] einen Bussgürtel oder ein Busskleid [trug]» (154), ein Seelenretter (so der Titel)? Wenn
man in Betracht zieht, dass er sich um das Seelenheil von als Hexen Verurteilten sorgte,
lautet die Antwort ja.

Solothurn Georg Modestin

Miguel de Molinos, Geistliches Weggeleit zur vollkommenen Kontemplation und zum inneren

Frieden, hg. und mit einer Einführung versehen und kommentiert von Mariano Delga-
do. Aus dem Spanischen übersetzt von Michael Lauble, Freiburg i. Br., Herder, 2018, 252 S.

Mariano Delgado und Michael Lauble legen die erste deutsche Übersetzung der Gula espi-
ritual von Miguel de Molinos aus dem spanischen Original vor, das 1675 in Rom erschienen

ist. Delgado versieht die Ausgabe mit einer Einleitung von 64 Seiten, die das Buch im
historischen Kontext verortet, und mit 19 Seiten Anmerkungen, die es kommentieren. Dazu
kommt ein Bibel- und ein Personenregister. Es liegt somit eine wissenschaftlich solide, gut
lesbare Edition vor. Die deutsche Ausgabe von 1999 sei «ganz und gar unwissenschaftlich»
(64) meint Delgado und sagt zur Editionsgeschichte der Gula in deutscher Sprache: Bei der
kirchlichen Verurteilung Molinos als Häretiker 1687 seien keine Texte aus seinem Gula
beanstandet worden. Das Werk wurde katholischerseits dennoch nicht mehr rezipiert. Es

fand fortan bei den Pietisten Anklang. 1699 wurde die erste deutsche Ausgabe publiziert,
auf einer lateinischen Übersetzung basierend.

Die Einleitung schildert das Leben (15-23) Molinos, der in Valencia als Priester und

Seelsorger wirkte und ein Doktorat erwarb. 1663 nach Rom gerufen, trat er auch da der in seiner
Heimat verbreiteten Escuela de Christo bei, «eine fromme Bruderschaft und Gebetsschule
für alle Stände zur Vervollkommnung des Menschen nach der Lehre Christi». (17) Molinos
Gula war zunächst ein von kirchlichen Autoritäten gepriesenes Werk der Gebetsliteratur. Er
erreichte etwa 20 Auflagen in verschiedenen Sprachen. Nach zehn Jahren kam der
Umschwung. Delgado schildert Molinos Prozess (23-28), der für seine Seelenführung verurteilt

wurde. 268 Sätze aus seinen Briefen wurden kritisiert. Verworfen wurde seine Lehre

von der teuflischen Gewalt bei sündhaften Handlungen wie auch seine Auffassung der

Mystik. Dann werden negative Folgen seines Wirkens im Anhängerkreis und schliesslich
sein zu obszön empfundener Lebenswandel beanstandet. Delgado resümiert, dass die römische

Inquisition in ihrem Kampfgegen den Quietismus an Molinos ein Exempel statuiert hat.

Um das Urteil zu verstehen, schildert er die spirituellen Richtungskämpfe der Zeit (28-
36). Er blendet dazu bis über ein Jahrhundert und bis nach Spanien zu Theresa von Avila
und Johannes vom Kreuz zurück (36-45). Seit dem 16. Jh. wird das Verhältnis von bild-
haft-diskursiver Meditation, von erworbener Kontemplation durch bildlose Versenkung und

von eingegossener Kontemplation als reine Gnade Gottes debattiert. Dabei kam es immer
dann zu Konflikten, wenn die Sozialgestalt der Stände-Kirche in Frage gestellt wurde, weil



446 Rezensionen - Comptes rendus

sich unter Frauen und Laien in der Kontemplation antiklerikale, antiritualistische und moralisch

laxere Tendenzen entwickelten (29). Delgado liefert dazu einen Abriss des mystischen
Betens von den Alumbrados über die Recogimiento-Bewegung bis zum Quietismus. Im 16.

Jh. stand vor allem die Schultheologie, vertreten durch die Dominikaner, der Mystik
kritisch gegenüber. Im 17. Jh. nahmen dann die Jesuiten mit ihrer Meditationsmethode gegenüber

dem Quietismus kritisch Stellung. Sie waren an der Verurteilung Molinos mitbeteiligt.
Delgado stellt in seiner Einleitung auch Aufbau und Inhalt des Guia vor. Er gibt wertvolle

Lesehinweise, wobei er vor allem auf die kirchengeschichtlichen Streitpunkte verweist und
immer wieder mit Theresa von Avila und Johannes vom Kreuz vergleicht (45-57). Unter
dem Zwischentitel «List der Geschichte» legt Delgado dar, dass das berühmte, Theresa von
Avila zugeschriebene Gebet Nada te turbe zum ersten Mal im Guia erscheint und wohl von
Molinos stammt (57-59). Mit «Die mystische Falle» titelt er den Abschnitt, in dem er auf
den Punkt bringt, was Molinos zum Verhängnis geworden ist: Die Verabsolutierung der

inneren, gegenstandslosen Erfahrung mit Gott (59-62).
Der Guia selbst eröffnet mit einem Vorwort «an einen möglichen Leser» (67), worin sich

der Schreiber von Schultheologen abgrenzt und sich nur Menschen zuwendet, die auf dem
inneren Weg vorangeschritten sind. Nur Menschen mit Erfahrung von Kontemplation
könnten die Zeilen verstehen. In der folgenden Einleitung umreisst Molinos sowohl die

Meditation wie auch Kontemplation. Der Guia selbst wendet sich im ersten Buch der
erworbenen Kontemplation, im zweiten den Seelenfuhrern auf diesem Weg und im dritten der

eingegossenen Kontemplation zu. Der quietistische Grundgedanke, der alle drei Bücher
durchzieht, kann wie folgt zusammengefasst werden: Die Meditation mit ihrem diskursiven
Denken und auch die Betrachtung der Menschheit Christi werden auf dem Weg der bildlosen

und erworbenen Kontemplation hinderlich, weil diese jenseits von sinnlicher Wahrnehmung

innere Abgeschiedenheit in der Ruhe Gottes bedeutet. In dieser angestrebten
Gottergebenheit und in der völligen inneren Einsamkeit können äussere Ereignisse dem Frieden
der Seele nichts anhaben. Diese Kontemplation ist letztlich ein Geschenk, daher eingegossen,

um das sich nur wenige Menschen bemühen.
Das erste Buch beschreibt die Anfechtungen auf dem Weg der Kontemplation, die

Wichtigkeit «im Gebet auszuharren» (94), die «äusseren Sinne abzutöten» (100), sich «mit liebender

Aufmerksamkeit zu sammeln» (108) und «mit vollkommener Ergebung» zu glauben,
dass man «in der göttlichen Gegenwart» steht. (113) Die Menschheit Christi müsse nicht
mehr mit dem Verstand bedacht werden, sondern «in einem schlichten Glaubensakt voller
Liebe» (124). Um ins mystisch Schweigen zu gelangen, so das zweite Buch, müsse man sich

in unbedingten und freien Gehorsam einem erfahrenen geistlichen Lehrer unterwerfen.
Unbesonnener Eifer, Anderen zu helfen, stehe dem Aufstieg des Geistes entgegen (136). Das
«höchste und fruchtbarste Amt» des Beichtvaters (142) beschreibt Molinos ideal, grenzt es

gegenüber falscher geistlicher Leitung ab und gibt dazu praktische Flinweise. Neben Gebet
und Gehorsam sind «häufige Kommunion» und «innerliche Selbstverleugnung» (159) sowie
«innere Bussübungen» (163) wichtige Mittel zum inneren Frieden. Das dritte Buch
beschreibt wie mit der eingegossenen Kontemplation im «wahren Licht Gottes» auch die eigene

Unvollkommenheit noch besser erkannt wird (175) und innere Friede nicht mit Wohlgefühl

verwechselt werden darf: Allein die «Hydra mit den sieben Köpfen der Selbstliebe muss
enthauptet werden» (178). Molinos schreibt von verschiedenen geistlichen Martyrien, die
erlitten werden müssen und von notwendigen Fehlern, damit die Seele «ihres Elends innewerden»

könne. (194) Das Buch schliesst mit Merkmalen eines wahrlich geläuterten Menschen
und preist dessen Auswirkungen. Zudem fasst es die zwei Grundprinzipien des «Zunichtewerdens»

zusammen: «Niedrige Selbsteinschätzung» und «hohe Achtung Gottes» (217).



Rezensionen - Comptes rendus 447

Der Guia mit seiner einfachen, bildhaften und treffenden Sprache - ausgezeichnet übersetzt

- hat bis heute für Menschen, die Kontemplation üben, nichts an Aktualität verloren,
auch wenn er sowohl dem theologisch-rationalen Weg der Gotteserkenntnis als auch anderen

Meditationsformen gegenüber nicht gerecht wird. Der historische Kommentar von
Delgado, in dessen Mitte die kirchliche Verurteilung Molinos und der Vergleich des Guia
mit dem anerkannten inneren Beten der Jesuiten und Karmeliten stehen, lässt erahnen,
welche Fragen auch heute bei christlicher Mystik auf dem Spiel stehen, in einem Kontext,
der nicht mehr so sehr kirchlich als vielmehr interreligiös geprägt ist.

Zürich Christian M. Rutishauser

Christian Windler, Missionare in Persien. Kulturelle Diversität und Normenkonkurrenz
im globalen Katholizismus (17.-18. Jahrhundert), Köln/Weimar/Wien, Böhlau Verlag,
2018, 764.

Mit seinem Buch, Missionare in Persien, gelingt es dem renommierten Professor für Neue
Geschichte der Universität Bern eine sehr klar gegliederte und gut strukturierte Übersicht
über das Leben der Missionare zu liefern, die im 17. und 18. Jahrhundert in Isfahan, der

Hauptstadt der Safavidenreiches, tätig waren. Dabei stellt der Autor durch die mikrohistorische

Perspektive nicht nur lokale Settings dar, sondern auch Verknüpfungen und die Divergenz

zwischen Ordensregeln und dem Leben der Missionare vor Ort. Die damaligen Missionare

standen als lokale Akteure im Spannungsfeld zwischen dem katholisch-europäischen
und dem muslimisch-orientalischen Normverständnis. Die Studie, die sich mit einer Fülle
verschiedener Quellenkorpora befasst, welche aus unterschiedlichen Archiven stammen,
gliedert Windler in sieben Kapitel.

Im ersten Kapitel dokumentiert der Autor die heimatlichen Voraussetzungen und Gründe
für die Persienmission. Papst Clemens VIII. versuchte 1604 mit zwei neuen Komponenten,
der Gründung der Mission der unbeschuhten Karmeliter und dem neuen Missionsfeld
Persien, seinen Einfluss zu stärken. Bei der Persienmission hatten die katholischen Behörden

- wie das Heiligen Offiziums und die Propagandakongregation - den Auftrag, die
Sitten- und Glaubenslehre des Katholizismus zu stärken und schützen sowie die Missionsffa-

gen zu klären. Im ersten Kapitel wird gleichzeitig auch auf die Entstehungsgeschichte der
Propaganda fide und des Heiligen Offiziums, deren Einfluss, Anspruch und deren Beziehung

zu den Missionaren vor Ort untersucht und verglichen.
Windler zeigt im zweiten Kapitel auf, welche politischen, kulturellen, historischen, religiöse

und lokalen Voraussetzungen es für die Persienmission gab. Der effektive Grund für
den Missionsentscheid in diesem Raum war die Nachricht, dass König Abbas I. über die
Osmanen gewonnen habe. Die Europäer hofften auf ein Bündnis mit Abbas, welches auf
dem gemeinsamen Feind, den Osmanen, basierte. Gleichzeitig hofften sie auch auf eine

möglichst hohe Zahl von Konvertiten. Windler führt aus, wie die europäischen Missionare
ins imperiale Herrschaftssystem der Safaviden integriert wurden. Er illustriert die europäischen

Herrschaftsinteressen der jeweiligen Protektoren, wie Portugal, England und Holland
und der Ostindiengesellschaft, welche die Missionare in der Fremde auch vertreten muss-
ten. Zusätzlich illustriert die Studie, wie sich mit der Zeit die Prioritäten, die Machtverhältnisse

bis hin zum Untergang des Safavidenreiches und die Beziehungen zwischen den

Europäern und den Safaviden veränderten.



448 Rezensionen - Comptes rendus

Im Hauptteil des Buches illustriert der Autor nicht nur die soziale Rolle des Missionars im
multikulturellen Isfahan, sondern auch die Nischentätigkeiten der Geistlichen, welche ihre
soziale Akzeptanz vor Ort und ihre ökonomische Unabhängigkeit von Rom aufzeigte.

Die Studie fokussiert sich im dritten bis sechsten Kapitel auf die Beziehungen,
Auseinandersetzungen und Wertschätzungen zwischen den katholischen Missionaren und den

Muslimen, Armeniern und europäischen Laien in Isfahan und Umgebung. In allen drei
Abschnitten werden die Praktiken der Beziehungspflege, welche mit den Begriffen «Freundschaft»

und «gute Korrespondenz» immer wieder erwähnt wurde, die Handlungserwartungen

und die verschiedenen Rollen thematisiert. Der Autor zeigt auf, dass die katholischen
Missionare eine doppelte Funktion hatten: Die Verbreitung des Christentums und das

Vertreten von wirtschaftlichen und diplomatischen Interessen.

Die Geistlichen in der Fremde hatten direkten Zugang zum Herrscher des Safavidenrei-
ches und zu den schiitischen Gelehrten. Mit denen gab es Disputationen, in welchen unter
anderen die Themen Theologie, Mystik, Antike Philosophie diskutiert wurden, wobei die
Missionare an Ansehen und Respekt gewannen. Die Geistlichen in der Peripherie waren
ebenfalls für ihr medizinisches Wissen bekannt und wurden von den Muslimen mit der

Hoffnung auf Heilung aufgesucht. Die Missionare führten christliche Rituale durch bis hin
zur Taufe von Todgeweihten. Die Geistlichen wurden von Persem ausserdem zu Gastmählern

eingeladen und mit Lebensmitteln und Almosen beschenkt. Als Gegenleistung, um die

«gute Korrespondenz» und «Freundschaft» aufrecht zu erhalten, konnte die Patres nur
immaterielle Güter geben. Die Perser und die Missionare halfen sich gegenseitig. Die
Missionare bekamen für die Reisen vereinfachten Zugang zu Handelsschiffe und Erleichterungen

bei Zöllen und Krediten. Die Geistlichen hingegen erwiesen den europäischen Reisenden

die Ehre, beforderten die Post, informierten die Europäer über Aktualitäten in Persien,
feierten Messen in Privathäusem, spendeten Sakramente an Nichtkatholiken, schlössen

Mischehen, tauften nichtkatholischen Kinder und gestatteten nichtkatholische Patenschaften,

begleiteten die nichtkatholischen Sterbenden in den Tod und bestatteten diese.

Die «gute Korrespondenz» zwischen Armeniern und Katholiken, welche sich nicht nur
auf Gesten wie Empfänge, Einkleidung mit kostbaren Priestergewänden oder
Fusswaschungen durch einen hohen Geistlichen beschränkten, wurden auch durch gemeinsame
Gottesdienste und Friedhöfe bestärkt. Für die Katholiken in der Fremde waren die Armenier

keine Schismatiker oder Häretiker, sondern einfach Unwissende, welche durch die

Nächstenliebe die göttliche Wahrheit finden würden. Die Armenier waren weiträumig
vernetzt, hatten durch die Familienbünde ein global diversifiziertes Netzwerk, welche die
Missionare auch nutzten und unterstützten. In der Peripherie befolgten die Missionare nicht
immer die gesetzten Normen der Kurie. Der Autor zeigt auf, dass die Missionare
Eheschliessungen, Taufen, Kommunion und Begräbnisse für die Armenier durchführten. Die
armenischen Kinder besuchten in der Missionsschule den Unterricht. Die Jesuiten näherten
sich den Armeniern auch noch im Festkalender und der Liturgie an, wobei die Messe auf
armenisch gehalten wurde.

Mit einigen Portraits europäischer Laien illustriert der Autor, dass auch Nichtgeistliche auf
eigene Rechnung Handel trieben und wegen ihren Fähigkeiten am Safavidenhof geschätzt
wurden. In diesen Kapiteln verdeutlicht der Autor, dass in einem muslimischen Umfeld die

christlichen Unterschiede marginal waren. Da die Perser alle Europäer als «christliche Franken»

bezeichneten und keinen Unterschied zwischen Katholiken und Protestanten machten,
beeinflusste auch diese Wahrnehmung das Verhältnis unter den Christen. Europäer hielten

zusammen, wenn es darum ging, materielle Interessen zu sichern und das gemeinchristliche
Ehrkapital zu verteidigen oder Konversionen zum Islam zu verhindern.



Rezensionen - Comptes rendus 449

Ein weiterer Fokus, welcher der Autor im Hauptteil illustriert, sind die Antagonismen der
Missionare zwischen den lokalen Verflechtungen und der Observanz. Ausdruck des Ansehens,

das die unbeschuhten Karmeliter erlangten, waren die Praktiken der «guten
Korrespondenz» und «Freundschaft». Aus römischer Sicht war die Situation eindeutig: Die Missionare

sollten sich nicht in weltlichen Handels- und Finanzgeschäfte einmischen und mit
Restriktionen bestraft werden. Die Realität in der Peripherie sah aber anders aus, denn die
soziale Integration der Missionare und die Verweltlichung ihrer Gemeinschaft waren die

Voraussetzung fur die Akzeptanz vor Ort. Missionierungen von NichtChristen und
Glaubensintensivierung der Katholiken erforderte einen neuen Typus Missionar; der sich den zu
Konvertierenden bis zu einem gewissen Grad anpasste. Dies wiederum hatte die Folge, wie
Windler nachweist, dass die Missionare vor Ort die Zeichen sozialer Distinktionen übernahmen,

wie Anpassung der Kleidung, Tragen von Schuhen, Kutsche Fahren, Bedienstete und
Sklaven Halten. Die Missionare verkauften auch Selbstgebrannten Dattelnschnaps, Wein,
Rosenblütenwasser, Waren und Geschenke, unterhielten Immobilien, waren Informanten
und Reiseleiter, betrieben ein Hospiz und nahmen Almosen entgegen. Dies demonstriert,
dass die Finanzierung aus Europa eher am Anfang der Missionstätigkeiten essentiell war und
danach die lokalen Einnahmequellen die Mehrheit der Einnahmen generierten.

Im letzten Kapitel des Buches zeichnet der Autor einerseits die Assimilation der Missionare

vor Ort nach und andererseits die interne, katholische Auseinandersetzung und
Regelkonkretisierung in der Heimat. Was Windler gekonnt darstellt, ist die mit der Zeit konservativere

Haltung der Kurie gegenüber dem Kontakt mit Einheimischen, den klarer formulierten

Dekreten und der Forderung auf Einhaltung der Regeln. Der Autor belegt, dass eine
kircheninterne Pluralisierung durch die Mission begünstigt wurde und dass die äussere
Mission auch einen Einfluss auf die Heimat hatte.

Christian Windler veranschaulicht durch viele Vergleiche zwischen den fünf in Isfahan
tätigen katholischen Orden, aber auch durch den Vergleich zwischen dem Safaviden- und
dem Osmanischen Reich die Vernetzungen zwischen Europa und dem Orient. Über
Portraits von Laien erweitert der Autor nicht nur die Quellenlage, sondern auch die Perspektiven

auf die Persienmission. Windler erläutert die unterschiedliche Quellenlage in den
Archiven und je nach Mission zeigt er auch Lücken in der Quellenlage auf. Durch das Abkür-
zungs- und Abbildungsverzeichnis, Orts- und Personenregister kann der Leser auch gezielt
im Buch nach spezifischen Aspekten suchen.

Die Beispiele von Regelverstössen durch die Missionare in der Fremde wiederholen sich
in den Kapiteln drei bis sechs. Dies hat den Grund, dass die Missionare vor Ort effektiv
dauernd die gleichen Regeln brachen, und dies natürlich auch in unterschiedlichen Konstellationen.

Die Nischengeschäfte tätigten die Missionare mit den Muslimen, Armeniern und
europäischen Laien. Da der Autor die Kapitel nach den verschiedenen Gruppierungen
aufgeteilt hat, wirken die Beispiele zu den Regelverstössen und Nischengeschäften oftmals
repetitiv. Aber genau dadurch verdeutlicht der Autor die Komplexität des Geflechts und der
Diversität zwischen den Ordensregeln und der missionarischen Realität in Persien. Bei
dieser gelungenen Studie werden die kulturellen, sozialgesellschaftlichen, historischen und
religiösen Verbindungen zwischen der Diversität und der Normkonkurrenz im 17. und 18.

Jahrhundert in Persien und deren Veränderungen gekonnt aufgezeigt.

St. Erhard Melanie Stempfei



450 Rezensionen - Comptes rendus

III. 19./20. Jahrhundert
Kulturgeschichten von Religion, Wirtschaft und Politik

Paul Oberholzer (Hg.), Die Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu. Vorbereitung,
Durchführung und Auswirkungen. Unter besonderer Berücksichtigung der Verhältnisse im
Wallis (Studia Oecumenica Friburgensia 88), Münster, Aschendorff Verlag, 2019, 678 S.

Die Aufhebung der Gesellschaft Jesu erfolgte schrittweise: von ihrem Verbot in Portugal
1759 bis zur völligen Aufhebung durch Clemens XIV. 1773. So erfolgte auch ihre
Wiederherstellung schrittweise: vom Weiterbestand in Russland bis zur Wiederherstellung in der
Gesamtkirche durch Pius VII. im Jahre 1814. 200 Jahre später führten die Jesuiten unter der

Leitung ihrer Historiker Klaus Schatz und Paul Oberholzer in der Schweiz einen zweiteiligen

historischen Kongress durch: in Brig, wo das jesuitische Ordensleben im deutschen

Sprachraum seinen Anfang genommen hatte, lag der Fokus ganz auf der Gesellschaft Jesu,

während in Freiburg einer grossen Bandbreite an Detailstudien Raum gegeben wurde. Im

vorliegenden Tagungsband sind 31 Beiträge veröffentlicht, die am Kongress vorgetragen
oder für ihn verfasst wurden, wobei sie nicht nach Kongressorten getrennt, sondern thematisch

gegliedert wurden.
In den einleitenden Reflexionen geht zunächst Klaus Schatz auf die Frage ein, ob sich der

wiederhergestellte Orden als eine Fortsetzung oder als ein Neuanfang der Gesellschaft Jesu

erwiesen habe. Das Erbe anzunehmen und in es hineinzuwachsen habe lange gedauert; die

Aufgabe, in dem Überkommenen Gültiges und Zeitbedingtes zu scheiden, stelle sich indes

jeder Generation neu. René Roca skizziert sodann die politischen Verhältnisse in der
Eidgenossenschaft zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Dabei zeigt er auf, wie manches, was anschließend

politische Früchte trug, gerade in der Phase der Restauration (1815-1830) seine Wurzeln

hatte; dabei gilt sein besonderes Augenmerk der Demokratiediskussion. Anton Witwer
schließlich stellt in seinem Beitrag die zentrale spirituelle Bedeutung der Exerzitien für die
Wiederherstellung des Ordens, seine innere Erneuerung und Selbstfindung nach 1814 heraus.

Mehrere Beiträge befassen sich mit Initiativen zwischen den Fronten im Wallis im frühen
19. Jahrhundert. Bernhard Truffer stellt dar, wie sich nach den wechselvollen Ereignissen
zwischen 1798 und 1814 Leopold Sepius und vor allem Kaspar Eugen von Stockalper dafür
einsetzten, dass Patres der wiederhergestellten Gesellschaft Jesu das einstige Jesuitenkolleg
in Brig übernahmen. Robert Danieluk stellt zusammen, was sich im Römischen Zentralarchiv

der Gesellschaft Jesu zur Geschichte der Jesuiten in Brig findet. 1805 übertrug die
Regierung der autonomen Republik Wallis die Leitung der einstigen Jesuitenschule von Sitten
den Vätern des Glaubens Jesu. 1810 traten die Patres von Sitten «in foro interno» ins Noviziat

des Jesuitenordens in Weissrussland ein. Eva Fontana Castelli zeigt in ihrem
(italienischsprachigen) Beitrag auf, wie diese kleine Gruppe zum Kern der Wiederherstellung und

Verbreitung des Jesuitenordens im deutschen Sprachraum wurde. Marek Inglot beschreibt
in seinem (italienischsprachigen) Beitrag, wie der Jesuitenorden in Weissrussland nach seiner

Auflösung weiterhin bestand und wie neue Kongregationen zur Vorbereitung der
Wiederherstellung des Ordens beitrugen. Paul Oberholzer geht sodann der Frage nach, wann die

Väter des Glaubens Jesu von Sitten wirklich Jesuiten wurden. Weil sich aufgrund der Quellen

die internen Verhältnisse dieser Kongregation und ihre kirchenrechtliche Position als

verworren präsentieren, hängt die Antwort von den Kriterien ab, an denen sich der jeweilige
Historiker orientiert. In den spontan abgefassten Dokumenten des Sittener Staatsarchivs

beispielsweise werden die seit 1805 in Sitten lehrenden Patres als Jesuiten bezeichnet. In



Rezensionen - Comptes rendus 451

einem weiteren Beitrag beschreibt Paul Oberholzer aufgrund von Dokumenten in den

Walliser Archiven den Vorgang der Berufung der Väter des Glaubens Jesu nach Sitten.
Ein weiterer Themenkreis befasst sich mit dem Nachwirken des alten Geistes vor dem

Neubeginn. Fabian Fechner untersucht eine Flugschrift, die den Vorwurf des Jesuitenreichs
in Südamerika untermauert und mit einem fingierten Kriegsrecht für einheimische Neuchristen

verschärft und das er zwischen Satire und historischem Faktum, zwischen Politikum
und Anekdote verortet. Esther Schmid Heer betrachtet Missions- und Reiseberichte

deutschsprachiger Jesuitenmissionare, die vor und nach der Vertreibung aus Lateinamerika
in Europa niedergeschrieben und zum Teil auch gedruckt wurden. Die Erfahrung der
Vertreibung ist in diesen Texten kein oder höchstens noch ein Randthema. Harm Klueting zeigt
auf, wie der Umgang mit dem Exjesuitengut in der Österreichischen Monarchie ein Teil der

theresianisch-josephinischen Staatskirchenpolitik war; neben dem Wiener Exjesuitenfonds
gab es ähnliche staatliche Sonderfonds ausserhalb Österreichs, im kurkölnischen Herzogtum

Westfalen beispielsweise. In Freiburg übernahm nach der Aufhebung des Ordens der
Stadtrat die Verwaltung der Besitzungen des Jesuitenkollegiums; in den über vier Jahrzehnten

ohne Jesuiten überführte keine der wechselnden Regierungen diese Güter in den
allgemeinen' Staatshaushalt, so dass David Aeby in seinem (französischsprachigen) Beitrag
die Kollegsgüter als Bindeglied zwischen der Alten und der Neuen Gesellschaft Jesu

bezeichnen kann. Johanna Schmid geht der Frage nach, was für das Leben der jesuitischen
Tradition in Maryland und Pennsylvania während des Interims wesentlich gewesen ist.

Wichtig war namentlich das Desinteresse kirchlicher und staatlicher Stellen an den
abgeschiedenen Gütern, in denen mit Hilfe von Sklaven Tabak angebaut wurde, denn es
verschaffte den Ex-Jesuiten die notwendige Zeit, um in der Umbruchzeit der jungen Republik
neue Strukturen zu schaffen.

Im Themenkreis Vorbereitungen auf die Wiederherstellung stellt Julius Oswald die Gesellschaft

des heiligen Herzens Jesu vor, dessen Mitglieder 1799 in die von Niccolô Paccanari

gegründete Gesellschaft des Glaubens Jesu übertraten; wegen Konflikten mit Paccanari
wandten sich nach der Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu viele ehemalige Mitglieder
der Gesellschaft des heiligen Herzens Jesu von ihm ab und wurden Jesuiten. Unter Zuhilfenahme

von Berichten, welche die Historiographie bislang vernachlässigte, zeigt Pierre-An-
toine Fabre in seinem (ffanzösischsprachigen) Beitrag die Kontinuität zwischen der Alten und
der Neuen Gesellschaft Jesu auf, und damit auch zwischen dem vor- und dem nachrevolutionären

Europa. In seinem (italienischsprachigen) Beitrag zeigt Roberto Regoli auf, wie
kontrovers die Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu innerhalb der römischen Kurie und unter
den Kardinälen diskutiert wurde und dass die weltweite Wiederherstellung, wie sich am
Beispiel der Schweiz zeigen lässt, nur in Abstimmung auf die lokalen Verhältnisse möglich war.

Im Themenkreis Neubeginn in verschiedenen Nationen skizziert Volker Reinhardt die
politischen Herrschafts- und sozialen Machtverhältnisse Italiens im Jahr 1814 sowie die

Zukunftsperspektiven bedeutender Intellektueller. Mariano Delgado vergleicht zwei entscheidende

spanische Rechtsgutachten, das eine zugunsten der Vertreibung der Jesuiten mit dem
anderen zugunsten der Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu; ihre Nähe zum traditionalistischen

Spanien machte sie zum Zankapfel der zwei Spanien. Für Frankreich zeigt Philippe
Lécrivain in seinem Beitrag vor allem die Schwierigkeiten auf, die sich bei der Errichtung der

Ausbildungshäuser der Gesellschaft Jesu zwischen 1814 und 1848 zeigten.
Die Aufsätze im Themenfeld Wahrnehmung des wiedererstehenden Ordens befassen sich

mit verschiedenen Aspekten der Jesuitenfrage in der Schweiz. René Roca zeigt auf, wie die
Jesuiten in der Schweiz erst im Zuge der Regeneration ab 1830 negativ wahrgenommen
wurden; die Jesuitenfrage sei von den Liberal-Radikalen als Vehikel aufgebaut worden, um



452 Rezensionen - Comptes rendus

die Bundesreform voranbringen zu können. Die Einschätzung der Jesuiten im Schweizer
Protestantismus wird von Frank Jehle dargestellt; nachdem im 19. Jahrhundert Jeremias

Gotthelf, Gottfried Keller und Conrad Ferdinand Meyer einen protestantischen und liberalen

Antijesuitismus begründet hatten, brachte das 20. Jahrhundert eine Wende: in der

Volksabstimmung über den Ausnahmeartikel gab es allerdings noch eine Kluft zwischen
der Elite und wenig aufgeschlossenen Protestanten. Die Berechtigung dieses Ausnahmeartikels

wird in einem staatskirchenrechtlichen Beitrag von Adrian Loretan genauer
betrachtet und verneint. Denn das Jesuitenverbot von 1848 bzw. 1874 entstand im
Zusammenhang von Sonderbundskrieg und Kulturkampf, und der Vorwurf der Gefahr für die
staatliche Rechtsordnung war politisch motiviert. Die scharfe Kritik des ehemaligen
Konstanzer Generalvikars Ignaz Heinrich von Wessenberg an der Wiederherstellung der Gesellschaft

Jesu wird von Franz Xaver Bischof dargestellt sowie biographisch und zeitgeschichtlich

verortet; die sich damit anbahnende innerkirchliche Entwicklung, vor allem auch des

Ultramontanismus, habe Wessenberg erstaunlich klar gesehen.
Zwei (italienischsprachige) Beiträge im Themenfeld <Auf dem Weg zu einer neuen Identität)

befassen sich mit den Schwierigkeiten des Übergangs von der Alten zur Neuen Gesellschaft

Jesu. Miguel Coli arbeitet die Herausforderungen der kritischen Generalkongregation
von 1820 heraus. Trotz der Ängste einiger Jesuiten und der römischen Kurie, aber mit der

Unterstützung von Kardinal Ercole Consalvi, konnte Luigi Fortis den Konstitutionen
entsprechend zum neuen Generaloberen gewählt werden. Nach der Wiederherstellung der
Gesellschaft Jesu mussten die Jesuiten verschiedenster Herkunft zu einem einheitlichen
Orden zusammengefugt werden. Marc Lindeijer geht der Frage nach, was Johan Roothaan,
der Nachfolger von Luigi Fortis, dazu beigetragen hat. In seinem kirchenrechtlichen Beitrag
kennzeichnet Georg Schmidt die Zulassung wie die Aufhebung eines Ordens einen kirchlichen

Rechts- bzw. Verwaltungsakt, der als pastorale bzw. spirituelle Richtungsentscheidung

eingeordnet werden kann. Zur Zeit der Aufhebung und Wiederzulassung der Gesellschaft

Jesu gab es noch keine kirchenrechtlichen Kodifikationen, so dass die seinerzeitigen
Kriterien und Argumente aus den Texten der Dekrete erhoben werden müssen; heute dürfte
eine Aufhebung nicht mehr per Dekret von oben erfolgen, sondern in einem auch rechtlich
geregelten Verfahren. In einer biographischen Skizze stellt Peter Henrici den für die
Theologiegeschichte bedeutenden Joseph Kleutgen als berühmten unbekannten Briger Jesuiten

vor; denn Joseph Wilhelm Karl Kleutgen trat in Brig ins Noviziat der Jesuiten ein und Hess

sich unter dem Decknamen Joseph Peters im Wallis einbürgern. Anderseits war der Walliser

Peter-Joseph de Preux der erste Alumne des 1818 wiedererstandenen Päpstlichen Kollegs

Germanicum et Hungaricum in Rom. Den 1843 vom Grossen Rat zum Bischof von
Sitten gewählten de Preux stellt Urban Fink in seinem ausgreifenden und reich belegten
Aufsatz als «Speerspitze des Ultramontanismus in der Schweiz» vor. Er war der letzte
Vertreter des Systems des Walliser Landesbischofs (Sacri Romani Imperii Princeps), während
auf Gemeindeebene die alte Struktur sich bis heute halten konnte: die politische Gemeinde

besorgt und finanziert auch katholisch-konfessionelle Angelegenheiten. Dass Urban Finks
historischer Beitrag mit einem Monitum schliesst, ist sehr gut nachvollziehbar.

Zum Themenfeld <Die Gesellschaft Jesu als Kulturträgerin) steuert Hitomi Omata Rappo
einen (französischsprachigen) Beitrag zur Geschichte des Studententheaters in der
Eidgenossenschaft im 16. und 17. Jahrhundert mit dem Thema der zeitgenössischen Japanmission
bei. Dabei geht es besonders um die Geschichte von Rex Bungi, einen Zyklus von Stücken,
der in Freiburg, Luzern und Sitten aufgeführt wurde.

Ein Zentrum des Jesuitentheaters in der Frühen Neuzeit im griechischen Raum war ihre
Niederlassung auf der Insel Chios, wie Franz Brendle im abschliessenden Beitrag, einem Aus-



Rezensionen - Comptes rendus 453

blick in ein noch wenig erforschtes Gebiet darlegt. Vor allem aber zeigt er, wie unterschiedlich

in diesem Raum unter osmanischer Herrschaft die Jesuiten auf die Auflösungsbulle
reagiert und wie unterschiedlich sich auch die Formen des Weiterbestehens entwickelt hatten.

Neben dem Personen-, Orts- und Sachregister sind im Anhang alle genannten Mitglieder
der Gesellschaft Jesu, der Gesellschaft des Glaubens Jesu und der Gesellschaft des heiligen
Herzens Jesu mit Lebensdaten aufgelistet.

Das Wirken und die Wirkungsgeschichte der Jesuiten ist nicht nur im griechischen Raum

wenig erforscht. Viele Beiträge dieses Berichtbandes weisen auf Forschungslücken hin und
können so zu weiteren Arbeiten anregen.

Stans RolfWeibel

Roberto Dagnino, Twee Leeuwen, een Kruis. De rol van katholieke culturele kringen in de

Vlaams-Nederlandse verstandhouding (1830-ca. 1900), Hilversum, Uitgeverij Verloren,
2015, 399 S„ 30 Abb.

Die Studie, die der Universität Groningen 2013 als Dissertation vorlag, widmet sich einem

Kapitel des «kulturellen Grenzverkehrs» (16) zwischen den Niederlanden und den
niederländischsprachigen Gebieten in Belgien im 19. Jahrhundert unter einem konfessionsgeschichtlichen

Aspekt. Es geht um die Frage, wie die Akteure des katholischen Kulturlebens
beider Staaten die jeweils andere Seite wahrnahmen. Der historische Ausgangspunkt ist
selbstverständlich das Jahr 1830, das mit der belgischen Revolution gegen die Herrschaft des

niederländischen Königs Wilhelm I. den Bruch zwischen dem Norden und dem Süden des

Königreichs der Vereinigten Niederlande einleitete. Damit endete das Experiment des Wiener

Kongresses von 1814/15, der die Gebiete zwischen Nordsee und Ardennen, zwischen
Holland und Luxemburg, zu einem einheitlichen Staatswesen zusammengefasst hatte, um ein

machtpolitisches Gegengewicht gegen das als gefahrlich eingeschätzte Frankreich zu bilden.
Nach der endgültigen staatsrechtlichen Trennung der beiden Königreiche 1839 blieb eine

komplexe kulturelle und konfessionelle Gemengelage übrig. Während sich im einheitlich
katholisch geprägten Belgien gegen Ende des Jahrhunderts der aufflammende «Sprachenstreit»
zwischen den Niederländisch sprechenden «Flamen» und den frankophonen «Wallonen»
manifestierte, waren die Niederlande zwar aufgrund ihrer Entstehungsgeschichte vom
Calvinismus der Provinzen Holland und Seeland geprägt, wiesen aber in den südlichen Randgebieten

(Nordbrabant, Limburg) eine katholische Bevölkerungsmehrheit auf. Auf beiden
Seiten der neuen Staatsgrenze blieben die Bewohner durch katholische Konfession und

gemeinsame Sprache (trotz gewisser Dialektunterschiede) weiterhin einander verbunden.
Von der freiheitlichen belgischen Verfassung von 1831 gingen zunächst zahlreiche

Impulse für die Emanzipation der gesellschaftlich und politisch an den Rand gedrängten
Katholiken in den Niederlanden aus. Die Untersuchung konzentriert sich auf ein breites Corpus

von Texten katholischer niederländischer Intellektueller, die bis in die 1850er Jahre mit
Anerkennung und Bewunderung auf den südlichen Nachbarstaat blickten. Erst danach
mehrten sich auch die kritischen Stimmen im niederländischen Katholizismus, so dass Belgien

immer weniger als Musterstaat der religiösen Freiheit wahrgenommen wurde. In den

ersten Jahrzehnten des neuen Staatswesens hatten sich die wechselnden Regierungen in
Brüssel jeweils noch um ein gutes Einvernehmen mit Klerus und Kurie bemüht. Dies
änderte sich jedoch in der Folge des Wahlsieges der (frankophonen) belgischen Liberalen
1857 grundlegend, der eine zunehmende staatliche Einflussnahme und wachsenden Druck
auf das Kirchenwesen zur Folge hatte. Damit wandelte sich die Wahrnehmung des Südens



454 Rezensionen - Comptes rendus

bei den Akteuren des katholischen Kulturlebens in den (nördlichen) Niederlanden. Der
Blick auf das einst insgesamt als vorbildlich angesehene und konfessionell gleichgestimmte
Belgien verengte sich nun auf die Gebiete flämischer Sprache. Dafür stand die von Joseph
Alberdingk Thijm (1820-1889) seit 1855 in Amsterdam herausgegebene Literaturzeitschrift

<De Dietsche Warande>, wobei das Adjektiv diets(ch) alle Gebiete einschliessen sollte,

in denen Mundarten des Niederländischen gesprochen wurden. Damit verbanden sich
die kulturelle Relativierung der niederländisch-belgischen Staatsgrenze sowie die Betonung
der romanisch-germanischen Sprachgrenze, die innerhalb Belgiens verlief. Symptomatisch
war es in diesem Zusammenhang, wenn Johannes Boscha (1797-1874), ein (protestantischer)

Professor für Geschichte in Amsterdam, bei einer Vorlesung im Jahr 1847 den

Begriff der niederländisch-flämischen (Volkseinheit) im Gegensatz zur < Staatseinheit)
betonte (143). Es wurde deutlich, wie sich die Sprache als kulturelles Kennzeichen um die
Jahrhundertmitte vor die konfessionellen Unterschiede zu schieben begann.

Die Betonung einer gesamtniederländischen Kultur galt dabei auch der Abwehr von Ver-
einnahmungstendenzen, die vom Frankreich Napoleons III. und später, unter
pangermanistischem Vorzeichen, vom Deutschland Bismarcks ausgingen. Freilich musste in dieser
Gesamtheit noch ein Gleichgewicht zwischen den räumlichen und kulturellen Gegenpolen
des holländischen Protestantismus und des flämischen Katholizismus gefunden werden. Als
sprachlicher und literarischer Ausgleichsversuch galt unter anderem das Werk des belgischen

«Priesterdichters» Guido Gezelle (1830-1899), der in seiner Dichtung die niederländische

Literatursprache mit den Elementen seines eigenen (westflämischen) Dialektes
höchst wirkungsvoll verband. Jedoch standen die Jahre um die Jahrhundertwende eher im
Zeichen einer wechselseitigen Entfremdung der katholischen Bevölkerungsteile in den
Niederlanden und in Belgien. Für das Königreich im Norden kam hinzu, dass die Emanzipation
der lange Zeit benachteiligten Katholiken ihren sichtbaren Abschluss fand, da sie nun auch

an der Regierung beteiligt wurden. Das 1901 gebildete Kabinett des reformierten Theologen

und konservativen Politikers Abraham Kuyper fand auch die Unterstützung des
katholischen Lagers, das von einem anderen «Priesterdichter» repräsentiert wurde, nämlich dem

Abgeordneten Herman Schaepman (1844—1903) aus der Provinz Overijssel. Im Norden war
die katholische Bevölkerung nun auch in ihrem Staat «angekommen», so dass der
sehnsüchtige Blick nach Süden, der nach 1830 üblich gewesen war, fortan unterbleiben konnte.

Um 1900 galt die schwindende Konjunktur des «regard croisé» ebenso für den Bereich
der Kunstgeschichte und der Denkmalpflege, den die Untersuchung ebenfalls behandelt.
Hierbei kam es in Belgien um die Mitte des 19. Jahrhunderts unter dem Vorzeichen der

Neugotik zu einer erstaunlichen Blüte religiöser Kunst, die von der 1863 gegründeten
archäologischen Gesellschaft (Gilde van Sint-Thomas en Sint-Lucas> getragen wurde, die
in der Konkurrenz zu den staatlichen Akademien eigene Kunstschulen unterhielt. Die Gilde
unternahm unter ihrem Vorsitzenden Baron Bethune (ab 1873) von Gent aus regelmäßige
Exkursionen zu den Stätten gotischer Kunst in Belgien und im Ausland. Dabei ist auffällig,
dass diese Kunstfahrten häufiger nach Frankreich, ins Rheinland und nach Norddeutschland
führten, selten jedoch in die nahen und zugleich fernen (Nord-)Niederlande mit ihren
protestantisch geprägten Kulturzentren und ihrer kulturell weniger bedeutenden «katholischen
Peripherie». Dieses manifeste Desinteresse wirft ein Schlaglicht auf die Distanz und die
Nüchternheit, die am Ende des 19. Jahrhunderts das Verhältnis zwischen Nord und Süd der
alten Niederlande bei den katholischen Intellektuellen und Kunstliebhabern kennzeichneten.

Reims Thomas Nicklas



Rezensionen - Comptes rendus 455

Silke Hensel/Barbara Rommé (Hg.), Aus Westfalen in die Südsee. Katholische Mission in
den deutschen Kolonien, Berlin, Reimer Verlag, 2018, 280 S.

Der vorliegende, reich bebilderte Band begleitet die Ausstellung mit demselben Titel, welche

eine Kooperation zwischen dem Stadtmuseum Münster (vertreten durch die Herausgeberin

Barbara Rommé) und der Westfälischen Wilhelms-Universität Münster (vertreten
durch die Herausgeberin Silke Hensel) darstellt. Die Ausstellung war von September 2018
bis Januar 2019 im Stadtmuseum Münster zu besichtigen. Im Oktober 2017 fand die
wissenschaftliche Tagung «Mission in Ozeanien während der deutschen Kolonialzeit» an der
WWU Münster statt und der vorliegende Band dokumentiert deren Vorträge. Es gab also
eine umfassende Behandlung der katholischen Missionsgeschichte zwischen Westfalen und
der Südsee mittels Tagung, Ausstellung und Begleitband. Die Herausgeberinnen sehen diese

Forschung eingebettet in die Kolonial- und Missionsgeschichte Deutschlands, die sich
seit Jahren intensiviert und in einigen Ausstellungen, etwa in Berlin (Deutsches Historisches

Museum) und Hannover, diese Forschung der Öffentlichkeit zugänglich macht. Der
Fokus des vorliegenden Bandes ist jedoch ganz auf Westfalen gerichtet: Die «Verbindungen

von Münster und Ozeanien» (8) sollen aufgespürt werden. In dieser Themenkonzentration

liegt auch die Stärke des Bandes. Die Kapuziner und die Herz-Jesu-Missionare und
Herz-Jesu-Missionsschwestern von Hiltrup stehen im Mittelpunkt des Bandes.

Nach dem Vorwort und der Einleitung von Silke Hensel werden die 22 Beiträge in drei
Teile gegliedert: «Mission und Kolonialismus», «Ländliche Gesellschaften im Vergleich:
Westfalen - Ozeanien» und «Verflechtungen zwischen Deutschland und Ozeanien». Ein
Abbildungs- und Autorenverzeichnis schließen den Band ab. Ein Blick auf die Liste der
Autorinnen und Autoren zeigt, dass hier renommierte Personen zur Teilnahme eingeladen
wurden. Die Qualität der Beiträge ist entsprechend hoch. Die Artikel wurden sowohl von
akademisch Forschenden (mehrheitlich Universitätsprofessorinnen) als auch von Museums-
praktikerlnnen verfasst. Der Themenkomplex rund um die Mission wird im vorliegenden
Band von den Disziplinen der Geschichte sowie Sozial- und Kulturanthropologie
abgedeckt. Lediglich Georg Evers Beitrag über Josef Schmidlin und die Anfange der
Missionswissenschaft in Münster kommt sozusagen von der «Missionsseite». Solch ein Beitrag darf
in einem Sammelband über Westfalen nicht fehlen. Über Münster hinausgehende Ausführungen

über die theologischen Grundlagen der so genannten «Heidenmission» der
katholischen Kirche hätten zwar noch mehr Kontext gegeben, aber andererseits auch weiter von
der Fokussierung auf Westfalen weggeführt.

Aus Platzgründen kann in dieser Besprechung nicht auf alle 22 Beiträge eingegangen werden.

Im Groben gliedern sie sich jedoch auf in 1) Beiträge, die eher Überblickscharakter
haben und allgemein über die Themengebiete zu Kolonialismus und/oder Mission informieren,
2) Beiträge, die entweder Westfalen oder Ozeanien (vor allem Papua Neuguinea) als Bezugspunkt

aufweisen, und 3) Beiträge die versuchen, beides zusammen zu bringen. Am besten

gelingt letzteres in Artikeln, die thematisch eng geführt sind, etwa über die Missionsfotografie
(«Fotografien aus der Mission der rheinisch-westfälischen Kapuzinerprovinz und ihre
Verwendungsformen», Andrea Gawlytta) oder über naturkundliche Nachweise, Funde und Exponate

von Hiltruper Missionsstationen aus Ozeanien (Bernd Tenbergen u. Heinz-Otto Rehage).
Der Band stößt hier - gemeinsam mit der Ausstellung und der Tagung - eine fruchtbare

Aufarbeitung von Missionsgeschichte an, die geografisch abgegrenzte Räume in Europa
und in außereuropäischen Bereichen zusammenbringt. Das Werk wäre deutlich dünner
ausgefallen, hätte man ausschließlich die Beiträge dieser dritten Kategorie aufgenommen. Da
«Aus Westfalen in die Südsee» aber auch zahlreiche Beiträge aufweist, die über Westfalen



456 Rezensionen - Comptes rendus

hinausgehen, enthält der Band ebenso breitere Überblicksartikel, die als Einstieg in die
Missionsgeschichte gewählt werden können (etwa für den Universitätsunterricht). Beides
erscheint der Rezensentin notwendig: geografisch eng gewählte Studien (auch transkontinental

angelegt), aber auch die begleitende Überblicksperspektive. Es bleibt zu hoffen, dass

viele Regionen in Europa sich wissenschaftlich den aus ihrer Gegend ausgezogenen
Missionarinnen widmen und solche Forschungsansätze vorangetrieben werden.

Uppsala/Schweden Rebecca Loder-Neuhold

David Neuhold, Mission und Kirche, Geld und Nation. Vier Perspektiven auf Léon G.

Dehon, Gründer der Herz-Jesu-Priester (Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte

25), Basel/Stuttgart, Schwabe/W. Kohlhammer 2018, 454 S.

Am 24. April 2005 sollte er seliggesprochen werden. Wenige Tage davor wurde von dem
erst am 19. April 2005 gewählten Papst Benedikt XVI. die Feier abgesagt, die Seligsprechung

auf unbestimmte Zeit verschoben. Was war geschehen? Antisemitische Äußerungen
Dehons, die zwar im Prozess selbst bereits bekannt waren, aber keine besondere Aufmerksamkeit

erregt hatten, waren in der französischen Presse erschienen und diskutiert worden.
Seitdem wartet die Gemeinschaft der Herz-Jesu-Priester, deren Gründer Léon Gustave
Dehon (1843-1925) ist, auf eine Lösung der Anklagen.

David Neuhold hat sich in seiner Fribourger Habilitationsschrift der komplexen Person
Dehons angenommen. Er legt keine klassische Biographie vor, sondern legt vier
Querschnitte durch sein Leben. Diese Querschnitte lassen sich wohl verschiedenen Phasen

seines Lebens zuordnen, stellen die Biographie aber vor allem in den Kontext literarischer,
wissenschaftlicher und symbolhaltiger Diskussionen. Einleitend bietet Neuhold zunächst
einen kurzen biographischen Überblick und unterschiedliche Einschätzungen des
nordfranzösischen Geistlichen in der Rezeptionsgeschichte (17-68).

Die erste Tiefenbohrung bezieht sich auf den Charakter der Herz-Jesu-Priester als Missi-
onsgesellschaft (69-125). David Neuhold präsentiert die Geschichte einer gescheiterten
Niederlassung in Tunis. Dehon wollte damit bewusst an die christliche Tradition an der Stelle

des antiken Karthago anknüpfen. Er hatte den Ort vor der Etablierung einer Niederlassung
selbst besucht und ausführliche Reisenotizen hinterlassen, in denen er die alltägliche Religiosität

der Muslime bewunderte, den kolonialen Blick jedoch nicht ablegen konnte. Von der
französischen Kolonie aus wollte Dehon - das war sein Hauptanliegen - das antiklerikale Frankreich

wieder christianisieren. Das Projekt einer Pfarrei in Tunis scheiterte aber. Alle daran

beteiligten Patres traten aus der Kongregation aus. Die Patres der ersten Generation gehörten
einer Gemeinschaft an, die weder innerlich gefestigt war noch klare Zielvorstellungen hatte.

Das zweite Kapitel behandelt die Integration der Kongregation in die Kirche (127-219).
Als junger Priester, der in Rom studiert hatte, war Dehon am Ersten Vatikanischen Konzil
als Stenograph beteiligt. 1883 erfolgten Anklagen beim Heiligen Offizium. Sie gingen vom
Bischof von Soissons aus. Im Verlauf der Gründung war Dehon in Kontakt mit mystisch
begabten Frauen gekommen, die gewissermaßen göttliche Bestätigungen für die Ausweitung

der Aktivitäten über die von ihm in Soissons aus Privatmitteln gegründete Schule
hinaus lieferten und in den großen Zusammenhang der Herz-Jesu-Frömmigkeit als einer der

Leitspiritualitäten des 19. Jahrhunderts gehörten. Neuhold stellt diese Privatoffenbarungen
in den Kontext französischer Spiritualitäten des 19. Jahrhunderts. Mehrfach in seinem
Leben kam Dehon mit angeblichen Visionärinnen und Stigmatisierten in Kontakt. 1883

führte der römische Prozess wegen des Mystizismus-Vorwurfs zur Aufhebung der Gemein-



Rezensionen - Comptes rendus 457

schafl, die sich als «Priesterreparationsbewegung» verstand. Ein weiteres Dekret von 1884

erlaubte die Fortführung der Gemeinschaft auf diözesaner Ebene. 1888 erfolgte eine erste

päpstliche Belobigung. Dass Dehon weiterhin nicht unumstritten war, zeigt ein Gutachten
des Dominikaners Hyacinthe-Marie Cormier aus dem Jahr 1900, das dem Herz-Jesu-
Priester vorwarf, ein Neuerer (ein Vorwurf des Modernismus noch vor dem Ausbruch
dieser Krise unter Pius X.) und dem Mystizismus erlegen zu sein. Dass aber damit die

weltkirchliche Karriere Dehons noch nicht zu Ende war, zeigt seine 20 Jahre währende

Tätigkeit als Konsultor der Indexkongregation von 1897 bis zur Auflösung dieser Behörde.
Waren seine ersten Gutachten noch eher tastend-positiv, so sorgte sich Dehon auf dem

Höhepunkt der Modernismuskrise um die Identität der Kirche nach innen und plädierte in
allen Gutachten für eine Verurteilung der Werke. Die Identität der Kirche nach außen zu
verteidigen, war Ziel seiner Gutachten zu den Werken von Charles Maurras, dem Gründer
der Action Française. Den Abschluss dieses Prozesses erlebte Dehon nicht mehr.

Die dritte Tiefenbohrung sieht Dehon als Sozialpolitiker (221-309), publizistisch ausgedrückt

in einer Stellungnahme zum Zinsverbot. Dehon bezog eine pragmatische Position
und war sich bewusst, dass Religion und Geld komplementär zusammengehören. Schließlich

hatte er selbst eine beträchtliche Summe aus seinem Privatvermögen in seine Gemeinschaft

eingebracht und mit viel Energie deren wirtschaftliche Basis erweitert.
In der letzten Tiefenbohrung (311-390) wird die Geschichte Dehons und der Herz-Jesu-

Priester in den national-französischen Kontext des Antiklerikalismus, Antisemitismus und
Laizismus gestellt. Neuhold nimmt dafür als Anknüpfungspunkt den Streit um die französische

Fahne (revolutionäre Trikolore oder monarchistisches Weiß-Blau mit oder ohne Herz-
Jesu-Symbol). Dehons Position wandelte sich von der Ablehnung der Trikolore hin zu einer
trinitarischen Deutung der drei Farben. Der Patriotismus wurde ihm jedoch nicht gedankt.
Wie alle anderen Kongregationen wurden die Herz-Jesu-Priester aus Frankreich ausgewiesen.

Über Brüssel fanden sie schließlich den Weg nach Rom - «der Traum einer christlichen

französischen Nation war somit irgendwie ausgeträumt» (416).
Neuholds Habilitationsschrift ist kunstvoll auf verschiedenen Ebenen aufgebaut. Es ist

keine klassische Biographie entlang der Lebensgeschichte Dehons, sondern greift zentrale

Anliegen auf, stellt sie in den Kontext der Zeit und diskutiert sie entlang der Schriften des

Ordensgründers. Mission, Kirche, Geld und Nation werden so zu Beispielen, wie sich im
19. und beginnenden 20. Jahrhundert neue Gründungen in ein kirchliches, gesellschaftliches
und soziales Koordinatensystem einfügten. Zum Vorschein kommt auch eine komplexe und

komplizierte Gründergestalt. Nach der Lektüre lässt sich etwas leichter nachvollziehen,
dass Dehons Seligsprechungsprozess zum Stocken gekommen ist.

Vallendar Joachim Schmiedl

Hilmar Gernet/Michael Klein, Zwei Pioniere, eine Idee. Friedrich Wilhelm Raiffeisen und
Johann Evangelist Traber, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 2018, 172 S.

Mit diesem handlichen Buch legen Michael Klein (Professor für Kirchengeschichte in
Heidelberg) und Hilmar Gernet (Historiker und Delegierter für Politik, Genossenschaft und

Unternehmensgeschichte bei Raiffeisen Schweiz in Bern) zwei Biogramme von christlich
motivierten Akteuren des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts vor. Es sind eindrückliche
Figuren, die da gestreift, analysiert und miteinander in Beziehung gesetzt werden. Die Idee
einer solchen Zusammenstellung überzeugt. Freilich ist Friedrich Wilhelm Raiffeisen

(1818-1888) der bekanntere, ja der Gründervater einer Genossenschaftsidee, welcher sich



458 Rezensionen - Comptes rendus

heute fast 500 Millionen Menschen angeschlossen haben. Aber auch der Beitrag von
Johann Evangelist Traber (1854—1930) zumindest für die Religions-, Kultur- und Wirtschaftsgeschichte

der Schweiz ist beileibe nicht gering einzuschätzen. Raiffeisenbanken finden sich

landauf und landab. Traber, Akteur einer zweiten «Raiffeisen-Generation», ist freilich viel
weniger bekannt. Nur ganz wenige Zeilen finden sich zu ihm im Historischen Lexikon der
Schweiz (HLS). Das hier anzuzeigende liegt auch in den schweizerischen Landessprachen
Italienisch und Französisch vor, was besonders hervorzuheben ist, und gerade darauf abzielt,
den Thurgauer Pfarrer, Genossenschaftspionier und Raiffeisen-Kopist Traber bekannter zu
machen, feiert denn in einigen Jahren (2024) Raiffeisen Schweiz sein 125-jähriges Bestehen.

In zwei Teile gliedert sich das zu besprechende Buch: Hilmar Gernet beschäftigt sich auf
den ersten 100 Seiten mit dem katholischen Geistlichen Traber, Michael Klein auf den

etwas mehr als 60 nachfolgenden Seiten mit dem pietistischen Genossenschaftspionier
Raiffeisen. Beide verstanden sich explizit als religiöse Akteure. Sie zeichneten sich durch eine

Betonung der praktischen Seite des Christentums sowie durch eine für ihre Unternehmungen

spezifische christlich-ökumenische Haltung aus. Diese Disposition wird für Pfarrer
Traber auch auf die thurgauische Situation (88: paritätische Nutzung der Dorfkirchen)
zurückgeführt. Liegen für Raiffeisen gerade von Klein erstellte umfassende neuere Biografien
vor, so zeigt sich die Situation für Traber etwas anders gelagert. Gernet, der stark auf die
Rezeptionsgeschichte von Traber eingeht, weist an vielen Stellen mit Nachdruck auf die

Notwendigkeit weiterer historisch-kritischer Forschungen hin. Diesbezügliche Desiderate
können an dieser Stelle nur bestärkt werden, zeigt sich doch, dass Studien zu «katholischen

Soziologen» (vgl. dazu Bezeichnung auf 78) wie Traber um die vorletzte Jahrhundertwende
nach wie vor eine Mangelware darstellen.

In dieser Rezension für die SZRKG soll vorrangig auf den vorgestellten Schweizer
Exponenten in der Gründungsphase der Raiffeisenbewegung eingegangen werden. Der Autor
Gemet stellt jedoch immer wieder Bezüge zu der Pioniergestalt Raiffeisen her - nicht
zuletzt dort, wo er zeigen kann, dass die biografischen Skizzen an den Übervater aus dem
Rheinland angelehnt werden. Insofern ist plausibel, dass Traber zuerst behandelt wird. Der
Thurgauer stammte aus einfachen Verhältnissen, war Stiftsschüler in Einsiedeln und
studierte später in Würzburg und im belgischen Löwen - die Freiburger Universität und ihre

theologische Kaderschmiede für die katholische Schweiz war noch nicht gegründet. Vor
allem Löwen, wo er Anfang der 1880er Jahre studierte, beeindruckte den Studenten Traber
sehr, in Würzburg wollte er eigentlich promovieren. Das aber verhinderte Bischof Eugène
Lâchât (1819-1886) ebenso wie seinen Gang in die Mission. So wurde Traber Dorfpfarrer
in Bichelsee, wo er an der Jahreswende von 1899/1900 eine genossenschaftliche Kassa
errichtete, um die Vergabe von wichtigen Betriebskrediten in einem überschaubaren Raum,
auf Sicherheit, Stabilität und zur Förderung der Eigeninitiative bedacht, gründete. Später
wird er Mitgründer des Raiffeisendachverbands in St. Gallen und hält im Verband im
Gründungsjahrzehnt die Zügel in der Hand. Gemet schöpft bei seiner kreativen und sprachlich

wohltuenden Darstellung vor allem aus Archivbeständen der Raiffeisenbank Bichelsee
und des zentralen Raiffeisenarchivs in St. Gallen. Er tut dies in erfrischenden Ausgriffen, so

etwa wenn er die «Frauenfrage» aufnimmt oder das Verhältnis bzw. die Einschätzung
Trabers zum Judentum streift - ohne diese Fragen abschliessend beantworten zu wollen. Gerade

darin liegt die Stärke des Bandes, dass vieles «Anklang» findet und der Weg zu weiterer,
vertiefterer Forschung bereitet wird. In der künftigen Forschung werden m. E. auch weitere

Archivquellen (z.B. aus dem Bistum Basel, St. Gallen usw.) konsultiert werden müssen.

Traber, auf dem Frontispiz des Bandes noch ohne Bart abgebildet, welcher ihn später in
seinen letzten Jahren charakterisieren und auszeichnen (vgl. 77) wird, ist ein Akteur aus



Rezensionen — Comptes rendus 459

dem einfachen Volk. Er nutzte den kirchlichen Aufstiegskanal im 19. Jahrhundert (Wolfgang

Reinhard). Beharrlich arbeitete er an der Verbesserung der wirtschaftlichen und sozialen

Verhältnisse für die Landbevölkerung. Nach 1891 und Rerum Novarum gewann dieses

Bemühen einen neuen Elan. Traber war klar, dass das Christentum einen Nutzen bringen
sollte, über die eigenen Reihen hinaus. Und er setzte beim Geldkreislauf, dem «Blut der

Wirtschaft» an. Wie viele andere Akteure seiner Zeit und seines Umfelds nützte er, auf
konservative Werte setzend, die «liberalen» Möglichkeiten seiner Zeit vor allem in der
Vereinsgründung. Es ist spannend zu sehen, dass Traber etwa neben der Gründung einer
Darlehenskasse auch einen Krankenunterstützungsverein ins Leben rief, daneben den katholischen

Pressverein im Thurgau mitbegründete sowie die dortige katholische konservative
Partei. Traber war ein umtriebiger Mann, ein aktiver Geistlicher. Von seinen spirituellen
Grundlagen und seiner religiös ihn prägenden Welt erfährt man im Buch weniger. Gemet
fokussiert insbesondere auf die Geschichte des Schweizerischen Raiffeisenverbandes, wo es

1912 zu einem «Putsch» kam und Traber in führender Position abgesetzt wurde. Zu diesem

Zeitpunkt gibt es schon mehr als 150 lokale Raiffeisenkassen. Später wird, wie Gernet das

eindrücklich zeigt, das für Traber einschneidende Ereignis «literarisch» bereinigt, eingeebnet

und totgeschwiegen. Die Raiffeisen-nahen Publikationen und Jubiläumsschriften
übertünchen die Brüche und Risse.

Gernets «Kaleidoskop» zu den Anfängen der Raiffeisenbank in der Schweiz versagt sich
einer strengen Gliederung, geht anekdotisch vor, spannt den Bogen bis zum Heute
(vielleicht ein wenig zu stark), bietet aber darüber hinaus sprachliche Raffinessen und köstlichfrische

Wendungen, die der Leser bzw. die Leserin gerne entgegennimmt. Nur drei Beispiele

aus Gernets Feder: «Als Weinhändler kann Raiffeisen selbstredend nichts gegen einen

vernünftigen Weingenuss einwenden.» (28) «Wie Trabers Frauenbild tatsächlich aussieht,

gälte es noch zu untersuchen. Fest steht, dass Traber an der Förderung klassischer Frauenrollen

interessiert ist.» (64) Und: «Kein Mensch ist so schlecht wie sein Ruf. Und keiner so

gut wie sein Nachruf.» (73). Solche Passagen sind wohltuend, auch wenn manchmal der

journalistische Ton überhand zu nehmen scheint - so z.B. in die Rede von «Demokratie-
WK» (69, d.h. Wiederholungskurs, in Anlehnung an die Armee). Das könnte dann gerade
ausserhalb der Schweiz weniger verstanden werden...

Traber fühlte sich trotz aller Aktivität und Schaffenskraft, die ihn direkt ins Burn-Out führten,

in einer Defensivposition. Er sah sich in einer Art Abwehrkampf gegen den modernen
liberalen oder auch sozialistischen Materialismus (73), einen Kampf für die Landbevölkerung,

den «kleinen Mann» und dessen Emanzipation. Raiffeisenkassen auf einer christlichen

Grundlage sollten hierzu dienen. «Pfarrherren» wie der dann 1930 nach einer
erfolglosen Operation in Zürich verstorbene Traber, aber auch der Freiburger Viktor Schwaller

(vgl. 85, 1875-1958, 1904 Gründung einer Raiffeisenbank in Deutschfreiburg, nach Konsultation

mit Pfr. Traber - zu ihm gibt es keinen Eintrag im HLS) waren hier treibende Kräfte.
Zu einer Rezension gehört auch das Aufzeigen von Mängeln bzw. Fehlem. Mehr als

darum, besserwisserisch oder kleinlich aufzutreten, soll an dieser Stelle gezeigt werden, dass

das Buch bzw. insbesondere der Teil zu Traber genau studiert wurde: Kapuzinerpater Tho-
dosius Florentini starb erst 1865 und nicht wie der Text vermerkt 1855 - sonst hätte er nicht
das Kloster Ingenbohl 1856 (mit-)gründen können. Auch fehlt m.E. die Biografie zu Traber
aus der Feder Böhis im Literaturverzeichnis. Gemet zitiert oft aus ihr: Alfred Böhi, Pfarrer
und Dekan J.E. Traber. 1854-1930, St. Gallen 1943. Das Werk zu Moser, auf Seite 88 in
einem Kurzzitat gebracht, sucht man ebenfalls vergebens im Literaturverzeichnis. Die Angabe

zu Albert Ogien/Sandra Laugier ist an einem falschen Ort situiert. Zudem hätte ggf. ein
nochmaliges Lektorat einige fehlende Leerschläge (vgl. nur 54, 75, 110, 5. Zeile von oben)



460 Rezensionen - Comptes rendus

entdeckt. Aber das alles schmälert den Wert des Vorgelegten nicht - es sind Marginalien, die

wohl der Beschleunigung und dem Produktivitätsdruck unserer Zeit geschuldet sind.

Dem Werk, das wegen des Umfangs und der klaren Sprache relativ schnell gelesen ist, ist

jedenfalls weite Verbreitung zu wünschen! Genannte Auflagen in mehreren Sprachen sind
eine gute Basis hiefiir. Die in Buch formulierten Desiderate sind auch für die Religions- und

Kirchengeschichte in der Schweiz ein Ansporn, hier näher hinzusehen und etwas
anzupacken. Man darf gespannt sein, ob sich in Zukunft historiografisch etwas tut.

Freiburg/Schweiz David Neuhold

Margarete Wagner-Braun (Hg.), Die Bayerische Raiffeisen-Zentralbank AG, Analyse
einer bayrischen Ikone seit 1893, Teilband 1: Sana'a Wittmann, Die Bayerische
Raiffeisen-Zentralbank AG (1983-1986). Ihr unausweichlicher Weg in die drohende Zahlungsunfähigkeit?

(Beiträge zur Wirtschafte- und Sozialge schichte, Band 133.1); Teilband 2:

Margarete Wagner-Braun (Hg.), Konsequenzen der Übernahme im Jahr 1986 (Beiträge zur
Wirtschafts- und Sozialgeschichte, Band 133.2), Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 2019, 384
und 248 S.

Ein Standardwerk will die Studie in der Selbstdeklaration ausdrücklich nicht sein (Bd. 1,

15). Der erste Teilband, die Monographie zu Aufstieg und Fall der Bayerischen Raiffeisen-
Zentralbank AG (BRZ) von ihrer Gründung 1893 bis zur Übernahme durch die DG Bank
im Jahr 1986, ist (oder wird) es aber zweifellos. Die Grundlage liefert die Dissertation von
Sana'a Wittmann, die von der Herausgeberin als Doktormutter (Inhaberin der Professur für
Wirtschafts- und Innovationsgeschichte an der Otto-Friedrich-Universität Bamberg) betreut
worden ist. Der zweite Teilband befasst sich mit Folgen des BRZ-Untergangs, verursacht
durch das Versagen der Führungskräfte. Die gewählte Strategie ist aus dem Ruder gelaufen:
Die «Bauernbanker», getrieben von eigener «Grossmannssucht, Gewinnstreben, Vermehrung

des gesellschaftlichen Ansehens und dem Wunsch, sich den Veränderungen in den

Strukturen des Genossenschaftswesens zu widersetzen», wollten als «Grossbanker»

wahrgenommen werden (Bd. 1, 323).
Ein Schweizer Leser wird bei der Lektüre der BRZ-Studie, aufgrund der Zeitgenossenschaft

mit der Krise bei Raiffeisen Schweiz im Jahr 2018, Bezüge herzustellen. Dies ist

nachvollziehbar, da die beiden Raiffeisen Organisationen in ihrer Geschichte thematische
Parallelitäten aufweisen: Spannungen zwischen Zentralbank und Primärbanken, «Zug in die

Städte», Fusionen, Entwicklung von der Bauern- zur Universalbank, Suche nach neuen
Märkten und Geschäftsfeldern (neben der Immobilienfinanzierung Einstieg in die
Immobilienmaklerbranche), schwerwiegende unternehmerische Folgen aufgrund einer problematischen

Aufgabenerfullung von Geschäftsleitung und Verwaltungsrat (u.a. staatsanwaltschaftliche

und aufsichtsrechtliche Untersuchungen, Wertberichtigungen) oder die Re-De-

mokratisierung des Unternehmens.
Die markanteste Differenz zu Raiffeisen in der Schweiz ist die Auseinandersetzung der

Studie mit dem Komplex BRZ und Nationalsozialismus. Dieser Teil nimmt gut zwanzig
Seiten ein und verschweigt nicht, dass es im Genossenschaftswesen ab 1945 eine vordringliche

Aufgabe war, dass in der Organisation der «Nazigeist ausgemerzt werde» (Bd. 1, 82).
Über Reichsanleihen waren die Genossenschaften und ihre Zentralkassen an der «geräuschlosen

Kriegsfinanzierung des Dritten Reiches» (Bd. 1, 80) indirekt beteiligt. Auch die

Bayerische Zentral-Darlehenskasse war von der «Gleichschaltung» betroffen. Sie nahm
1933 «sachlich und fachlich geeignete Persönlichkeiten aus der nationalsozialistischen Be-



Rezensionen — Comptes rendus 461

wegung in den Aufsichtsrat» auf (Bd. 1, 68f). Von den 175 Angestellten der BRZ im Jahr

1945 sind dreissig «Alt-Parteigenossen, die der NSDAP vor dem 1. Oktober 1933

beigetreten waren», noch im gleichen Jahr gekündigt worden (Bd. 1, 87). Der Umgang mit
dem «personellen Erbe der NS-Zeit» war das Hauptthema an der ersten Generalversammlung

nach dem Krieg im November 1946. Dort wurde ein Vorstandsmitglied, das im
Entnazifizierungsverfahren als «Mitläufer» einstuft wurde, erneut gewählt.

Der «Zug in die Städte» der Raiffeisenkassen sowie die Fusionen von kleinen Primärbanken

zu mittleren Bankeinheiten war seit den 1950er Jahren den strategischen Ideen
geschuldet zu wachsen, eine «Bank für Jedermann» und eine Universalbank mit internationaler

Geschäftstätigkeit zu werden. Die Technisierung des Bankgeschäfts sowie die Ausweitung

der eigenen Geschäftstätigkeit - nicht bloss mehr Liquiditätsausgleichsstelle und
Dienstleister für die Banken vor Ort zu sein -, führte zu Spannungen und Konflikten mit
den Primärbanen. Sie sahen in der BRZ eine zunehmend starke Konkurrenz. Um den
Konflikten mit den Ortsbanken auszuweichen sind nach einem Generationenwechsel in BRZ-
Führung (1972) neue Betätigungsfelder definiert worden. Darunter das bankfremde Feld
der «Immobilienvermittlung» mit einer eigenen Maklerfirma (BayWa GmbH). Zudem
wurde die BRZ Genossenschaft in eine Aktiengesellschaft umgewandelt. Das Immobiliengeschäft

wird die BRZ vierzehn Jahre später von der bayerischen Bankenlandschaft
verschwinden lassen.

Das traditionelle Bankgeschäft scheint nicht mehr zu genügen. Die BRZ stieg in die

«Bauträgerfinanzierung» ein (Kapitel 4 und 5). Ein Bauträger (Bauherrenmodell) erwirbt
und erschliesst ein Grundstück, errichtet darauf Wohnungen und verkauft diese. Diese
Tätigkeit war ein wesentlicher Teil des deutschen Wiederaufbaus nach dem Krieg und brachte
dem Bauwesen einen «boomartigen Aufschwung». Obwohl steuerlich begünstigt, geriet das

Bauherrenmodell ab 1973 in eine Krise. Die Gründe waren vielfaltig: grosse Zunahme von
Bauträgern, zu viele Wohnungen sowie eine Hochzinsphase (17% für Immobilienkredite).
Das Bauträgergeschäft der BRZ entwickelte sich zu einer «Bank in der Bank» und galt als

«unverzichtbarer Gewinnbringer». Die erzielten Gewinne nahmen eine «geradezu explosive
Entwicklung». Sie stellten sich aber Ende 1985 - vor der drohenden Insolvenz und nach
massiven Wertberichtigungen von rund 1,5 Milliarden DM - als «Scheingewinne» heraus.

Versagt hatten die Aufsicht der eigenen Prüfgesellschaft und des Aufsichtsrats. Statt
kritisch nachzufragen, ging es um Gesichtswahrung, Lügen und Rechtfertigungen. Hinzu kam
die fachliche Inkompetenz bei der Beurteilung und Finanzierung des Immobilienmarkts. So

wurden eigentlich zahlungsunfähige, unterkapitalisierte Bauträger weiter finanziert.
Die Studie zeichnet ausführlich das Gerichtsverfahren zum «BRZ-Fiasko» nach und stützt

sich dabei auf bisher nicht publizierte Prozessakten (Kapitel 6). Die quellennahe Aufarbeitung

gibt dem Fazit der Autorin ein besonderes Gewicht. Das «schmachvolle Ende» der
BRZ - dank der Übernahme (1986) durch die DG Bank (seit 2016 DZ Bank) vor dem
totalen Kollaps bewahrt - erklärt Wittmann nicht mit dem wirtschaftlichen Umfeld oder
einer generell falschen Strategiewähl. Vielmehr sei die Bank gescheitert, weil «Schludrigkeit

in der Dokumentation, mangelnde Kontrolle, das Fehlen eines funktionierende «back
office», das Versagen der Gremien bis hin zu kriminellen Machenschaften eines Teils der
Akteure das Verhalten bestimmten. Der hierarchische Aufbau [...] verhinderte die Kommunikation

zwischen den Ebenen bis hinauf an die Spitze. Natürlich wussten die leitenden
Personen von den im Bauträgergeschäft liegenden Risiken. Sie nahmen sie nicht emst oder
fühlten sich nicht zuständig, genauer hinzusehen, sich um Einzelheiten zu kümmern. Deshalb
konnten einzelne Mitarbeiter unbehelligt schalten und walten. [...] Am Ende konnten die



462 Rezensionen - Comptes rendus

Verantwortlichkeiten nicht mehr geklärt werden.» (Bd. 1, 32 lf). Die Hauptverantwortlichen
wurden zu Haft zwischen 1 lA und vier Jahren auf Bewährung und Geldbussen verurteilt.

Besonders wertvoll und wichtig für die historische und genossenschaftliche Verortung des

Falls BRZ sind im Teilband 2 die Beiträge «Einführung und Fragestellung» sowie der Beitrag

«Wirtschaftshistorischer Befund» der Herausgeberin. Sie wertet die «Öffnung für das

Direktgeschäft», auch die zum Bauträgergeschäft, als «durchaus richtig», die nicht «per se

kritisiert werden kann». Sie war dem «Trend der Zeit» geschuldet. Kritsch hält Wagner-
Braun jedoch fest: «Umfang und Art, wie dieses Geschäftsfeld betrieben wurde, lag jenseits
der guten Praxis im Bankwesen» (Bd. 2, 227). In ihrer Klarheit ungewohnt, aber erfreulich,
die Aussage zur «Mitverantwortung» der zuständigen genossenschaftlichen Prüfgesellschaft.
Sie hätte «deutlicher argumentieren und sich durchsetzen müssen», positioniert sie sich klar.

Die zehn Aufsätze von acht Autorinnen und Autoren in Teilband 2 sind relevant für
Genossenschaftsinteressierte (zur Frage des ein-, zwei- oder dreistufigen Genossenschaftsmodells:

Adrian Hubel, <Zur Strukturdiskussion im genossenschaftlichen Bankwesen seit den
1970er Jahren>), Kommunikationsexperten, genossenschaftliche Wirtschaftsakteure,
Bankhistoriker sowie Beteiligte und Betroffene des BRZ-Untergangs. Ein besonderer Hinweis
verdient zum Abschluss der Beitrag von Arnd Kluge <Das Ende der BRZ in der öffentlichen

Wahrnehmung). Er konstatiert, dass der Zusammenbruch der BRZ als «Krisensymptom

der Banken und des Genossenschaftswesens wahrgenommen» wurde. Zur Illustration
zitiert er einen Artikel der Süddeutschen Zeitung mit dem Titel «Die Schuldigen und die
Dummen» zu den letzten Urteilen im BRZ-Prozess (10.12.1991): «Das Geld ist futsch, die
Raiffeisen-Idee hat Schaden gelitten. Die Dummen sind wieder einmal die kleine Leute».
Das vorliegende Standardwerk (wider Willen) wird sich als solches behaupten und ist eine

gewinnende Lektüre, auch dank der klaren, verständlichen Sprache. Für die wirtschaftshistorische,

genossenschaftliche Bankforschung in der Schweiz, so die Hoffnung, liefert es

eine Motivation, die klaffende Lücke zu schliessen. Das Jubiläum <125 Jahre Raiffeisen in
der Schweiz) (2024/2025) wäre der passende Anlass dafür.

Bern/Emmen Hilmar Gernet

Markus Schubert, Politischer Katholizismus in Passau von 1864 bis 1964. Eine historische

Langzeit- und Strukturanalyse (Veröffentlichungen des Instituts für Kulturraumforschung

Ostbaierns und der Nachbarregionen der Universität Passau 72), Passau, Dietmar
Klinger, 2017, XII und 511 S., 24 Abb.

Beim vorliegenden Buch handelt es sich um die leicht überarbeitete Dissertation von 2015,
die an der Philosophischen Fakultät der Universität Passau eingereicht wurde. Der Autor
verfolgt das Ziel, den politischen Katholizismus in der Region Passau über einen Zeitraum
von hundert Jahren hinsichtlich Brüchen, Kontinuitäten, Zäsuren und Besonderheiten zu
analysieren.

Der gewählte Zeitraum erscheint stimmig: 1864 kam es zum ersten katholischen Protest

gegen den städtischen Liberalismus, 1964 tritt die Dominanz der CSU hervor und mit dem
Tod des letzten katholischen Priesters im Bayerischen Landtag geht eine Ära zu Ende. Die
Forschung datiert außerdem Mitte der 1960er Jahre den Zerfall des geschlossenen
deutschen Katholizismus.

Nach einem einleitenden ersten Kapitel bearbeitet der Autor im zweiten Kapitel chronologisch

die einzelnen Phasen des politischen Katholizismus in Passau im gewählten Zeitraum
und fokussiert vor allem auf die politische Situation. Die erste Phase umfasst den Zeitraum



Rezensionen - Comptes rendus 463

von 1864 bis 1875, der von einer Ablehnung des katholischen Vereinswesens durch die

Bischöfe, vom Kulturkampf und vom Erstarken patriotischer Kräfte geprägt ist. Der
Abschnitt von 1875 bis 1890, vom Autor als «Das Abflauen des Kulturkampfs» bezeichnet, ist
durch ein Erstarken des politischen Katholizismus ab dem «Dreibischofjahr» 1889
gekennzeichnet. Das Vereinswesen und das katholische Pressewesen wurden gestärkt, die
Zentrumspartei bekam mit der bayrischen Sozialdemokratie allerdings einen neuen Gegner.
Dieser Partei versuchten die katholischen Kräfte in der dritten Phase (1890-1912) mit
sozialpolitischen Initiativen, wie der Gründung des «Sozialen Volksbüros» und dem

Engagement in den Arbeitervierteln Passaus entgegenzuwirken. In der vierten Phase, genannt
«Vom Ende der Prinzregentenzeit bis zur (Machtergreifung) der Nationalsozialisten am 30.

Januar 1933», zeigen die sozialkatholischen Bemühungen und die Vernetzung der
Zentrumspartei im katholischen Vereinswesen Früchte. Das Zentrum errang vor dem Ersten

Weltkrieg die absolute Mehrheit im Passauer Gemeinderat. Auf das Ende der Monarchie
reagierten Vertreter des politischen Katholizismus teils mit Akzeptanz, teils mit Ablehnung -
der staatliche Eingriff in das Schulwesen führte zu Widerstand.

Während der NS-Herrschaft wurden katholische Vereine immer mehr beschränkt bis sie

1938 vollständig aufgelöst wurden, die katholische Kirche war ab diesem Zeitpunkt nur
noch seelsorglich tätig. In Passau bildeten sich zwar Widerstandsvereine, allerdings war
deren Wirkfähigkeit sehr gering. In der letzten Phase von 1945 bis 1964 liegt der Schwerpunkt

am Aufstieg der Bayernpartei, der in Zusammenhang mit der Vielzahl von Flüchtlingen

steht, die in dieser Region nach dem Krieg als Problem wahrgenommen wurden. Dieses
zweite Kapitel ist sowohl vom Umfang (49-203) als auch vom Inhalt her der Hauptteil der

Veröffentlichung und bietet einen tiefen Einblick in die politischen Verhältnisse in Passau

im besprochenen Zeitraum.
Das dritte Kapitel des zu besprechenden Buches beschäftigt sich mit den Mandatsträgern

und geht anhand von 23 Biographien - gegliedert nach Zeitabschnitten - der Frage nach,
wie sie sich zu den entscheidenden Zäsuren der deutschen Geschichte verhalten haben bzw.
ob man von einer «kollektiven» Biographie sprechen kann. In einer ausführlichen
Zusammenfassung werden die Ergebnisse dieser Untersuchung übersichtlich und gut nachvollziehbar

gebündelt dargestellt.
Mit der Darstellung von sieben beispielhaft gewählten Subsidiärvereinen (Kasino, Katholischer

Männerverein Passau, Bauernvereine, Bayrisch-Patriotische Bauernvereine und
katholische Volksvereine, Christlicher Bauernverein, Katholische Arbeitervereine und Katholisches

Werkvolk, Volksverein für das katholische Deutschland Passau) behandelt der
Autor schließlich im vierten Kapitel das Vereinswesen dar, das durch seine politische
Ausrichtung wesentlich für den Erfolg katholischer Parteien verantwortlich war. Dabei waren
es vor allem die Arbeitervereine, die sich dem Nationalsozialismus am stärksten widersetzten

und nach 1945 an ihren Einfluss vor 1933 anknüpfen konnten.
An zwei Beispielen - an der Schulfrage und an der katholischen Presse - sollen in den

Kapiteln fünf und sechs «die besonderen Kontinuitäten und Wandlungen des Passauer

politischen Katholizismus nachvollzogen werden» (46). Dies gelingt dem Autor gut, wenn
auch die Schulfrage nach 1945 nur kurz abgehandelt wird, und bei beiden Kapiteln das bei
den vorhergehend behandelten Themen hilfreiche Fazit fehlt.

Im siebenten und letzten Kapitel fasst der Autor die Ergebnisse seiner Studie zusammen
und zieht ein Fazit. Es gelingt ihm, in Gegensatz zur bisherigen Forschung, ein katholisches
Milieu in Passau nachzuweisen, welches sich in drei «Formierungs- bzw. Mobilisierungsschüben»

(432) bis zum Ersten Weltkrieg organisiert hat.



464 Rezensionen - Comptes rendus

Im Anhang finden sich knapp über vierzig nach demselben Schema verfasste Kurzbiographien

führender Personen des Passauer politischen Katholizismus, welche eine Bereicherung

für das Buch darstellen. Danach folgt ein ausführliches Quellen- und Literaturverzeichnis,

bevor in einem eigenen Bildteil wichtige Personen, Ereignisse, etc. bildlich dargestellt

werden. Für den Leser/die Leserin wäre ein Hinweis im Text zu den entsprechend
dazugehörigen Bildern ein Gewinn gewesen. Das Buch schließt mit einem Personenregister.

Die Publikation ist für die historische Forschung der Region Passau ohne Zweifel ein wichtiger

Beitrag, da zum ersten Mal Eigenheiten in der Entwicklung des politischen Katholizismus

im erforschten Zeitraum in Bayern dargestellt werden. Es gelingt dem Autor in gut
nachvollziehbarer Weise, einen doch recht langen Zeitraum übersichtlich darzustellen. Der
einzige Wermutstropfen besteht für eine feministisch interessierte Kirchenhistorikerin darin,
dass das Thema Frauen nicht behandelt wird, was sich auch daran zeigt, dass das Personenregister

lediglich 3 % Frauennamen beinhaltet. Es wäre interessant, mehr über diesen Aspekt,
wie etwa die sozial-caritative Arbeit katholischer Frauen oder den Frauenbund zu erfahren.

Graz Stephanie Glück

Benedikt Wintgens, Treibhaus Bonn. Die politische Kulturgeschichte eines Romans (Beiträge

zur Geschichte des Parlamentarismus und der politischen Parteien, Band 178, Reihe
Parlament und Öffentlichkeit 8), Düsseldorf, Droste Verlag, 2019, 620 S.

Das Bild vom «Treibhaus Bonn» geht keinesfalls nur auf die klimatisch-schwülen Verhältnisse

in der rheinischen Bundesstadt zurück. Vielmehr beschreibt es auch, wie in Benedikt
Wintgens' belesener, sorgfaltig recherchierten und jüngst erschienenen Dissertationsschrift
über Wolfgang Koeppens berühmten gleichnamigen Roman zu erfahren ist, die konkrete
gesellschaftliche und politische Situation Westdeutschlands nach dem Zweiten Weltkrieg.
«Die politische Kulturgeschichte eines Romans» (Untertitel) möchte der Autor schreiben
und fügt sich dabei bestens ein in die Reihe aktueller Forschungen zur Gründungsgeschichte

der Bundesrepublik, die gegenwärtig wieder Konjunktur haben. Erfrischend anders wird
dieses Vorhaben begonnen: Nämlich damit den «krummen Wegen» (23) der Geschichte
der Bonner Republik nachzugehen und das «Mikroklima» dieser Zeit mit Koeppens Roman
in der «Funktion eines Brennglases» (27) als «ein literarisches Sittengemälde der frühen
Bonner Republik» (13) zu erschließen. Damit wird Koeppens «Treibhaus» erstmals umfassend

wissenschaftlich untersucht.
Unter besonderer Berücksichtigung der Demokratie-, der Parlamentarismus- und der

Parlamentsgeschichte interessiert Wintgens sich für Fragestellungen der Kulturgeschichte, der
Intellectual History und mitunter auch für solche der Religionsgeschichte: Der vermeintlichen

Widersprüchlichkeit der beiden rheinisch-katholischen Figuren Konrad Adenauer und
Heinrich Böll wolle er nachspüren, berichtet er etwa im Vorwort. Auch werden im Buch
zahlreiche katholische und antikatholische Debatten beschrieben, die im Betrachtungszeitraum

an Einzelakteuren und Gruppen kontextualisiert werden. Die Untersuchungsgegenstände

der Studie sind weiterhin Bücher und ihre Autoren. Aber auch Medien, Journalisten
und Intellektuelle. Nach einer methodisch reflektierten, sprachlich anregend geschriebenen
und mit zahlreichen Gegenwartsverweisen versehenen Einleitung folgen drei längere
Kapitel: Zuerst geht es um Koeppens «Treibhaus» als literarisches Werk und dessen Protagonisten

(Kapitel I: Der unglückliche Abgeordnete), den sozialdemokratischen Abgeordneten
Felix Keetenheuve. Nachdem Wintgens Romanhandlung und Ereignisgeschichte
nebeneinandergestellt hat, behandelt er im Anschluss (Kapitel II: Transparenz und Treibhaus) mit



Rezensionen - Comptes rendus 465

dem Blick auf das Gebäude des «Treibhauses» den Parlamentsbetrieb in Bonn auch

architekturgeschichtlich. Der Darstellungsteil schließt (Kapitel III: Der Streit der Rezensenten)
mit der zeitgenössischen «Treibhaus»-Rezeption in den Diskursen der Intellektuellen und
im Literaturbetrieb.

Aufbau und Darstellung der Studie sind konzeptionell durchdacht und gelungen. Sie
fußen auf der Durchsicht einer respektablen Anzahl von Archivüberlieferungen und der
Arbeit mit einer Vielzahl an Literatur und gedruckten Quellen. Wenngleich Koeppens Buch
von tiefer Depression durchflössen scheint, hat dies auf Wintgens zumindest nicht erkennbar

nachgewirkt. Dieser geht kunst- und literaturgeschichtlichen Fragen bis ins kleinste
Detail nach, mitunter vielleicht sogar zu weit. Eine akribisch recherchierte Aufstellung von
«Treibhaus»-Rezensionen und insgesamt 44 Färb- und Schwarzweiß-Bildern zeugen von
einer geradezu leidenschaftlichen Bearbeitung des Stoffs, die dem aufmerksamen Leser
bereits in der ausgesuchten Gestaltung des Buchcovers erkennbar wird.

Entlang der «Treibhaus-Metapher» (523) werden bedeutende zeitgenössische Debatten

um die Wiederbewaffnung, den Kalten Krieg und die Vergangenheitsbewältigung vor dem
Panorama der Bonner Republik gewinnbringend in Perspektive gesetzt und somit für
anschließende Forschungen vorbereitet. Die Studie ist deshalb erstens gehaltvoll bezüglich
allgemeiner Erkenntnisse zur Kultur- und Politikgeschichte der Bundesrepublik. Sie mag
angesichts zunehmend lauterer Forderungen nach einem Gesamtumzug des Regierungssitzes

vom Rhein an die Spree zudem weitere Historisierungsprozesse anstoßen. Sie ist aber
zweitens insbesondere auch lehrreich über den Umgang mit früh geäußerter Skepsis gegenüber

der nicht unter den besten Voraussetzungen begonnen, dann allerdings schnell
etablierten zweiten deutschen Demokratie. Nicht zuletzt wird in den gegenwärtigen politischen
Entwicklungen, in welchen die Zustimmung zur parlamentarischen Demokratie in Deutschland

mitunter in einer Krise gesehen wird, die gelungene Rückschau auf deren beginnende
Erfolgsgeschichte im «Treibhaus»-Buch von Benedikt Wintgens als von besonderem Wert
einzuschätzen sein.

Chemnitz Gabriel Rolfes

Ivo Fürer, Die Entwicklung Europas fordert die Kirchen heraus. Die Tätigkeit des Rates
der Europäischen Bischofskonferenzen (CCEE) von seiner Gründung 1971 bis 1996,
Ostfildern, Grünewald Verlag, 2018, 349 S.

Während die Anfänge des europäischen Zusammenschlusses nicht römisch-katholischer
Kirchen in der Konferenz Europäischer Kirchen (KEK) auf die Zeit des Kalten Krieges
zurückgehen, liess in der römisch-katholischen Kirche erst das Zweite Vatikanische Konzil
den Gedanken an kirchliche Strukturen auf europäischer Ebene aufkommen. Unmittelbar
nach dem Konzil wurden zwei Symposien der europäischen Bischöfe abgehalten, und
gestützt auf diese Erfahrungen wurde ein institutioneller Zusammenschluss vorbereitet und
1971 mit einem Statut als Rat der europäischen Bischofskonferenzen (Consilium Conferen-
tiarum Episcoporum Europae [CCEE]) gegründet. Die Gründungsversammlung bestimmte
Chur als Sitz des Sekretariates und wählte den Churer Bischofsvikar Alois Sustar zum
Sekretär des CCEE. Als Bischosvikar Alois Sustar 1977 nach Ljubljana versetzt wurde, wofür
er als Erzbischof vorgesehen war, wurden der St. Galler Bischofsvikar Ivo Fürer als erster
und Paul Huot-Pleuroux, Generalvikar des Bistums Besançon, als zweiter Sekretär gewählt
und das Sekretariat nach St. Gallen verlegt. Nachdem Paul Huot-Pleuroux 1980 Generalsekretär

der Kommission der Episkopate der Europäischen Gemeinschaft (COMCE) ge-



466 Rezensionen - Comptes rendus

worden war, wurde Ivo Fürer alleiniger CCEE-Sekretär. Nach seiner Wahl zum Bischof
von St. Gallen wurde er 1995 als CCEE-Generalsekretär verabschiedet; das Sekretariat hat

seinen Sitz heute noch in St. Gallen.
Im ersten und umfangreichsten Teil seines Buches zeichnet der 2006 emeritierte Bischof

Fürer unter dem Titel «Der CCEE stärkt Europas Kirchen und ihre Bischöfe» die Geschichte

des ersten Vierteljahrhunderts dieser Struktur kollegialer Zusammenarbeit nach. Im
ersten Kapitel geht es um die Gründung und Entwicklung des CCEE, wobei sich der
Verfasser vor allem auf jene Protokolle stützt, die er als Generalsekretär des CCEE «selbst
verantwortet hat». Ein für die Entwicklung des CCEE entscheidender Moment war die erste

Sonderversammlung der Bischofssynode für Europa 1991 in Rom. Die sachliche Frage war,
wer die römisch-katholische Kirche in Europa und den europäischen Institutionen gegenüber
repräsentieren kann und soll. Sollen das die Bischöfe Europas bzw. ihre Struktur der kollegialen

Zusammenarbeit oder die Römische Kurie bzw. die Päpstliche Diplomatie sein? Diese
sachliche Frage wurde indes überlagert von der Animosität kurialer Beamten gegen die spirituell

starken und überzeugenden Bischöfe (und Kardinäle) Carlo Maria Martini und Basile
Hume. Eine Gruppe einflussreicher Mitarbeiter der Kurie und einige Kardinäle ausserhalb
der Kurie hatten es nämlich offensichtlich darauf abgesehen, das Präsidium von Kardinal
Carlo Maria Martini im CCEE zu beenden (36). Diese Sonderversammlung der Bischofssynode

wurde deshalb von einigen sogar als Anti-Martini-Synode bezeichnet. Durch verschiedene

Interventionen konnte eine neue Struktur in Richtung des wachsenden Zentralismus
abgewendet werden. «Der CCEE konnte seine Eigenart als Organ der Zusammenarbeit unter
den Bischofskonferenzen beibehalten, wenn auch unter klaren Voraussetzungen der
Zusammenarbeit mit dem Apostolischen Stuhl» (73). In seiner Einführung bezeichnet der Wiener
Pastoraltheologe Paul M. Zulehner den CCEE als so etwas wie «organisierte Kollegialität»
und einen Schritt in die Richtung der «Kontinentalisierung» der katholischen Weltkirche.

Was damit gemeint ist, lässt sich an den Themen der Symposien der europäischen Bischöfe

ablesen. Über sie berichtet Ivo Fürer im zweiten Kapitel zusammenfassend hinsichtlich
Vorbereitung, Durchführung und Ertrag, aber der Reihe nach; hilfreich ist, dass wichtige
Texte im Wortlaut wiedergegeben sind. Die ersten beiden Symposien fanden vor der
Einrichtung des CCEE statt, führten aber letztlich zu dessen Gründung. Das letzte, über das Ivo
Fürer berichtet, fand im Anschluss an die europäische Wende 1993 in Prag statt. Im
abgedruckten Schlussbericht bezeichnet der damalige Präsident des CCEE, der Prager Erz-
bischof Miloslav Vlk, dieses Symposium als eine der Antworten der Kirche auf die umwälzenden

Ereignisse des Jahres 1989. Angefügt ist noch ein Bericht über das 1988 durchgeführte

Kolloquium zur theologischen und rechtlichen Natur der Bischofskonferenzen sowie
ein Bericht über die Begegnung von Bischöfen in den ersten Jahren ihres Dienstes. Diese
Treffen für neuernannte Bischöfe entzog die Bischofskongregation, ein Organ der
Römische Kurie, dem CCEE und zog sie an sich. Dieses ganze Kapitel ist ein interessantes
Stück europäischer Kirchengeschichte, zumal es aufzeigt, welche grossen europäischen
Themen von den Bischöfen in Europa aufgegriffen wurden.

Unter der Überschrift «Der CCEE als Netzwerken) zeigt der zweite Teil, wie sehr der
CCEE in Europa und darüber hinaus mit unterschiedlichen Institutionen, Organisationen
und Prozessen vernetzt war. So versuchte der CCEE sich bei der Vorbereitung der
Weltbischofssynoden zu beteiligen, so pflegte er Kontakte mit den anderen kontonentalen
Bischofsräten, den europäischen Zusammenschlüssen der Priesterräte, Laienkomitees und

Vereinigungen der Ordensoberen, er führte kategoriale Treffen auf europäischer Ebene zu
sozialer Kommunikation, Katechese, Migration und Tourismus sowie zum europäischen
Charakter von Wallfahrten durch.



Rezensionen - Comptes rendus 467

Besonders intensiv pflegte er die ökumenische Zusammenarbeit, vor allem mit der Konferenz

Europäischer Kirchen (KEK). Es kam zum gemeinsamen Ausschuss CCEE-KEK mit
regelmässigen Tagungen, ein Komitee «Islam in Europa» wurde gebildet, gemeinsam
wurden die kirchlichen Friedensbemühungen in Nordirland unterstützt und nach möglichen
Friedensbemühungen der Kirchen gesucht. Öffentliche Aufmerksamkeit fanden die erweiterten

Treffen von CCEE und KEK unter dem Namen «Europäischen Ökumenischen

Begegnungen» und vor allem die grossen «Europäischen Ökumenischen Versammlungen».
An der 1989 in Basel unter dem Leitwort «Frieden in Gerechtigkeit» durchgeführten
Versammlung beteiligte sich die Bevölkerung in einem solchen Mass, dass von einem Kirchentag

die Rede sein konnte. Die Versammlung in Basel verabschiedete ein Schlussdokument

von vierzig Seiten, das sich als Grundlage für die Nacharbeit empfahl. Die nächste Versammlung

in Graz 1997 regte ein gemeinsames Dokument an, «das grundlegende ökumenische
Pflichten und Rechte enthält und daraus eine Reihe von ökumenischen Richtlinien, Regeln
und Kriterien ableitet, die den Kirchen, ihren Verantwortlichen und allen Gliedern helfen,
zwischen Proselytismus und christlichem Zeugnis, sowie zwischen Fundamentalismus und echter
Treue zum Glauben zu unterscheiden und schliesslich die Beziehungen zwischen Mehrheitsund

Minderheitskirchen in ökumenischem Geist zu gestalten». Dieses Dokument konnte 2001

in Strassburg als «Charta Oecumenica» unterzeichnet werden und ist seither massgebend für
die ökumenische Haltung christlicher Kirchen und Gemeinschaften in Europa.

Der letzte Teil zeigt unter der Überschrift «Der CCEE im Dienst Europas» den Beitrag
des CCEE zur Entwicklung Europas auf. Zur Sprache kommt zunächst die Zusammenarbeit
zwischen den Bischofskonferenzen in den westlichen Ländern mit den Bischofskonferenzen

im kommunistischen Bereich, ihre Zusammenarbeit zur Zeit der Wende und nach der
Wende. Dann wird an die Europaerklärung der Präsidenten der Bischofskonferenzen von
1980 erinnert, mit welcher der CCEE seine Tätigkeit bewusst auf das gemeinsame Handeln
ausweitete. Schliesslich stellt Ivo Fürer zusammen, wie die Kirchen in Europa, einzelne
Bischofskonferenzen und der CCEE, aber auch die KEK zu Gerechtigkeit und Frieden

Stellung bezogen haben.

Im Anhang sind die Mitglieder des CCEE aufgelistet, nach Ländern und nach Häufigkeit
der Teilnahme geordnet. Es spricht für sich, dass die Vertreter Rumäniens und der
Tschechoslowakei sich vor 1990 meist entschuldigen mussten. So erinnert es auch daran, das die

Kirchengeschichte Europas den Osten wie den Westen, den Norden wie den Süden des

Kontinents einbeziehen müsste. Ivo Fürers Darstellung ist dazu eine hilfreiche Anregung.

Stans RolfWeibel

Dobrosfawa Wiktor-Mach, Religious Revival and Secularism in Post-Soviet Azerbaijan
(Religion and Society 71), Berlin, deGruyter, 2017, 228 p.; Murad Ismayilov, The Dialectics

ofPost-Soviet Modernity and the Changing Contours ofIslamic Discourse in Azerbaijan.

Toward a Resacralization ofPublic Space (Contemporary Central Asia: Societies,
Politics, and Cultures), Lanham/Maryland, Rowman&Littlefield, 2018, 194 p.

Die zwei jüngst erschienenen Bücher zur Religion in Aserbaidschan, die hier zur Besprechung

vorliegen, könnten in methodischer und theoretischer Hinsicht unterschiedlicher
nicht sein. Beide Studien bieten reichhaltiges empirisches Material und demonstrieren mit
ihren sich teilweise widersprechenden und sich teilweise ergänzenden Thesen, wie sehr die
wissenschaftliche Arbeit davon abhängt, unter welcher Perspektive empirische Daten
geordnet werden.



468 Rezensionen - Comptes rendus

Dobrosiawa Wiktor-Mach hat eine auf anthropologischer Feldforschung gegründete Studie

vorgelegt, die sich auf die Beschreibung und Erklärung des Wiedererstarkens («revival»)

der Religion in Aserbaidschan konzentriert. Sie stützt sich primär auf die zu Ende des

20. Jahrhunderts ausgearbeitete und viel diskutierte Markttheorie, von ihr im Singular als

Paradigma «the religious economy» verstanden, obwohl sie im Detail vor allem dem
Autorenteam Ekelund, Hébert und Tollison folgt. Die Grundidee dieser so genannten rational
choice-Theorie ist, dass staatliche Deregulation der Religion zu Pluralismus und mehr
Wettbewerb zwischen Religionen führt, wodurch insgesamt eine Belebung und Stärkung
der Religionslandschaft zu erwarten sei. Tatsächlich hat Aserbaidschan nach seiner

Unabhängigkeit 1991 die Religionspolitik (zunächst) stark dereguliert, und die neu erstarkten
islamischen «Traditionen» (Asad) (die Rede ist hier von Schiiten, Salafisten und Gülenisten)
stehen in einem Konkurrenzverhältnis zueinander. Darüber hinaus arbeitet die Autorin
präzise heraus, wie diese Gruppierungen auch in einem Konkurrenzverhältnis zur vielfaltigen
gelebten Religiosität («lived Islam») stehen, die sowohl durch die Sowjetzeit als auch durch
den Sufismus geprägt ist. Die Transformationen im Feld des Religiösen - Wiktor-Mach
greift hier auf Bourdieu zurück - bestätigen somit die Annahmen der rational choice-Theorie

zu einem gewissen Grad. Widersprüchlich (wie Wiktor Mach selbst feststellt) bleibt die

Einsicht, dass die zunehmende staatliche Steuerung in den vergangenen 15 Jahren das

Widererstarken der Religion nicht gebremst hat. Das letzte Kapitel des Buches über die striktere

Religionspolitik («State-control: Heretic-Hunting») steht deshalb quer zur Grundthese
und lässt die Leserinnen und Leser ratlos zurück zumal in sträflicher Weise auf ein
zusammenfassendes Schlusskapitel verzichtet wurde. So sehr die Kategorie «Wettbewerb» zum
Verständnis der Entwicklungen innerhalb des religiösen Feldes beiträgt, so sehr misslingt es

in der Analyse Wiktor-Machs, die politische Dimension einzubinden.
Genau dies kritisiert Murad Ismayilovs in seinem etwas später erschienenen Buch an

Wiktor-Mach und, etwas pauschalisierend, an der gesamten Literatur über den Islam in
Aserbaidschan. Veränderungen im «islamischen Diskurs» sind für ihn die Nebenfolge einer
Politik, die auf die Legitimation und Selbsterhaltung der regierenden Elite zielt. Dabei wird
das Verhältnis zwischen den Machthabern und dem Islam dialektisch verstanden. Einerseits
hat die regierende Elite erfolgreich einen Diskurs über die Gefährdung durch den Islam
propagiert und jede Einmischung der Religion in die Politik zurückgewiesen («secular/reli-
gious-divide»). Diese Strategie folgt aus dem sowjetischen Erbe eines «militanten Atheismus»

und den Versuchen Anerkennung sowie Unterstützung durch den Westen zu gewinnen.

Ismayilov sieht hier eine Komplizenschaft zwischen Machthabern, internationaler
Gemeinschaft, Zivilgesellschaft, säkularer Opposition und Teilen der muslimischen Bevölkerung.

Andererseits hat genau diese kontrollierende und teils rigorose Religionspolitik zu
einem Erstarken der Religion geführt, womit die Religion immer mehr als politische Opposition

in den Blick kommt. Ismayilov sieht Hinweise darauf, dass sich die säkulare und
religiöse Opposition einander annähern und damit das Narrativ der Trennung von Religion und
Politik durchbrechen. Überraschend ist nun der versöhnliche Ausblick am Ende, wo doch
diese Analyse auf einen heftigen Konflikt in der Gesellschaft hinauszulaufen scheint. In den

beiden, teilweise prospektiven Schlusskapiteln, will Ismayilov Anzeichen erkennen, dass die
herrschende Elite sich der zunehmenden Bedeutung der Religion beugt und zu einer
«Normalisierung» des «islamischen Diskurses» in Aserbaidschan beiträgt. So könnte trotz aller Parallelen

zum Mittleren Osten, der Islam beginnen, eine zentrale politische Rolle in Aserbaidschan

zu spielen. Hier dürften allerdings ein normativer Blick und die Hoffnung stärker Pate gestanden

haben als eine nüchterne Analyse. Jedenfalls kann zum gegenwärtigen Zeitpunkt von
einem einflussreichen «islamischen Diskurs» in Aserbaidschan nicht die Rede sein.



Rezensionen - Comptes rendus 469

Die beiden Bücher sind auch formal höchst unterschiedlich. Wiktor-Mach beginnt mit einer
ausführlichen Diskussion der rational choice-Theorie und geht dann eher zirkulär vor, was zu
Wiederholungen und Redundanzen führt. Ismayilov strukturiert seine Arbeit mit
ungewöhnlich langen Titeln, die die jeweiligen Thesen des Abschnitts enthalten. Während Wik-
tor-Mach eher die religiöse Landschaft analysiert - und z.B. wiederholt auf Zentralasien als

Parallele verweist -, arbeitet Ismayilov die Interaktion zwischen politischen und religiösen
Akteuren heraus - und diskutiert Parallelen mit dem Mittleren Osten und dem Arabischen

Frühling. Durch die unterschiedlichen Perspektiven kommen die beiden Studien an entscheidenden

Punkten zu ganz verschiedenen Beurteilungen der Situation in Aserbaidschan.

Wiktor-Machs zweifellos konventionellere, auf Religion beschränkte Analyse hat das

Verdienst nicht nur einen theoretischen Ansatz im Detail an empirischem Material zu
erproben, sondern auch eine nuancierte, anthropologische Beschreibung der Religionslandschaft

und ihrer kompetitiven Eigengesetzlichkeiten zu bieten. Diese These ist auch plausibler

als die von Ismayilov, der im Singular von «the Muslim community» und «the Isalmic
discourse» spricht. Freilich weiss auch Ismayilov um die Vielfalt der islamischen Traditionen
(bei ihm: «Gespaltenheit der Muslime»), Er führt empirische Beispiele von Schiiten, Gül-
enisten und Salafisten durchaus differenziert an. Aber sein Fokus bleibt dennoch die Frage,
wie der Islam von den säkularen Eliten politisch bekämpft wurde, dadurch erstarkte und

möglicherweise zu einer tiefgreifenden Basis der nationalen Erneuerung werden könnte.

Die Stärke der Analyse von Ismayilov liegt hingegen in der Berücksichtigung der politischen

Dimension: dem Einfluss der Religionspolitik und der (zumindest potentiellen)
politischen Opposition religiöser Gruppen. Diese Verknüpfungen sind plausibler als die These,
dass religiöse Veränderung ein lediglich sich selbst transformierendes Feld ist. So lässt sich

mit Ismayilovs Analyse verstehen, in welche Dialektik zwischen Eindämmung und Mobilisierung

die Aserbaidschanische Religionspolitik in der Auseinandersetzung mit islamischen

Gruppen geraten ist. Integriert man die Einsichten von Wiktor-Mach über die Inhomogenität
des religiösen Feldes, lässt sich vermuten, dass Ismayilovs These vor allem auf ein

spezifisches Segment islamischer Religiosität zutrifft und dass seine Verallgemeinerung von
normativen Annahmen fehlgeleitet ist.

Freiburg/Schweiz Ansgar Jödicke

IV. Helvetica
Kirchliche Eliten und Strukturen

Daniel Abendschein, Simon Sulzer. Herkunft, Prägung und Profil des Basler Antistes und
Reformators in Baden-Durlach (Veröffentlichungen zur badischen Kirchen- und
Religionsgeschichte 9). Stuttgart, Kohlhammer, 2019, 697 S.

In der Basler Kirchengeschichte nimmt Simon Sulzer (1508-1585) einen besonderen Platz
ein. Er war der dritte Antistes der evangelisch-reformierten Basler Kirche und wurde bereits

zu Lebzeiten sehr kontrovers beurteilt. In der späteren Zeit und bis heute haftet ihm das von
einigen seiner Zeitgenossen entworfene Bild eines in der Lehre zu wenig eindeutig positionierten,

nicht ganz vertrauenswürdigen, zwischen den evangelischen Lagern lavierenden
und sogar intrigierenden Theologen an.



470 Rezensionen - Comptes rendus

Zu Sulzers Leben sowie seinem Werk und seinen Tätigkeiten gab es bisher keine größere
und umfassende Darstellung. Man musste sich mit einigen zumeist kurzen und zum Teil
nicht gründlich recherchierten Lexikonartikeln, einigen Seiten in kirchengeschichtlichen
Gesamtdarstellungen, zwei Publikationen von Gottlieb Linder - einem 23 Seiten umfassenden

«Lebensabriss» (1869) und der 170 Seiten starken Monographie «Simon Sulzer und
sein Antheil an der Reformation im Lande Baden, sowie an den Unionsbestrebungen» (1890)

- und dem Aufsatz von Amy Nelson Burnett «Bucers letzter Jünger» (2007) begnügen.
Vor allem Sulzers 32 Jahre währende Tätigkeit als Antistes der Basler Kirche war bislang

nur ganz unzureichend untersucht. Dieselben schier unglaublichen Defizite weist die
Forschung zur Basler Kirchengeschichte auch bei Sulzers bedeutendem Nachfolger im Amt
des Antistes auf: Johann Jakob Grynaeus (1540-1617, Antistes 1586-1617). Auch die

späteren Antistites Johannes Wolleb (1586-1629, Antistes 1618-1629), Theodor Zwinger
d. J. (1597-1654, Antistes 1630-1654) und Gemler (1625-1675, Antistes 1655-1675) sind
in der Forschung so gut wie unbeachtet geblieben, wenn man von Max Geigers Überblick
«Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie» (1952) einmal absieht.

Abendscheins ausfuhrliche Darstellung des Lebens und Wirkens Sulzers schließt die
genannte gravierende Forschungslücke nur teilweise. Sulzers 32 Jahre langes Wirken und

überhaupt die Geschichte der Basler Kirche in diesem Zeitraum wird nicht sehr ausführlich
behandelt. Im Vordergrund stehen, dem Dissertationsthema folgend und dem Buchtitel
entsprechend, Sulzers Herkunft, Bildungsweg mit den entsprechenden Prägungen und seine

Tätigkeiten bis etwa 1550 sowie vom März 1556 an seine Nebentätigkeit als Generalsuperintendent

der Diözesen Rötteln, Müllheim, Schopfheim und Hochberg der gemäßigt lutherisch

ausgerichteten Markgrafschaft Baden-Durlach. Das von Abendschein in verdienstvoller

Weise gesammelte Material bietet aber die wertvolle Voraussetzung zur weiteren
Erforschung des langjährigen, intensiven und durchaus umsichtigen und erfolgreichen Wirkens
Sulzers als Basler Antistes und der Basler Kirchengeschichte dieser Periode.

Im ersten Kapitel (13-130) widmet sich Abendschein ausfuhrlich dem Problem der älteren

Sulzer-Prosopographie. Er zeigt auf, welch wesentlichen Anteil an dem negativen
Sulzer-Bild die Darstellung insbesondere des Basler Historiographen Christian Wurstisen
gehabt hat. Sulzer war mit seiner «lutheranisierenden» Gesinnung manchen zeitgenössischen

und auch späteren zwinglianischen Theologen in der Schweiz suspekt, zum Teil geradezu

verhasst.
Im zweiten Kapitel (131-334) untersucht Abendschein sehr eingehend die Herkunft, die

Prägung und die Tätigkeiten Sulzers in Bern, Basel, Straßburg und Wittenberg in den Jahren

bis zum April 1548, als er als den Zürcher Theologen kritisch gegenüberstehender
Pfarrer in Bern in Ungnade fiel, entlassen wurde und nach Basel zog. Sulzers Ausscheiden
aus dem Dienst der Berner Kirche bewirkte, dass Jean Calvin, Theodor Beza und andere

Theologen in der Westschweiz, die in vielem der von Martin Bucer und Kaspar Hedio
geprägten Straßburger Kirche zugewandt waren, in der deutschsprachigen Schweiz nun keinen

einflussreichen Verbündeten mehr hatten. Sulzer befand sich theologisch im Wesentlichen

auf deren von Bucer vorgezeichneten Linie und somit in einer zwischen den evangelischen

Lagern vermittelnden Position. Mit gutem Recht bezeichnete Amy Nelson Burnett
Sulzer als «letzten Jünger Bucers».

Das dritte Kapitel (335-455) wendet sich Sulzers theologischem Profil zu. Dabei wird vor
allem seine Basler Zeit (1548-1585) berücksichtigt. Zunächst war er hier Pfarrer zu St.

Peter. 1552 übernahm er zusätzlich die Professur für Hebräisch. 1553 wurde er als Nachfolger

des 1552 verstorbenen Oswald Myconius zum Antistes der Basler Kirche gewählt. Dieses

Amt hatte er bis zu seinem Tod inne. Von 1554 war er zusätzlich auch Professor der



Rezensionen - Comptes rendus 471

Theologie und von 1556 an nebenher auch Generalsuperintendent im Oberland der
Markgrafschaft Baden-Durlach.

Im Anhang ediert Abendschein sechs Texte von Sulzer, u. a. die am 21. März 1563 zu St.

Thomas in Straßburg gehaltene Predigt über Joh. 17 und das vielfach überlieferte
Abendmahlsbekenntnis aus dem Jahr 1578. Hinzu kommt die Edition von fünfTexten über Sulzer.

Vor allem in Basel sind Dokumente aus Sulzers Wirkungszeit in erdrückend großer Zahl
vorhanden: im Kirchenarchiv (das sich als Depositum teilweise im Staatsarchiv, teilweise in
der Öffentlichen Bibliothek der Universität befindet), in den städtischen Archivbeständen
im Staatsarchiv und in der Handschriftensammlung der Bibliothek (hier vor allem in den

Briefsammlungen). Weniger zahlreich sind die Dokumente im Generallandesarchiv Karlsruhe,

im Staatsarchiv des Kantons Bern und an etwa vierzig anderen Orten.
760 Briefe von und an Sulzer wurden von dem Theologen Gottlieb Linder (1842-1912)

im Laufe der Jahrzehnte gesammelt, verzeichnet und zum Teil transkribiert. Publiziert
wurde diese Liste, die sich zusammen mit anderen Sulzer betreffenden Aufzeichnungen in
Linders Nachlass befindet (UB Basel, NL 205), nie, und die von Linder geplante Edition
von Sulzers Briefwechsel kam auch nicht zustande. Abendschein gelang es, vierzig weitere
Briefe von und an Sulzer finden. Er verzeichnet die Briefe in knapper Form und nennt die
aktuellen Archiv- und Bibliothekssignaturen (die von Linder notierten Signaturen sind vielfach

nicht mehr die heute gültigen). Zusätzlich verzeichnet er auch andere Schriftstücke von
Sulzer sowie zeitgenössische Äußerungen über Sulzer. Das Verzeichnis umfasst stattliche
1503 Positionen. Abgeschlossen wird die Publikation durch ein umfangreiches, umfassendes

Literaturverzeichnis und drei Register.

Heidelberg Thomas Wilhelmi

Thomas Fässler, Aufbruch und Widerstand. Das Kloster Einsiedeln im Spannungsfeld von
Barock, Aufklärung und Revolution, Egg bei Einsiedeln, Thesis Verlag, 2019, 643 S.

I

Aufklärungsforschung und die Geschichte der katholischen Kirche, inklusive ihrer Orden,
gingen nicht nur in der Schweiz lange Zeit getrennte Wege. (Katholische Aufklärung), als

Verlegenheitsbegriff geprägt, wurde mit interkonfessionellen Beziehungen, dem Einfluss
protestantischer Aufklärer auf Autoren katholischen Bekenntnisses, in Verbindung
gebracht, von protestantisch konnotiertem Fortschrittsdenken und katholischer Rückständigkeit,

dann aber (auch) von Reformbestrebungen der römisch-katholischen Kirche her
definiert, die mit dem gebräuchlichen Epochenbegriff (Aufklärung) wenig oder nichts zu tun
hatten. Selbst Arbeiten über den Reformkatholizismus, die den Kontakt mit vorschnellem
Progressdenken zu vermeiden trachten, bekennen sich, oft nolens volens, zu gängigen Kon-
notaten des Fortschritts und des Rückschritts, ja können derartige Kategorien gar nicht
umgehen. Wissenschaftliche Tätigkeit, menschliches Handeln insgesamt, ist ohnehin von wie
auch immer begründeten Fortschrittsprämissen abhängig, und sei es nur die Annahme eines
Fortschreitens zurück in einen früheren, als besser erachteten Zustand. Begriffe wie
(Aufbruch) und (Widerstand) fuhren zwangsläufig derartige geschichtstheoretische respektive -

philosophische Implikationen mit sich.
Thomas Fässler geht von einem weiten Aufklärungsbegriff aus (109, 118), verortet ihn

aber in historiographisch einigermassen gesicherten Spannungsfeldern und bereichert die

Geschichtsschreibung zur Schweizer Aufklärung des späten 18. Jahrhunderts um eine optimal

fundierte Studie. Jedenfalls verlässt diese das Terrain konfessioneller Apologetik und
nimmt zur Vergangenheit der benediktinischen Ordensfamilie, der der Verfasser angehört,



472 Rezensionen - Comptes rendus

eine bisweilen kritische Haltung ein. In letzter Zeit verlor der Rationalismus als Markenzeichen

der Aufklärung und Merkmal des Denkens und Handelns intellektueller Eliten des 18.

Jahrhunderts historiographischen Kredit. Zunehmend wird der Einfluss esoterischer

Strömungen an Zentren protestantischer deutscher Aufklärung, zum Beispiel an der Fridericiana
in Halle (Saale), hervorgehoben. Dies verringert im Spiegel aktueller Geschichtsschreibung
die in deutschsprachigen Ländern konfessionell begründete Distanz zwischen protestantischem

Aufklärungsrationalismus und katholischer Aufklärungskritik. Aus dieser Annäherung

kontroverser Positionierungen zieht die wie auch immer bestimmte katholische Aufklärung

historiographischen Nutzen, abgesehen davon, dass sich die römisch-katholische Kirche
den Anliegen der sie herausfordernden Fortschrittsansprüche kaum je entziehen kann.

Mit Thomas Fässlers an der Universität Bern eingereichter Dissertation liegt ein Werk
vor, wie man es für andere Schweizer Klöster sowohl für das 17. wie auch für das 18.

Jahrhundert wünschen möchte. Vor rund zwanzig Jahren konnte nämlich aus verschiedenen
Gründen eine in ähnlichem Umfang angestrebte Untersuchung gar nicht in der erwünschten
Breite durchgeführt werden. Das Verhältnis von Klosterkultur und Aufklärung in der Fürstabtei

St. Gallen um eine Vielzahl von Aspekten erweitert darzustellen, wäre eine brotlose
Kunst gewesen, auf deren Ausübung ich aus Gründen der Selbsterhaltung - sehr ungern -
verzichten musste. Bereits im Herbst 1998 war das Angebot des Rezensenten, in einem

Kapitel der 2003 erschienenen, neunbändigen St. Galler Kantonsgeschichte den schulrefor-
merischen Einfluss des Benediktinerklosters Neresheim auf das Gebiet der Fürstabtei St.

Gallen ausführlicher zu behandeln, am inhaltlichen Konzept der Projektverantwortlichen
gescheitert. Diese Bemerkungen in eigener Sache sind als erneuter Aufruf zu verstehen, Arbeiten

zur frühneuzeitlichen und zur späteren Schweizer Klostergeschichte, institutionell abgesichert,

das heisst auch monetär wirksam unterstützt, zu fördern. Wenn der gegenwärtige
Eindruck nicht täuscht, wird der forschungspolitischen Tragweite des Anliegens, auch dem
nachmittelalterlichen klösterlichen Erbe vermehrt Beachtung zu schenken, zunehmend
entsprochen. Thomas Fässlers Dissertation stellt ein Beweisstück für die künftige, sehr erwünschte

Verwirklichung vergleichbarer Vorhaben dar. Doch nun vom Postulat zurück zur Sache.

In zehn quellenkritisch dicht abgestützten Hauptabschnitten behandelt der Verfasser mit
einem methodisch möglichst umfassenden Geltungsanspruch, den die Einleitung (1.) auf
die einschlägigen Forschungskontexte bezieht, sein Thema: (2.) Die Welt der Einsiedler
Mönche am Ende des 18. Jahrhunderts: Eine gottgewollte Ordnung. (3.) Die (katholische)
Aufklärung: Eine neue Welt bahnt sich an. (4.) Revolution: Umwälzungen in Frankreich
und im übrigen Europa (1789 bis Ende 1796). (5.) Angst, Mangel und Flüchtlingsströme:
Einsiedeln und die Auswirkungen der revolutionären Ereignisse in Europa. (6.) Gegen die

«gottlosen» Franzosen: Ein Kloster wider die Revolution. (7.) Die Tage sind gezählt: Das
Ende der Alten Eidgenossenschaft (1797 bis März 1798). (8.) Kampf und Flucht: Der Einfall

der Franzosen (März bis Mai 1798). (9.) Von der Plünderung bis zur Restitution: Ein
Überblick über die Zeit bis 1803. (10.) Gottes Strafe oder Prüfung? Wahrnehmung, Deutung

und Verarbeitung des französischen Einfalls. (11.) Zum Kloster Einsiedeln im
Spannungsfeld von Barock, Aufklärung und Revolution. Ein mehrteiliger Anhang mit den
üblichen Verzeichnissen, darunter Bibliographien der in vielen Archiven herangezogenen
Handschriften, der gedruckten Primärquellen und der Sekundärliteratur, femer mit dem
unentbehrlichen Register der Personen, Sachen und Orte sowie einem Glossar klösterlicher
Begriffe ausgestattet, beschliesst das Werk. Dieses ist der narrativen Darbietung des Stoffs
verpflichtet, sein Inhalt geht im Grundriss aus den zitierten Titeln der Hauptkapitel hervor.
Den chronologischen Angelpunkt bildet die Zeit der Helvetik (1798-1803). Unter der
historiographischen Zeitlupe betrachtet, wird sie dem Leser im Detail, angereichert durch an-



Rezensionen - Comptes rendus 473

schauliche, im gegebenen Fall auch durch Übersetzungen leichter zugängliche Quellenzitate,

nahegebracht. Der Verfasser legt Wert auf die Beschreibung politischer Machtkonstellationen

im Grossen wie im Kleinen, hauptsächlich auf das aufgrund der Tagebücher
interpretierte Handeln Abt Beat Küttels (1732-1808), auf die bedeutende, bis jetzt in ihrem Aus-
mass nirgendwo sonst so klar sichtbar gemachte Rolle des Klosters Einsiedeln als Hort
französischer Emigranten, vor allem aus dem Elsass. Wechselvoll waren die Beziehungen
zur Obrigkeit des Standes Schwyz.

Die Französische Revolution und ihre Auswirkungen auf die Alte Eidgenossenschaft sties-

sen im Kloster stets auf starke Ablehnung. Man suchte die politische Nähe zum Haus Österreich,

war stolz auf den Status als Reichsabtei und übte im Gebiet des Zürichsees, in der
March (Reichenburg) sowie im Gaster (Kaltbrunn) Herrschaftsrechte über Land und Leute

aus, was einzelne Mönche nicht daran hinderte, interkonfessionelle Beziehungen zu Zürcher
Pfarrern (Jakob Hess, Johann Kaspar Lavater) und weltlichen Gelehrten (Johann Rudolf
Schinz d.Ä.) zu pflegen. Am Rand kommt die Rede auf die Beziehungen zur Zisterzienserabtei

St. Urban, zur Fürstabtei St. Gallen und zu anderen Schweizer Klöstern (z.B. Mariastein).

Die Kapitel 2 bis 10 werden jeweils in einem zusammenfassenden Rückblick «Auf
den Punkt gebracht», was dem eiligen Leser entgegenkommt und dem geduldigen das Wichtige

noch einmal in Erinnerung ruft. Grundsätzlich lohnt es sich, bei der Lektüre keine
Abkürzungen einzuschlagen, beim differenzierten Bild, das der Verfasser von den Sachverhalten

entwirft, zu verweilen.
In dieser Besprechung gibt es nicht viel mehr zu sagen, als die wissenschaftliche Qualität der

Arbeit und die vorbildliche, mit Illustrationen veranschaulichte Präsentation der Inhalte zu
loben, auch weil Thomas Fässler in einem thematischen Ausblick die Rolle des selbstkritischen
Rezensenten gleich selber übernimmt, Forschungsdesiderate erkennt und kurz beschreibt.

Die Rezeption wissenschaftlicher Literatur wird von Vorlieben und Kenntnissen der
Leser, deren Forschungserfahrungen und subjektiven Perspektiven bestimmt, die dann als

Qualitäts- und Vergleichsmassstäbe an das Gelesene herangetragen werden. Es sei mir
daher gestattet, auf einige Aspekte hinzuweisen, die ausser den erwähnten für die Fortsetzung
der Forschungen zum Verhältnis der Schweizer Klöster zur Aufklärung wichtig erscheinen.

Auch sie werden von Pater Thomas mehr oder weniger ausführlich thematisiert.
Erst Komplementäruntersuchungen zu anderen Konventen (St. Gallen, Engelberg, Mariastein,

Disentis, St. Urban etc.) werden das Profil der einzelnen Klöster im Spannungsfeld
von Barock, Aufklärung und Revolution herausarbeiten und Verallgemeinerbares von
Besonderem trennen können. Auch die Geschichte der Frömmigkeit in Frauenklöstern (bei
Einsiedeln denken wir an die Benediktinerinnen in der Au oder im Kloster Fahr) sowie die

wechselseitigen Beziehungen zwischen ihnen und den Männerkonventen lassen den Nachweis

kontinuitätsstiftender Einflüsse erwarten, wie sie zum Beispiel von Mönchen in der
Rolle von Visitatoren, Beichtvätern und Exerzitienmeistern ausgingen. Verbindungen zu
Weltgeistlichen, darunter zu dem in Einsiedeln eher auf Distanz gehaltenen,
aufklärungsfreundlichen Karl Joseph Ringold (1737-1815), waren zahlreich. Femer war Einsiedeln
stets ein hoch bedeutender Wallfahrtsort, wo Prozessionen, zum Beispiel anlässlich der
Engelweihe, und weitere religiöse Festlichkeiten stattfanden. Thematisiert und vertieft behandelt

werden könnten klösterliche Leistungen im Bildungsbereich (Einsiedeins in Bellinzona
[144fi], das Normalschulwesen in St. Urban 150f.), das Verhältnis zu den Jesuiten im
Miteinander oder in der Konkurrenz, die Ausbildungsstätten der Konventualen, insbesondere
die theologische Hausfakultät, die Beziehung von Mönchen zu gelehrten Sozietäten (Helvetische

Gesellschaft) und zu Zeitschriften, später das Kalenderwesen. Mentalitätsgeschichtlich
bestimmend waren das ungebrochene Gottvertrauen der Konventualen, ihr langes



474 Rezensionen - Comptes rendus

Zuwarten angesichts drohender Gefahren vonseiten der Französischen Revolution, die
Flucht als einziger Ausweg, ihnen zu entrinnen, die Rechtfertigung des Auszugs, schliesslich

die Rückkehr in das von Verheerungen heimgesuchte Kloster, die Suche nach kriegsbedingt

verlorenen Objekten, die Reparatur zerstörter Sakralgüter und schliesslich der ebenfalls
Kontinuität schaffende Lobpreis göttlicher Vorsehung nach überstandener geistlicher Prüfung.
Auffallend gut war der damalige politische Informationsstand einzelner Einsiedler Mönche,
inklusive die Kenntnis von Zeitungsmeldungen, zweckgerichtet deren subjektive Bearbeitung,
wie eine Synopse zeigt (253/254; hier falsche typographische Platzierung der einfuhrenden

Kommentare). Abt Beat Küttel, der gewiefte Stratege (vgl. 461, 565), begegnete den Anfechtungen

und Versuchungen der Zeit mit Luxuskritik und der Forderung genauer Einhaltung der

Benediktsregel (181-185), zeigte sich als unnachgiebiger Reichsfürst von Gottesgnaden, der

auf den Herrschaftsrechten beharrte (424f., 559), bisweilen aber auch zu Österreich, dessen

Kriege er mit hohen Geldsummen unterstützte (329, 340-344), eine ablehnende Haltung
einnahm (Josephinismus, 91). Das Kreditgeschäft, das im Konzert politischer Mächte und in der

Verbindung zu Patriziern verschiedener eidgenössischer Orte (352f., tabellarische Übersicht)
eine wichtige Rolle spielte, brachte dem Kloster allerdings beträchtliche Vermögenseinbussen.
Der widerstandsfreudige Pater Marian Herzog (1758-1828) wird im Cover des Buchs (und in

Abb. 43, 495) sogar als Anführer kriegerischer Handlungen am Etzel gezeigt.
Das Kloster war nicht nur eine Aufnahmestation verfolgter Geistlicher und Destination

von Pilgerscharen (auch noch während der Helvetik), sondern sogar Publikationsort
antirevolutionärer Schriften (382), daher ein von den französischen Truppen hart bekämpfter
Gegner (496). Über das Mass der Bereitschaft, politischen Flüchtlingen zu helfen, gingen
im Konvent die Meinungen auseinander (286, 312), eine Feststellung, an der sich einmal
mehr die Intention Thomas Fässlers bewährt, das Thema differenziert zu behandeln.
Aufklärerischem Gedankengut am nächsten stand man in den Sektoren wirtschaftlicher Wohlfahrt

(Abt Marian Müller, 133) sowie schulischer Ausbildung und Erziehung. Die
Veröffentlichungen Pater Isidor Mosers (150f.) und Konrad Tanners (145f.) stellten, obwohl
aufgeschlossen für utilitaristische Zielsetzungen, selbstverständlich den katholischen Glauben
und die Bindung an die Kirche in den Mittelpunkt. Leider wurden beträchtliche frühneuzeitliche

Einsiedler Bibliotheksbestände und Teile der übrigen bibliotheksgeschichtlichen
Überlieferung durch die französischen Invasoren verschleppt und/oder zerstört, so dass die
Bibliothek in ihrer früheren Zusammensetzung, inklusive den Anschaffungen und Provenienzen

von Werken deutscher und französischer Aufklärer, nicht mehr genau zu
rekonstruieren ist. Umfangmässig und in ihrer inhaltlichen Vielfalt übertrifft sie heute aber die
mit der Helvetik und ihren Folgen verknüpften bescheidenen Erwartungen und teilt trotz
den im Übergang zum 19. Jahrhundert erlittenen Schäden mit den Frühneuzeit-Beständen
der Stiftsbibliothek St. Gallen den ersten Rang unter den Schweizer Klosterbibliotheken.

Wie gesagt setzt Thomas Fässler in seiner Dissertation verschiedene methodische Zugänge

in historiographische Praxis um. Bleibt zu hoffen, dass seine Arbeit zu Fortsetzungen
anregt. Auch das bewegte 19. Jahrhundert lässt spannende Befunde erwarten und legt, zumindest

in Teilbereichen, nahe, die allgemeine, nach wie vor verbreitete Säkularisierungsthese
zu relativieren. Die Kontinuität der Existenz der Benediktinerabtei Einsiedeln, die Pater
Thomas Fässler für den schwierigen Übergang vom 18. zum 19. Jahrhundert hervorhebt
(1798 war keine Zäsur, 561), reicht weit über die untersuchte Zeitperiode hinaus, ja bis in
unsere unmittelbare Gegenwart. So gesehen ist das delikate Verhältnis von Aufbruch und
Widerstand auch unter stark veränderten Gegebenheiten nach wie vor ein aktuelles Thema.

Engi/Glarus Süd Hanspeter Marti



Rezensionen - Comptes rendus 475

Jean-Claude Rebetez/Damien Bregnard (dir.), De la crosse à la croix. L'ancien Évêché

de Bâle devient suisse (Congrès de Vienne -1815), Neuchâtel. Éditions Alphil, 2018, 282 S.

Das im Mittelalter entstandene Fürstbistum Basel umfasste hauptsächlich die Juratäler im
Südwesten Basels, während sich das Bistum Basel bis über das Gebiet von Colmar hinaus
erstreckte. Der Bischof war ein Fürst des Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation
und seit 1739 mit Frankreich verbündet. Der katholische Norden fiel in die Zuständigkeit
des Reiches, während der reformierte Süden aufgrund von Burgrechten namentlich mit
Bern und Solothurn als helvetisch galt. Im Zuge der Französischen Revolution wurden
1793 der Norden und 1797 auch der Süden Teile Frankreichs. Nur die rechtsrheinische
Herrschaft Schliengen blieb im Besitz des Fürstbischofs. Sie wurde durch den Reichdeputa-
tionshauptschluss von 1803 der Markgrafschaft Baden angeschlossen, womit das Fürstbistum

Basel als Reichsstand zu bestehen aufhörte.
Im ersten Pariser Frieden 1814 wurde das Gebiet des Fürstbistums von Frankreich

getrennt und Conrad von Andlau als Generalgouvemeur eingesetzt. Der Wiener Kongress
sprach dann das ehemalige Fürstbistum der Eidgenossenschaft zu; mit Ausnahme des Birs-
eck, das an den Kanton Basel fiel, wurde es in den Kanton Bern integriert. Diesem konfliktreichen

Übergang «vom Bischofsstab zum (Schweizer) Kreuz» war 200 Jahre nach dem
Wiener Kongress ein Kolloquium des Archivs des ehemaligen Fürstbistums Basel (Fondation

des Archives de l'ancien Évêché de Bâle) in Pruntrut gewidmet, dessen Tagungsbeiträge
hier vorliegen. Dabei ist den französischsprachigen Beiträgen eine Zusammenfassung

auf Deutsch beigefügt, den deutschsprachigen eine auf Französisch.
Der einführende Beitrag von Jean-Claude Rebetez skizziert den Weg des Fürstbistums in

die Eidgenossenschaft, insbesondere die politische und institutionelle Entwicklung. Dabei
weist er auch auf weiterführende Ausführungen in den folgenden Beiträgen hin; hilfreich ist
auch der Anhang mit unter anderem einer gut gegliederten Chronologie.

Zunächst beschäftigt sich Irène Herrmann mit der historischen Einschätzung der Restauration,

das heisst der Zeit zwischen 1814/1815 und 1830/1831, indem sie den Aporien dieser
Restauration nachgeht und ein Europa und eine Schweiz zwischen dem Verlangen nach
Rückkehr und dem Willen zur Erneuerung zeichnet. Die Lösung dieser Aporien sieht sie im
Ziel der verschiedenen sozialen Akteure, weniger das Ancien Regime wiederherstellen als
vielmehr einen erneuten Ausbruch der Revolution verhindern zu wollen.

Danièle Tosato-Rigo geht sodann der grossen Angst nach - der «Grande Peur» von 1814—

1815 —, der Angst vor der Zersplitterung der Eidgenossenschaft; sie unterzieht diese These
und damit auch die These der «Rettung durch Wien», das heisst durch die Garantie der
territorialen Integrität, welche der Wiener Kongress den neuen Kantonen gewährt hat, einer
sorgfältigen Kritik. Dabei greift sie bislang vernachlässigte Fragestellungen auf: Wer hat mit
welchen Argumenten die neuen Kantone verteidigt? Welche Rolle spielte Zar Alexander I.?
Was bedeutete damals der staatlich garantierte Erhalt der Grenzen der neuen Kantone?

Marco Jorio geht der Frage nach, weshalb die von der alten Elite im Jura angestrebte
Errichtung eines eigenen Kantons - mit oder ohne Fürstbischof als Landesherr - für die
Grossmächte nicht in Frage kam; grösser als die Enttäuschung der jurassischen Landesvertreter

IJrsqnne Conrad Joseph de Billieux und Melchior Delfils über ihren Misserfolg in
Wien war ihre Zufriedenheit, immerhin «Schweizer zu sein, weil wir weniger bezahlen und
mit politischen Streitereien nichts zu tun haben werden».

Die verschiedenen Vorstellungen dieser politischen Elite über die Zukunft des Fürstbistums

werden von Jean-Claude Rebetez näher vorgestellt. Dabei sieht er das Scheitern der
Versuche, die Vergangenheit des Bistums in irgendeiner Weise wiederherzustellen, in And-



476 Rezensionen - Comptes rendus

laus persönlichem Schicksal versinnbildlicht. Mit der Beschreibung von Andlaus Herkunft,
Persönlichkeit und Karriere beantwortet Vanja Hug die Frage, weshalb er dazu auserwählt
wurde, das ehemalige Fürstbistum Basel in der schwierigen Übergangszeit zu regieren.

Die Andlau anvertraute Verwaltungsaufgabe war äusserst anspruchsvoll, was Damien Breg-
nard hinsichtlich «Struktur, Funktionsweise, Widerstände» genauer darstellt. Während es

Andlau im Norden des Fürstentums gelang, seine Macht zu etablieren, traf er im Süden auf
Widerstand. Da die aliierten Mächte von Bern eine Verfassungsänderung verlangten, bevor es

das vom Wiener Kongress zugesprochene Territorium erhielt, wurde das Fürstentum noch

wenige Monate von Johann Konrad Escher als eidgenössischer Generalkommissar verwaltet.
In der grossen Verunsicherung der Übergangszeit organisierten und unterstützten Andlau

als Generalgouverneur und Bilieux als sein Stellvertreter 1814 zwei Abstimmungen über
die Zukunft des Landes, an der alle Familienoberhäupter des nördlichen Teils des Fürstbistums

teilnehmen konnten. Anhand der überlieferten Korrespondenz und der Unterschriftenlisten

beschreibt Valentin Jeanneret das Verfahren dieser Plebiszite sowie die verschiedenen

Positionen der Unterzeichner und der Beteiligten. Das Ziel der ersten Befragung war,
zu verhindern, dass das Land wieder an Frankreich zurückfalle; die zweite Petition verlangte,

nachdem Frankreich implizit auf das Fürstbistum verzichtet hatte, von den Aliierten und
der Tagsatzung, das Fürstbistum solle der Schweiz als unabhängiger Kanton angegliedet
werden, wenn möglich unter der Herrschaft des Fürstbischofs mit einer der Eidgenossenschaft

angepassten «liberalen Verfassung».
Die Integration der Vogtei Birseck in den Kanton Basel, die als Vorgeschichte der Trennung

von Stadt und Landschaft gelesen werden kann, befasst sich André Salvisberg.
Gegenüber dem Zentrum Basel war das Birseck zweifach benachteiligt: zum einen als
Landbezirk politisch, und erst noch mehr als die anderen Landbezirke, und zum andern als
katholisches Randgebiet, das von Beginn weg vergeblich auf seine ökonomische Belastung
durch den Bodenzins aufmerksam machte. So ist verständlich, dass das randständige Birseck

1832 zum basellandschaftichen Gründungskern gehörte.
Wie komplex die verwaltungsmässige Integration des Juras und des ehemaligen Meier-

tums Biel in den Kanton Bern dann war, zeigt der Beitrag von Tobias Kaestli auf. Die
unterschiedlichen Konfessionen, nicht aber die unterschiedlichen Sprachen galten damals als

Hauptproblem der Vereinigung. Während in der patrizischen Zeit verschiedene Denkweisen

im Kanton geduldet wurden, änderte das 1830. Das erklärt, weshalb ein breite
Volksschichten umfassender jurasischer Separatismus nicht in der Zeit der Patrizierherrschaft
einsetzte, sondern in der nachfolgenden Zeit des Liberalismus.

Der weitere Gang der Geschichte führte über den Kulturkampf zum Jura-Konflikt, der
Ablösung des nördlichen Teils vom Kanton Bern und zur Gründung des Kantons Jura. Und
auch diese Geschichte ist noch nicht an ihr Ende gekommen, wie sich im Juni auf unschöne
Art zeigte: Der Kanton Jura musste sein 40-jähriges Bestehen ohne die erwartete Delegation

des Kantons Bern feiern, weil die jurassische Regierung und die Polizei die Sicherheit
der Berner Delegation nicht hatten gewährleisten können.

Stans RolfWeibel

Ivo Fürer, Kirche im Wandel der Zeit. Konzil, Synode 72 und die Zusammenarbeit der
Bischöfe Europas, Zürich, Edition NZN bei TVZ, 2018, 156 S.

In der Aufbruchphase der Nachkriegszeit und der Zeit der beschleunigten Modernisierung
nach 1948 erreichte der katholische Bevölkerungsteil seine weitgehende Integration in die



Rezensionen - Comptes rendus 477

schweizerische Gesellschaft. Beschleunigt wurde dieser Prozess durch eine allmähliche
Nivellierung der Wertvorstellungen und Verhaltensweisen breiter Bevölkerungskreise. Anderseits

entwickelte sich im Schweizer Katholizismus ein neues weltkirchliches Bewusstsein.
In diese Zeit des kulturellen und gesellschaftlichen Wandels fiel der Pontifikatswechsel von
Pius XII. zu Johannes XXIII., der das Zweite Vatikanische Konzils ermöglichte. Dieses
nahm verschiedene an der kirchlichen Basis gewachsene Bestrebungen auf, hiess sie gut
und regte zu ihrer Umsetzung und Fortentwicklung an. Im Bistum St. Gallen wurde 1967

Vikar Ivo Fürer, den Bischof Josephus Hasler fünf Jahre zuvor während der ersten Session
des Konzils als Berater beigezogen hatte, als Bischofsvikar mit dem Auftrag eingesetzt, die
Konzilsbeschlüsse für das Bistum St. Gallen umzusetzen.

Ivo Fürer, der nach dem Theologiestudium in Innsbruck, wo namentlich Hugo und Karl
Rahner lehrten, in Rom Kirchenrecht studierte hatte und dort promoviert worden war, hatte

offensichtlich ein Sensorium für strukturelle Gegebenheiten: bei vielen Fragen setzte er auf
Gespräche und dann eine strukturelle Absicherung von Lösungen. So führte in St. Gallen
eine Aussprachegruppe von vier Priestern und vier Laien zur Gründung des Schweizerischen

Pastoralsoziologischen Instituts (SPI), und so gelang ihm, die Bistümer Basel, Chur
und St. Gallen für eine gemeinsame Herausgeberschaft der Schweizerischen Kirchenzeitung

zu gewinnen. Voraussetzung waren die guten Beziehungen zwischen den Bischofsvikaren

der drei Bistümer: Alois Sustar von Chur und Otto Wüst von Basel in Solothurn.
Diese Beziehungen ermöglichten oder erleichterten zumindest eine weitergehende

Zusammenarbeit der Bistümer zunächst der deutschsprachigen und dann auch der ganzen
Schweiz. Sie führten schliesslich sogar zu einem Einsatz für die Zusammenarbeit der
europäischen Bischofskonferenzen, indem Ivo Fürer zum Nachfolger des zum Erzbischof von
Ljubljana berufenen Alois Sustar als Sekretär des Rates der Europäischen Bischofskonferenzen

gewählt wurde. Ein Höhepunkt der Zusammenarbeit der Schweizer Bistümer war
die Synode 72, die koordinierten Diözesansynoden.

An den Ergebnissen dieser Zusammenarbeit in der Schweiz und in Europa lässt sich der

Wandel, den die Kirche in den Jahrzehnten der Amtszeit von Bischofsvikar Ivo Fürer
durchgemacht hat gut ablesen.

Seine persönlichen Erinnerungen, die unter eben diesem Titel vorliegen, veranschaulichen
sie aufs beste: ein hinführender Teil skizziert die persönlichen und kirchlichen
Voraussetzungen (Das Zweite Vatikanische Konzil), die Hauptthemen kommen in zwei Teilen
(Die Synode 72 in der Schweiz. Die Zusammenarbeit der Bischöfe Europas) zur Sprache.
Dabei verbindet er sachliche Genauigkeit mit persönlichen Einschätzungen, in die wohl
auch seine Erfahrungen als Bischof von St. Gallen (1995-2006) eingeflossen sind. So denkt
er beispielsweise, «dass es heute in der Ökumene darum gehf nicht alles vom Papst aus
regeln zu lassen... Das ökumenische Denken ist viel weiter fortgeschritten, als die Strukturen
der römisch-katholischen Kirche es zulassen. Die Kirchen müssen sich immer mehr be-

wusst werden, dass wir nur miteinander eine Zukunft haben. Die Menschen, die sich als
Christen verantwortlich fühlen, sollten nicht getrennte Wege gehen müssen. Es wird aber

schwierig sein, das zu konkretisieren» (136).
Konkret wird es auch, wenn sich Ivo Fürer an seine Kontakte mit Kirchen im ehemaligen

Ostblock erinnert, zumal es öfters beim Versuch blieb, weil es immer wieder zur Verweigerung

eines Visums kam. Bei Besuchen musste man sich dann immer vorsehen, nicht abgehört

zu werden: einen Spaziergang unternehmen, bei heiklen Gesprächen den Radioapparat
laut einstellen und andere Vorkehrungen.

Weniger fassbar sind Vorgänge an der Römischen Kurie. 1990 fand die Bischofssynode
über die Priesterausbildung statt, 1991 die Sonderversammlung für Europa. Zu seinem Er-



478 Rezensionen - Comptes rendus

staunen wurde Ivo Fürer - damals Sekretär des Rates der Europäischen Bischofskonferenzen

- zum Adjutor des Sondersekretärs der Bischofssynode über die Priesterausbildung
ernannt, an die Sonderversammlung aber nur mehr als einfacher Auditor. Da stellt sich Ivo
Fürer mit gutem Grund die Frage: «War die Ernennung als Experte an die Bischofssynode
über die Priesterausbildung ein Schachzug, um mir an der Europasynode keine aktive Rolle

zubilligen zu müssen?» (113). So zeigt sich eben, dass auch in der Kirche nicht nur Ideen,
sondern auch Ränke Geschichte schreiben.

Stans RolfWeibel

V. Transversale Themen

Kultur- und sozialwissenschaftliche Perspektiven auf
Feindbildkonstruktion, Film und Gedächtnis

David Nirenberg, Anti-Judaismus. Eine andere Geschichte des westlichen Denkens. Aus
dem Englischen von Martin Richter (Originalausgabe: Anti-Judaism. The Western Tradition,

New York, W. W. Norton&Company 2013), München, C. H. Beck, 2015/22017, 587 S.

«Ein Antisemit behauptet, die Juden seien am Kriege schuld; die Antwort lautet: Ja, die
Juden und die Radfahrer; warum die Radfahrer? fragt der eine; warum die Juden? fragt der
andere.» Hannah Arendt zitierte diesen aus den 1920er Jahren stammenden Witz, um auf
ironische Weise die Willkürlichkeit antisemitischer Vorurteile auf den Punkt zu bringen.
Für David Nirenberg aber liegt gerade darin, dass viele Menschen im 20. Jahrhundert die

Schuldzuschreibung an die Juden offenbar als sehr schlüssig betrachteten, ein Beleg für die

Grundthese, die er in seinem breiten Durchgang durch die abendländische Geistesgeschichte
aufzuweisen sucht: Antijüdische Stereotypen und Ressentiments stellen eben kein schwer

plausibilisierbares Randphänomen des westlichen Denkens dar, sondern gehören schlechterdings

zu dessen Grundinventar.
Auf nichts weniger als diese durchaus provokante These zielt der breit angelegte und

überaus kenntnisreich entfaltete ideengeschichtliche Durchgang durch die Entwicklung des

abendländischen Denkens ab, den Nirenberg - Professor für mittelalterliche Geschichte in
Chicago - im Jahr 2013 unter dem Titel «Anti-Judaism. The Western tradition» publiziert
hat und der seitdem eine überaus intensive Rezeption und Diskussion erfahren hat, was
nicht zuletzt die bereits zwei Jahre nach der Übersetzung erfolgte Zweitauflage des
deutschen Textes dokumentiert. Nirenberg durchkämmt die Geschichte westlichen Denkens
anhand von ausgewählten, aber repräsentativen Meilensteinen auf antisemitische - oder
wohl präziser: antijudaistische (15) Denkmuster und deren Funktion im jeweiligen geistigen
Horizont hin. Und dabei kommt er nicht nur zu dem bereits erwähnten Ergebnis, dass der

Antijudaismus ein sich durchziehender, dunkler Faden im Gesamtgewebe der westlichen
Geistesgeschichte ist, sondern mehr noch: Er findet die Auffassung begründet, dass sich das

westliche Weltbild, ja, die abendländische Identität in ganz wesentlichen Aspekten an der

Abgrenzung vom (konstruierten, also das eigene Feindbild selbst generierenden) Stereotyp
des «Jüdischen» schärft und gewinnt - und dass von daher natürlich wiederum tiefgreifende
und manifeste Auswirkungen auf die Möglichkeiten und die Situiertheit realer jüdischer
Existenz ausgehen.



Rezensionen - Comptes rendus 479

Seine Suche nach den Ursprüngen der nachverfolgten Denkfigur führt Nirenberg bis
zurück in die ägyptische Kultur, wo sich ab etwa 700 v. Chr. antijüdische Ressentiments de-
zidiert ausmachen lassen. Von dort aus fuhrt ihn der gedankliche Weg über den
griechischhellenistischen Kulturkreis ins Imperium Romanum und in die Welt des frühen Christentums

und der frühen Kirche, die aufgrund ihrer Einschätzung als Mutterboden antijüdischen
Denkens im abendländischen Kontext in besonderer Breite analysiert werden. Der Blick
weitet sich dann - gewissermaßen in Form eines Exkurses, geht es Nirenberg doch insgesamt

eher um den abendländischen Denkhorizont - auf Spielarten der Judenfeindschaft im
Islam, um anschließend den europäischen Raum vom Mittelalter, also ausgehend von
Nirenbergs historischem Spezialisierungsgebiet, bis hinein in die Moderne weiter
auszumessen. Bei diesem gedanklichen Durchgang durch die erschreckend stringente und breit
angelegte Geschichte des Antijudaismus im europäischen Denken kommt das Verhältnis von
Juden zur politischen Macht im Mittelalter ebenso zur Sprache wie das unselige Wirken der
nach dem Ende der Reconquista begründeten spanischen Inquisition; Luthers Reformation,
Shakespeares England und Voltaires aufklärerisches Frankreich werden ebenso betrachtet
wie die englischen Staatstheoretiker, die revolutionären Ereigniszusammenhänge an der

Wiege des modernen Europa und ausgewählte Vertreter der neuzeitlichen sowie modernen

Philosophie. Der Band schließt mit einem Epilog, der die Feststellung der Tenazität dieses

Denkmusters mit einem Plädoyer für die Sensibilität gegenüber demselben verbindet.
Damit stellt sich das vorliegende Buch als Spurensuche nach kontextübergreifenden

Kontinuitäten, Beziehungen und Linien in der europäischen Ideengeschichte dar, die in je neuen
historischen Settings Macht und Prägekraft entfalten können - auch wenn Nirenberg sich
der Grenzen und Angreifbarkeit dieses methodischen Zugriffs bewusst ist und daher großen
Wert auf die Differenzierung der jeweiligen historischen Situiertheit und auf die genaue
Herausarbeitung der damit einhergehenden Einflüsse auf eine bestimmte ideengeschichtliche

Momentaufnahme legt. Es ist sein erklärtes Anliegen, nicht eine vorgeprägte Auffassung

antijüdischer Ressentiments für die Quellenauslegung maßgeblich werden zu lassen,
sondern vielmehr durch ein unvoreingenommenes und historisch kontextualisierendes
Quellenstudium gegebene gedankliche Kontinuitäten nachzuweisen und analoge Denkfiguren

zueinander in diachrone Beziehung zu setzen.
Gerade im Blick auf die Gedankenwelt des frühen Christentums bzw. konkreter auf die

paulinische Israeltheologie darf freilich angefragt werden, inwieweit Nirenberg diese
methodischen Standards erfolgreich umsetzt. Besonders relevant ist dies, da Nirenberg in der
frühchristlichen und mit der paulinischen Denkfigur eines Gegensatzes zwischen «Geist»
und «Buchstabe» in Verbindung gebrachten Abgrenzung von Judentum und Christentum
bzw. «altem» und «neuem Israel» eine wesentliche Grundlage der westlichen Antijudaismus-
geschichte ausmacht. Die Geist-Fleisch-Antithese wird von Nirenberg dabei jedoch im Sinne
eines hellenistischen anthropologischen Dualismus interpretiert - was zwar durchaus der
mehrheitlichen christlichen Rezeption, kaum aber der noch viel eher einer ganzheitlichen
semitischen Anthropologie verpflichteten Aussageintention des Paulus selbst entsprechen dürfte:

Paulus hat hier zwei jeweils körperliche wie auch geistige Aspekte umfassende Grundhaltungen

menschlichen Lebens im Blick und identifiziert diese auch keineswegs einseitig mit
Christentum bzw. Judentum. Auch die kritische Auseinandersetzung mit Formen des «Judai-
sierens» (Gal 2,14), die als Zentralbeleg für eine judenfeindliche Projektion von Gegnerbildern

in den Schriften des Paulus ausgemacht wird, ist bei Nirenberg insofern rein von der

Rezeption her interpretiert, als es Paulus selbst in diesem Kontext um die Ablehnung einer

Haltung von Nichtjuden, keineswegs aber um einen antijüdischen Vorbehalt geht.



480 Rezensionen - Comptes rendus

Ein grundlegendes Problem, das sich hier, aber auch an anderen Stellen von Nirenbergs
Auslegungen des neutestamentlichen Schrifttums manifestiert, ist die im Blick auf die
Anfänge des Christentums weitgehend fehlende Differenzierung zwischen Judenchristen und
Heidenchristen. Um es noch einmal anders zu formulieren: Gerade im Sinne einer historisch

adäquaten Deutung der frühchristlichen Texte wäre bei der Interpretation viel stärker
im Blick zu behalten, dass Judenchristen christusgläubige Juden und somit gerade keine
Konvertiten vom Judentum zum Christentum sind; auch Paulus ist ja keinesfalls zum
Christentum «konvertiert» (94). Über die gesamte Debatte um die New Perspective on Paul, die

genau diesen Punkt immer wieder hervorhebt und Paulus innerhalb des zeitgenössischen
Judentums und als Juden zu verstehen sucht - eben als einen Juden, der in Jesus Christus
den Messias sah -, geht Nirenberg dann doch recht rasch hinweg (69f). Indem er aber schon
die Ursprünge der Jesusbewegung als christlich und eben nicht als jüdisch versteht, gerät
seine Auslegung von Passagen aus dem gesamten Neuen Testament auf die problematisch
abschüssige Ebene einer potentiell antijudaistischen Lesart.

Auch wenn Nirenbergs Paulusrezeption nach neueren Deutungen damit zwar den historischen

Paulus (und daraus resultierend auch die historisch angemessene Auslegung der

Israeltheologie in den Evangelien) oftmals verfehlt: Die Paulusrezeption in der christlichen
Theologiegeschichte trifft Nirenberg mit seiner Kritik allemal. Und damit kann im Blick auf
Paulus auch durchaus von einem antijüdischen Potential die Rede sein - aber korrekterweise

eben nur von einem, das von einer missverstehenden Rezeption zutage gefördert wurde.

Nirenberg denkt, wie manche aufschlussreichen Passagen gut erkennen lassen (vgl.
etwa Anm. 25, 491), ganz von dieser - fraglos höchst problematischen - Rezeptionsgeschichte

her. Gerade damit verfehlt er aber die Chance, zu einer Revision der von ihm zu
Recht problematisierten Paulusdeutung beizutragen, und perpetuiert stattdessen in gewisser
Weise die antijüdische Lesart der diskutierten neutestamentlichen Texte. Freilich: Diese

Fehldeutung paulinischen Denkens ist Nirenberg insofern nicht vorzuhalten, als sie auch in
der christlichen Exegese nach wie vor eine bedauerlich weite Verbreitung aufweist. Und
dennoch entsteht durch das Festhalten an einer antijüdisch verzeichnenden Deutung neutes-
tamentlicher Texte ein unbeabsichtigter Widerspruch zu dem vorbehaltlos zu würdigenden
Anliegen von Nirenbergs Schrift.

Bei der Umsetzung dieses Anliegens, die Wirkmächtigkeit des antijüdischen Schemas im
westlichen Denken aufzuzeigen, entgeht Nirenberg wohl nicht immer der Gefahr, eine
monofaktorielle Darstellung der westlichen Denkgeschichte zu insinuieren. Mit und von
Nirenberg ist bei der Lektüre aber zu lernen, dass der Antijudaismus in die Geistesgeschichte

der abendländischen Kultur wie ein Prägemal eingezeichnet ist - und zwar als eine Denkfigur,

die selbst bei gegebener Bereitschaft zur Antisemitismuskritik noch eine verhängnisvolle

Macht und Tenazität besitzt. Dies immer wieder neu bewusst zu machen und damit
der breit umrissenen Einwirkungskraft antijudaistischer Ideen im westlichen Denken
entgegenzutreten, dies ist das ebenso berechtigte wie unabdingbar wichtige Anliegen von Nirenbergs

Darlegungen, und wegen dieses Anliegens ist sein Buch ein wichtiges Buch. Und
selbst die skizzierten Grenzen von Nirenbergs Paulusdeutung können dieses Fazit nur
bestärken - denn schließlich liegt damit nur ein weiterer Beleg für die Berechtigung von
Nirenbergs im Fazit gezogener Feststellung vor, dass antijüdische Topoi im abendländischen
Denken eine kaum zu überschätzende und erschreckend zählebige Fortdauer und
Wirkpräsenz aufweisen.

Freiburg/Schweiz Thomas Schumacher



Rezensionen - Comptes rendus 481

Encyclopedia ofChristianity in the Global South, ed. by Mark A. Lamport, 2 Bde., Lan-
ham/Boulder/New York/London, Rowman & Littlefield 2018, 1073 S.

Anfang des 21. Jahrhunderts lebt die Mehrheit der Christen in den Ländern des «Globalen
Südens», also in Lateinamerika und der Karibik, in Afrika und Asien. Hinzu kommen die

(im vorliegenden Werk wenig beachteten) orthodoxen Christen in den Staaten Osteuropas
und in Russland. In seiner Einführung schreibt Philip Jenkins: «If we project the nations
that by 2050 will have the world's largest Christian populations, then we find only one

name from the Global North, namely the United States. Otherwise, the most prominent
countries belong to Africa (Nigeria, Ethiopia, the Congo, Uganda), to Asia (China and the

Philippines), and to Latin America (Brazil and Mexico). Notably absent from the list are the
old core territories of Western Christianity, such as France, Italy, Germany, and Britain.
Christianity is a religion bom in Asia and Africa, and in our lifetimes it has decided to go
home» (xli). Die Schwerpunkte theologischer und christentumsgeschichtlicher Forschung
liegen aber nach wie auf Europa und Nordamerika. Deshalb nahm sich der Kreis um Mark
A. Lamport der Aufgabe an, der religiösen und demographischen Entwicklung auch
wissenschaftlich Rechnung zu tragen. Jenkins schreibt: «So powerful are the changes that we
see in the Christian world, and so wide-ranging in their impact, that they demand a comprehensive

rethinking of many aspects of Christian's life and scholarship. [...] A global Christian

reality demands a global Christian history» (xlii). Die Enzyklopädie mit ihren 1073

Seiten, knapp 500 Einträge von 250 Autoren aus 70 Nationen soll hierzu einen Beitrag
leisten. Dem lexikalischen Teil (1-881) gehen fünf 2- bis 3-seitige «Prologe» mit
unterschiedlichen regionalen Schwerpunkten sowie eine 2-seitige «Einführung» von Philip
Jenkins voraus. An den lexikalischen Teil schließen sich jeweils acht Überblicksbeiträge
(2^1 S.) zur «History of Experience with Christianity» bzw. «Contemporary Experience
with Christianity» in Afrika, Ostasien, Südasien, Südostasien, Lateinamerika, dem Mittleren

Osten, Ozeanien und der Karibik an. Es folgen sechs 2- bis 3-seitige «Nachworte», eine

Chronologie (959-982) sowie eine thematisch und regional geordnete Bibliographie (985-
998). Den Abschluss bildet ein Namens- und Sachregister, was hilfreich und notwendig ist,
da der Zuschnitt der Lemmata nicht immer selbstevident isf was auch der Komplexität des

Themenfeldes geschuldet sein dürfte.
Im lexikalischen Teil finden sich Beiträge zu zentralen Themen und Konzepten des

Christentums im Globalen Süden, zu wichtigen Institutionen, Kirchen, Denominationen und

Bewegungen. Die 167 Länderbeiträge folgen - soweit möglich - einem einheitlichen Aufbau:

geographische Lage, ethnischen Zusammensetzung, Sprachen, Regierungsform,
Religionen und Konfessionen, Chronologie, bedeutende christliche Persönlichkeiten, Kirche-
Staat-Beziehungen, soziokulturelle Bedeutung des Christentums etc. Erfreulich ist, dass

sich selbst zu kleinsten Staaten Beiträge finden wie etwa Kiribati oder Niue, einem südpazifischen

Inselstaat mit 1.460 Einwohnern. Dass man einen Eintrag zu Mexiko vergebens
sucht, dürfte ein Versehen sein.

Das Gesamtwerk verdient bereits seines Umfangs und der Themenfülle wegen Respekt.
Bei einer detaillierteren Betrachtung, bei der aufgrund der Regionalkompetenz des Rezensenten

besonders Beiträge mit Lateinamerikabezug beachtet wurden, zeigen sich jedoch auch
Schwächen. So listet etwa die Chronologie zu Bolivien 17 Daten auf, von denen sich die
ersten fünf (bis 1700) auf die Jesuitenmission bzw. Kirchenstruktur-Fragen beziehen; alle
weiteren Daten beziehen sich ausschließlich auf den Protestantismus. Unter der Kategorie
«Major Historical Christian Leaders» findet sich kein einziger Katholik; unter der
Zwischenüberschrift «Christian Socioculturel Influences» wird pauschal erwähnt, dass der Katholizis-



482 Rezensionen - Comptes rendus

raus seit den Jesuitenmissionen einen bedeutenden Einfluss gehabt habe. «Amerindians have

adopted a type of folk Catholicism that for the most part is syncretistic in nature.» (92).
Theologisch sensibler würde man hier wohl eher von inkulturierten Christentumsformen

sprechen. In der Bibliographie finden sich neben Internet-Adressen auch einige Monographien

und Artikel, die entweder sehr allgemein sind und sich auf die Geschichte des

Christentums oder der Mission in Lateinamerika beziehen, oder aber sehr speziell. Auffallig ist,
dass keine Referenz zur Geschichte des katholischen Christentums in Bolivien genannt wird.

Dieses Muster findet sich in vielen Beiträgen: Die Chronologie zu Chile erwähnt die
katholische Kirche letztmals 1810 und endet mit dem Militärputsch 1973. Die (auch
christentumsgeschichtlich) bewegten seither vergangenen 45 Jahre finden keine Erwähnung. Bei
Kuba findet sich ausschließlich Literatur zum Protestantismus; auch bei anderen Länderbeiträgen

wird relevante Standardliteratur nicht aufgeführt. Die Chronologie zu Uruguay endet

im Jahr 1981 - allerdings nicht mit einem Ereignis, sondern mit (nunmehr 35 Jahre alten)
statistischen Angaben. Aber auch sonst zeigt sich hier wieder eine unausgewogene Darstellung:

So wird etwa als christliche Führungspersönlichkeit katholischerseits einzig Julio
César Elizaga genannt. Wenngleich nicht unbedeutend für die Kirche Uruguays, so gab es

doch wesentlich bedeutendere Persönlichkeiten (die aber vielleicht nicht so gut in bestimmte

Muster passten, wie Elizaga, der u.a. als Experte für Exorzismus-Fragen galt). Weiterhin
finden sich Fehler, die durch ein aufmerksameres Lektorat hätten behoben werden können:
So heißt es einerseits, dass 1835 Fountain E. Pitts als erster methodistischer Missionar

Uruguay betreten habe (830). Zwei Seiten später liest man: «During the colonial era the

Methodists made a singular effort.» Die Kolonialzeit Uruguays endete jedoch spätestens
mit der Unabhängigkeit im Jahr 1825.

Oberflächlich sind auch einige Beiträge zu konzeptuellen oder transversalen Themen. So

nimmt etwa der Eintrag «Latin American Theologies» (449-451) eine recht fragwürdige
Periodisierung vor: (1) vor 1492; (2) Kolumbus bis Papst Franziskus, (3) Zeitgenössische
Theologie, wobei hier v.a. Schlagworte wie «Option für die Armen», «Basisgemeinden»
oder «Theologie des Volkes» genannt werden. Es findet sich zwar ein eigener Eintrag zu
«Liberation Theology» (461^463), der etwas gelungener ist, aber inhaltlich dennoch hinter
den Erwartungen zurückbleibt. Auch in anderen Beiträgen finden sich neben der allgemeinen
Unausgewogenheit auch Ungenauigkeiten und Fehler im Detail, wenn etwa der Befreiungstheologe

und Weltpriester Gustavo Gutiérrez als «a monk in Lima» (637) bezeichnet wird.
Wieso sich unter dem Lemma «Politics, Church and» (643-645) sehr kursorische Darstellungen

von fünf Einzelfälle finden (Palästina, Sambia, Sri Lanka, Südafrika und Uruguay),
erschließt sich ebenfalls nicht. Insgesamt fällt auf, dass viele Autoren in der Bibliographie
nicht auf eigene grundlegende Arbeiten zum jeweiligen Thema verweisen (können?).

Wenn es die Aufgabe einer Enzyklopädie ist, zu einzelnen Themen und Sachverhalten
den Forschungsstand in ausgewogen-neutraler sowie dem Gegenstand angemessener Weise

zu referieren und grundlegende Referenzwerke zu benennen, so bleiben viele Beiträge
hinter diesen Erwartungen zurück. Bedauerlich ist auch, dass es keine Querverweise
zwischen den Beiträgen gibt. Die dargebotenen Informationen bleiben so oft schlaglichthaft
und unvernetzt. Wenngleich die abschließenden Beiträge zu Geschichte und Gegenwart des

Christentums in den Regionen des Globalen Südens sowie die «Nachworte» durchaus
erhellend sind und interessante Einzelaspekte beleuchten, so können sie aufgrund ihrer
Knappheit und des bisweilen essayistischen Stils keinen Überblick bieten, wie man es von
einer Enzyklopädie erwarten würde.

In einem der Nachworte schreibt David Maxwell: «These volumes are a significant
landmark in scholarship on Christian religion, signaling a shift away from viewing Christianity



Rezensionen - Comptes rendus 483

in Western Europe and North America as in any sense normative. [...] Mission history
written in the first half of the 20th century had been largely institutionally focused, told
from the perspective of individual denominations attempting to spread their form of
Christianity across the globe.» (951).

Gewiss ist ihm zuzustimmen, dass mit dem vorliegenden Werk ein wichtiger Schritt
vollzogen wurde. Zugleich zeigt sich aber, dass noch weitere Schritte notwendig sind, um zu
einer umfassenden und ausgewogenen Sichtweise auf das Christentum des Globalen
Südens zu kommen, die nicht denominationeil verengt ist.

Mainz Veit Straßner

Natalie Fritz/Marie-Therese Mäder/Daria Pezzoli-Oligati/Baldassare Scolari (Hg.),
Leid-Bilder. Die Passionsgeschichte in der Kultur (Religion, Film und Medien 1), Marburg,
Schüren Verlag, 2018. 579 S.

Um es vorweg zu sagen: dieser Band mit dem die neue Reihe «Religion, Film und Medien»
eröffnet, macht Appetit. Appetit auf die Reihe im Allgemeinen, die der Sache nach eine

Fortführung und Weiterung der Reihe «Film und Theologie» (2000-2016) ist und deren
Fokus auf der Interrelation zwischen Religion, Kultur und Wissenskultur liegt. Er macht
Appetit im Besonderen auf jene 15 Filme, die in diesem ersten Band vorgestellt werden und
die alle auf ihre je eigene Weise das religiöse Narrativ der Passion Christi verhandeln und

es teils weihevoll und quasi-liturgisch, teils religionskritisch und revolutionär bearbeiten.
Sie alle sind - bis auf zwei Ausnahmen (Indien, Korea) - europäischer und nordamerikanischer

Provenienz und in den letzten 60 Jahren entstanden. Der Band ist klar strukturiert
und chronologisch aufgebaut entlang dem Entstehungsdatum der einzelnen Filme. Er hebt
an mit einem Blick auf die frühe Stumm-Filmgeschichte zu Beginn des 20. Jahrhunderts,
um von dort in die Mitte desselben zu gelangen und mit dem 1962 entstandenen Film La
Ricotta (IT/FR) von Pier Paolo Pasolini fortzufahren und dann in dichter Folge ein dutzend
Filme vorzustellen; und mit dem 2014 entstandenen, deutschen Film «Kreuzweg» von
Dietrich Brüggemann zu enden.

Egal ob Stummfilm, Monumentalwerk historisierenden Zuschnitts oder experimentelles
Autorenkino, jeder der Filme wird durch zwei Beiträge erschlossen. Während der erste

Beitrag jeweils aus der Perspektive religionenbezogener Disziplinen (Religionswissenschaft,

theologische oder biblische Fächer) das jeweilige Passionsnarrativ zu erfassen sucht,
nähert sich ein zweiter Beitrag demselben respektive einzelnen Aspekten desselben - je
nach Film verschieden - aus der Perspektive und mit dem methodischen Instrumentarium
diverser anderer Disziplinen.

Jesus Christ Superstar von Norman Jewison (US 1973) wird aus der Perspektive der Musik

und der Popkuktur der 70er Jahre des 20. Jahrhunderts erschlossen. Jésus de Montréal
von Denys Arcand (CN 1989) aus der Perspektive des Theaters. Das blutige Spektakel von
Mel Gibson, The Passion ofthe Christ (US 2004) wird aus der Perspektive der Medizin und

Schmerzforschung angegangen. Der Film Hasard Balthazar von Robert Bresson (FR/SE
1966) aus der Perspektive der Tierethik. The last temptation ofChrist von Martin Scorsese

(US 1988) wird aus rechtsgeschichtlicher Optik (Blasphemieforschung) beleuchtet. Der
koreanische Film Pieta von Kim Ki-duk (KR 2012) wird aus der Optik der Ökonomie,
Breaking the Waves von Lars von Trier (DK/SE/FR 1996) aus der Perspektive der Psychoanalyse

erörtert.



484 Rezensionen — Comptes rendus

Dieser multiperspektivische und multidisziplinäre Zugang wurde zunächst in der im
Herbstsemester 2015 an der Universität Zürich veranstalteten Ringvorlesung «Leid-Bilder»
praktiziert und nun hier in Buchform operationalisiert. Oft haben Publikationen, die aus
solchen Ringvorlesungen hervorgehen, etwas Zufälliges und Beliebiges und wirken bisweilen

gar recht «zusammengestupft». Dass dieser Band all das nicht tut, sondern gerade seine

Herkunft aus diesem Kontext überzeugend überschreitet hin auf ein analytisches und
methodisches Gesamtkonzept hin, das zeichnet ihn aus.

Er hat durch die stupende Einführung der vier Herausgeberinnen, wo sie ihre interdisziplinäre

Perspektive auf das christliche Passionsnarrativ und ihren Umgang mit der narrativen
Vielfalt und dem Problem der unüberwindbaren Differenz zwischen Ereignis und Erzählen
methodisch reflektieren, eine analytische Transparenz und gedankliche Strenge, die
ihresgleichen sucht. Durch die Sachtitel, unter die die einzelnen Filme gesetzt wurden, entsteht
eine Wegweisung im interdisziplinären Gespräch, die besticht und gleichzeitig Raum und
Platz gibt für das Knüpfen weiterer Gesprächsfäden in andere und mit anderen kulturellen
Orten und Räumen (Literatur/Bildende Kunst etc.).

Kurz: ein bestechender Band sowohl was das formulierte Programm wie auch die
überzeugende Durchfuhrung desselben angeht. Die Latte für die kommenden Titel in dieser
Reihe liegt hoch. Sehr hoch.

Greng/Freiburg i. Ue. Elke Pahud de Mortanges

Gerd Sebald/Marie-Kristin Döbler (Hg.), (Digitale) Medien und soziale Gedächtnisse,

Wiesbaden, Springer, 2018, 376 S.

Wie wirken Gedächtnisse und Medien in Gesellschaften der Gegenwart zusammen? Dieser

Frage widmet sich der Band «(Digitale) Medien und soziale Gedächtnisse». Einige der

Beiträge entstammen vermutlich der Jahrestagung «(Digitale) Medien und Gedächtnis», die

2016 stattfand.
Jeder Themenband steht vor der Herausforderung, unterschiedliche Forschungsschwerpunkte

und Perspektiven sinnvoll zu bündeln. Bei Aspekten der Digitalisierung besteht

angesichts der Entwicklung zudem das Risiko einer kurzen Halbwertszeit der Beiträge. Gerd
Sebald und Marie-Kristin Döbler, die den Band herausgeben, haben sich entschieden,

Schwerpunkte zu setzen. Der Band gliedert sich in vier Abschnitte:
Im ersten Teil «Theoretische Grundlagen» diskutieren Gerd Sebald und Vivien Sommer

gedächtnissoziologische Zugänge sowie geeignete medientheoretische Ansätze. Christofer
Jost, Laura Vorberg, Anna Zeitler, Horst-Alfred Heinrich, Julia Gilowsky und Thorsten
Benkel prüfen im zweiten Kapitel «Digitale Plattformen», wie wir digital Erinnerung,
Gedächtnis und Realität konstruieren, produzieren und aushandeln. Im dritten und vierten
Kapitel untersuchen Oliver Dimbath, Marie-Kristin Döbler, Sigrun Lehnert, Jasmin Pfeiffer,
Kristina Chmelar und Renate Liebold Gedächtnis- und Erinnerungsmechanismen der
spezifischen Formen «Film» sowie «Text und Bild». Das Spektrum reicht dabei vom
Grundlagenbeitrag bis zur Einzelanalyse.

Bei der Durchsicht der Artikel wird klar: Es gibt keine «grand unified theory» der Memory

Studies - wohl aber eine gewisse Sehnsucht danach. Die Verfasserinnen und Verfasser
der Beiträge sind sich einig, dass Erinnerung sich stets in einem Deutungs- und
Wissenszusammenhang vollzieht, den man mit anderen teilt und dessen Weitergabe durch die Zeit
Medien sicherstellen. Aber wie funktioniert diese mediale Tradierung konkret und was
zeichnet diese Gedächtnisbildung genau aus? Hier gehen die Meinungen auseinander. Je



Rezensionen - Comptes rendus 485

nach Perspektive und zum Teil je nach Medienform erscheint das eine oder andere Modell
attraktiv. Diverse Autorinnen und Autoren stellen fest, dass bewährte Ansätze und Begriffe
der Gedächtnisforschung und Medientheorie an Grenzen stossen, wenn das Medium in
digitaler Ausprägung auftritt. Die Stärke des vorliegenden Bandes ist es, über die
Artikelauswahl diese Breite an Modellen zur Erklärung digital tradierter Erinnerung aufzuzeigen
und die Diskussionen rund um die Eignung dieser Ansätze in den einzelnen Beiträgen und
im Einführungsteil «Theoretische Überlegungen» sichtbar zu machen.

Hier zeigt sich jedoch die Schwäche des Bandes oder besser die Grenzen der Zunft: Viele
Verfasserinnen und Verfasser werfen gute Punkte auf. Sie sind jedoch begrifflich und
konzeptionell zu sehr im Kanon ihrer Disziplin verankert, als dass es ihnen gelingt, aus ihren
Befunden neue theoretische Ansätze abzuleiten. Dies scheint vor allem die medientheoretische
Seite zu betreffen: Alternativen zu bewährtem Vokabular finden sich erst in Ansätzen, und
die Grundfrage ist aus der Perspektive klassischer Medientheorien gestellt. Die versammelten

Beiträge bilden beispielhaft diese sprachliche und konzeptionelle Übergangsphase ab:

So verwenden die meisten «digitale Medien» in einem breiten Sinn und fassen Verschiedenes

darunter. Das ist oft unproblematisch, und diese Einschärfe bei der Verwendung des

Begriffs «Medium» bestand bereits in vordigitaler Zeit. Aber sie hat sich angesichts der

Loslösung der Form vom Gerät sowie der Ausdifferenzierung der digitalen Anwendungen
akzentuiert. Zweitens folgen da und dort Autorinnen und Autoren dem landläufigen
Sprachgebrauch und setzen Begriffe zu Teilaspekten der Digitaltechnologie zum Teil synonym ein
oder versuchen drittens, sie in die Sprache der Medientheorie einzubinden.

Alle drei Punkte zusammen erschweren den Autorinnen und Autoren eine präzise Analyse,

denn Ansätze, die mehr sein wollen als die Negativfolie tradierter Konzepte, benötigen
einen eigenen und ausdifferenzierten Wortschatz. Nehmen wir den Begriff «Massenmedien»:

Im Band oszilliert er zwischen klassischer Verwendung, reevaluiertem Einsatz bis

(impliziter) Ablehnung. Nun hat jeder einzelne digitale Dienst das Zeug zum Massenmedium.

«Masse» kann daher kein bedeutsames Unterscheidungsmerkmal digitaler Medien
sein. Sie sind vielmehr Teil eines Systems, das als Netzwerk mit der Möglichkeit zur
Spontanaktivität angelegt ist. Das betrifft die Architektur der Technologie, nicht nur die Ausprägung

einzelner Anwendungen. In einem Netzwerk als Kommunikations- und Handlungsraum

ist das entscheidende Kriterium Resonanz. Was also findet genug Zustimmung oder
wird als relevant bewertet, um es zu nutzen, weiterzugeben und damit zu tradieren? Jene

Beiträge zu YouTube und Twitter, die dies berücksichtigen, finden erste Antworten in diese

Richtung.
Im Praxisbezug zeigen sich ebenfalls Unterschiede: Artikel, die eng entlang der Mediennutzung

arbeiten, vermitteln, dass die Verfasserinnen und Verfasser verstehen, wie
Menschen mit digitalen Medien umgehen. Andere Beiträge werfen die Frage auf, wieweit sich
die Lebenswelt einiger Autorinnen und Autoren mit den Mehrheitserfahrungen eines vom
Smartphone durchdrungenen Medienalltags deckt. Warum ist das bedeutsam?

Medientheorien sind Modelle. Sie erklären den Umgang mit Medien bzw. Medienformen
und dessen Folgen. Nun unterscheiden sich analoge Medien und Techniken durch ihre
materiellen Produktions- und Betriebsbedingungen, die damit zusammenhängende Sinneseinwirkung

sowie der daraus folgenden Lesart der Form: Man erfährt und begreift («rezipiert»)
analoge Medien unterschiedlich. Entsprechend stellt man das Medium ins Zentrum und

fragt: Wie wirkt es? Und wie wirken Medien und Gedächtnis zusammen?
Bei digitalen Medien erhält sich die sinnlich unterschiedliche Erfahrung von Raum, (Be-

wegt-)Bild, Ton und Text; die Produktions- und Betriebsbedingungen hingegen fallen
technologisch zusammen (wie Gerd Sebald ausfuhrt), und der Träger ist für die Erfahrung



486 Rezensionen - Comptes rendus

der Form grundsätzlich kontingent (wenn auch durch die Dominanz des Smartphones in

Zugang und Nutzung prägend und daher konzeptionell relevant). Digitale Daten sind
standardisierte Knetmasse, die man beliebig medial transferieren und funktional erweitern kann.
Das führt zu einem weiteren Unterschied, der mit dem ersten zusammenhängt: Mit dem
digitalen Medium kann und will man wesentlich etwas tun. Bereits vor dem «Web 2.0» war
die Entwicklung des Internets handlungs- und motivationsgetrieben. Nicht umsonst sprechen

wir von Nutzerinnen und Nutzern sowie von Anwendungen («Apps»), Die
Handlungskraft der Person ergänzt die Botschaft des Mediums. Allein schon das «Meme», das

quintessenzielle Format der Gedächtnisbildung im digitalen Zeitalter, das Formen, Medien
und die Grenzen von analog und digital durchbricht, zeigt, dass das Medium als Botschaft
nicht mehr reicht.

Eine zeitgemässe Theorie zu Medien und Gedächtnis stellt daher das Handeln und die

Motivation der Nutzerinnen und Nutzer ins Zentrum und verschiebt das Medium als

konzeptionellen Baustein an die Peripherie. Es wird das, was es immer war: Ein Instrument und
nicht ein Agent. Damit verändern sich Blickwinkel und Ausgangsfrage: Wie und warum
bilden wir soziales Gedächtnis mit Medien?

Wer nun in seiner Mediennutzungspraxis mit Theorien analoger Nutzung übereinstimmt,
erfährt keine Reibung und verfügt über blinde Flecken bezüglich der Evidenzen veränderter
Praxis. Man kann den «Frame» der Theorie nicht durchbrechen. Also fährt man fort, die

Frage aus der bisherigen Position zu formulieren - und findet unbefriedigende Antworten.
Wie es anders geht, zeigt uns Jasmin Pfeiffers schöner Beitrag zur Metapher des Paratexts.

Fazit: Wer einen Beitrag zu einem spezifischen Thema rund um Medien und sozialem
Gedächtnis sucht, wird sicher fündig. Ebenso dürften all jene, die klassische Konzepte als
unzureichend empfinden, Erleichterung verspüren - sie sind nicht allein. Wer hingegen wissen

will, wie man im digitalen Zeitalter erinnert, ist vielleicht besser beraten, wenn er oder sie

die aufgeworfenen Punkte der Beiträge aufnimmt und selbstbewusst aus einem eigenen
Blickwinkel weiterentwickelt.

Luzern Désirée Hilscher


	Rezensionen = Comptes rendus

