
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 113 (2019)

Artikel: "Nihilist und Christ" : une défaite de Nietzsche

Autor: Livry, Anatoly

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-847019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-847019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche

Anatoly Livry

«Damit habe ich dich, Nihilist»
Friedrich Nietzsche

Analyser aujourd'hui, au début du XXIe siècle, le résultat intermédiaire de l'action

de «Nietzsche-Antéchrist» peut constituer le travail de toute une vie pour
un philosophe. J'utiliserai donc les arguments de ce bref exposé1 afin de marquer

quelques axes de recherche, poser certaines questions, mais également
présenter mon enseignement universitaire qui fait suite à ma thèse de doctorat
soutenue à l'Université de Nice-Sophia Antipolis puis publiée chez «Hermann» à

Paris, travail dans lequel la question de l'opposition de Nietzsche au Galiléen a
été examinée.2 Il est nécessaire, pour commencer, de rappeler l'engagement de

Nietzsche le païen contre un certain christianisme incarné par Wagner, posture
que j'ai examinée en tant que spécialiste des religions dans un travail paru dans

une revue de théologiens suisses:3 «Nietzsche et Wagner: lutte entre le
paganisme et le christianisme», Schweizerische Zeitschriftfür Religions- und
Kulturgeschichte. Le paganisme chez Nietzsche étant plus prononcé qu'un simple
engagement contre le judéo-christianisme, celui-ci constitue aussi un important
objet de étude, voire une étape obligatoire avant de s'attaquer à notre sujet
présent, Nietzsche et le nihilisme.4 Pourtant ni la théologie académique, ni encore
moins la philosophie universitaire telle qu'elle est pratiquée actuellement ne

1

Exposé effectué en langue allemande par Dr Anatoly Livry: «Nihilist und Christ», le 14

octobre 2017 de 15h40 à 16h20, lors de ['Internationalen Nietzsche-Kongress. Il s'agit
d'un congrès international avec comité de sélection, «500 Jahre (Entrüstung der Einfalt)
Nietzsche und die Reformation», Naumburg (Saale), organisé par la Nietzsche-Gesellschaft

allemande du 12 au 15 octobre 2017.
2 Cf. Anatoly Livry, Nabokov le nietzschéen, Paris 2010, 313 p., préfacé par Renate Resch-

ke, professeur émerite à la Humboldt-Universität.
3 Cf. Anatoly Livry, Nietzsche et Wagner: lutte entre le paganisme et le christianisme, in:

SZRKG, 109 (2015), 253-267.
4 Cf. Anatoly Livry, Nietzsche et le «Juif», in: SZRKG, 110 (2016), 421-434.

SZRKG, 113(2019), 281-294.



282 Anatoly Livry

suffisent pour apprécier pleinement cette guerre totale menée par Nietzsche.
Pour y parvenir, il est préférable d'être un historien, un sociologue et un ethnologue,

un politologue, un psychologue et peut-être aussi un spécialiste de la sé-

miotique des médias (puisque depuis des décennies, c'est le présentateur de
télévision qui a remplacé le serviteur des dieux s'adressant aux fidèles ex cathedra
le jour du Seigneur ou lors de ses fêtes tel que l'avait connu Nietzsche jusque
dans sa famille). Mais surtout, la spécialité qu'il faut revendiquer, c'est celle la

plus dangereuse: être un philologue, celui qui explore le Verbe, au péril de

violer un tabou, d'après Nietzsche lui-même:

«In der That, man ist nicht Philolog und Arzt, ohne nicht zugleich auch Antichrist
zu sein. Als Philolog schaut man nämlich hinter die (heiligen Bücher), als Arzt
hinter die physiologische Verkommenheit des typischen Christen. Der Arzt sagt
(unheilbar), der Philolog (Schwindel) [,..].»5

Effectuant la généalogie de son «être philosophique», Nietzsche se voulait
donc fondamentalement un disciple de la philologie. Il est par conséquent
indispensable d'aborder ses travaux en tant que philologue, ce qui consiste à subir la
violence créatrice de pratiquer l'exégèse des textes de Nietzsche dans le cadre
de leur époque sans les souiller d'aucun anachronisme ou purge idéologique
survenue durant les siècles suivant la cessation de sa créativité. Appliquant une
telle «méthodologie héroïque», fidèle à Nietzsche dans l'examen de son propre
héritage, il serait juste de nous souvenir de cet ouvrage que Rudolf Steiner, un
autre <futur> Bâlois d'adoption de souche germanique, avait consacré à son aîné,

encore du vivant de Nietzsche: Ein Kämpfer gegen seine Zeit.b II s'était pour ce
faire inspiré d'une phrase de Nietzsche lui-même que le philosophe, ici sous le

masque de l'historien, avait préalablement mise entre guillemets comme s'il
prévoyait que ses conseils pédagogiques seraient empruntés pour le titre de l'ouvrage:

«Und wenn ihr nach Biographien verlangt, dann nicht nach jenen mit dem Refrain
(Herr So und so und seine Zeit), sondern nach solchen, auf deren Titelblatte es
heißen müßte (ein Kämpfer gegen seine Zeit).»7

Ma thèse principale est que sa lutte contre une certaine tendance christique à

présent omnipotente, Nietzsche l'avait totalement perdue. L'esprit des Évangiles
a quant à lui transgressé le cadre d'Églises devenues inutiles et a contaminé
l'Occident anciennement chrétien tout entier. Le «putsch des Évangélistes» a

fini par corrompre le monde politique, militaire, financier et même l'Université.
Certes, pendant des siècles, le christianisme a utilisé des Églises pour augmenter

5 Friedrich Nietzsche, Der Antichrist, in: KSA Kritische Studienausgabe), Berlin/New
York 1989, t. 6, 226, Nietzsche souligne.

6 Cf. Rudolf Steiner, Friedrich Nietzsche: Ein Kämpfer gegen seine Zeit, Weimar 1895, 125 p.
7 Friedrich Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben, in: KSA, 1.1, 295.



«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche 283

son emprise spirituelle et intellectuelle sur les nations de l'Occident. Tel un
célèbre Alien du cinéma hollywoodien, le christianisme a dévoré de l'intérieur
le corps des Églises qui l'avaient porté, se nourrissant de la vitalité de l'âme des

nations qui constituaient ces Églises (je ne sépare plus le catholicisme des diverses
formes du protestantisme: la tendance œcuménique avait effacé toute frontière non
seulement entre les dogmes mais aussi entre les doctrines sociales de ces Églises.
Il est passionnant, à ce propos, et je le conseille à mes collègues, de suivre des

séminaires de professeurs émérites de la faculté de théologie de Moscou, spécialistes

donc de l'orthodoxie russe, qui sans gêne aucune mais avec un orgueil non
dissimulé, enseignent leur «action œcuménique» de l'époque soviétique non
seulement dans l'ancienne alliance du pacte de Varsovie ou leur emprise sur les

Églises catholiques françaises ou italiennes via les partis communistes tout
puissants de ces pays, mais surtout leur manipulation de l'Église luthérienne de

l'Allemagne de l'Ouest et des pays Scandinaves notamment à partir de 1959.8 Par
conséquent, un spécialiste du marxisme-léninisme et de la présente doctrine de Luther
examinant le discours de l'Église luthérienne allemande contemporaine y trouve
très peu de Luther, mais bien davantage de dialectique révolutionnaire avec son
vocabulaire égalitariste). Pendant ces centaines d'années, l'esprit de la chrétienté a
essaimé dans l'ensemble de notre univers politique et avait marqué la défaite de

l'espoir aristocratique nietzschéen pour l'humanité - Nietzsche le marque,
quelques mois avant sa déchéance psychique, avec un désespoir non dissimulé:

«Und unterschätzen wir das Verhängnis nicht, das vom Christenthum aus sich bis
in die Politik eingeschlichen hat! Niemand hat heute mehr den Muth zu
Sonderrechten, zu Herrschafts-Rechten, zu einem Ehrfurchts-Gefühl vor sich und seines
Gleichen - zu einem Pathos der Distanz [,..].»9

Dans son appréciation, Nietzsche aurait peut-être pu aller plus loin et décrire
la réalité psychique des peuples occupant, de nos jours, le même espace?

Par la suite, les diverses branches de la vie civique (gestion étatique de la
famille, de la femme, de l'immigration, de la culture, de l'enseignement, de

l'Armée,...), qui toutes portent un christianisme dans leur chair guidant chacun de

leurs mouvements, contemplent ces carcasses des Églises gisant par terre mais
déclarent parallèlement la victoire de «Nietzsche-Antéchrist». Il s'agit de l'une
des plus grandes impostures de notre civilisation, et pour s'en rendre compte, il
faut revenir tout simplement aux textes de Nietzsche.

8 Je pense ici naturellement aux célèbres rencontres œcuméniques d'Arnoldshain où, à partir
de 1959, lurent acceptées les Églises de l'URSS et de tous les États du Pacte de Varsovie,
activité qui fut décrite par son acteur de l'époque, le professeur de théologie russe Alexeï
Ossipov, à l'occasion de ses récents séminaires moscovites, comme une «subversion
politique parfaitement réussie» (cf. son séminaire «Les Tendances religieuses occidentales»,
«3anaaHwe HcnoBe/iaHHH», MocKOBCicas .nyxonna» aKaaeMi«, 2005-2006).

9 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 218, Nietzsche souligne.



284 Anatoly Livry

La suite de ma thèse est davantage désespérante: la christianisation des

peuples occidentaux serait un problème anthropologique. Il marque une longue
déchéance de leur psyché ethnique, leur agonie en tant que peuples durant
depuis des siècles: elle ne serait qu'un symptôme que tout philosophe (et un
philosophe est un médecin, Nietzsche le sait, forcément, avec Platon10) remarquera

une sorte d'«agonie ethnique». Pire: tout souffrant ayant épuisé ses forces
vives ne résiste plus à la maladie, il aspire à la mort et les peuples de l'Occident
ont refusé de combattre le poison mortel du christianisme («Daß die starken
Rassen des nördlichen Europa den christlichen Gott nicht von sich gestoßen
haben, macht ihrer religiösen Begabung wahrlich keine Ehre, - um nicht vom Ge-
schmacke zu reden. Mit einer solchen krankhaften und altersschwachen Ausgeburt

der décadence hätten sie fertig werden müssen.»11), car ils désirent être
effacés de la surface du globe - et je ne présente pas au lecteur quelque sordide

complot génocidaire. Les Indo-européens s'adonneront à leur crépuscule
naturellement, voire joyeusement: ils courront vers leur euthanasie emplis de la
volupté languissante des ébats érotiques outre-tombaux chantée par Sapho dans ses

poèmes glyconiens ayant subi quelques morsures de Chronos.12 En effet - et le

philosophe doit s'allier avec le sociologue et l'anthropologue -, ce certain
«politiquement correct» pratiqué jusqu'à saturation en Occident, et en Occident
seulement, serait l'esprit des Évangiles déversé dans toute notre société, devenu

un dogme théocratique car ayant pénétré non seulement les mœurs, mais aussi le
code pénal de nombreux pays d'Europe et d'Amérique du nord. Et Nietzsche avait
cerné cette descente aux enfers des nations de l'Abendland bien avant Oswald
Spengler. Or, tous ces constats effectués grâce à Nietzsche-sociologue permettent
de présenter aussi les travaux de Nietzsche comme un héritage hippocratique, une
riavciKEia à cette mort. Plus haut, j'ai démontré comment Nietzsche avait épinglé
cette «infection chrétienne» ayant pénétré l'âme déjà affaiblie des ethnies

d'Europe, mais avant, dans son Antichrist, en parfait asclépiade, le philosophe
nous présente un «status praesens» de ces Occidentaux sans cesse dégradant:

«Die Menschheit stellt nicht eine Entwicklung zum Besseren oder Stärkeren oder
Höheren dar, in der Weise, wie dies heute geglaubt wird. Der (Fortschritt) ist bloß
eine moderne Idee, das heißt eine falsche Idee. Der Europäer von Heute bleibt, in
seinem Werthe tief unter dem Europäer der Renaissance; Fortentwicklung ist
schlechterdings nicht mit irgend welcher Nothwendigkeit Erhöhung, Steigerung,
Verstärkung.»

10 Cf. Platon, Politeia, III, 405-409.
11 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 185, Nietzsche souligne.
12 Cf. Sapho, Livre V, n° 95, texte établi par Théodore Reinach, Paris 1960, 266.
13 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 171, Nietzsche souligne.



«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche 285

Néanmoins, l'Occident repousserait obstinément le remède spirituel que
proposerait Nietzsche. Malgré l'horreur du tableau clinique dressé par le philosophe
avec une précision de diagnosticien de premier ordre, les Indo-européens de

l'Ouest s'acharneront donc à mourir, et il serait juste de se poser cette cruelle
question: le temps des nations occidentales naguère christianisées, et ayant donc

pâti de la sélection des pires espèces qu'il soit, n'est-il pas révolu? Quant à

Nietzsche, il lance son constat médical dans son Jenseits von Gut und Böse,
étant totalement détaché de l'humanité, à la manière de Zarathoustra, protagoniste

de l'ouvrage dont il venait à peine terminer la rédaction: «Und wenn euch
Großes mißriet, seid ihr selber darum - mißraten? Und mißrietet ihr selber,
mißriet darum - der Mensch? Mißriet aber der Mensch: wohlan! Wohlauf!»14
Cette conclusion est sans équivoque dans son catastrophisme. Mieux: pour son

diagnostic, Nietzsche recourt à l'autorité d'un Epicure, cet Antéchrist victorieux
d'avant les Évangiles comme Nietzsche nous le présente — à l'instar du
Descensus Christi ad Inferos en vue de ramener sous sa lumière les justes, par
essence intemporels, vétérotestamentaires15 - dans le même paragraphe de son

ouvrage où il s'attaque, en apostat joyeux, au «nihilisme christique»:16

«Gesetzt, dass man mit dem spöttischen und unbetheiligten Auge eines
epikurischen Gottes die wunderlich schmerzliche und ebenso grobe wie feine Komödie

des europäischen Christenthums zu überschauen vermöchte, ich glaube, man
fände kein Ende mehr zu staunen und zu lachen: scheint es denn nicht, dass Ein
Wille über Europa durch achtzehn Jahrhunderte geherrscht hat, aus dem Menschen
eine sublime Missgeburt zu machen?»17

Le passage cité n'est nullement une opinion émise par Nietzsche par hasard,

puis oubliée. Au contraire, Nietzsche répète à son lecteur son regret antichrétien
d'eugéniste, tel un philologue grisé par son propre Verbe adoré, et accable les

prêtres de Jésus d'avoir porté un coup terrible au génome des Indo-européens:

«Man hat ihnen Unschätzbares zu danken; und wer ist reich genug an Dankbarkeit,
um nicht vor alle dem arm zu werden, was zum Beispiel die (geistlichen
Menschen) des Christenthums bisher für Europa gethan haben! Und doch, wenn sie

14 Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra, in: KSA, t. 4, 364.
15 Cf. p. ex.: Première épître de Pierre 3:19-20.
16 «Die Mucker-Schleicherei, die Conventikel-Heimlichkeit, düstere Begriffe wie Hölle, wie

Opfer des Unschuldigen, wie unio mystica im Bluttrinken, vor Allem das langsam
aufgeschürte Feuer der Rache, der Tschandala-Rache - das wurde Herr über Rom, dieselbe Art
von Religion, der schon in ihrer Präexistenz-Form Epicur den Krieg gemacht hatte. Man
lese Lucrez, um zu begreifen, was Epicur bekämpft hat, nicht das Heidenthum, sondern
(das Christenthum), will sagen die Verderbniss der Seelen durch den Schuld-, durch den
Straf- und Unsterblichkeits-Begriff. - Er bekämpfte die unterirdischen Culte, das ganze
latente Christenthum, - die Unsterblichkeit zu leugnen war damals schon eine wirkliche
Erlösung.»: Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 246, Nietzsche souligne.

17 Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, in: KSA, t. 5, 82-83, Nietzsche souligne.



286 Anatoly Livry

den Leidenden Trost, den Unterdrückten und Verzweifelnden Muth, den
Unselbständigen einen Stab und Halt gaben und die Innerlich-Zerstörten und Wild-
Gewordenen von der Gesellschaft weg in Klöster und seelische Zuchthäuser lockten:

was mussten sie ausserdem thun, um mit gutem Gewissen dergestalt
grundsätzlich an der Erhaltung alles Kranken und Leidenden, das heisst in That und
Wahrheit an der Verschlechterung der europäischen Rasse zu arbeiten?»18

Pourtant ce prolixe constat terrible, réitéré continuellement par le philosophe
solidement accroché à l'idée du christianisme comme symptôme de la régression

d'une branche de l'humanité précisément à cause de l'universalisme du
culte méprisant les frontières ethniques («Das Christentum war nicht <national>,
nicht rassebedingt, - es wendete sich an jede Art von Enterbten des Lebens, es

hatte seine Verbündeten überall.»19) constitue naturellement une vision plus que
rarement examinée par les spécialistes universitaires contemporains de Nietzsche.

Le salut pourrait être apporté aux Occidentaux par un philologue - autrement

dit par celui qui ose la lecture de Nietzsche sans censure aucune et fait
connaître ses solutions hippocratiques. Mais le vaccin salvateur n'arrive-t-il pas

trop tard pour injecter sa potion vitale aux Indo-européens?
Quelle est la perversité réelle des préceptes des évangélistes fondant l'Église,

enseignement qui deviendra multiforme et omniprésent, selon Nietzsche? Pour

lui, non seulement les évangélistes préconisaient l'inverse du message de Jésus,

ainsi qu'il l'estime en se permettant quelques improvisations philologiques
d'helléniste («Das Wort schon <Christenthum> ist ein Missverständniss -, im
Grunde gab es nur Einen Christen, und der starb am Kreuz. Das (Evangelium)
starb am Kreuz. Was von diesem Augenblick an (Evangelium) heißt, war
bereits der Gegensatz dessen, was er gelebt: eine <schlimme Botschaft), ein Dys-
angelium.»20), mais, pire encore, toute cette tendance d'après la crucifixion sur
le Golgotha constitue pour Nietzsche la première prétention doctrinale
prolétarienne s'érigeant au statut d'une confession, et Nietzsche est limpide dans son
raisonnement: l'Église naissante adresse ses commandements à toute la plèbe du
monde antique, lui promettant surtout la vengeance sur l'aristocrate - le «meilleur»

dpioioç aussi sur le plan de la santé, imposant sa «contrainte» Kpâxoç -
naturellement créateur de toute civilisation. Et, ancien professeur universitaire,
Nietzsche sait que la pédagogie, c'est la répétition: «Das Christentum hat die
Ranküne der Kranken auf dem Grunde, den Instinkt gegen die Gesunden, gegen
die Gesundheit gerichtet.»21 Le déclin signifié par le christianisme serait donc

pour Nietzsche une forme de régression anthropologique. Cette tempête planétaire

de la vendetta des classes inférieures envers une certaine «noble robus-

18 Ibid., 82, Nietzsche souligne.
19 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 232.
20 Ibid., 211, Nietzsche souligne.
21 Ibid., 232.



«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche 287

tesse» incarnant l'excellence du principe de la KaAoKayaGia22 est sans cesse
décrite par Nietzsche pour qui chaque putsch accablant notre univers - lorsque
la plèbe de l'Occident se soulève, assassine des nobles, renverse l'ordre établi

ou massacre artistes et poètes - puise ses origines dans le chamboulement

civique imposé par les évangélistes:

«[...] ja mit Hülfe einer Religion, welche den sublimsten Heerdenthier-Begierden zu
Willen war und schmeichelte, ist es dahin gekommen, dass wir selbst in den
politischen und gesellschaftlichen Einrichtungen einen immer sichtbareren Ausdruck
dieser Moral finden: die demokratische Bewegung macht die Erbschaft der
christlichen. Dass aber deren Tempo für die Ungeduldigeren, für die Kranken und Süchtigen

des genannten Instinktes noch viel zu langsam und schläfrig ist, dafür spricht das

immer rasender werdende Geheul, das immer unverhülltere Zähnefletschen der
Anarchisten-Hunde, welche jetzt durch die Gassen der europäischen Cultur schweifen:
anscheinend im Gegensatz zu den friedlich-arbeitsamen Demokraten und
Revolutions-Ideologen, noch mehr zu den tölpelhaften Philosophastern und Bruderschafts-
Schwärmern, welche sich Socialisten nennen und die <freie Gesellschaft) wollen, in
Wahrheit aber Eins mit ihnen Allen in der gründlichen und instinktiven
Feindseligkeit gegen jede andre Gesellschafts-Form als die der autonomen Heerde f...]».23

Sans ambiguïté aucune, pour Nietzsche, l'optimisme «démocratique» (un des

nombreux synonymes approximatifs de «nihiliste» introduit par Nietzsche en

italique accentuant, comme à l'accoutumé, chez ce philologue l'importance du

terme utilisé, comme l'orateur qui le soulignerait par le changement de ton)
serait l'héritier direct du christianisme. Quant à ses apôtres actuels, ce sont les

anarchistes littéralement abaissés par notre philologue (classique) au niveau de

«chiens» (sans qu'il leur concède une indépendance cynique supposant au
moins une qualité humaine). Cette ascendance par ailleurs justifie parfaitement
le titre du présent article mettant sur un plan d'égalité le nihiliste du XIXe siècle
et son «ancêtre» des temps de Tibère.

Maintenant, indiquons avec plus de précision: d'où Nietzsche nous parle-t-il?
En somme: qui est Nietzsche philosophe qui dresse cette généalogie de la morale

du christianisme, parvenant à y trouver une parenté avec le nihilisme?
Nietzsche agit précisément non seulement comme un helléniste professionnel,
mais surtout ès qualité d'un authentique littérateur grec de l'époque
hellénistique. C'est la «Weltanschauung» que Nietzsche a acquise à travers des

décennies d'études passionnées des auteurs grecs, son être philologique ayant
progressivement submergé sa philosophie en l'archaïsant et l'enrichissant: je décris

22 Aristote, Éthique à Eudème, Livre VIII (chapitre 3).
23 Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse (cf. note 17), 124-125, Nietzsche souligne.



288 Anatoly Livry

cet état d'âme nuancé de Nietzsche, cet apatride germanophone s'incarnant dans

un homme de lettres des époques hellénistique et impériale dans ma publication
de la Nietzscheforschung, n° 24.24 Ce psychisme, selon mon étude, rend Nietzsche

inaccessible à tout chercheur méconnaissant non seulement le grec ancien
mais surtout les œuvres principales que l'Hellade nous a laissées.

Certes, Nietzsche est né dans un milieu de luthéranisme raffiné, celui d'un
pasteur également précepteur d'une famille princière.25 En revanche, ce qui,
selon Nietzsche, l'avait prédisposé à un combat théologique mortel, c'est, comme

il le décrira plusieurs décennies plus tard dans sa Vita, le lieu significatif de

sa venue au monde, un champ de bataille pour le luthéranisme, Lützen. Il est
donc logique que le premier nom dont Nietzsche se souvient est celui de

Gustav-Adolf II de Suède, tombé lors de l'affrontement de 1632 («Ich bin am
15. Oktober 1844 geboren, auf dem Schlachtfelde von Lützen. Der erste Name,
den ich hörte, war der Gustav Adolfs»26), ce «rempart du protestantisme» comme

le nomme un protagoniste d'un célèbre roman de Walter Scott.27 Le père de

Nietzsche meurt quand ce dernier à 4 ans. C'est alors son oncle maternel, pasteur

luthérien à Naumburg, qui reprend l'estafette pédagogico-luthérienne et le

jeune Friedrich Nietzsche assiste à ses sermons qui marquent son imaginaire:

«Die Kirche ist klein, aber sehr nett ausgeschmückt; der Besuch war immer recht
zahlreich. Aber was für eine wunderschöne Rede hielt der Onkel! Welche Kraft in
dieser Predigt! Wie nachdrücklich war jedes Wort! Ich erinnere mich fast noch
jedes Gedankens, den der Onkel aussprach. Er sprach über die Versöhnung,
anknüpfend an das Wort: Wenn du deine Gabe zum Altare bringst, so versöhne dich
zuvor mit deinem Bruder. Es war den Tag gerade Kommunion; gleich nach der
Predigt traten die zwei Amtleute des Dorfes vor, gebildete Männer, aber von jeher
einander feind, und versöhnten sich, indem sie sich gegenseitig die Hand reichten.

24 Cf. Anatoly Livry, La Carmen de Nietzsche sous le masque de la Bacchante chez Nabokov,

in: Nietzscheforschung, Berlin/New York 2017, t. 24, 389-397, publié sous la direction

de Renate Reschke, professeur émerite à la Humboldt-Universität.
25 «Mein Vater, 1813 geboren, starb 1849. Er lebte, bevor er das Pfarramt der Gemeinde

Röcken unweit Lützen übernahm, einige Jahre auf dem Altenburger Schlosse und
unterrichtete die vier Prinzessinnen daselbst. Seine Schülerinnen sind die Königin von Hannover,

die Großfürstin Constantin, die Großherzogin von Oldenburg und die Prinzeß Therese
von Sachsen-Altenburg. Er war voll tiefer Pietät gegen den preußischen König Friedrich
Wilhelm den Vierten, von dem er auch sein Pfarramt erhielt; die Ereignisse von 1848
betrübten ihn über die Maßen. Ich selber, am Geburtstage des genannten Königs geboren, am
15. Oktober, erhielt, wie billig, die Hohenzollern-Namen Friedrich Wilhelm. Einen Vorteil
hatte jedenfalls die Wahl dieses Tages: mein Geburtstag war meine ganze Kindheit
hindurch ein Festtag.»: Friedrich Nietzsche, Vita, in: KSA, t. 14, 472.

26 Friedrich Nietzsche, «An Georg Brandes in Kopenhagen» (Turino, den 10. April 1888) in
Sämtliche Briefe: KSA, t. 8, Berlin/New York 1988, 288.

27 «[...] the bulwark of the Protestant faith, the Lion of the North, the terror of Austria,
Gustavus the Victorious.»: Walter Scott, A Legend of Montrose.



«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche 289

Das heisst doch ein Erfolg! Ich blieb nach der Predigt mit dem Onkel noch zurück;
denn es war noch eine Taufe. Der Kantor kam herunter und begrüsste uns.»28

C'est bien plus tard que sa progressive conversion vers le dionysisme
commencera via l'étude puis l'enseignement universitaire du grec, sans oublier le

pressoir de la Guerre franco-prussienne. C'est là que Nietzsche tente de faire
revivre l'esprit tragique grec dans un but de renaissance de l'esprit allemand, précise

le philologue à la fin de Die Geburt der Tragödie:

«Zu unserem Tröste aber gab es Anzeichen dafür, dass trotzdem der deutsche
Geist in herrlicher Gesundheit, Tiefe und dionysischer Kraft unzerstört, gleich
einem zum Schlummer niedergesunknen Ritter, in einem unzugänglichen
Abgrunde ruhe und träume: aus welchem Abgrunde zu uns das dionysische Lied
emporsteigt, um uns zu verstehen zu aeben, dass dieser deutsche Ritter auch jetzt
noch seinen uralten dionysischen Mythus in selig-emsten Visionen träumt.»29

Même son Zarathoustra est plus grec d'Ionie que Perse. 11 s'exprime par
paraboles obscures comme Héraclite d'Éphèse, philosophe né de souche royale.
Il s'adresse aux héritiers de la culture hellénique mais aussi aux diverses tribus
barbares et les examine comme le fit Hérodote. Au bout de toutes ses études
raffinées de l'héritage de l'Hellade, Nietzsche trouve le christianisme trop goujat,
banal, plébéien et le dégoût esthétique se rajoute à l'écœurement philologique et
accélère son rejet religieux: «Das Schicksal des Christenthums liegt in der Noth-
wendigkeit, dass sein Glaube selbst so krank, so niedrig und vulgär werden
musste, als die Bedürfnisse krank, niedrig und vulgär waren, die mit ihm
befriedigt werden sollten.»30 Peu à peu, Nietzsche devient un homme de lettres

grec de l'époque hellénistique avec toutes ses nuances psychologiques tel que le
décrit dans sa thèse de doctorat majoritairement consacrée à Lucien de Samosate
le feu professeur Jacques Bompaire.31 Ainsi, un littérateur de l'époque hellénistique

se croit l'égal des princes et des tyrans, tel Nietzsche qui s'est adressé au
roi d'Italie comme à «Meinem geliebten Sohn Umberto»32. Un lettré de l'époque

hellénistique s'exprime dans les formes les plus sophistiquées de la langue
et il s'obstine à ce que son message ne soit saisi par le commun des mortels de

ses ex-compatriotes, acceptant la douleur que cette incompréhension lui afflige:
«[...] wehe mir! ich bin eine nuance [,..].»33 Cette souffrance n'empêche pas le

fait que, pourtant, Nietzsche, en tant que créateur, se réjouisse dans ses œuvres

28 Friedrich Nietzsche, Meine Ferienreise, in: Autobiographisches aus den Jahren 1856 bis
1869, in: Werke in drei Bänden, München 1956, t. 3. 81-82.

29 Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragödie, in: KSA, t. 1, 153-154.
30 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 209.
31 Jacques Bompaire, Lucien écrivain: imitation et création, Paris 1958, 794 p.
32 Nietzsche, «An Umberto I König von Italien» (Turin, um den 4. Januar 1889) in Sämtliche

Briefe (cf. note 26), 577.
33 Friedrich Nietzsche, Ecce homo, in: KSA, t. 6, 362.



290 Anatoly Livry

philosophiques d'être trop complexe, exprimant son espoir qu'on ait du mal à le

comprendre: «Es ist schwer, verstanden zu werden: besonders wenn man gan-
gasrotogati denkt und lebt, unter lauter Menschen, welche anders denken und
leben, nämlich kurmagati oder besten Falles <nach der Gangart des Frosches»

mandeikagati - ich thue eben Alles, um selbst schwer verstanden zu werden?»34

Sa philologie s'érige en rempart infranchissable entre ses contemporains -
également Chrétiens dans leur majorité - et sa philosophie.

Nietzsche ne se contente pas d'exprimer un dégoût stylistique pour le
christianisme en établissant sa généalogie commune avec le nihilisme. Il pousse son

autopsie au-delà la naissance de Jésus, discernant ses origines nihilistes quatre
siècles et demi avant notre ère: la source, c'est ce Socrate qui a démocratisé la

dialectique et est, par cela, devenu, avec son biographe Platon, l'antagonisme
absolu d'un Hellène et Nietzsche confirme, par sa propre datation, ma thèse sur
sa maturité en tant que philologue qui marquerait sa Reconquista du paganisme:
«[...] ich erkannte Sokrates und Plato als Verfalls-Symptome, als Werkzeuge der

griechischen Auflösung, als pseudogriechisch, als antigriechisch ((Geburt der

Tragödie) 1872).»35 Nietzsche poursuit, dans son non moins théologique
Götzen-Dämmerung, la mise sur un pied d'égalité des morales socratique et
chrétienne: «Sokrates war ein Missverständniss; die ganze Besserungs-Moral, auch
die christliche, war ein Missverständniss [,..].»36 Remarquons, là aussi, comme
à son habitude, que Nietzsche attire l'importance de toute cette phrase en vrai
philologue, par l'italique. Un autre point considérable de ce prêche par écrit:
l'attraction de Nietzsche pour le terme «Missverständniss» qui, sous sa plume,
surgit comme le moyen d'indiquer 1'«incompréhension anthropologique» qui
marque la rencontre de l'humanité avec Jésus. Dans L'Antéchrist, ce même terme

sera appliqué au christianisme dans son ensemble:

«Das Wort schon <Christenthum> ist ein Missverständniss -, im Grunde gab es nur
Einen Christen, und der starb am Kreuz. Das «Evangelium» starb am Kreuz. Was
von diesem Augenblick an (Evangelium) heißt, war bereits der Gegensatz dessen,
was er gelebt: eine (schlimme Botschaft), ein Dysangelium.»31

Ce sont donc cet espoir tout évangélique de Socrate dans la bonté naturelle
humaine ainsi que dans l'égalité des humains entre eux et l'appartenance de

Socrate à la plèbe («Mit Sokrates schlägt der griechische Geschmack zugunsten
der Dialektik um: was geschieht da eigentlich? Vor allem wird damit ein vornehmer

Geschmack besiegt; der Pöbel kommt mit der Dialektik obenauf.»38) dans sa

34 Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse (cf. note 17), 45.
35 Friedrich Nietzsche, Das Problem des Sokrates, in: Götzen-Dämmerung, KSA, t. 6, 68.
36 Ibid. p. 73, Nietzsche souligne.
37 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 211, Nietzsche souligne.
38 Nietzsche, Das Problem des Sokrates (cf. note 35), 69, Nietzsche souligne.



«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche 291

haine plébéienne de l'aristocrate que Nietzsche baptise par le gallicisme de
«Ressentiment» («1st die Ironie des Sokrates ein Ausdruck von Revolte? von Pöbel-
Ressentiment?»39), faisant de Socrate le premier nihiliste chrétien. Ce fameux
ressentiment est pour Nietzsche l'origine même du christianisme: «Der Eine Gott
und der Eine Sohn Gottes: Beides Erzeugnisse des ressentiments [,..].»40

11 existe aussi un versant bien réel du nihilisme que Nietzsche affronte avec
véhémence, cette fois-ci en se débarrassant de tout le raffinement d'un
professeur de grec ancien, c'est ce terrorisme se propageant à travers la Russie
impériale, visant à la fois le monarque et ses notables.

Ce n'est nullement le «nihilisme» de Friedrich Heinrich Jacobi, pourtant
connu de Nietzsche.41 Ce n'est pas non plus un nihilisme littéraire rendu
mondialement célèbre grâce à Pères et Fils de Tourgueniev, roman lu par Nietzsche
en 1873. Quant à Martin Heidegger qui se plonge en 1940 dans une discussion

avec un Nietzsche alors psychiquement décédé depuis plus d'un demi-siècle, il
commet exactement cet anachronisme puisqu'il examine le nihilisme de
Nietzsche de façon excessivement ontologique: Heidegger a du mal à concevoir que
les nihilistes de l'époque de Nietzsche sont passés du statut de hors-la-loi
poursuivis à celui de maîtres du plus vaste État sur terre, l'Union soviétique étant
alors encore une fidèle alliée de sa patrie nationale-socialiste.42 Non, le

nihilisme, alors manifesté en Russie, que combat Nietzsche est bien charnel: c'est
constamment que Nietzsche est informé, tout comme ses contemporains
occidentaux, des attentats commis par des nihilistes contre tout d'abord l'empereur
Alexandre II le «libérateur». À compter de 1866 (alors que Nietzsche a 22 ans),
le monarque subira onze tentatives d'assassinat dont la dernière, celle de 1881,
atteindra sa cible: le frère aîné du Grand-Duc Constantin auquel fut mariée
Alexandra de Saxe-Altenbourg, l'ancienne élève du père de Nietzsche (et ce lien
était très important pour le philosophe, souvenons-nous du «prélude familial»
d'Ecce homo), fut déchiqueté par une bombe, crime qui incite Nietzsche un an

plus tard à la lecture de la traduction française des Possédés de Dostoïevski,

ouvrage qui ne sera pas sans l'influencer. La terreur nihiliste ne cessa cependant
nullement, poursuivant ainsi Alexandre III, rescapé d'un attentat en 1887, année

où Nietzsche jouissait encore de toute sa puissance créatrice et portait régu-

39 Ibid., 70.
40 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 214.
41 Cf. Friedrich Nietzsche, Kommentar zu Band 6, in: KSA, t. 14, 404.
42 Cf. Martin Heidegger, Nietzsche: Der europäische Nihilismus, 2. Abt: Vorlesungen, Band

48, (II. Trimester 1940), Frankfurt a. M. 1986, 339 p.



292 Anatoly Livry

lièrement ses regards vers la Russie, ses penchants érotiques envers Louise von
Salomé y étant pour très peu (contrairement à l'interprétation «patriotique» quelque

peu infantile de Nietzsche [qui ne vise qu'à s'aligner sur l'actuelle doctrine

étatique russe] adoptée à l'Institut philosophique de l'Académie des sciences de la
Russie post-soviétique, laquelle va jusqu'à mépriser la lecture du philosophe en

langue allemande43). Voilà pourquoi toute sa vie d'adulte durant donc, Nietzsche
est en permanence informé de cette terreur nihiliste et les attentats russes trouvent
un écho dans son œuvre philosophique. La presse occidentale ne cesse d'évoquer
ces forfaits fracassants perpétrés à l'Est de l'Europe et je pense notamment au

journal préféré de Nietzsche: «[...] ich selbst lese, mit Verlaub, nur das Journal
des Débats [...]»44, cette affirmation gallo-centriste approuvant ma déclaration sur
l'obligation de connaître la langue française pour travailler sur Nietzsche. Or, ce

quotidien parisien (que j'ai dû lire, pour mes investigations nietzschéennes, dans

son ensemble) annonçait dès sa première page la plupart des attentats des

nihilistes russes, puis décrivait la chronologie serrée de ses conséquences, via les

dépêches de son correspondant à Saint-Pétersbourg ou de celui de l'agence Havas,

publiant même jusqu'aux regrets des parlementaires berlinois comme cela, par
exemple, fut suite à l'assassinat d'Alexandre II: «[...] attristés d'événement qui
prive l'empereur d'Allemagne d'un parent chéri.»45 Ces précisions qui rappelaient
les liens unissant la Russie au IIe Reich allemand ne pouvaient échapper à

Nietzsche, - à cette époque un philosophe déjà mûr préparant son Also sprach
Zarathustra et s'inspirant de tous les soubresauts de cette humanité qui est le

protagoniste véritable de son poème explosif.
En conclusion, pour Nietzsche donc, surtout à partir de son professorat à

Bâle, un Chrétien est issu de la lie de l'humanité unissant tares civiques,
esthétiques, philologiques, philosophiques et religieuses et partageant ses origines
avec l'anarchiste:

«Wen hasse ich unter dem Gesindel von Heute am besten? Das Sozialisten-Gesindel,

die Tschandala-Apostel, die den Instinkt, die Lust, das Genügsamkeits-
Gefühl des Arbeiters mit seinem kleinen Sein untergraben, - die ihn neidisch
machen, die ihn Rache lehren Das Unrecht liegt niemals in ungleichen Rechten, es

liegt im Anspruch auf <gleiche> Rechte Was ist schlecht? Aber ich sagte es

schon: Alles, was aus Schwäche, aus Neid, aus Rache stammt. - Der Anarchist
und der Christ sind Einer Herkunft [,..].»4S

43 Cf. Anatoly Livry, Nietzsche, un indicateur de la santé psychique de la Russie, in:
Nietzscheforschung, t. 25, Berlin/Boston 2018, 415—430, publié sous la direction de Renate
Reschke, professeur émerite à la Humboldt-Universität, et plus particulièrement p. 428,
note 36 consacrée à la critique de Julia Sineokaja.

44 Nietzsche, Ecce homo (cf. note 33), 301.
45 Journal des débats, Édition de Paris (Matin), le 15 mars 1881, 1.
46 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 244, Nietzsche souligne.



«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche 293

Nietzsche classe donc ces deux espèces qu'il ne cesse de combattre dans la
caste inférieure, cette personnification de l'impureté - la chândâla - dont le nom
lui fut emprunté par son correspondant Strindberg pour sa nouvelle historique.
Quant à Jésus lui-même, Nietzsche use, commettant quelque anachronisme, pour
le fondateur du Christianisme de la même terminologie, le présentant comme un
putschiste antique - en reconnaissant tout de même à cet anarchiste une sainteté
certaine - qui brise l'ordre établi en remuant cette même chândâla de la Judée:

«Dieser heilige Anarchist, der das niedere Volk, die Ausgestossnen und <Sünder>, die
Tschandala innerhalb des Judenthums zum Widerspruch gegen die herrschende

Ordnung aufrief - mit einer Sprache, falls den Evangelien zu trauen wäre, die auch
heute noch nach Sibirien fuhren würde, war ein politischer Verbrecher, so weit eben

politische Verbrecher in einer absurd-unpolitischen Gemeinschaft möglich waren.»47

Voilà les raisons pour lesquelles, dans son Antichrist, Nietzsche est, déjà
littéralement, formel quant à l'union indissociable des nihilistes - dont il est le

spectateur permanent des exactions terroristes réelles commises dans l'Empire
russe - et des disciples de Jésus: «Nihilist und Christ: das reimt sich, das reimt
sich nicht bloss [,..].»48

«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche

Le nihilisme apparaît au grand jour comme concept au 19ème siècle et a tout de suite
heurté Friedrich Nietzsche qui est devenu son analyste le plus perspicace. Il est temps,
peut-être, de poser aujourd'hui, en 2019, la question des origines, du développement et
des influences du nihilisme tel que Nietzsche l'avait connu, tel que l'avaient perçu ses

disciples spirituels - à l'instar de Martin Heidegger - et tel que nous, à l'aube du mème

millénaire, pouvons l'appréhender. Un labeur nuancé d'historien, de philosophe, de
théologien et surtout de philologue devrait nous éviter de tomber dans le piège des anachro-
nismes, un danger pour tout scientifique. Cet article issu de l'exposé que j'ai donné lors
du Congrès international de la Deutsche Nietzsche-Gesellschaft «500 Jahre (Entrüstung
der Einfalt): Nietzsche und die Reformation» (organisé entre le 12 et le 15 octobre 2017)
s'efforce précisément de débarrasser la perception du nihilisme de Nietzsche d'un certain
nombre de lieux communs imposés par des doctrines et événements historiques qui ont
suivi la mort du philosophe. Un problème particulier qui rend cette analyse urgente réside
dans le lien qu'établit Nietzsche lui-même entre le nihilisme et le christianisme: ce point
est évidemment examiné dans le présent article.

Nihilisme - Friedrich Nietzsche - christianisme - Martin Heidegger - anachronisme.

«Nihilist und Christ»: eine Niederlage für Nietzsche

Der Nihilismus entstand im 19. Jahrhundert als Konzept und traf sogleich Friedrich
Nietzsche, der zu seinem aufschlussreichsten Analysten wurde. Vielleicht ist es an der
Zeit, heute, im Jahr 2019, die Frage nach den Ursprüngen, der Entwicklung und den
Einflüssen des Nihilismus, wie Nietzsche ihn gekannt hatte, wie er von seinen spiri-

47 Ibid., 198, Nietzsche souligne.
48 Ibid., 247.



294 Anatoly Livry

tuellen Schülern - wie Martin Heidegger - wahrgenommen wurde und wie wir ihn zu
Beginn des dritten Jahrtausends erfassen können, zu stellen. Ein nuanciertes Werk des
Historikers, Philosphen, Theologen und vor allem Philologen sollte vermeiden, in die
Falle des Anachronismus zu tappen - eine Gefahr für jeden Wissenschaftler. Dieser Artikel,

aus einem Vortrag entstanden, den ich auf dem Internationalen Kongress der Deutschen

Nietzsche-Gesellschaft «500 Jahre (Entrüstung der Einfalt). Nietzsche und die
Reformation» gehalten habe (12. bis 15. Oktober 2017) versucht gerade, aus Nietzsches
Wahrnehmung des Nihilismus eine Reihe von Orten zu beseitigen, die durch doktrinäre
Anschauungen und historische Ereignisse nach dem Tod des Philosphen ihm aufgezwungen

wurden. Ein besonderes Problem, das diese Analyse dringlich macht, ist die von
Nietzsche hergestellte Verbindung zwischen Nihilismus und Christentum. Vorliegender
Artikel hat diesen Punkt untersucht.

Nihilismus - Friedrich Nietzsche - Christentum - Martin Heidegger - Anachronismus.

«Nihilist und Christ»: una sconfltta di Nietzsche
11 nichilismo viene alia luce come un concetto nel XIXesimo secolo e subito colpisce
Friederich Nietzsche che è diventato il suo analista più perspicace. Oggi, forse, è arrivato
il momento di domandarsi quali sono le origini, gli sviluppi e le influenze del nichilismo
corne Nietzsche l'ha conosciuto, come i suoi discepoli spirituali - ad esempio Martin
Heidegger - l'hanno percepito e come noi, alTalba del III millenario, possiamo recepirlo.
Un'opera sfumata di storici, di filosofî, di teologi e soprattutto di filologi dovrebbe evi-
tarci di cadere nella trappola dell'anacronismo, un pericolo per ogni scienziato. Questo
articolo tratto dall'intervento che ho presentato al congresso internazionale délia Deutsche

Nietzsche-Gesellschaft «500 Jahre (Entrüstung des Einfalt): Nietzsche und die
Reformation» (organizzato tra il 12 e il 15 ottobre 2017) si Sforza precisamente di liberare la
percezione nichilista di Nietzsche da un certo numéro di luoghi comuni imposti dalle dot-
trine e dagli eventi storici seguiti alla morte del filosofo. Un problema particolare che
rende quest'analisi urgente risiede nel legame che Nietzsche stesso stabilisée tra il nichilismo

e il cristianesimo: questo punto è evidentemente esaminato in questo articolo.

N ichilismo - Friedrich Nietzsche - cristianesimo - Martin Heidegger - anacronismo.

«Nihilist and Christian»: A Defeatfor Nietzsche

Nihilism emerged as a concept in the nineteenth century, and immediately interested
Friedrich Nietzsche, who became his most insightful analyst. It is time, perhaps, to ask
today, in 2019, the question of the origins, development and influences of nihilism as
Nietzsche had known it, as perceived by his spiritual disciples (for example, Martin
Heidegger), and as we, at the dawn of the third millennium, can grasp it. The nuanced
work of a historian, philosopher, theologian and especially philologist should avoid
falling into the trap of anachronisms, which is a danger for any scholar. This article, based
on a lecture which I gave at the International Congress of the Deutsche Nietzsche-Gesellschaft

on the topic «500 Jahre (Entrüstung der Einfalt): Nietzsche und die
Reformation» (organized between 12 and 15 October, 2017) attempts precisely to rid Nietzsche's

perception of nihilism of a number of commonplaces imposed by doctrines and
historical events that followed the death of the philosopher. A particular problem that
makes this analysis urgent is the link established by Nietzsche between nihilism and
Christianity: the article examines specifically this aspect.

Nihilism - Friedrich Nietzsche - Christianity - Martin Heidegger - Anachronism.

Anatoly Livry, Dr., Université de Nice-Sophia Antipolis.


	"Nihilist und Christ" : une défaite de Nietzsche

