Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 113 (2019)

Artikel: "Nihilist und Christ" : une défaite de Nietzsche
Autor: Livry, Anatoly
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-847019

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-847019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche

Anatoly Livry

«Damit habe ich dich, Nihilist»
Friedrich Nietzsche

Analyser aujourd’hui, au début du XXI° siecle, le résultat intermédiaire de 1’ac-
tion de «Nietzsche-Antéchrist» peut constituer le travail de toute une vie pour
un philosophe. J'utiliserai donc les arguments de ce bref exposé' afin de mar-
quer quelques axes de recherche, poser certaines questions, mais également pré-
senter mon enseignement universitaire qui fait suite 8 ma thése de doctorat sou-
tenue a I’Université de Nice-Sophia Antipolis puis publiée chez «Hermann» a
Paris, travail dans lequel la question de I’opposition de Nietzsche au Galiléen a
été examinée.? Il est nécessaire, pour commencer, de rappeler I’engagement de
Nietzsche le paien contre un certain christianisme incarné par Wagner, posture
que j’ai examinée en tant que spécialiste des religions dans un travail paru dans
une revue de théologiens suisses:® «Nietzsche et Wagner: lutte entre le paga-
nisme et le christianisme», Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kultur-
geschichte. Le paganisme chez Nietzsche étant plus prononcé qu’un simple
engagement contre le judéo-christianisme, celui-ci constitue aussi un important
objet de étude, voire une étape obligatoire avant de s’attaquer a notre sujet pré-
sent, Nietzsche et le nihilisme.* Pourtant ni la théologie académique, ni encore
moins la philosophie universitaire telle qu’elle est pratiquée actuellement ne

I Exposé effectué en langue allemande par Dr Anatoly Livry: «Nihilist und Christ», le 14
octobre 2017 de 15h40 a 16h20, lors de I’Internationalen Nietzsche-Kongress. Il s’agit
d’un congrés international avec comité de sélection, «500 Jahre Entriistung der Einfalt)
Nietzsche und die Reformation», Naumburg (Saale), organisé par la Nietzsche-Gesell-
schaft allemande du 12 au 15 octobre 2017.

2 Cf. Anatoly Livry, Nabokov le nietzschéen, Paris 2010, 313 p., préfacé par Renate Resch-
ke, professeur émerite a la Humboldt-Universitt.

3 Cf. Anatoly Livry, Nietzsche et Wagner: lutte entre le paganisme et le christianisme, in:
SZRKG, 109 (2015), 253-267.

4 Cf. Anatoly Livry, Nietzsche et le «Juify», in: SZRKG, 110 (2016), 421-434.

SZRKG, 113 (2019), 281-294.



282 Anatoly Livry

suffisent pour apprécier pleinement cette guerre totale menée par Nietzsche.
Pour y parvenir, il est préférable d’étre un historien, un sociologue et un ethno-
logue, un politologue, un psychologue et peut-étre aussi un spécialiste de la sé-
miotique des médias (puisque depuis des décennies, c’est le présentateur de télé-
vision qui a remplacé le serviteur des dieux s’adressant aux fideles ex cathedra
le jour du Seigneur ou lors de ses fétes tel que I’avait connu Nietzsche jusque
dans sa famille). Mais surtout, la spécialité qu’il faut revendiquer, c’est celle la
plus dangereuse: étre un philologue, celui qui explore le Verbe, au péril de
violer un tabou, d’aprées Nietzsche lui-méme:

«In der That, man ist nicht Philolog und Arzt, ohne nicht zugleich auch Antichrist
zu sein. Als Philolog schaut man ndmlich hinter die <heiligen Biichen), als Arzt
hinter die physiologische Verkommenheit des typischen Christen. Der Arzt sagt
cunheilbar, der Philolog «Schwindeb [...].»°

Effectuant la généalogie de son «étre philosophique», Nietzsche se voulait
donc fondamentalement un disciple de la philologie. Il est par conséquent indis-
pensable d’aborder ses travaux en tant que philologue, ce qui consiste a subir la
violence créatrice de pratiquer I’exégése des textes de Nietzsche dans le cadre
de leur époque sans les souiller d’aucun anachronisme ou purge idéologique sur-
venue durant les siécles suivant la cessation de sa créativité. Appliquant une
telle «méthodologie héroique», fidéle & Nietzsche dans 1’examen de son propre
héritage, il serait juste de nous souvenir de cet ouvrage que Rudolf Steiner, un
autre «futur Balois d’adoption de souche germanique, avait consacré a son ainé,
encore du vivant de Nietzsche: Ein Kdampfer gegen seine Zeit.® 11 s’était pour ce
faire inspiré d’une phrase de Nietzsche lui-méme que le philosophe, ici sous le
masque de I’historien, avait préalablement mise entre guillemets comme s’il pré-
voyait que ses conseils pédagogiques seraient empruntés pour le titre de 1’ouvrage:

«Und wenn ihr nach Biographien verlangt, dann nicht nach jenen mit dem Refrain
<Herr So und so und seine Zeit>, sondern nach solchen, auf deren Titelblatte es
heiBen miiBte ein Kdmpfer gegen seine Zeit).»’

Ma thése principale est que sa lutte contre une certaine tendance christique a
présent omnipotente, Nietzsche I’avait totalement perdue. L’esprit des Evangiles
a quant a lui transgressé le cadre d’Eglises devenues inutiles et a contaminé
1’Occident anciennement chrétien tout entier. Le «putsch des Evangélistes» a
fini par corrompre le monde politique, militaire, financier et méme 1’Université.
Certes, pendant des siécles, le christianisme a utilisé des Eglises pour augmenter

5 Friedrich Nietzsche, Der Antichrist, in: KSA (= Kritische Studienausgabe), Berlin/New
York 1989, t. 6, 226, Nietzsche souligne.

®  Cf. Rudolf Steiner, Friedrich Nietzsche: Ein Kdmpfer gegen seine Zeit, Weimar 1895, 125 p.

7 Friedrich Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben, in: KSA, t. 1, 295.



«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche 283

son emprise spirituelle et intellectuelle sur les nations de 1’Occident. Tel un
célébre Alien du cinéma hollywoodien, le christianisme a dévoré de I’intérieur
le corps des Eglises qui ’avaient porté, se nourrissant de la vitalité de I’4me des
nations qui constituaient ces Eglises (je ne sépare plus le catholicisme des diverses
formes du protestantisme: la tendance cecuménique avait effacé toute frontiére non
seulement entre les dogmes mais aussi entre les doctrines sociales de ces Eglises.
Il est passionnant, a ce propos, et je le conseille & mes collégues, de suivre des
séminaires de professeurs émérites de la faculté¢ de théologie de Moscou, spécia-
listes donc de I’orthodoxie russe, qui sans géne aucune mais avec un orgueil non
dissimulé, enseignent leur «action cecuménique» de I’époque soviétique non
seulement dans I’ancienne alliance du pacte de Varsovie ou leur emprise sur les
Eglises catholiques frangaises ou italiennes via les partis communistes tout puis-
sants de ces pays, mais surtout leur manipulation de I’Eglise luthérienne de 1’Alle-
magne de I’Ouest et des pays scandinaves notamment & partir de 1959.% Par con-
séquent, un spécialiste du marxisme-léninisme et de la présente doctrine de Luther
examinant le discours de I’Eglise luthérienne allemande contemporaine y trouve
trés peu de Luther, mais bien davantage de dialectique révolutionnaire avec son
vocabulaire égalitariste). Pendant ces centaines d’années, I’esprit de la chrétienté a
essaimé dans 1’ensemble de notre univers politique et avait marqué la défaite de
I’espoir aristocratique nietzschéen pour I’humanité — Nietzsche le marque,
quelques mois avant sa déchéance psychique, avec un désespoir non dissimulé:

«Und unterschétzen wir das Verhéingnis nicht, das vom Christenthum aus sich bis
in die Politik eingeschlichen hat! Niemand hat heute mehr den Muth zu Sonder-
rechten, zu Herrschafts-Rechten, zu einem Ehrfurchts-Gefiihl vor sich und seines
Gleichen — zu einem Pathos der Distanz [...]»°

Dans son appréciation, Nietzsche aurait peut-étre pu aller plus loin et décrire
la réalité psychique des peuples occupant, de nos jours, le méme espace?

Par la suite, les diverses branches de la vie civique (gestion étatique de la
famille, de la femme, de I'immigration, de la culture, de 1’enseignement, de
I’Armée, ...), qui toutes portent un christianisme dans leur chair guidant chacun de
leurs mouvements, contemplent ces carcasses des Eglises gisant par terre mais ...
déclarent parallelement la victoire de «Nietzsche-Antéchrist». Il s’agit de I’une
des plus grandes impostures de notre civilisation, et pour s’en rendre compte, il
faut revenir tout simplement aux textes de Nietzsche.

8 Je pense ici naturellement aux célebres rencontres cecuméniques d’Arnoldshain ou,  partir
de 1959, furent acceptées les Eglises de I'URSS et de tous les Etats du Pacte de Varsovie,
activité qui fut décrite par son acteur de I’époque, le professeur de théologie russe Alexef
Ossipov, a I’occasion de ses récents séminaires moscovites, comme une «subversion poli-
tique parfaitement réussie» (cf. son séminaire «Les Tendances religicuses occidentalesy,
«3anaaHeie ucnoBeaanus», MockoBckas gyxosHas akajgemus, 2005-2006).

 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 218, Nietzsche souligne.



284 Anatoly Livry

La suite de ma thése est davantage désespérante: la christianisation des
peuples occidentaux serait un probléme anthropologique. Il marque une longue
déchéance de leur psyché ethnique, leur agonie en tant que peuples durant
depuis des siecles: elle ne serait qu'un symptéme que tout philosophe (et un
philosophe est un médecin, Nietzsche le sait, forcément, avec Platon!®) remar-
quera une sorte d’«agonie ethnique». Pire: tout souffrant ayant épuisé ses forces
vives ne résiste plus a la maladie, il aspire a la mort et les peuples de 1’Occident
ont refusé de combattre le poison mortel du christianisme («DalB} die starken
Rassen des nérdlichen Europa den christlichen Gott nicht von sich gestoen ha-
ben, macht ihrer religiosen Begabung wahrlich keine Ehre, — um nicht vom Ge-
schmacke zu reden. Mit einer solchen krankhaften und altersschwachen Ausge-
burt der décadence hitten sie fertig werden miissen.»'!), car ils désirent étre ef-
facés de la surface du globe — et je ne présente pas au lecteur quelque sordide
complot génocidaire. Les Indo-européens s’adonneront a leur crépuscule natu-
rellement, voire joyeusement: ils courront vers leur euthanasie emplis de la vo-
lupté languissante des ébats érotiques outre-tombaux chantée par Sapho dans ses
poémes glyconiens ayant subi quelques morsures de Chronos.!? En effet — et le
philosophe doit s’allier avec le sociologue et 1’anthropologue —, ce certain «po-
litiquement correct» pratiqué jusqu’a saturation en Occident, et en Occident
seulement, serait I’esprit des Evangiles déversé dans toute notre société, devenu
un dogme théocratique car ayant pénétré non seulement les mceurs, mais aussi le
code pénal de nombreux pays d’Europe et d’Amérique du nord. Et Nietzsche avait
cerné cette descente aux enfers des nations de I’Abendland bien avant Oswald
Spengler. Or, tous ces constats effectués grace a Nietzsche-sociologue permettent
de présenter aussi les travaux de Nietzsche comme un héritage hippocratique, une
[Tavdxewa a cette mort. Plus haut, j’ai démontré comment Nietzsche avait épinglé
cette «infection chrétienne» ayant pénétré I’dme déja affaiblie des ethnies
d’Europe, mais avant, dans son Antichrist, en parfait asclépiade, le philosophe
nous présente un «status praesens» de ces Occidentaux sans cesse dégradant:

«Die Menschheit stellt nicht eine Entwicklung zum Besseren oder Stérkeren oder
Hoheren dar, in der Weise, wie dies heute geglaubt wird. Der «Fortschritt) ist blof
eine moderne Idee, das heiflt eine falsche Idee. Der Européder von Heute bleibt, in
seinem Werthe tief unter dem Europ#der der Renaissance; Fortentwicklung ist
schlechterdings nicht mit irgend welcher Nothwendigkeit Erhhung, Steigerung,
Verstirkung.» 13

10 Cf. Platon, Politeia, IIT, 405409,

1" Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 185, Nietzsche souligne.

12 Cf. Sapho, Livre V, n° 95, texte établi par Théodore Reinach, Paris 1960, 266.
13 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 171, Nietzsche souligne.



«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche 285

Néanmoins, 1’Occident repousserait obstinément le reméde spirituel que pro-
poserait Nietzsche. Malgré I’horreur du tableau clinique dressé par le philosophe
avec une précision de diagnosticien de premier ordre, les Indo-européens de
I’Ouest s’acharneront donc a mourir, et il serait juste de se poser cette cruelle
question: le temps des nations occidentales naguere christianisées, et ayant donc
pati de la sélection des pires espéces qu’il soit, n’est-il pas révolu? Quant a
Nietzsche, il lance son constat médical dans son Jenseits von Gut und Bose,
étant totalement détaché de I’humanité, a la maniére de Zarathoustra, protago-
niste de ’ouvrage dont il venait & peine terminer la rédaction: «Und wenn euch
GroBes miBriet, seid ihr selber darum — mifiraten? Und miBrietet ihr selber,
mifriet darum — der Mensch? Mifriet aber der Mensch: wohlan! Wohlaufl»!*
Cette conclusion est sans équivoque dans son catastrophisme. Mieux: pour son
diagnostic, Nietzsche recourt a 1’autorité d’un I-'Epicure, cet Antéchrist victorieux
d’avant les Evangiles comme Nietzsche nous le présente — a Iinstar du
Descensus Christi ad Inferos en vue de ramener sous sa lumiére les justes, par
essence intemporels, vétérotestamentaires'> — dans le méme paragraphe de son
ouvrage ou il s’attaque, en apostat joyeux, au «nihilisme christique»:'

«Gesetzt, dass man mit dem spéttischen und unbetheiligten Auge eines epi-
kurischen Gottes die wunderlich schmerzliche und ebenso grobe wie feine Komd-
die des europdischen Christenthums zu iiberschauen vermochte, ich glaube, man
finde kein Ende mehr zu staunen und zu lachen: scheint es denn nicht, dass Ein
Wille tiber Europa durch achtzehn Jahrhunderte geherrscht hat, aus dem Menschen
eine sublime Missgeburt zu machen?»'”

Le passage cité n’est nullement une opinion émise par Nietzsche par hasard,
puis oubliée. Au contraire, Nietzsche répete a son lecteur son regret antichrétien
d’eugéniste, tel un philologue grisé par son propre Verbe adoré, et accable les
prétres de Jésus d’avoir porté un coup terrible au génome des Indo-européens:

«Man hat ihnen Unschétzbares zu danken; und wer ist reich genug an Dankbarkeit,
um nicht vor alle dem arm zu werden, was zum Beispiel die «geistlichen Men-
schen» des Christenthums bisher fiir Europa gethan haben! Und doch, wenn sie

14" Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra, in: KSA, t. 4, 364.

I3 Cf. p. ex.: Premiére épitre de Pierre 3:19-20.

16 «Die Mucker-Schleicherei, die Conventikel-Heimlichkeit, diistere Begriffe wie Holle, wie
Opfer des Unschuldigen, wie unio mystica im Bluttrinken, vor Allem das langsam aufge-
schiirte Feuer der Rache, der Tschandala-Rache — das wurde Herr tiber Rom, dieselbe Art
von Religion, der schon in ihrer Priexistenz-Form Epicur den Krieg gemacht hatte. Man
lese Lucrez, um zu begreifen, was Epicur bekdmpft hat, nicht das Heidenthum, sondern
«das Christenthum», will sagen die Verderbniss der Seelen durch den Schuld-, durch den
Straf- und Unsterblichkeits-Begriff. — Er bekdmpfte die unterirdischen Culte, das ganze la-
tente Christenthum, — die Unsterblichkeit zu leugnen war damals schon eine wirkliche
Erlésung.»: Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 246, Nietzsche souligne.

17" Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose, in: KSA, t. 5, 82-83, Nietzsche souligne.



286 Anatoly Livry

den Leidenden Trost, den Unterdriickten und Verzweifelnden Muth, den Unselb-
stindigen einen Stab und Halt gaben und die Innerlich-Zerstorten und Wild-
Gewordenen von der Gesellschaft weg in Kloster und seelische Zuchthiuser lock-
ten: was mussten sie ausserdem thun, um mit gutem Gewissen dergestalt grund-
sdtzlich an der Erhaltung alles Kranken und Leidenden, das heisst in That und
Wabhrheit an der Verschlechterung der europdischen Rasse zu arbeiten?» '8

Pourtant ce prolixe constat terrible, réitéré continuellement par le philosophe
solidement accroché a 1’idée du christianisme comme symptome de la régres-
sion d’une branche de I’humanité précisément a cause de I'universalisme du
culte méprisant les frontiéres ethniques («Das Christentum war nicht nationab,
nicht rassebedingt, — es wendete sich an jede Art von Enterbten des Lebens, es
hatte seine Verbiindeten iiberall.»'®) constitue naturellement une vision plus que
rarement examinée par les spécialistes universitaires contemporains de Nietz-
sche. Le salut pourrait étre apporté aux Occidentaux par un philologue — autre-
ment dit par celui qui ose la lecture de Nietzsche sans censure aucune et fait
connaitre ses solutions hippocratiques. Mais le vaccin salvateur n’arrive-t-il pas
trop tard pour injecter sa potion vitale aux Indo-européens?

Quelle est la perversité réelle des préceptes des évangélistes fondant ’Eglise,
enseignement qui deviendra multiforme et omniprésent, selon Nietzsche? Pour
lui, non seulement les évangélistes préconisaient I’inverse du message de Jésus,
ainsi qu’il I’estime en se permettant quelques improvisations philologiques
d’helléniste («Das Wort schon «Christenthum» ist ein Missverstindniss —, im
Grunde gab es nur Einen Christen, und der starb am Kreuz. Das «Evangelium»
starb am Kreuz. Was von diesem Augenblick an <Evangelium» heifit, war
bereits der Gegensatz dessen, was er gelebt: eine «<schlimme Botschafty, ein Dys-
angelium.»*®), mais, pire encore, toute cette tendance d’aprés la crucifixion sur
le Golgotha constitue pour Nietzsche la premiére prétention doctrinale prolé-
tarienne s’érigeant au statut d’une confession, et Nietzsche est limpide dans son
raisonnement: 1’Eglise naissante adresse ses commandements a toute la plébe du
monde antique, lui promettant surtout la vengeance sur ’aristocrate — le «meil-
leur» @protog aussi sur le plan de la santé, imposant sa «contrainte» Kpdrtog —
naturellement créateur de toute civilisation. Et, ancien professeur universitaire,
Nietzsche sait que la pédagogie, c’est la répétition: «Das Christentum hat die
Rankiine der Kranken auf dem Grunde, den Instinkt gegen die Gesunden, gegen
die Gesundheit gerichtet.»?! Le déclin signifi¢ par le christianisme serait donc
pour Nietzsche une forme de régression anthropologique. Cette tempéte plané-
taire de la vendetta des classes inférieures envers une certaine «noble robus-

18 Ibid., 82, Nietzsche souligne.

19 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 232.
20 Tbid., 211, Nietzsche souligne.

2l Ibid., 232.



«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche 287

tesse» incarnant I’excellence du principe de la Kolokayofio®* est sans cesse
décrite par Nietzsche pour qui chaque putsch accablant notre univers — lorsque
la plébe de 1’Occident se souléve, assassine des nobles, renverse 1’ordre établi
ou massacre artistes et poeétes — puise ses origines dans le chamboulement
civique imposé par les évangélistes:
«[...] ja mit Hiilfe einer Religion, welche den sublimsten Heerdenthier-Begierden zu
Willen war und schmeichelte, ist es dahin gekommen, dass wir selbst in den poli-
tischen und gesellschaftlichen Einrichtungen einen immer sichtbareren Ausdruck
dieser Moral finden: die demokratische Bewegung macht die Erbschaft der christ-
lichen. Dass aber deren Tempo fiir die Ungeduldigeren, fiir die Kranken und Siichti-
gen des genannten Instinktes noch viel zu langsam und schléfrig ist, dafiir spricht das
immer rasender werdende Geheul, das immer unverhiilltere Zihnefletschen der An-
archisten-Hunde, welche jetzt durch die Gassen der europdischen Cultur schweifen:
anscheinend im Gegensatz zu den friedlich-arbeitsamen Demokraten und Revolu-
tions-Ideologen, noch mehr zu den tdlpelhaften Philosophastern und Bruderschafts-
Schwirmern, welche sich Socialisten nennen und die «freie Gesellschaft) wollen, in
Wabhrheit aber Eins mit ihnen Allen in der griindlichen und instinktiven Feind-
seligkeit gegen jede andre Gesellschafts-Form als die der autonomen Heerde [...]».%

Sans ambiguité aucune, pour Nietzsche, 1’optimisme «démocratique» (un des
nombreux synonymes approximatifs de «nihiliste» introduit par Nietzsche en
italique accentuant, comme a I’accoutumé, chez ce philologue I’importance du
terme utilisé, comme |’orateur qui le soulignerait par le changement de ton)
serait I’héritier direct du christianisme. Quant a ses apdtres actuels, ce sont les
anarchistes littéralement abaissés par notre philologue «classique> au niveau de
«chiens» (sans qu’il leur concéde une indépendance cynique supposant au
moins une qualité humaine). Cette ascendance par ailleurs justifie parfaitement
le titre du présent article mettant sur un plan d’égalité le nihiliste du XIX® siécle
et son «ancétre» des temps de Tibére.

s ok 3k 3k %

Maintenant, indiquons avec plus de précision: d’ou Nietzsche nous parle-t-il?
En somme: qui est Nietzsche philosophe qui dresse cette généalogie de la mo-
rale du christianisme, parvenant a y trouver une parent¢ avec le nihilisme?
Nietzsche agit précisément non seulement comme un helléniste professionnel,
mais surtout és qualité d’un authentique littérateur grec de 1’époque hellé-
nistique. C’est la « Weltanschauungy que Nietzsche a acquise a travers des dé-
cennies d’études passionnées des auteurs grecs, son étre philologique ayant pro-
gressivement submergé sa philosophie en I’archaisant et I’enrichissant: je décris

2 Aristote, Ethique 2 Eudéme, Livre VIII (chapitre 3).
23 Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése (cf. note 17), 124—125, Nietzsche souligne.



288 Anatoly Livry

cet état d’ame nuancé de Nietzsche, cet apatride germanophone s’incarnant dans
un homme de lettres des époques hellénistique et impériale dans ma publication
de la Nietzscheforschung, n° 24.2* Ce psychisme, selon mon étude, rend Nietz-
sche inaccessible a tout chercheur méconnaissant non seulement le grec ancien
mais surtout les ceuvres principales que 1’Hellade nous a laissées.

Certes, Nietzsche est né dans un milieu de luthéranisme raffiné, celui d’un
pasteur également précepteur d’une famille princiére.”® En revanche, ce qui,
selon Nietzsche, 1’avait prédisposé a un combat théologique mortel, c’est, com-
me il le décrira plusieurs décennies plus tard dans sa Vita, le lieu significatif de
sa venue au monde, un champ de bataille pour le luthéranisme, Liitzen. Il est
donc logique que le premier nom dont Nietzsche se souvient est celui de
Gustav-Adolf II de Sueéde, tombé lors de 1’affrontement de 1632 («Ich bin am
15. Oktober 1844 geboren, auf dem Schlachtfelde von Liitzen. Der erste Name,
den ich horte, war der Gustav Adolfs»?¢), ce «rempart du protestantisme» com-
me le nomme un protagoniste d’un célébre roman de Walter Scott.?” Le pére de
Nietzsche meurt quand ce dernier a 4 ans. C’est alors son oncle maternel, pas-
teur luthérien & Naumburg, qui reprend I’estafette pédagogico-luthérienne et le
jeune Friedrich Nietzsche assiste a ses sermons qui marquent son imaginaire:

«Die Kirche ist klein, aber sehr nett ausgeschmiickt; der Besuch war immer recht
zahlreich. Aber was flir eine wunderschéne Rede hielt der Onkel! Welche Kraft in
dieser Predigt! Wie nachdriicklich war jedes Wort! Ich erinnere mich fast noch je-
des Gedankens, den der Onkel aussprach. Er sprach iiber die Verséhnung, an-
kniipfend an das Wort: Wenn du deine Gabe zum Altare bringst, so versdhne dich
zuvor mit deinem Bruder. Es war den Tag gerade Kommunion; gleich nach der
Predigt traten die zwei Amtleute des Dorfes vor, gebildete Méinner, aber von jeher
einander feind, und versdhnten sich, indem sie sich gegenseitig die Hand reichten.

24 Cf. Anatoly Livry, La Carmen de Nietzsche sous le masque de la Bacchante chez Nabo-
kov, in: Nietzscheforschung, Berlin/New York 2017, t. 24, 389-397, publié sous la direc-
tion de Renate Reschke, professeur émerite 4 la Humboldt-Universitit.

33 «Mein Vater, 1813 geboren, starb 1849. Er lebte, bevor er das Pfarramt der Gemeinde
Rocken unweit Liitzen {ibernahm, einige Jahre auf dem Altenburger Schlosse und unter-
richtete die vier Prinzessinnen daselbst. Seine Schiilerinnen sind die Kénigin von Hanno-
ver, die GroBfiirstin Constantin, die GroBherzogin von Oldenburg und die Prinzel Therese
von Sachsen-Altenburg. Er war voll tiefer Pietit gegen den preufischen Konig Friedrich
Wilhelm den Vierten, von dem er auch sein Pfarramt erhielt; die Ereignisse von 1848 be-
triibten ihn tiber die Maflen. Ich selber, am Geburtstage des genannten K&nigs geboren, am
15. Oktober, erhielt, wie billig, die Hohenzollern-Namen Friedrich Wilhelm. Einen Vorteil
hatte jedenfalls die Wahl dieses Tages: mein Geburtstag war meine ganze Kindheit hin-
durch ein Festtag.»: Friedrich Nietzsche, Vita, in: KSA, t. 14, 472,

26 Friedrich Nietzsche, «An Georg Brandes in Kopenhagen» (Turino, den 10. April 1888) in
Sdmtliche Briefe: KSA, t. 8, Berlin/New York 1988, 288.

27 «[...] the bulwark of the Protestant faith, the Lion of the North, the terror of Austria,
Gustavus the Victorious.»: Walter Scott, A Legend of Montrose.



«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche 289

Das heisst doch ein Erfolg! Ich blieb nach der Predigt mit dem Onkel noch zuriick;
denn es war noch eine Taufe. Der Kantor kam herunter und begriisste uns.»?®

C’est bien plus tard que sa progressive conversion vers le dionysisme com-
mencera via I’étude puis I’enseignement universitaire du grec, sans oublier le
pressoir de la Guerre franco-prussienne. C’est la que Nietzsche tente de faire re-
vivre |’esprit tragique grec dans un but de renaissance de 1’esprit allemand, pré-
cise le philologue a la fin de Die Geburt der Tragidie:

«Zu unserem Troste aber gab es Anzeichen dafiir, dass trotzdem der deutsche
Geist in herrlicher Gesundheit, Tiefe und dionysischer Kraft unzerstort, gleich
einem zum Schlummer niedergesunknen Ritter, in einem unzugénglichen Ab-
grunde ruhe und trdume: aus welchem Abgrunde zu uns das dionysische Lied
emporsteigt, um uns zu verstehen zu geben. dass dieser deutsche Ritter auch jetzt
noch seinen uralten dionysischen Mythus in selig-ernsten Visionen trdumt.»>°

Méme son Zarathoustra est plus grec d’lonie que Perse. Il s’exprime par
paraboles obscures comme Héraclite d’Ephése, philosophe né de souche royale.
Il s’adresse aux héritiers de la culture hellénique mais aussi aux diverses tribus
barbares et les examine comme le fit Hérodote. Au bout de toutes ses études raf-
finées de I’héritage de 1’Hellade, Nietzsche trouve le christianisme trop goujat,
banal, plébéien et le dégolit esthétique se rajoute a 1’écceurement philologique et
accélere son rejet religieux: «Das Schicksal des Christenthums liegt in der Noth-
wendigkeit, dass sein Glaube selbst so krank, so niedrig und vulgédr werden
musste, als die Bediirfnisse krank, niedrig und vulgér waren, die mit ihm be-
friedigt werden sollten.»*® Peu a peu, Nietzsche devient un homme de lettres
grec de I’époque hellénistique avec toutes ses nuances psychologiques tel que le
décrit dans sa thése de doctorat majoritairement consacrée a Lucien de Samosate
le feu professeur Jacques Bompaire.’! Ainsi, un littérateur de I’époque hellénis-
tique se croit 1’égal des princes et des tyrans, tel Nietzsche qui s’est adressé au
roi d’Italie comme a «Meinem geliebten Sohn Umberto»*2. Un lettré de 1’épo-
que hellénistique s’exprime dans les formes les plus sophistiquées de la langue
et il s’obstine & ce que son message ne soit saisi par le commun des mortels de
ses ex-compatriotes, acceptant la douleur que cette incompréhension lui afflige:
«[...] wehe mir! ich bin eine nuance [...].»* Cette souffrance n’empéche pas le
fait que, pourtant, Nietzsche, en tant que créateur, se réjouisse dans ses ceuvres

28 Friedrich Nietzsche, Meine Ferienreise, in: Autobiographisches aus den Jahren 1856 bis
1869, in: Werke in drei Bénden, Miinchen 1956, t. 3. 81-82.

2% Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragddie, in: KSA, t. 1, 153-154.

30 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 209.

31 Jacques Bompaire, Lucien écrivain: imitation et création, Paris 1958, 794 p.

32 Nietzsche, «An Umberto I Konig von Italien» (Turin, um den 4. Januar 1889) in Sémtliche
Briefe (cf. note 26), 577.

3 Friedrich Nietzsche, Ecce homo, in: KSA, t. 6, 362.



290 Anatoly Livry

philosophiques d’étre trop complexe, exprimant son espoir qu’on ait du mal a le
comprendre: «Es ist schwer, verstanden zu werden: besonders wenn man gan-
gasrotogati denkt und lebt, unter lauter Menschen, welche anders denken und
leben, ndmlich kurmagati oder besten Falles nach der Gangart des Frosches»
mandeikagati — ich thue eben Alles, um selbst schwer verstanden zu werden?»**
Sa philologie s’érige en rempart infranchissable entre ses contemporains —
également Chrétiens dans leur majorité — et sa philosophie.

Nietzsche ne se contente pas d’exprimer un dégofit stylistique pour le chris-
tianisme en établissant sa généalogie commune avec le nihilisme. Il pousse son
autopsie au-dela la naissance de Jésus, discernant ses origines nihilistes quatre
siécles et demi avant notre ére: la source, c’est ce Socrate qui a démocratisé la
dialectique et est, par cela, devenu, avec son biographe Platon, I’antagonisme
absolu d’un Helléne et Nietzsche confirme, par sa propre datation, ma thése sur
sa maturité en tant que philologue qui marquerait sa Reconquista du paganisme:
«[...] ich erkannte Sokrates und Plato als Verfalls-Symptome, als Werkzeuge der
griechischen Auflésung, als pseudogriechisch, als antigriechisch («Geburt der
Tragodie> 1872).»* Nietzsche poursuit, dans son non moins théologique Gét-
zen-Dammerung, la mise sur un pied d’égalité des morales socratique et chré-
tienne: «Sokrates war ein Missverstindniss; die ganze Besserungs-Moral, auch
die christliche, war ein Missverstdindniss [...].»*° Remarquons, 1a aussi, comme
a son habitude, que Nietzsche attire I’importance de toute cette phrase en vrai
philologue, par I’italique. Un autre point considérable de ce préche par écrit:
I’attraction de Nietzsche pour le terme «Missverstidndniss» qui, sous sa plume,
surgit comme le moyen d’indiquer I’«incompréhension anthropologique» qui
marque la rencontre de I’humanité avec Jésus. Dans L '4ntéchrist, ce méme ter-
me sera appliqué au christianisme dans son ensemble:

«Das Wort schon «Christenthum) ist ein Missverstdndniss —, im Grunde gab es nur
Einen Christen, und der starb am Kreuz. Das «Evangelium» starb am Kreuz. Was
von diesem Augenblick an (Evangelium» heifit, war bereits der Gegensatz dessen,
was er gelebt: eine «schlimme Botschafty, ein Dysangelium.»®’

Ce sont donc cet espoir tout évangélique de Socrate dans la bonté naturelle
humaine ainsi que dans 1’égalité des humains entre eux et 1’appartenance de
Socrate a la plebe («Mit Sokrates schlidgt der griechische Geschmack zugunsten
der Dialektik um: was geschieht da eigentlich? Vor allem wird damit ein vorneh-
mer Geschmack besiegt; der Pbel kommt mit der Dialektik obenauf.»*®) dans sa

3 Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose (cf. note 17), 45.

35 Friedrich Nietzsche, Das Problem des Sokrates, in: Gétzen-Dimmerung, KSA, t. 6, 68.
36 Ibid. p. 73, Nietzsche souligne.

37 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 211, Nietzsche souligne.

3% Nietzsche, Das Problem des Sokrates (cf. note 35), 69, Nietzsche souligne.



«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche 291

haine plébéienne de I’aristocrate que Nietzsche baptise par le gallicisme de «Res-
sentiment» («Ist die Ironie des Sokrates ein Ausdruck von Revolte? von Pobel-
Ressentiment?»’?), faisant de Socrate le premier nihiliste chrétien. Ce fameux
ressentiment est pour Nietzsche I’origine méme du christianisme: «Der Eine Gott
und der Eine Sohn Gottes: Beides Erzeugnisse des ressentiments [...].»*

ok sk ok ok ok

Il existe aussi un versant bien réel du nihilisme que Nietzsche affronte avec
véhémence, cette fois-ci en se débarrassant de tout le raffinement d’un pro-
fesseur de grec ancien, c’est ce terrorisme se propageant a travers la Russie im-
périale, visant a la fois le monarque et ses notables.

Ce n’est nullement le «nihilisme» de Friedrich Heinrich Jacobi, pourtant
connu de Nietzsche.*! Ce n’est pas non plus un nihilisme littéraire rendu mon-
dialement célébre grace a Péres et Fils de Tourgueniev, roman lu par Nietzsche
en 1873. Quant a Martin Heidegger qui se plonge en 1940 dans une discussion
avec un Nietzsche alors psychiquement décédé depuis plus d’un demi-siecle, il
commet exactement cet anachronisme puisqu’il examine le nihilisme de Niet-
zsche de fagon excessivement ontologique: Heidegger a du mal a concevoir que
les nihilistes de I’époque de Nietzsche sont passés du statut de hors-la-loi pour-
suivis a celui de maitres du plus vaste Etat sur terre, I’'Union soviétique étant
alors encore une fidéle alliée de sa patrie nationale-socialiste.*” Non, le ni-
hilisme, alors manifesté en Russie, que combat Nietzsche est bien charnel: ¢’est
constamment que Nietzsche est informé, tout comme ses contemporains occi-
dentaux, des attentats commis par des nihilistes contre tout d’abord 1’empereur
Alexandre II le «libérateur». A compter de 1866 (alors que Nietzsche a 22 ans),
le monarque subira onze tentatives d’assassinat dont la derniére, celle de 1881,
atteindra sa cible: le frére ainé du Grand-Duc Constantin auquel fut mariée
Alexandra de Saxe-Altenbourg, I’ancienne éléve du pére de Nietzsche (et ce lien
était trés important pour le philosophe, souvenons-nous du «prélude familial»
d’Ecce homo), fut déchiqueté par une bombe, crime qui incite Nietzsche un an
plus tard a la lecture de la traduction frangaise des Possédés de Dostoievski,
ouvrage qui ne sera pas sans I’influencer. La terreur nihiliste ne cessa cependant
nullement, poursuivant ainsi Alexandre III, rescapé d’un attentat en 1887, année
ou Nietzsche jouissait encore de toute sa puissance créatrice et portait régu-

3 1Tbid., 70.

40 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 214.

41 Cf. Friedrich Nietzsche, Kommentar zu Band 6, in: KSA, t. 14, 404,

4 Cf. Martin Heidegger, Nietzsche: Der européische Nihilismus, 2. Abt: Vorlesungen, Band
48, (II. Trimester 1940), Frankfurt a. M. 1986, 339 p.



292 Anatoly Livry

lierement ses regards vers la Russie, ses penchants érotiques envers Louise von
Salomé y étant pour trés peu (contrairement a I’interprétation «patriotique» quel-
que peu infantile de Nietzsche [qui ne vise qu’a s’aligner sur 1’actuelle doctrine
étatique russe] adoptée a I’Institut philosophique de I’Académie des sciences de la
Russie post-soviétique, laquelle va jusqu’a mépriser la lecture du philosophe en
langue allemande*). Voila pourquoi toute sa vie d’adulte durant donc, Nietzsche
est en permanence informé de cette terreur nihiliste et les attentats russes trouvent
un écho dans son ceuvre philosophique. La presse occidentale ne cesse d’évoquer
ces forfaits fracassants perpétrés a I’Est de I’Europe et je pense notamment au
journal préféré de Nietzsche: «[...] ich selbst lese, mit Verlaub, nur das Journal
des Débats [...]»*, cette affirmation gallo-centriste approuvant ma déclaration sur
’obligation de connaitre la langue frangaise pour travailler sur Nietzsche. Or, ce
quotidien parisien (que j’ai di lire, pour mes investigations nietzschéennes, dans
son ensemble) annongait dés sa premiere page la plupart des attentats des
nihilistes russes, puis décrivait la chronologie serrée de ses conséquences, via les
dépéches de son correspondant a Saint-Pétersbourg ou de celui de I’agence Havas,
publiant méme jusqu’aux regrets des parlementaires berlinois comme cela, par
exemple, fut suite a ’assassinat d’Alexandre II: «[...] attristés d’événement qui
prive ’empereur d’Allemagne d’un parent chéri.»* Ces précisions qui rappelaient
les liens unissant la Russie au II° Reich allemand ne pouvaient échapper a
Nietzsche, — & cette époque un philosophe déja mir préparant son Also sprach
Zarathustra et s’inspirant de tous les soubresauts de cette humanité qui est le
protagoniste véritable de son poeme explosif.

En conclusion, pour Nietzsche donc, surtout a partir de son professorat a
Bale, un Chrétien est issu de la lie de I’humanité unissant tares civiques, esthé-
tiques, philologiques, philosophiques et religieuses et partageant ses origines
avec I’anarchiste:

«Wen hasse ich unter dem Gesindel von Heute am besten? Das Sozialisten-Ge-
sindel, die Tschandala-Apostel, die den Instinkt, die Lust, das Geniigsamkeits-
Gefiihl des Arbeiters mit seinem kleinen Sein untergraben, — die ihn neidisch ma-
chen, die ihn Rache lehren ... Das Unrecht liegt niemals in ungleichen Rechten, es
liegt im Anspruch auf <gleiche> Rechte ... Was ist schlecht? Aber ich sagte es
schon: Alles, was aus Schwiiche, aus Neid, aus Rache stammt. — Der Anarchist
und der Christ sind Einer Herkunft [...].»*

3 Cf. Anatoly Livry, Nietzsche, un indicateur de la santé psychique de la Russie, in:
Nietzscheforschung, t. 25, Berlin/Boston 2018, 415-430, publié sous la direction de Renate
Reschke, professeur émerite a la Humboldt-Universitit, et plus particulierement p. 428,
note 36 consacrée a la critique de Julia Sineokaja.

# Nietzsche, Ecce homo (cf. note 33), 301.

4 Journal des débats, Edition de Paris (Matin), le 15 mars 1881, 1.

46 Nietzsche, Der Antichrist (cf. note 5), 244, Nietzsche souligne.



«Nihilist und Christ»: une défaite de Nietzsche 293

Nietzsche classe donc ces deux especes qu’il ne cesse de combattre dans la
caste inférieure, cette personnification de I’impureté — la chandéala — dont le nom
lui fut emprunté par son correspondant Strindberg pour sa nouvelle historique.
Quant a Jésus lui-méme, Nietzsche use, commettant quelque anachronisme, pour
le fondateur du Christianisme de la méme terminologie, le présentant comme un
putschiste antique — en reconnaissant tout de méme a cet anarchiste une sainteté
certaine — qui brise I’ordre établi en remuant cette méme chandala de la Judée:

«Dieser heilige Anarchist, der das niedere Volk, die Ausgestossnen und «Siinder, die
Tschandala innerhalb des Judenthums zum Widerspruch gegen die herrschende
Ordnung aufrief — mit einer Sprache, falls den Evangelien zu trauen wire, die auch
heute noch nach Sibirien fiihren wiirde, war ein politischer Verbrecher, so weit eben
politische Verbrecher in einer absurd-unpolitischen Gemeinschaft méglich waren.»*’

Voila les raisons pour lesquelles, dans son Antichrist, Nietzsche est, déja lit-
téralement, formel quant & I’union indissociable des nihilistes — dont il est le
spectateur permanent des exactions terroristes réelles commises dans I’Empire
russe — et des disciples de Jésus: «Nihilist und Christ: das reimt sich, das reimt
sich nicht bloss [...].»*

«Nihilist und Christy: une défaite de Nietzsche

Le nihilisme apparait au grand jour comme concept au 19°™ siécle et a tout de suite
heurté Friedrich Nietzsche qui est devenu son analyste le plus perspicace. Il est temps,
peut-étre, de poser aujourd’hui, en 2019, la question des origines, du développement et
des influences du nihilisme tel que Nietzsche 1’avait connu, tel que I’avaient pergu ses
disciples spirituels — a I’instar de Martin Heidegger — et tel que nous, a ’aube du IIT*™e
millénaire, pouvons 1’appréhender. Un labeur nuancé d’historien, de philosophe, de théo-
logien et surtout de philologue devrait nous éviter de tomber dans le pi¢ge des anachro-
nismes, un danger pour tout scientifique. Cet article issu de ’exposé€ que j’ai donné lors
du Congrés international de la Deutsche Nietzsche-Gesellschaft «500 Jahre <Entriistung
der Einfalty: Nietzsche und die Reformation» (organisé entre le 12 et le 15 octobre 2017)
s’efforce précisément de débarrasser la perception du nihilisme de Nietzsche d’un certain
nombre de lieux communs imposés par des doctrines et événements historiques qui ont
suivi la mort du philosophe. Un probléme particulier qui rend cette analyse urgente réside
dans le lien qu’établit Nietzsche lui-méme entre le nihilisme et le christianisme: ce point
est évidemment examiné dans le présent article.

Nihilisme — Friedrich Nietzsche — christianisme — Martin Heidegger — anachronisme.

«Nihilist und Christ»: eine Niederlage fiir Nietzsche

Der Nihilismus entstand im 19. Jahrhundert als Konzept und traf sogleich Friedrich
Nietzsche, der zu seinem aufschlussreichsten Analysten wurde. Vielleicht ist es an der
Zeit, heute, im Jahr 2019, die Frage nach den Urspriingen, der Entwicklung und den
Einfliissen des Nihilismus, wie Nietzsche ihn gekannt hatte, wie er von seinen spiri-

47 Tbid., 198, Nietzsche souligne.
8 Ibid., 247.



294 Anatoly Livry

tuellen Schiilern — wie Martin Heidegger — wahrgenommen wurde und wie wir ihn zu
Beginn des dritten Jahrtausends erfassen kénnen, zu stellen. Ein nuanciertes Werk des
Historikers, Philosphen, Theologen und vor allem Philologen sollte vermeiden, in die
Falle des Anachronismus zu tappen — eine Gefahr fiir jeden Wissenschaftler. Dieser Arti-
kel, aus einem Vortrag entstanden, den ich auf dem Internationalen Kongress der Deut-
schen Nietzsche-Gesellschaft «500 Jahre <Entriistung der Einfalt). Nietzsche und die Re-
formation» gehalten habe (12. bis 15. Oktober 2017) versucht gerade, aus Nietzsches
Wahrnehmung des Nihilismus eine Reihe von Orten zu beseitigen, die durch doktrinire
Anschauungen und historische Ereignisse nach dem Tod des Philosphen ihm aufgezwun-
gen wurden. Ein besonderes Problem, das diese Analyse dringlich macht, ist die von
Nietzsche hergestellte Verbindung zwischen Nihilismus und Christentum. Vorliegender
Artikel hat diesen Punkt untersucht.

Nihilismus — Friedrich Nietzsche — Christentum — Martin Heidegger — Anachronismus.

«Nihilist und Christy: una sconfitta di Nietzsche

I nichilismo viene alla luce come un concetto nel XIXesimo secolo e subito colpisce
Friederich Nietzsche che ¢ diventato il suo analista pit perspicace. Oggi, forse, ¢ arrivato
il momento di domandarsi quali sono le origini, gli sviluppi e le influenze del nichilismo
come Nietzsche I’ha conosciuto, come i suoi discepoli spirituali — ad esempio Martin
Heidegger — I’hanno percepito ¢ come noi, all’alba del III millenario, possiamo recepirlo.
Un’opera sfumata di storici, di filosofi, di teologi e soprattutto di filologi dovrebbe evi-
tarci di cadere nella trappola dell’anacronismo, un pericolo per ogni scienziato. Questo
articolo tratto dall’intervento che ho presentato al congresso internazionale della Deut-
sche Nietzsche-Gesellschaft «500 Jahre <Entriistung des Einfalt): Nietzsche und die Re-
formation» (organizzato tra il 12 e il 15 ottobre 2017) si sforza precisamente di liberare la
percezione nichilista di Nietzsche da un certo numero di luoghi comuni imposti dalle dot-
trine e dagli eventi storici seguiti alla morte del filosofo. Un problema particolare che
rende quest’analisi urgente risiede nel legame che Nietzsche stesso stabilisce tra il nichi-
lismo e il cristianesimo: questo punto & evidentemente esaminato in questo articolo.

Nichilismo — Friedrich Nietzsche — cristianesimo — Martin Heidegger — anacronismo.

«Nihilist and Christian»: A Defeat for Nietzsche

Nihilism emerged as a concept in the nineteenth century, and immediately interested
Friedrich Nietzsche, who became his most insightful analyst. It is time, perhaps, to ask
today, in 2019, the question of the origins, development and influences of nihilism as
Nietzsche had known it, as perceived by his spiritual disciples (for example, Martin
Heidegger), and as we, at the dawn of the third millennium, can grasp it. The nuanced
work of a historian, philosopher, theologian and especially philologist should avoid fal-
ling into the trap of anachronisms, which is a danger for any scholar. This article, based
on a lecture which I gave at the International Congress of the Deutsche Nietzsche-Ge-
sellschaft on the topic «500 Jahre (Entriistung der Einfalty: Nietzsche und die Refor-
mation» (organized between 12 and 15 October, 2017) attempts precisely to rid Nietz-
sche’s perception of nihilism of a number of commonplaces imposed by doctrines and
historical events that followed the death of the philosopher. A particular problem that
makes this analysis urgent is the link established by Nietzsche between nihilism and
Christianity: the article examines specifically this aspect.

Nihilism — Friedrich Nietzsche — Christianity — Martin Heidegger — Anachronism.

Anatoly Livry, Dr., Université de Nice-Sophia Antipolis.



	"Nihilist und Christ" : une défaite de Nietzsche

