
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 113 (2019)

Artikel: Sie sangen von Volk und Vaterland : Gesangbuch und Kirchenlied im
Zeichen des deutschen Nationalprotestantismus

Autor: Heymel, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-847018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-847018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie sangen von Volk und Vaterland
Gesangbuch und Kirchenlied im Zeichen
des deutschen Nationalprotestantismus

Michael Heymel

Gesangbücher und Kirchenlieder sind Spiegel der religiösen Anschauungen
ihrer Zeit. In diesem Beitrag soll an ausgewählten Beispielen untersucht werden,
wie der deutsche Nationalprotestantismus sich in ihnen darstellt.

<Nationalprotestantismus> ist ein Begriff der historischen Forschung. Er
bezeichnet jene Einstellungen und Gedanken, die sich bei protestantischen Kreisen
in Deutschland zwischen 1800 und 1945 herausbildeten und Volk, Nation und
Vaterland in den Mittelpunkt stellten. Mehrere Kräfte wirkten dabei zusammen:
die politische Romantik, die Idealisierung der christlich-germanischen Nation
und die Formung einer völkischen Idee der deutschen Volks- und
Kulturgemeinschaft.

Der deutsche Nationalismus entstand im frühen 19. Jahrhundert, seine Keimzelle

waren die Kriege gegen Napoleon (1813-1815). In ihm «mischten sich

aufgeklärte christliche Frömmigkeit und liberales Freiheitsstreben mit antimodernen,

restaurativen Zügen.»1 Beides zeigte sich in den Befreiungskriegen in
Friedrich Schleiermachers vaterländischen Predigten und den Liedern von Ernst
Moritz Arndt. Sie stehen für ausgeprägten protestantischen Patriotismus. Auf
dem Wiener Kongress 1815 schlössen sich die Kleinstaaten zum Deutschen
Bund zusammen, doch die ersehnte Einheit der Nation lag noch in weiter Ferne.

1 So Martin Greschat in seiner Rezension von: Manfred Gailus/Hartmut Lehmann (Hg.),
Nationalprotestantische Mentalitäten. Konturen, Entwicklungslinien und Umbrüche eines
Weltbildes (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte 214), Göttingen
2005, in: theologie.geschichte, Bd. 2 (2007). Die fremdenfeindliche Tendenz des
deutschen Nationalismus fiel schon Heinrich Heine auf. Vgl. ders., Über Deutschland. Die
romantische Schule, in: Sämtliche Schriften, hg. von Klaus Briegleb, Frankfurt a. M. u.a.
1981, Bd. 5, 379f.

SZRKG, 113 (2019), 257-280.



258 Michael Heymel

Beiträge zur Gesangbuchreform waren von der Idee der nationalen Einheit
geleitet. Das ist an Ernst Moritz Arndt zu sehen, der 1819 als Erster ein «christlich

teutsches Gesangbuch» für alle Konfessionen anregte, und an Albert
Knapp, der 1837 mit seinem mehr als 3500 Lieder umfassenden (Evangelischen
Liederschatz) die Grundlage für ein Nationalgesangbuch liefern wollte.2

Die politische Romantik entwickelte die Idee, dass Deutschtum und
Protestantismus innerlich zusammengehörten. Das protestantische Denken verknüpfte
Volk, Nation und Vaterland, indem es die Deutschen als «Volk der Reformation»

verstand, das in der Welt eine besondere «deutsche Sendung» habe. So

bildete sich ein Nationalprotestantismus, der (evangelisch) und (nationaldeutsch)

identifizierte. Das neue Gemeinschaftsgefühl, das unter den Deutschen
entstanden war, kam nur Volk und Staat zugute, nicht der Kirche, die bei
Gebildeten als etwas Rückständiges galt. Es waren die gebildeten Bürger und

Akademiker, die die religiöse Überhöhung des Vaterlandes verbreiteten. Der
Kirchenhistoriker Karl Holl bemerkte darin die Versuchung, «einen irdischen
Wert als etwas Unbedingtes zu setzen.»3

Nach den Napoleonischen Kriegen verbündeten sich die christlichen Kirchen
mit der Restauration; die französische Revolution wurde als «Folge einer
unchristlichen Aufklärungsphilosophie» abgewehrt.4 Der deutsche Nationalstaat

war Ergebnis eines siegreichen Krieges, das Bürgertum erhielt ihn vom
preußischen Obrigkeitsstaat geschenkt. «Es bezahlte mit politischer Apathie und
dem Verzicht auf demokratische Entwicklungen.»5 Insofern blieb die deutsche

Reichsgründung eine Entscheidung (von oben).
Als sie 1871 erfolgte, leistete die evangelische Kirche ihren «vaterländischen»

Beitrag: sie hob die «Synthese vom deutschen Volk und reformatorischem

Christentum in das allgemeine Bewußtsein des Kirchenvolkes und vieler

Deutscher.»6 In den Jahren nach der Reichsgründung und der Thronbe-

2 Vgl. Ulrich Wüstenberg, in: Christian Möller (Hg.), Kirchenlied und Gesangbuch. Quellen
zu ihrer Geschichte, Tübingen/Basel 2000, 215ff, 243f; Ilsabe Seibt, Kirchenlied und
Gesangbuch, in: Wolfgang Hochstein/Christoph Krummacher (Hg.), Geschichte der Kirchenmusik,

Bd. 3: Das 19. und frühe 20. Jahrhundert. Historisches Bewusstsein und neue
Aufbrüche, Laaber 2013, 43-55, hier 49-51.

3 Karl Holl, Die Bedeutung der großen Kriege für das religiöse und kirchliche Leben inner¬
halb des deutschen Protestantismus, Tübingen 1917, 92; zu den Befreiungskriegen: 74—

129. Der Aufsatz ist auch abgedruckt in: Ges. Aufsätze zur Kirchengeschichte, Bd. 3: Der
Westen, Tübingen 1928, 302-384.

4 Carl Schmitt, Politische Romantik, Leipzig/München 1919, 154.
5 Martin und Sylvia Greiffenhagen, Ein schwieriges Vaterland. Zur politischen Kultur

Deutschlands, aktualisierte Ausgabe, Frankfurt a. M. 1981, 35.
6 Wolfgang Tilgner, Volk, Nation und Vaterland im protestantischen Denken zwischen

Kaiserreich und Nationalsozialismus (ca. 1870-1933), in: Horst Zilleßen (Hrsg.), Volk -
Nation - Vaterland. Der deutsche Protestantismus und der Nationalismus, Gütersloh 1970,
135-171, hier: 138.



Gesangbuch und Kirchenlied 259

Steigung Kaiser Wilhelms II. 1888 hat der Nationalprotestantismus seine Blütezeit.

Altar, Thron und Nation gehörten für ihn im Kaiserreich fest zusammen,
Katholiken, Sozialdemokraten und Liberale galten als «Reichsfeinde». An
vielen Orten errichtete man Lutherdenkmäler, und Luthers Lied «Ein feste Burg
ist unser Gott» wurde deutsch-national gefüllt,7 so dass man meinte: Gott ist auf
der Seite der Deutschen.

Abbildung-, Digitalisât einer Feldpostkarte;
Archiv der Ev. Kirche der Pfalz, Speyer

Wie dieses nationalprotestantische Bewusstsein sich im öffentlichen Leben
äußerte, hat der Historiker Dieter Langewiesche einprägsam beschrieben:

«Wenn die Nation feierte, sang man protestantische Lieder, verehrte Luther und
stilisierte die Reformation zur deutschen Revolution, man überhöhte den Sieg der
deutschen Truppen 1870 über die französische Armee religiös zum Sieg des
protestantischen Gottes auf deutscher Seite über den katholischen Gott, der den
Franzosen und zuvor den Österreichern nicht helfen konnte. Und natürlich haben
die deutschen Gesangvereine 1871 zur Feier über das militärisch besiegte Frank-

7 Vgl. dazu Karl Dienst, Martin Luthers «Ein feste Burg ist unser Gott» als Identitätssignal
des Protestantismus im 19. und 20. Jahrhundert, in: Blätter für pfälzische Kirchengeschichte

und religiöse Volkskunde 69 (2002) 425—442; Karl Christian Thust, Nationalhymne

des deutschen Protestantismus. Luthers Lied «Ein feste Burg ist unser Gott», in:
DtPfBl 11 (2012) 643-648.



260 Michael Heymel

reich das Hohe Lied des Protestantismus angestimmt: Eine feste Burg ist unser
Gott.»8

Die Protestanten gaben also den Ton an, nicht nur beim Singen und bei nationalen

Siegesfeiern. Von den Konfessionsgruppen im Deutschen Reich bildeten
die Protestanten die Mehrheit: im Jahr 1910 waren es 40 Mio. gegenüber 24

Mio. Katholiken - und 615.000 Juden.9 In Frankfurt z.B. betrug der Anteil der

Evangelischen um 1900 noch 60,9 Prozent (2003 waren es nur noch 23,8
Prozent).10 Die schnelle Verstädterung, die sich im Zuge der industriellen Entwicklung

vollzog, ist am Wachstum von Städten wie Essen und Berlin ablesbar. Sie

betraf vor allem die Protestanten, die Landbevölkerung war überwiegend katholisch,

und wirkte sich auf die kirchlichen Gemeindestrukturen aus. Gerade in
den Städten hatte der landeskirchliche Protestantismus kaum noch
gemeinschaftsbildende Kraft. Ein religiös aufgeladenes Nationalgefühl bot Ersatz für
den Verlust an gelebter Religion im sozialen Nahbereich.

Als wichtiges Instrument zur Förderung von Nationalgefühl und
nationalprotestantischer Geschichtstheologie erwies sich der Evangelische Bund. 1886

wurde der (Evangelische Bund zur Wahrung der deutsch-protestantischen
Interessen) gegründet. Er rief alle zur Zusammenarbeit auf, «welche von der

Überzeugung durchdrungen sind, daß allein Treue gegen das göttliche Wort und der
endliche Sieg der evangelischen Wahrheit unser Volk zur Erfüllung seines

weltgeschichtlichen Berufes auch fernerhin befähigen kann.»11 Während des Ersten

Weltkriegs stärkte der Evangelische Bund diese Überzeugung mit einer
Feldpostkarte, die jedem Deutschen das Bild Martin Luthers und des Reichskanzlers
Otto von Bismarck unter einer deutschen Eiche zeigte. Beide erscheinen vereint
im Streit «für deutsche Ehre, deutschen Glauben, deutsche Macht.»12 Von
demselben Geist erfüllt will ein 1917 vom Lutherverein herausgegebenes
«Konfirmandenbuch fürs Leben» den Jugendlichen die «deutschen Schutz- und Trutzlieder

im Weltkriege» nahebringen, z.B. «Deutschland, Deutschland über alles»,
«Ein> feste Burg ist unser Gott» und «Nun danket alle Gott». Der Verfasser, Dr.
Max Heber, Superintendent im sächsischen Radeberg, ist von der unver-

8 Dieter Langewiesche, Nation, Nationalismus, Nationalstaat in Deutschland und Europa
(Beck'sche Reihe 1399), München 2000, 100.

9 Vgl. Martin Greschat, Der deutsche Protestantismus im Kaiserreich, in: Die Geschichte des
Christentums. Religion, Politik, Kultur. Bd. 11: Liberalismus, Industrialisierung, Expansion

Europas (1830-1914), Freiburg/Basel/Wien 1997, 656-681, hier 663.
10 Nach https://fowid.de/meldung/bevoelkerung-nach-religionszugehoerigkeit-frankfiirtmain-

1900-2010 (eingesehen am 9.2.2018).
11 Aus dem Gründungsaufruf, zit. nach Tilgner, Volk (wie Anm. 6), 142.
12 Zit. nach: Gerold Hübinger, Unser Luther. Luther als nationale Symbolfigur (2016), in:

https://rotary.de/gesellschafl/luther-als-nationale-symbolfigur-a-9612.html (eingesehen 23.

11.2018). Die dort abgebildete Postkarte befindet sich im Zentralarchiv der Evangelischen
Kirche der Pfalz, Speyer.



Gesangbuch und Kirchenlied 261

gleichlichen Kraft des deutschen Soldatengesangs überzeugt: «Siegen und

Singen und Gott die Ehre geben war immer deutsch und soll immer deutsch
bleiben.»13

Der Germanist Hermann Kurzke hat darauf hingewiesen, dass der deutsche
Nationalismus in einer Zeit aufstieg, in der die christliche Religion darniederlag.14

Die protestantischen Kirchen des 19. Jahrhunderts hatten nicht die Kraft,
die nationale Bewegung zu christianisieren. Vielmehr geschah das Umgekehrte:
das Christliche wurde national überschrieben. So hat der Protestantismus die
Ideale des deutschen Nationalismus beinahe vollständig übernommen.

Man muss hinzufügen: Eine solche Übernahme wäre im westlichen, calvi-
nistisch geprägten Protestantismus undenkbar gewesen. Es war die lutherische
Tradition mit ihrem konservativ-obrigkeitlichen Denken, die dafür Möglichkeiten

bot. Das sieht man zuletzt bei den <Deutschen Christen), die in
lutherischen Landeskirchen wie Thüringen, Sachsen und Anhalt sowie in der

altpreußischen Landeskirche die meiste Zustimmung fanden.15 Diese Leute dachten

durch und durch deutsch-national. Sie wollten das Christentum dem
Nationalsozialismus anpassen. Allerdings ist festzuhalten, dass deutsch-nationale

Einstellungen auch bei Protestanten zu finden sind, die sich dem Widerstand

gegen das NS-Regime anschlössen und für die Freiheit der evangelischen
Kirche kämpften.

Mit dem Ersten Weltkrieg endete 1918 das landesherrliche Kirchenregiment
im Deutschen Kaiserreich. Wilhelm II. war oberster Bischof der Ev. Kirche
gewesen. Die evangelischen Landeskirchen waren seit der preußischen
Verwaltungsreform (1814-1819) sehr staatsnah organisiert. Protestanten, auch ihre
Pfarrer, waren mehrheitlich deutsch-national gesinnt. Ein guter Christ war auch

ein guter Deutscher und ein guter Soldat. In dieser Überzeugung bestärkt wurde

man durch eine Geschichts- und Kriegstheologie, die auf der Basis des
Glaubenssatzes <Gott-mit-uns> aufbaute. Das war, wie sich bald erwies, ein
trügerisches Fundament, und, am Maßstab reformatorisehen Glaubens gemessen, von
vornherein unhaltbar. «Gott ist nicht mit den stärkeren Bataillonen,» erklärte
Dietrich Bonhoeffer später, «sondern mit dem kleinen Haufen der betenden und
wachenden Gemeinde.»16

13 Vater, du führe mich! Ein Konfirmandenbuch fürs Leben. Bearbeitet von Superintendent
Dr. Heber u.a., hg. vom Lutherverein, Leipzig o.J. [1917], 157-161, hier 161.

14 Vgl. Hermann Kurzke, Nationalhymnen sind säkularisierte Kirchenlieder, in: Cornelia
Kück/Hermann Kurzke (Hg.), Kirchenlied und nationale Identität (Mainzer Hymnolo-
gische Studien 10), Tübingen/Basel 2003, 1-22, hier 4. Der Aufsatz ist nachgedruckt in:
ders., Kirchenlied und Kultur, Tübingen 2010, 50-73.

15 Vgl. Klaus Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich, Bd. 1, Frankfurt a. M. u.a. 1977,
566-583; Olaf Blaschke, Die Kirchen und der Nationalsozialismus, Stuttgart 2014, 103.

16 Dietrich Bonhoeffer, Vortrag über die Geschichte des evangelischen Kirchenliedes vom
5.8.1936, in: DBW 14 (1996) 714-720, hier 714f.



262 Michael Heymel

1918 zerbrach die Dreieinigkeit Gott-Kaiser-Vaterland. Mit dem
Zusammenbruch endete die Ära der Herrschaft des deutschen Nationalprotestantismus

- doch die nationalprotestantische Mentalität lebte in der Weimarer Republik
und im <Dritten Reich> weiter. Sie lehnte die demokratische Staatsform ab und
idealisierte das Volk bzw. das Leben des eigenen Volkes. Zwischen 1918 und
1933 setzte sie ihre Hoffnung auf eine Nation, die in ihrer Lebensform dem
Einheitserlebnis des deutschen Volkes entsprach.17 Erst nach der Erfahrung des

Zweiten Weltkriegs und unter dem Eindruck der totalen Niederlage musste der
Protestantismus sich umorientieren; nationalkonservatives Denken hatte keine
Zukunft mehr.18

In den ev.-lutherischen Gesangbüchern spiegelt sich diese Mentalitätsgeschichte

wider. Sie enthalten bis Mitte des 20. Jahrhunderts eine Rubrik
«Volk und Vaterland» mit entsprechenden Liedern zu diesem Themenkreis. Die
Rubrik «Volk und Vaterland» wurde nicht etwa zur Zeit der Befreiungskriege in
die Gesangbücher eingefügt, sondern erst seit den Zwanziger Jahren des 20.
Jahrhunderts. Vorher war die einzige politische Rubrik «Obrigkeit und
Untertanen»,19 die freilich nicht alle Gesangbücher enthielten.

Ich gebe zuerst einen Überblick über einige Gesangbücher aus der Zeit von
1895 bis 1950, in denen solche Lieder vorkommen. Dann werde ich vier Lieder
vorstellen - drei kurz und ein viertes ausführlicher -, die für den deutschen

Nationalprotestantismus besonders kennzeichnend sind, und ein fünftes Lied als

Gegenbeispiel anführen.

Zur Auswahl der Gesangbücher

Für die Zeit zwischen 1895 und 1950 verzeichnet der Katalog des Gesangbucharchivs

in Mainz 809 Titel evangelischer Gesangbücher aus dem deutschsprachigen

Raum. Davon sind etwa 25 Titel Militärgesangbücher, die z.T. in sehr

hohen Auflagen gedruckt wurden.20

Es sind also relativ wenige Gesangbücher, die für unsere Untersuchung
ausgewählt wurden. Sie sind jedoch für ihre Zeit repräsentativ und
wirkungsgeschichtlich bedeutend. Die Auswahl erfolgte (a) nach regionalhistorischen
Aspekten, (b) dem Radius der Verbreitung und (c) der Bedeutung im Streit
zwischen der Bewegung «Deutsche Christen» (DC), deren Vertreter im Juli 1933

17 Vgl. Tilgner, Volk (wie Anm. 6), 161f.
18 Vgl. Detlef Pollock, Abbrechende Kontinuitätslinien im deutschen Protestantismus nach

1945, in: Rückkehr des Religiösen? Studien zum religiösen Wandel in Deutschland und
Europa II, Tübingen 2009, 223ff.

19 Vgl. Kurzke, Nationalhymnen (wie Anm. 14), 5.
20 Vgl. Datenbank Gesangbuchbibliographie, in: https://scripts.zdv.uni-mainz.de/gesangbuch/

index.php (eingesehen am 8.10.2018).



Gesangbuch und Kirchenlied 263

die Leitung der meisten evangelischen Landeskirchen übernommen hatten, und
der oppositionellen Bekennenden Kirche (BK). Drei Gesangbücher stammen
aus dem hessischen Raum. Das Gesangbuch für Brandenburg und Pommern war
in der größten deutschen Landeskirche, der Kirche der Altprotestantischen
Union (ApU), verbreitet, ein Gesangbuch in einer ausgesprochen lutherischen
Landeskirche (Sachsen-Anhalt), «Ein neues Lied» wurde in Gemeinden der BK
benutzt. Das Evangelische Kirchengesangbuch (1950) markiert das Ende des

untersuchten Zeitraums. Es galt bis 1993 für alle deutschen Landeskirchen.

Gelegentlich wurden auch das deutsch-christliche Gesangbuch «Großer Gott,
wir loben dich» (1941), das Kriegsliederbuch für das deutsche Heer (1914) und
das Ev. Feldgesangbuch (1939) herangezogen.

Volk und Vaterland in einigen Evangelischen Gesangbüchern
von 1895 bis 1950

Gesangbuchfür den Bereich der bisherigen Ev. Landeskirche in Nassau (GLN),
Wiesbaden, zuerst 1895, Ausgabe ca. 1945
Die Rubrik «Fürst und Vaterland» (337-340) enthält vier Lieddichtungen aus
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Angefügt ist Paul Gerhardts Friedenslied

«Gott Lob! Nun ist erschollen das edle Friedenswort» (341).

Gesangbuchfür die ev. Landeskirche in Hessen (GLH), Darmstadt 1924
Hier findet sich ein Lied unter der Rubrik «Obrigkeit» (416), hinzu kommen
drei Lieder unter «Krieg und Frieden» (421-423), darunter wieder das Friedenslied

von Paul Gerhardt (422) und ein Friedenslied von Johann Franck (423).

Frankfurter Evangelisches Gesangbuch (FEG), 1927
Unter der Rubrik «Vaterland» sind 11 Lieder (298-303, 570-574) versammelt.
Sie stammen von Martin Luther, Paul Gerhardt (2x), Johann Franck, Benjamin
Schmolck, Max von Schenkendorf und Ernst Moritz Arndt (3x).

Evangelisches Gesangbuchfür Brandenburg und Pommern (BGB), Berlin 1931

Die Rubrik «Vaterland» hat 15 Lieder (298-303, 509-517), darunter auch von
E.M. Arndt «Auf, bleibet treu und haltet fest» (512),21 dessen dritte Strophe lautet:

«Die Treue steht zuerst, zuletzt / im Himmel und auf Erden. / Wer ganz die

21 Es handelt sich um die bearbeiteten Schlussstrophen des Liedes «Ihr, die beim hehren
Aufgebot» («Gruß an die Freunde», 1813/1818). Der «deutsche Gott» im Original wurde
zum «treue[n] Gott» (Str. 1), statt «der Alte droben hält noch haus» heißt es nun «der Herrgott

droben hält noch haus» (Str.2). Die Anfangszeile wurde als Titel übernommen in: Auf,
bleibet treu und haltet fest! Ein Liederbuch für deutsche evangelische Männer, Berlin
1935. Diese Sammlung enthält 45 Lieder.



264 Michael Heymel

Seele dreingesetzt, / dem soll die Krone werden. / Drum mutig drein und nimmer

bleich, / denn Gott ist allenthalben; / die Freiheit und das Himmelreich
gewinnen keine Halben». Der Text lässt biblische Wendungen aus dem Vaterunser
(«wie im Himmel so auf Erden», Mt 6,10) und der Johannesoffenbarung («Sei

getreu bis an den Tod, so will ich dir die Krone des Lebens geben», Offb 2,10)
anklingen. In welcher Beziehung er von Treue spricht, bleibt offen. Aus den nicht
ins Gesangbuch aufgenommenen Strophen geht jedoch hervor: Treue der in Liebe

zum Vaterland verbündeten Männer ist gemeint, nicht Treue zu Christus.

Gesangbuchfür die Provinz Sachsen und Anhalt (GPS), Halle 1931
Hier ist die Rubrik «Land und Volk» mit 14 Liedern bestückt (298-303, 567-
574), darunter auch E.M. Arndts «Auf, bleibet treu und haltet fest» (570) und
ein Lied des Schweizer Pfarrers und Dichters William Wolfensberger (574):

Der du ob allen Zeiten bist, / du Schützer, Helfer, Gott, / der auch den Kleinsten
nie vergißt, / hilf deinem Volk voll Not! / O sieh uns an in groß Gefahr, / in Sturm
und Streit, des Friedens bar; / hilf, daß wir treu zusammenstehn, / laß uns des

Weges nicht versehn. / Zu rechter Tat / schaff du uns Kraft und Rat.

Der du mit deiner Schöpferhand / geschaffen Volk und Herd, / o hüt uns vor der
Zwietracht Band, / o hüte unser Schwert! / Und laß der Scholle Heiligtum /
verkünden einen stillen Ruhm: / Daß wir behütet und gebaut / und stark in Not dir
groß vertraut, / um deinem Reich / zu werden ein Bereich.

O du, der aus der Ewigkeit / still unsre Tage schafft, / o mach uns groß und

gottbereit, / schenk neue Jugendkraft! / Und hüt uns Land und Volk und Herd /
und mache uns der Heimat wert / und mach uns all in deiner Hut / zu einem Volke
treu und gut, / das still und schlicht / strahlt wie ein helles Licht.

William Wolfensberger (1889-1918), ein Kaufmannssohn aus Hottingen bei

Zürich, studierte zuerst Germanistik, dann Theologie, um Pfarrer zu werden. Es

kam zum Zerwürfnis mit dem Vater, weil er den Pfarrberuf ergreifen wollte.
Das Vorbild von Leonhard Ragaz brachte ihn zu den Religiösen Sozialisten. Im
Münstertal erhielt er seine erste Pfarrstelle, die er 1916 kündigte. 1917 wechselte

er nach Rheineck. Bei Krankenbesuchen erkrankte er an einer Grippeepidemie, an

der er starb.22 Sein Lied wendet sich an Gott als Schöpfer, Helfer und Hüter des

Volkes. Er soll die Singenden vereinen (Str. 1), in der Not für den Kampf stärken

(Str. 2) und zu einem der Heimat würdigen guten Volk machen (Str. 3).

22 Vgl. Franzisca Pilgram-Frühauf, «Sagen kann man es nicht.» Spannungsfelder des Schwei¬

gens im autobiographischen, literarischen und theologischen Werk von William Wolfensberger

(1889-1918), Zürich 2008, 76-83.



Gesangbuch und Kirchenlied 265

Ein neues Lied (ENL), Berlin-Dahlem 1932
Dieses Gesangbuch ist beeinflusst von der Jugend- und Singbewegung. Sein
Pendant ist «Der helle Ton» (Kassel 21935) mit denselben Liedern für die
evangelische Jugend. Herausgeber war der Evangelische Reichsverband der
weiblichen Jugend in Berlin-Dahlem, den Pfarrer Otto Riethmüller (1889-1938) seit
1928 leitete. Riethmüller gehörte zur Bekennenden Kirche, deren Mitglieder
sich in der Auseinandersetzung mit den (Deutschen Christen) bemühten, ihre
Vaterlandsliebe zu beweisen.

Die Rubrik «Volk und Vaterland» umfasst 23 Lieder (364-385), d.h.
Kirchenlieder, deutsche und niederländische Volkslieder, darunter «Wach auf,
wach auf, du deutsches Land» (365), E.M. Arndts «Wer ist ein Mann?» (372),
«Deutschland, Deutschland über alles» (382) und «Ich hatt einen Kameraden»

(383).
Heinrich Hoffmann von Fallerslebens Lied «Deutschland, Deutschland über

alles» war zur Zeit seiner Entstehung 1841 ein sehnsuchtsvoller Aufruf zur
nationalen Einigung, seit der Reichsgründung 1871 und erst recht seit 1914 eine

Tatsachenfeststellung. 1922 hatte Friedrich Ebert es zur offiziellen Hymne der
Weimarer Republik erklärt.23

Evangelisches Kirchengesangbuch (EKG), 1950
Die Rubrik «Für Volk und Vaterland» enthält sechs Lieder (389-394) aus dem
16. bis 18. Jahrhundert (J. Walter, J. Franck, P. Gerhardt, B. Schmolck) und
weitere 10 Liedvorschläge, jedoch kein Lied aus der Zeit nach 1800.

Was lässt sich dieser Übersicht entnehmen? Die Gesangbücher von Nassau

(GLN) und Hessen-Darmstadt (GLH) stammen aus Landeskirchen, die Fürstenkirchen

waren. Deshalb waren hier v.a. Lieder gefragt, in denen Fürst und

Obrigkeit vorkamen. Ab dem Frankfurter Gesangbuch (FEG) ist ein steigendes
Interesse an Liedern für Volk und Vaterland (bzw. Land) zu verzeichnen. Lieder
von E.M. Arndt dringen ins Gesangbuch ein, die erfüllt sind von kämpferischreligiösem

Nationalgefühl. Arndt hatte sich als deutscher Prophet (propheta
Germaniae) wie Luther dargestellt und behauptet, er kenne den Willen Gottes
für die deutsche Nation.24 Seine Lieder erscheinen jetzt als Kirchenlieder geeignet,

weil ihr Autor als Mann des Volkes und «Führer zu echtem Deutschtum»

23 Vgl. Hermann Kurzke, Hymnen und Lieder der Deutschen, Mainz 1990,42-63, hier 42—48.
24 In seinem (Katechismus für den deutschen Kriegs- und Wehrmann> (1813) schrieb er:

«Und ist Gottes Wille, dass alle Länder und Völker Deutschlands aufstehen, des gerechten
Zorns gedenken und auf die Franzosen und ihren Tyrannen schlagen und Ehre und Freiheit
wiedergewinnen, welche sie von ihren Vätern geerbt» (Vorrede, 9). Vgl. Christian Senkel,
Patriotismus und Protestantismus. Konfessionelle Semantik im nationalen Diskurs
zwischen 1749 und 1813, Tübingen 2015,137ff.



266 Michael Heymel

gilt, der sich durch «tiefe Religiosität und positive Christlichkeit» auszeichnete.25

Zugleich werden Lieder des 16. bis 18. Jahrhunderts beibehalten und in
einen nationalen, völkischen Kontext gestellt. Kirchen- und Volkslieder wurden
in den Gesangbüchern der evangelischen Jugend nebeneinandergestellt. Das

EKG kehrt dann wieder zu den alten Liedern zurück. Alles, was nationalprotestantisch

tönt, d.h. v.a. die «vaterländischen» Lieder des 19. Jahrhunderts, wird
ausgeschieden.

Volk und Vaterland in nationalprotestantischen Kirchenliedern

Das Nationale, so lautet meine These, wurde in deutschen protestantischen
Kirchenliedern und ihrem Gebrauch religiös überhöht. An vier Liedern lässt sich
das verdeutlichen. Ein fünftes Lied wird als Gegenstück vorgestellt.

Aus der Vielzahl der Lieder wurden Beispiele ausgewählt, in denen sich
nationale Identität in unterschiedlichen Formen darstellt. Entweder wurden Lieder,

die ursprünglich eine religiöse Identität erkennen lassen, national
instrumentalisiert (Beispiel 1), oder man hat Lieder aus historischen Kontexten wie
den deutschen (Beispiele 2-3) und den niederländischen Befreiungskriegen
(Beispiel 4) in einen anderen Kontext übertragen. Zwei auf diese Weise neu
kontextualisierte Lieder (Beispiel 3-4) fanden in Militärgesangbücher Eingang.
Ein weiteres Lied (Beispiel 5) steht für eine religiöse Identität, die sich, ähnlich
wie im reformatorischen Bußlied, zur eigenen Nation kritisch verhält.

Wach auf, wach auf, du deutsches Land (Johann Walter, 1561)
Dieses Lied wurde erst durch seine Rezeption seit den 1920er Jahren
nationalprotestantisch instrumentalisiert. Johann Walter, Kantor in Torgau und enger
Mitarbeiter Luthers, sah die Reformation durch Rekatholisierungstendenzen in
Gefahr. Das veranlasste ihn, dieses Lied zu schreiben. Zuerst 1561 veröffentlicht,

umfasst es 26 Strophen.26 Das EKG (Nr. 390 in der Rubrik «Für Volk und

Vaterland») brachte davon 9, das Evangelische Gesangbuch (EG 145) bringt
noch 7 Strophen. Das Lied ist von Hause aus ein großer Weckruf zur Umkehr:
Wach auf - bedenk - du sollst danken - wach auf - tu Buße. Diese Imperative
durchziehen das Lied. Gott hat etwas gegeben, darauf soll geachtet werden. Das

ist das Reich Gottes, mit dem er Deutschland als einem großen Licht beschenkt
hat. Das Lied besingt Luther als Propheten Deutschlands (6) und Gottesmann

(21). Er hat Deutschland vermahnt und zur Umkehr gerufen, aber es liegt wieder

25 Zitate aus: Thomas Vordermayer, Die Rezeption Emst Moritz Arndts in Deutschland, in:
IfZ 58 (2010), Heft 4, 483-508, hier 494 und 501.

26 Vgl. Stephan Weyer-Menkhoff, «Wach auf, wach auf, du deutsches Land», in: Liturgie
und Kultur 2 (2011) 25-34.



Gesangbuch und Kirchenlied 267

im Schlaf der Finsternis (9-21). Ausfuhrlich werden seine Sünden beschrieben

(von diesen Strophen steht nur noch eine, die 18., in EKG und EG). Das Lied
endet mit Vaterunser-Paraphrase und Anrufung Jesu Christi: er soll zur Umkehr
helfen. Diese geschieht im Lied, das Lied ist Ort der Umkehr.

FEG 570 und BGB 509 ordnen es mit je 5 Strophen unter «Vaterland». ENL
365 mit 8 Strophen unter «Volk und Vaterland», wodurch die nationale Identität
für die Intention des Lieds bestimmend wird. Es geht jetzt primär um «uns»
Deutsche, die zur Buße gerufen werden. Damit steht das Lied völkischen
Missdeutungen im Sinne des nationalsozialistischen Slogans «Deutschland
erwache!» offen. 1933 wurde das Lied als christliches Kampflied der Deutschen
verstanden.27 Gegen eine solche Vereinnahmung wandte sich die zur Bekennenden

Kirche gehörende Vikarin Christa Müller: «Das Lied zeigt uns», erklärte sie

1938, «wie ein Christ im rechten Verhältnis zu seinem Volk stehen soll: nicht
im Überschwang patriotischer Begeisterung, die doch so schnell verpuffen
kann; und nicht in blindem Idealismus, der aus dem Volk einen Gott und aus der
Vaterlandsliebe eine Religion macht, sondern in Gebet und Buße.»28

Noch EKG 390 stand unter «Volk und Vaterland». In der heutigen Zuordnung

zur Rubrik «Buße» ist das Lied nach seiner Aussageabsicht (als Ruf zur
Umkehr) wieder richtig platziert. Die Überschrift des Wittenberger Erstdrucks
lautet nämlich: Ein newes Christiichs Lied / Dadurch Deudschland zur Busse
vermanet.29

Wer ist ein Mann? (Ernst Moritz Arndt, 1813)
Dieses Lied aus den Befreiungskriegen gegen Napoleon ist aus einer weltlichen
Sammlung in evangelische Gesangbücher eingewandert, und zwar schon vor
1900. Es wurde ins «Militär-Gesang- und Gebetbuch» von 1885 aufgenommen,
das erste gemeinsame Gesangbuch für alle Armeen des deutschen Kaiserreichs,

27 Vgl. Christliche Kampflieder der Deutschen, hg. von Ernst Sommer, Kassel 1933. Im Vor¬
wort lässt Sommer keinen Zweifel daran, dass er sich dem «politischen Auftrag der
deutschen Nation» verpflichtet fühlt, für den ein frommer Deutscher sich «im Gehorsam
gegenüber Gottes Befehl» einsetzt. «Wenn in dem Titel <Christliche Kampflieder der
Deutschen) die entscheidenden großen Lebensmächte und Lebenswirklichkeiten, Christentum,
Staat, Volk und Musik, verbunden erscheinen und zusammenklingen, so ist das ein Zeichen
dafür, dass sich die Junge Mannschaft der Nation die spannungsvolle Einheit dieser
Lebensmächte erkämpft hat, eine Einheit, deren das 19. Jahrhundert nicht fähig war, die aber in
den großen Taten der deutschen Geschichte wie denen der Reformation, aus denen unsere
Lieder stammen und in denen sie lebendig waren, im Glauben stets gewagt wird» (ebd.).

28 Martin Fischer/Christa Müller, Gemeindesingen. Theologische und musikalische
Handreichung, München [1938], 142.

29 Digitalisât unter http://diglib.hab.de/drucke/k-322-a-4f-helmst-12s/start.htm (eingesehen
am 27.1.2018).



268 Michael Heymel

das als erste deutsches Einheitsgesangbuch gelten kann.30 Das GLN 413 ordnet
es mit 7 Strophen den «Geistlichen Volksliedern» zu, FEG 573 und BGB 577
unter «Vaterland», GPS 569 unter «Land und Volk», auch ENL 372 fügt es

«Volk und Vaterland» ein. Der Text lautet:

Wer ist ein Mann? Wer beten kann
Und Gott dem Herrn vertraut;
Wann alles bricht, er zaget nicht:
Dem Frommen nimmer graut.

Wer ist ein Mann? Wer glauben kann
Inbrünstig wahr und frei;
Denn diese Wehr bricht nimmermehr,
Sie bricht kein Mensch inzwei.

Wer ist ein Mann? Wer lieben kann
Von Herzen fromm und warm:
Die heil'ge Glut giebt hohen Mut
Und stärkt mit Stahl den Arm.

Dies ist der Mann, der streiten kann
Für Weib und liebes Kind;
Der kalten Brust fehlt Kraft und Lust,
Und ihre That wird Wind.

Dies ist der Mann, der sterben kann
Für Freiheit, Pflicht und Recht:
Dem frommen Mut deucht alles gut,
Es geht ihm nimmer schlecht.

Dies ist der Mann, der sterben kann
Für Gott und Vaterland,
Er läßt nicht ab bis an das Grab
Mit Herz und Mund und Hand.

So, deutscher Mann, so, freier Mann,
Mit Gott dem Herrn zum Krieg!
Denn Gott allein kann Helfer sein,
Von Gott kommt Glück und Sieg.

Das Lied besingt den deutschen Mann, der beten, glauben, lieben, streiten
und sterben kann. Er ist unüberwindlich (2) und kampfesstark (3). Er kann ster-

30 Vgl. Andreas Wittenberg, «Tapfer sollen wir zwar streiten, herzlich beten aber auch...»
Aspekte nationaler Identität in Liedern und Gesangbüchern, in: Cornelia Kück/Hermann
Kurzke (Hg.), Kirchenlied und nationale Identität (Mainzer Hymnologische Studien 10),
Tübingen/Basel 2003, 37-48, hier 43.



Gesangbuch und Kirchenlied 269

ben für Freiheit, Pflicht und Recht (5), für Gott und Vaterland (6). Mit Gott dem
Herrn soll er zum Krieg (7).

Wie andere Dichter der Befreiungskriege gegen Napoleon nimmt Arndt Motive

des alttestamentlichen Redens von Gott auf und identifiziert dabei
stillschweigend die Deutschen mit dem erwählten Bundesvolk Israel.31 Sein Lied
spricht von dem Gottvertrauen, mit dem ein deutscher Mann kämpft (1).
Gemeint ist das Vertrauen auf den kriegerischen Gott des Alten Testaments, der
mit den Seinen kämpft und dessen Stärke siegen hilft. Durch ihn wird auch der

Krieg geheiligt. Ganz selbstverständlich wird Gott auf der eigenen Seite gesehen

(7), Gott und Vaterland gehören gleichrangig als das Heiligste zusammen (6),
für das ein Mann sein Leben gibt. Dabei lässt Arndt zugleich die Sprache des

volkstümlichen alten Kirchenlieds anklingen.32 «Dem Frommen nimmer graut»
spielt an auf Paul Gerhardts <Warum sollt ich mich denn grämen) (Str. 4:

«Unverzagt und ohne Grauen soll ein Christ, wo er ist, stets sich lassen

schauen»), «mit Herz und Mund und Hand» erinnert an Martin Rinckarts <Nun

danket alle Gott) (Str. 1: «...mit Herzen, Mund und Händen»). Heinrich Riehm
sieht also mit Recht bei Arndt «eine Mischung aus Vaterlandsliebe, Kriegslust
und Gottesglauben»,33 die bei dem nächsten Lied noch bedenklicher zum
Vorschein kommt.

Der Gott, der Eisen wachsen ließ (Ernst Moritz Arndt, 1812)
Auf dem Höhepunkt der Befreiungskriege verfasste Arndt dieses Lied, das im
Original den Titel «Vaterlandslied» trägt. Hintergrund ist die von Napoleon
erzwungene Beteiligung deutscher Heere an seinem Russlandfeldzug 1812. Arndt
übte patriotische Kritik an der Politik der deutschen Fürsten. Die ersten drei
Strophen genügen:

Der Gott, der Eisen wachsen ließ,
der wollte keine Knechte,
drum gab er Säbel, Schwert und Spieß
dem Mann in seine Rechte;
drum gab er ihm den kühnen Mut,
den Zorn der freien Rede,

31 Vgl. Karl Scheibenberger, Der Einfluß der Bibel und des Kirchenliedes auf die Lyrik der
deutschen Befreiungskriege, Diss, phil., Gelnhausen 1936, 21-25, wo das Problem dieser
Identifikation nicht erörtert wird. Sie setzt eine Überhöhung des Volksgedankens voraus,
wie die (deutsche Bewegung) sie vollzog. Arndt steht dafür als markantes Beispiel, insofern

er die Idee des Volkes mit religiösen Vorstellungen verbindet und biblische
Verheißungen auf Deutschland überträgt (so Cornelia Weber, Altes Testament und völkische
Frage [Forschungen zum Alten Testament 28], Tübingen 2000, 18-20).

32 Vgl. ebd., 63f.
33 Heinrich Riehm, Nationale Töne im Kirchenlied von Emst Moritz Arndt bis zum Natio¬

nalsozialismus, in: IAH-Bulletin 28 (2001) 127-151 (Liedbeispiele: 137-151), hier 127.



270 Michael Heymel

dass er bestände bis aufs Blut,
bis in den Tod die Fehde.

So wollen wir, was Gott gewollt,
mit rechter Treue halten
und nimmer im Tyrannensold
die Menschenschädel spalten.
Doch wer für Tand und Schande ficht,
den hauen wir zu Scherben,
der soll im deutschen Lande nicht
mit deutschen Männern erben.

O Deutschland, heil'ges Vaterland!
O deutsche Lieb' und Treue!
Du hohes Land, du schönes Land!
Dir schwören wir aufs neue:
Dem Buben und dem Knecht die Acht!
Der fiitt're Krähn und Raben.
So ziehn wir aus zur Herrmansschlacht
und wollen Rache haben.

Wegen seiner vorbehaltlos-drastischen Verherrlichung kriegerischer Gewalt
(Waffen und Mut zum blutigen Kampf erscheinen beide als von Gott gegeben)
und seiner Überhöhung Deutschlands zum «heiligen Vaterland» wurde dieses
Lied im Ersten Weltkrieg als deutsch-nationales Kampflied massenhaft
verbreitet, u.a. im Kriegsliederbuch für das deutsche Heer (1914), von dem über 1

Million Exemplare gedruckt wurden. Auf Postkarten wurde die erste Strophe
zusammen mit dem Eisernen Kreuz abgebildet. Während des Zweiten
Weltkriegs wurde es im Ev. Feldgesangbuch (1939) ebenfalls in Millionenauflage
verbreitet. Die nazitreuen (Deutschen Christen) nahmen es in ihr Gesangbuch
«Großer Gott, wir loben dich» (1941) auf unter die Rubrik «Heilig Vaterland»
(Nr. 337).34

Die Wortverbindung weist auf Arndt und das Gedicht «Deutscher Schwur»35

von Rudolf Alexander Schröder hin, das in den Liederbüchern von SA und Hit-

34 Ein «judenreines» Gesangbuch der (Deutschen Christen) mit 339 Liedern, hg. vom sog.
Entjudungsinstitut in Eisenach/Thüringen. Vgl. M. Bertheau, Großer Gott wir loben dich.
Das neue nationalsozialistische Gesangbuch, in: ThBl 21 [1942] 90-103; Möller, Kirchenlied

und Gesangbuch, 290f.; Birgit Gregor,... vom jüdischen Einfluss befreit. «Großer Gott
wir loben dich». Ein deutsch-christliches Gesangbuch aus dem Jahr 1941, in: Thomas A.
Seidel (Hg.), Thüringer Gradwanderungen. Beiträge zur funfimdsiebzigjährigen Geschichte
der evangelischen Landeskirche Thüringen, Leipzig 1998, 124-142; Oliver Amhold,
«Entjudung» - Kirche im Abgrund, Bd. 2: «Institut zur Erforschung und Beseitigung des

jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben» 1939-1945, Berlin 2010, 682-703.
35 «Heilig Vaterland / in Gefahren / deine Söhne stehn / dich zu wahren /

Von Gefahr umringt / Heilig Vaterland / schau, von Waffen blinkt / jede Hand.
Ob sie dir ins Herz / Grimmig zielen, / Ob dein Erbe sie / Dreist beschielen, /
Schwören wir bei Gott / Vor dem Weltgericht: / Deiner Feinde Spott / Wird zunicht.



Gesangbuch und Kirchenlied 271

lerjugend verbreitet wurde. Der 36-jährige Rudolf Alexander Schröder verfasst
es 1914 als Marine-Artillerist auf der Nordsee-Insel Wangerooge. Der «Deutsche

Schwur» entfaltet weit über den Ersten Weltkrieg hinaus seine Wirkung.
Das Lied wurde in der NS-Zeit «anläßlich Morgenfeiern, Weihestunden, beim
Fahnehissen, im Zeltlager nahe dem Lagerfeuer, in Jungvolk- und Hitlerjugenduniform

nach choralähnlicher Melodie» gesungen.36 Drei Strophen gelangten
1941 ins deutsch-christliche Gesangbuch (Nr. 38).

«Der Gott, der Eisen wachsen ließ» markiert den Anfang einer
Wirkungsgeschichte, die bis zum Nationalsozialismus und zur Glaubensbewegung (Deutsche

Christen) reicht. In einem christlichen Gesangbuch ist dieses blutrünstige
Lied «gänzlich fehl am Platz», urteilt Andreas F. Wittenberg, selber Soldat der
Bundeswehr, in seiner Dissertation über «Die deutschen Gesang- und
Gebetbücher für Soldaten und ihre Lieder».37 Ein solches Lied gehörte nicht in ein

Kirchengesangbuch.

Niederländisches Dankgebet (J. Weyl, 1877, nachA. Valerius, 1597)
Das Lied stammt aus der posthum erschienen Sammlung Nederlandtsche Ge-
denck-clanck (Haarlem 1626) des Adrianus Valerius, der ca. 1575 in Middelburg

geboren wurde und am 27.1.1625 in Ter Veere starb. Valerius, von Beruf
Notar und Schöffe, hat in diesem Buch teils eigene, teils fremde Lieder mit
bekannten Volksweisen für das häusliche Singen und Musizieren zusammengestellt.

Insgesamt enthält es Texte und Tabulaturen für 79 Lieder mit
Lautenbegleitung. Bei der Hymne No. 6 Wilt heden nu treden vor God den Heere) handelt

es sich um ein vierstrophiges Dankgebet für die niederländischen Siege im
Kampf gegen Spanien. Es entstand vermutlich im Zusammenhang des Sieges, den

die von Prinz Moritz von Oranien geführten Niederländer während des
spanischniederländischen Krieges 1597 in der Schlacht von Turnhout errungen hatten. Die
Vorrede vermerkt, dass Valerius seine Lieder «aus Liebe zum Vaterland» {uyt
liefde des Vaderlands) geschrieben habe, aber auch, «dass durch den Gesang und
das Spiel wie auch das Gedicht die Traurigkeit gemindert und die Fröhlichkeit

Nord und Süd entbrennt, / Ost und Westen; / Dennoch wanken nicht / Deine Festen. /
Heilig Herz, getrost, / Ob Verrat und Mord / Dräue West und Ost / Süd und Nord.
Bei den Sternen steht, / Was wir schwören; / Der die Sterne lenkt, / Wird uns hören: /
Eh der Fremde dir / Deine Kronen raubt, / Deutschland, fallen wir / Haupt bei Haupt.
Heilig Vaterland, / Heb zur Stunde / Kühn dein Angesicht / In die Runde. /
Sieh uns all entbrannt, / Sohn bei Söhnen stehn / Du sollst bleiben, Land! / Wir vergehn»
(Heilig Vaterland. Kriegsgedichte, Leipzig 1914).

36 Günter Grass, Mein Gedicht, in: DIE ZEIT Nr. 7 vom 10.2.1961.
37 Tübingen 2009.



272 Michael Heymel

vermehrt werden möchte» (op dat door het gesang ofie spei, als oock door het

gedieht, de droeflieyt gemindert en de blyschap gemeerdert mochte werden)?*
Die Sammlung wurde im 19. Jahrhundert wiederentdeckt, einzelne Lieder

daraus wurden in den Niederlanden populär. In der deutschen Nachdichtung von
Joseph Weyl erfreute sich «Wir treten zum Beten» nach der Veröffentlichung in
Sechs Altniederländische Volkslieder (1877) mit der Melodiefassung von
Eduard Kremser bald großer Beliebtheit. Dafür sorgte vor allem der letzte
deutsche Kaiser Wilhelm II., der es besonders schätzte und an nationalen
Gedenktagen singen ließ. So erklang es z.B. 1913 zur Hundertjahrfeier der Erhebung

Preußens und der Befreiungskriege und 1915 zum 100. Geburtstag von
Bismarck (Bismarckfeier).

Wir treten zum Beten
vor Gott den Gerechten.
Er waltet und haltet
ein strenges Gericht.
Er läßt von den Schlechten
die Guten nicht knechten;
Sein Name sei gelobt,
er vergißt unser nicht.

Im Streite zur Seite
ist Gott uns gestanden.
Er wollte, es sollte
das Recht siegreich sein:
Da ward, kaum begonnen,
die Schlacht schon gewonnen.
Du, Gott, warst ja mit uns:
Der Sieg, er war dein!

Wir loben Dich oben,
Du Lenker der Schlachten,
und flehen, mög'st stehen
uns fernerhin bei,
dass Deine Gemeinde
nicht Opfer der Feinde!
Dein Nam' sei gelobt,
o Herr, mach' uns frei!

Der Text wurde in den damaligen Gesangbüchern als «Kriegsgebet»
abgedruckt.39 Von den ursprünglichen vier Strophen wurde dabei allerdings die dritte

38 Nach A. Komter-Kuipers, De muziek-historische beteekenis van Valerius' Gedenck-clanck,
in: Nederlandtsche gedenck-clanck. Adriaen Valerius, ed. P.J. Meertens/N.B. Tenhaeff/A.
Komter-Kuipers, 2001 dbnl, LXVII. http://www.dbnl.org/tekst/vale001nede01_01/va-
leOOlnedeOlOlOOOl.php (eingesehen am 25.1.2018). Vgl. zum Folgenden: «Wir treten
zum Beten», in: Wikipedia, Die freie Enzyklopädie (eingesehen am 11.4. 2019).



Gesangbuch und Kirchenlied 273

ausgelassen. Sie lautet: «Der Böse, Arglose / zu Fall zu bringen, / schleicht grollend

und brüllend, / dem Löwen gleich, / und suchet, wen er grausam mag
verschlingen, / wem er versetzen mag / den Todesstreich!» (K. Budde, 1901 ).40

Diese Übertragung des niederländischen Textes stammt von dem Alttestament-
ler Karl Budde (1850-1935), der sich auch mit Liedforschung beschäftigte. Sie
konnte aber die populäre Version von Weyl nicht ersetzen.

Das Lied steht im Kriegsliederbuch für das deutsche Heer (1914). Es erklang
beim Großen Zapfenstreich und war bei anderen militärischen Anlässen wie
etwa dem Sedansfest zu hören. Soldaten sangen es während des Ersten
Weltkriegs beim Appell zum Gebet und in Gottesdiensten in den deutschen Kolonien
(Südwest-Afrika).

Anders als der Niederländer Valerius spricht Weyl in seiner freien
Nachdichtung in alttestamentlich geprägten Wendungen über Gott: die Beter treten
«vor Gott den Gerechten» und strengen Richter, der «die Guten» nicht «von den
Schlechten knechten» (1) lässt. Er steht den Betern «im Streite zur Seite» (2),
was gut zum «Gott-mit-uns» der Preußenkönige passt, und wird als «Lenker der
Schlachten» (3) angeredet, der seiner Gemeinde den Sieg gibt. Vom Wirken des

Kriegsgottes ist hier die Rede, wie das Alte Testament es in vierfacher Hinsicht
beschreibt: 1) Gott zieht dem Heer als Führer voran; 2) er kämpft in der
Schlacht; 3) er schützt die Seinen im Kampf und 4) erringt den Sieg.41 Dieses
Gottesverständnis dürfte der Meinung vieler Deutscher entsprochen haben.42

Kritik am Liedtext von Joseph Weyl übte 1919 der evangelische Theologe
Friedrich Spitta (1852-1924). Die Verse von Weyl stellten «in unchristlicher
Weise die einander feindlichen Völker als die Guten und die Schlechten [hin]»
und betrachteten «den uns bestimmten Sieg als die Folge unsrer Gerechtigkeit».
Doch je länger der Krieg dauerte und immer furchtbarere Opfer forderte, desto
mehr habe sich Selbstsucht und Sittenlosigkeit gezeigt. Spitta urteilt, es musste

«jedem ernsten, besinnlichen Christen» immer schwerer werden, «die Skrupel-
losigkeit dieser Verse auf sich zu nehmen.»43 Er folgerte daraus: «Das

Weyl'sche Lied ist tot für uns und wird in unsern Programmen und leider auch

in manchen Gesangbüchern von kommenden Geschlechtern gelesen werden als

39 So etwa im Ev. Gesangbuch der Provinz Brandenburg, Berlin 1917, Anhang: Geistliche
Volkslieder, Nr. 43.

40 Julius Röntgen (Musik), Karl Budde (Text): XIV Altniederländische Volkslieder nach
Adrianus Valerius (1626). Für eine Singstimme mit Klavierbegleitung. Breitkopf & Härtel,
Leipzig/Brüssel/London/New York 1901, Nr. 14 / S. 32 «Siegesfeier».

41 Vgl. Scheibenberger, Der Einfluß der Bibel (wie Anm. 31), 22.
42 Zu diesem Urteil kommt, ohne nähere Textanalyse, auch Riehm, Nationale Töne (wie

Anm. 33), 131.
43 Friedrich Spitta, Das Niederländische Dankgebet am Ende des Krieges, in: MGkK 24

(1919)49-50, hier 49.



274 Michael Heymel

trauriges Zeugnis der Überhebung und der inneren Unwahrhaftigkeit, welcher
der Fall gefolgt ist.»44

Warum aber war das Niederländische Dankgebet auch nach dem Ersten

Weltkrieg in Deutschland und Österreich so populär? Es mag wohl ein Grund

gewesen sein, dass «die zu den Kriegsverlierern gehörenden einstigen
Mittelmächte psychisch auf der Seite der Sieger stehen wollten ...»45

Kurt Tucholsky zitiert in seinem Anti-Kriegs-Gedicht «Gebet nach den
Schlachten» (1924) die Anfangsworte des Liedtextes.46 Die Eingangszeile
«Kopf ab zum Gebet!», eine groteske Anspielung auf den Großen Zapfenstreich,

macht sofort deutlich, dass es sich um eine Parodie handelt. Die toten
Soldaten kommen aus ihren Gräbern und «beten». Ihre eindringliche Warum-
Frage, die den Gestus eines Klagegebets aufnimmt, wird dem deutsch-nationalen

«Herrgott» wiederholt entgegen geschleudert. Dieses Gedicht stellt die
Reden der Feldprediger als Lüge und die Verwendung von Liedern wie dem
Niederländischen Dankgebet als Missbrauch des Namens Gottes durch die

Mächtigen bloß. Es schließt mit einem Aufruf zur Desertion:

[...] Herrgott!
Wenn du wirklich der bist, als den wir dich lernten:
Steig herunter von deinem Himmel, dem besternten!
Fahr hernieder oder schick deinen Sohn!
Reiß ab die Fahnen, die Helme, die
Ordensdekoration!
Verkünde den Staaten der Erde, wie wir gelitten,
wie uns Hunger, Läuse, Schrapnells und Lügen den Leib zerschnitten!
Feldprediger haben uns in deinem Namen zu Grabe getragen.
Erkläre, dass sie gelogen haben! Läßt du dir das sagen?
Jag uns zurück in unsre Gräber, aber antworte zuvor!
Soweit wir das noch können, knien wir vor dir - aber leih uns dein Ohr!
Wenn unser Sterben nicht völlig sinnlos war, verhüte wie 1914 ein Jahr!
Sag es den Menschen! Treib sie zur Desertion!
Wir stehen vor dir: ein Totenbataillon.
Dies blieb uns: zu dir kommen und beten!
Weggetreten!

Ungeachtet solcher Anti-Kriegs-Dichtung und theologischer Kritik wurde
das Niederländische Dankgebet weiterhin in evangelischen Gesangbüchern wie
BGB 510 und GPS 568 abgedruckt und kam 1941 auch in das Gesangbuch der

44 Ebd., 50.
45 Reinhard Breymayer [zur Geschichte des Niederländischen Dankgebets], in: Rundbriefe

der A.V. Föhrberg (TBK), Herbst 2001,1937-1939, hier 1939.
46 Zuerst unter dem Pseudonym Theobald Tiger in: Die Weltbühne, 07.08.1924, Nr. 32, S.

233 Kurt Tucholsky, Panter, Tiger & Co., hg. von Mary Gerold-Tucholsky, Hamburg
51980, 21 lf.



Gesangbuch und Kirchenlied 275

DC (Großer Gott 35) hinein. In die Gesangbücher für die evangelische Jugend
(1932ff) wollte man es dagegen nicht übernehmen.

Bei der Gesangbuchreform, die ein <Deutsches Evangelisches Gesangbuch)
für das ganze Reichsgebiet anstrebte, stellte sich 1933 heraus, dass Joseph
Weyl, der Verfasser der verbreiteten deutschen Version des Danklieds, entgegen
der Annahme der Reichsmusikkammer jüdischer Herkunft, also im Sinn der
NS-Rasselehre kein Arier war. Wilhelm Lueken, 1907-1944 Pfarrer der ffanzö-
sisch-reformierten Gemeinde in Frankfurt am Main, hatte im April 1933 das

Lied als «verlogene Reimerei eines daheimgebliebenen jüdischen Schreibtischdichters»

denunziert.47 Kurz darauf schrieb der Lehrer und SA-Mann Ernst
Sommer (1902-1980) in einem von mehreren Zeitschriften veröffentlichten
Artikel: «Gegen eines aber müssen wir uns entschieden [...] erheben, nämlich

gegen den heute in Deutschland allgemein zu der alten Weise gesungenen neuen
Text, der von einem Juden stammt.»48 Umgehend forderte der für die
Gesangbuchreform Verantwortliche, der Theologe und Musikwissenschaftler Oskar
Söhngen (1900-1983), seit 1932 altpreußischer Oberkirchenrat in Berlin, für das

künftige Reichsgesangbuch müsse eine Um- oder Neudichtung des <Altnieder-
ländischen Dankgebets> berücksichtigt werden. In vorauseilendem Gehorsam
wurde das Lied in einer neuen Fassung von Walther Hensel in den hannoverschen

Anhang aufgenommen. Die Gesangbücher von Sachsen (1935) und Bremen

(1939) wie auch das thüringische DC-Gesangbuch (1941) veröffentlichten
jedoch die Textversion Weyls, die üblicherweise bei nationalsozialistischen
Feiern gebraucht wurde.

Während der NS-Zeit gebrauchte man das Lied gezielt bei Parteiversammlungen

und Massenveranstaltungen, die dadurch zu sakralen Weihestunden
überhöht wurden. Das <Dritte Reich) erschien als vom <Herrgott> gewollte
Fortsetzung und Vollendung des Deutschen Reiches. So wurde das Dankgebet z.B.
am Tag von Potsdam (21. März 1933) in der Potsdamer Garnisonkirche benutzt.
Bei der Eröffnung des Reichsparteitags in Nürnberg 1935 spielten Orgel und
Orchester die Melodie mit einem passenden Arrangement, ohne dass die

Liedstrophen gesungen wurden. Am 28. März 1936 hielt Hitler in Köln eine

Rede, die er mit Gottesanrufüngen schloss. Danach wurde das so genannte
«Niederländische Siegeslied» angestimmt.49 Bei einer Kundgebung am 9. April
1938 in Wien, dem Vorabend der Volkabstimmung über den «Anschluss»

47 Zit. nach Cornelia Kück, Kirchenlied im Nationalsozialismus. Die Gesangbuchreform
unter dem Einfluß von Christhard Mahrenholz und Oskar Söhngen (AKTh 10), Leipzig
2003, 77. Vgl. ebd., 93,108f, 175f, 180.

48 Emst Sommer, Der echte Text und die jüdische Übersetzung des «Niederländischen
Dankgebets», in: MuK 5 (1933) 323-325, hier 324.

49 Vgl. Gerhard Hoch, Roland Freisler - Anwalt der Kirche, in: Informationen zur Schleswig-
Holsteinischen Zeitgeschichte (Kiel), Heft 31, Juni 1997, 59-62, hier 61.



276 Michael Heymel

Österreichs an das Deutsche Reich, folgte auf Hitlers Rede das von einem

Männerchor gesungene Dankgebet mit Glockengeläut bei der dritten Strophe.50

In den seit 1940 besetzten Niederlanden entdeckte die niederländische
Widerstandsbewegung die Geusenlieder51 für sich. Einige sind in der Sammlung des

Adrianus Valerius enthalten.
Das Lied «Wir treten zum Beten» wurde noch unmittelbar nach der Gründung

der Bundesrepublik Deutschland 1949 gesungen. Bei einem Besuch von
Bundespräsident Heuss in Berlin am 31. Oktober war dessen Rede laut
Zeitungsbericht mit stürmischem Beifall aufgenommen worden. Danach erklärte
Oberbürgermeister Reuter: «Da wir noch keine Nationalhymne haben, wollen
wir zum Schluß die dritte Strophe des Niederländischen Dankgebetes singen».
Daraufhin sangen die rund 200 Anwesenden mit entblößtem Haupt das Dankgebet.52

Heute wird es nur noch bei den 1980 eingeführten öffentlichen Gelöbnissen
der Bundeswehr vom Musikkorps angestimmt. Ansonsten ist die Melodie aus
der deutschen Öffentlichkeit verschwunden. Das Lied ist durch den NS-Ge-
brauch <unmöglich> geworden. Deshalb ist es weder im EKG noch im EG zu
finden, wohl aber in Sammlungen deutscher Volks- und Marschlieder. Im
niederländischen Gesangbuch Liedboek voor de Kerken (1973) stand es noch

unter Nr. 414, in das neue Liedboek. Zingen en bidden in huis en kerk (2013)
wurde es nicht mehr aufgenommen. In England und den USA ist eine drei-
strophige Fassung von Theodore Baker (1894) bekannt: «We gather together to
ask our Lord's blessing». Sie ist in zahlreichen amerikanischen Gesangbüchern
abgedruckt und findet sich dort unter verschiedenen Rubriken (z.B. «The Life of
the Nations» oder «Thanksgiving» oder «God of Providence & Care» oder «The
Church»).53

Vaterland (Arno Pötzsch, 1942)
Dass es mitten im Zweiten Weltkrieg auch möglich war, ein geistliches Lied zu
schreiben, das patriotischen Gefühlen ohne Militanz Ausdruck gab, lehrt das

50 Vgl. «Anschluß» 1938. Eine Dokumentation, hrsg. vom Dokumentationsarchiv des öster¬
reichischen Widerstandes, Wien 1988, 495-526, Text Nr. 70, in: web.archive.org/
web/20070404180146 und www.doew.at/thema/thema_alt/wuv/maerz38_2/propagan-
da.html (eingesehen am 11.4.2019).

51 Lieder der niederländischen Freiheitskämpfer des Achtzigjährigen Krieges (1568-1648),
die sich <Geusen> nannten (abgeleitet von frz. gueux Bettler).

52 Der Bundespräsident in Berlin, in: FAZ Nr. 1 vom 1.11.1949, Seite 1.
53 Vgl. das Lexikon Hymnary.Org (hymnary.org/text/we_gather_together_to_ask_the_lords

[eingesehen am 25.1.2018]).



Gesangbuch und Kirchenlied 277

Beispiel von Arno Pötzsch (1900-1956), dessen Lied «Vaterland» aber in kein
deutsches Gesangbuch gelangte.54 Vier Strophen seien daraus zitiert:

Herr Gott, in deine Hände
befehl ich dir mein Land!
Des Krieges Schrecken wende
und wahren Frieden sende!
Dem Frieden gib Bestand.

Du hast das Land gegeben
nach deinem Schöpferrat.
In meines Volkes Leben
mich tief hineinzuweben,
war gleiche Schöpfertat.

Dem Land bin ich verbunden
in Liebe ohne Wahl
und trage alle Stunden
sein Schicksal, seine Wunden,
die Ehre und die Qual. [...]

Behilt mein Land in Gnaden
vor seiner Feinde Neid
und lass sich's nicht beladen
mit Schuld und mit dem Schaden
der Überheblichkeit.

Arno Pötzsch war als bekenntnistreuer lutherischer Pfarrer einer Landgemeinde

in Sachsen in den Kirchenkampf zwischen Bekennender Kirche und
(Deutschen Christen) geraten. Weil ein «Nazispitzel» im Kirchenvorstand ihn
denunzierte, musste er seine Gemeinde Wiederau bei Rochlitz verlassen und
wurde 1938 als Marinepfarrer an die Garnisonkirche in Cuxhaven berufen.55

Von 1940 bis 1945 war er als Marineseelsorger in den von der deutschen Wehrmacht

besetzten Niederlanden. In dieser Situation entstand sein Lied, dem jedes
nationalprotestantische Pathos fehlt. Es ist ein Gebet fur Deutschland, das mit
einer Friedensbitte einsetzt. Der Dichter sieht sich durch Gottes Schöpfertat mit
seinem Land verbunden. Als Liebender trägt er das Schicksal seines Landes mit.
Die letzte Strophe schlägt mit der Bitte um ein Bewahrt-werden vor Schuld und
Überheblichkeit den Ton eines Bußliedes an.

54 Es fehlt in neueren Ausgaben der geistlichen Lieder von Pötzsch und findet sich nur in
seiner Liedersammlung «Singende Kirche», Heft 3, Den Haag 1942,16-17.

55 Vgl. Detlev Block, Arno Pötzsch - Einführung in Leben und Werk, in: Arno Pötzsch, Sagt,
dass die Liebe allen Jammer heilt. Geistliche Lieder und Gedichte, hg. von Detlev Block,
Stuttgart 2000, 7-37, hier 16ff.



278 Michael Heymel

Zusammenfassung und Ausblick

Gemeinsames Liedersingen schafft starke Gemeinschaftserlebnisse. So können
Lieder religiöse Mentalitäten prägen. Gerade im NS-Regime wurden Kirchenlieder

als emotional wirkungsvolle Ideologievermittler genutzt. Das gilt v.a. fur
Lieder in den Militärgesangbüchern. Es gab ein Evangelisches Feldgesangbuch,
außerdem extra Gesangbücher für Marine und Luftwaffe. Hier wurden viele
Lieder aufgenommen, die ursprünglich nur in weltlichen Liederbüchern standen,

vor allem Liedgut aus den Befreiungskriegen. Hinzu kamen Neudichtungen und
ein kleiner Teil an traditionell evangelischen Liedern. Auch traditionelle
Kirchenlieder waren gegen Missbrauch nicht gefeit; sie wurden umgedeutet und im
Text verändert, wo es zeitgemäß erschien. Indem Lieder in anderen politischen
Kontexten benutzt wurden, veränderte sich auch ihre Bedeutung. Lieder aus den

Befreiungskriegen, die dem eigenen Volk gegen die Hegemonialmacht eine
Stimme verliehen, wurden zu Liedern einer Großmacht in imperialistischen
Weltkriegen.

Im EG von 1994 und im EGplus von 2017 ist die Rubrik «Volk und Vaterland»

nicht mehr vorhanden. Stattdessen: Bewahrung der Schöpfung, Frieden
und Gerechtigkeit. Die Bundeswehr hat kein Gesangbuch mit besonderen
Liedern mehr, sondern ihr Gesangbuch enthält nur noch Auszüge aus
landeskirchlichen Sammlungen. Im neuen Ev. Gesangbuch für Soldat/innen der
Bundeswehr (LebensrhYthmen, 2016) gibt es eine Rubrik «um frieden bitten». Das
bedeutet: die Bundeswehr ist aus der Geschichte und Tradition deutscher
Soldatengesangbücher ausgebrochen, weil sie «eine neue, die freiheitlich-demokratische

Identität gewählt» hat.56

Nach zwei Weltkriegen können wir nicht mehr so von Volk und Vaterland
singen, wie es Generationen vor uns konnten. Die Welt des deutschen
Nationalprotestantismus ist zur «Welt von gestern» (Stefan Zweig) geworden. Ihre Lieder

sind durch deutsches Machtstreben und imperialen Größenwahn, der zwei

Weltkriege zur Folge hatte, diskreditiert und zu sehr von nationalistischer Ideologie

kontaminiert. In anderen Ländern Europas findet man nichts dabei, dass

Kirchenlieder auch das Nationalgefuhl fördern; Kirchen- und Volksliedkultur
sind dort oft eng verbunden. Das ist in Deutschland anders. Hier haben die
protestantischen Vorfahren zwischen Kaiserreich und (Drittem Reich) allzu
nationalistisch und militaristisch tönende Lieder gesungen.

56 Wittenberg, Aspekte nationaler Identität (wie Anm. 30), 47.



Gesangbuch und Kirchenlied 279

Sie sangen von Volk und Vaterland. Gesangbuch und Kirchenlied im Zeichen
des deutschen Nationalprotestantismus
Nach den deutschen Befreiungskriegen bildete sich ein Nationalprotestantismus, der nach
der Reichsgründung (1871) seine Blütezeit hatte. Der Verfasser zeigt an Beispielen, wie
dieser Nationalprotestantismus sich in Gesangbüchern und Kirchenliedern darstellt. Seit
den 1920er Jahren stieg in evangelischen Gesangbüchern die Zahl der kämpferisch-religiösen,

betont nationalen Lieder, die über Militärgesangbücher und Gesangbuchanhänge
unter dem Stichwort «Geistliche Volkslieder» in die Rubrik «Volk und Vaterland»
eindrangen. Für diese Entwicklung, die durch das Luthertum begünstigt wurde und im
deutsch-christlichen Gesangbuch von 1941 ihren Höhepunkt erreichte, stehen besonders
Lieder von E.M. Arndt und das (Niederländische Dankgebet). Vaterländische Lieder, die
die Nation nicht religiös überhöhten (siehe A. Pötzsch), setzten sich nicht durch. Die
Gesangbuchreformen nach 1945 haben sich von der Überhöhung des Nationalen
verabschiedet und auf demokratische Grundwerte verpflichtet.

Nationalprotestantismus - Gesangbuch - Geistliche Volkslieder - Vaterland -
Militärgesangbuch - Kirchenlied - Deutsche Christen - Bekennende Kirche - Geschichtstheologie

- Altes Testament.

Ils chantaient sur les gens et lapatrie. Livre de chants et cantique d'Église sous le signe
du protestantisme national allemand

Après les guerres de libération allemande, un protestantisme national s'est développé, qui
a connu son apogée après la fondation du Reich (1871). L'auteur utilise des exemples
pour montrer comment le protestantisme national est représenté dans les livres de chants
et les cantiques d'Église. Depuis les années 1920, le nombre de chants militants et
religieux dans les recueils de cantiques évangéliques a augmenté, mettant l'accent sur le
caractère national. Ceux-ci ont été introduits dans la catégorie «Peuple et patrie» à travers
les recueils de cantiques militaires et les annexes des livres de chants sous le mot-clé
«chants spirituels populaires». Les chants d'E.M. Arndt et la «prière néerlandaise» sont
particulièrement représentatifs de cette évolution, favorisée par le luthéranisme et qui a
atteint son apogée dans le livre de chants chrétien allemand de 1941. Les chants patriotiques,

qui n'élevaient pas la nation sur le plan religieux (voir A. Pötzsch), n'ont pas
prévalu. Les réformes des recueils de chants postérieures à 1945 se sont distancées de
l'idéalisation du national et se sont engagées en faveur des valeurs démocratiques
fondamentales.

Protestantisme national - livre de chants -
livre de chants militaires - chant d'Église -
- théologie historique - Ancien Testament.

chansons folkloriques spirituelles - patrie -
chrétiens allemands - Église confessionnelle

Cantavano il popolo e la patria. Il libro di canto e le canzoni di chiesa
nel segno delprotestantesimo nazionale tedesco

Dopo le guerre di liberazione tedesche si formô un protestantismo nazionale che conobbe
il suo periodo più prospero dopo la fondazione del Reich (1871). Il redattore mostra at-
traverso alcuni esempi corne il protestantesimo nazionale veniva rappresentato nei libri di
canto e nelle canzoni di chiesa. A partire dagli anni Venti, nei libri di canto crebbe il
numéro di canzoni con una connotazione nazionale bellico-religiosa. Queste entrarono nella
rubrica «Popolo e madré patria» sotto la parola chiave «Canzoni popolari spirituali» at-
traverso i libri di canto militari e gli allegati ai libri di canto. Per questo sviluppo, che fit
favorito dal luteranesimo e divenne centrale nei libri di canto del 1941, vi sono in parti-
colare canzoni di E. M. Arndt e la (Preghiera di ringraziamento olandese>. Canzoni sulla
madré patria che non idealizzavano religiosamente la nazione (vedi A. Pötzsch) non rius-



280 Michael Heymel

cirono a sfondare. Le riforme dei libri di canto che ebbero luogo dopo il 1945 si allonta-
narono dall'idealizzazione della nazione, impegnandosi nei valori democratici.

Protestantesimo nazionale - Libri di canto - Canzoni popolari spirituali - madre patria -
libri di canto militari - Canzoni di chiesa - Cristiani tedeschi - Chiesa professata - Storia
della teologia - Vecchio testamento.

They sang about People and Fatherland: Church Songbook and Hymns in the German
National Protestantism

After the German wars of liberation, a national Protestantism established itself and
experienced a flowering after the foundation of the German Reich (1871). The author shows
with examples how this national Protestantism reflected itself in Church songbooks and
hymns. Since the 1920s, the number of militant religious Protestant songbooks with a

strong accent on national songs increased; they found their way into the category «People
and Fatherland» via military songbooks and appendices of songbooks under the keyword
«spiritual folksong». Playing a key role in this development fostered by Lutheranism and
which reached its climax in the German Christian songbook of 1941, were especially the
songs composed by E. M. Arndt and those from the (Dutch Thanksgiving Prayer). Songs
from the fatherland that did not religiously exaggerate the nation (see A. Pötzsch) did not
take root. The exaggeration of the national idea ceased in the different reforms of the
songbook after 1945; rather, these reforms were committed to basic democratic values.

National Protestantism - Songbook - Spiritual Folksongs - Fatherland - Military Songbook

- Hymns - German Christians - Confessing Church - Historical Theology - Old
Testament.

Michael Heymel, Dr. habil., Evangelische Kirche in Hessen und Nassau (EKHN).


	Sie sangen von Volk und Vaterland : Gesangbuch und Kirchenlied im Zeichen des deutschen Nationalprotestantismus

