
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 113 (2019)

Artikel: Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld : zum
Nachleben von Niklaus von Flüe in der Frühen Neuzeit

Autor: Maissen, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-847016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-847016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glaubensvorbild, Mahner,
überkonfessioneller Nationalheld
Zum Nachleben von Nikiaus von Flüe
in der Frühen Neuzeit

Thomas Maissen

Das Jubiläumsjahr 2017 hat an Traditionslinien erinnert, in denen der
sechshundert Jahre zuvor geborene Nikiaus von Flüe nach seinem Tod 1487 fortgewirkt

hat.1 In der katholischen Perspektive standen das vorbildliche Leben und
die Visionen im Vordergrund. Die nationalgeschichtlich-zivilreligiöse Bedeutung

zielte innenpolitisch auf den Mahner zur Einheit und in außenpolitischer
Perspektive auf den Warner vor den Gefahren des Reislaufens sowie, in einer
deutlich späteren Deutung, auf den Propheten oder gar Begründer der schweizerischen

Neutralität. Eine dritte Traditionslinie, die der zweiten in der Frühen
Neuzeit sehr nahe stand, hat Fritz Gloor mit einer Monographie über Bruder
Klaus und die Reformierten unlängst erstmals etwas umfassender behandelt.2
Sein in theologischen Fragen hilfreicher, aber unsystematischer und
unvollständiger Überblick stützt sich wie die gesamte Forschung auf das umfangreiche
Quellenwerk, das der Nidwaldner Staatsarchivar Robert Durrer im frühen 20.
Jahrhundert als Grundlage für die Heiligsprechung vorbereitete.3 Die ältere

Quellenübersicht von Ernst Ludwig Rochholz erfasst in kulturkämpferischer
Absicht viele, auch protestantische Zeugnisse, gibt sie aber bestenfalls kurz und
mit knapper Einordnung wieder.4 Die jüngere Forschung hat sich vor allem der

1 Vgl. die zwei aktuellen Publikationen, die der Trägerverein 600 Jahre Nikiaus von Flüe
2017 und die Bruder-Klausen-Stiftung Sachsein herausgegeben haben: Mystiker, Mittler,
Mensch. 600 Jahre Nikiaus von Flüe 1417-1487, Zürich 2017; 600 Jahre Nikiaus von Flüe.
Reden, Predigten, Texte zum Gedenkjahr 2017, Sachsein 2018.

2 Fritz Gloor, Bruder Klaus und die Reformierten. Der Landesheilige zwischen den Konfes¬
sionen, Zürich 2017.

3 Robert Durrer (Hg.), Bruder Klaus. Die ältesten Quellen über den seligen Nikiaus von
Flüe, sein Leben und seinen Einfluss, Bd. 1, Samen 1917; Bd. 2, 1921; vgl. auch Rupert
Amschwand, Bruder Klaus. Ergänzungsband zum Quellenwerk von Robert Durrer, Samen
1987. Beide greifbar unter https://www.nvf.ch/quellen.asp.

4 Emst Ludwig Rochholz, Die Schweizerlegende von Bruder Klaus von Flüe, Aarau 1875.

SZRKG, 113 (2019), 209-234.



210 Thomas Maissen

Innenperspektive im katholischen <Milieu> des 19. und 20. Jahrhundert gewidmet.5

Die folgenden Ausfuhrungen gelten hingegen dem Nachleben von Bruder
Klaus in der Frühen Neuzeit, wobei weniger die gut erforschten konfessionellen
Vereinnahmungen interessieren als die politisch-überkonfessionelle Deutung,
die als Vorgeschichte von modernen, nationalgeschichtlichen Darstellungen
gesehen werden kann.

Reformierte Sittenkritik und katholisches Glaubensvorbild im 16. Jahrhundert

Die ersten Biographien von Bruder Klaus entstanden schon kurz nach seinem
Tod im Jahr 1487, verfasst von Heinrich von Gundelfingen (1488) und, im Auftrag

Unterwaldens, von Heinrich Wölfli (1501). Auch die vertrauten bildlichen
Darstellungen des bärtigen Asketen setzten bereits im 15. Jahrhundert ein.
Seinem Nachruhm in politischer Hinsicht diente vor allem die Vermittlungstätigkeit,

die 1481 zum Stanser Verkommnis und zur Aufnahme von Freiburg
und Solothurn in den eidgenössischen Bund führte. Der Einsiedler war in Stans

nicht persönlich zugegen.6
Schon früh wurden des Eremiten Warnungen gegen die fremden Dienste

zitiert. Nach der Niederlage bei Marignano erinnerte ein Lied ebenso daran wie
der Elsässer Humanist Jakob Wimpfeling bereits 1505: «ir werent nit so weit

gezogen in fremde streit», wenn die Eidgenossen die Ratschläge von Bruder
Klaus nicht missachtet hätten.7 Im Gefolge des Schwabenkriegs wollte der für
seine Fabulierfreude bekannte humanistische Abt Johann Trithemius die

Eidgenossen davon abhalten, gegen Kaiser und Reich zu streiten. In seinen

Hirsauer Annalen (1509-1514) ließ er deshalb Klaus sprechen:

«Wenn ihr in euren Grenzen bleibt, so kann euch niemand überwinden, sondern
ihr werdet euem Feinden zu jeder Zeit Uberlegen und Sieger sein. Wenn ihr aber,

von Habsucht und Herrschsucht verführt, euer Regiment nach außen zu verbreiten
anfanget, wird eure Kraft nicht lange währen.»8

Obwohl die Annalen erst 1690 gedruckt wurden, steht damit wohl Trithemius
am Anfang der Sätze, die bis heute gerne als Appell zitiert werden: «O lieben

5 Urs Altermatt/François de Capitani, Nildaus von Flüe - Nationalheld und Heiliger, in: Civitas, 36
(1980/1981), 675-686; Urs Altermatt, Nikiaus von Flüe als nationale Integrationsfigur, in:
Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte, 81 (1987), 51-82; ders., Religion, Nation und
Gedächtnis im Schweizer Katholizismus - das Beispiel von Klaus von Flüe als polyvalente
Erinnerungsfigur, in: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte, 100 (2006),
31-44. Für das 20. Jahrhundert auch Georg Kreis, Bruder Klaus, in: ders., Schweizer
Erinnerungsorte. Aus dem Speicher der Swissness, Zürich 2010,46-57.

6 Emst Walder, Das Stanser Verkommnis, Stans 1994, 63-73.
7 Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 575-579; 615.
8 In der Übersetzung nach Durrer, Brader Klaus (wie Anm. 3), Bd. 1, 586; vgl. auch ibid.,

606f., die Verse von Pamphilus Gengenbach.



Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld 211

fründ, machend den zun nit zuo wit», «beladend euch nit frembder Sachen» und
«bündend (ich nit frembder herrschaft». So formuliert, legte erstmals der
Luzerner Chronist Hans Salat die Mahnungen dem Eremiten in den Mund, als er
1536, fast ausschließlich auf Wölfli gestützt, die erste gedruckte
Lebensbeschreibung von Klaus verfasste.9 Salat protestierte dagegen, dass das reformierte
Bern soeben das savoyische, also katholische Waadtland annektiert hatte. An
Neutralität dachte Salat keineswegs. Hingegen beanspruchte er den Glaubenszeugen

unzweideutig für sein konfessionelles Lager und wollte ihn nicht den

«Neugläubigen» überlassen, denn sie «halltend brueder Clausen gar hoch,
gebend jmm zuo und land jm blyben sin rechte history, die so clar wider sy ist, alls
der tag wider die nacht.»10 Salat war es auch, der dem Eremiten erstmals eine

Prophezeiung zuschrieb, dass den Eidgenossen eine «sedicion und groß

zweyung» im Glauben bevorstehe.11

Der Konfessionskonflikt dominierte im 16. Jahrhundert das Nachdenken über
den Eremiten, der offenbar fast in jeder zweiten eidgenössischen Flugschrift
auftauchte.12 Bereits 1522 warb eine katholische Satire dafür, die Pfarrer sollten
auf dessen «alten weg bleyben» und nicht einem fremden Herrn zuziehen.13

Ulrich Zwingli war ein früherer Schüler von Wölfli und schrieb seinerseits 1524
dem «edlen Bruder Klaus» die Aussage zu, «es könnte zwar keiner fremden
Staatsgewalt je gelingen, die Eidgenossenschaft zu erobern, sehr wohl aber dem

Eigennutz».14 Daraus leitete der Zürcher Reformator ab, dass er dem Glauben
der Vorfahren folge und «nicht jenen Herrendienern, die es verstehen, unter der
Gestalt des Glaubens mit Mieten und Gaben Zwietracht zu säen».15 Zwingiis
Nachfolger Heinrich Bullinger widmete Nikiaus einen langen, lobreichen
Abschnitt seiner Tiguriner Chronik, wonach dieser ohne Nahrungsaufnahme gelebt
habe, und beanspruchte ihn ebenfalls gegen die fremden Dienste und Pensio-

9 Hans Salat, Rechte, wahre Geschichte, Legende und Leben des frommen, andächtigen Ni¬
kolaus von Flue, zit. n. Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 668-691, hier 685;
ebenso Johannes Salat, Warhafftige wunderbarliche Histori vnd Leben, deß rechtfrommen,
andächtigen, Gottseligen, weytberhümpten Nicolausen von der Flu (den man nennet Bruder

Claus), Konstanz 1597, 71 (http://reader.digitale-sammlungen.de/de/fsl/object/display/
bsbl0208904_00103.html).

10 Johannes Salat, Reformationschronik, 1517-1534, hg. v. Ruth Jörg, Bern 1986, Bd. 1, 53;
auch Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 665.

11 Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 685.
12 Daniel Guggisberg, Das Bild der <Alten Eidgenossen) in Flugschriften des 16. bis Anfang

18. Jahrhunderts (1531-1712). Tendenzen und Funktionen eines Geschichtsbildes, Bern et
al. 1998, 792f.

13 Kegelspiel, zitiert bei Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 634.
14 Huldryth Zwingli, Eine freundschaftliche und ernste Ermahnung der Eidgenossen (1524),

in: ders., Schriften, hg. v. Thomas Brunnschweiler/Samuel Lutz, 4 Bde., Zürich 1995, Bd.
1, 319f. Originaltext bei Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 636.

15 Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 637.



212 Thomas Maissen

nen.16 Bullingers Anklage und Mahnrede, die sich an die katholischen
Miteidgenossen wandte, pries den Eremiten als Beispiel dafür, wie die Alten «bescheiden,

anständig, ehrlich, tugendhaft, umsichtig, barmherzig, fleißig und
gottesfurchtig» gewesen seien.17 Im Schauspiel Etter Heini des Zürchers Jakob Ruf
(um 1538) beklagt der Held, dass die Eidgenossen sich nicht an des Eremiten
Rat hielten, sondern sich dem Krieg, dem «herren dienst» und den Pensionen
hingäben.18 Vielleicht gehört auch die Bruder Klaus-Medaille (um 1550) des

Zürchers Jakob Stampfer in diesen reformierten Aneignungszusammenhang.19
Dazu zählt bestimmt die auf Wölfli gestützte, positive Bewertung in Johannes

Stumpfs eidgenössischer Chronik, die 1548 in Zürich gedruckt wurde und
für über ein Jahrhundert grundlegend bleiben sollte. Stumpf rechtfertigte sogar
das Eremitentum, das bei Klaus keine Absonderung von den Menschen gewesen
sei, wohl aber von den Sünden der Welt. Stumpf distanzierte sich zudem klar
von den wenigen Skeptikern, die wie der deutsche Freigeist Sebastian Franck
das Dauerfasten bezweifelten.20 Da «etlich wollen er habe wurtzlen geessen»,
hätten Mitbürger beobachtet, ob er sich heimlich ernähre. Doch «etlicher maß
den Englen gleych» habe Klaus sich über seine menschliche Natur erhoben und
21 Jahre ohne Nahrung gelebt. Gut zwinglianisch fügte Stumpf die Warnung
«vor allen außlendischen kriegen, vor ffömder Königen und Fürsten

Vereinigungen, diensten und jargelt» hinzu.21

Während Luther und sein Schüler Flacius Illyricus Bruder Klaus als

Glaubenszeugen in einer theologischen Sichtweise gegen das Papsttum beanspruchten,22

beriefen sich die Schweizer Reformierten also eher in einem politischen
Sinn auf diesen. Dazu griffen sie die vorreformatorische Gegenüberstellung des

Alten und des Jungen Eidgenossen auf, um Soldbündnisse und Pensionenwesen

16 Dürrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 797-800; Rochholz, Schweizerlegende (wie
Anm. 4), 272f.

17 Heinrich Bullinger; Anklage und Mahnrede (1528), in: ders.: Schriften, hg. von Emidio
Campi, Zürich 2006, Bd. 6, 33-79, hier 72; auch in Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3),
Bd. 2, 642. Vgl. Hans Ulrich Bächtold, History, Ideology and Propaganda in the Reformation.

The Early Writing (Anklag und emstliches ermanen Gottes> (1525) of Heinrich
Bullinger, in: Bruce Gordon (Hg.), Protestant History and Identity in Sixteenth-Century
Europe, Aldershot 1996, Bd. 1, 46-59.

18 Jakob Ruf, Werke bis 1544. Kritische Gesamtausgabe, Teil 1, hg. von Hildegard Elisabeth
Keller, Zürich 2008, 95, 156.

19 Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 1, Tafel XV, Bd. 2, 1024f.; Emil Hahn, Jakob
Stampfer - Goldschmied, Medailleur und Stempelschneider von Zürich 1505-1579, Zürich
1915.

20 Sebastian Franck, Chronica des gantzen Teutschen lands, Bern 1539, CCLVII, zit. n.
Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 658: «Das er aber gar nichts gessen hab, kan ich
nie glauben. Es sagens und glaubens auch die Schweitzer selbs nit».

21 Johannes Stumpf, Gemeiner loblicher Eydgnoschaft Stetten, Landen und Völckeren chro-
nickwirdiger thaaten beschreybung, Zürich 1548, CCCCLXIX (lib. VII, c. 4).

22 Vgl. Durrer, Bmder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 643-649, 729.



Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld 213

zu kritisieren.23 Klaus warnte um 1548 in Ein Trüwe und Enstliche ermanung
und warnung vor Kaiser Karl V., der soeben den Schmalkaldischen Bund
besiegt hatte.24 Gegen die «Fremde Dienste» richtete sich die Mahnung «kriegend nit
verr in frömde land, blybend by wyb und kinden», wie sie das Hüpsch lied von
bruoder Clausen um 1555 als Mittel gegen die Zwietracht empfahl.25 Eine spätere
Variante des Hüpsch lieds nahm 1563 Salats Prophezeiung auf, der Eremit habe die

Glaubensspaltung vorhergesehen, gab ihr aber mit Verweis auf das Schriftprinzip
eine reformierte Wendung: «Noch eins das will ich üch ouch leren, im glouben
lond üch nit zerstören, darin kein trennung machen, wo aber ihr ein mangel heften,

zur heiigen [sie] gschrifft sönd ir tretten, in solchen schwären sachen.»26

Über das reformierte Lager hinaus inhaltlich wie ikonographisch wirkmächtig

war das Schauspiel Der Weltspiegel, das der in Basel wohnhafte Elsässer
Valentin Boltz 1550 drucken ließ. Das Einzelporträt des Eremiten schmückt zweimal

mit demselben Stich den Text, der die Eidgenossen zur sittlichen Lebensweise

der Vorfahren anhält. Sie sollen gemeinsam den Bundesschwur leisten,
was wegen der umstrittenen Anrufung der Heiligen seit der Reformation nicht
mehr möglich war, aber in der gefahrlichen Situation nach Karls V. Eroberung
von Konstanz vielen Schweizern geboten schien und an der Tagsatzung erwogen

wurde. Doch nur in Boitzens Schauspiel fügten sich die Kantone diesem
Wunsch, wo sie einsichtig mit einer Kompromissformel auf den «Gott aller
Heiligen» schworen.27 Ein Holzschnitt hielt die Szene fest, wie Nikiaus von Flüe

von dreizehn Gesandten umgeben den Eid abnimmt - ein neues Bildmotiv,
nachdem frühere Darstellungen den Eremiten nur alleine gezeigt hatten. Die
identischen Holzschnitte fanden 1553 Verwendung für die Neuauflage der
patriotischen Schriften des Humanisten Glarean, die 1519 ohne Bilder erschienen

waren.28

23 Guy P. Marchai, Schweizer Gebrauchsgeschichte: Geschichtsbilder, Mythenbildung und
nationale Identität, Basel 2006, 34-38.

24 Amschwand, Bruder Klaus (wie Anm. 3), 46-56; dazu auch Guggisberg, Bild (wie Anm.
12), 97f„ 472f.

25 Ein hüpsch Lied von Bruoder Clausen, Zürich [um 1555], Aii (http://dx.doi.org/10.3931/e-
rara-5241); vgl. Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 1, 601, der den Text zu früh auf
1513 datiert, worin Gloor, Bruder Klaus (wie Anm. 2), 16 und 59, ihm folgt. Vgl. auch
Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 606f. Weitgehend derselbe Text in Bruoder
Clausen von Underwalden. Vermanung, einer loblichen gantzen Eydgnoschafft, wie er
inen ein Rath geben hat, Bern um 1575.

26 Ein hüpsch nüw Lied, von Bruoder Clausen von underwalden, wie er einer loblichen
Eydtgnoschafft vor zyten ein rath geben hat, Bern 1563, Aiiv (https://www.e-rara.ch/
doi/10.393 l/e-rara-834) sowie Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 1, 605.

27 Valentin Boltz, Der weit Spiegel, Basel 1550, jetzt auch Valentin Boltz, Der Weltspiegel, hg. v.
Friederike Christ-Kutter/Klaus Jaeger/Hellmut Thomke, Zürich 2013; ebenfalls bei Durrer,
Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 713-27; vgl. femer Katrin Gut, Das vaterländische Schauspiel

der Schweiz. Geschichte und Erscheinungsformen, Fribourg 1996,61-68,240f.
28 Heinrich Glarean, Heluetiae descriptio & Panegyricu[m] in laudatissimu[m] Heluetiorum

feedus, Basel 1553, A5V: A8V (http://doi.org/10.3931/e-rara-47472).



214 Thomas Maissen

Boitzens Holzschnitt inspirierte zudem die Radierung Vermanung an ein
Lobliche Eydgenoschaft zur Einigkeit (1580) des Zürchers Christoph Murer, wo
Bruder Klaus beschwichtigend an den Kreis von dreizehn Eidgenossen herantritt.

Die daneben abgebildeten Parabeln von Skiluros und Sertorius drücken
ebenso die Ermahnung zur Einheit aus.29 Humbert Mareschet übernahm Murers
Gruppenbild ohne die Parabeln, als er von 1584-1586 die Bürgerstube im Berner
Rathaus schmückte, den Versammlungsort des Großen Rats.30 Dass der Künstler
den fastenden Eremiten mit einer Weinflasche am Gürtel statt mit einer
Gebetsschnur malte, empörte allerdings die katholischen Miteidgenossen.31
Entsprechend eigenständig waren die katholischen Varianten desselben Motivs, zuerst

um 1611 für die Luzerner Kapellbrücke und dann um 1650 für das Nidwaldner
Rathaus zu Stans. Dort handelte es sich um eine historisierende Darstellung der
Stanser Tagsatzung, mit nur acht plus zwei Orten und ohne Bundesschwur.32

Es ist möglich, dass die schrittweise Historisierung der Boltzschen
Bundeseid-Allegorie auf den Luzerner Chronisten Johannes Schnyder (Schnider)
zurückgeht, der 1577 als Erster behauptete, der Eremit habe an der Tagsatzung
von 1481 selbst teilgenommen. Schnyders allerdings ungedruckte Schrift verurteilte

das Pensionenwesen und rief zu überkonfessionellem Zusammenhalt auf:
Man solle «den uralten christlichen, apostolischen Glauben mit einanderen stif
und vest bekennen und halten». Damit argumentierte Schnyder erstaunlich nahe

am reformierten Diskurs.33 Umgekehrt schreib 1576 der Zürcher Josias Simler,
der mit Zwingiis Enkelin verheiratet war, dass Bruder Klaus «von allen Eyd-
gnossen ein heiliger Mann gehalten ward».34 Insofern durften die reformierten
Orte wohl hoffen, bei ihren katholischen Miteidgenossen über historische
Gemeinsamkeiten die gegenwärtigen Gefahren zu entschärfen. 1577 und 1581

erneuerten nämlich die katholischen Orte ihre Defensivallianz mit Savoyen. 1584

trat Zürich dem Burgrecht von Bern mit Genf bei, um die Savoyer auf Distanz
zu halten. In einem einmaligen Vorgang entsandten die reformierten Kantone

29 Amschwand, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Tafel XI; Thomas Maissen, Von wackeren alten
Eidgenossen und souveränen Jungfrauen. Zu Datierung und Deutung der frühesten <Helve-
tia>-Darstellungen, in: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, 56
(1999), 265-302, hier 271 f.

30 Dario Gamboni/Georg Germann, Zeichen der Freiheit: das Bild der Republik in der Kunst
des 16. bis 20. Jahrhunderts, Bern 1991, 364f. (Abb. 211).

31 Heidy Greco-Kaufmann/Elke Huwiler (Hg.), Das Samer Bruderklausenspiel von Johann
Zurflüe (1601). Kommentierte Erstausgabe (Theatrum Helveticum 16), Zürich 2017, 436.

32 Gloor, Bruder Klaus (wie Anm. 2), 42f. sowie http://www.nidwaldner-museum.ch/samm-
lung/stanser-verkommnis/32. Das Gemälde (NM 12598) wurde im 18. Jahrhundert kopiert,
vgl. Martin Hieronymus Ostertags Darstellung von ca. 1736 (http://doi.org/10.3931/e-rara-
65962) und diejenige von Johannes Müller von 1775 (http://doi.org/10.3931/e-rara-39436.)

33 Zu Schnyder Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 806f., und Theodor Müller-Wolfer,
Der Staatsmann Ludwig Pfyffer und die Hugenottenkriege. Ein Beitrag zur Geschichte der
Gegenreformation, in: Zeitschrift für schweizerische Geschichte, 8 (1928), 241-320, hier 319f.

34 Josias Simler, Regiment gemeiner loblicher Eydgnoschafft, Zürich 1576, 84v.



Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld 215

1585 eine Gesandtschaft, die vor den Räten beziehungsweise Landsgemeinden
aller katholischen Kantone für einen erneuerten Bund plädierte, dann die Eremitage

auf Ranft besuchte und sich Kleiderstücke von Klaus zeigen ließ. Allerdings

zeigten sich die Katholiken wenig beeindruckt, solange die Neugläubigen
nicht die «allerhöchste Zertrennung» überwanden, an der ein einziger Mensch
schuld sei: Zwingli.35 Auf einer Zürcher Akte zur Delegation hielt eine
unbekannte Hand die Enttäuschung über die katholischen Orte fest: «Bruder Clausen
antreffen, volgen sie desselben lehr vill weniger als wir.»36

Die Zurückweisung zeigte sich im Titel einer Schrift, die der Luzerner
Stadtschreiber Rennward Cysat nach dem Besuch der Reformierten in Sachsein
verfasste: «Der alten, löblichen, mannlichen Eydgnossen oder Helvetier,
bestendige Vereinigung, und Pündnussen welche sich mit Leib, guet und bluet, zu-
samen verschrieben, unnd verbunden, mit und bey einander im alten Catho-
lischen Römischen Glauben, zu leben und sterben.» Der Eremit war hier, wie
die Zürcher Stadtpatrone Felix, Regula und Exuperantius und andere ein Zeuge
für die Katholizität des ursprünglichen Bundes: «Wir bitten euch seind doch

eingedenck des seeligen bruoder Clausen, deren etliche ewere Patronen die
anderen jjey euch unnd uns gewohnet, die ihr auch für heilig achtend, was die
selben für ein glauben gehebt, ob sie nit in unserm alten Catholischen Glauben

gestorben, ir leben aber mit heiligkeit und wunderthaten verschliessen.»37

Versuchten die Reformierten über Nikolaus eine freundeidgenössische
Brücke zu bauen, so nutzten die Katholiken ihn nun erstmals systematisch
gerade umgekehrt, um die unüberwindbaren konfessionellen Grenzen vor Augen
zu führen - oder vielmehr um einzufordern, dass die Neugläubigen diese Grenzen

als Vorleistung überwinden mussten, bevor eine echte Versöhnung möglich
sei. In diesem Geist wurde am 5. Oktober 1586, als die sieben katholischen Orte
den Goldenen Bund in Luzern beschworen, ausgerechnet eine Comoedia de vita
Nicolai Underwaldii Eremitae Helvetii aufgeführt. Ihr Verfasser war der aus der
Nähe von Konstanz stammende Jesuit Jakob Gretser.38 Dieses Schuldrama
entstand in Fribourg auf Anregung des Jesuiten Petrus Canisius, der gleichzeitig
auch 92 Betrachtungen und Gebete des Einsiedlers zusammenstellte und kano-

35 Eidgenössische Abschiede, Bd. 4/2a, Bern 1861, 895-901 bzw. 902-940, sowie Propo¬
sition oder Fürtrag der protestierende wie auch die von den Alt-Catholischen Orthen da-
rauff erfolgte Antwort, sampt dem Güldenen Bund, München 1588; erneut Luzern 1658.
Vgl. auch Martin Leonhards Beitrag in: Zürich 650 Jahre eidgenössisch, hg. v. Staatsarchiv
des Kantons Zürich und von der Zentralbibliothek Zürich, Zürich 2001, 59-89, hier 78-84.

36 Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 850.
37 Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 849; Guggisberg, Bild (wie Anm. 12), 474.
38 Jakob Gretser, Das Bruder-Klausen-Spiel vom Jahre 1586, hg. von P. Emmanuel

Scherer, Samen 1928; vgl. auch Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 851-871.



216 Thomas Maissen

nisch darlegte, «was von ihme einmal zuhalten sey».39 Damit begann die
systematische und strategische Aneignung der lokalen Frömmigkeitsheroen durch die
(ausländische) jesuitische Bildungselite. Eine andere Vorlage Gretsers war der
Einsiedler Pfarrer Ulrich Witwyler, der 1571 eine vor allem auf Salat aufgebaute

Biographie verfasst hatte, die für Jahrzehnte den historischen und legendären

Wissensstand vermittelte.40 Gretsers Klausenspiel, das dieses Genre
nachhaltend prägte, fokussierte kontroverstheologisch auf den weitabgewandten
Glaubenshelden, der auf das Jenseits ausgerichtet war, und vernachlässigte
bezeichnenderweise völlig die politische, vaterländische Vermittlerfigur.41

Das goldene Sonderbündnis wurde ein Jahr nach Abschluss, 1587, durch eine
militärische Allianz von - ohne Solothurn - sechs katholischen Kantonen mit
der gegenreformatorischen Vormacht Spanien ergänzt. Damit waren die
reformierten Appelle gescheitert, die selbst nach der erfolglosen Gesandtschaft in die
Innerschweiz fortgesetzt worden waren. So mobilisierte die reformierte Getreuwe

Warnung und Vermanung von 1586 den Eremiten gegen das geplante spanische
Bündnis: «Darum den ausstruckenlich auch der from Bruder Clauss von Under-
walden unsere Vätter gantz treulichen und hoch vermahnet hat, das sich mit den

Benachbarten Fürsten nicht verbinden sollen.»42 Ähnlich argumentierte 1587 ein
Basler Druck, als dessen angeblicher Verfasser «Brüder Clauß von Underwalden»
auch abgebildet war, erneut mit dem Stich aus Boitzens Weltspiegel43

Vielleicht vom erwähnten Christoph Murer stammt ein um 1586 gezeichnetes

Flugblatt, in dessen linker Bildhälfte, wo die eine Baumhälfte noch blüht,
Nikolaus von Flüe steht. Zusammen mit Stauffacher, Teil und Erny repräsentiert
er die alten Eidgenossen, während ganz rechts zwei junge Eidgenossen unter
verdorrten Ästen mit zwei Fremden verhandeln. Sie sind bereit, den Schweizer
Stier in der Bildmitte den - spanischen - Häschern ebenso für feiles Geld
abzutreten wie Heimat und Freiheit, die er repräsentiert. Sein abgebrochenes linkes
Horn symbolisiert die einst freie, linksrheinische Reichsstadt Konstanz, die Kaiser
Karl V. 1548 zur österreichischen Landstadt relegiert hatte. Das intakte rechte
Horn steht für das ebenfalls von den (spanischen) Habsburgern gefährdete Genf,
den anderen Zugang zum Mittelland. Klaus, der Sprecher des Flugblatttexts,

39 Petrus Canisius, Zwey-und-neuntzig Betrachtung und Gebett deß Gottseligen fast andäch¬

tigen Einsidels Bruder Clausen von Underwalden, Ingolstadt 1587; vgl. Durrer, Bruder
Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 817-847, v.a. 842-844.

40 Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 768-791.
41 Gut, Schauspiel (wie Anm. 27), 70-82.
42 Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 873, ähnlich 875; Guggisberg, Bild (wie Anm.

12), 473.
43 Brüder Clauß von Underwalden, Getrüwe warnung und Lehr, Basel 1587 (http://dx.

doi.org/10.3931/e-rara-289).



Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld 217

spricht das geschundene Tier mitleidvoll an: «Dein gstalt will schier erschrecken
mich So ungleich siehst du deinen alten, Die meiner zeit hant glebt im landt».44

Die katholische Reaktion ließ nicht lange auf sich warten. Ein Flugblatt
reproduzierte die Murer zugeschrieben Graphik im linken Bildfeld, während
rechts Bruder Klaus den nun wehrhaften Stier mit zwei Hörnern anfeuerte.
Dieser attackiert die Wappentiere von Zürich, Bern, Schaffhausen sowie den

Basler Basilisken, drei Prädikanten und einen Krieger, der «dein lehr bruder
Claus veracht, Zweitracht und krieg ins landt gebracht, Mit dier sich jetzundt
will beschönen, Von alter threw und glauben thönen, Die er selbst außgereutet
hat».45 In dieselbe Zeit um 1560 fällt wohl ein katholisches Flugblatt aus
Einsiedeln, das Teil und Bruder Klaus zeigte. Der nicht erhaltene Text beklagte
vermutlich den Bruch der Bundeseinheit durch die Reformierten.46 Charakteristisch
für das katholische Lager war zu diesem Zeitpunkt die Überzeugung des

Freiburgers Franz Guilliman, dass die Schweizer wie einst geeint und daher
furchterregend wären, würden die Reformierten die Mahnungen und Taten des
Einsiedlers nicht nur dauernd im Munde führen, sondern ihnen auch gehorchen.47

Kontroverstheologie und erste Annäherungsbemühungen im 17. Jahrhundert

Entsprechend stellte um 1608 ein Altgläubiger in der illustrierten Dichtung Der
alt und neue Prophet des Schweizerlandes den ungebildeten, aber heiligmäßigen
Friedensstifter und den verbildeten und verkommenen städtischen Kriegstreiber
Zwingli als Anfuhrer der beiden Konfessionsparteien gegenüber. Sie fechten

44 Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 876f., und nach ihm Paul Hilber/Alfred Schmid,
Nikiaus von Flüe im Bilde der Jahrhunderte, Zürich 1943, 106 (Nr. 433; ähnlich Nr. 438
und 604) sowie Alfred Schmid, Bruder Klaus in der bildhaften Polemik des 16. und 17.

Jahrhunderts, in: Festschrift Oskar Vasella, Fribourg 1964, 320-330, hier 326, meinen zu
Unrecht, dass die drei Eidgenossen links den Stier verschachern. Das Motiv wirkte nach,
so auf einer Kabinettscheibe von 1635, vgl. Hilber/Schmid, 106 (Nr. 438, Tafel 16) sowie
109 (Nr. 458); dazu Burkard von Roda, Bruder Klaus im <Zwangskleid>. Ein unbekanntes
politisches Spottbild auf das 1691er-Wesen in Basel, Zeitschrift für schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte, 45 (1988), 109-116.

45 Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 878-881; vgl. Hilber/Schmid, Jahrhunderte
(wie Anm. 44), 106 (Nr. 435). Der Text erwidert Argument für Argument des reformierten
Flugblatts und hat denselben historischen Kontext, was Durrers Datierung in das Umfeld
des Zürcher Bündnisses mit Venedig (1607-1615) ausschließt. Sie gründet allein auf der
Erwähnung von Zecchinen, die aus metrischen Gründen schlicht <Geld> bedeuten oder die
engen Handelsbeziehungen von Zürich mit Venedig bezeichnen können. Die Erwähnung
eines «Marxbruders» bezieht sich nicht auf Venedigs San Marco, sondern auf einen
(abgebildeten?) Fechter, da der Heilige Markus Patron von Fechtgesellschaften war.

46 Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 811; dazu Peter Rück, Wilhelm Teil und Bruder
Klaus. Zur Konfrontation des Freiheitshelden mit dem Friedensstifter im 16. Jahrhundert,
in: E. Elsenlohr/P. Worm (Hg.), Fachgebiet Historische Hilfswissenschaften. Ausgewählte
Aufsätze zum 65. Geburtstag von Peter Rück, Marburg 2000, 45-48.

47 François Guilliman, De rebus Helvetiorum sive Antiquitatum libri V, Fribourg 1598, 142;
Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 938f.



218 Thomas Maissen

den heilsgeschichtlichen Kampf zwischen Christ und Antichrist aus, den Nikiaus

angeblich prophetisch vorhersah: «Er zeigt in ouch eine endrung an, die
bald nach seim tod wurd entston, Ein nüwer gloub wurd bald entspringen.»48
Der anonyme Autor wünschte sich eine neue Verbrüderung der Eidgenossen,
die er sich aber nur als Rekonversion zum Katholizismus vorstellen konnte.
Allerdings waren ihm das Pensionenwesen, die Korruption und die Abhängigkeit
von ausländischen Mächten, namentlich von Frankreich, ebenfalls ein Skan-
dalon. Diese Kritik, welche die Innerschweizer nicht schonte, klang beinahe

zwinglianisch. Der Prophet des Schweizerlandes reagierte vermutlich auf die
konfessionspolitische Eskalation in Deutschland (Reichsexekution gegen
Donauwörth), die zur Bildung der Protestantischen Union führte.

Dass Schweizer Katholiken in dieser bedrohlichen Situation eine Annäherung
suchten, verrät, mit Elementen von Murers Vermanung (Skiluros), ebenso eine
Kabinettscheibe von 1606. Gestiftet wurde sie von Caspar Appenthel, dem
Freiburger Schultheißen von Murten und Gegner von Spanien. Die Scheibe warnt vor
«Eiigen-nutz, Jungem Rath und heimlichen Nydt»: Während im Hintergrund
dekadente Reisläufer den Sold fremder Könige beziehen, weist Bruder Klaus im
Vordergrund deren Geldbeutel und Geschenke zurück.49 Im nahen Bern plädierte
der Pfarrer Hans Rudolf Rebmann im selben Geist für Eintracht und erinnerte

daran, dass der «fromme traut Gottselig Mann Hat trewlich ihnen zeiget an, Von
ffembder Fürsten Bund, Gelt, Kriegen Zuhüten sich».50 Auch der Basler Kleinrat
Adreas Ryff ließ den Gottesmann in seinem Circkell der Eidtgnoschaft (1597)
auftreten, zur überkonfessionellen Eintracht gegen außen ermahnen und zu
friedlicher Gelassenheit und Gottesvertrauen angesichts der Glaubensdifferenzen.51

Möglicherweise war der anonyme Verfasser von Der alt und neue Prophet
von Johann Joachim Eichhorn beeinflusst, einem Kurpfalzer Konvertiten und

Kaplan im Flüeli-Ranft. Ab 1613 erschienen verschiedene lateinische wie
deutsche Ausgaben seiner auf Wölfli gestützten, für die Katholiken künftig
kanonischen Biographie Der Geistlich Bruder Claus. Auch bei Eichhorn fand sich
die Prophezeiung der Glaubensspaltung, dazu die Aufforderung: «Bleybent

48 Jean-Pierre Bodmer, Der alte und der neue Prophet des Schweizerlandes. Ein illustriertes
politisches Gedicht aus dem Anfang des 17. Jahrhunderts (Mitteilungen der Antiquarischen
Gesellschaft in Zürich 44), Zürich 1966,1.

49 www.vitrosearch.ch/fr/objects/2562434; Hilber/Schmid, Jahrhunderte (wie Anm. 44), 106

(Nr. 434); Schmid, Bildhafte Polemik (wie Anm. 44), 329f.; Maissen, Jungfrauen (wie
Anm. 29), 273.

50 Hans Rudolf Guggisberg, Das Gespräch zwischen Niesen und Stockhorn. Späthumanis¬
tische Weltschau aus bemischer Provinz: Betrachtungen zu H. R. Rebmanns Lehrgedicht
(1605/06), in: ders., Zusammenhänge in historischer Vielfalt: Humanismus, Spanien,
Nordamerika, Basel 1994, 99-115.

51 Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 932-935.



Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld 219

beym Glauben stahn Den cTAlten han gehan.»52 Weniger kontroverstheologisch

geprägt war der Sarner Pfarrer Johann Zurflüe, der 1601 Ein schön
lustiges und nüwes Spill von Nielausen von der Flüe zur Auffuhrung brachte.
Neben Gretser und Witwyler übernahm Zurflüe eher überraschend im dritten
und achten Akt ganze Passagen aus Boitzens Weltspiegel. Dazu gehörten Kritik
am Solddienst und der gemeinsame Bundesschwur, den er allerdings auf «Gott
und die Heiligen» rekatholisierte.53

Mit seiner patriotischen und versöhnlichen Position stand Zurflües (damals
ungedrucktes) Theaterstück im katholischen Lager im frühen 17. Jahrhundert
nicht mehr allein. Der Pfarrer von Bremgarten, Johann Mahler aus Zug, stützte
sich auf Eichhorn und Gretser, aber auch auf die Chronik des Reformierten

Stumpf, als er um 1624 ein Bruder-Klausen-Spiel verfasste. Viel stärker als
seine katholischen Vorläufer betonte Mahler die weltliche und vor allem
politische Seite des Eremiten. So widmete sich sein fünfter Akt ausführlich der
Tagsatzung zu Stans, die bei Gretser nicht vorgekommen war. Mahler erklärt sich
dezidiert gegen die Abhängigkeit von fremden Mächten und für die althergebrachte

Sittlichkeit und Freiheit. Am Ende ermahnen Teil, Erni und Stauffacher
die Zuschauer zur Einigkeit, aber auch zum Verbleiben in «gloub und leehr Wie
Bruder Clauß den gloubet hat». Mahler beklagte weiterhin die Reformation,
doch er schob die Schuld für die Dekadenz der Eidgenossenschaft nicht mehr
ausschließlich den Neugläubigen zu.54 Noch weiter ging eine Comoedia von
Zweytracht und Eynigkeit, die der Propst Johannes Schneider 1631 in Baden vor
der Tagsatzung aufführte, im reformierten Basel drucken ließ und allen dreizehn
Orten widmete. Im Dreißigjährigen Krieg warnten Allegorien vor der drohenden
Allianz von Zürich mit Schweden, und Simplicitas (Einfachheit) sprach: «Ge-
denck was gsagt dein Bruoder Clauss: Und seiner lehr sey allzeit hold, Von
ffömbden Herren nimb kein sold.»55

Offenbar näherten sich die konfessionellen Deutungen in der Zeit der
äußeren Bedrohung einander an, wobei die Erinnerung an den Gegner der
Solddienste verhindern sollte, dass sich einzelne Kantone in eine militärische Allianz
mit ausländischen Glaubensbrüdern begaben. Auf der reformierten Seite zeigte
dies ein Flugblatt von 1620, nach dem Massaker an Protestanten im Veltlin.

52 Zitiert nach Guggisberg, Bild (wie Anm. 12), 475; vgl. Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3),
Bd. 2, 968-984, hier 983, sowie Bodmer, Prophet (wie Anm. 48), XXVIIf.

53 Greco-Kauftnann/Huwiler, Bruderklausenspiel (wie Anm. 31), 439f., 443; Gut, Schauspiel
(wie Anm. 27), 83-87, 314 (für eine anonyme Bearbeitung von 1630).

54 Johann Mahlers Bruder Klausen-Spiel (um 1624), hg. v. Christiane Oppikofer-Dedie,
Aarau/Frankfurt a. M. 1993, 289; 335-350 für die Vorlagen sowie 406-436 für die
politisch-konfessionelle Tendenz; auch Gut, Schauspiel (wie Anm. 27), 88-90.

55 Johannes Schneider, Comoedia von Zweytracht und Enigkeit, Basel 1633, B6V; vgl.
Guggisberg, Bild (wie Anm. 12), 475, und Alfred Stem, (Comoedia von Zweytracht und
Eynigkeit). Ein Beitrag zur Kulturgeschichte der Schweiz aus der Zeit des dreissigjährigen
Krieges, in: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern, Bd. 8 (1875), 473-507.



220 Thomas Maissen

Bildpersonal und Text (Skiluros) erinnern an die Flugblätter von Murer (1580,
1586): Links steht Klaus mit den alten Eidgenossen Teil, Erni und Stauffacher
und in der Mitte auf einem Hügel der Stier, den Engel gegen Schlangen und
Füchse bzw. Wölfe schützen. Feindlich gegenüber gruppieren sich spanische
Soldaten und Prälaten. Nicht die andersgläubigen Eidgenossen sind der Feind,
sondern die «ffembden Gäst», Habsburger und «spannisch Gelt», die List, Verrat,

Zwang und Mord importierten.56 Für die Gemeinsamkeiten werden die
spätmittelalterlichen Schlachtensiege angeführt, die auch in einer unpolemischen
Tragecomedy von der lobl. Eidgenoschaft auftauchen. Der Berner Historiker
Michael Stettier verfasste sie wohl zwischen 1605 und 1625, ließ sie aber nicht
drucken. In vierfüßigen Jamben schilderte Stettier die Befreiung der Waldstätte
sowie die Zwietracht zwischen Zürich und den Eidgenossen, die Bruder Klaus
beigelegt habe. Der 29. von 33 Akten lässt den Einsiedler als Vermittler
auftreten, der sich nach der Tagsatzung wieder in die Einöde zurückzieht, um Gott
«umb sin hilf, säägen, heil und krafft» für die fromme Eidgenossenschaft zu
bitten.57 Auch der Basler Pfarrer Johann Jacob Grasser nahm 1624 den «frommen

Mann» als Mahner vor fremden Kriegen und Fürsten in sein Schweitzerisch
Heldenbuch auf.58 Ein weiterer Reformierter, der Zürcher Rudolf Meyer,
illustrierte die Helvetia Sancta, die der Kartäuser Heinrich Murer 1648 in
Luzern herausgab und die einen mehrseitigen Text über Bruder Klaus enthielt.
Gezeichnet war er gleich zweimal, auf dem Frontispiz und zu Kapitelbeginn.59

So blieb der Appell an die alteidgenössische Einigkeit auch im 17. Jahrhundert

in beiden Konfessionslagern populär und damit immerhin ein gemeinsamer
Nenner. Dennoch war die eigentliche Streitfrage unauflösbar: Welche Partei

repräsentierte das wahre Wesen der Eidgenossenschaft? Die Katholiken
beanspruchten mit dem frommen Eremiten die Tradition für sich und riefen die
Neugläubigen dazu auf, zum Glauben der Vorväter zurückzufinden. Das geschah
nicht zuletzt bei den Bemühungen um eine Heiligsprechung, die am hundertsten

Todestag einsetzten, während der Krise um das altgläubige Bündnis mit
Spanien. Auf Anregung der katholischen Orte erwähnte der apostolische Nuntius
1588, dass Klaus unaufhörlich großartige Wunder vollbringe; er werde «nicht
nur von den Katholiken hochgeschätzt, sondern auch noch von den
Irrgläubigen».60 Interessanterweise war es ausgerechnet die Kurie, die verhinderte, dass

56 Treuwhertzige Ermahnung zu hochnothwendiger alter eydgnossischer bruederlicher Ver-
trawlichkeit wider der Jesuiter unnd anderen dess gemeinen Vatterlandsfeinden schädliche
Practicken, o. O. 1620.

57 Michael Stettier, Tragecomedy von der lobl. Eidgenoschaft, Bern, Burgerbibliothek, MS
Mss.h.h.1.82.

58 Johann Jakob Grasser, Schweitzerisch Heldenbuch, Basel 1624, 188.
59 Heinrich Murer, Helvetia Sancta, Luzem 1648, 386-404.
60 Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 897, sowie 893-932 für die Bemühungen der

Jahre 1587-1591.



Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld 221

die Altgläubigen den Eremiten als Patron für die katholischen Orte monopolisierten,

denn die Kanonisierungsbemühungen scheiterten an Formfehlern und

mangelndem Rückhalt in Rom. Immerhin verzeichnete eine Bibliographie, die
1657 für das nächste Kanonisierungsverfahren zusammengestellt wurde, sechzehn

reformierte Autoren, die als Quellen für sein heiligengemäßes Leben und
Fasten galten.61 Auch ein ausländischer Katholik wie der römische Nuntius Ra-
nuccio Scotti stellte 1642 fest, dass das kontemplative und spirituelle Leben des

Eremiten selbst die Protestanten beeindrucke, die ihn noch in der Gegenwart
verehrten und ihn auf ihre falschen Überzeugungen zurechtzubiegen suchten.62

Auf katholischer Seite war das Corpus an hagiographischen Texten kaum
überschaubar, die von Canisius, Witwyler und Eichhorn über die Vita des Luzerner
Jesuiten Petrus Hugo (1636) bis zu Michelangelo Lapis Schrift über das Fasten
des Eremiten (1671) reichte.63 Nach verschiedenen gescheiterten Anläufen
bestätigte die Kurie 1649 die <beatificatio aequipollens> als Kultanerkennung für
den «Vielseeligen» seit seinem Tod, was als faktische Seligsprechung 1669 und
1671 bestätigt und von seiner engeren Heimat auf alle katholischen Orte und das

Bistum Konstanz ausgedehnt wurde.64

In dieser Phase der innerkatholischen Aufwertung von Bruder Klaus sorgte
eine Schrift des berühmten Zürcher Professors Johann Heinrich Hottinger für
große Irritationen. Sein Christenlicher unpartheyischer Wägweyser (1649)
kritisierte nicht nur die Bilderverehrung, sondern vereinnahmte «den bekannten Ein-
sidler und getrewen Alten Eydgnossen» für die reformierte Interpretation einer
seiner Visionen. Dieses Meditationsbild hatte schon Luther beschäftigt und war
danach vor allem von katholischen Autoren wie Eichhorn und Hugo
unterschiedlich gedeutet worden. Für Hottinger stellte das Papstgesicht mit speichenartigen

Spitzen um das Haupt den Antichristen dar.65 Vermutlich Laurenz For-

rer, der Rektor des Jesuitenkollegiums in Luzern, reagierte in zwei anonymen
Schriften darauf und widerlegte akribisch Satz für Satz Hottingers Interpretation,

die Bruder Klaus und den katholischen Glauben verunglimpfe. Hottinger
nenne ihn zu Recht «einen getrewen alten Eydgnossen», aber weil der Eremit
«beständig in dem alten, wahren, Catholischen Glauben und trefflich gut Bäps-

61 Amschwand, Bruder Klaus (wie Anm. 3), 98-100.
62 Ranutio Scotti, Helvetia profana, Macerata 1642, 54.
63 Petrus Hugo, Nicolai de Rupe Anachraetae Vitae [sie] ac Res gestae, Fribourg 1636;

Michelangelo Lapi, Epistola de inedia Beati Nicolai de Flue, Rom 1671.
64 Für die Seligsprechung Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 2, 991-1007; vgl. Daniel

Sidler, Heiligkeit aushandeln. Katholische Reform und lokale Glaubenspraxis in der
Eidgenossenschaft (1560-1790), Frankfurt a. M. 2017, 125-130, 361-365, 374-394, 400-468.

65 Johann Heinrich Hottinger, Christenlicher unpartheyischer Wägweyser. Dritter Teil, Zürich
1649, 38-40. Für das Betrachtungsbild Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 3), Bd. 1, 359-389,
366f. sowie Bd. 2, 648 (Luther) und 1068-1077 sowie Amschwand, Bruder Klaus (wie Anm.
3), 229-236.



222 Thomas Maissen

tisch» geblieben sei.66 Hierauf antwortete wiederum ein anderer Zürcher Pfarrer,
Hans Jakob Schädler. In seinem Fründt-eydtgnössische-Wexelschryben hielt er
fest, dass Katholiken das Bild unterschiedlich deuteten, und beanspruchte dieses
Recht auch für die «lieben mitEydtnossen der anderen Religion». Insofern habe

Hottinger «nicht gethan als einem Vaterländischen Patrioten zustaht». Schädler

argumentierte auf eine interessante Art irenisch und säkular: Die Beschäftigung
mit dem Einsiedler verbinde, obwohl kontrovers, die konfessionellen Lager im
gemeinsamen Anliegen, «dise so theüre Freyheit an unsere lieben Nachkommenden

zu transferieren». Daher sei es bisher keinem Potentaten gelungen, das

eidgenössische Band zu zertrennen, das Gott trotz dem «underscheid der
Religion» geschützt habe und hoffentlich weiter schützen werde.67

Weniger friedfertig, vielmehr provokativ nahm vermutlich ein Zürcher Pfarrer

1656 den «magren dürren Mann» zum Zeugen, dass Carlo Borromeo in der
Hölle enden werde, weil er mit dem Goldenen Bund die eidgenössische Einigkeit

zerstört habe.68 Dessen Erneuerung erfolgte nämlich 1655 als «Borro-
mäischer» Bund - der Schutzpatron musste ein Heiliger sein, womit die altgläubigen

Orte nicht Nikiaus von Flüe als Namensgeber benutzen konnten. Auf den

unmittelbar folgenden Ersten Villmergerkrieg von 1656 bezogen sich Drey Pro-
phezey- und Ermahnungen welche der seelige Bruder Claus inn seinen
Lebzeiten vorgesagt. Der katholische Verfasser verkündete im Gefolge Salats und
Eichhorns offensichtlich auf die Aktualität bezogene angebliche Vorhersagen
von Bruder Klaus. Nach seinem Tod werde eine «Religionstrennung» das

Gemeinwesen schädigen, weswegen die Eidgenossen in den «Fußstapffen Ewerer
Vorfordern» verbleiben und die «Eynigkeit deß Glaubens» pflegen sollten.
Zudem habe er geraten, Freiburg und Solothurn in den Bund aufzunehmen, «dann

fiirwar, es wirdt die zeit kommen, da ihr derselbigen Hilff und Beystandt hoch
werden vonnöthen haben». Tatsächlich hielten die im Stanser Verkommnis
aufgenommenen Kantone im Bürgerkrieg zu ihren Glaubensgenossen. Hingegen,
so die dritte Prophezeiung, sollten die Eidgenossen es beim 1481 errichteten

zehnörtigen Bund belassen: Um «Gottes willen, nemmen nit mehr auff, sonder
bleiben mit disen zufrieden». Das zielte vor allem auf Schaffhausen, das Zürich
und Bern unterstützt hatte, und weniger auf das ebenfalls reformierte Basel, dem

66 Antwort des Appenzellem für sein Sendschreiben an einen Herren zu Underwalden, Luzern
1650; Copia Schreibens von einem Eydtgnossischen Catholischen Herren an einen guten
Freund in Underwalden, Luzern 1650. Hierzu auch Guggisberg, Bild (wie Anm. 12), 161f.

67 Frttndt-eydtgnössische-Wexelschryben dreyer politischer Personen, [Zürich?] [1650?],
159f. (http://doi.org/10.393 l/e-rara-9836). Dort ist die Flugschrift Hans Jakob Schädler
zugeschrieben, sonst Hottinger selbst, so bei Guggisberg, Bild (wie Anm. 12), 162.

68 [Johann Georg Müller], Synodus, o.O. 1656, A4; Katholiken stellten oft Borromeo und
Klaus zusammen dar, vgl. Hilber/Schmid, Jahrhunderte (wie Anm. 44), 109 (Nr. 455, 462).



Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld 223

der Verfasser für seine dem Bundesvertrag entsprechende, vermittelnde Zurückhaltung

im kurzen Bürgerkrieg dankte.69

Kurz nach der Seligsprechung erklärte der Zuger Johann Caspar Weissenbach

1673 Nikiaus von Flüe zum «Patron Schweitzerischer Nation»: Im Schauspiel

klagt dieser, in welch schlechter Verfassung «Mein Vatterland, Der ffeye
Stand» sich befinde, um aber gleichwohl bei Gott für es zu intervenieren.70 Erst
jetzt wurde Bruder Klaus zu einer Referenz auch für außenpolitische Botschaften.

In einer protestantischen Flugschrift von 1675 appellierte er in einer Traumvision

mit Wilhelm Teil und Wilhelm von Oranien zusammen an die alten
Tugenden, um ein Bündnis der Eidgenossen mit den - wohlverstanden:
reformierten - Niederlanden gegen den Katholiken Louis XIV zu bewerkstelligen.71
In der Bulschafft der sich representierden Eidtgnössischen Dam, verfasst 1676

vom Zürcher Pfarrer Jakob Wurmann, appelliert diese Frühform der Helvetia
bewusst nicht religiös, sondern politisch an die republikanischen Gemeinsamkeiten

und die Verteidigung der Freiheit gegen fremde «Buhlen». Sie erinnert an
die Taten der alten Eidgenossen und daran, «Was bruder Claus der fromme
Mann So treulich euch hat grathen» - nämlich Einigkeit, welche gerade die
«geistlichen beyder Religion» vermitteln sollten.72 In dasselbe Umfeld fallt das

anonyme Gemälde einer <Libertas Helvetiae>, das wohl in den Holländischen
Krieg (1677/78) zu datieren ist. Der Alpenkamm und ein menschengemachtes
Bollwerk umgeben schützend die dreizehn Eidgenossen und Nikiaus von Flüe.73

Die neuartige Vereinnahmung des Eremiten für eine - gesamteidgenössische

- Außenpolitik zielte nicht zuletzt darauf ab, die herkömmliche, strukturell
bedingte und oft bedauerte Passivität des Bundes positiv als Neutralität im Sinne
des sich ausbreitenden Völkerrechts umzudeuten.74 1688 beanspruchte ein
reformiertes Flugblatt Bruder Klaus und Zwingli für seine Warnungen vor dem
Pensionenwesen. Darauf antwortete ein katholischer Autor empört, dass man nicht
dem «bekandten Ertz-Verführer» Zwingli folgen solle. Vielmehr beherzige man
«dess seeligen Bruder Clausen Wahrnung», auf dass man sich «nicht in frömbde

69 Drey Prophezey- und Ermahnungen welche der seelige Bruder Claus inn seinen Lebzeiten
vorgesagt, o.O. 1658.

70 Johann Caspar Weissenbach, Eydgnossisches Contrafeth Auff- unnd Abnemmender
Jungfrawen Helvetiae, Zug 1673, P4V; jetzt auch hg. v. Hellmut Thomke (Schweizer Texte.
Neue Folge 24), Zürich 2007, 225-227, 239-241.

71 L'affermissement des republiques de Hollande & de Suisse, o.O. 1675, 46.
72 Jakob Wurmann, Bulschafft der sich representierden Eidtgnössischen Dam, Zürich 1676,

13, 33; vgl. Maissen, Jungfrauen (wie Anm. 29), 283f.
73 Zur Datierung und Interpretation Maissen, Jungfrauen (wie Anm. 29), 265-269; vgl. auch

Marchai, Gebrauchsgeschichte (wie Anm. 23), 237-239, Tafel IV.
74 Vgl. Thomas Maissen, Wie aus dem heimtückischen ein weiser Fuchs wurde. Die Erfindung

der eidgenössischen Neutralitätstradition als Anpassung an das entstehende Völkerrecht des 17.

Jahrhunderts, in: Michael Jucker/Martin Kintzinger (Hg.), Rechtsformen internationaler
Politik. Theorie, Norm und Praxis vom 12. bis zum 18. Jahrhundert, Berlin 2011,241-272.



224 Thomas Maissen

Händel mische»: «Gebet dem Käyser, was dess Käysers, und Franckreich, was
Franckreich ist.»75 Das meinte konkret nicht Neutralität als Nichtbeteiligung am
Krieg, sondern Solddienste so wie bisher und damit nur für Frankreich. An dieser

Interpretation rüttelten aber zugleich die Reformierten und deuteten Neutralität als

Gleichbehandlung der Kriegsparteien, insbesondere bei der Anwerbung von
Soldtruppen. Dabei führte das anonyme, 1697 in Zürich gedruckte Politische
Gespräch erstmals das Prinzip einer systematischen, wachsamen und bewaffneten
Neutralitätspolitik auf Nikiaus von Flüe zurück. Er habe den Eidgenossen geraten,
«daß wann sie ruhig und im Friden leben wolten, sie frembder Potentaten und ihrer
Puntnussen allerdings müssig gehen und in ander Leuthen Händel sich nicht
einmischen solten». Den fremden Mächten dürften sie nicht «die Köpff darbieten
wider alle Staats-Regien ihrer Forderen, welche den Friden und Neutralität als 2

Grund-Säulen ihres freyen Stands in allen Europeischen Kriegs-Händlen zum
Haupt-Zweck ihrer Rathschlägen gehabt.»76 Bruder Klaus, so eine weitere
reformierte Flugschrift, «predigte zwar nicht eigentlich widern den Pabst, gab
dennoch andere gute Regeln, als unter andern: die Schweitzer würden so lange
floriren, als sie von keinem ausländischen Potentaten Geld nehmen würden.»77

Überkonfessioneller Patriot wider rationalistische Skeptiker im 18. Jahrhundert

Im 18. Jahrhundert wurde Nikiaus von Flüe immer öfter als überkonfessioneller
gemeinsamer Nenner greifbar. Ausgerechnet der Zürcher Theologe Johann
Jacob Hottinger, ein Sohn des umstrittenen Johann Heinrich Hottinger, beurteilte
trotz dem obligaten Vorbehalt wegen abergläubischer Praktiken sowohl die

theologische als auch die patriotische Seite des Eremiten mit einiger Sympathie.
Seine solide quellenkritische Betrachtung fand auf katholischer Seite

Anerkennung, obwohl er die angebliche prophetische Warnung vor der Glaubensspaltung

ebenso verwarf wie die persönliche Anwesenheit an der Stanser

Tagsatzung. Nicht zuletzt erörterte Hottinger ausführlich das Fasten und die
kritischen Stimmen dazu, konnte sich aber vorstellen, dass Gott am Einsiedler ein

Wunder vollführt habe. Selbst bei den Reliquien überließ Hottinger die Beurteilung

explizit anderen, «welchen mehr daran gelegen seyn will».78

75 Guggisberg, Bild (wie Anm. 12), 204-210, 478
76 [Johann Heinrich Rahn?], Politisches Gespräch zwischen Franco, Arminio und Teuto-

bacho: über das wahre Interesse der Eydgnoßschaffl, o.O. 1697, A3V, Bv.
77 Staat der Schweitzerischen Eidgenossen und ihrer Verbündeten worunter auch die Republique

Geneve, o.O. o.J., 87. Der Text ist nach 1697 erschienen, da auf S. 169 der Friede
von Risjwick erwähnt wird.

78 Johann Jacob Hottinger, Helvetische Kirchengeschichten, Zürich 1698-1729, Bd. 2, 1707,
477^195; vgl. Gloor, Bruder Klaus (wie Anm. 2), 68f. und Rochholz, Schweizerlegende
(wie Anm. 4), 293.



Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld 225

Die Differenz in den Beurteilungen verschob sich unmerklich: Die
konfessionellen Lager verloren an Bedeutung gegenüber dem Gegensatz zwischen
Rationalisten und denen, die - gleich welcher Konfession - Wunder als Zeichen
der Wirksamkeit Gottes auf Erden verstanden. 1732 legte der Nidwaldner Caspar

Remigi Lussi, als Kapuzinerprovinzial P. Benno, eine auch aus Archiven
dokumentierte Biographie vor, die in Luzern anlässlich der Beisetzung der Gebeine
des Seligen erschien und unter anderem sein ununterbrochenes Fasten gegen die

angeblichen Zweifel von Johannes Stumpf verteidigte.79 In den inneren Orten blieb
Bruder Klaus ein zentraler Identitätsstifter, so im Stanser Schauspiel von Franz
Josef Ackermann (1725).80 Obwalden zeigte den knienden und betenden Eremiten
auf seinen Münzen, und 1730 fertigte Johann Caspar Hedlinger eine entsprechende
Medaille für Schwyz an.81 Auch auf dem Zuger Stadtkalender und dem Luzerner
sowie Solothurner Staatskalender des 18. Jahrhunderts ist der Heilige abgebildet.82

Insofern riskierte selbst eine vorsichtig rationalistische Untersuchung den

Vorwurf der Majestätsbeleidigung. Der Glarner Pfarrer Johann Heinrich
Tschudi zitierte in einem ausführlichen Dialog über Bruder Klaus eingangs
einige wohlwollende reformierte Urteile über den Eremiten, erklärte ihn zum
Vorläufer von Zwingli und widersprach dann den «Catholiquen», die ihn für
ihre Tradition beanspruchten. Nikiaus habe zwar in der damaligen Art
Aberglauben gepflegt, was «ungewisse Legenden» noch verschärft überliefert hätten.
Doch habe er nicht auf seine eigenen Werke, sondern allein auf die Gnade Gottes

vertraut. Tschudi sortierte die Überlieferung und kritisierte etwa Hans Salat,
der Klaus lange nach dessen Tod falsche Prophezeiungen in den Mund gelegt
habe. Dass der Eremit neunzehneinhalb Jahre ohne Speis und Trank gelebt habe,
wird als «rechtes Miracul» bezeichnet. Tschudi glaubte allerdings nicht, dass

Klaus sich durch Wurzeln oder anders ernährt habe: Langes Fasten sei auch bei
anderen Menschen belegt, also in der Natur möglich - allerdings nicht bei den

verfressenen Mönchen im Kloster. Die Warnung vor fremden Bündnissen, die
Klaus wie Zwingli vertreten habe, dient zur Kritik am Solddienst der Katholiken
und an ihrem «Geitz und Eigennutz, sonderlich der Clerisey», welche die
Reformation provoziert habe. In theologischer Hinsicht werden 17 Hauptlehren von
Bruder Klaus referiert, womit dieser als Zeuge der (evangelischen) Wahrheit
erscheint - zwar in der mystischen Tradition, aber der reformatorischen Lehre
deutlich näher als der katholischen, da er etwa den freien Willen oder die
Werkgerechtigkeit abgelehnt habe. Entsprechend heftig fiel die Reaktion in Unter-

79 Benno Lussi, Wunder- und Tugendt-Stem, Luzem 1732, 235-237; vgl. Rochholz, Schwei¬
zerlegende (wie Anm. 4), 293f., und Gloor, Bruder Klaus (wie Anm. 2), 70f. Ebenfalls in
Luzem beschimpfte ein unsorgfältiger Leser Stumpf wegen der Fastenffage als Lügner,
vgl. Sidler, Heiligkeit (wie Anm. 64), 130.

80 Gut, Schauspiel (wie Anm. 27), 131, 317.
81 Rochholz, Schweizerlegende (wie Anm. 4), 294f.
82 Hilber/Schmid, Jahrhunderte (wie Anm. 44), 109, 111, 112 (Nr. 462, 480, 485).



226 Thomas Maissen

walden aus, weil der Glarner «den heiligen Lebenswandel des seligen Bruder
Klaus auf höchste berührt und empfindlichst angegriffen habe»: Tschudis Buch
wurde vom Scharfrichter verbrannt und ein Kopfgeld von 100 Talern für denjenigen

ausgesetzt, der den Verfasser beibringen würde.83

Ähnlich empfindlich waren die Reaktionen, als die Unterwaldner im Juli
1742 an der katholischen Tagsatzung eine Intervention gegen den einschlägigen
Artikel aus Jakob Christoph Iselins Basler Lexicon (1726) forderten, weil die
Aussage, dass Nikiaus von Flüe «ohne geniessung einiger anderer speise als
wurtzeln» gelebt habe, «dem sei. Manne an seinem Lob namhaft abbreche».84

Tatsächlich formulierten die zwei Basler Professoren, die kurz darauf den

Supplementband herausgaben, den Artikel sehr vorsichtig. Sie erwähnten
namentlich diejenigen Reformierten, gemäß denen der Einsiedler rund zwanzig Jahre

gefastet habe, um dann Stumpf zu relativieren: «Der einzige Stumpf setzet per
parenthesin, und nur im vorbeygang hinzu, daß einige behaupten, er habe wurtzeln
in dieser zeit geessen [sie].» Gleichsam gegen ihn führen die Autoren den

«berühmten Bullinger» an, der wie alle anderen Autoren «ausdrücklich eine
vollkommene enthaltung behaupte», was auch ihre Meinung zu sein scheint.85 Ähnlich
sah das 1728 ein protestantischer Schweizer in den Nationengesprächen-. Bruder
Claus habe sehr streng gelebt, so dass man «von ihm zu sagen pflegte, er lebe ohne

Speise und Tranck. Dessen Lehre kam der Evangelischen ebenfalls bey».86

Tatsächlich ließ der reformierte St. Galler Jakob Wegelin, der künftige
Professor in Berlin, in seinen Religiöse[n] Gespräche[n] der Todten Bruder Klaus
mit Zwingli zusammenkommen. Nikiaus klagt Zwingli an, er habe das Band der

«gleichförmigen Religion» zertrennt, welches die Vorfahren einte. Als guter
Patriot hätte Zwingli die an sich notwendige Reformation behutsam und ohne

theologische Spitzfindigkeiten einführen sollen. Zwingli hält dagegen, dass der
blinde Gehorsam gegenüber der Kirche Nikiaus den Zugang zur Wahrheit in der
Schrift vorenthalten habe, welche die Protestanten dank der Gewissensfreiheit
entdeckt hätten. Der Dialog führt die Relativität der theologischen Positionen

vor Augen. Er sucht jenseits davon nach einer gemeinsamen Basis für die
Bürgertugend in einer Republik, in der verbindende Glaubensprinzipien nicht bloß
ein Gebot der Staatsraison sein sollten. Vielmehr hofft Zwingli abschließend,

83 [Johann Heinrich Tschudi], Monatliche Gespräch, Zürich 1723, 197-228, v.a. 211-215,
und für die Strafmaßnahmen Lussi, Tugendt-Stern (wie Anm. 79), 237-239; vgl. auch
Rochholz, Schweizerlegende (wie Anm. 4), 294, und Gloor, Bruder Klaus (wie Anm. 2),
72-75; Sidler, Heiligkeit (wie Anm. 64), 130f. erwähnt auch eine Obwaldner Entgegnung.

84 Jacob Christoff Iselin, Historisch- und geographisches allgemeines Lexicon, Bd. 3, Basel
1726, 652; Eidgenössische Abschiede, 7/1, Basel 1860, 658; vgl. Rochholz, Schweizerlegende

(wie Anm. 4), 296f., und Gloor, Bruder Klaus (wie Anm. 2), 66.
85 Jacob Christoff Beck/August Johann Buxtorff, Supplement zu Jacob Christoff Iselin, His¬

torisch- und geographisches allgemeines Lexicon, Bd. 2, Basel 1744, 538f.
86 Sonderbare Nationengespräche zwischen einem Frantzosen und einem Schweitzer, Sie¬

bende Entrevüe, Berlin 1728, 621.



Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld 227

dass Gott «diese wahre Religion des Herzens zu der allgemeinen unserer geliebten
Mitbürger mache».87 Bei der 400 Jahr-Feier der Schlacht von Näfels 1788 erwiderte

die Predigt des Kapuziners Rupert Kümin gleichsam diese interkonfessionelle

Annäherung: Mäßigung und Eintracht seien Schutzwehren der Freiheit, wie bereits
zwei Patrioten gepredigt hätten: Nikiaus von Flüe - und Ulrich Zwingli!88

In reformierter Tradition zeichnete der Basler Aufklärer Isaak Iselin, ein
Gründungsmitglied der Helvetischen Gesellschaft, die Dekadenz um 1500:

«Alle weisen Lehren und Vermahnungen des andächtigen Bruder Clausen waren

fruchtlos.»89 In der Disputation, mit der sich Iselin erfolglos für den
historischen Lehrstuhl in Basel bewarb, widmete er eine These dem Eremiten, der

herausragende Wunder vollbracht habe. Das größte davon sei, dank seiner Vorsicht
und Autorität, die Bewahrung von Friede und Eintracht im Vaterland.90 Iselins
Urteil war also betont historisch-politisch und nicht religiös ausgelegt. Zum
innenpolitischen Symbol der Friedfertigkeit kam nun auch der außenpolitische Beweis
der friedlich-neutralen Sonderstellung der Schweiz im europäischen Mächtegleichgewicht.

So erklärte während des Siebenjährigen Krieges eine Basler Flugschrift,
der vorangegangene Friede «wär auch keinen Tag auf Erde mehr geblieben, verlieh
ihm nicht die Schweiz noch eine Sicherheit. Nun harret er betrübt in Bruder Klausens

Zelle, bis ihn auch etwann sonst ein Christenvolk bestelle.»91

Reformierte Aufklärer wie der Zürcher Salomon Hirzel titulierten den

Seligen mit dem säkularen römischen Ehrentitel als «Vater des Vaterlands».92 Sein

Zürcher Gefährte, der Pfarrer Johann Kaspar Lavater, dichtete 1767: «Er war
des Vaterlandes Retter, Ein Heiliger, und war ein Held. Wo, Brüder, ist ein

frömmrer Beterl Ein beß'rer Bürger in der Welti» Der Eremit, «von jahrelangem

Fasten hager», sei nicht nur «ein Beyspiel froher Nüchternheit», sondern
als Friedensstifter unter den Eidgenossen ein Prophet der republikanischen
Tugend: «Streitet Für Freyheit! nicht für Gold und Koth.»93 Wohl etwas weniger
nüchtern sangen die Mitglieder der konfessionsübergreifenden Helvetischen Ge-

87 Jakob Daniel Wegelin, Religiöse Gespräche der Todten, Frankfurt/Leipzig 1763, 237-259.
88 Jakob Winteler, Geschichte des Landes Glarus, Bd. 2, Glarus 1954, 122.
89 Isaak Iselin, Philosophische und politische Versuche (1760), in: ders., Gesammelte Schrif¬

ten, Bd. 1, Basel 2014, 432.
90 Isaak Iselin, Observationes Historicae Miscellaneae, Basel 1754, 17.
91 Das Tabackstübgen, 1758, wurde angeblich in Lörrach gedruckt, tatsächlich aber in Basel.

Vgl. hierzu Paul Meyer, Zeitgenössische Beurteilung und Auswirkung des Siebenjährigen
Kriegs (1756-1763) in der evangelischen Schweiz, Basel 1955, 59.

92 Salomon Hirzel, Neujahrsblatt der Stadtbibliothek Zürich, 1768, zu Nikolaus von der Flüh.
93 Johann Caspar Lavater, Schweizerlieder, Bern 1768, 211; in der ersten, anonymen Auflage

von 1767, «von einem Mitgliede der helvetischen Gesellschaft zu Schinznach», fehlt das
Lied noch.



228 Thomas Maissen

sellschafl Lavaters Lied und stießen auf Bruder Klaus an, zu dem Obmann
Johann Heinrich Füssli eine historische Vorlesung hielt.94

Inszenierungen erfolgten auch in der Innerschweiz, aus Anlass des Jubiläums
des Verkommnisses: 1780 in Zug ein wahrscheinlich von Venantius von Matt
verfasstes Schauspiel und 1781 in Stans ein anonymes Trauerspiel Nikolaus von
Fliie. Retter der helvetischen Staaten, das den Gegenstand tendenziell enthistorisierte

und mythisierte.95 Im selben Jahr veröffentlichte der Luzerner Jesuit Josef
Ignaz Zimmermann nach einem Wilhelm Teil (1777) in Luzern Nikolaus von
Flüe oder die gerettete Eidgenossenschaft - mit dem zitierten Schweizerlied des

reformierten Pfarrers Lavater als Abschluss! Thema war denn auch nicht das

Heiligenleben, sondern der Friedensstifter am Stanser Verkommnis: «O! nur
kein Krieg, wo Brüder gegen Brüder ins Feld ziehen!» Zimmermann legte Klaus
Kritik an herrschsüchtigen Oligarchen in den Mund und zielte auf mehr
Mitsprache der Bürgerschaft in den Kantonen: «Freye Bürger befleißigen sich nicht
nur gut zu scheinen, sondern auch zu seyn.»96Zu Zimmermanns Vorlagen zählte
die Neujahrsschrift für die Luzerner Jugend von 1781, die der Aufklärer Joseph
Anton Felix von Balthasar vorgelegt hatte, das führende katholische
Gründungsmitglied der Helvetischen Gesellschaft und ein Freund Issak Iselins. Auch
Balthasar widmete sich, mit einem Anhang von Urkunden und Quellen, dem
Stanser Verkommnis und dem patriotischen Vermittler, «ganz Engel und doch
Mensch und Bürger».97 Im Umfeld der Helvetischen Gesellschaft taten dies im
Gedenkjahr 1781 auch andere, namentlich der josephinische Pfarrer Karl Joseph

Ringold aus Uri mit einer in Sachsein gehaltenen Lobrede.98 Der Reformkatholik

Bernhard Ludwig Göldlin predigte am selben Ort über Klaus als Patrioten,
ähnlich Sebastian Anton Tanner in Schwyz."

Ein weiteres Gründungsmitglied der Helvetischen Gesellschaft, der Arzt und

Philosoph Johann Georg Zimmermann aus Brugg, äußerte sich, obwohl
reformiert, in seinem europaweit rezipierten Hauptwerk Über die Einsamkeit (1784/
85) wohlwollend über das Mönchtum. Ein leuchtendes Beispiel dafür war ihm
der unsterbliche Patriot Bruder Klaus, der «als Einsiedler zwar den Himmel

94 Ulrich Im Hof, Die Helvetische Gesellschaft, Bd. 1, Frauenfeld 1983, 206; Marchai,
Gebrauchsgeschichte (wie Anm. 23), 79f.; Füsslis Vortrag zum Stanser Verkommnis wurde
abgedruckt in Helvetischer Calender, Zürich 1780, 89-106.

95 Rémy Charbon, Vom politischen Theater zum (Festspiel), in: Schweizerische Zeitschrift
für Geschichte, 27 (1977), 276-323, hier 316f.; Greco-Kaufmann/Huwiler, Bruderklausenspiel

(wie Anm. 31), 439f., 443; Gut, Schauspiel (wie Anm. 27), 318f.
96 Josef Ignaz Zimmermann, Nikolaus von Flüe oder die gerettete Eidgenossenschaft, Luzern

1781,59, 62.
97 [J. A. F. v. Balthasar], Ein Neujahrsgeschenke, der Luzernischen Jugend gewiedmet, Lu¬

zern 1781, 5.
98 Karl Joseph Ringold, Lobrede auf den seligen Einsiedler Nikolaus von Flüe, Luzern 1781;

vgl. Ulrich Im Hof, Helvetische Gesellschaft (wie Anm. 94), 182, 194, 362, Anm. 34f.
99 Sidler, Heiligkeit (wie Anm. 64), 13lf.



Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld 229

lebte, aber als Schweitzer noch immer sein Vaterland liebte». Für die Vermittlung

in Stans formulierte der Protestant katholisches Lob, um sich dann gleich
von abergläubischen Praktiken abzugrenzen:

«Heilig ist darum der Name des Bruders Claus. Angebetet sind auch seine Knochen

noch bis auf diesen Tag. Aber so mönchisch und so roh auch die Art ist,
mit welcher man sein Skelett mit allerley Kindereyen behangen hat, und dort vor
dem hohen Altar der öffentlichen Verehrung ausstellet; so gesegnet hingegen, so
edel und groß ist in den Herzen aller Schweitzer die noch wissen daß sie
Schweitzer sind, das Andenken dieses Heiligen, der durch den Glanz seiner
Tugend und die Weisheit seiner Reden, Eintracht im Vaterland herstellte, und den
Bund wieder vereinte und schloß, dem ich wünsche, daß er fest und frey stehe, bis
die Alpen zertrümmern, und bis alle Königreiche, alle Helden und alle Völker der
Erde, in einen gemeinschaftlichen Abgrund versinken.»100

Der Zürcher Großrat Johann Heinrich von Orelli (1757-1799) veröffentlichte
Fragmente wichtiger Schweizerscenen interessanterweise 1791 bei einem
katholischen Verleger in Zug. Zudem bekannte er Verständnis für «die billige Forderung
der Römischkatholischen, ihre gelehrten, und treuen Eiferer für ihren Glauben,
neben den unsern zustellen». Orelli schilderte Nikiaus von Flüe detailreich als das

«seltene Beyspiel von Selbstüberwindung und patriotischem Edelsinn», das
«wohlverdiente Hochachtung» im Vaterland genieße. «Ob aber alles reine Wahrheit sey,
was von seinen Wundern erzehlt und geschrieben wird, will ich nicht
untersuchen.»101 Tatsächlich erwähnt Orelli «beständiges Fasten und Bethen», schrieb aber
auch: «wenn gleich er oft ganze Tage nichts gegessen und nicht geschlafen hatte

so blieb er dennoch immer heiter.» Implizit suggerierte dies, dass der Eremit an
anderen Tagen etwas gegessen hatte. Orellis Einschätzung war insofern
charakteristisch für die reformierten Autoren der Aufklärung, als er den Patrioten pries,
aber den katholischen, für ihn abergläubischen Kult um den Heiligen ablehnte.

Am weitesten ging dabei der Zürcher Johann Ulrich, der 1777 die Délices de

la Suisse des Waadtländer Pfarrers Abraham Ruchat frei übersetzte. Bereits
Ruchat hatte 1714 die religiöse Legendenfigur gegenüber der weltlichen
«admiration de son Siècle» abgewertet: «Et plût à Dieu qu'on eut toûjours suivi ses

sentimens! La Suisse serait tout autrement florissante qu'elle ne l'est. C'est
dommage qu'on ait gâté l'histoire de cet homme, par diverses fables
ridicules.»102 Ulrich urteilte jedoch deutlich schärfer und überging zudem die
patriotischen Taten. Bruder Klaus habe zum «Aberglauben dieses Jahrhunderts» einen
ansehnlichen Beitrag geleistet. Deshalb behandle ihn Ulrich nicht nur
ehrenhalber, sondern auch dem «Leser zum Vergnügen, auch beiläufig zum Lachen».

100 Johann Georg Zimmermann, Ober die Einsamkeit, Leipzig, 1784/5, Vierter Teil, 408^111.
101 Johann Heinrich von Orelli, Fragmente wichtiger Schweizerscenen, Zug 1791, Bd. 1, 326-

329; Zug 1792, Bd. 2, VII.
102 [Abraham Ruchat], Les délices de la Suisse, Leiden 1714, 332.



230 Thomas Maissen

Ulrich erwähnt ihm bekannte Fälle von mehrwöchigem Fasten und die
Überlieferung, dass der Eremit gelegentlich Wurzeln gegessen habe - «dann wäre es
eben kein großes Wunder, leben zu bleiben, wenn man sich an Wurzeln satt
isset». Ohne weiter in Einzelheiten einzugehen, fährt Ulrich fort: «Mit seinen
Gesichtern und Erscheinungen ist es vermuthlich auch nicht so richtig gewesen.»

Gleichwohl mache seine Grabstätte in Sachsein mit den Reliquien «noch
izt beim Pöbel vielen Eindruk». «Die ganze Lebensgeschichte dieses Mannes ist
mit Fabeln durchwebt, und es würde mir viel Mühe kosten, das Wahre gehörig
von dem Falschen zu säubern.»103

Nach dem Ausbruch der Revolution entbrannte wie bei Wilhelm Teil der

Streit, für welche politischen Traditionen Bruder Klaus beansprucht werden
durfte. Die Helvetische Gesellschaft war gespalten: Philippe Bridel aus

Moudon, der frankophone Pfarrer in Basel, grenzte sich 1790 von den Neuerern
mit dem Hinweis auf den Eremiten ab, der keinen Zwist gesät oder die Gemeinschaft

und öffentliche Ordnung den eigenen Interessen vorgezogen habe.104

1793 adressierte Nikiaus von der Flüe, eine Erscheinung aus dem Reich der
Todten angeblich eine Reformrede an die Helvetische Gesellschaft. Sie richtete
sich gegen die aus Frankreich eindringende Freigeisterei und absolute
Gleichheitslehre, die eine lange Liste dekadenter «Moden» mit sich gebracht habe:

Verweichlichung der Sitten, Unzucht, Ehescheidungen, Verfall von Handwerk
und Heimarbeit, Übermut der Dienstboten, der die naturgemäßen Ständerunterschiede

nivelliere.105 Gleichsam als Antwort darauf inszenierte Der Neujahrstag
in Arau. Ein Traumgesicht die letzte eidgenössische Tagsatzung im Januar

1798, zu Beginn der Helvetischen Revolution. Der Schatten von Klaus ruft in
Versform dazu auf, einen zeitgemäßen liberalen Schweizerbund zu schaffen:

«Doch erst muß alles Alte schwinden, Es taugt für unsre Zeiten nicht, weil's
eurem Staat und euren Bünden An Freiheit und an Kraft gebricht. Fügt euch dem

großen Gang der Dinge, Damit der Strom euch nicht verschlinge, Dem eure Kraft
nicht widersteht, Das neue Werde [sie] kostet Mühe Und Schmerzen dir, O
Vaterland!»106

Ebenfalls zugunsten des Umbruchs plädierte 1798 ein Zürcher Sendschreiben

aus dem Himmel von Bruder Nikiaus von Flüe. Die helvetische Verfassung folge

den Postulaten «Friede, Freiheit und Unabhängigkeit», nämlich Freiheit und
Gleichheit auch für die Untertanen. Dafür hätten die Vorfahren wie Teil, Win-

103 [Johann Heinrich Friedrich Ulrich], Über das Interessanteste der Schweiz, Leipzig 1777-
80, Bd. 2, 102-104.

104 Im Hof, Helvetische Gesellschaft (wie Anm. 94), 135; auch 333, Anm. 8.
105 Nikiaus von der Flüe, eine Erscheinung aus dem Reich der Todten, in Helvetien. Eine pa¬

triotische Zeitschrift, Helvetien 1793.
106 Der Neujahrstag in Arau. Ein Traumgesicht. (So geschehen im Jenner 1798.) Dramatische

Scene, o.O. 1799; mit kurzer Einleitung auch in Veronika Kühnis/Bruno Meyer, Gedichte
und Lieder aus dem revolutionären Aargau, in: Argovia, 110 (1998), 191-215, hier 200.



Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld 231

kelried und Zwingli gekämpft, und nun müsse diese selbständig, ohne ausländische

Einmischung, aber reformfreudig umgesetzt werden. Da die großen
Änderungen Zwietracht schürten, möge ein zweiter Bruder Klaus erscheinen
und vermitteln: «Noch so verschieden mögt Ihr in den Begriffen und Meynun-
gen seyn, o so bleibt Ihr doch immer noch vereinigt in dem Sinne und Geiste
der Väter.»107 Mit ähnlich vermittelnder Absicht verfasste der reformierte Pfarrer

von Zofingen und spätere Theologieprofessor Samuel Gottlieb Hünerwadel
1802 Nikiaus von der Flüe. Ein Traumgesicht. Mit ein paar Seitenhieben auf die

Leistungsfrömmigkeit des Eremiten wird er für die christliche Vermittlung
zwischen den Anhängern und Gegnern der Revolution herangezogen. Eben noch
rachsüchtig, überwinden sie nach seinen Mahnworten ihre Meinungsdifferenzen
brüderlich und patriotisch. So akzeptieren sie ihr Los der machtpolitischen
«Mittelmäßigkeit» und widersetzen sich nicht den übermächtigen Franzosen. Hünerwadel

propagiert den Kompromiss von Freiheitstanne und «Altgestimmten»:
«Folgt, ihr Aufgeklärten, dem Exempel, Das der Vorwelt fromme Einfalt gab.»108

Johannes von Müller, der europaweit berühmte Historiker aus Schaffhausen,
zeichnete Nikiaus als inspirierten Analphabeten und übernahm mit Berufung auf
reformierte Autoren wie Bullinger und Hottinger etwas gewunden das

jahrzehntlange Fasten: «daß menschlicher Natur auch das möglich sey, scheint aus

Beypielen zu erhellen». In seiner Schilderung folgte er katholischen Autoren
wie Witwyler, Petrus Hugo und, fast wörtlich für die Stanser Rede, Balthasar,
um zu einem gleichsam katholischen Fazit zu gelangen: «Bruder Claus von der
Flüe war, wenn je einer, ein heiliger Mann, Unterwaiden aber nicht reich und
Rom nicht edel genug, ihn unter die canonisirten zu bringen; doch sein Altar ist

ewig in Gemüthern, die ihn fassen.»109 Der Pfarrersohn Johannes von Müller
hatte schon früh die Glaubensspaltung als schreckliches Ereignis angesehen,
dank dem streitsüchtige und heuchlerische Theologen den weltlichen Eliten die
Macht entrissen und die alte Freiheit, Einheit und Macht des Landes unterwandert

hätten.110 Seit 1798 war die Eidgenossenschaft zu einem französischen
Protektorat degradiert: Wer in den konfessionellen Streitigkeiten die Ursache der

politisch-militärischen Schwäche sah, dem musste im Rückblick Bruder Klaus
als die letzte wahrhaft patriotische Figur vor der Katastrophe erscheinen.

107 Sendschreiben aus dem Himmel von Bruder Nikiaus von Flüe an seine Mitbrüder auf Erde,
Zürich 1798, 8 (http://doi.org/10.3931/e-rara-15737.)

108 [Samuel Gottlieb Hünerwadel], Nikiaus von der Flüe. Ein Traumgesicht, gesehen am Ende
des Jahres 1802. Von einem Schweizer., Bern 1802, 7-11.

109 Johannes von Müller, Geschichten Schweitzerischer Eidgenossenschaft, Bd. 5/1, Leipzig
1808, 249, 258.

110 Vgl. den Brief vom 6. 9. 1777 an den Katholiken Beat Fidel Anton Zurlauben in Johannes
von Müller/Johann Georg Müller, Briefwechsel und Familienbriefe, 1766-1789, hg. v.
André Weibel, Bd. 4, Göttingen 2011, 294.



232 Thomas Maissen

Fazit

Seitdem die Eidgenossen in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts ein
Zusammengehörigkeitsgefühl historisch begründeten, spielte der Rekurs auf die
vorbildlichen Vorfahren - die Alten Eidgenossen - darin eine zentrale Rolle. Das

gilt auch für das Nachleben des Nikiaus von Flüe, der in altgläubigen Augen
durch die Reformation gleichsam zum Antagonisten von Zwingli wurde. Für sie

dokumentierte der Eremit die Glaubensinhalte und die Glaubenspraxis der
Vorväter, nicht zuletzt den Heiligenkult, an dem festzuhalten sei. Die Reformierten
beriefen sich seit Zwingli auf Klausens Kritik der zeitgenössischen Sitten vor
allem im Pensionen- und Soldwesen, die nach Reform verlangt hätten. Während
die Katholiken den Schwerpunkt lange fast ausschließlich auf die fromme
Biographie legten, entwickelten die Reformierten ihre eher politische Sichtweise
schon früh dahin, dass Bruder Klaus, wie 1481 in Stans, publizistisch als

Fürsprecher der Einheit auftrat und zugleich als Gegner von Bündnissen mit
ausländischen Mächten. Diese Argumentationslinie konnte ihn ab dem späten 17.

Jahrhundert bereits gelegentlich als Vorkämpfer der Neutralität reklamieren. Schon

zuvor, im Vorfeld des Dreißigjährigen Krieges, näherten sich die Positionen
insofern etwas an, als auch katholische Autoren begannen, des Eremiten politische
Wirksamkeit für die eidgenössische Einheit zu preisen. Aber erst betont
aufklärerische Autoren verdrängten die konfessionellen Positionen, weniger indem
sie die fromme Überlieferung kritisierten, die nur selten und ausschließlich von
Protestanten hinterfragt wurde, als durch ihre klare Distanz zu den Kontroverstheologen

im eigenen Lager. So konnten die Aufklärer Bruder Klaus zum Vater
des Vaterlands in einer besseren Vorzeit erklären, neben dem aber auch Zwingli
als historische Figur seinen säkularen Platz erhielt.

Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld. Zum Nachleben von
Nikiaus von Flüe in der Frühen Neuzeit

Die Reformation begründete zwei Deutungen des Nikiaus von Flüe (1417-1487). Für die
Katholiken dokumentierte seine Biographie die Glaubensinhalte und die Glaubenspraxis
der Vorväter. Die Reformierten beriefen sich seit Zwingli auf Klausens Kritik der
zeitgenössischen Sitten vor allem im Pensionen- und Soldwesen und sahen in ihm den
Fürsprecher der Einheit, den Gegner von auswärtigen Bündnissen und, ab dem späten 17.

Jahrhundert, gelegentlich den Vorkämpfer der Neutralität. Im Vorfeld des Dreißigjährigen

Krieges näherten sich die Positionen etwas an, als katholische Autoren begannen,
des Eremiten politische Wirksamkeit für die Einheit zu preisen. Aber erst aufklärerische
Autoren verdrängten die konfessionellen Positionen, weniger indem sie die fromme
Überlieferung kritisierten, als durch ihre klare Distanz zu den Kontroverstheologen im
eigenen Lager. So konnten die Aufklärer Bruder Klaus zum Vater des Vaterlands erklären,

neben dem aber auch Zwingli eine säkulare historische Rolle erhielt.

Bruder Klaus - Nikiaus von Flüe - Nachleben - Ulrich Zwingli - Alte Eidgenossenschaft

- Kontoverstheologie - Konfessionspolitik - Aufklärung - Neutralität -
Solddienste.



Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld 233

Modèle religieux, admoniteur, héros national interconfessionnel. La survie de Nicolas de
Flue à l'époque moderne

La Réforme a donné lieu à deux interprétations de Nicolas de Flue. Pour les catholiques,
sa biographie documenta les croyances et les pratiques des ancêtres. Depuis Zwingli, les
réformés invoquèrent ses critiques à l'égard des coutumes contemporaines, notamment
en matière de pensions et de mercenariat, et le considèrent comme le défenseur de l'unité,

l'opposant des alliances étrangères et, à partir de la fin du I7ème siècle, parfois le
pionnier de la neutralité. Dans la période qui précédait la guerre de Trente Ans, les positions

convergèrent lorsque les auteurs catholiques commencèrent à louer l'efficacité
politique de l'ermite pour l'unité. Mais seuls les auteurs des Lumières repoussèrent les positions

confessionnelles, moins en critiquant la pieuse tradition que par leur distance claire
avec les théologiens de controverse dans leur propre camp religieux. C'est ainsi qu'ils
purent déclarer le frère Nicolas père de la patrie, à côté de qui Zwingli se vit également
attribuer un rôle historique séculaire.

Frère Nicolas - Nicolas de Flue - après la vie - Ulrich Zwingli - Ancienne Confédération

- théologie controverse - politique de confession - Lumières - neutralité - mercenariat.

Modello di fede, ammonitore, eroe nazionale transconfessionale. La fortuna di Nikolaus
von Flühe nell 'età moderna

Dalla Riforma nacquero due interpretazioni di Nikolaus von Fltie (1417-1487). Per i cat-
tolici la sua biografia documentava i contenuti e le pratiche délia fede degli antenati. A
partire de Zwingli, i riformatori si riallacciavano alla critica di Klaus delle usanze
contemporanee in particolare riguardanti le pensioni e il servizio mercenario, vedendo in
lui il sostenitore dell'unità, l'avversario delle alleanze estere e, dal tardo XVII secolo,
occasionalmente l'antesignano délia neutralità. Alla vigilia délia Guerra dei trent'anni,
quando gli autori cattolici cominciarono a lodare l'incisività politica dell'eremita, le due
posizioni si avvicinarono un poco. Ma solo gli autori illuministi rimossero le interpretazioni

confessionali, non tanto attraverso la critica délia tradizione religiosa, quanto attra-
verso una chiara presa di distanza dai teologi controversistici nel loro stesso campo. In
questo modo, gli illuministi poterono dichiarare fratello Klaus padre délia patria, accanto
al quale perô anche Zwingli ebbe un ruolo storico secolare.

Fratello Klaus - Nikolaus von Fltie - seguito délia vita - Ulrich Zwingli - Anziana Con-
federazione - Teologia controversa - politica confessionale - Uluminismo - Neutralità -
servizio mercenario.

Faith Role Model, Admonisher, Transconfessional National Hero: The Heritage of
Nikolaus von Flüe in the Early Modern Age.

The Reformation motivated two different interpretations of Nikolaus von Fliie (1417-
1487). For Catholics, his biography documented the doctrine and practice of faith of the
forefathers. On the other hand, the Reformed, from Zwingli's times onwards, referred
themselves on Nikolaus' critique of contemporary customs, especially in terms of pension

and mercenary. They saw in him an advocate of political unity, an opponent against
external alliances, and, from the late 17th century onwards, from time to time, a pioneer
of neutrality. Before the Thirty Years' War, both Catholics and Reformed were of one
accord in how they read the life of von Fltie when Catholic authors started to praise the
hermit's political activity for the political unity. But it was only the authors from the time
of the Enlightenment onwards who suppressed the confessional positions, less by
criticizing the pious tradition than by taking a clear distance vis-à-vis the theological
controversialists in their own camp. In this way, they could declare Nikolaus as «father of the
fatherland», next to whom Zwingli also got his place in the secular history of the country.



234 Thomas Maissen

Brother Klaus - Nikolaus von Fliie - Continued Life - Ulrich Zwingli - Old Confederation

- Controversial Theology - Confessional Politics - Enlightenment - Neutrality -
Mercenaiy.

Thomas Maissen, Prof. Dr., Deutsches Historisches Institut Paris.


	Glaubensvorbild, Mahner, überkonfessioneller Nationalheld : zum Nachleben von Niklaus von Flüe in der Frühen Neuzeit

