Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 113 (2019)

Artikel: "A Cubiculo Augustorum” : die Metapher von der Berufung des
Augustus zum Seher der Theophanie im paganen Mythos und zum

Diener an der verheissenen Incarnation des Logos im Theologumenon

des rémisch-christilichen Grindungsnarrativs
Autor: Sproll, Heinz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-847015

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-847015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«A Cubiculo Augustorumy. Die Metapher von der
Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie

im paganen Mythos und zum Diener an der verheillenen
Incarnation des Logos im Theologumenon des rémisch-
christlichen Griindungsnarrativs

Heinz Sproll

Um einem unreflektierten modischen radikalen Konstruktivismus' zu entgehen,
empfiehlt es sich, die epistemologischen Implikationen der Theorie der <Erin-
nerungsorte)* freizulegen und sie in heuristisch produktive Forschungsstrategien
zu operationalisieren. Pierre Nora (geb. 1931) geht von einer Hermeneutik dia-
chroner, generationsiibergreifenden Kommunikation aus, d. h. zwischen existen-
tiellen gegenwirtigen lebensweltlichen Erfahrungen und ihrer Deutung durch in
der Vergangenheit geprégte und bis in die Gegenwart hinein sich stabile Gel-
tung verschaffende normative Paradigmen.

In der Vergangenheit kollektiv gewonnene Erfahrungen wurden dabei zu dis-
kursiven Symbolen im Modus sinnstiftender metaphorisch reicher Traditionen
verarbeitet und im kollektiven Gedéchtnis der kulturellen Eliten gespeichert mit
dem Ziel, sie jederzeit als normative Richtschnur des individuellen und kollek-
tiven Handelns gerade im Kontext neuer Bedingungen und Herausforderungen
flexibel zu deuten, lebenspraktisch zu vergegenwirtigen und in autoritative
Handlungsakte umzusetzen.

Diese mit hoher normativer Verbindlichkeit ausgestatteten Symbole verdich-
teten sich in diversen traditionsgriindenden Semantiken wie metaphorischen
Narrativen und (Griindungs-)Mythen und verdinglichten sich in ikonogra-
phischen Symbolen wie Denkmilern und Gedéichtnisorten und in Symbolen des
kulturellen Speichergedichtnisses wie Archiven und Bibliotheken.?

' Zu den neueren epistemologischen Ansitzen des radikalen Konstruktivismus vgl. u. a.
Heinz von Foerster, Sicht und Einsicht. Versuche einer operativen Erkenntnistheorie,
Braunschweig/Wiesbaden 1985.

2 Pierre Nora, Les lieux de mémoire, 3 Bde., Paris 1984—1999.

3 Jan Assmann, Das kulturelle Gedéchtnis, Miinchen #2018.

SZRKG, 113 (2019), 187-207.



188 Heinz Sproll

Zusitzlich kann die Phanomenologie politischen Handelns Hannah Arendts
(1906—1975) herangezogen werden, um die Theorie diachron wirksamer Tradi-
tionen zu vertiefen: Traditionen mit ihrem besonders in Metaphern gespeicher-
ten, normativen Symbolkapital* waren fiir politisches, Autoritéit begriindendes
Handeln unabdingbar wie umgekehrt in solche Autoritét eingegangene histo-
rische Erfahrungen sinn- und handlungsstiftende Traditionen generierten: «So-
fern Vergangenheit als Tradition iiberliefert ist, hat sie Autoritdt, sofern sich
Autoritit geschichtlich darstellt, wird sie zur Tradition.»’

Solche Traditionen hatten Erinnerungsrdume im Sinne Aleida Assmanns zur
Voraussetzung, die durch kollektive Erinnerungen sowohl als <vis» als auch als
<ars» konstituiert wurden.®

Nora konstatiert fiir seine Gegenwart einen eklatanten Abbruch jeglicher dia-
chronen Kommunikation, so dass iiberlieferte Texte nicht mehr verstanden, nor-
mativ bestimmte Metaphern als narrativ gedeutete Ereignisse, Personlichkeiten
oder Zusammenhénge obsolet, ikonographische Codes bedeutungslos und Tra-
ditionen sinnentleert und mithin nicht mehr praktiziert werden.” In dieser Argu-
mentationslinie bewegt sich auch Reinhart Kosseleck (1923-2006): Seit der
Aufkldrung wird erfahrene und in Erinnerungsrdumen tradierte Geschichte zu
abgeschlossener Vergangenheit, die allein als antiquarisches Materialobjekt nur
noch fiir Geschichtswissenschaft von Interesse ist, die allein kritischen, intersub-
jektiv kontrollierten Standards zu folgen hat:

«Mit dem Generationswechsel dndert sich auch der Gegenstand der Betrachtung.
Aus der erfahrungsgesittigten gegenwdrtigen Vergangenheit der Uberlebenden
wird eine reine Vergangenheit, die sich der Erfahrung entzogen hat.»®

Die Geschichtswissenschaft bedarf nach diesem Theorem geradezu des Ver-
gessens, des Abbruchs und der «Mortifikation» (Aleida Assmann)’ von Tradi-
tionen, um dem Kriterium methodisch kontrollierter Erkenntnis zu geniigen.
Dem entspricht eine gegenwirtige Geschichtskultur,'® in der neben einer hoch-
spezialisierten Geschichtswissenschaft Erinnerungsrdume durch an Events
orientierte, mediale und kommerzielle Verwertungs- und private Konsuminter-
essen bestimmt sind. Um solche Erinnerungsrdume zu rekonstruieren, in denen

4 Zum Begriff vgl. Pierre Bourdieu, Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils-
kraft, Frankfurt/M. 1982.

5 Hannah Arendt, Benjamin und Brecht. Zwei Essays, Miinchen 1971, 49.

® Aleida Assmann, Erinnerungsrdume. Formen und Wandlungen des kulturellen Ged#cht-
nisses, Miinchen 1999, 27-32.

7 Pierre Nora, Zwischen Geschichte und Gedichtnis, Berlin 1990, 11, 18.

8  Reinhart Kosseleck, Nachwort zu Charlotte Beradt, Das Dritte Reich des Traums,
Frankfurt/M. 1994, 117-132; Zitat 117.

?  Assman, Erinnerungsrdume (wie Anm. 6), 14. )

10 Zum Begriff der Geschichtskultur vgl. J6m Riisen, Historische Orientierung. Uber die Arbeit
des Geschichtsbewusstseins, sich in der Zeit zurechtzufinden, Kéln/Weimar/Wien 1994,



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie ... 189

sinnbildende und mit Metaphern gesittigte Traditionen als Katalysatoren einer
vergegenwirtigten Vergangenheit dienen koénnen, wird eine diskursive und
offentliche Aneignung von Geschichte erértert,!! die die positivistische Subjekt-
Objekt-Dialektik des spiten Historismus genauso iiberwindet wie den bewusst-
seinsphilosophischen Konstruktivismus, der nicht mehr zwischen Imagination
und methodengeleiteter Rekonstruktion, Projektion und Faktizitét zu unterschei-
den weill und damit die Bildung von Erinnerungsrdumen Verzweckungs- und
Verblendungsstrategien ausliefert.

Das antike Griechenland und Rom, die bis in unsere Gegenwart als Zentral-
referenten den Erinnerungsraum des Okzidents bestimmt hatten,'? werden dabei
wiederum Metaphern eines neuen narrativen Diskurses zur Selbstverstdndigung des
von Antike und Christentum geformten Abendlandes sein, will es sich nicht mit sei-
nen postkolonialen Dekonstruktionen in einer von Okonomismus und von ihm
bestimmten utilitaristischen funktionalen Aquivalenten in der globalisierten Welt-
zivilisation als kulturelle BestimmungsgroBe endgiiltig aufgeben. !

Welcher bessere Ausgangspunkt und Referent fiir einen solchen Diskurs
lieBe sich finden als die rémische Republik, die ihre {iber Jahrhunderte dauernde
Stabilitdt aus ihrem von der Wertematrix der <exempla) und der <mores maio-
rum> bestimmten Erinnerungsraum bezog?'* Als weiterer Referent kann Vergils
Aeneis als «the kind of poetic (re)construction of Roman cultural memory that
resonated» (Karl Galinsky)!® und die Staats- und Symbolpolitik des <princeps»
Augustus ins Auge gefasst werden, der im Riickgriff auf diese «virtutes> die
Antagonismen der Biirgerkriege im ovus status> des Prinzipats tiberwand und
mithin in der « Wiederherstellung von etwas Vergangenem» (Hannah Arendt)'® die
auf Recht und mores) gegriindete «res publica restituta>'” wieder errichtete. Mit der
Schaffung der fiir das <Imperium Romanum> {iber Jahrhunderte dauernden Frie-
densordnung, vor allem mit der von ihm und den Augusteern (Vergil, Horaz, Ovid,
Lukrez, Tibull) geprédgten Metapher der <Pax Augusta> gewannen sie im Sinne der
Hermeneutik der «intentionalen Geschichte» (H.-J. Gehrke)'® die Deutungshoheit
tiber weite Teile des Erinnerungsraums vor allem des Bildungsgedéchtnisses der

11" Vgl. u.a. neuerdings Michael Stahl, Das Schéne und die Politik, Dresden 2018.

12 Vgl. Cornelia Vismann, Das Recht und seine Mittel, Frankfurt a. M. 2012, 21-33.

13 Vgl. u. a. Stahl, Das Schéne und die Politik (wie Anm. 11), 191-203, 247-256.

4 Vgl, Karl Galinsky (Hg.), Memoria Romana. Memory in Rome and Rome in Memory,
Ann-Arbor 2014, passim.

15 Galinsky (Hg.), Memoria Romana (wie Anm. 14), 1.

16 Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes, Bd. 2: Das Wollen, Miinchen 1979, 202.

17 Vgl. Heinz Sproll, Aitiologische Narrative um die res publica restituta des Augustus in:
Civiltd Romana, III (2016), 1-12; Stahl, Das Schéne und die Politik (wie Anm. 11), 78-81.

18 Hans-Joachim Gehrke, Mythos, Geschichte, Politik: antik und modern, in: Saeculum, 45
(1994), 239-264.



190 Heinz Sproll

paganen und christlichen Antike und des Mittelalters bis in die Frithe Neuzeit,
vereinzelt bis in die politikwissenschaftlichen Diskurse'® der Gegenwart hinein.?

Von diesem bildungsgeschichtlichen Interesse her ldsst sich unschwer das Er-
kenntnisinteresse der vorliegenden Studie herleiten: Steht in ihrem Zentrum die Me-
tapher der Theophanie und der Berufung des Augustus, so ist vor allem zu unter-
suchen, wie sich diese Metapher auf das heilsgeschichtliche Ereignis der Incarnation
des <Logos> in dem Sinne deutend bezog, dass dieses Mysterium in semantischer
und ikonographischer Sprache gestaltet und kommuniziert wurde. Mithin ist nicht
nur das Referenzverhéltnis von Signifikant zum Signifikat semiotisch zu bestimmen,
sondern auch theologisch die heilsoikonomische Botschaft der Epiphanie Jesu
Christi, der sich in der zeichenhaften Theophanie des Augustus offenbaren wollte.

Wenn daher im Fokus dieser Studie die auch von der kulturwissenschaftlich
orientierten Geschichtswissenschaft?® und Latinistik?? weitgehend iibersehene
Metaphorik und die Aitiologie der dem Augustus zugeschriebenen Metapher der
kosmischen Visionen?® stehen, dann ist nicht nur nach der Genese und Wirkungs-
geschichte dieser Mythologeme als Konstrukte der politischen Kommunikation zu
fragen, sondern nach ihren mimetischen Anverwandlungen durch die rémische
Kirche bis ins Mittelalter hinein mit universaler Geltung fiir die «res publica chris-
tiana>. Um mithin ihre aus dem <saeculum Augustum»> kommende und spétestens
im 6. Jahrhundert christlich anverwandelte Rolle fiir den stabilen christlichen
Erinnerungsraum zu untersuchen, behandelt die Studie folgende Aspekte:

1. Zunichst gilt das Interesse der Genese paganer Mythologeme und Meta-
phorik des Augustus als Visionér in einem stabilen vorchristlichen Erinnerungs-
raums als Matrix, die die Voraussetzung fiir die produktive Entfaltung friih-

19 Vgl. Michael W. Doyle, Empires, Ithaka/New York 1986, 92-95; Herfried Miinkler, Impe-
rien, Berlin 2005, 105-117.

20 Vgl. u. a. Penelope J. Goodman (Hg.), Afierlives of Augustus AD 14-2014, Cambridge 2018;
Mario Labate/Gianpiero Rosati (Hg.), La costruzione del mito augusteo, Heidelberg 2013.

2l Vgl. u. a. Kurt A. Raaflaub/Mark Toher (Hg.), Between Republic and Empire, Berkeley/
Los Angeles/London 1990; Karl Galinsky, Augustan Culture, Princeton 1996; ders., Au-
gustus. Sein Leben als Kaiser, Darmstadt/Mainz 2013; Paul Zanker, Augustus und die
Macht der Bilder, Miinchen °2009; Andreas Haltenhoff/Andreas Heil/Fritz-Heiner Mut-
schler (Hg.), R6mische Werte und Romische Literatur im frithen Prinzipat, Berlin 2011,
Ernst Baltrusch/Christian Wendt (Hg.), Der Erste. Augustus und der Beginn einer neuen
Epoche, Darmstadt 2016; Werner Dahlheim, Augustus. Aufrithrer — Herrscher — Heiland,
Miinchen 2010, 360-384 verweist auf die sakrale Konstruktion des Prinzipats.

22 Vgl. u. a. Emst A. Schmidt, Augusteische Literatur, Heidelberg 2003; Philipp R. Hardie,
Virgils Aeneid. Cosmos and Imperium, Oxford 1986; Hans-Peter Stahl (Hg.), Vergil’s
Aeneid. Augustan Epic and Political Context, London 1998.

23 Vgl. Bernhard Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu, der Kaiser Augustus und die Sibylle von
Tivoli, in: Baldzs Nagy/Marcell Sebok (Hg.), The Man of Many Devices, Who Wandered Full
Many Ways. Festschrift in Honor of Janos M. Bak, Budapest 1999, 139-147; Kerry Boeye/
Nadine. B. Pandey, Augustus as Visionary, in: Goodman, Afterlives (wie Anm. 20), 152-177
tibersieht die aitiologische Deutung der untersuchten Narrative; Paul F. Burke, Augustus and
Christianity in Myth and Legend, in: New England Classical Journal, 32/3 (2005), 213-220.



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie ... 191

christlicher Theologumena schuf.?* Diese mythischen Zuschreibungen waren
konstitutiv fiir die sakral bestimmte <auctoritas) des <princeps», die aus der kos-
mischen Bestimmung durch die Gotter resultierte.

2. Des weiteren wird der in der bisherigen Forschung® vernachlissigten
Frage nachgegangen, wie die Weissagung der Tiburtinischen Sibylle an Augus-
tus in der frithen Kirche zunéchst oral, spéter schriftlich rezipiert und nunmehr
als formatives metaphorisches Theologumenon im christlich tiberformten Bil-
dungsgeddchtnis der griechisch-romischen <paideia> auf die Epiphanie Jesu
Christi hin gedeutet wurde.

Im Fokus des Interesses steht dabei die Metapher des <Fi(lio) Dei Au(gustus)
Sacr(avit), die auf die Incarnation des <Logos» als heilsgeschichtliches Ereignis
referenzierend die Geburt des Herrn zum aitiologischen Griindungsnarrativ an-
verwandelte, das einen auf Augustus und die Sibylle referenzierenden nunmehr
stabilen christlichen Erinnerungsraum generierte.

3. Die christliche Metaphorik wurde im Altar des Augustus in der Basilica
Santa Maria in Aracoeli am topographischen Ort der <arx» mit dem Tempel der
Juno Moneta und mithin am Erinnerungsort der <memoria> monumentalisiert,
dessen Baugeschichte und ikonographische Botschaft in einer intertextuellen
Analyse untersucht wird.

Die Genese des geschichtskulturellen Erinnerungsraums: Die Metapher der
Visionen des Augustus in vorchristlichen Mythologemen als Manifestationen
seiner cauctoritas) im Schnittpunkt zwischen politischer und sakral-kosmischer
Ordnung

Octavian selbst legte den Grundstein fiir das formative Bildungsgedachtnis, in dem
er als Seher fungierte. Bereits das <lulium sidus», der Komet, der iiber den von
Octavian organisierten <ludi victoriae Caesaris) (20.-30.7.44 v. Chr.) zu Ehren des
ermordeten Caesar um die elfte Stunde eines Tages erschien und in den darauf
folgenden sieben Néchten sichtbar blieb, «clarumque et omnibus e terris
conspicuum fuit»?® verwies nicht nur auf die dann am 1.1.42 v. Chr. vom Senat

24 Vgl, Heinz Sproll, Imperium sine fine dedi (Verg. Aeneis 1, 279) Die Referenz auf die
(Pax Augustay als oikumenisches Theologumenon und als universale Ordnungsidee des
<novus ordo des princeps). Vom Weltgedicht der Augusteer zum heilsgeschichtlichen Deu-
tungsparadigma der Kirchenviter, in: SZRKG, 108 (2014), 357-380.

2 Vgl. neuerdings Gianluca Mandatori, Hinc [...] Augustus Cristum vidit infantem. Ottaviano
Augusto testimone della Nativita: tradizione e fortuna di una leggenda romana, in: Civilta
Romana, II (2015), 73—-100: Dem Autor entgeht der ideengeschichtliche Zusammenhang
zwischen vorchristlichen und christlichen Narrativen; so auch bei Paul E. Burke, Augustus
and Christianity in Myth and Legend, in: New England Classical Journal, 32/3 (2005),
213-220; so auch bei Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23).

26 Plin. n. h. 2.94 mit wértlichem Zitat aus einer Rede Octavians, in: Klaus Bringmann/Dirk Wie-
gandt (Hg.), Augustus. Schriften, Reden und Ausspriiche, Darmstadt 2008, 195; parallele



192 Heinz Sproll

normierte Apotheose Caesars, sondern wurde von Octavian als <omen> filir seine
Selbstbezeichnung als Divi filius» und mithin fiir seine providentielle Sendung als
soter> zur Uberwindung der Biirgerkriege in der <aetas aurea> der «pax Augusta
performativ in der politischen Kommunikation gedeutet.?” Octavian beanspruchte
und behauptete auch die Deutungshoheit iiber das géttliche <numen>,”® wenngleich
sich die Botschaft des <sidus Iulium» auch an das Volk richtete, indem er eine
besondere Berufung zur Weissagung kiinftiger Ereignisse aus der Deutung dieses
Zeichens fiir sich ableitete: «quin et bellorum omnium eventus ante praesensit.»*’

Mit der Etablierung des Kults um den «Divus Iulius» machte er sich nicht nur
zum Wichter iiber die sakralisierte Erinnerung an seinen Adoptivvater Julius
Caesar und reihte sich in die Familie des Aeneas ein, sondern antizipierte, wenn
auch nicht in aller Offentlichkeit, so doch im Subtext seit 42 v. Chr. als «Divi fi-
lius) seine eigene (consecratio>.*® Indem er sich mit der Aura des Sakralen um-
gab, erschloss er sich damit das enorme Akzeptanzpotential®' der <auctoritas»,
nicht zuletzt gegeniiber seinem Kontrahenten Marcus Antonius.

Dadurch dass Octavian 27 v. Chr. durch <senatus consultum> und Beschluss
der Pontifices das Cognomen (Augustus», d. h. der durch Gétterzeichen Auser-
korene, verlichen wurde,*? erwarb er durch seine narrativ und metaphorisch ver-
mittelte Gotteridentifikationen eine wirksame Performanz in der politischen Of-
fentlichkeit, indem er sie in Riten institutionalisierte und in Bauwerken monu-
mentalisierte, Mithin verstand sich Augustus als Interpret der Gétter, wie das
Narrativ Suetons zur Errichtung des Tempels des Apollo Palatinus und des Iupi-
ter Tonans auf dem Kapitol*® belegt. In dieser deutenden Funktion erschien der
¢princeps> als Vermittler zwischen der politischen und der sakral-kosmischen
Ordnung, der sich daraus seine <auctoritas> und seinen Ehrentitel des <pater pa-
triae> 27 v. Chr.** in der politischen Kommunikation zuschreiben lie. Zudem
garantierte er, dass die Oikumene des <Imperium Romanum> als Metapher fiir
das gottliche Ordnungsgefiige des Kosmos fungierte.”

Uberlieferung bei: Verg. ecl. 9,46-49; Aen. 8,681; Suet. Div. Jul. 88; Cass. Dio 45,7,1. Vgl.
Schmidt, Augusteische Literatur (wie Anm. 22), 96-97; Stefan Weinstock, Divus Julius,
Oxford 1971, 370-379.

27 Vgl. Weinstock, Divus Julius (wie Anm. 26), 371; Manfred Clauss, Kaiser und Gott. Herr-
scherkult im rémischen Reich, Miinchen/Leipzig 2001, 57.

28 VYegl. Walter Potscher, Numen und Numen Augusti, in: ANRW II, 16.1 (1978), 355-392.

29 Suet. Aug. 96,1.

30 Plin. n. h. 2,93-94. Vgl. Clauss, Kaiser und Gott (wie Anm. 28), 54-75; Gunther Gottlieb,
Religion in the Politics of Augustus. Aeneid 1, 278-291; 8, 714-723; 12, 791-812, in:
Stahl (Hg.), Vergil’s Aeneid (wie Anm. 22), 21-36.

31 Vgl. Egon Flaig, Stabile Monarchie — sturzgefihrdeter Kaiser, in: Emst Baltrusch/Christian
Wendt (Hg.), Der Erste. Augustus und der Beginn einer neuen Epoche, Darmstadt 2016, 8—16.

32 Aug. r g. 34,2; Florus 2,34,66; Ovid Fasti 1, 608ff.; Suet. Aug. 7,2.

3 Suet. Aug. 29,3.

3 Aug. r.g. 35,1. Vgl. Stahl, Das Schéne und die Politik (wie Anm. 11), 78.

35 Vgl. Philip Hardie, Vergil’s Aeneid. Cosmos and Imperium, Oxford 1986, 377-386.



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie ... 193

Die seine Geburt betreffenden Narrative kiindigten gemiB antiker Tropen
und Metaphern zur Geburt von Heroen® die vorgeburtliche Néhe Octavians zu
den Géttern an: So soll seine Mutter Atia ihren Sohn im Schlaf in einem Apollo-
tempel empfangen haben, nachdem sie von einer Schlange, Referenzsymbol des
Apollo, besucht worden war.?” Kurz vor der Geburt triumte sie, ihr SchoB sei zu
dem Stern emporgetragen worden und breitete sich {iber den den gesamten Him-
mel und die Erde umfassenden Kosmos aus. Octavius, der Vater des Octavian,
triumte, dass aus dem Schof} seiner Frau Atia das strahlende Licht der Sonne
aufgegangen sei: «Somniavit et pater Octavius utero Atiae iubar solis exor-
tum.»*® Auch Cicero soll im Traum in dem jungen Octavian den Kiinftigen
«princeps> vorausgesehen haben, der die Biirgerkriege beendigen werde.*

Folgt man den neueren kulturanthropologischen Forschungsergebnissen,* so
wird man in diesen Trdumen die mit seiner Geburt konnotierte Metapher der
Theophanie des Augustus erkennen: Die vom <princeps> besonders im Zusam-
menhang mit dem Sieg iiber Sextus Pompeius im Seegefecht von Mylae und
Naulochoi 36 v. Chr. und in der Seeschlacht von Actium 31 v. Chr. betriebene
Selbstidentifikation mit Apollo, dem Gott der Weissagung, — «Tuus iam regnat
Apollo» (Verg ecl. 4,10),*! — wurde metaphorisch auf dieses Mythologem bezo-
gen, so dass ihm mit der Bezeichnung des Namenspridikats <Apollinis filiusy*?
die Fahigkeit der Weissagung zugesprochen wurde. Zudem wurde ihm schon
bei seiner Geburt am 23. September die Weltherrschaft vorausgesagt.*’

Unabhéngig von der in der Forschung kontrovers diskutierten Frage, inwieweit
Augustus selbst an der Genese dieser Divinationen aktiv beteiligt war,** entspra-
chen sie einem breiten &ffentlichen Erwartungshorizont der Bevilkerung auf ein
metaphorisches, von der Sibylle prophezeiten, im Siegel des Augustus in Form
einer Sphinx symbolisierten <regnum Apollinis»,* auf «ein neue(s) Zeitalter und

36 Vgl. Paul Zanker, Augustus und die Macht der Bilder, Miinchen 32009, 52-61.

37 Suet. Aug. 94,4; Cass. Dio 45,1,2.

3% Suet. Aug. 94,4; Cass. Dio 45,1,3.

3 Plut. Cic. 44,3-5.

% Vegl. u. a. Gregor Weber, Kaiser, Triume und Visionen in Prinzipat und Spatantike, Stutt-
gart 2000, 1-23, 147-160. Zu den Prodigien vgl. Veit Rosenberger, Gezihmte Gotter. Das
Prodigienwesen in der rémischen Republik, Stuttgart 1998.

4 Vgl. u.a. Pierre Lambrechts, Die «Apollinische Politik» des Augustus und der Kaiserkult,
in: Gerhard Binder (Hg.), Saeculum Augustum II, Darmstadt 1988, 88-107; Robert Alan
Gurval, Actium and Augustus, Ann Arbor 1995, 87-136; John F. Miller, Apollo, Augustus
and the Poets, Cambridge 2009.

42 Suet. Aug 94.4.

4 Suet. 94,6; Cass. Dio 45,1,3-5.

# Vgl. Robin L. Wildfang, The Propaganda of Omens. Six Dreams Involving Augustus, in:
Robin L. Wildfang/Jacob Isager (Hg.), Divination and Potents in the Roman World, Oden-
se 2000, 43-55; Annie Vigourt, Les Présages Impériaux d’Auguste a Domitien, Paris 2001.

4 Vgl. Plin. n.h. 37, 1,10; Suet Aug 50.



194 Heinz Sproll

eine(n) gottgesandten Herrscher» (Zanker),* der dem sich mit Apollo identifizie-
renden Augustus einen Handlungsrahmen schuf, in dem die auf ihn bezogenen
<omina> und seine eigenen Weissagungen ihm eine solche diskursive Performanz
verschafften, die es ihm ermdglichte, seinen Hauptkontrahenten Marcus Antonius
in der symbolischen Kommunikation zu besiegen, ldngst bevor er ihn militérisch 31
v. Chr. besiegt hatte. Mithin erlaubt ihm diese Hegemonie im Kampf um Meta-
phern, das von den sibyllinischen Biichern geweissagte <saeculum aureum> des neu-
en Aion*” unter den Schutz Apollos und Dianas zu stellen und auf sich zu beziehen.
Fiir die Fragestellung dieser Studie bleibt die Erkenntnis festzuhalten, dass
die vorchristlichen Mythologeme zu Augustus, in denen er selbst als Seher auf-
trat oder an dem Divinationen sich erfiillten und aufgrund der an den <princeps»
gestellten offentlichen Erwartungen als Matrix von Metaphern den festen Rah-
men fiir einen 6ffentlichen Erinnerungsraum schufen, in dem die auf ihn re-
ferenzierenden christlichen Anverwandlungen stattfinden konnten.

Vom paganen Mythologem zum christlichen Theologumenon: Die Metapher der
Tiburtinischen Sibylle

Erst unter der Voraussetzung der in dem festen Ordnungsrahmen des kommuni-
kativen Akzeptanzsystems des Prinzipats wirksamen, von Oktavian/Augustus
intendierten Deutungsmatrix konnte sich die hermeneutische Metamorphose pa-
ganer Mythologeme und Metaphern zunichst in miindlicher, spiter in schrift-
licher Kommunikation in christliche Theologumena vollziehen. Im Folgenden
soll mit Hilfe des Begriffs der «Chresis»*® die allmihliche mimetische Anver-
wandlung der Metaphorik der Pythia als Medium der Gottheit in christliche Nar-
rative der Tiburtinischen Sibylle gedeutet werden. Bei dieser «interpretatio
christiana> handelt es sich mitnichten um eine <Hellenisierung> und damit be-
haupteten Verfilschung und Entfremdung des Glaubens von seinen biblischen
Urspriingen (A. Harnack) (1851-1930)* im Sinne der protestantischen De-
kadenztheorie,’® wie Papst Benedikt XVI. zu Recht in seiner Regensburger Rede
2006 kritisierte,’! sondern um eine hermeneutisch-heilsgeschichtliche Methodik

46 Zanker, Augustus und die Macht (wie Anm. 36), 56.

4 Val. Verg. ecl. 4,4 ff.

4 Vgl. Christian Gnilka, «Chresis». Die Methode der Kirchenviter im Umgang mit der anti-
ken Kultur, Bd.1: Der Begriff des «rechten Gebrauchs», Basel/Stuttgart 1984, 13.

4 Adolf von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums, 3 Bde., Leipzig 41924;
ders., Das Wesen des Christentums (Leipzig *1900). Vgl. Christoph Markschies, Hellenisie-
rung des Christentums. Sinn und Unsinn einer historischen Deutungskategorie, Leipzig 2012.

3% Vgl. u. a. Franz Overbeck, Werke und Nachlass, Bd. 9: Aus den Vorlesungen zur Ge-
schichte der Alten Kirche bis zum Konzil von Nicaea 325 n. Chr., hg. v. Johann-Christoph
Emmelius, Stuttgart/Weimar 2006.

51 Christoph Dohmen (Hg.), Die «Regensburger Vorlesung» Papst Benedikts XVI. Im Dialog
der Wissenschaften, Regensburg 2007. Vgl. Michael Fiedrowicz, Theologie der Kirchen-



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie ... 195

in der Traditionslinie der rémischen Ubersetzungspraxis®? zur Selbstvergewisse-
rung durch philosophisch-theologische Kldrung des christlichen Glaubens als
«<vera philosophia» in der diskursiven Referenzierung und Auseinandersetzung mit
der Philosophie und mit Mythologemen der griechisch-rémischen Kultur.>® Die
typologische Deutungsmethode Vergils** mimetisch rezipierend wurden dabei
meist in apologetischer Absicht vorchristliche, meist aitiologische Narrative, Me-
taphern und ikonographische Symbole in dem Sinne christlich gedeutet, dass sich
in ihnen gemifl dem Theologumenon der <praeparatio evangelica) bereits Spuren
der kommenden Incarnation des <Logos> abzeichneten.® Implizit waren solche
aitiologischen und christliche Narrative mithin von der heilsgeschichtlichen Struk-
tur bestimmt, deren <telos) in der Epiphanie des Herrn «als aber die Zeit erfiillt
war» (Gal 4,4) ausgesagt ist. Die besondere Aufmerksamkeit dabei galt der Divi-
nation der Sybille von Cumaei in der Metapher der Theophanie des von einer
Jungfrau geborenen Kindes.*

FI(LIO) DEI AU(GUSTUS) SACR(AVIT). Die Metapher der Theophanie des
Augustus als Theologumenon im Dienste der Epiphanie Jesu Christi und als
Jriihchristliches Griindungsnarrativ

Der erst in der neueren Forschung als Quelle beachtete Johannes Malalas von Anti-
ochien (ca. 490-575),” Gelehrter am Hofe Kaiser Justinians, erzihlt im 10. Buch
seiner 18 Biicher umfassenden Chronographia aus den 70er Jahren des 6. Jahr-
hunderts*® als erster unter den christlichen Autoren von der Theophanie des Augus-

viter, Freiburg/Br. 2007; ders., Apologie im friihen Christentum: die Kontroverse um den
christlichen Wahrheitsanspruch in den ersten Jahrhunderten, Paderborn/Miinchen/Wien/
Zirich 22001.

52 Vgl. Vismann, Das Recht und seine Mittel (wie Anm. 12), 34-48.

3 Hierzu immer noch grundlegend Hugo Rahner, Griechische Mythologie in christlicher
Deutung, Basel 1984.

" Vgl. u.a. Gerhard Binder, Aeneas und Augustus: Interpretationen zum 8. Buch der Aeneis,
Meisenheim am Glan 1971, 1-6; Antonie Wlosok, Vergil in der neueren Forschung, in:
Gymnasium, 80 (1983), 121-151.

5 Vgl. R6m 1, 19-29; Just. Martyr, apol. II, 13, in: André Wartelle (Hg.), Saint Justin. Apo-
logies, Paris 1987, 214-217 zum Logos spermatikos. Vgl. Fiedrowicz, Apologie (wie
Anm. 51), 39-43; Sproll, Imperium (wie Anm. 24).

6 Verg. ecl. 4,4ff. Vgl. Aen 6,9-13.

57 Vgl. Mischa Meier/Christine Radtki/Fabian Schulz (Hg.), Die Weltchronik des Johannes
Malalas. Autor — Werk — Uberlieferung, Stuttgart 2016; Warren Treadgold The Byzantine
World Histories of John Malalas and Eusthatius of Epiphania, in: International History
Review, 29/4 (2007), 709-745.

38 Zur Textausgabe vgl. Elizabeth und Micheal Jeffreys/Roger Scott/Brian Croke u. a. (Hg.), The
Chronicle of John Malalas. A Translation, Melbourne 1986; deutsch: Johannes Malalas,
Weltchronik. Ubersetzt von Hans Thum u. Mischa Meier, mit einer Einleitung v. Claudia
Drosihn, Mischa Meier und Stephan Priwitzer (Bibliothek der griechischen Literatur, hg. v.
Peter Wirth 69), Stuttgart 2009 (danach zitiert). Vgl. Laura Mecella, Giovanni Malala ¢ il ruolo
del principato Augusteo nella storia universale, in: Paideia, 68 (2013), 349-373.



196 Heinz Sproll

tus in seinem 42. Regierungsjahr, als die Jungfrau Maria ihm in dieser Erscheinung
die Geburt Jesu Christ verkiindete. In diesem metaphorischen Narrativ hat bereits
der Stern von Bethlehem den Magiern gegeniiber eine weissagende Bedeutung.>
Wihrend Herodes den Mord an den Kindern aus Furcht vor dem von den Magiern
angebeteten kiinfligen Konig der Juden veriibt,® fragt Augustus im 55. Regie-
rungsjahr die delphische Pythia, im lateinischen Westen die Tiburtinische Sibylle
genannt, wer der kiinftige Weltenherrscher sein werde. Dem von ihr geweissagten
Kind aus dem Volk der Juden errichtet der <princeps» einen Altar auf dem Capitol
mit einer lateinischen, von Malalas ins Griechische {ibertragenen Inschrift:

«Und Augustus Caesar verlieB die Orakelstitte, begab sich auf das Kapitol und
stellte dort einen groBen, hohen Altar auf; er schrieb darin in lateinischen Lettern
ein: Dieser Altar ist des erstgewordenen Gottes. Dieser Altar befindet sich auf dem
Kapitol bis heutigentags, wie der weise (Chronograph; pers. Anmerkung) Timo-
theus geschrieben hat.»®!

Dieses Monument als Symbol imperialer Représentation gilt in dem nunmehr
christlich geprigten Bildungsgedichtnis der griechisch-rémischen <paideia)®* nicht
nur als Beweis, dass sich die Weissagung erfiillte, sondern auch als Realsymbol fiir
den durch die «providentia Dei> inspirierten Glauben des Augustus an die Epiphanie
des Logos. In Verbindung mit dem Weihnachtsevangelium des Lucas®® wurde so
das metaphorische und mithin heilgeschichtliche Narrativ der «ranslatio> der Krippe
des Jesuskindes von Bethlehem auf das Kapitol generiert, auf das sich die mittelal-
terlichen metaphorischen Narrative zur Theophanie des Augustus beziehen sollten.

Wahrscheinlich bezog sich auf den von Malalas erwdhnten Altar mit der
Inschrift «haec ara filii Dei est» die im Chronicon Palatinum® eines rémischen
Anonymus von 740% erwihnte selbige Inschrift in der der Jungfrau Maria ge-
weihten Kapelle mit dem Namen Santa Maria in Capitolio.®® Auch die Descrip-

3 Math 2,2, 9-10.

60 Math 2,16-18. Vgl. Malalas, Weltchronik (wie Anm. 58), Buch 10,4, 240.

61 Malalas, Weltchronik (wie Anm. 58), Buch 10,5, 242.

62 Vgl. Johann Martin Thesz, Die christliche Paideia des Johannes Malalas, in: Meier u. a.
(Hg.), Die Weltchronik des Johannes Malalas (wie Anm. 57), 27-43.

6 Luc 2,1-5. Vgl. Joseph Ratzinger/Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Prolog. Die Kindheits-
geschichten, Freiburg/Basel/Wien 2012; Marius Reiser, Wie wahr ist die Weihnachtsge-
schichte?, in: Erbe und Aufirag, 79 (2003), 451-463.

8 Vgl. Biblioteca Apostolica Vaticana, ed. Il Voss, Cod. Pal. Lat. 277, Misc. 11. Auf diese
Quelle bezieht sich T. Mommsen (Hg.), Laterculus Imperatorum Romanorum Malalianus
ad a. DLXXIIIL, in Chronica minora saec. IV, V, VI, VII (MGH A.A XIII), Berlin 1898,
424-437. Vgl. Ronald E. Malmstrém, Santa Maria in Aracoeli at Rome, Diss., New York
1973, 3—-19; Margherita Guarducci, Ara Coeli, in: Rendiconti della Pontificia Accademia
Romana di Archeologia, XXIII-XXIV (1947), 277-290.

6 Vgl. Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23), 142.

% Vgl. Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23), 143: Der Autor nimmt an, dass
eine Handschrift der Chronographia des Malalas in einem griechischen Kloster auf der



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie ... 197

tio lateranensis ecclesiae aus dem spéten 11. Jahrhundert erwéhnt einen frither
existierenden Altar mit derselben Inschrift «Haec ara filii Dei est» im Zusam-
menhang mit der Metapher der Theophanie des Augustus.’” Ob eine Kapelle an
der Stelle der dem «<priceps> geweihten der <Fides Augusta), von Augustus dem
Sohne Gottes FI(LIO) DEI AUG(VSTVS) SACR(AVIT) umgewidmeten Hei-
ligtum stand, ist ebenso fraglich.® Ebenso fraglich ist die noch weitergehende
Hypothese, dass der Tempel der Iuno Moneta auf der <arx> als Tempel der
<Mnemosyne — nomen est omen> —, und das sich Ostlich davon befindliche
Auguraculum als «genii loci> einen Erinnerungsraum begriindet hétten, der alle
spéteren paganen und christlichen Heiligtiimer generiert habe.%

Fiir die Frage nach der Genese und Wirkungsgeschichte des metaphorisierten
Mythologems der Theophanie des Augustus und seiner mimetischen Aneignung
in einem christlichen Erinnerungsraum ist seine geistesgeschichtliche Entfaltung
bedeutender als die Geschichte seiner Visualisierung in einem Monument. Fiir
die Christianisierung des paganen Mythologems diirfte daher die narrative Meta-
pher von der Konversion Constantin des Groflen (275/85-337) durch die Erschei-
nung <in hoc signo vinces> vor der Schlacht an der Milvischen Briicke 3127° gerade
wegen der groflen zeitlichen Ndhe zu diesem Ereignis eine bedeutende Rolle
gespielt haben. Diese metaphorische Theophanie setzt sich einerseits bewusst von
dem paganen Orakelwesen ab,’! deutet aber andererseits die durch den Traum
vermittelte Konversion Constantins und seine das Christentum favorisierende
Politik” so, dass sie in einem aitiologisch-heilsgeschichtlichen Zusammenhang mit
der Incarnation des (Logos> in der Heilszeit des «saeculum Augustum> steht.

Ganz im Sinne mittelplatonischer Theologumena’ und mithin die paganen
Mythologeme hinter sich lassend steht in der Substanztheologie des Eusebius
von Caesarea (ca. 264—-339) der Synchronismus zwischen dem <saeculum Au-
gustum> und dem in der Incarnation des <Logos» sich erfiillende Heilswille Got-
tes in einem Abbild-Urbildverhéltnis, so dass der «princeps) im Dienste der gott-
lichen Heilsoikonomia und der Prinzipat als providentielle Koinzidenz mit der

«arx> aufbewahrt und nach der Latinisierung des Klosters withrend des Pontifikats Gregors
I1I. (731-741) tibersetzt und aktualisiert wurde.

67 Malmstrom, Santa Maria in Aracoeli (wie Anm. 64), 57, 268. Vgl. Marina Carta/Laura
Russo, Santa Maria in Aracoeli, Rom 1988, 12.

8 Vgl. u. a. Christian Huelsen, The Legend of Aracoeli, in: Journal of British and American
Archeological Society of Rome, 4 (1907), 39-48.

8 Vegl, Galinsky (Hg.), Memoria Romana (wie Anm. 14), 1.

" Eus v.c. 1, 27-32; Lact mort. Pers. 44,1-9; vgl. Klaus M. Girardet, Der Kaiser und sein
Gott, Berlin/New York 2010.

' Eus v.c. 1,27, 2,4; Lact mort. pers. 44,7 mit Bezug auf die sibyllinischen Biicher, die Ma-
xentius befragt hatte.

2 Vgl. Girardet, Kaiser (wie Anm. 70).

* Vgl. Ilona Opelt, Augustustheologie und Augustustypologie, in: Jahrbuch fiir Antike und
Christentum, 4 (1961), 44-57, bes. 7-50.



198 Heinz Sproll

Epiphanie des Herrn gedeutet werden kann: «Nun aber ist das Werk des iiber
allen stehenden Gottes gewesen, dass er durch die noch gré3ere Furcht vor der
obersten Macht (des <princeps») die Feinde seines Logos unterworfen hat.»’*

Heilsgeschichtlich begriindet Eusebius seinen Diskurs mit der Struktur-
analogie zwischen der <Pax Augustay und dem christlichen Friedensreich Con-
stantins: Wurde durch die <Pax Augusta) das nationaljiidische K6nigtum ebenso
wie die hellenistische Polyarchie tiberwunden, so wurde der vermittels der Uni-
versalmonarchie Constantins zur universalen Geltung gebrachte Monotheismus
des Christentums der pagane Polytheismus mit seinen Ddmonen obsolet, damit
das bereits mit der Epiphanie Christi anbrechende Eschaton sich im christlichen
<Aion heilsgeschichtlich entfalten kann.”

Mehr noch: Constantin selbst christianisiert durch seine entpaganisierende Exe-
gese den von Augustus begriindeten Erinnerungsraum, indem er in seiner Rede an
den «coetus Sanctorum> vom Karfreitag, den 16. April 314,7 die sibyllinische Pro-
phetie der 4. Ecloge Vergils’’ 40 v. Chr. auf die Geburt Jesu Christi hin deutet.
Dabei entschliisselte er nach seinem Selbstverstdndnis die allegorisch kodierte Pro-
phetie des augusteischen Dichters. Sich der den Kirchenvétern geldufigen exege-
tischen Methode der Allegorese bedienend stellt sich Constantin mithin in eine aitio-
logisch-heilsgeschichtliche Traditionslinie zu Augustus, der auf die Divinisierung in
Form des «dominus» Titels verzichtend dem wahren «Soter> Jesus Christus als «Divi
filius»”® die Herrschaft iiber die Welt in einem neuen <Aion» durch die von Vergil
kommunizierte messianische Prophetie’ eingerdumt habe — ein nunmehr christiani-
sierter Topos aus der Maecenas-Rede des Cassius Dio (155-235), demzufolge Au-
gustus die vom Senat angebotene Apotheose durch die «dominus)-Anrede ablehnte

Mittels dieses in dem kirchlichen Bildungsgedichtnis bis in die Neuzeit sta-
bilen Erinnerungsraums konnte sich die providentielle Funktion des Augustus
als Theologumenon zum normativen Mafstab entfalten, an dem die christlichen
Apologeten das Verhalten der nachfolgenden Kaiser gegeniiber den Christen
messen und mittelalterliche Theologen ihr Regulativ der dem <bonum commu-
ne» verpflichteten Herrscher des <Sacrum Imperium Romanum) entwarfen.8!

" Eusd.e. 3,7;he. 1,5,2; 4, 26,7.

> Sproll, Imperium (wie Anm. 24).

76 Konstantin, Oratio ad Sanctorum Coetum. Rede an die Versammlung der Heiligen. Eingeleitet
und {ibersetzt von Klaus Martin Girardet (Fontes Christiani 55), Freiburg 2013, 109-115.

7 Verg. ecl. 4,7.

8 Vgl. Anthony E. Raubitschek, The «Son of God». Augustus, Jesus, in: The Ancient World,
32/2 (2001), 215-216; Luciano Canfora, Augusto. Figlio di Dio, Bari/Rom 2015.

7 Konstantin, Oratio (Anm. 76), 19,3, 203 mit Bezug auf Verg. ecl 4,7.

* Cass. Dio 52, 14-41.Vgl. Jochen Bleicken, Der politische Standpunkt Dios gegentiber der
Monarchie, in: Hermes, 4 (1962), 444—467. Vgl. Suet Aug 53,1; Tert apol 34,1.

81 Vgl. u. a. Marion Giebel, Augustus, Reinbeck 1984, 133— }34 Werner Dahlhelm, Augus-
tus, Miinchen 2010, 396—405; Jiirgen Strothmann, Augustus and the Carolingians, in:
Goodman (Hg.), Aﬂerhves (w1e Anm. 20), 138-151.



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie ... 199

Der Stern von Bethlehem wird in den Mirabilia Urbis Romae, von einem Ka-
nonikus an St. Peter in Rom zwischen 1140 und 1143 verfasst,*? zur Metapher
fiir die nunmehr christlich gedeutete Theophanie des Augustus. Als «descriptio
urbis) bieten die Mirabilia eine Archédologie des Wissens, indem sie die Topo-
graphie der antiken «(Urbs» unter dem Palimpsest der sich ihrer antiken Gréf3e erin-
nernden mittelalterlichen Stadt entdecken. Im Kontext der bereits in der Antike
erfolgten Kanonisierung der Augusteer im griechisch-rémischen Bildungsgedéacht-
nis der paideia> wird die Sibylle anstelle der Pythia, ganz auf Vergils 4. Ecloge®’
referenzierend, die zentrale Metapher des lateinisch-christlichen geschichtskultu-
rellen Erinnerungsraums,® iiber die nicht nur die <Chresis)*> der Aneignung
paganer Sinngehalte in christliche Interpretamente vermittelt wird, sondern sich
auch die pé#pstliche Deutungshoheit um die Metapher der Theophanie des von
Augustus gestifteten, christlich anverwandelten Erinnerungsraums im Kampf
gegen byzantinische und kaiserliche Legitimationsanspriiche bedient. Im Sinne des
kurialen Narrativs der «translatio imperii> auf die <cathedra Petri> im Sinne der
«potestas directa in temporalibus)®® wird mithin Augustus in den Mirabilia in seiner
providentiellen Funktion als christlicher Seher in christologischer Deutung zur
Kontrastfolie, vor der sich die wahre Géttlichkeit Jesu Christi deutlich abhebt.

Am Beginn der Mirabilia steht das Narrativ vom <Senatus consultum), Augus-
tus zu divinisieren, da er der Welt Frieden und Wohlstand gebracht habe. Sich an
die Sibylle von Tibur wendend erfihrt der <princeps> die Antwort in Form des
eschatologischen Acrostichon, deren ersten 3 Verse die Mirabilia in leicht verin-
derter Form aus der damals schon kanonischen Civitas Dei des Aurelius Augusti-
nus (354-430)*" zitieren:

82 Mirabilia Urbis Romae. Die Wunderwerke der Stadt Rom. Einleitung, Ubersetzung und Kom-
mentar von Gerlinde Huber-Rebenich, Martin Wallraff, Katharina Heyden und Thomas Kri-
nung, Freiburg 2014 (danach zitiert). Vgl. Roberto Valentini/Giuseppe Zuchetti (Hg.), Mira-
bilia urbis Romae, in: Codice Topografico della Citta di Roma, Vol. 3, Rom 1946, 3—65; Nine
Robijntje Miedema, Die Mirabilia Romae. Untersuchungen zu ihrer Uberlieferung mit Edition
der deutschen und niederléndischen Texte, Tiibingen 1996, 7-11, 437-465; Dale Kinney, Fact
and fiction in the Mirabilia urbis Romae, in: Eamonn O. Carragém/Carol Neuman De Vegvar
(Hg.), Roma felix. Formation and Reflections of Medieval Rome, Aldershot 2007, 235-252.

8 Verg. ecl. 4,4 ff.

8 Vgl. u. a. Anthony Cutler, Octavian and the Sibyl in Christian Hands, in: Vergilius, 11

(1965), 22-32; Anke Holdenried, The Sibyl and her Scribes. Manuscripts and Interpreta-

tion of the Latin Sibylla Tiburtina ¢. 1050—1500, Aldershot 2006.

Gnilka, «Chresis» (wie Anm. 48), passim,

8 Vgl. Friedrich Kempf SJ, Papsttum und Kaisertum bei Innocenz III: Die geistigen und

rechtlichen Grundlagen seiner Thronstreitpolitik (Miscellanea Historiae Pontificiae XIX),

Rom 1954, 65-84; Wemer Goez, Translatio Imperii. Ein Beitrag zur Geschichte des Ge-

schichtsdenkens und der politischen Theorien im Mittelalter und in der frithen Neuzeit, Tii-

bingen 1958, 157-198.

Aug civ Dei 18,23,3: Tudicii signum tellus sudore madescet. E caelo rex adveniet per

saecla futurus. Scilicet in carne praesens ut iudicet orbem.

85

87



200 Heinz Sproll

«Hoc pro certo erit, domine imperator
iudicii signum, tellus sudore madescet;

E caelo rex adveniet per saecla futurus,
Scilicet in carne praesens, ut iudicet orbem
et cetera quae secuntur.»™

Indem Augustinus, sich auf Lactantius (ca. 250—ca. 320) berufend die ery-
thrédische Sibylle aufgrund ihrer Weissagung der Incarnation des <Logos> an der
«Civitas Dei> teilhaben lieB,% generierte er die Matrix, in deren Deutungsrahmen
die Mirabilia sich im folgenden bewegen: So erfidhrt Augustus durch die Sibylle
die Vision, in der ihm die Jungfrau mit dem Kind auf den Armen iiber dem
himmlischen Altar erscheint:

«Ilico apertum est caelum et nimius splendor irruit super eum; vidit
in caelo quandam pulcherrimam virginem stantem super altare, puer-
um tenentem in bracchiis. Miratus est nimis... »*

Einer {iberirdischen Stimme wird dabei das Zitat aus dem Chronicon Palati-
num: «Haec ara filii Dei est»®! in den Mund gelegt. Augustus, von dieser Er-
scheinung iiberwiltigt, stiirzt zu Boden und betet das ihm offenbarte Jesuskind an.
Anschlielend legt er vor dem Senat Zeugnis von der Epiphanie des Herrn ab.

Die Mirabilia erzéhlen nicht nur das Griindungsnarrativ der ersten Kirche in
Rom, die an der Stelle des Schlafgemachs des Augustus errichtet wurde und auf
deren Fundamente die Basilika Sancta Maria in Aracoeli gebaut wurde, sondern
besonders auch die Unterwerfung der paganen, weltlichen Macht unter die uni-
versal giiltige Wahrheit des christlichen Glaubens.”

Bezieht man Varianten des Mirabilia-Narrativs™ auf die augusteischen An-
finge der Basilica Santa Maria in Trastevere mit dem die Geburt Jesu ankiin-
denden «<fons olei>* in die Analyse mit ein, so ldsst sich unschwer die meta-
phorische Deutung des Mythlogems der Olquelle als Symbol des <adventus)
Octavians von seiner zweiten siegreichen Riickkehr von Sizilien 36 v. Chr.,*> in
der «interpretatio christiana> bereits bei Orosius,” als Divination des <adventus»
Jesu Christi und seiner Epiphanie in den christlichen Erinnerungsraum verorten.

88  Mirabilia (wie Anm. 82), 11, 80.

8 Aug civ Dei 18,23,5.

%0 Mirabilia (wie Anm. 82), 11, 82.

%l Mirabilia (wie Anm. 82), 11, 82.

?2 Vgl. Boeye/Pandey, Augustus as Visionary (wie Anm. 23), 156.

% Vgl. Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23), 144-145: Der Autor nennt eine ca.
10 Jahre jiingere Fassung der Graphia aurea Urbis Romae und erwihnt noch eine Kom-
pilation des Gottfried von Viterbo von 1188.

% Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23), 145.

% Vgl. Cass. Dio 48, 43,4.

% Qros hist. 6,20,6.



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie ... 201

Der Unterschied zur Chronographia® des Malalas und zum Chronicon Pala-
tinum®® ist frappant: Empfingt Augustus dort die Weissagung noch von der
Pythia, richtet sich in dem Mirabilia-Narrativ und seinen Varianten die Epipha-
nie des Herrn unmittelbar an den ihn anbetenden und in seinem Dienst stehen-
den Augustus im Sinne eines mithin formativen metaphorischen heilsgeschicht-
lichen Theologumenons der mittelalterlichen Kirche.

Die Monumentalisierung der christlichen Metaphorik: Der Altar des Augustus
in der Basilica Sancta Maria in Aracoeli als Erinnerungsort und seine
ikonographische Botschaft

Die Monumentalisierung des metaphorischen Narrativs im Altar der Basilica
Sancta Maria in Aracoeli, die wahrscheinlich auf den Erinnerungsort des Tem-
pels der Juno Moneta, der Géttin der <memoria, von 343 v. Chr. referenzierte,”
— «nomen est omeny, ermdglicht den mittelalterlichen Pilgern, die die Ruinen
des antiken Rom als «mirabilia> wahrnahmen,'® gleichwohl die <memoria> als
metaphorisierte Imagination der unmittelbaren Begegnung mit der Theophanie
des Augustus. Indem in den Mirabilia das metaphorische Narrativ des Malalas
vom physischen Altar nunmehr in ein metaphysisch-heilsgeschichtliches Theo-
logumenon mimetisch-metaphorisch transformiert wird, erfolgt eine heils-
geschichtliche Vermittlung zwischen Vergangenheit und Gegenwart, Profanem
und Sakralem, dinghaftem Diesseits und transzendentem Jenseits.

Dem heutigen Besucher ist der intertextuelle Zusammenhang der icono-
graphischen Botschaft des dem Kapitol gegeniiberliegenden Hauptaltars in der
Apsis der vor 1143 errichteten damaligen Benedediktinerbasilica Sancta Maria
in Capitolio'”! und der Semantik der Mirabilia nicht sofort evident, da nach der
Ubernahme durch die Franziskaner 1248, dem Umbau in den 1260er Jahren mit
der Achsendrehung um 90 Grad und der volligen Umgestaltung des Chors im
16. Jahrhundert mit der Erh6hung des FuBbodens sich dieser Hauptaltar nun-
mehr fast unscheinbar unter dem Boden des nérdlichen Transepts der heutigen
Basilica befindet. Auf dem in den Hauptaltar eingelassenen Porphyrsarkophag
mit seinem mit reichhaltigen Kosmateninkrustationen bekleideten Paliotto ist
auf drei Ebenen die Theophanie des Augustus dargestellt. Auf der ersten kniet
Augustus auf der linken Seite im Zwickel eines von gedrechselten Séulen ge-

7 Malalas, Weltchronik (wie Anm. 58), passim.

% Chronicon Palatinum (wie Anm. 64), passim.

% Vgl. Galinsky (Hg.), Memoria Romana (wie Anm. 14), 1; Carta/Russo, Santa Maria in Ara-
coeli (wie Anm. 67), 7.

100 yg], Peter Burke, The Renaissance Sense of the Past, London 1989, 2.

101 Vgl. Carta/Russo, Santa Maria in Aracoeli (wie Anm. 67), 19; Cutler, Octavian (wie Anm.
84), 25. Zur Datierung vgl. Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23), 141. Ich
folge Schimmelpfennigs Datierungsvorschlag.



202 Heinz Sproll

tragenen mit farbigen Mosaiken reichlich besetzten und antikisierenden Ka-
pitellen versehenen Bogens, der ein Ziborium andeutet. Auf den Knien betet er
die im rechten Zwickel in einer halo-dhnlichen Mandorla dargestellte Erschei-
nung Mariens mit dem Jesuskind mit der Weltkugel in seiner Rechten ehr-
furchtsvoll an. Die im Hintergrund und darunter liegende sich befindliche zwei-
te Ebene zeigt einen perlenbesetzten Bogen inmitten tippiger pflanzlicher Mo-
tive, in dessen Zentrum, mithin in der dritten Ebene, ein Medaillon des mit ei-
nem Kreuz versehenen <Agnus Dei> steht, dessen Blut in einen Kelch flie3t. Da-
runter erlaubt eine Fenestrella, eingerahmt von einem angedeuteten Ziborium
den Gldubigen den Blick auf die im Innern liegenden Reliquien. Sie werden da-
mit eingeladen, in symbolischer Kommunikation unmittelbar an der Theophanie
des Augustus teilzunehmen und von ihr Zeugnis abzulegen. Obwohl die Sibylle
nicht dargestellt wird, ist es nicht ausgeschlossen, dass die Gldaubigen das weit
verbreitete Narrativ ihrer Weissagung im Bewusstsein hatten. %

Im Unterschied zu friiheren Annahmen wird in der heutigen Forschung die
antikisierende figurative Sprache des Augustusaltars in der Basilika Sancta Maria
in Aracoeli nicht einfach als Illustration der Mirabilia interpretiert,'® wenngleich
das Mosaik mit der Jungfrau und dem Kind den in den Mirabilia erwshnten
himmlischen Altar zeigen. Vielmehr referenziert der Kosmatenaltar mit seiner
Inschrift auf der Mensa auf den Altar <ara filii dei» des Augustus, der durch das

Chronicon Palatinum'® im rémischen Erinnerungsraum verankert war:

«LVMINIS HANC ALMAM MATRIS QVI SCANDIS AD
AVLAM CVNTARUM PRIMA QVE FVIT ORBE SITA

NOSCAS QVOD CESAR TVNC STRVXIT OCTAVIANVS HANC
ARA CELI SACRA PROLES CVM PATET EL»

Der semantische Sinn dieser Inschrift erschlieBt sich, wenn man unter Beriick-
sichtigung ihrer Metrik!'® und einer Lesart seit dem 12. Jahrhundert nur der
beiden letzten Verse bei ARA iiber dem zweiten A einen Strich anstelle der feh-
lenden Endung M als Konjektur ergénzt: <Noscas quod Cesar tunc struxit Octa-
vianus hanc aram (statt ara) celi sacra proles cum patet ei» (<Wisse, dass Caesar
Octavianus damals diesen Altar des Himmels baute, als die géttliche Nachkom-
menschaft ihm erscheint).!%

102 ygl. Cutler, Octavian (wie Anm. 84), 25-26. Der Autor geht davon aus, dass der Augus-
tusaltar auf die Mirabilia keinen Bezug nahm, da er die Sibylle nicht darstellt.

103 Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23), 143—144: Der Autor lisst zeitlich den
Altar den Mirabilia vorausgehen.

104 Chronicon Palatinum (wie Anm. 64), passim.

105 ygl. Boeye/Pandey, Augustus as Visionary (wie Anm. 23), 166.

106 Vgl. Christian Huelsen, Le chiese di Roma nel Medio Evo, Florenz 1927, 323-324: Der Autor
bezieht das Wort coeli auf das Wort proles. Vgl. Schimmelpfennig, Jesu (wie Anm. 23), 141:
Ich folge Schimmelpfennigs Ubersetzungsvorschlag,



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie ... 203

Bedeutsam fiir die Deutung des christlichen Erinnerungsraums ist der Tem-
puswechsel vom Perfekt des Verbs «struxit> auf das Praesens des Verbs «patet>:
Damit ist die heilsgeschichtliche Funktion des Augustusaltars semantisch be-
stimmt, die Theophanie des Augustus nicht nur als geschichtliches Ereignis den
Gldubigen zeichenhaft zu bezeugen, sondern sie zugleich der Kategorie der Zeit
zu entziehen, sie in eine nie endende Gegenwart zu entriicken und sie mithin zu ver-
ewigen. Umgekehrt legitimiert und sakralisiert die im Zusammenhang mit der meta-
phorischen Theophanie des Augustus erbaute ARA COELI den in der sinnlichen
Erfahrung sichtbaren Altar. Der Kosmatenaltar veranschaulicht mithin das meta-
phorisierte Theologumenon der Theophanie des Augustus so, dass er zwischen den
Kategorien von Vergangenheit und Gegenwart, sinnlicher Erfahrung und mystischer
Schau in reziproken Referenzen vermittelt und damit einen kommunikativen Reso-
nanzraum schafft, der weit iiber das Bildungsgedichtnis der Eliten hinaus reichte.

Augustus erscheint in diesem in der Altarinschrift ebenso wie in der figiir-
lichen Darstellung generierten christlichen Erinnerungsraum als Erbauer dieser
ersten Kirche Roms auf dem Kapitol, dem Machtzentrum — und primordialen
Sakralort der vorchristlichen «Urbsy. Indem die antikisierenden dekorativen Ele-
mente des Kosmatenaltars auf die Kunst des frithchristlichen Roms des 4. und 5.
Jahrhunderts referenzieren, zitieren sie Stilelemete, die im Kirchenbau Roms, so
auch in Sancta Maria in Trastevere, im 12. Jahrhundert im Kontext der «<re-
novatio> Roms!%” ihre Renaissance erlebten. Dabei wetteiferten sie mit nicht we-
niger bedeutenden Patriarchalbasiliken wie St. Peter, St. Salvator, Giovanni in
Laterano oder Santa Maria Maggiore.'%®

In diesem neu belebten Erinnerungsraum referenziert die Inschrift «A Cu-
biculo Augustorumy» auf der dritten Siule links im Kirchenschiff der ab 1248
nunmehr franziskanischen Basilica Sancta Maria in Aracoeli als Erinnerungsort
neben dem inzwischen in das Querhaus geriickten Kosmatenaltar die Ikono-
graphie der Theophanie des im Dienste Jesu Christi sehenden Augustus an pro-
minenter Stelle fiir die in das Kirchenschiff eintretenden Gldubigen. Mehr noch:
Das romische Capitol wird nach diesem Griindungsnarrativ parallel oder vermut-
lich in Klonkurrenz zu Bethlehem zum Ort der Epiphanie, so dass nunmehr der
vorchristliche Augustus in seiner providentiellen Funktion der «<praeparatio
christiana> zum Adressaten und Zeugen wurde, an den sich als Ersten der Herr in
seiner Epiphanie offenbarte. Damit gaben die Franziskaner diesem Narrativ im 14.
und 15. Jahrhundert nicht nur neuen Aufirieb, sondern vergréferten den ohnehin
schon durch die liturgische Bedeutung des benediktinischen Kosmatenaltars des
12. Jahrhunderts gestifteten kommunikativen Erinnerungs- und Resonanzraum: So

197 Vgl. Peter Cornelius Claussen, Renovatio Romae. Emeuerungsphasen romischer Architektur im
11. und 12. Jahrhundert, in: Bernhard Schimmelpfennig/Ludwig Schmugge (Hg.), Rom im Ho-
hen Mittelalter, Festschrift f. Reinhard Elze, Sigmaringen 1992, 87—125.

18 Vgl. u. a. Boeye/Pandey, Augustus as Visionary (wie Anm. 23), 168-170.



204 Heinz Sproll

wurde in der Zeit der Hochscholastik der Augustusaltar sichtbares Zeichen fiir das
unsichtbare Mysterium der Epiphanie des Herrn mit der Intention, die Gldubigen
vermittels der Botschaft des sakralen Symbols in Analogie zur Theophanie des
Augustus an der eucharistischen Realprédsenz Christi teilhaftig werden zu lassen.

In dem MaB wie sich das Aracoelinarrativ in der Folgezeit von seinem topo-
graphischen Ort 16ste, bekam es im Sinne der intendierten Generierung von Erin-
nerungsraumen als Metapher eine universale Bedeutung fiir das gesamte Abend-
land: Von der in Latein und diversen Volkssprachen verbreiteten und in mehr als
eintausend Manuskripten {iiberlieferten Legenda Aurea des Jacobus de Voragine
(ca. 1270)'% bis zur Renaissancemalerei, genannt sei hier nur stellvertretend das
Gemailde der Disputa del Sacramento (1509-1510) in den Stanzen des Raffael,
kann die Theophanie des Augustus im Dienste des Herrn im abendléndischen
Bildungsgedichtnis als universale Metapher heils- und universalgeschichtlicher
Diskurse iiber das Mittelalter hinaus!'* nicht hoch genug eingeschétzt werden, stellt
doch dieses metaphorische Narrativ die geschichtskulturelle Integrationsklammer
dar, die den gemeinsamen Erinnerungsraum des <Orbis christianus) und der
okzidentalen Kultur zusammenhielt und immer noch formativ bestimmt.'!!

Fazit

Die Ergebnisse vorliegender Studie lassen sich folgendermaflen zusammenfas-
sen: Die semiotische Funktion der untersuchten Metaphorik wird darin gesehen,
dass sie nicht nur die Ebenen von Signifikat und Signifikant, sondern auch von
Unsichtbarem und Sichtbarem, Transzendenz und Immanenz, Ewigkeit und Zeit
in ein metaphorisiertes Abbildungsverhéltnis setzt.

1. Bereits zur Zeit des saeculum Augustum haben Narrative Augustus als Se-
her im Kontext einer Selbstzuschreibung als <princeps> und der ithm verliechenen
auctoritas eine sakrale dignitas verliehen, die weit liber die bisherige Funktion
des Pontifex Maximus herausragte.

Indem diese geradezu soteriologische Qualitdt ihn als Schopfer der aetas
aurea in Eintracht mit der kosmischen Ordnung verstand, wurde das metapho-
rische Paradigma von seinen Divinationen nicht nur generiert, sondern im festen

109 Vgl. Richard Klein, Das Bild des Augustus in der frithchristlichen Literatur, in: Raban von
Haehling (Hg.), Rom und das himmlische Jerusalem. Die friihen Christen zwischen An-
passung und Ablehnung, Wiesbaden 2000, 205-236, bes. 205.

110 yel. Goodman (Hg), Afterlives (wie Anm. 20), passim.

11 Vel. u. a. Doyle, Empires (wie Anm. 19); Miinkler, Imperien (wie Anm. 19); Volker Rie-
del, Augustus und die Errichtung des Prinzipats aus der Sicht des 20. Jahrhunderts. Zur
publizistischen, wissenschaftlichen und literarischen Rezeption einer «Konservativen Re-
volution» im 20. Jahrhundert, in: Paideia, 68 (2013), 375-407; Jean-Marie Pailler, Auguste
en France au XXe siécle. De I’occultation a la redécouverte, in: Mélanges de I’Ecole fran-
¢aise de Rome, 123/2 (2011), 409-416.



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie ... 205

Ordnungsrahmen des kommunikativen Akzeptanzsystems des Prinzipats und
mithin in einem so generierten formativen Erinnerungsraum intentional mit nor-
mativem Anspruch an die folgenden Generationen tradiert.

2. Im Bildungsgedéchtnis der paideia verankert konnte diese intendierte Deu-
tungsmatrix in mimetischer Neu-Interpretation als christliches Theologumenon
seine volle Wirksamkeit entfalten: Das Mythologem von der Pythia als Medium
der Gottheit wurde im Zuge der Chresis in das christliche Narrativ der Tibur-
tinischen Sibylle anverwandelt. In der christlichen Ubersetzungspraxis der inter-
pretatio christiana erfolgte mithin keine «Hellenisierung», sondern eine ge-
schichtstheologische Transzendierung, in der Augustus metaphorisch in seiner
heilsgeschichtlichen Funktion als Adressat der Botschaft von der Geburt Jesu
Christi und als sein demiitiger Zeuge und Diener gedeutet wird.

3. Dieses metaphorisierte Theologumenon der Theophanie des Herrn wurde
nach vorgéngiger, langer oraler Tradierung in dem Narrativ des Johannes Mala-
las von Antiochia und in den Mirabilia Urbis Romae in dem intendierten festge-
legten Erinnerungsraum bis weit ins Mittelalter referenziert und mithin die Erin-
nerung an den Jesus Christus anbetenden und in seinem Dienst stehenden Au-
gustus als Visiondr in geringfligigen Variationen gegenwirtig gehalten. Indem
Augustus der Erste war, dem sich der Herr in seiner Epiphanie offenbarte, er-
fiillte er gerade auch als Zeuge dieser Offenbarung seine Sendung in der provi-
dentiellen Funktion der praeparatio evangelica. Zugleich wurde das Griin-
dungsnarrativ generiert, demzufolge das réomische Capitol in Parallele zu Be-
thlehem als cubiculum der Epiphanie des Herrn gedeutet und in christlichen
Erinnerungsrdumen metaphorisch tradiert wurde.

4. Vor dem Hintergrund des zum Erinnerungsort gewordenen Tempel der Juno
Moneta als Heiligtum der divinisierten und verehrten memoria wurde parallel zur
semantischen Deutungsmatrix der Mirabilia im Augustusaltar der Basilica Sancta
Maria in Aracoeli diese Metaphorik der Theophanie des Augustus mit dem
Anspruch auf {iiberzeitliche Geltung monumentalisiert. Nunmehr erschien in
mimetischer Anverwandlung der vorchristlichen Augustusmythologeme im
Katalysator der memoria die Epiphanie des Herrn den Gldubigen vergegenwirtigt
und damit jeder Zeitlichkeit enthoben: Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
waren in der Metaphorik der Theophanie des Augustus aufgehoben.

Transzendiert wurde dieses Narrativ durch die systematisierende Trans-
substantiationstheologie der Hochscholastik, die die Realprésenz des Herrn und
mithin seine vergegenwirtigte Inkarnation im hl. Messopfer in der Begegnung
von Transzendenz und Immanenz, Ubernatur und Natur, Gott und Mensch dach-
te und verkiindete. Die Metaphorik von der Theophanie des Augustus war mit-
hin semantisches und ikonographisches sichtbares Zeichen fiir das unsichtbare
Mysterium der Inkarnation des Herrn und seiner Epiphanie zur Heilszeit des
saeculum Augustum wie umgekehrt diese unsichtbare Menschwerdung Gottes in



206 Heinz Sproll

den Texten des Malalas und der Mirabilia so wie in der Basilica Sancta Maria in
Aracoeli zur Theophanie des Augustus metaphorisiert wurde.

5. Die in vorliegender Untersuchung so verstandene metaphernreiche Narrati-
vitdt er6ffnet kulturanthropologische und theologische Deutungsperspektiven, die
als epistemologische Herausforderungen nach Sinn und Ziel historischen Forschens
im Sinne einer produktiven Heuristik immer wieder neu fragen lassen.!'?

«A cubiculo Augustorumpy». Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der
Theophanie im paganen Mythos und zum Diener an der verheifenen Incarnation des
Logos im Theologumenon des rémisch-christlichen Griindungsnarrativs

Um einen stabilen Erinnerungsraum im Sinne der dongue durée» (F. Braudel) zu analy-
sieren, geht die vorliegende Studie zum Narrativ der Theophanie des Augustus methodo-
logisch von den kulturanthropologischen Theoremen Aleida Assmanns und Hans Blu-
menbergs aus. Dabei kann festgestellt werden, dass bereits vorchristliche Mythologeme
zu Augustus als Visionir die stabile Matrix fiir das metaphorische christliche Theologu-
menon der providentiellen Funktion des Augustus und der Tiburtinischen Sibylle bil-
deten. Die Theologie der Incarnation des <Logos) prigte die paideia des christlichen
Bildungsgedédchtnisses so, dass in ihm die Chronographia des Johannes Malalas (ca.
490-575) und die Mirabilia Urbis Romae (um 1140) als metaphorische Narrative der
Theophanie des im Dienste Christi stechenden Augustus eine {iber die (Urbs» hinausge-
hende, fiir den gesamten «Orbis Christianus» geltende Bedeutung gewannen. Parallel zur
semantischen Deutungsmatrix wurde die Metaphorik dieser Theophanie im Augus-
tusaltar der Basilica Sancta Maria in Aracoeli (vor 1143) monumentalisiert. Er wurde
mithin ikonographisches sichtbares Zeichen fiir das unsichtbare Mysterium der Epipha-
nie des Herrn mit der Intention, die Gl4ubigen vermittels der Botschaft des sakralen
Symbols in Analogie zur Theophanie des Augustus an der eucharistischen Realprisenz
teilhaftig werden zu lassen.

Augustus — Theophanie — Erinnerungsraum — Metaphorik — Sancta Maria in Ara Coeli.

«A cubiculo Augustorum»y. La métaphore de la vocation d’Auguste comme voyant de la
théophanie dans le mythe paien et serviteur de |'incarnation promise du Logos dans le
théologuméne du récit fondateur romain chrétien

Afin d’analyser un espace de mémoire stable dans le sens de la longue durée (F.
Braudel), cette étude sur le récit de la théophanie d’Auguste part méthodologiquement
des théorémes anthropologiques culturels d’Aleida Assmann et Hans Blumenberg. On
peut affirmer que les mythologies pré-chrétiennes sur Auguste en tant que visionnaire
formaient déja la matrice stable pour le théologumene chrétien métaphorique de la fonc-
tion providentielle d’ Auguste et de la Sibylle tiburtine. La théologie de 1’incarnation du
«Logos> a fagonné la <paideia> de la mémoire éducative chrétienne de telle sorte que la
chronographie de Jean Malalas (vers 490-575) et la Mirabilia Urbis Romae (vers 1140)
comme récits métaphoriques de la théophanie d’Auguste au service du Christ ont pris
une signification allant au-dela de I’<Urbs) et valable pour tout 1’«Orbis Christianus.
Parall¢lement & la matrice d’interprétation sémantique, la métaphore de cette théophanie
a ét¢ monumentalisée dans I’autel d’Auguste de la basilique Sancta Maria a Aracoeli
(ayant 1143). Il est ainsi devenu un signe iconographique visible du mystére invisible de
I’Epiphanie du Seigneur avec I’intention de permettre aux fid¢les de participer a la pré-

112 ygl. Stahl, Das Schéne und die Politik (wie Anm. 11), 243-246,



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie ... 207

sence eucharistique réelle par le message du symbole sacré par analogie a la théophanie
d’Auguste.

Auguste — théophanie — salle de la mémoire — métaphore — Sancta Maria a Ara Coeli.

«A cubiculo Augustorum». La metafora della nomina di Augusto quale profeta della
teofania nel mito pagano e come servo della promettente incarnazione del Logo nel
teologumenon della narrativa fondatrice cristiano romana

Questo studio sulla narrativa della teofania di Augusto prende come punto di partenza
metodologico il teorema culturale antropologico di Aleida Assman ¢ Hans Blumberg, in
modo da analizzare una solida parte di memoria secondo il significato della <longue du-
rée» (F. Braudel). In questo modo ¢ possibile determinare che i mitologemi precristiani di
Augusto come un visionario gia costituirono una matrice solida per il teologumenon cris-
tiano metaforico della funzione provvidenziale di Augusto e della Sibylla Tiburtina. La
teologia dell’incarnazione del <logos» caratterizza la «paideia> della memoria dell’educa-
zione cristiana, cosi che la cronografia di Johannes Malalas (ca. 490-575) e la Mirabilia
Urbis Romae (attorno al 1140) quali narrative metaforiche della teofania di Augusto che
serviva Cristo, acquistarono importanza al di fuori dell’«urbs> divenuto valido per tutto
I’corbis christianus> nella memoria educativa cristiana. Parallelamente alla matrice
dell’interpretazione semantica, 1’'uso di metafore in questa teofania fu monumentalizzato
nell’altare di Augusto della Basilica Santa Maria Aracoeli (prima del 1143). Quindi di-
venne un segno iconografico visibile per il mistero invisibile dell’epifania del Signore,
nell’intento di far partecipare i credenti alla sua reale presenza eucaristica grazie al mes-
saggio del simbolo sacrale in analogia alla teofania di Augusto.

Augusto — Teofania — Memoria — Uso di metafore — Santa Maria in Ara.

«A cubiculo Augustorumy»: The Methaphor of the Appointment of Augustus as Visionary
of the Theophany in the Pagan Myth and as Servant of the Promised Incarnation of the
Logos in the theologumenon of the Roman-Christian Founding Narrative

This study about the narrative of Augustus’ theophany takes the cultural-anthropological
theory by Aleida Assmann and Hans Blumberg methodologically as a starting point, in
order to analyze a solid memory space according to the meaning of «longue durée» (F.
Braudel). Thereby, it is possible to demonstrate that pre-Christian mythologies about Au-
gustus as a visionary already created a solid matrix for the metaphorical Christian theolo-
gumenon of the providential function of Augustus and of the Tiburtine Sibyl. The theo-
logy of the Incarnation of the Logos characterized the «paideia> of the Christian educatio-
nal memory, so that the Chronographia by Johannes Malalas (ca. 490-575AD) and the
Mirabilia Urbis Romae (ca. 1140 AD), as metaphorical narratives of the theophany of
Augustus serving Christ, gained importance beyond the <urbs> as being valid for the
whole <orbis christianus) in the Christian educational memory. Parallel to the semantic
interpretation matrix, the use of metaphors in this theophany was monumentalized in the
Augustus altar of the Basilica Sancta Maria in Aracoeli (before 1143 AD). This altar be-
came an iconographic visible sign of the invisible mystery of the Lord’s epiphany, with
the aim of allowing the believers to take part in the eucharistic real presence thanks to a
sacred symbolism in analogy to Augustus’ theophany.

Augustus — theophany — memory space — use of metaphors — Sancta Maria in Aracoeli.

Heinz Sproll, Prof. Dr., Universitédt Augsburg, Lehrstuhl fiir Didaktik der Geschichte.






	"A Cubiculo Augustorum" : die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie im paganen Mythos und zum Diener an der verheissenen Incarnation des Logos im Theologumenon des römisch-christilichen Gründungsnarrativs

