
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 113 (2019)

Artikel: "A Cubiculo Augustorum" : die Metapher von der Berufung des
Augustus zum Seher der Theophanie im paganen Mythos und zum
Diener an der verheissenen Incarnation des Logos im Theologumenon
des römisch-christilichen Gründungsnarrativs

Autor: Sproll, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-847015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-847015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«A Cubiculo Augustorum». Die Metapher von der
Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie
im paganen Mythos und zum Diener an der verheißenen
Incarnation des Logos im Theologumenon des
römischchristlichen Gründungsnarrativs

Heinz Sproll

Um einem unreflektierten modischen radikalen Konstruktivismus1 zu entgehen,
empfiehlt es sich, die epistemologischen Implikationen der Theorie der
(Erinnerungsorte)2 freizulegen und sie in heuristisch produktive Forschungsstrategien
zu operationalisieren. Pierre Nora (geb. 1931) geht von einer Hermeneutik dia-
chroner, generationsübergreifenden Kommunikation aus, d. h. zwischen existentiellen

gegenwärtigen lebensweltlichen Erfahrungen und ihrer Deutung durch in
der Vergangenheit geprägte und bis in die Gegenwart hinein sich stabile
Geltung verschaffende normative Paradigmen.

In der Vergangenheit kollektiv gewonnene Erfahrungen wurden dabei zu
diskursiven Symbolen im Modus sinnstiftender metaphorisch reicher Traditionen
verarbeitet und im kollektiven Gedächtnis der kulturellen Eliten gespeichert mit
dem Ziel, sie jederzeit als normative Richtschnur des individuellen und kollektiven

Handelns gerade im Kontext neuer Bedingungen und Herausforderungen
flexibel zu deuten, lebenspraktisch zu vergegenwärtigen und in autoritative
Handlungsakte umzusetzen.

Diese mit hoher normativer Verbindlichkeit ausgestatteten Symbole verdichteten

sich in diversen traditionsgründenden Semantiken wie metaphorischen
Narrativen und (Gründungs-)Mythen und verdinglichten sich in ikonogra-
phischen Symbolen wie Denkmälern und Gedächtnisorten und in Symbolen des

kulturellen Speichergedächtnisses wie Archiven und Bibliotheken.3

1 Zu den neueren epistemologischen Ansätzen des radikalen Konstruktivismus vgl. u. a.
Heinz von Foerster, Sicht und Einsicht. Versuche einer operativen Erkenntnistheorie,
Braunschweig/Wiesbaden 1985.

2 Pierre Nora, Les lieux de mémoire, 3 Bde., Paris 1984—1999.
3 Jan Assmann, Das kulturelle Gedächtnis, München 82018.

SZRKG, 113 (2019), 187-207.



188 Heinz Sproll

Zusätzlich kann die Phänomenologie politischen Handelns Hannah Arendts
(1906-1975) herangezogen werden, um die Theorie diachron wirksamer Traditionen

zu vertiefen: Traditionen mit ihrem besonders in Metaphern gespeicherten,

normativen Symbolkapital4 waren für politisches, Autorität begründendes
Handeln unabdingbar wie umgekehrt in solche Autorität eingegangene
historische Erfahrungen sinn- und handlungsstiftende Traditionen generierten: «Sofern

Vergangenheit als Tradition überliefert ist, hat sie Autorität, sofern sich
Autorität geschichtlich darstellt, wird sie zur Tradition.»5

Solche Traditionen hatten Erinnerungsräume im Sinne Aleida Assmanns zur
Voraussetzung, die durch kollektive Erinnerungen sowohl als <vis> als auch als

<ars> konstituiert wurden.6

Nora konstatiert für seine Gegenwart einen eklatanten Abbruch jeglicher dia-
chronen Kommunikation, so dass überlieferte Texte nicht mehr verstanden,
normativ bestimmte Metaphern als narrativ gedeutete Ereignisse, Persönlichkeiten
oder Zusammenhänge obsolet, ikonographische Codes bedeutungslos und
Traditionen sinnentleert und mithin nicht mehr praktiziert werden.7 In dieser
Argumentationslinie bewegt sich auch Reinhart Kosseieck (1923-2006): Seit der

Aufklärung wird erfahrene und in Erinnerungsräumen tradierte Geschichte zu
abgeschlossener Vergangenheit, die allein als antiquarisches Materialobjekt nur
noch für Geschichtswissenschaft von Interesse ist, die allein kritischen, intersubjektiv

kontrollierten Standards zu folgen hat:

«Mit dem Generationswechsel ändert sich auch der Gegenstand der Betrachtung.
Aus der erfahrungsgesättigten gegenwärtigen Vergangenheit der Überlebenden
wird eine reine Vergangenheit, die sich der Erfahrung entzogen hat.»8

Die Geschichtswissenschaft bedarf nach diesem Theorem geradezu des

Vergessens, des Abbruchs und der «Mortifikation» (Aleida Assmann)9 von
Traditionen, um dem Kriterium methodisch kontrollierter Erkenntnis zu genügen.
Dem entspricht eine gegenwärtige Geschichtskultur,10 in der neben einer
hochspezialisierten Geschichtswissenschaft Erinnerungsräume durch an Events
orientierte, mediale und kommerzielle Verwertungs- und private Konsuminteressen

bestimmt sind. Um solche Erinnerungsräume zu rekonstruieren, in denen

4 Zum Begriffvgl. Pierre Bourdieu, Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils¬
kraft, Frankfurt/M. 1982.

5 Hannah Arendt, Benjamin und Brecht. Zwei Essays, München 1971, 49.
6 Aleida Assmann, Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächt¬

nisses, München 1999, 27-32.
7 Pierre Nora, Zwischen Geschichte und Gedächtnis, Berlin 1990, 11, 18.
8 Reinhart Kosseieck, Nachwort zu Charlotte Beradt, Das Dritte Reich des Traums,

Frankfurt/M. 1994, 117-132; Zitat 117.
9 Assman, Erinnerungsräume (wie Anm. 6), 14.
10 Zum Begriff der Geschichtskultur vgl. Jörn Rüsen, Historische Orientierung. Über die Arbeit

des Geschichtsbewusstseins, sich in der Zeit zurechtzufinden, Köln/Weimar/Wien 1994.



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie 189

sinnbildende und mit Metaphern gesättigte Traditionen als Katalysatoren einer
vergegenwärtigten Vergangenheit dienen können, wird eine diskursive und
öffentliche Aneignung von Geschichte erörtert," die die positivistische Subjekt-
Objekt-Dialektik des späten Historismus genauso überwindet wie den bewusst-

seinsphilosophischen Konstruktivismus, der nicht mehr zwischen Imagination
und methodengeleiteter Rekonstruktion, Projektion und Faktizität zu unterscheiden

weiß und damit die Bildung von Erinnerungsräumen Verzweckungs- und
Verblendungsstrategien ausliefert.

Das antike Griechenland und Rom, die bis in unsere Gegenwart als
Zentralreferenten den Erinnerungsraum des Okzidents bestimmt hatten,12 werden dabei

wiederum Metaphern eines neuen narrativen Diskurses zur Selbstverständigung des

von Antike und Christentum geformten Abendlandes sein, will es sich nicht mit
seinen postkolonialen Dekonstruktionen in einer von Ökonomismus und von ihm
bestimmten utilitaristischen funktionalen Äquivalenten in der globalisierten
Weltzivilisation als kulturelle Bestimmungsgröße endgültig aufgeben.13

Welcher bessere Ausgangspunkt und Referent für einen solchen Diskurs
ließe sich finden als die römische Republik, die ihre über Jahrhunderte dauernde
Stabilität aus ihrem von der Wertematrix der <exempla> und der <mores maio-
rum> bestimmten Erinnerungsraum bezog?14 Als weiterer Referent kann Vergils
Aeneis als «the kind of poetic (re)construction of Roman cultural memory that
resonated» (Karl Galinsky)15 und die Staats- und Symbolpolitik des <princeps>

Augustus ins Auge gefasst werden, der im Rückgriff auf diese <virtutes> die

Antagonismen der Bürgerkriege im <novus status) des Prinzipats überwand und
mithin in der «Wiederherstellung von etwas Vergangenem» (Hannah Arendt)16 die
auf Recht und <mores> gegründete <res publica restituta)17 wieder errichtete. Mit der

Schaffung der für das dmperium Romanian) über Jahrhunderte dauernden

Friedensordnung, vor allem mit der von ihm und den Augusteern (Vergil, Horaz, Ovid,
Lukrez, Tibull) geprägten Metapher der <Pax Augusta) gewannen sie im Sinne der
Hermeneutik der «intentionalen Geschichte» (H.-J. Gehrke)18 die Deutungshoheit
über weite Teile des Erinnerungsraums vor allem des Bildungsgedächtnisses der

11 Vgl. u.a. neuerdings Michael Stahl, Das Schöne und die Politik, Dresden 2018.
12 Vgl. Cornelia Vismann, Das Recht und seine Mittel, Frankfurt a. M. 2012, 21-33.
13 Vgl. u. a. Stahl, Das Schöne und die Politik (wie Anm. 11), 191-203, 247-256.
14 Vgl. Karl Galinsky (Hg.), Memoria Romana. Memory in Rome and Rome in Memory,

Ann-Arbor 2014, passim.
15 Galinsky (Hg.), Memoria Romana (wie Anm. 14), 1.
16 Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes, Bd. 2: Das Wollen, München 1979, 202.
17 Vgl. Heinz Sproll, Aitiologische Narrative um die res publica restituta des Augustus in:

Civiltä Romana, III (2016), 1-12; Stahl, Das Schöne und die Politik (wie Anm. 11), 78-81.
18 Hans-Joachim Gehrke, Mythos, Geschichte, Politik: antik und modern, in: Saeculum, 45

(1994), 239-264.



190 Heinz Sproll

paganen und christlichen Antike und des Mittelalters bis in die Frühe Neuzeit,
vereinzelt bis in die politikwissenschaftlichen Diskurse19 der Gegenwart hinein.20

Von diesem bildungsgeschichtlichen Interesse her lässt sich unschwer das

Erkenntnisinteresse der vorliegenden Studie herleiten: Steht in ihrem Zentrum die
Metapher der Theophanie und der Berufung des Augustus, so ist vor allem zu
untersuchen, wie sich diese Metapher auf das heilsgeschichtliche Ereignis der Incarnation
des <Logos> in dem Sinne deutend bezog, dass dieses Mysterium in semantischer
und ikonographischer Sprache gestaltet und kommuniziert wurde. Mithin ist nicht

nur das Referenzverhältnis von Signifikant zum Signifikat semiotisch zu bestimmen,
sondern auch theologisch die heilsoikonomische Botschaft der Epiphanie Jesu

Christi, der sich in der zeichenhaften Theophanie des Augustus offenbaren wollte.
Wenn daher im Fokus dieser Studie die auch von der kulturwissenschaftlich

orientierten Geschichtswissenschaft21 und Latinistik22 weitgehend übersehene

Metaphorik und die Aitiologie der dem Augustus zugeschriebenen Metapher der
kosmischen Visionen23 stehen, dann ist nicht nur nach der Genese und Wirkungsgeschichte

dieser Mythologeme als Konstrukte der politischen Kommunikation zu
fragen, sondern nach ihren mimetischen Anverwandlungen durch die römische
Kirche bis ins Mittelalter hinein mit universaler Geltung für die <res publica
Christiana). Um mithin ihre aus dem <saeculum Augustum> kommende und spätestens
im 6. Jahrhundert christlich anverwandelte Rolle für den stabilen christlichen

Erinnerungsraum zu untersuchen, behandelt die Studie folgende Aspekte:
1. Zunächst gilt das Interesse der Genese paganer Mythologeme und

Metaphorik des Augustus als Visionär in einem stabilen vorchristlichen Erinnerungsraums

als Matrix, die die Voraussetzung für die produktive Entfaltung früh-

19 Vgl. Michael W. Doyle, Empires, Ithaka/New York 1986, 92-95; Herfried Münkler, Imperien,

Berlin 2005, 105-117.
20 Vgl. u. a. Penelope J. Goodman (Hg.), Afterlives ofAugustus AD 14-2014, Cambridge 2018;

Mario Labate/Gianpiero Rosati (Hg.), La costruzione del mito augusteo, Heidelberg 2013.
21 Vgl. u. a. Kurt A. Raaflaub/Mark Toher (Hg.), Between Republic and Empire, Berkeley/

Los Angeles/London 1990; Karl Galinsky, Augustan Culture, Princeton 1996; ders.,
Augustus. Sein Leben als Kaiser, Darmstadt/Mainz 2013; Paul Zanker, Augustus und die
Macht der Bilder, München 52009; Andreas Haltenhoff/Andreas Heil/Fritz-Heiner
Mutschier (Hg.), Römische Werte und Römische Literatur im frühen Prinzipat, Berlin 2011;
Emst Baltrusch/Christian Wendt (Hg.), Der Erste. Augustus und der Beginn einer neuen
Epoche, Darmstadt 2016; Werner Dahlheim, Augustus. Aufrührer - Herrscher - Heiland,
München 2010, 360-384 verweist auf die sakrale Konstruktion des Prinzipats.

22 Vgl. u. a. Emst A. Schmidt, Augusteische Literatur, Heidelberg 2003; Philipp R. Hardie,
Virgils Aeneid. Cosmos and Imperium, Oxford 1986; Hans-Peter Stahl (Hg.), Vergil's
Aeneid. Augustan Epic and Political Context, London 1998.

23 Vgl. Bernhard Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu, der Kaiser Augustus und die Sibylle von
Tivoli, in: Balazs Nagy/Marcell Sebök (Hg.), The Man of Many Devices, Who Wandered Full
Many Ways. Festschrift in Honor of Janos M. Bak, Budapest 1999, 139-147; Kerry Boeye/
Nadine. B. Pandey, Augustus as Visionary, in: Goodman, Afterlives (wie Anm. 20), 152-177
übersieht die aitiologische Deutung der untersuchten Narrative; Paul F. Burke, Augustus and
Christianity in Myth and Legend, in: New England Classical Journal, 32/3 (2005), 213-220.



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie 191

christlicher Theologumena schuf.24 Diese mythischen Zuschreibungen waren
konstitutiv für die sakral bestimmte <auctoritas> des <princeps>, die aus der
kosmischen Bestimmung durch die Götter resultierte.

2. Des weiteren wird der in der bisherigen Forschung25 vernachlässigten
Frage nachgegangen, wie die Weissagung der Tiburtinischen Sibylle an Augustus

in der frühen Kirche zunächst oral, später schriftlich rezipiert und nunmehr
als formatives metaphorisches Theologumenon im christlich überformten
Bildungsgedächtnis der griechisch-römischen <paideia> auf die Epiphanie Jesu

Christi hin gedeutet wurde.
Im Fokus des Interesses steht dabei die Metapher des <Fi(lio) Dei Au(gustus)

Sacr(avit)>, die auf die Incarnation des <Logos> als heilsgeschichtliches Ereignis
referenzierend die Geburt des Herrn zum aitiologischen Gründungsnarrativ
anverwandelte, das einen auf Augustus und die Sibylle referenzierenden nunmehr
stabilen christlichen Erinnerungsraum generierte.

3. Die christliche Metaphorik wurde im Altar des Augustus in der Basilica
Santa Maria in Aracoeli am topographischen Ort der <arx> mit dem Tempel der
Juno Moneta und mithin am Erinnerungsort der <memoria> monumentalisiert,
dessen Baugeschichte und ikonographische Botschaft in einer intertextuellen
Analyse untersucht wird.

Die Genese des geschichtskulturellen Erinnerungsraums: Die Metapher der
Visionen des Augustus in vorchristlichen Mythologemen als Manifestationen
seiner <auctoritas> im Schnittpunkt zwischen politischer und sakral-kosmischer

Ordnung

Octavian selbst legte den Grundstein für das formative Bildungsgedächtnis, in dem

er als Seher fungierte. Bereits das dulium sidus>, der Komet, der über den von
Octavian organisierten dudi victoriae Caesaris> (20.-30.7.44 v. Chr.) zu Ehren des

ermordeten Caesar um die elfte Stunde eines Tages erschien und in den darauf
folgenden sieben Nächten sichtbar blieb, «clarumque et omnibus e terris
conspicuum fuit»26 verwies nicht nur auf die dann am 1.1.42 v. Chr. vom Senat

24 Vgl. Heinz Sproll, Imperium sine fine dedi (Verg. Aeneis 1, 279) Die Referenz auf die
<Pax Augusta> als oikumenisches Theologumenon und als universale Ordnungsidee des
<novus ordo des princeps>. Vom Weltgedicht der Augusteer zum heilsgeschichtlichen
Deutungsparadigma der Kirchenväter, in: SZRKG, 108 (2014), 357-380.

25 Vgl. neuerdings Gianluca Mandatori, Hinc [...] Augustus Cristum vidit infantem. Ottaviano
Augusto testimone délia Nativité: tradizione e fortuna di una leggenda romana, in: Civiltà
Romana, II (2015), 73-100: Dem Autor entgeht der ideengeschichtliche Zusammenhang
zwischen vorchristlichen und christlichen Narrativen; so auch bei Paul E. Burke, Augustus
and Christianity in Myth and Legend, in: New England Classical Journal, 32/3 (2005),
213-220; so auch bei Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23).

26 Plin. n. h. 2.94 mit wörtlichem Zitat aus einer Rede Octavians, in: Klaus Bringmann/Dirk Wie-
gandt (Hg.), Augustus. Schriften, Reden und Aussprüche, Darmstadt 2008, 195; parallele



192 Heinz Sproll

normierte Apotheose Caesars, sondern wurde von Octavian als <omen> für seine

Selbstbezeichnung als <Divi filius> und mithin für seine providentielle Sendung als

<soter> zur Überwindung der Bürgerkriege in der <aetas aurea> der <pax Augusta>

performativ in der politischen Kommunikation gedeutet.27 Octavian beanspruchte
und behauptete auch die Deutungshoheit über das göttliche <numen>,28 wenngleich
sich die Botschaft des <sidus Iulium> auch an das Volk richtete, indem er eine
besondere Berufung zur Weissagung künftiger Ereignisse aus der Deutung dieses

Zeichens für sich ableitete: «quin et bellorum omnium eventus ante praesensit.»29

Mit der Etablierung des Kults um den <Divus Iulius> machte er sich nicht nur
zum Wächter über die sakralisierte Erinnerung an seinen Adoptivvater Julius
Caesar und reihte sich in die Familie des Aeneas ein, sondern antizipierte, wenn
auch nicht in aller Öffentlichkeit, so doch im Subtext seit 42 v. Chr. als <Divi fi-
lius> seine eigene <consecratio>.30 Indem er sich mit der Aura des Sakralen
umgab, erschloss er sich damit das enorme Akzeptanzpotential31 der <auctoritas>,
nicht zuletzt gegenüber seinem Kontrahenten Marcus Antonius.

Dadurch dass Octavian 27 v. Chr. durch <senatus consultum> und Beschluss
der Pontifices das Cognomen <Augustus>, d. h. der durch Götterzeichen
Auserkorene, verliehen wurde,32 erwarb er durch seine narrativ und metaphorisch
vermittelte Götteridentifikationen eine wirksame Performanz in der politischen
Öffentlichkeit, indem er sie in Riten institutionalisierte und in Bauwerken monu-
mentalisierte. Mithin verstand sich Augustus als Interpret der Götter, wie das

Narrativ Suetons zur Errichtung des Tempels des Apollo Palatinus und des Iupi-
ter Tonans auf dem Kapitol33 belegt. In dieser deutenden Funktion erschien der
<princeps> als Vermittler zwischen der politischen und der sakral-kosmischen

Ordnung, der sich daraus seine <auctoritas> und seinen Ehrentitel des <pater
patriae) 27 v. Chr.34 in der politischen Kommunikation zuschreiben ließ. Zudem

garantierte er, dass die Oikumene des (Imperium Romanum) als Metapher für
das göttliche Ordnungsgefüge des Kosmos fungierte.35

Überlieferung bei: Verg. eel. 9,46-49; Aen. 8,681; Suet. Div. Jul. 88; Cass. Dio 45,7,1. Vgl.
Schmidt. Augusteische Literatur (wie Anm. 22), 96-97; Stefan Weinstock, Divus Julius,
Oxford 1971, 370-379.

27 Vgl. Weinstock, Divus Julius (wie Anm. 26), 371; Manfred Clauss, Kaiser und Gott. Herr¬
scherkult im römischen Reich, München/Leipzig 2001, 57.

28 Vgl. Walter Pötscher, Numen und Numen Augusti, in: ANRW II, 16.1 (1978), 355-392.
29 Suet. Aug. 96,1.
30 Plin. n. h. 2,93-94. Vgl. Clauss, Kaiser und Gott (wie Anm. 28), 54—75; Gunther Gottlieb,

Religion in the Politics of Augustus. Aeneid 1, 278-291; 8, 714-723; 12, 791-812, in:
Stahl (Hg.), Vergil's Aeneid (wie Anm. 22), 21—36.

31 Vgl. Egon Flaig, Stabile Monarchie - sturzgefährdeter Kaiser, in: Emst Baltrusch/Christian
Wendt (Hg.), Der Erste. Augustus und der Beginn einer neuen Epoche, Darmstadt 2016, 8-16.

32 Aug. r g. 34,2; Florus 2,34,66; Ovid Fasti 1, 608ff.; Suet. Aug. 7,2.
33 Suet. Aug. 29,3.
34 Aug. r.g. 35,1. Vgl. Stahl, Das Schöne und die Politik (wie Anm. 11), 78.
35 Vgl. Philip Hardie, Vergil's Aeneid. Cosmos and Imperium, Oxford 1986, 377-386.



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie 193

Die seine Geburt betreffenden Narrative kündigten gemäß antiker Tropen
und Metaphern zur Geburt von Heroen36 die vorgeburtliche Nähe Octavians zu
den Göttern an: So soll seine Mutter Atia ihren Sohn im Schlaf in einem Apollotempel

empfangen haben, nachdem sie von einer Schlange, Referenzsymbol des

Apollo, besucht worden war.37 Kurz vor der Geburt träumte sie, ihr Schoß sei zu
dem Stern emporgetragen worden und breitete sich über den den gesamten Himmel

und die Erde umfassenden Kosmos aus. Octavius, der Vater des Octavian,
träumte, dass aus dem Schoß seiner Frau Atia das strahlende Licht der Sonne

aufgegangen sei: «Somniavit et pater Octavius utero Atiae iubar solis exor-
tum.»38 Auch Cicero soll im Traum in dem jungen Octavian den künftigen
<princeps> vorausgesehen haben, der die Bürgerkriege beendigen werde.39

Folgt man den neueren kulturanthropologischen Forschungsergebnissen,40 so

wird man in diesen Träumen die mit seiner Geburt konnotierte Metapher der

Theophanie des Augustus erkennen: Die vom <princeps> besonders im
Zusammenhang mit dem Sieg über Sextus Pompeius im Seegefecht von Mylae und
Naulochoi 36 v. Chr. und in der Seeschlacht von Actium 31 v. Chr. betriebene
Selbstidentifikation mit Apollo, dem Gott der Weissagung, - «Tuus iam regnat
Apollo» (Verg ecl. 4,10),41 - wurde metaphorisch auf dieses Mythologem bezogen,

so dass ihm mit der Bezeichnung des Namensprädikats <Apollinis filius>42

die Fähigkeit der Weissagung zugesprochen wurde. Zudem wurde ihm schon
bei seiner Geburt am 23. September die Weltherrschaft vorausgesagt.43

Unabhängig von der in der Forschung kontrovers diskutierten Frage, inwieweit
Augustus selbst an der Genese dieser Divinationen aktiv beteiligt war,44 entsprachen

sie einem breiten öffentlichen Erwartungshorizont der Bevölkerung auf ein

metaphorisches, von der Sibylle prophezeiten, im Siegel des Augustus in Form
einer Sphinx symbolisierten <regnum Apollinis>,45 auf «ein neue(s) Zeitalter und

36 Vgl. Paul Zanker, Augustus und die Macht der Bilder, München 52009, 52-61.
37 Suet. Aug. 94,4; Cass. Dio 45,1,2.
38 Suet. Aug. 94,4; Cass. Dio 45,1,3.
39 Plut. Cic. 44,3-5.
40 Vgl. u. a. Gregor Weber, Kaiser, Träume und Visionen in Prinzipat und Spätantike, Stutt¬

gart 2000, 1-23, 147-160. Zu den Prodigien vgl. Veit Rosenberger, Gezähmte Götter. Das
Prodigienwesen in der römischen Republik, Stuttgart 1998.

41 Vgl. u.a. Pierre Lambrechts, Die «Apollinische Politik» des Augustus und der Kaiserkult,
in: Gerhard Binder (Hg.), Saeculum Augustum II, Darmstadt 1988, 88-107; Robert Alan
Gurval, Actium and Augustus, Ann Arbor 1995, 87-136; John F. Miller, Apollo, Augustus
and the Poets, Cambridge 2009.

42 Suet. Aug 94,4.
43 Suet. 94,6; Cass. Dio 45,1,3-5.
44 Vgl. Robin L. Wildfang, The Propaganda of Omens. Six Dreams Involving Augustus, in:

Robin L. Wildfang/Jacob Isager (Hg.), Divination and Potents in the Roman World, Oden-
se 2000, 43-55; Annie Vigourt, Les Présages Impériaux d'Auguste à Domitien, Paris 2001.

45 Vgl. Plin. n.h. 37, 1,10; Suet Aug 50.



194 Heinz Sproll

eine(n) gottgesandten Herrscher» (Zanker),46 der dem sich mit Apollo identifizierenden

Augustus einen Handlungsrahmen schuf, in dem die auf ihn bezogenen
<omina> und seine eigenen Weissagungen ihm eine solche diskursive Performanz
verschafften, die es ihm ermöglichte, seinen Hauptkontrahenten Marcus Antonius
in der symbolischen Kommunikation zu besiegen, längst bevor er ihn militärisch 31

v. Chr. besiegt hatte. Mithin erlaubt ihm diese Hegemonie im Kampf um
Metaphern, das von den sibyllinischen Büchern geweissagte <saeculum aureum> des neuen

Aion47 unter den Schutz Apollos und Dianas zu stellen und aufsich zu beziehen.

Für die Fragestellung dieser Studie bleibt die Erkenntnis festzuhalten, dass

die vorchristlichen Mythologeme zu Augustus, in denen er selbst als Seher auftrat

oder an dem Divinationen sich erfüllten und aufgrund der an den <princeps>

gestellten öffentlichen Erwartungen als Matrix von Metaphern den festen Rahmen

für einen öffentlichen Erinnerungsraum schufen, in dem die auf ihn re-
ferenzierenden christlichen Anverwandlungen stattfinden konnten.

Vom paganen Mythologem zum christlichen Theologumenon: Die Metapher der
Tiburtinischen Sibylle

Erst unter der Voraussetzung der in dem festen Ordnungsrahmen des kommunikativen

Akzeptanzsystems des Prinzipats wirksamen, von Oktavian/Augustus
intendierten Deutungsmatrix konnte sich die hermeneutische Metamorphose pa-
ganer Mythologeme und Metaphern zunächst in mündlicher, später in schriftlicher

Kommunikation in christliche Theologumena vollziehen. Im Folgenden
soll mit Hilfe des Begriffs der <Chresis>48 die allmähliche mimetische Anver-
wandlung der Metaphorik der Pythia als Medium der Gottheit in christliche
Narrative der Tiburtinischen Sibylle gedeutet werden. Bei dieser <interpretatio
christiana> handelt es sich mitnichten um eine <Hellenisierung> und damit
behaupteten Verfälschung und Entfremdung des Glaubens von seinen biblischen
Ursprüngen (A. Harnack) (1851-1930)49 im Sinne der protestantischen
Dekadenztheorie,50 wie Papst Benedikt XVI. zu Recht in seiner Regensburger Rede
2006 kritisierte,51 sondern um eine hermeneutisch-heilsgeschichtliche Methodik

46 Zanker, Augustus und die Macht (wie Anm. 36), 56.
47 Vgl. Verg. ecl. 4,4 ff.
48 Vgl. Christian Gnilka, «Chresis». Die Methode der Kirchenväter im Umgang mit der anti¬

ken Kultur, Bd.l: Der Begriff des «rechten Gebrauchs», Basel/Stuttgart 1984, 13.
49 Adolf von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums, 3 Bde., Leipzig 41924;

ders., Das Wesen des Christentums (Leipzig 31900). Vgl. Christoph Markschies, Hellenisie-
rung des Christentums. Sinn und Unsinn einer historischen Deutungskategorie, Leipzig 2012.

50 Vgl. u. a. Franz Overbeck, Werke und Nachlass, Bd. 9: Aus den Vorlesungen zur
Geschichte der Alten Kirche bis zum Konzil von Nicaea 325 n. Chr., hg. v. Johann-Christoph
Emmelius, Stuttgart/Weimar 2006.

51 Christoph Dohmen (Hg.), Die «Regensburger Vorlesung» Papst Benedikts XVI. Im Dialog
der Wissenschaften, Regensburg 2007. Vgl. Michael Fiedrowicz, Theologie der Kirchen-



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie 195

in der Traditionslinie der römischen Übersetzungspraxis52 zur Selbstvergewisse-

rung durch philosophisch-theologische Klärung des christlichen Glaubens als

<vera philosophia> in der diskursiven Referenzierung und Auseinandersetzung mit
der Philosophie und mit Mythologemen der griechisch-römischen Kultur.53 Die

typologische Deutungsmethode Vergils54 mimetisch rezipierend wurden dabei
meist in apologetischer Absicht vorchristliche, meist aitiologische Narrative,
Metaphern und ikonographische Symbole in dem Sinne christlich gedeutet, dass sich
in ihnen gemäß dem Theologumenon der <praeparatio evangelica> bereits Spuren
der kommenden Incarnation des <Logos> abzeichneten.55 Implizit waren solche

aitiologischen und christliche Narrative mithin von der heilsgeschichtlichen Struktur

bestimmt, deren <telos> in der Epiphanie des Herrn «als aber die Zeit erfüllt
war» (Gal 4,4) ausgesagt ist. Die besondere Aufmerksamkeit dabei galt der
Divination der Sybille von Cumaei in der Metapher der Theophanie des von einer

Jungfrau geborenen Kindes.56

FI(LIO) DEIAU(GUSTUS) SACR(A VIT). Die Metapher der Theophanie des

Augustus als Theologumenon im Dienste der Epiphanie Jesu Christi und als

frühchristliches Gründungsnarrativ

Der erst in der neueren Forschung als Quelle beachtete Johannes Malalas von
Antiochien (ca. 490-575),57 Gelehrter am Hofe Kaiser Justinians, erzählt im 10. Buch
seiner 18 Bücher umfassenden Chronographia aus den 70er Jahren des 6.

Jahrhunderts58 als erster unter den christlichen Autoren von der Theophanie des Augus-

väter, Freiburg/Br. 2007; ders., Apologie im frühen Christentum: die Kontroverse um den
christlichen Wahrheitsanspruch in den ersten Jahrhunderten. Paderborn/München/Wien/
Zürich 22001.

52 Vgl. Vismann, Das Recht und seine Mittel (wie Anm. 12), 34-48.
53 Hierzu immer noch grundlegend Hugo Rahner, Griechische Mythologie in christlicher

Deutung, Basel 1984.
54 Vgl. u.g. Gerhard Binder, Aeneas und Augustus: Interpretationen zum 8. Buch der Aeneis,

Meisenheim am Glan 1971, 1-6; Antonie Wlosok, Vergil in der neueren Forschung, in:
Gymnasium, 80 (1983), 121-151.

55 Vgl. Röm 1, 19-29; Just. Martyr, apol. II, 13, in: André Wartelle (Hg.), Saint Justin.
Apologies, Paris 1987, 214—217 zum Logos spermatikos. Vgl. Fiedrowicz, Apologie (wie
Anm. 51), 39-43; Sproll, Imperium (wie Anm. 24).

56 Verg. ecl. 4,4ff. Vgl. Aen 6,9-13.
57 Vgl. Mischa Meier/Christine Radtki/Fabian Schulz (Hg.), Die Weltchronik des Johannes

Malalas. Autor - Werk - Überlieferung, Stuttgart 2016; Warren Treadgold, The Byzantine
World Histories of John Malalas and Eusthatius of Epiphania, in: International History
Review, 29/4 (2007), 709-745.

58 Zur Textausgabe vgl. Elizabeth und Micheal Jeffreys/Roger Scott/Brian Croke u. a. (Hg.), The
Chronicle of John Malalas. A Translation, Melbourne 1986; deutsch: Johannes Malalas,
Weltchronik. Übersetzt von Hans Thum u. Mischa Meier, mit einer Einleitung v. Claudia
Drosihn, Mischa Meier und Stephan Priwitzer (Bibliothek der griechischen Literatur, hg. v.
Peter Wirth 69), Stuttgart 2009 (danach zitiert). Vgl. Laura Mecella, Giovanni Malala e il ruolo
del principato Augusteo nella storia universale, in: Paideia, 68 (2013), 349-373.



196 Heinz Sproll

tus in seinem 42. Regierungsjahr, als die Jungfrau Maria ihm in dieser Erscheinung
die Geburt Jesu Christ verkündete. In diesem metaphorischen Narrativ hat bereits
der Stern von Bethlehem den Magiern gegenüber eine weissagende Bedeutung.59
Während Herodes den Mord an den Kindern aus Furcht vor dem von den Magiern
angebeteten künftigen König der Juden verübt,60 fragt Augustus im 55.

Regierungsjahr die delphische Pythia, im lateinischen Westen die Tiburtinische Sibylle
genannt, wer der künftige Weltenherrscher sein werde. Dem von ihr geweissagten
Kind aus dem Volk der Juden errichtet der <princeps> einen Altar auf dem Capitol
mit einer lateinischen, von Malalas ins Griechische übertragenen Inschrift:

«Und Augustus Caesar verließ die Orakelstätte, begab sich auf das Kapitol und
stellte dort einen großen, hohen Altar auf; er schrieb darin in lateinischen Lettern
ein: Dieser Altar ist des erstgewordenen Gottes. Dieser Altar befindet sich auf dem

Kapitol bis heutigentags, wie der weise (Chronograph; pers. Anmerkung) Timotheus

geschrieben hat.»61

Dieses Monument als Symbol imperialer Repräsentation gilt in dem nunmehr
christlich geprägten Bildungsgedächtnis der griechisch-römischen <paideia>62 nicht

nur als Beweis, dass sich die Weissagung erfüllte, sondern auch als Realsymbol für
den durch die <providentia Dei> inspirierten Glauben des Augustus an die Epiphanie
des Logos. In Verbindung mit dem Weihnachtsevangelium des Lucas63 wurde so

das metaphorische und mithin heilgeschichtliche Narrativ der <translatio> der Krippe
des Jesuskindes von Bethlehem auf das Kapitol generiert, auf das sich die
mittelalterlichen metaphorischen Narrative zur Theophanie des Augustus beziehen sollten.

Wahrscheinlich bezog sich auf den von Malalas erwähnten Altar mit der
Inschrift «haec ara filii Dei est» die im Chronicon Palatinum64 eines römischen

Anonymus von 74065 erwähnte selbige Inschrift in der der Jungfrau Maria
geweihten Kapelle mit dem Namen Santa Maria in Capitolio.66 Auch die Descrip-

59 Math 2,2, 9-10.
60 Math 2,16-18. Vgl. Malalas, Weltchronik (wie Anm. 58), Buch 10,4, 240.
61 Malalas, Weltchronik (wie Anm. 58), Buch 10,5, 242.
62 Vgl. Johann Martin Thesz, Die christliche Paideia des Johannes Malalas, in: Meier u. a.

(Hg.), Die Weltchronik des Johannes Malalas (wie Anm. 57), 27^13.
63 Luc 2,1—5. Vgl. Joseph Ratzinger/Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Prolog. Die Kindheits¬

geschichten, Freiburg/Basel/Wien 2012; Marius Reiser, Wie wahr ist die Weihnachtsgeschichte?,

in: Erbe und Auftrag, 79 (2003), 451-463.
64 Vgl. Biblioteca Apostolica Vaticana, ed. II Voss, Cod. Pal. Lat. 277, Mise. 11. Auf diese

Quelle bezieht sich T. Mommsen (Hg.), Laterculus Imperatorum Romanorum Malalianus
ad a. DLXXIII, in Chronica minora saec. IV, V, VI, VII (MGH A.A XIII), Berlin 1898,
424-437. Vgl. Ronald E. Malmström, Santa Maria in Aracoeli at Rome, Diss., New York
1973, 3-19; Margherita Guarducci, Ara Coeli, in: Rendiconti della Pontificia Accademia
Romana di Archeologia, XXIII-XXIV (1947), 277-290.

65 Vgl. Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23), 142.
66 Vgl. Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23), 143: Der Autor nimmt an, dass

eine Handschrift der Chronographia des Malalas in einem griechischen Kloster auf der



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie 197

tio lateranensis ecclesiae aus dem späten 11. Jahrhundert erwähnt einen früher
existierenden Altar mit derselben Inschrift «Haec ara filii Dei est» im
Zusammenhang mit der Metapher der Theophanie des Augustus.67 Ob eine Kapelle an
der Stelle der dem <priceps> geweihten der <Fides Augusta), von Augustus dem
Sohne Gottes Fl(LIO) DEI AUG(VSTVS) SACR(AVIT) umgewidmeten
Heiligtum stand, ist ebenso fraglich.68 Ebenso fraglich ist die noch weitergehende
Hypothese, dass der Tempel der Iuno Moneta auf der <arx> als Tempel der

<Mnemosyne - nomen est omen> -, und das sich östlich davon befindliche
Auguraculum als <genii loci) einen Erinnerungsraum begründet hätten, der alle

späteren paganen und christlichen Heiligtümer generiert habe.69

Für die Frage nach der Genese und Wirkungsgeschichte des metaphorisierten
Mythologems der Theophanie des Augustus und seiner mimetischen Aneignung
in einem christlichen Erinnerungsraum ist seine geistesgeschichtliche Entfaltung
bedeutender als die Geschichte seiner Visualisierung in einem Monument. Für
die Christianisierung des paganen Mythologems dürfte daher die narrative Metapher

von der Konversion Constantin des Großen (275/85-337) durch die Erscheinung

<in hoc signo vinces) vor der Schlacht an der Milvischen Brücke 31270 gerade

wegen der großen zeitlichen Nähe zu diesem Ereignis eine bedeutende Rolle
gespielt haben. Diese metaphorische Theophanie setzt sich einerseits bewusst von
dem paganen Orakelwesen ab,71 deutet aber andererseits die durch den Traum
vermittelte Konversion Constantins und seine das Christentum favorisierende
Politik72 so, dass sie in einem aitiologisch-heilsgeschichtlichen Zusammenhang mit
der Incarnation des <Logos> in der Heilszeit des <saeculum Augustum> steht.

Ganz im Sinne mittelplatonischer Theologumena73 und mithin die paganen
Mythologeme hinter sich lassend steht in der Substanztheologie des Eusebius

von Caesarea (ca. 264-339) der Synchronismus zwischen dem <saeculum Au-
gustum> und dem in der Incarnation des <Logos> sich erfüllende Heilswille Gottes

in einem Abbild-Urbildverhältnis, so dass der <princeps> im Dienste der
göttlichen Heilsoikonomia und der Prinzipat als providentielle Koinzidenz mit der

<arx> aufbewahrt und nach der Latinisierung des Klosters während des Pontifikats Gregors
III. (731-741) übersetzt und aktualisiert wurde.

67 Malmström, Santa Maria in Aracoeli (wie Anm. 64), 57, 268. Vgl. Marina Carta/Laura
Russo, Santa Maria in Aracoeli, Rom 1988, 12.

68 Vgl. u. a. Christian Huelsen, The Legend of Aracoeli, in: Journal of British and American
Archeological Society of Rome, 4 (1907), 39-48.

69 Vgl. Galinsky (Hg.), Memoria Romana (wie Anm. 14), 1.
70 Eus v.c. 1, 27-32; Lact mort. Pers. 44,1-9; vgl. Klaus M. Girardet, Der Kaiser und sein

Gott, Berlin/New York 2010.
71 Eus v.c. 1,27, 2,4; Lact mort. pers. 44,7 mit Bezug auf die sibyllinischen Bücher, die Ma-

xentius befragt hatte.
72 Vgl. Girardet, Kaiser (wie Anm. 70).
73 Vgl. Ilona Opelt, Augustustheologie und Augustustypologie, in: Jahrbuch für Antike und

Christentum, 4 (1961), 44-57, bes. 7-50.



198 Heinz Sproll

Epiphanie des Herrn gedeutet werden kann: «Nun aber ist das Werk des über
allen stehenden Gottes gewesen, dass er durch die noch größere Furcht vor der
obersten Macht (des <princeps>) die Feinde seines Logos unterworfen hat.»74

Heilsgeschichtlich begründet Eusebius seinen Diskurs mit der Strukturanalogie

zwischen der <Pax Augusta> und dem christlichen Friedensreich Con-
stantins: Wurde durch die <Pax Augusta) das nationaljüdische Königtum ebenso
wie die hellenistische Polyarchie überwunden, so wurde der vermittels der
Universalmonarchie Constantins zur universalen Geltung gebrachte Monotheismus
des Christentums der pagane Polytheismus mit seinen Dämonen obsolet, damit
das bereits mit der Epiphanie Christi anbrechende Eschaton sich im christlichen
<Aion> heilsgeschichtlich entfalten kann.75

Mehr noch: Constantin selbst christianisiert durch seine entpaganisierende Exegese

den von Augustus begründeten Erinnerungsraum, indem er in seiner Rede an

den <coetus Sanctorum) vom Karfreitag, den 16. April 314,76 die sibyllinische
Prophétie der 4. Ecloge Vergils77 40 v. Chr. auf die Geburt Jesu Christi hin deutet.

Dabei entschlüsselte er nach seinem Selbstverständnis die allegorisch kodierte
Prophétie des augusteischen Dichters. Sich der den Kirchenvätern geläufigen
exegetischen Methode der Allegorese bedienend stellt sich Constantin mithin in eine aitio-
logisch-heilsgeschichtliche Traditionslinie zu Augustus, der auf die Divinisierung in

Form des <dominus> Titels verzichtend dem wahren <Soter> Jesus Christus als <Divi
filius)78 die Herrschaft über die Welt in einem neuen <Aion> durch die von Vergil
kommunizierte messianische Prophétie79 eingeräumt habe - ein nunmehr christianisierter

Topos aus der Maecenas-Rede des Cassius Dio (155-235), demzufolge
Augustus die vom Senat angebotene Apotheose durch die <dominus>-Anrede ablehnte.80

Mittels dieses in dem kirchlichen Bildungsgedächtnis bis in die Neuzeit
stabilen Erinnerungsraums konnte sich die providentielle Funktion des Augustus
als Theologumenon zum normativen Maßstab entfalten, an dem die christlichen
Apologeten das Verhalten der nachfolgenden Kaiser gegenüber den Christen
messen und mittelalterliche Theologen ihr Regulativ der dem <bonum commune)

verpflichteten Herrscher des <Sacrum Imperium Romanum) entwarfen.81

74 Eus d.e. 3,7; h.e. 1,5,2; 4, 26,7.
75 Sproll, Imperium (wie Anm. 24).
76 Konstantin, Oratio ad Sanctorum Coetum. Rede an die Versammlung der Heiligen. Eingeleitet

und übersetzt von Klaus Martin Girardet (Fontes Christiani 55), Freiburg 2013,109—115.
77 Verg. ecl. 4,7.
78 Vgl. Anthony E. Raubitschek, The «Son of God». Augustus, Jesus, in: The Ancient World,

32/2 (2001), 215-216; Luciano Canfora, Augusto. Figlio di Dio, Bari/Rom 2015.
79 Konstantin, Oratio (Anm. 76), 19,3, 203 mit Bezug auf Verg. ecl 4,7.
80 Cass. Dio 52, 14—41. Vgl. Jochen Bleicken, Der politische Standpunkt Dios gegenüber der

Monarchie, in: Hermes, 4 (1962), 444^167. Vgl. Suet Aug 53,1; Tert apol 34,1.
81 Vgl. u. a. Marion Giebel, Augustus, Reinbeck 1984, 133-134; Werner Dahlheim, Augustus,

München 2010, 396^105; Jürgen Strothmann, Augustus and the Carolingians, in:
Goodman (Hg.), Afterlives (wie Anm. 20), 138-151.



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie 199

Der Stern von Bethlehem wird in den Mirabilia Urbis Romae, von einem
Kanonikus an St. Peter in Rom zwischen 1140 und 1143 verfasst,82 zur Metapher
für die nunmehr christlich gedeutete Theophanie des Augustus. Als <descriptio
urbis> bieten die Mirabilia eine Archäologie des Wissens, indem sie die
Topographie der antiken <Urbs> unter dem Palimpsest der sich ihrer antiken Größe
erinnernden mittelalterlichen Stadt entdecken. Im Kontext der bereits in der Antike
erfolgten Kanonisierung der Augusteer im griechisch-römischen Bildungsgedächtnis

der <paideia> wird die Sibylle anstelle der Pythia, ganz auf Vergils 4. Ecloge83

referenzierend, die zentrale Metapher des lateinisch-christlichen geschichtskultu-
rellen Erinnerungsraums,84 über die nicht nur die <Chresis>85 der Aneignung
paganer Sinngehalte in christliche Interpretamente vermittelt wird, sondern sich
auch die päpstliche Deutungshoheit um die Metapher der Theophanie des von
Augustus gestifteten, christlich anverwandelten Erinnerungsraums im Kampf
gegen byzantinische und kaiserliche Legitimationsansprüche bedient. Im Sinne des

kurialen Narrativs der <translatio imperii) auf die (cathedra Petri) im Sinne der

(potestas directa in temporalibus)86 wird mithin Augustus in den Mirabilia in seiner

providentiellen Funktion als christlicher Seher in christologischer Deutung zur
Kontrastfolie, vor der sich die wahre Göttlichkeit Jesu Christi deutlich abhebt.

Am Beginn der Mirabilia steht das Narrativ vom (Senatus consultum), Augustus

zu divinisieren, da er der Welt Frieden und Wohlstand gebracht habe. Sich an
die Sibylle von Tibur wendend erfährt der <princeps> die Antwort in Form des

eschatologischen Acrostichon, deren ersten 3 Verse die Mirabilia in leicht veränderter

Form aus der damals schon kanonischen Civitas Dei des Aurelius Augustinus

(354-430)87 zitieren:

82 Mirabilia Urbis Romae. Die Wunderwerke der Stadt Rom. Einleitung, Übersetzung und
Kommentar von Gerlinde Huber-Rebenich, Martin Wallraff, Katharina Heyden und Thomas
Krönung, Freiburg 2014 (danach zitiert). Vgl. Roberto Valentini/Giuseppe Zuchetti (Hg.), Mirabilia

urbis Romae, in: Codice Topografico délia Città di Roma, Vol. 3, Rom 1946, 3-65; Nine
Robijntje Miedema, Die Mirabilia Romae. Untersuchungen zu ihrer Überlieferung mit Edition
der deutschen und niederländischen Texte, Tübingen 1996, 7-11,437-465; Dale Kinney, Fact
and fiction in the Mirabilia urbis Romae, in: Eamonn O. Carragâin/Carol Neuman De Vegvar
(Hg.), Roma felix. Formation and Reflections ofMedieval Rome, Aldershot 2007,235-252.

83 Verg. eel. 4,4 ff.
84 Vgl. u. a. Anthony Cutler, Octavian and the Sibyl in Christian Hands, in: Vergilius, 11

(1965), 22-32; Anke Holdenried, The Sibyl and her Scribes. Manuscripts and Interpretation
of the Latin Sibylla Tiburtina c. 1050-1500, Aldershot 2006.

85 Gnilka, «Chresis» (wie Anm. 48), passim.
86 Vgl. Friedrich Kempf SJ, Papsttum und Kaisertum bei Innocenz III: Die geistigen und

rechtlichen Grundlagen seiner Thronstreitpolitik (Miscellanea Historiae Pontificiae XIX),
Rom 1954, 65-84; Werner Goez, Translatio Imperii. Ein Beitrag zur Geschichte des
Geschichtsdenkens und der politischen Theorien im Mittelalter und in der frühen Neuzeit,
Tübingen 1958, 157-198.

87 Aug civ Dei 18,23,3: Iudicii Signum tellus sudore madescet. E caelo rex adveniet per
saecla futurus. Scilicet in came praesens ut iudicet orbem.



200 Heinz Sproll

«Hoc pro certo erit, domine imperator
iudicii signum, tellus sudore madescet;
E caelo rex adveniet per saecla futurus,
Scilicet in came praesens, ut iudicet orbem
et cetera quae secuntur.»88

Indem Augustinus, sich auf Lactantius (ca. 250-ca. 320) berufend die ery-
thräische Sibylle aufgrund ihrer Weissagung der Incarnation des <Logos> an der
<Civitas Dei> teilhaben ließ,89 generierte er die Matrix, in deren Deutungsrahmen
die Mirabilia sich im folgenden bewegen: So erfährt Augustus durch die Sibylle
die Vision, in der ihm die Jungfrau mit dem Kind auf den Armen über dem
himmlischen Altar erscheint:

«Ilico apertum est caelum et nimius splendor irruit super eum; vidit
in caelo quandam pulcherrimam virginem stantem super altare, puer-
um tenentem in bracchiis. Miratus est nimis... w90

Einer überirdischen Stimme wird dabei das Zitat aus dem Chronicon Palati-
num: «Haec ara filii Dei est»91 in den Mund gelegt. Augustus, von dieser
Erscheinung überwältigt, stürzt zu Boden und betet das ihm offenbarte Jesuskind an.
Anschließend legt er vor dem Senat Zeugnis von der Epiphanie des Herrn ab.

Die Mirabilia erzählen nicht nur das Gründungsnarrativ der ersten Kirche in
Rom, die an der Stelle des Schlafgemachs des Augustus errichtet wurde und auf
deren Fundamente die Basilika Sancta Maria in Aracoeli gebaut wurde, sondern
besonders auch die Unterwerfung der paganen, weltlichen Macht unter die
universal gültige Wahrheit des christlichen Glaubens.92

Bezieht man Varianten des Mirabilia-Narrativs93 auf die augusteischen
Anfänge der Basilica Santa Maria in Trastevere mit dem die Geburt Jesu
ankündenden <fons olei>94 in die Analyse mit ein, so lässt sich unschwer die
metaphorische Deutung des Mythlogems der Ölquelle als Symbol des <adventus>

Octavians von seiner zweiten siegreichen Rückkehr von Sizilien 36 v. Chr.,95 in
der <interpretatio Christiana) bereits bei Orosius,96 als Divination des <adventus>

Jesu Christi und seiner Epiphanie in den christlichen Erinnerungsraum verorten.

88 Mirabilia (wie Anm. 82), 11, 80.
89 Aug civ Dei 18,23,5.
90 Mirabilia (wie Anm. 82), 11, 82.
91 Mirabilia (wie Anm. 82), 11, 82.
92 Vgl. Boeye/Pandey, Augustus as Visionary (wie Anm. 23), 156.
93 Vgl. Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23), 144-145: Der Autor nennt eine ca.

10 Jahre jüngere Fassung der Graphia aurea Urbis Romae und erwähnt noch eine
Kompilation des Gottfried von Viterbo von 1188.

94 Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23), 145.
95 Vgl. Cass. Dio 48, 43,4.
96 Oros hist. 6,20,6.



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie 201

Der Unterschied zur Chronographie?1 des Malalas und zum Chronicon Pala-
tinum98 ist frappant: Empfängt Augustus dort die Weissagung noch von der

Pythia, richtet sich in dem Mirabilia-Narrativ und seinen Varianten die Epiphanie

des Herrn unmittelbar an den ihn anbetenden und in seinem Dienst stehenden

Augustus im Sinne eines mithin formativen metaphorischen heilsgeschichtlichen

Theologumenons der mittelalterlichen Kirche.

Die Monumentalisierung der christlichen Metaphorik: Der Altar des Augustus
in der Basilica Sancta Maria in Aracoeli als Erinnerungsort und seine

ikonographische Botschaft

Die Monumentalisierung des metaphorischen Narrativs im Altar der Basilica
Sancta Maria in Aracoeli, die wahrscheinlich auf den Erinnerungsort des Tempels

der Juno Moneta, der Göttin der <memoria>, von 343 v. Chr. referenzierte,"

- <nomen est omen>, ermöglicht den mittelalterlichen Pilgern, die die Ruinen
des antiken Rom als <mirabilia> wahrnahmen,100 gleichwohl die <memoria> als

metaphorisierte Imagination der unmittelbaren Begegnung mit der Theophanie
des Augustus. Indem in den Mirabilia das metaphorische Narrativ des Malalas
vom physischen Altar nunmehr in ein metaphysisch-heilsgeschichtliches Theo-
logumenon mimetisch-metaphorisch transformiert wird, erfolgt eine
heilsgeschichtliche Vermittlung zwischen Vergangenheit und Gegenwart, Profanem
und Sakralem, dinghaftem Diesseits und transzendentem Jenseits.

Dem heutigen Besucher ist der intertextuelle Zusammenhang der
monographischen Botschaft des dem Kapitol gegenüberliegenden Hauptaltars in der

Apsis der vor 1143 errichteten damaligen Benedediktinerbasilica Sancta Maria
in Capitolio101 und der Semantik der Mirabilia nicht sofort evident, da nach der
Übernahme durch die Franziskaner 1248, dem Umbau in den 1260er Jahren mit
der Achsendrehung um 90 Grad und der völligen Umgestaltung des Chors im
16. Jahrhundert mit der Erhöhung des Fußbodens sich dieser Hauptaltar
nunmehr fast unscheinbar unter dem Boden des nördlichen Transepts der heutigen
Basilica befindet. Auf dem in den Hauptaltar eingelassenen Porphyrsarkophag
mit seinem mit reichhaltigen Kosmateninkrustationen bekleideten Paliotto ist
auf drei Ebenen die Theophanie des Augustus dargestellt. Auf der ersten kniet
Augustus auf der linken Seite im Zwickel eines von gedrechselten Säulen ge-

97 Malalas, Weltchronik (wie Anm. 58), passim.
98 Chronicon Palatinum (wie Anm. 64), passim.
99 Vgl. Galinsky (Hg.), Memoria Romana (wie Anm. 14), 1; Carta/Russo, Santa Maria in Ara¬

coeli (wie Anm. 67), 7.
100 Vgl. Peter Burke, The Renaissance Sense of the Past, London 1989, 2.
101 Vgl. Carta/Russo, Santa Maria in Aracoeli (wie Anm. 67), 19; Cutler, Octavian (wie Anm.

84), 25. Zur Datierung vgl. Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23), 141. Ich
folge Schimmelpfennigs Datierungsvorschlag.



202 Heinz Sproll

tragenen mit farbigen Mosaiken reichlich besetzten und antikisierenden
Kapitellen versehenen Bogens, der ein Ziborium andeutet. Auf den Knien betet er
die im rechten Zwickel in einer halo-ähnlichen Mandorla dargestellte Erscheinung

Mariens mit dem Jesuskind mit der Weltkugel in seiner Rechten
ehrfurchtsvoll an. Die im Hintergrund und darunter liegende sich befindliche zweite

Ebene zeigt einen perlenbesetzten Bogen inmitten üppiger pflanzlicher
Motive, in dessen Zentrum, mithin in der dritten Ebene, ein Medaillon des mit
einem Kreuz versehenen (Agnus Dei> steht, dessen Blut in einen Kelch fließt.
Darunter erlaubt eine Fenestrella, eingerahmt von einem angedeuteten Ziborium
den Gläubigen den Blick auf die im Innern liegenden Reliquien. Sie werden
damit eingeladen, in symbolischer Kommunikation unmittelbar an der Theophanie
des Augustus teilzunehmen und von ihr Zeugnis abzulegen. Obwohl die Sibylle
nicht dargestellt wird, ist es nicht ausgeschlossen, dass die Gläubigen das weit
verbreitete Narrativ ihrer Weissagung im Bewusstsein hatten.102

Im Unterschied zu früheren Annahmen wird in der heutigen Forschung die
antikisierende figurative Sprache des Augustusaltars in der Basilika Sancta Maria
in Aracoeli nicht einfach als Illustration der Mirabilia interpretiert,103 wenngleich
das Mosaik mit der Jungfrau und dem Kind den in den Mirabilia erwähnten
himmlischen Altar zeigen. Vielmehr referenziert der Kosmatenaltar mit seiner

Inschrift auf der Mensa auf den Altar <ara filii dei> des Augustus, der durch das

Chronicon Palatinum104 im römischen Erinnerungsraum verankert war:

«LVMINIS HANC ALMAM MATRIS QVI SCANDIS AD
AVLAM CVNTARUM PRIMA QVE FVIT ORBE SITA
NOSCAS QVOD CESAR TVNC STRVXIT OCTAVIANVS HANC
ARA CELI SACRA PROLES CVM PATET EI.»

Der semantische Sinn dieser Inschrift erschließt sich, wenn man unter
Berücksichtigung ihrer Metrik105 und einer Lesart seit dem 12. Jahrhundert nur der
beiden letzten Verse bei ARA über dem zweiten A einen Strich anstelle der
fehlenden Endung M als Konjektur ergänzt: (Noscas quod Cesar tunc struxit Octa-
vianus hanc aram (statt ara) celi sacra proies cum patet ei> ((Wisse, dass Caesar
Octavianus damals diesen Altar des Himmels baute, als die göttliche Nachkommenschaft

ihm erscheint)).106

102 Vgl. Cutler, Octavian (wie Anm. 84), 25-26. Der Autor geht davon aus, dass der Augus-
tusaltar auf die Mirabilia keinen Bezug nahm, da er die Sibylle nicht darstellt.

103 Schimmelpfennig, Die Geburt Jesu (wie Anm. 23), 143-144: Der Autor lässt zeitlich den
Altar den Mirabilia vorausgehen.

104 Chronicon Palatinum (wie Anm. 64), passim.
105 Vgl. Boeye/Pandey, Augustus as Visionary (wie Anm. 23), 166.
106 Vgl. Christian Huelsen, Le chiese di Roma nel Medio Evo, Florenz 1927, 323-324: Der Autor

bezieht das Wort coeli auf das Wort proles. Vgl. Schimmelpfennig, Jesu (wie Anm. 23), 141:
Ich folge Schimmelpfennigs Übersetzungsvorschlag.



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie 203

Bedeutsam für die Deutung des christlichen Erinnerungsraums ist der
Tempuswechsel vom Perfekt des Verbs <struxit> auf das Praesens des Verbs <patet>:

Damit ist die heilsgeschichtliche Funktion des Augustusaltars semantisch
bestimmt, die Theophanie des Augustus nicht nur als geschichtliches Ereignis den

Gläubigen zeichenhaft zu bezeugen, sondern sie zugleich der Kategorie der Zeit
zu entziehen, sie in eine nie endende Gegenwart zu entrücken und sie mithin zu
verewigen. Umgekehrt legitimiert und sakralisiert die im Zusammenhang mit der

metaphorischen Theophanie des Augustus erbaute ARA COELI den in der sinnlichen

Erfahrung sichtbaren Altar. Der Kosmatenaltar veranschaulicht mithin das meta-

phorisierte Theologumenon der Theophanie des Augustus so, dass er zwischen den

Kategorien von Vergangenheit und Gegenwart, sinnlicher Erfahrung und mystischer
Schau in reziproken Referenzen vermittelt und damit einen kommunikativen
Resonanzraum schafft, der weit über das Bildungsgedächtnis der Eliten hinaus reichte.

Augustus erscheint in diesem in der Altarinschrift ebenso wie in der
figürlichen Darstellung generierten christlichen Erinnerungsraum als Erbauer dieser
ersten Kirche Roms auf dem Kapitol, dem Machtzentrum - und primordialen
Sakralort der vorchristlichen <Urbs>. Indem die antikisierenden dekorativen
Elemente des Kosmatenaltars auf die Kunst des frühchristlichen Roms des 4. und 5.

Jahrhunderts referenzieren, zitieren sie Stilelemete, die im Kirchenbau Roms, so
auch in Sancta Maria in Trastevere, im 12. Jahrhundert im Kontext der <re-

novatio> Roms107 ihre Renaissance erlebten. Dabei wetteiferten sie mit nicht
weniger bedeutenden Patriarchalbasiliken wie St. Peter, St. Salvator, Giovanni in
Laterano oder Santa Maria Maggiore.108

In diesem neu belebten Erinnerungsraum referenziert die Inschrift «A Cu-
biculo Augustorum» auf der dritten Säule links im Kirchenschiff der ab 1248

nunmehr franziskanischen Basilica Sancta Maria in Aracoeli als Erinnerungsort
neben dem inzwischen in das Querhaus gerückten Kosmatenaltar die
Ikonographie der Theophanie des im Dienste Jesu Christi sehenden Augustus an
prominenter Stelle für die in das Kirchenschiff eintretenden Gläubigen. Mehr noch:
Das römische Capitol wird nach diesem Gründungsnarrativ parallel oder vermutlich

in Konkurrenz zu Bethlehem zum Ort der Epiphanie, so dass nunmehr der
vorchristliche Augustus in seiner providentiellen Funktion der <praeparatio
christiana> zum Adressaten und Zeugen wurde, an den sich als Ersten der Herr in
seiner Epiphanie offenbarte. Damit gaben die Franziskaner diesem Narrativ im 14.

und 15. Jahrhundert nicht nur neuen Auftrieb, sondern vergrößerten den ohnehin
schon durch die liturgische Bedeutung des benediktinischen Kosmatenaltars des
12. Jahrhunderts gestifteten kommunikativen Erinnerungs- und Resonanzraum: So

107 Vgl. Peter Cornelius Claussen, Renovatio Romae. Erneuerungsphasen römischer Architektur im
11. und 12. Jahrhundert, in: Bernhard Schimmelpfennig/Ludwig Schmugge (Hg.), Rom im Hohen

Mittelalter. Festschrift f. Reinhard Elze, Sigmaringen 1992, 87-125.
108 Vgl. u. a. Boeye/Pandey, Augustus as Visionary (wie Anm. 23), 168-170.



204 Heinz Sproll

wurde in der Zeit der Hochscholastik der Augustusaltar sichtbares Zeichen für das

unsichtbare Mysterium der Epiphanie des Herrn mit der Intention, die Gläubigen
vermittels der Botschaft des sakralen Symbols in Analogie zur Theophanie des

Augustus an der eucharistischen Realpräsenz Christi teilhaftig werden zu lassen.

In dem Maß wie sich das Aracoelinarrativ in der Folgezeit von seinem

topographischen Ort löste, bekam es im Sinne der intendierten Generierung von
Erinnerungsräumen als Metapher eine universale Bedeutung für das gesamte Abendland:

Von der in Latein und diversen Volkssprachen verbreiteten und in mehr als

eintausend Manuskripten überlieferten Legenda Aurea des Jacobus de Voragine
(ca. 1270)109 bis zur Renaissancemalerei, genannt sei hier nur stellvertretend das

Gemälde der Disputa del Sacramento (1509-1510) in den Stanzen des Raffael,
kann die Theophanie des Augustus im Dienste des Herrn im abendländischen

Bildungsgedächtnis als universale Metapher heils- und universalgeschichtlicher
Diskurse über das Mittelalter hinaus110 nicht hoch genug eingeschätzt werden, stellt
doch dieses metaphorische Narrativ die geschichtskulturelle Integrationsklammer
dar, die den gemeinsamen Erinnerungsraum des <Orbis christianus> und der

okzidentalen Kultur zusammenhielt und immer noch formativ bestimmt.111

Fazit

Die Ergebnisse vorliegender Studie lassen sich folgendermaßen zusammenfassen:

Die semiotische Funktion der untersuchten Metaphorik wird darin gesehen,
dass sie nicht nur die Ebenen von Signifikat und Signifikant, sondern auch von
Unsichtbarem und Sichtbarem, Transzendenz und Immanenz, Ewigkeit und Zeit
in ein metaphorisiertes Abbildungsverhältnis setzt.

1. Bereits zur Zeit des saeculum Augustum haben Narrative Augustus als
Seher im Kontext einer Selbstzuschreibung als <princeps> und der ihm verliehenen
auctoritas eine sakrale dignitas verliehen, die weit über die bisherige Funktion
des Pontifex Maximus herausragte.

Indem diese geradezu soteriologische Qualität ihn als Schöpfer der aetas

aurea in Eintracht mit der kosmischen Ordnung verstand, wurde das metaphorische

Paradigma von seinen Divinationen nicht nur generiert, sondern im festen

109 Vgl. Richard Klein, Das Bild des Augustus in der frühchristlichen Literatur, in: Raban von
Haehling (Hg.), Rom und das himmlische Jerusalem. Die frühen Christen zwischen
Anpassung und Ablehnung, Wiesbaden 2000,205-236, bes. 205.

110 Vgl. Goodman (Hg), Afterlives (wie Anm. 20), passim.
111 Vgl. u. a. Doyle, Empires (wie Anm. 19); Münkler, Imperien (wie Anm. 19); Volker Rie¬

del, Augustus und die Errichtung des Prinzipats aus der Sicht des 20. Jahrhunderts. Zur
publizistischen, wissenschaftlichen und literarischen Rezeption einer «Konservativen
Revolution» im 20. Jahrhundert, in: Paideia, 68 (2013), 375-407; Jean-Marie Pailler, Auguste
en France au XXe siècle. De l'occultation à la redécouverte, in: Mélanges de l'École
française de Rome, 123/2 (2011), 409-416.



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie 205

Ordnungsrahmen des kommunikativen Akzeptanzsystems des Prinzipats und
mithin in einem so generierten formativen Erinnerungsraum intentional mit
normativem Anspruch an die folgenden Generationen tradiert.

2. Im Bildungsgedächtnis derpaideia verankert konnte diese intendierte
Deutungsmatrix in mimetischer Neu-Interpretation als christliches Theologumenon
seine volle Wirksamkeit entfalten: Das Mythologem von der Pythia als Medium
der Gottheit wurde im Zuge der Chresis in das christliche Narrativ der Tibur-
tinischen Sibylle anverwandelt. In der christlichen Übersetzungspraxis der inter-
pretatio Christiana erfolgte mithin keine «Hellenisierung», sondern eine ge-
schichtstheologische Transzendierung, in der Augustus metaphorisch in seiner

heilsgeschichtlichen Funktion als Adressat der Botschaft von der Geburt Jesu

Christi und als sein demütiger Zeuge und Diener gedeutet wird.
3. Dieses metaphorisierte Theologumenon der Theophanie des Herrn wurde

nach vorgängiger, langer oraler Tradierung in dem Narrativ des Johannes Mala-
las von Antiochia und in den Mirabilia Urbis Romae in dem intendierten festgelegten

Erinnerungsraum bis weit ins Mittelalter referenziert und mithin die

Erinnerung an den Jesus Christus anbetenden und in seinem Dienst stehenden

Augustus als Visionär in geringfügigen Variationen gegenwärtig gehalten. Indem
Augustus der Erste war, dem sich der Herr in seiner Epiphanie offenbarte,
erfüllte er gerade auch als Zeuge dieser Offenbarung seine Sendung in der provi-
dentiellen Funktion der praeparatio evangelica. Zugleich wurde das Grün-
dungsnarrativ generiert, demzufolge das römische Capitol in Parallele zu
Bethlehem als cubiculum der Epiphanie des Herrn gedeutet und in christlichen
Erinnerungsräumen metaphorisch tradiert wurde.

4. Vor dem Hintergrund des zum Erinnerungsort gewordenen Tempel der Juno

Moneta als Heiligtum der divinisierten und verehrten memoria wurde parallel zur
semantischen Deutungsmatrix der Mirabilia im Augustusaltar der Basilica Sancta

Maria in Aracoeli diese Metaphorik der Theophanie des Augustus mit dem

Anspruch auf überzeitliche Geltung monumentalisiert. Nunmehr erschien in
mimetischer Anverwandlung der vorchristlichen Augustusmythologeme im
Katalysator der memoria die Epiphanie des Herrn den Gläubigen vergegenwärtigt
und damit jeder Zeitlichkeit enthoben: Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
waren in der Metaphorik der Theophanie des Augustus aufgehoben.

Transzendiert wurde dieses Narrativ durch die systematisierende Trans-

substantiationstheologie der Hochscholastik, die die Realpräsenz des Herrn und
mithin seine vergegenwärtigte Inkarnation im hl. Messopfer in der Begegnung
von Transzendenz und Immanenz, Übernatur und Natur, Gott und Mensch dachte

und verkündete. Die Metaphorik von der Theophanie des Augustus war mithin

semantisches und ikonographisches sichtbares Zeichen für das unsichtbare
Mysterium der Inkarnation des Herrn und seiner Epiphanie zur Heilszeit des

saeculum Augustum wie umgekehrt diese unsichtbare Menschwerdung Gottes in



206 Heinz Sproll

den Texten des Malalas und der Mirabilia so wie in der Basilica Sancta Maria in
Aracoeli zur Theophanie des Augustus metaphorisiert wurde.

5. Die in vorliegender Untersuchung so verstandene metaphernreiche Narrati-
vität eröffnet kulturanthropologische und theologische Deutungsperspektiven, die
als epistemologische Herausforderungen nach Sinn und Ziel historischen Forschens
im Sinne einer produktiven Heuristik immer wieder neu fragen lassen.112

«A cubiculo Augustorum». Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der
Theophanie im paganen Mythos und zum Diener an der verheißenen Incarnation des
Logos im Theologumenon des römisch-christlichen Gründungsnarrativs
Um einen stabilen Erinnerungsraum im Sinne der (longue durée> (F. Braudel) zu
analysieren, geht die vorliegende Studie zum Narrativ der Theophanie des Augustus methodologisch

von den kulturanthropologischen Theoremen Aleida Assmanns und Hans
Blumenbergs aus. Dabei kann festgestellt werden, dass bereits vorchristliche Mythologeme
zu Augustus als Visionär die stabile Matrix fur das metaphorische christliche Theologumenon

der providentiellen Funktion des Augustus und der Tiburtinischen Sibylle
bildeten. Die Theologie der Incarnation des <Logos> prägte die <paideia> des christlichen
Bildungsgedächtnisses so, dass in ihm die Chronographia des Johannes Malalas (ca.
490-575) und die Mirabilia Urbis Romae (um 1140) als metaphorische Narrative der
Theophanie des im Dienste Christi stehenden Augustus eine über die <Urbs> hinausgehende,

für den gesamten (Orbis Christianus> geltende Bedeutung gewannen. Parallel zur
semantischen Deutungsmatrix wurde die Metaphorik dieser Theophanie im Augus-
tusaltar der Basilica Sancta Maria in Aracoeli (vor 1143) monumentalisiert. Er wurde
mithin ikonographisches sichtbares Zeichen für das unsichtbare Mysterium der Epiphanie

des Herrn mit der Intention, die Gläubigen vermittels der Botschaft des sakralen
Symbols in Analogie zur Theophanie des Augustus an der eucharistischen Realpräsenz
teilhaftig werden zu lassen.

Augustus - Theophanie - Erinnerungsraum - Metaphorik - Sancta Maria in Ara Coeli.

«A cubiculo Augustorum». La métaphore de la vocation d'Auguste comme voyant de la
théophanie dans le mythe païen et serviteur de l'incarnation promise du Logos dans le
théologumène du récitfondateur romain chrétien

Afin d'analyser un espace de mémoire stable dans le sens de la longue durée (F.
Braudel), cette étude sur le récit de la théophanie d'Auguste part méthodologiquement
des théorèmes anthropologiques culturels d'Aleida Assmann et Hans Blumenberg. On
peut affirmer que les mythologies pré-chrétiennes sur Auguste en tant que visionnaire
formaient déjà la matrice stable pour le théologumène chrétien métaphorique de la fonction

providentielle d'Auguste et de la Sibylle tiburtine. La théologie de l'incarnation du
(Logos> a façonné la (paideia) de la mémoire éducative chrétienne de telle sorte que la
Chronographie de Jean Malalas (vers 490-575) et la Mirabilia Urbis Romae (vers 1140)
comme récits métaphoriques de la théophanie d'Auguste au service du Christ ont pris
une signification allant au-delà de l'(Urbs> et valable pour tout l'(Orbis Christianus>.
Parallèlement à la matrice d'interprétation sémantique, la métaphore de cette théophanie
a été monumentalisée dans l'autel d'Auguste de la basilique Sancta Maria à Aracoeli
(ayant 1143). Il est ainsi devenu un signe iconographique visible du mystère invisible de

l'Epiphanie du Seigneur avec l'intention de permettre aux fidèles de participer à la pré-

112 Vgl. Stahl, Das Schöne und die Politik (wie Anm. 11), 243-246.



Die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie 207

sence eucharistique réelle par le message du symbole sacré par analogie à la théophanie
d'Auguste.

Auguste - théophanie - salle de la mémoire - métaphore - Sancta Maria à Ara Coeli.

«A cubiculo Augustorum». La metafora délia nomina di Augusto qualeprofeta délia
teofania nel mitopagano e come servo délia promettente incarnazione del Logo nel
teologumenon délia narrativafondatrice cristiano romana
Questo studio sulla narrativa délia teofania di Augusto prende come punto di partenza
metodologico il teorema culturale antropologico di Aleida Assman e Hans Blumberg, in
modo da analizzare una solida parte di memoria secondo il significato délia dongue
durée) (F. Braudel). In questo modo è possibile determinare che i mitologemi precristiani di
Augusto corne un visionario già costituirono una matrice solida per il teologumenon
cristiano metaforico délia funzione provvidenziale di Augusto e délia Sibylla Tiburtina. La
teologia del l'incarnazione del <logos> caratterizza la <paideia> délia memoria dell'educa-
zione cristiana, cosl che la cronografia di Johannes Malalas (ca. 490-575) e la Mirabilia
Urbis Romae (attorno al 1140) quali narrative metaforiche délia teofania di Augusto che
serviva Cristo, acquistarono importanza al di fuori dell'<urbs> divenuto valido per tutto
l'<orbis christianus) nella memoria educativa cristiana. Parallelamente alla matrice
dell'interpretazione semantica, l'uso di metafore in questa teofania fu monumentalizzato
nell'altare di Augusto délia Basilica Santa Maria Aracoeli (prima del 1143). Quindi di-
venne un segno iconografico visibile per il mistero invisibile dell'epifania del Signore,
nell'intento di far partecipare i credenti alla sua reale presenza eucaristica grazie al mes-
saggio del simbolo sacrale in analogia alla teofania di Augusto.

Augusto - Teofania - Memoria - Uso di metafore - Santa Maria in Ara.

«A cubiculo Augustorum»: The Methaphor ofthe Appointment ofAugustus as Visionary
of the Theophany in the Pagan Myth and as Servant ofthe Promised Incarnation of the
Logos in the theologumenon of the Roman-Christian Founding Narrative
This study about the narrative of Augustus' theophany takes the cultural-anthropological
theory by Aleida Assmann and Hans Blumberg methodologically as a starting point, in
order to analyze a solid memory space according to the meaning of «longue durée» (F.
Braudel). Thereby, it is possible to demonstrate that pre-Christian mythologies about
Augustus as a visionary already created a solid matrix for the metaphorical Christian
theologumenon of the providential function of Augustus and of the Tiburtine Sibyl. The theology

of the Incarnation of the Logos characterized the <paideia> of the Christian educational

memory, so that the Chronographia by Johannes Malalas (ca. 490-575AD) and the
Mirabilia Urbis Romae (ca. 1140 AD), as metaphorical narratives of the theophany of
Augustus serving Christ, gained importance beyond the <urbs> as being valid for the
whole <orbis christianus) in the Christian educational memory. Parallel to the semantic
interpretation matrix, the use of metaphors in this theophany was monumentalized in the
Augustus altar of the Basilica Sancta Maria in Aracoeli (before 1143 AD). This altar
became an iconographie visible sign of the invisible mystery of the Lord's epiphany, with
the aim of allowing the believers to take part in the eucharistie real presence thanks to a
sacred symbolism in analogy to Augustus' theophany.

Augustus - theophany - memory space - use of metaphors - Sancta Maria in Aracoeli.

Heinz Sproll, Prof. Dr., Universität Augsburg, Lehrstuhl fur Didaktik der Geschichte.




	"A Cubiculo Augustorum" : die Metapher von der Berufung des Augustus zum Seher der Theophanie im paganen Mythos und zum Diener an der verheissenen Incarnation des Logos im Theologumenon des römisch-christilichen Gründungsnarrativs

