
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 112 (2018)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen - Comptes rendus 389

I. Antike
Bilder: Kunst, Monument, Gottesvorstellung

Mark Lehner/Zahi Hawass, Die Pyramiden von Gizeh. Aus dem Englischen von Martina
Fischer, Renate Heckendorf und Cornelius Hartz (Originalausgabe: London, ThamesÄ
Hudson, 2017), Darmstadt, Philipp von Zabem, 2017, 560 S.

Die Pyramiden von Gizeh gehören nicht nur zu den größten und faszinierendsten, sondern

zugleich zu den rätselhaftesten religiösen Bauwerken der Menschheit. Nicht allein die
Dimension der bereits in der Antike zu den Weltwundern gezählten Anlagen, sondern
vielleicht noch mehr die organisatorische und technische Leistung ihrer Erbauung in nur wenigen

Jahrzehnten lassen selbst die heutigen, an technische Errungenschaften gewöhnten
Menschen immer wieder von neuem staunen und sogar an die Notwendigkeit übermenschlicher

Einflüsse glauben. Mit dem Werk von Mark Lehner, führendem Experten auf dem
Gebiet der Pyramidenforschung, und Zahi Hawass, Grabungsinspektor auf dem Gizeh-Pla-
teau sowie langjährigem ägyptischen Antikenminister, liegt nun bereits kurz nach der
englischen Ausgabe auch in deutscher Übersetzung eine Publikation vor, die den Anspruch erheben

darf, «state of the art» auf diesem Gebiet zu sein.
Das Buch ist das Vollreife Ergebnis einer über vierzig Jahre langen Arbeit, die den beiden

Autoren während ihrer Studienzeit an der Yale-University unter der Ägide ihres gemeinsamen

Mentors, dem Ägyptologen William Kelly Simpson aufgetragen wurde, und durch den

Lektor Colin Ridler mit dem Verlag Thames&Hudson vereinbart worden war. Das bedeutet,

dass die Entstehung des Buches «wahrscheinlich länger als der Bau der Cheops-Pyrami-
de gedauert hat» (9). Angesichts der populär-esoterischen Theorien über die Entstehung
und das Alter der Pyramiden von Gizeh ist es aufschlussreich, dass Lehner selbst am
Beginn seines Studiums noch Anhänger des «schlafenden Propheten» Edgar Cayce war, der
behauptet hatte, die Kultur des alten Ägypten sei in Atlantis begründet worden. Nachdem er
sein Studium an der American University of Cairo begonnen und sich immer intensiver in
die altägyptische Kultur eingearbeitet hatte, entfernte er sich jedoch mehr und mehr von
diesen Ausgangspunkten und leitete bald verschiedene Ausgrabungsprojekte, in denen er
u.a. die konkreten Vorgänge und Techniken des Pyramidenbaus experimentell zu
rekonstruieren vermochte.

Da sich das Buch gemäß Simpsons Auftrag an Jean-Philippe Lauers Klassiker Die
Königsgräber von Memphis orientiert und auf eine möglichst breite Leserschaft hin konzipiert
ist, wird in angenehm unpolemischer Weise zumindest auf ein paar Seiten auch auf die
«alternativen Theorien» eingegangen, denen gemeinsam ist, dass sie «das reiche Material, das

von echten Menschen und ihrer Gesellschaft in der 4. Dynastie zeugt», geflissentlich
ignorieren und den koptischen und arabischen Legenden schließlich näher stehen als den
vorhandenen und jedermann zugänglichen Dokumenten. In 20 übersichtlichen, anschaulich
reich und inhaltlich instruktiv illustrierten Kapiteln erhält der Leser einen umfassenden
Überblick über nahezu alle mit den Pyramiden verbundenen Themen und Fragestellungen,
von den Anfängen des Pyramidenmotivs bei den frühdynastischen Mastaba-Gräbern über
die Entwicklung der Pyramidenanlagen bis hin zu vielen Detailfragen des konkreten
Pyramidenbaus, von der Geschichte der Pyramidenforschung über die Werke in der Umgebung
der Anlagen bis zur Funktion der Pyramiden, von den Gegebenheiten der ägyptischen Geo-



390 Rezensionen - Comptes rendus

graphie über die Nachgeschichte der Bauwerke bis zu gegenwärtigen Projekten auf dem
Gizeh-Plateau. Ergänzt wird das alles durch komprimierte und klug eingefügte Einschübe,
etwa zum Verständnis der Mumifizierung oder zur ägyptischen Anthropologie.

Dies alles wird in einer angenehm lesbaren, leicht fasslichen und daher nicht nur für
Spezialisten verständlichen Form präsentiert, was anscheinend in der angelsächsischen
Forschung häufiger als in der deutschsprachigen glückt, vielleicht weil man dort wissenschaftliche

Forschung nicht so unlösbar mit bestimmten Sprachformen identifiziert. Dabei stellt
das Buch nicht bloß ein Sammelbecken der bisherigen Ergebnisse dar, sondern präsentiert
auch eigene Thesen der Autoren, die umso stärkeres Gewicht haben, als sie mit aktuellen
Forschungsprojekten verbunden sind. Vor - oder hinter - allem aber ist es angesichts der
gegenwärtigen Sozialstrukturen in der wissenschaftlichen Altertumsforschung auffallend zu
sehen, wie sich in diesem Produkt zugleich eine nahezu lebenslange Forscherfreundschaft
dokumentiert, die anschaulich vor Augen stellt, zu welchen Leistungen geduldige gemeinsame

Arbeit fuhren kann. Also auch mit diesem Aspekt zeigen sich die Autoren ihrem Thema

angemessen.

Stuttgart Roland Halfen

Kai Widmaier, Bilderwelten: Ägyptische Bilder und ägyptologische Kunst. Vorarbeitenfür
eine bildwissenschaftliche Ägyptologie (Probleme der Ägyptologie 35), Leiden/Boston
Brill, 2017, XLII + 669 S.

Die Kalksteinbüste der Königin Nofretete gilt als Prunkstück des Berliner Ägyptischen
Museums und als Inbegriff altägyptischer Kunst schlechthin. Dabei ist gleichzeitig unstrittig,
dass die Büste keineswegs etwa als Auftragsarbeit um ihrer selbst willen hergestellt wurde,
sondern als werkstattinternes Anschauungsmodell bei der Fabrikation von Kult- und
Repräsentationsstatuen diente. Dementsprechend wurde die Büste mit der Aufgabe Amarnas
zwecklos und in den Werkstatträumen achtlos zurückgelassen. Die Qualifikation als
künstlerisches Meisterwerk verdankt sich offenbar der modernen Rezipientenperspektive und
geht nicht von den ursprünglichen Produktionsabsichten und der zeitgenössischen
Wahrnehmung aus (bes. 105-109).

Trotz derartiger Diskrepanzen spricht man in der Ägyptologie dennoch selbstverständlich
und häufig unreflektiert von «ägyptischer Kunst» und analysiert ägyptische Bildwerke mit
den (vor dem Hintergrund ffühneuzeitlicher Entwicklungen in Europa etablierten) Methoden

der kunstgeschichtlichen Forschung. Gegen diese nach seinem Urteil auf einem oft
unbeachteten Theoriedefizit beruhende Praxis argumentiert Kai Widmaier in seiner 2012

von der Philosophischen Fakultät in Göttingen als Dissertation angenommenen und 2013
mit dem Christian-Gottlob-Heyne-Preis sowie dem Dissertationspreis des Universitätsbundes

ausgezeichneten Studie.
Nach Vorwort, Abbildungs- und Abkürzungsverzeichnissen, deutschem und englischem

Abstract (IX-XLII) und der Einleitung (1-4) zeichnet der forschungsgeschichtlich orientierte

Teil I (7-150) die ägyptologische Verwendung des Begriffs «Kunst» kritisch nach.

Ausgangspunkt ist u.a. die Studie von Hans Belting, Bild und Kult. Die Geschichte des Bildes

vor dem Zeitalter der Kunst (München 1990), wonach erst mit der Herauslösung von
Bildern aus kultisch-religiösen Verwendungen im Zuge der Reformation von deren
Wahrnehmung als «Kunst» die Rede sein könne und eine Anwendung des Begriffs auf frühere
Epochen notwendig anachronistische Vorstellungen mit den betrachteten Objekten verbin-



Rezensionen - Comptes rendus 391

de. Dieses Theorieproblem wird in der Ägyptologie nach dem Urteil des Vf. von drei
Strategien unterlaufen (vgl. 454):

(1) Problembewusste Ansätze greifen trotz der anerkannten Schwierigkeit auf den
Kunstbegriff zurück und versuchen, die ägyptische Situation in einer transkulturell komparatisti-
schen Perspektive analog zur neuzeitlichen europäischen zu erfassen und dabei den ägyptischen

Besonderheiten Rechnung zu tragen (vgl. 20-34.35-62.63-79.355-374).
(2) Problemnegierende Ansätze fassen ägyptische Bildwerke dezidiert als Kunst auf und

behandeln sie als Objekte einer Kunstgeschichte europäischen Zuschnitts (vgl. 80-
121.240-279.286-297.328-355.355-374). Diese Rezeptionsperspektive, die die Objekte
sekundär zu «ägyptologischer Kunst» werden lässt, ist leitend bei der musealen Erschließung

für heutige Betrachter.

(3) Pragmatische Ansätze (etwa im Kontext archäologischer Methoden) gehen unreflek-
tiert von einem rein impliziten Kunstverständnis aus und wenden eklektisch kunsthistorische

Perspektiven und Methoden an, ohne die eigenen Voraussetzungen und Terminologien
zu definieren (vgl. 210-216.240-279.381-389).

Teil II (153-449) veranschaulicht am Beispiel ägyptologischer Analysen von fünf Material-

und Themenkomplexen aus der 6.-12. Dyn., wie aus derartigen unsachgemäßen
theoretisch-methodologischen Grundentscheidungen Fehlinterpretationen resultieren:

(1) Obwohl die Kunst der «ersten Zwischenzeit» (7.-11. Dyn.) ägyptologisch in der Regel
als «misslungen» und minderwertig interpretiert wird, lassen die Steintafeln in Privatgräbern

von Provinzzentren in Mittel- und Oberägypten keine Hinweise auf eine eingeschränkte
Funktionalität im Vergleich zu als kanonisch betrachteten Stelen erkennen. Zeitgenössisch

dürften sie damit keineswegs als «misslungen» betrachtet worden sein (193-197).
(2) Verschiedene Forschungen korrelieren ohne Bestätigung durch «external evidence»

Stilgeschichte mit historischen Entwicklungen und leiten aus dem Stil dekontextualisierter
privater Grabstelen deren chronologische Stellung ab. Dagegen zeigen etwa die kontextuell
datierten Gräber von Qubbet el-Hawa (217-230) oder Holzstatuen in Residenznekropolen
der 5.-11. Dyn. (230-239) einen signifikanten Stilpluralismus, der die Annahme einer
zielgerichteten Entwicklung widerlegt.

(3) Die Regierungszeit Mentuhoteps II. ist durch Änderungen seiner Königstitulatur in
drei Zeitabschnitte zu unterteilen, die in der Forschung mit jeweils unterschiedlichen Stilen
verbunden werden, in denen sich politische Zeitereignisse widerspiegeln sollen. Nach der

Analyse des Vf. handelt es sich bei dieser Taxonomie um eine «Form rezeptiver
Homogenisierung» (XXIV), die dem tatsächlichen Stilpluralismus nachweislich zeitgleicher Objekte
nicht entspricht (240-285): Es gibt sowohl eine «Gleichzeitigkeit ohne Ähnlichkeit» (272)
als auch eine «Ähnlichkeit ohne Gleichzeitigkeit» (279).

(4) Versuche, den Übergang von der 11. zur 12. Dyn. stilhistorisch nachzuvollziehen,
erweisen die Abhängigkeit der Analysen von vorgefassten Urteilen über den Zusammenhang
von Ereignis- und Stilgeschichte und beruhen auf teilweise selektiver Materialauswahl
(285-322).

(5) Königsstatuen der 12. Dyn. werden häufig als Portraits aufgefasst, in denen sich der

Charakter des Dargestellten oder auch bestimmte Zeitstimmungen abbilden sollen. Diese

Deutung geht auf die Renaissanceforschung des 19. Jh. zurück und hat die neuzeitliche
Entdeckung des Individuums zur Voraussetzung. Zudem sprechen anthropologische
Studien gegen die Existenz einer transkulturellen mimischen Ausdruckssprache. Die Wahrnehmung

als Portrait verdankt sich damit eher modernen Sehgewohnheiten und musealer

Präsentationspraxis (322-374).



392 Rezensionen - Comptes rendus

Die vorgelegte Materialuntersuchung erweist für den Vf. die Problematik kunsthistorischer
Wahrnehmungsmuster ohne angemessene Berücksichtigung der ägyptischen Entstehungskontexte.

Als methodischen Gegenentwurf formuliert er im Anschluss an Whitney Davies
eine «Stilterminologie, die sich auf den deskriptiven Charakter von Stil fokussiert» (XXVI):
Die «Stilbeschreibung» stellt zunächst eine Ähnlichkeit zwischen Objekten fest, ohne diese
Relation bereits zu interpretieren. Bei unbewusster Orientierung des Produzenten an Objekten

aus seinem (zeitlichen, lokalen) Umfeld ist diese Ähnlichkeit als «Produktionsstil» zu
bestimmen, bei bewusster und beabsichtigter Orientierung an anderen Objekten als «intendierte

Stilistizität». Zielt diese intendierte Stilistizität auf den Rezipientenkreis, der darin
einen Bedeutungshinweis erkennen soll, handelt es sich um «semantisch geladenen Stil».
Wesentlich ist, dass die Interpretation dieser Stilphänomene nur auf der Grundlage von
aussagekräftigem stilexternem Material möglich wird - eine chronologische und historische
Lesart von ägyptischen Stilen ist angesichts der spezifischen Orientierung an Vorlagen
unmöglich, wie am Beispiel der Rezeption stilistischer Merkmale von Königsbildem der
12. Dyn. in der frühen 18. Dyn noch einmal veranschaulicht wird (374-449).

Teil III (453-538) rekapituliert zunächst die Ausführungen zu der als «ägyptologische
Kunst» bezeichneten Rezeptionspraxis und unterscheidet diese neuzeitliche Betrachterperspektive

scharf von der als Ziel wissenschaftlicher Analyse zu fordernden Rekonstruktion
im Horizont der Entstehungskontexte (453-479). Künftige bildwissenschaftliche Untersuchungen

müssen daher alle unsachgemäßen betrachterabhängigen Prämissen, Konzepte und

Begriffe vermeiden, die das Fremde in Analogisierungen aufzulösen versuchen. Notwendig
ist stattdessen eine Sensibilisierung für das Irritierende, das sich dem Verstehen entzieht,
und Wissen um die Relativität des eigenen Standpunkts als Chance auf dessen Korrigierbarkeit

(523). Besser, auf Zuständigkeit zu verzichten als imaginäre «ägyptologische
Kunst» zu konstruieren (479-538).

Ein hilfreiches Glossar (539-554), die üblichen Verzeichnisse (555-658) und einige
Bildtafeln (659-669) beschließen die Arbeit.

Die Studie besticht durch die konsequente Radikalität des verfolgten Ansatzes, auch wenn
der Vf. sich streckenweise in Wiederholungen der immer gleichen Argumente und zahlreichen

Vor- und Rückgriffen verliert, während die Zurückweisung der in breiter
Auseinandersetzung mit der einschlägigen Literatur diskutierten Gegenpositionen mitunter apodiktisch,

zu knapp und nicht immer überzeugend wirkt. Eine konzisere Darstellung wäre der
Nachvollziehbarkeit sicher dienlich gewesen. Die Berechtigung seines Grundanliegens
weist der Vf. plausibel und materialfundiert nach, und dennoch bleiben Zweifel angesichts
des von ihm vertretenen etwas rationalistischen hermeneutischen Minimalismus: Gerade
weil es keinen direkten Zugriff auf die Vergangenheit gibt, kann doch (trotz gegenteiliger
Indizien) auch nicht kategorisch ausgeschlossen werden, dass der Schöpfer der Nofretete-
Büste von der Schönheit seiner Arbeit nicht ganz unberührt war und darin selbst mehr als

ein bloßes Arbeitsmodell erkennen mochte...

Fulda Stephan Lauber



Rezensionen - Comptes rendus 393

Reettakaisa Sofia Salo, Die judäische Königsideologie im Kontext der Nachbarkulturen.
Untersuchungen zu den Königspsalmen 2, 18, 20, 21, 45 und 72 (Orientalische Religionen
in der Antike 25), Tübingen, Mohr Siebeck, 2017, XV + 389 S.

Die Königspsalmen gelten seit dem Kommentar Wilhelm M. L. de Wettes (1. Aufl. 1811)
und ihrer daran anknüpfenden formgeschichtlichen Ausgrenzung vor allem durch Hermann
Gunkel als eigene Gruppe im Psalter: Zwar weisen sie kein einheitliches Gattungsformular
auf und haben unterschiedliche Sitze im Leben, teilen aber neben dem Grundthema ein
gemeinsames Motivreservoir und berühren sich in topologischen Formulierungen.

Einer Auswahl aus dieser Psalmengruppe widmet sich Reettakaisa Sofia Salo in ihrer
2016 an der Evangelisch-Theologischen Fakultät in Münster als Dissertation angenommenen

Studie: Sie behandelt die Form-, Literar- und Redaktionskritik der in ihrem Grundbestand

im allgemeinen vorexilisch datierten Königspsalmen 2; 18; 20; 21; 45; 72 und
beleuchtet vor dem Hintergrund der erzielten Ergebnisse die aus der Umwelt Israels aufgegriffenen

und adaptierten königsideologischen Motive und Traditionen.
Weil gerade die Psalmen nur selten explizite Hinweise auf konkrete historische Veranlassungen

bieten, bleiben Rekonstruktionen ihrer entstehungsgeschichtlichen Hintergründe
und literarischen Genese notwendig hypothetisch und basieren mitunter auf unsicheren und
eher subjektiv plausiblen Einzelentscheidungen. Das gilt natürlich auch für diesen Beitrag:
Ein Vergleich nur etwa mit der einschlägigen Arbeit von Markus Saur (Die Königspsalmen.
Studien zur Entstehung und Theologie [BZAW 340], Berlin/New York 2004) zeigt neben
manchem forschungsgeschichtlichen Konsens, dass die Ergebnisse trotz ähnlich sorgfältiger

Analyse und Argumentation im Detail erheblich variieren können.
Unter diesem grundsätzlichen (und unvermeidbaren) Vorbehalt steht die Argumentation,

wenn die Vf.in den vorexilischen Grundbestand und dessen jeweilige(n) kultische(n)
«Sitz(e) im Leben» (Thronbesteigungs- und Bestätigungsrituale in Ps 21; 72, das Neujahrsfest

in Ps 18; 21, militärische Kontexte in Ps 20 und die königliche Hochzeitsfeier in Ps 45)
bestimmt, die nachexilischen Fortschreibungen davon abhebt sowie deren sukzessives
Wachstum nachzeichnet.

Am entschiedensten geht die Vf.in bei der Analyse von Ps 2 eigene Wege: Das Bild des

Zionskönigs in dem für literarisch weitgehend einheitlich gehaltenen Text sieht sie trotz des

Rückgriffs auf Motive der vorexilischen judäischen Königsideologie wegen der universalistischen

Ausprägung wesentlich (allerdings ohne eingehendere Belege oder Begründungen
zu bieten) von achämenidischen Vorgaben beeinflusst. Passend dazu nimmt sie als

Entstehungskontext die restaurativen Hoffnungen nach dem Bau des Zweiten Tempels 515 v.
Chr. an, wobei sich in V. 1-3 damals erst kurz zurückliegende machtpolitische
Auseinandersetzungen im Perserreich spiegeln sollen. Ein vorexilischer Grundbestand des Psalms
wird ausgeschlossen. (289-291)

Die ältesten Fortschreibungen der übrigen, im Kern tatsächlich vorexilischen Psalmen
wertet die Vf.in - eher apodiktisch - als Ausdruck von Hoffnungen auf eine Restitution des

davidischen Königtums, während sie für ein (dann erst durch spätere psalterhermeneutische
Lektüre konstruiertes) ursprüngliches messianisches Verständnis keine Anhaltspunkte
erkennen will: Aussagen, die etwa wegen ihres hyperbolischen Charakters häufig in diesem
Sinn gedeutet werden, seien tatsächlich (wie auch viele der außerhalb des Psalters traditionell

als «messianische Weissagungen» aufgefassten Belege) als realpolitisch durchaus
realisierbar oder als topologische Formulierungen in Anlehnung an neuassyrische oder

persische Königsideologie zu verstehen (vgl. bes. 268-272 die Ausführungen im Blick auf
Ps 72). In späteren Fortschreibungen treten monarchische Erwartungen in den Hintergrund



394 Rezensionen - Comptes rendus

und königliche Heilsverheißungen werden auf das ganze Volk (vgl. Ps 18,31-32.47-48)
bzw. auf die Gruppe der «Armen» innerhalb der Gemeinde (vgl. Ps 18,26—28.49b; 45,5;
72,2.4b.12-14) übertragen, oder aber der Heilskönig wird mit JHWH identifiziert (vgl. Ps

45 durch die Einbindung in den elohistischen Psalter).
Bei der Analyse der aus den Umweltkulturen adaptierten königsideologischen Motive und

Vorstellungen wird der traditionsgeschichtliche Befund für die einzelnen Psalmen «im
Regelfall in derselben Reihenfolge dargestellt» (6), nämlich im Blick auf Parallelen und

Abhängigkeiten von Überlieferungen aus Ägypten, dem Hethiterreich, Mesopotamien
(Sumer, Babylon, Assyrien), Ugarit, der (aramäischen und phönizischen) Levante und dem
Achämenidenreich. Die Vf.in präsentiert in diesem Analysebereich, der sicher den besonderen

Wert der Arbeit ausmacht, eine beeindruckende Materialfülle, die belegt, dass die
vorexilische Königsideologie (wie in Ugarit und anderen levantinischen Königtümern) «ein
Teil des Herrschaftsdiskurses des antiken Vorderen Orients war und ihre wichtigsten Motive

und Motivkonstellationen mit den Nachbarkulturen teilte.» (331) Bei den meisten der

geprägten Bilder und Vorstellungszusammenhänge, die die sozialen, militärischen,
landwirtschaftlichen, juridischen oder kultischen Aufgaben des Königs beschreiben und durch
die Darstellung seiner besonderen, privilegierten Nähe zur Gottheit legitimieren, handelt es

sich um Phänomene der longue durée: Sie «sind in verschiedenen Variationen über Jahrtausende

und in verschiedenen geographischen Regionen ähnlich belegt.» (332)
Ihre Verwendung in den Psalmen kann daher in der Regel nicht auf eine bestimmte textliche

Vorgabe oder monokausal auf konkrete zeitgeschichtliche und kulturelle Konstellation
zurückgeführt werden. Eine solche Möglichkeit erkennt die Vf.in lediglich im Blick auf die

Verbindung der geläufigen Motivkonstellation von «Sonne» und «Recht» mit dem zusätzlichen

Element «Mond» in Ps 72,5, die sie auf aramäisch-neuassyrischen Einfluss vor dem

Hintergrund der Astralisierung und Solarisierung der nordwestsemitischen Religionen im 1.

Jtsd. zurückführt. (239-245)
Ein Spezifikum der judäischen Königsideologie ist die Verknüpfung von Traditionslinien,

die in den Nachbarkulturen getrennt verlaufen. Dazu verweist die Vf.in auf die unterschiedlichen

Begründungen für die erhoffte «Fruchtbarkeit des Landes»: Ps 21,4.7 erwartet diese
Fruchtbarkeit von der Segensmittlerschaft des Königs, der die Gottheit wie in aramäischen,
phönizischen und hethitischen Zeugnissen fürbittend zur Regenspendung bewegt, Ps 72

dagegen nach ägyptischem und mesopotamischem Vorbild von der königlichen Ausübung
von Recht und Gerechtigkeit - in diesen regenarmen Regionen war die Sicherung der
staatlichen Ordnung notwendige Voraussetzung u.a. auch der zentral organisierten und
gewährleisteten Bewässerungstechnik. (332)

Das abschließende «Ergebnis» (331-335) der Studie fasst nicht nur wesentliche Einsichten

zusammen, sondern präsentiert unvermittelt auch zuvor nicht eingeführte und begründete
Thesen. So findet sich beispielsweise bei der Besprechung von Ps 72 (205-273) keine

Erläuterung, inwiefern der Psalm ein Beleg dafür sein soll, dass «der altorientalische Herr-
schaftsdiskurs des 2. und 1. Jt.s kulturübergreifend war und sich sogar derselben Texte
bediente». (332) Die von Martin Arneth (Sonne der Gerechtigkeit. Studien zur Solarisierung
der Jahwe-Religion im Lichte von Psalm 72 [BZAR 1], Wiesbaden 2000, 54—108) vertretene

These einer Abhängigkeit vom Krönungshymnus Assurbanipals (SAA 3,11) weist die
Vf.in zurück (250. 259), andere konkrete Textvorgaben nennt sie nicht. Insofern bleibt die
Bemerkung, wie manche andere, rätselhaft.

Trotz derartiger Unklarheiten im Detail (und mancher stilistischer Schwerfälligkeiten)
eröffnet die Studie einen kenntnis- und materialreichen Einblick, wie sich in der literarischen

Genese der Königspsalmen die «Hoffnung auf Gottesnähe in verschiedenen Situatio-



Rezensionen - Comptes rendus 395

nen und Epochen» (335) artikuliert - von der vorexilischen und frühnachexilischen Vorstellung

einer königlichen Heilsmittlerschaft zur Überzeugung einer unmittelbaren Zuwendung
Gottes zu den Frommen und schließlich der (hier allerdings kaum behandelten) späteren
Rezeption mit der Erwartung des endzeitlichen Heilsbringers.

Fulda Stephan Lauber

Peter Schäfer, Zwei Götter im Himmel. Gottesvorstellungen in derjüdischen Antike, München,

C.H. Beck, 2017, 319 S„ Abb.

Wenn wir die jüdische Bibel lesen, begegnen wir einer Fülle von Gestalten in der göttlichen
Welt: Der Geist Gottes schwebt über den Urwassern (Gen 1,2), die Söhne Gottes treten vor
den Thron Gottes, unter ihnen auch Satan (Ijob 1,6), oder verbinden sich mit den
Menschentöchtern und erzeugen die «Helden der Vorzeit» (Gen 6,1—4), Boten/Engel Gottes

steigen auf einer Leiter vom Himmel hinunter und wieder hinauf (Gen 28,12) oder begegnen

unerwartet den Menschen wie Hagar (Gen 16,7) oder Maria (Lk 1,26) und Josef (Mt
1,20; 2,13.19). Da gibt es auch die Weisheit, die seit Urzeit erschaffen ist und vor Gott zu
dessen Ergötzen spielt und an den Menschenkindern ihr Ergötzen hat (Spr 8,22-31). Die
Tora wird als ein vorgeschöpfliches Wesen beschrieben, das in Israel/Jerusalem seine

Heimstatt findet (Bar 3,32-4,1), und das Wort (hebr. dabar; aram. memrah; griech. logos)
Gottes wirkt in der Welt wie Regen und Schnee und kehrt nicht unverrichteter Dinge zu
Gott zurück (Jes 55,10f). In der Welt der Visionen «thront ein Alter der Tage», d. h. ein

Hochbetagter oder Uralter, auf einem Flammenthron mit Feuerrädern (Dan 7,9) oder «eine
Gestalt wie ein Mensch(ensohn)» erscheint auf den Wolken des Himmels (Dan 7,13).

Diese vielfach bevölkerte himmlische Welt ist ebenfalls und noch intensiver in den wenig
bekannten jüdischen Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit präsent, zu denen auch die
Texte aus Qumran gehören. In den apokalyptischen Schriften des Judentums dieser Zeit, die
das Neue Testament und das Christentum fundamental mitprägten, wird die himmlische
und irdische Welt zudem zum Kampfplatz zwischen göttlichen und widergöttlichen Mächten

und die Weltgeschichte zu einem Drama, in dem Gestalten wie der Menschsohn, der
Sohnes des Höchsten oder der Gesalbte (maschiachfMessias) Gottes eine wichtige und
letztlich siegreiche Rolle spielen.

Manche erachten dies alles als metaphorisches theologisches Sprachspiel, mit dem
menschliches Sprechen vom einen Gott nun einmal arbeiten muss. Es sind sozusagen
erweiterte Anthropomorphismen, die alle nur Aspekte der einen Gottheit bezeichnen, welche
im Grundbekenntnis des schema' Jisra'el («Höre Israel!») als «einziger Gott» Israels (Dtn
6,4) proklamiert wird.

Peter Schäfer, dessen Kompetenz in Sachen antikes Judentum durch vielfache Beiträge,
auch hochspezieller Art, unbestritten ist, unterwirft alle diese biblischen und jüdischen
Vorstellungen einer kritischen historischen Überprüfung und stellt sie in den Zusammenhang

mit den parallelen christlichen Vorstellungen. Der ehemalige Judaistik-Professor in
Deutschland und den USA und heutige Direktor des jüdischen Museums sagt zu Beginn
seines Buches «Zwei Götter im Himmel» programmatisch und schmerzhaft klar: «Zu den

beliebtesten Klischees nicht nur der jüdischen und christlichen Theologie, sondern auch des

religiösen Volksglaubens gehört die Annahme, dass das Judentum die klassische Religion
des Monotheismus ist, das diesem, wenn es ihn schon nicht erfand, dann doch wenigstens
endgültig durchgesetzt hat.» Das Christentum habe dann diesen proklamierten Monotheis-



396 Rezensionen - Comptes rendus

mus durch die Vorstellung der Menschwerdung des göttlichen Logos in Jesus von Nazaret
erweitert und schließlich durch die Lehre vom heiligen Geist als dritter göttlicher Person
vollends aufgeweicht. Die Reaktion des Judentums sei darauf die strikte Begrenzung auf
«den abstrakten Begriff des einen und einzigen Gottes» gewesen, während die Christen umso

eindrücklicher die Nähe Gottes in Christus verkünden konnten. «Wir wissen heute, dass

so ziemlich nichts an diesem Idealbild einer historischen Überprüfung standhält.» (lf)
Das 2017 erschienene Buch von P. Schäfer bietet auf nur 200 Seiten die Resultate einer

solchen historischen Überprüfung, wobei stets auf vorausgehende, ausführlichere Studien
des gleichen Autors und neueste deutsche, englischsprachige und israelische Arbeiten
verwiesen wird. Im ersten Teil (23-71) untersucht P. Schäfer alle Aussagen von Texten aus
der Zeit des Zweiten Tempels, in denen neben dem Gott Israels auch andere Gestalten
erwähnt sind, die an der göttlichen Welt teilnehmen. P. Schäfer nennt die damit verbundenen

Vorstellungen «binitarisch», da in ihnen die göttliche Welt (mindestens) zweigestaltig
ist. Er beginnt bei der «Vision Daniels» in Dan 7 mit dem «berüchtigten Menschensohn

{bar enasch)», der als jugendliche Gestalt neben dem «Alten der Tage» in einen gottgleichen

Status erhoben wird, und sieht in diesem Geschehen «den Ursprung und Anfangspunkt

der nachfolgenden binitarischen Gestalten» (30). Solche Gestalten sind die personifizierte

Weisheit als Tochter Gottes oder Gespielin vor Gott, die in Jakob ihren Wohnsitz
findet und in der Weisheitsliteratur mit der Tora gleichgesetzt wird, oder der über alle
Gottheiten (elim) erhöhte Mensch, in dem P. Schäfer den «Lehrer der Gerechtigkeit redivi-
vus» erkennt und Israel Knohl «einen direkten Vorläufer Jesu» sieht. Auch der Sohn Gottes
oder der Sohn des Höchsten in einem apokryphen Daniel-Text aus Qumran ist eine Gestalt,
die über die Engel hinaus «in eine bisher nie dagewesene Nähe zu Gott» gerückt wird und

von P. Schäfer in engem Parallelismus zur Verkündigungsszene in Lk 1,26-38 gesehen
wird. In den Bilderreden des äthiopischen Henochbuches wird Henoch selbst in ein himmlisches

Wesen verwandelt, das als Menschensohn angesprochen wird, während im 4. Buch
Esra der aus dem Meer heraufsteigende Mensch als Gesalbter/Messias und «mein SOHN»
bezeichnet wird. Im Gebet des Joseph stellt sich Jakob - ganz ähnlich wie Jesus im Kolos-
serbrief 1,15 - als »Erstgeborenen vor allem Lebendigen» vor, und schließlich nennt Philo
von Alexandrien den Logos den «ältesten und erstgeborenen Sohn» Gottes und die Sophia
den «jüngeren Sohn» Gottes.

Die kurze «Überleitung vom vorchristlichen zum nachchristlichen Judentum» (73-75)
dient der Situierung dieser vielgestaltigen göttlichen Welt in ihrem Verhältnis zu dem, was
im christlichen Neuen Testament, das mit Recht als frühjüdische Schrift (mit einem neuen
Zentrum) betrachtet wird, anzutreffen ist: Im Neuen Testament ist Jesus der Sohn Gottes

par excellence (Mk 1,1 lpar), in dem sich alle diese geheimnisvollen Gestalten (Menschensohn,

Gottessohn, Messias/Christos) des frühen Judentums zur einen Person fügen: Der
Logos, der bei Gott ist und selbst Gott ist, kommt in die Welt und wird Fleisch (Joh 1,1.14).
Der Gottgleiche erniedrigt sich als Mensch bis zum Sklaventod und erhält dafür als Erhöhter

den Namen über allen Namen (Phil 2,6-11). Die bisher genannten vorchristlichen
Traditionen erweisen sich dabei als Fundus für die Aussagen des Neuen Testaments. Weder die
völlige Abgrenzung, wie einige Kommentatoren des Neuen Testament dies tun, noch die
möglichst nahtlose Verknüpfung mit dem späteren Judentum, wie dies die Judaisten
manchmal betreiben, entsprechen nach P. Schäfer den literarischen Sachverhalten. Im
rabbinischen Judentum leben vielmehr die binitarischen Vorstellungen des frühen Judentums

in den Gestalten des Menschensohnes, Davids oder Henochs weiter, diese sind jedoch
aufgrund des sich im Christentum herausbildenden Trinitäts-Glaubens nur mehr in von den
Rabbinen abgelehnten Vorstellungen zu greifen.



Rezensionen - Comptes rendus 397

Im zweiten Teil (77-149) stehen deshalb die Rabbinen des palästinischen und babylonischen

Judentums und die frühe jüdische Mystik im Fokus. Als palästinischer Text kann

eigentlich nur ein Abschnitt, der zweimal im Midrasch Mechilta (2. Hälfte des 3. Jh.)
vorkommt, dienen, der nach P. Schäfer - in scharfem und ausführlichem Widerspruch zu
Daniel Bovarin - jedoch nur von verschiedenen Erscheinungsweisen des einen Gottes

spricht und den Glauben an «zwei Mächte» (schete raschujjot) den «Völkern der Welt»
oder dem «Hurensohn» Jesus) zuspricht. Die Mechilta samt einigen Paralleltexten ist
deshalb nicht als «Zwei Götter»-Text zu verstehen und kann keineswegs als Bindeglied
zwischen der frühjüdischen, palästinischen Apokalyptik und dem babylonischen Talmud
oder dem 3. Henoch dienen.

Ganz im Unterschied zum palästinischen Raum ist im babylonischen Talmud, der im
persischen Sassanidenreich entstanden ist, eine reiche, wenn auch stets bestrittene Tradition
über gottgleiche Gestalten vorhanden. Im Traktat Hagiga 14a gibt es zum Beispiel die

Kontroverse, ob der in Daniel 7,9 genannte «Hochbetagte» der gleiche Gott sei wie der

Junge Held im Hohelied 5,11, oder ob die beiden Throne im Himmel für Gott und dem ihm
gleichgestellten David bereitet seien. Der anonyme Redaktor des Talmud entscheidet zwar
im Sinne des einen Gottes, doch stehen dahinter jüdische Diskussionen, die binitarische
Vorstellungen verraten. Oder im Traktat Sanhédrin 38b wird über den Plural von Elohim,
das eigentlich «Götter» heißt und mindestens zwei Gottheiten umfasst, gestritten, wobei
schließlich auch die Vertreter des einen Gottes Recht bekommen. Wie viele Beispiele
zeigten, wird der Plural Elohim stets mit einem Verb im Singular verbunden, doch könne
hinter dieser Sprechweise der Bibel auch gesehen werden, dass der Gott Israels stets die
«himmlische Familie» konsultiert habe, bevor er einen Entscheid fällte!

Ein eigenes Unterkapitel ist der so genannten David-Apokalypse im frühen mystischen
Traktat Hekhalot gewidmet, einem sehr wenig bekannten Stück jüdischer Literatur, für das

P. Schäfer durch seine Editionen und Synopsen der eigentliche Fachmann ist. In diesem
Traktat am «Ende der Hekhalot-Literatur» findet er die Ansicht vorliegen, dass David den
in den Himmel erhobenen Messias-König darstellt, der neben Gott inthronisiert ist. Dagegen

polemisiert zwar der babylonische Talmud, doch werden gerade in der Polemik jene
ungenannten Kreise greifbar, die Gottesaussagen (in Ps 19,1 und 146,10) auf David bezogen

und David durch seine speziell glänzende Krone der göttlichen Schechina oder der

geheimnisvollen Gestalt des Metatron (s.u.) anglichen. P. Schäfer erkennt darin eine
Verwandtschaft mit der Thronvision in der Johannesapokalypse des Neuen Testaments (Kap. 4

und 5), wo ein «völlig klarer Binitarismus» zum Ausdruck komme. Die Nähe der im Judentum

schließlich abgelehnten göttlichen Doppelung zu christlichen Vorstellungen wird
anhand von Texten bei Ephrem dem Syrer und Joh. Chrysostomus (beide: 4. Jh.) aufgewiesen,
in welchen ähnliche, aber christlich gewendete Vorstellungen zum Ausdruck kommen.

Das letzte und den Höhepunkt der Argumentation bietende Kapitel ist den Henoch-Tradi-
tionen gewidmet, die von der Bibel (Gen 5,21-24) über die frühjüdischen und früh-christlichen

Texte des 1. und 2. Henochbuches bis zum 3. Henochbuch reichen, welches zur Literatur

der jüdischen Mystik des 4.-7 Jh. gehört. Die Erhöhung des biblischen Henoch, der
nach der Bibel «von Gott hinweggenommen wurde» (also nicht starb), zum quasi-gött-
lichen Engel Metatron, der über allen Engeln steht und sogar als «kleiner JHWH» (JHWH
ha-qatan) gepriesen wird, ist wohl die stärkste erzählerische Einbindung einer zweiten
Macht in die göttliche Welt. Ihren binitarischen Implikationen widersprechen jedoch die
Rabbinen (im babylonischen Talmud), die den biblischen Henoch sogar als Frevler darstellen,

der wie alle anderen Menschen gestorben sei. Dann zelebrieren sie die Absetzung und
Erniedrigung Metatrons anhand des Häretikers Acher Elischa ben Abujah), dessen Ver-



398 Rezensionen - Comptes rendus

mutung beim Anblick des furchtbaren Metatron, dass es im Himmel «zwei Mächte» gebe,

von Metatron nicht sofort widerlegt worden sei, indem er sich von seinem Thron erhob und
unter die Engel eingereiht hätte. Die gleiche Position gegen «zwei Mächte im Himmel»
zeigt sich in einem fragmentarischen Hekhalot-Text mit Namen «Das Geheimnis des San-
dalfon» und in einer Parallele im babylonischen Talmudtraktat Berakhot 7a, in welchem
das mächtige Engelwesen Akatriel heisst, Gott selbst ist und von Elischa ben Abuja als
solcher anerkannt wird. Stets zeigt sich in diesen Texten eine Gruppe, die offensichtlich mit
zwei Mächten im Himmel rechnete, der aber von den maßgebenden Rabbinen stets radikal
widersprochen wurde.

Auch wenn in einigen Texten, besonders in zwei Hekhalot-Texten aus der Kairoer Ge-
niza, die Grenzen zwischen Gott und anderen mächtigen Engelwesen immer wieder
verwischt werden, bleibt schließlich der Widerspruch der Rabbinen gegen zwei Mächte im
Himmel dominant. Die Vorstellung von zwei Mächten oder Göttern im Himmel gehört
jedoch zum Fundus des Judentums, dem die christliche Theologie vom dreieinen Gott sehr
nahe stand, der aber vom offiziellen Judentum stets als abartig verworfen wurde.

Die Sicht von P. Schäfer wird in einem Ergebnis (150-155) zusammen gefasst: Dem
biblischen Gott, dem in ältester Zeit noch eine Partnerin zugesprochen war, wurden in spät-
biblischer/ffühjüdischer Zeit unterschiedliche quasi-göttliche Gestalten zugeordnet
(Menschensohn; Gottmensch, Sohn Gottes, Weisheit, Tora, Logos), wobei der alleinige Gott das

kaum je eingehaltene ideale Glaubensdogma (Dtn 6,4) darstellte. Diese binitarischen
Vorstellungen haben im Christentum eine Aufnahme, Entgrenzung und Neugestaltung gefunden

und zur Vorstellung vom einen Gott in drei Personen, der Trinität, gefuhrt. Das
nachchristliche klassische Judentum hat seinerseits zwar auf diese christliche Provokation
reagiert, hat aber zugleich - und das ist der wesentliche Unterschied zur These von Daniel
Boyarin - auf die eigenen binitarischen Vorstellungen des frühen Judentums zurückgegriffen,

wobei in den mystischen Traditionen des babylonischen Talmuds und im 3. Henoch-
buch jüdische Gruppen greifbar werden, die eine göttliche Doppelung entwickelt haben, die
im JHWH ha-qatan, im kleinen oder jungen JHWH, ihren markantesten Ausdruck fand.

Die Studie von P. Schäfer beschreibt mit großer Konzision das kontroverse religiöse
Thema der Vielheit im einen Gott, welches das Judentum und das Christentum der Antike
im Zu- und Gegeneinander bewegte. Hinter den bewusst einfachen Argumentationen von P.

Schäfer stehen jedoch ausführliche Studien zu dieser wenig bekannten jüdischen Literatur,
sodass die mehrfach deutbaren literarischen Sachverhalte nicht stets ersehen werden können.

Das Grundproblem ist jedoch deutlich: In der idealen Form des Bekenntnisses ist der
Glaube an den einen und einzigen Gott klar ausgedrückt, wenn es aber um die Vorstellungen

dieses einen Gottes geht, kann niemand umhin, die Einheit des Bekenntnisses in eine

Vielfalt von Vorstellungen umzugestalten. Dies ist sowohl in der jüdischen wie der christliche

Mystik auf zum Teil revolutionäre, von den offiziellen Repräsentanten des Glauben
unannehmbare Weise geschehen. In keinem der beigezogenen jüdischen Texte wird aber
der Glaube an zwei gleiche «Götter im Himmel», die gleichberechtigt nebeneinander thronen,

ausgesagt. Auch in den «häretischsten» Stellen ist stets ein qualitativer Unterschied
zwischen der ersten und der zweiten Gewalt gewahrt, hat also das Dogma des einen Gottes

(Dtn 6,4) einen korrektiven Einfluss auf die erzählte Vorstellung einer vielgestaltigen
göttlichen Welt. Der plakative Titel «Zwei Götter im Himmel» (ohne Fragezeichen) verdeckt
dieses stets vorhandene Korrektiv, das jedoch in der aufmerksamen Lektüre des letztlich
schwierigen Buches von P. Schäfer entdeckt werden kann.

Fribourg Max Küchler



Rezensionen - Comptes rendus 399

Jan Dietrich, Der Tod von eigener Hand, Studien zum Suizid im Alten Testament, Alten
Ägypten und Alten Orient (Orientalische Religionen in der Antike 19), Tübingen, Mohr
Siebeck, 2016, 381 S.

Die Rezension blickt auf die 2016 von der Theologischen Fakultät der Universität Leipzig
angenommene Habilitationsschrift des Autors, deren Thema der Selbstmord im alten Israel,
Ägypten und Orient darstellt. Die Quellen werden unter kulturgeschichtlichen und soziologischen

Gesichtspunkten ausgewertet. Der Inhalt lässt sich folgendermaßen charakterisieren:

In der Einleitung werden allgemeine Gedanken vorgetragen. Die Selbsttötungsmöglichkeit
wird als Alleinstellungsmerkmal des Menschen gegenüber Göttern und Tieren

wahrgenommen (2). Die antike Interpretation des Selbstmordes unter einer Sinnperspektive anstatt
unter dem Blickwinkel der Ursachenforschung wird benannt (5). Der etymologische
Anfang des Begriffes «Selbstmord» wird im 16. Jhdt. n. Chr. gesucht (7).

Im ersten Teil wird über das antike Verständnis von Ehre, Scham und Schande reflektiert.
Der erste Begriff wird als Indikator für den sozialen Wert einer Person in der Öffentlichkeit
identifiziert (20). Der zweite Begriff wird als subjektives Angstgefühl vor dem Ehrverlust
klassifiziert (23). Der dritte Begriff wird als Bezeichnung des objektiv eingetretenen Zu-
Standes des Ehrverlustes erklärt (23). Das Paradebeispiel für Statusehre als begrenztes Gut
wird in der Königsehre gesehen (34).

Der zweite Teil lässt den Leser an eskapistischen Selbsttötungen teilhaben. Der Fall des

Feldherrn in militärisch aussichtsloser Lage kommt in biblischen und neuassyrischen Texten

am häufigsten vor (60). Die Selbstmorde des Saul in Sam 31, 3-6/1 Chr. 10, 3-6 und
Abimelech in Ri 9, 1-57 werden als klassisches Beispiel behandelt (70-82). Die Parallelen
zum Selbstmord des Nabûbëlsumati im neuassyrischen Assurbanipal-Prisma A VII 28-37,
85 werden erläutert, die sich u. A. in der Assistenz durch den Waffenträger zeigen. Der
Selbstmord wurde in neuassyrischen Schriftdenkmälern gewöhnlich als Akt der Feigheit
oder geistigen Verwirrung gedeutet (96). Die angeblichen Selbstmorde des Lullubäerkönigs
auf der Naram-Sin-Stele und Asiatenfürsten im ägyptischen Grab des Inti/späte 5. Dynastie
aus Deschasche werden als unzutreffend abgelehnt (108-111). Die Selbstverbrennung des

nordisraelitischen Königs Simri in 1 Kön 16, 15-20 wird wertneutral weder als Heldentat
noch unrühmliches Ende aufgefasst (126). Die größte Wirkungsgeschichte unter den

Selbstverbrennungen altorientalischer Könige hat die Tat des Samssumukin entfaltet, deren
Protuberanzen bis zum aramäischen pAmherst/7. Jh.-2. Jh. v. Chr. und Ktesias von Knidos
reichen (133-135). Der Bilanzsuizid bei gescheiterten Lebensentwürfen durch Erdrosseln
lässt sich biblisch für Ahitofel in 2 Sam 17, 23 und Sarah in Tob 3, 10 nachweisen (148—

159). Die Bilanzsuizide des Amenophis, Sohnes des Hapu, bei Manetho, Prinzen Nane-
ferkaptah in der ersten Setnaerzählung und Richters Paibëse in Pap. Jur. Turin VI lf zur
Vermeidung der Überbringung schlechter Nachrichten oder Erduldung von Schandstrafen
werden in die Debatte eingeführt (160-164). Die Möglichkeit des rituellen Selbstmordes
der Kleopatra wird offen gehalten (166-168). Das Motiv der Todessehnsucht in den ägyptischen

«Klagen des Ipuwer» wird nicht als Aussage über suizidale Absichten, sondern aktuelle

Leiden verstanden (171). Die Interpretation der Schreibung von «km» «Finsternis» mit
Krokodilschuppe durch Hinweis auf die typhonische Natur des Tieres (172) dürfte den

Befund überstrapazieren. Der Dialogcharakter des ägyptischen «Gespräches des Lebensmüden

mit dem Ba» wird nachdrücklich unterstrichen, welches selbst nicht aus medizinischer

oder psychologischer, sondern kulturanthropologischer Warte betrachtet wird (173—

176). Die Initiative zum Selbstmord im akkadischen «Pessimistischen Dialog» geht nach



400 Rezensionen - Comptes rendus

Meinung des Autors vom Sklaven aus, wobei die satirische Note des Textes keineswegs
unterschlagen wird (180-182). Die Selbsttötungen in der Haremsverschwörung unter Ramses

III. werden als ehrenvoller Ausweg vor der peinlichen Hinrichtung erkannt (185).
Im dritten Teil werden aggressive Selbsttötungen in die Überlegungen einbezogen, deren

eigentliches Ziel in der Manipulation von erwünschtem Verhalten bei anderen Personen
besteht. Die Formel «sich bittend an Anubis wenden» im ägyptischen «Beredten Bauern»
wird als mögliche Selbstmordandrohung qualifiziert (197). Die Selbstmordandrohung der
Prinzessin im «Verwunschenen Prinzen» wird als Akt der Erpressung gegenüber dem
eigenen Vater gedeutet (201-202). Die Selbstmordandrohung der u. a. heimwehgeplagten
Dame Kirum in den Briefen aus Mari wird eingehend behandelt, wo das Szenario des

Sprungs vom Dach gemalt wurde (203-207). Die gleiche Todesart wurde bei der
Selbstmordandrohung des von seinen Gegnern verleumdeten Ludingiru in einem Brief aus Larsa
gewählt (207-208). Die Erklärung des Ausrufes der Rebekka in Gen 25, 22 aß als
Selbstmordandrohung wird vorsichtig zurückgewiesen (214), während die Selbstmordandrohung
Raheis in Gen 30, 1 wegen Unfruchtbarkeit als solche gelten gelassen wird (218-220). Die
Selbstmordandrohung des Simson in Ri 16, 28-30 im Angesicht des sozialen Todes aus
Rache an den Feinden wird vor breiterem Hintergrund beleuchtet (222-231). Die aggressive

Selbsttötung des Eleazar in 1 Makk 6, 42-46 durch den Anschlag auf den Hauptkriegs-
elephanten des feindlichen Heeres rundet das Bild ab (234).

Im 4. Teil wird über oblative Selbsttötungen gesprochen. Das Selbstopfer des Jona in Jona
1, 1-16 auf dem Meer zur Beruhigung des Sturmes wird exemplarisch hervorgehoben
(241-247). Die Märtyrertode des Eleazar in 2 Makk 6, 18-31 (253-256) und der sieben
Söhne und der Mutter in 2 Makk 7, 1-6.20-30.37-41 (256-258) zur Vermeidung des
Schweinefleischverzehrs werden als weitere Fälle hinzugefugt. Der Tod der sieben Söhne
aus 4 Makk 8, 1-14, 10 wird zu den Beispielen für die Passage in ein besseres Jenseits

gezählt (264). Die Gefolgschaftstode in den Königsgräbern von Ur werden akzentuiert, für
welche der Tod des Gilgamesch (UM 29-16-86) als literarischer Präzedenzfall angesehen
wird (276). Die Gefolgschaftstode in den Königsgräbern von Abydos werden dokumentiert,
deren Freiwilligkeit wohl nicht immer garantiert war (287-288). Die Gefolgschaftstode in
den Grabtumuli aus dem nubischen Kerma werden diskutiert, die offenbar das Begräbnis
bei lebendigem Leib einschlössen (293).

Im fünften Teil wird zur Auswertung geschritten. Der «Sitz im Leben» der alttestamenta-
lischen und altorientalischen Suizidideen wird im Kontext der herrschenden Vorstellungen
von Ehre und Schande verankert (303).

Das Buch wird mit Literaturverzeichnis (309-351), Stellenregister (353-364) und Sach-
und Namensregister (370-381) formal zum Abschluss gebracht.

Das hier besprochene Buch hat mit vollem Recht eine positive Bewertung verdient. Der
Text zeichnet sich durch eine klare Sprache aus. Der rote Faden der Argumentation bleibt in
der Regel gewahrt, so dass die Gedanken ein in sich stimmiges Gesamtbild ergeben.

Bonn Stefan Bojowald



Rezensionen - Comptes rendus 401

Camilla Di Biase-Dyson/Leonie Donovan (Eds.), The Cultural Manifestations of Religious

Experience, Studies in Honour ofBoyo G. Ockinga (Ägypten und Altes Testament 85),
Münster, Ugarit-Verlag, 2017, 425 S.

Das Zentrum der Rezension nimmt die ägyptologische Festschrift zum 65. Geburtstag von
B. G. Ockinga ein. Der Inhalt des Buches lässt sich wie folgt gliedern:

E. Chr. Köhler stellt einen mit Sternen dekorierten Kalksteinblock aus Grabkammer 4/25
der frühdynastischen Nekropole von Helwan vor. Der sekundär verbaute Stein diente als
Verschluss eines Grabräubertunnels (5). Die originale Herkunft wird in einem memphiti-
schen Heiligtum vermutet (8).

A. Woods wählt das Grab des Wekh-hotep III aus Nekropole B der 12. Dynastie in Meir
aus. Die Szene des Fischespeerens ist durch das Grab des Pepy-ankh-heny-kem aus Nekropole

A/späte 6. Dynastie in Meir beeinflusst (19).
A. McClymont versenkt sich in die armanazeitliche Bilderwut in der thebanischen Nekropole.

Die Zerstörungen kommen nicht nur auf öffentlichen Bauten, sondern auch in
Privatgräbern vor (32).

J. Harvey offeriert die Holzstatuette einer nackten Frau aus dem Museu Egipci de Barce-
lona/Fundaciö Arqueolögica Clos. Das vom Ende Altes Reich bis Mittleres Reich angesetzte

Stück wird nach Assiut/Achmim gelegt (46).
Y. Tristant veröffentlicht zwei tönerne Nilpferdfiguren aus Dendera, die ins frühe Mittlere

Reich gehören. Die Statuen sind die einzigen Beispiele, deren Provenienz und Datierung
sicher ist (59).

K. Sowada/St. Wimmer rufen zwei Amphoriskoi aus dem Grab des Amenemope (TT
148) in Erinnerung. Die engste ägyptische Parallele liefert ein Gefäß aus Sedment, während
kanaanäische Vergleichsobjekte aus Teil Zakariva/Tell Jemneh/Tell Miqne-Ekron und
Jericho stammen (74). Das Fragment SB P/58ii trägt die hieratische Aufschrift «bsS», «Malz»
(74-76).

M. Schultz untersucht das Skelett des Ipy-ankh aus dem Tetifriedhof/Sakkara-Nord vom
Anfang Mittleres Reich, der wohl mit 35—45 Jahren verstarb (88). Die Schädelmorphologie
legt eine ägyptische Herkunft nahe (88). In der Jugend wurden die Beine dauerhaft gelähmt
(94).

M. Hartley inspiziert Canidencrania vom Tetifriedhof/Sakkara-Nord. Die Knochen werden

95 männlichen und 24 weiblichen Individuen zugeordnet (107). Der Zahnausfall der
Tiere wird mit schlechter Mundhygiene, Hundekämpfen oder Altersfolgen begründet (112).

N. Kanawati wertet das Papyrusdickicht in Gräbern aus Altem und Mittlerem Reich aus.
Die religiöse Bedeutung der Fisch-/Vogelfangszenen wird relativiert (119). Das Marschgebiet

im Grab des Baket III (No. 15) und Khety (No. 17) aus Beni Hassan hat der gleiche
Künstler gemalt (124).

E. Thompson macht auf spezielle Tierbilder im Alten Reichs-Friedhof von Tehna
aufmerksam. Im Grab des Nikai-Ankh (No 13) kauert ein Hund unter dem Stuhl des
Grabherrn, der einen Vogel verzehrt (134—135). Im Grab des Inkaef (No 3) hockt ein Affe unter
dem Stuhl der Frau des Grabherrn, der eine Frucht zwischen den Pfoten hält (135-137).

K. McCorquodale überprüft die Orientierung des Grabherrn im Eingang der Gräber des

Alten Reiches. Der Grabbesitzer sieht meist aus dem Grab heraus, schaut aber sporadisch
auch in es hinein (146-149).

L. Evans interpretiert die Szene auf der Westwand im Grab des Baket III (No 15) in Beni
Hassan mit zwei Männern in Papyrusnachen, die ein Schwein kopfüber in der Luft halten.
Das Tier wird als Fleischlieferant gedeutet (161).



402 Rezensionen - Comptes rendus

R. Müller-Wollermann erörtert den Salbkegel auf dem Kopf von Marktfrauen im Grab
des Ipuy (TT 217). Das Accessoire wird als Symbol der Wiedergeburt verstanden, die
Frauen werden als Prostituierte entlarvt (169).

T. Bacs behandelt die Amunbarke im Grab des Imiseba (TT 65). Im äußeren Schrein
taucht oben der widderköpfige Sonnengott auf einem Lotus zwischen zwei Maatgöttinen
auf (177).

Z. Hawass bespricht die Siedlungen «grg.t», «tn-rsi» und «r-s» auf dem Gizaplateau. Das
Wort «grg.t» wird mit «agrarische Stiftung/funeräre Domäne» übersetzt, während «tn» mit
«Stadtgrenze» und «r-s» mit «Wirtschaftseinheit zur Verteilung von Naturalien» wiedergegeben

werden (187-191).
M. Collier beleuchtet die linke Seite der Arbeitstruppe von Deir el-Medineh in der späten

Ramses HI-Zeit. Der Aufgabenzyklus lief nach oAshm. HO 16 alle 19 Tage ab (195).
B. G. Davies blickt auf die Arbeitergröße von Deir el-Medineh. Die Sollstärke wurde in

Jahr 2 von Ramses IV. von 60 auf 120 Mann verdoppelt (205) und in Jahr 2 von Ramses V.
wieder auf 60 halbiert (209).

210: zu P. Turin Cat 1894 vgl. M. Müller, in: B. J. J. Haring/O. E. Kaper/R. van Walsem
(eds.), The Workman's Progress, Studies in the Village of Deir el-Medina and other
documents from Western Thebes in Honour of Rob Demarée, EU XXVIII (Leuven 2014).

J. Cromwell beschäftigt sich mit der Textilproduktion im spätantiken Theben. Die Kleidung

wurde v. a. aus Leinen angefertigt (215).
M. Underwood dringt zur nachpharaonischen Nutzungsphase von TT 95 vor. Die Anlage

wurde vom 6.-8. Jhdt. bewohnt (234).
G. Bowen durchmisst das Christentum in Mut al-Kharab/Dakhla-Oase. Der älteste

Kirchenbau datiert ins frühe 4. Jhdt., der Ort wurde bis ins 8. Jhdt. kontinuierlich besiedelt
(244).

N. Staring begutachtet Graffiti der abydenischen Stele Louvre C8 aus der 13. Dyn. Die
Schakalskizzen hängen mit dem Gott Upuaut zusammen (257), während die Schiffe die

glückliche Reise des Künstlers anzeigen (258).
Br. Dew wertet Kartuschen auf ramessidischen rhetorischen Stelen aus. Das Gliederungsmittel

wurde als Abschluss von Texten und Stanzen oder «visual feature» verwendet (264—

268).
C. A. Hope/A. R. Warfe entwickelt neue Teilaspekte zur Ächtung des Seth. In den Reliefs

von Sethos I. auf der äußeren Nordwand des Karnaktempels wurden 8 Sethbilder zerstört,
wobei aber keine Systematik zu erkennen ist (281).

H. Stemberg-el Hotabi folgt den Spuren der Bentresch-Erzählung in der koptischen Hila-
ria-Legende. Das Bindeglied wird im Motiv der Königsnovelle, Hinderung an der Rückreise

und Offenbarung gesehen (292).
A.-L. Mourad widmet sich den Ausdrücken «st.t»/«Jt.tiw» «Asien»/«Asiaten». Das

Lexem «st.t» wird von der frühdynastischen Zeit bis ins Mittlere Reich nachgewiesen (298-
302). Der Begriff deckte ab dem Mittleren Reich Sinai und Levante ab (304-305).

H.-W. Fischer-Elfert betrachtet thebanische Listen mit Personennamen aus dem Neuen
Reich. Die Formel «ir.t-rn.w» «Namen bilden» wurde als Fachterminus der Schreiberausbildung

gebraucht (319).
J. van Dijk untersucht das Determinativ des sitzenden Mannes mit ummanteltem

Oberkörper. Die Belege der 19. Dynastie stammen meist aus nördlichen Regionen (331), während

in der 20. Dynastie die Rolle Theben's ansteigt (333).
W. Guglielmi analysiert die Inschrift auf Block 146 der Chapelle Rouge. Die Strophe 1

beschreibt den König als obersten Richter, während Strophe 2 die königliche Macht be-



Rezensionen - Comptes rendus 403

schwört (345). In Strophe 3 wird der Erhalt der Maat akzentuiert, während Strophe 4 das

Krokodil als Wassermacht thematisiert (345). Die letzte Strophe verknüpft den erneuten
Herrschaftsantritt mit dem Sonnenaufgang (346).

341: zum König als Schakal vgl. S.-W. Hsuh, Bilder für den Pharao, Untersuchungen zu
den bildlichen Ausdrücken des Ägyptischen in den Königsinschriften und anderen Textgattungen

(PdÄ 36), Leiden-Boston 2017, 451.
C. Di Biase-Dyson schlägt die Neuübersetzung «es gibt weder Steuerruder noch Wind für

den, der meine Angelegenheiten vernachlässigt» für Z. 26 der Rhetorischen Stele C 22 von
Ramses II. vor.

M. Koovman bietet Votivstelen der Persönlichen Frömmigkeit mit dem Gott Seth dar. Der
Gott begegnet meist als Nilpferd (369), tritt aber auch anthropomorph als Schlangenspeerer
auf (370).

A. Spalinger erklärt die 309 «^.^»-Wegstrecken aus dem Amduat, die er mit dem solaren

25-Jahreszyklus korreliert (377-380).
J. Cooper kreist das u. a. aus kosmographischen Texten bekannte Toponym «Wtn.t» ein.

Der solar konnotierte Ort wird am Roten Meer lokalisiert (390).
T. Gillen theoretisiert über das Numinose. Die Kemthese lautet, dass das Gefühl von der

Präsenz Gottes «can be elicited by material means» (397) und religiöse Erfahrung eine
soziale Grundlage hat (401).

N. Shupak wägt Moral und Kult in der ägyptischen Weisheitsliteratur gegeneinander ab.

Die Stelle Merikare 129 wird als Hauptquelle für die Geringschätzung des Rituals herangezogen

(411). Die Übereinstimmungen zum AT werden auf ein gemeinsames Erbe zurückgeführt

(414).

Bonn Stefan Bojowald

II. Mittelalter/Frühe Neuzeit
Verhältnisgeschichten: Konfessionen, Geschlechter,

Herrschaftsinstitutionen

Garth Fowden, Before and After Muhammad: The First Millennium Refocused, Princeton/
Oxford, Princeton University Press, 2014, 230 S.

G. Fowden ist Sultan Qaboos Professor of Abrahamic Faiths und Senior Research Associate

an der University of Cambridge. Seine Forschung bezieht sich auf die religiösen und
intellektuellen Strömungen und imperialen Horizonte des ersten Jahrtausends christlicher
Zeitrechnung.

Die Monographie liefert eine Neugliederung der chronologischen und geographischen
Parameter, mit denen die westliche Wissenschaft Entwicklungen zwischen der antiken und
mittelalterlichen Geschichte untersucht, und schlägt eine integrativere Sicht auf die christliche,

jüdische und muslimische Geschichte vor. Der Versuch einer das erste Jahrtausend
umfassenden Periodisierung ist weitgehend einer Tradition europäischer und nordamerikanischer

Islamforschung verpflichtet. Das Werk besteht aus sieben Kapiteln, gefolgt von
einem Index.



404 Rezensionen - Comptes rendus

Kap. 1 (1-17) prüft die Beziehung zwischen dem Islam und dem <Westen>, der als <Europa
und Nordamerika>/<Nordatlantik-Welt> definiert wird. Laut Fowden lässt ein Vergleich der

Cambridge History of Islam (1970: Peter Holt/Ann Lambton/Bernard Lewis (Ed.), The
Cambridge History of Islam, 2 vols, Cambridge 1970) mit der New Cambridge History of
Islam (2010: Michael Cook/Chase Robinson (Ed.), The New Cambridge History of Islam, 6

vols, Cambridge 2010) erkennen, dass die europäische und amerikanische Islamologie des

21. Jahrhunderts die Spätantike zunehmend würdigt und die Arabischen Eroberungen des 7.

Jahrhunderts sowie die Entstehung des Islam intensiver vor dem Hintergrund der iranischen
und römischen Rivalität in und um Arabien studiert. Dies zeigen u.a. die Monographien
Decline and Fall of the Sasanian Empire (London 2008) von P. Pourshariati und Art and Ritual
of Kingship between Rome and Sasanian Iran (Berkeley 2009) von M. Canepa. Fowden
hebt jedoch hervor, dass weite Horizonte in Raum und Zeit schon vor der Begründung der

Spätantike als unabhängiger Disziplin von E. Gibbon um 1780 untersucht wurden.
Kap. 2 (18-48) und 3 (49-91) bieten einen historiographischen Überblick des

Forschungsstandes und führen in die Debatte über die Periodisierung der europäischen Spätantike

und den Stellenwert des Islam ein. Fowden anerkennt die Datierung 200-800 n. Chr.
als «long Antiquity» in Harvards Late Antiquity (1999: Glen Bowersock [et al.] (ed.), Late
Antiquity: A Guide to the Postclassical World, Cambridge (Mass) 1999). Jedoch räumt er
der intellektuellen und institutionellen Reifung der monotheistischen Religionen, der
griechischen Philosophie, des römischen Rechts, des Mazdaismus und Manicheismus eine

grössere Rolle ein. Unter <Reifung> wird die Vollendung dreier Entwicklungsphasen - einer
(prophetischen), <schriftgemässen> und (exegetischen) - verstanden. In einem
Prophezeiung-Schrift-Exegese-Schema (58-67) zeigt Fowden, wie miteinander verträgliche Elemente
der Periodisierung im Gedankengut mehrerer monotheistischer Denker enthalten sind.
Unter ihnen ist Elias von Nisibis am wenigsten erforscht. Elias schrieb auf Arabisch und

Syrisch und behandelte das erste Jahrtausend mit Schwerpunkt auf den Iran, Rom und das

Kalifat. Mit ihm beginnt sich Fowdens Argumentation auf die geostrategische Zentralität
der syrischen Welt zu beziehen. Neben einer Monographie über Elias, wäre laut Fowden
eine synthetische Darstellung der syro-arabischen christlichen Welt, die den Iran, Rom und
Arabien vor und nach Mohammed überschneidet, wünschenswert.

Der geographische Rahmen in Kap. 4 (92-126) umschliesst das, was als «Eurasian Hinge»

(106-109) definiert wird - zwei Karten mit Handelswegen um Arabien markieren den
Bereich: Ein Triptychon von Regionen mit der iranischen Hochebene und dem östlichen
Mittelmeer als Flügeln und der Wiege der monotheistischen Religionen als Herzstück,
welches vom Zagros bis zum Mittelmeer und von Südarabien bis zum Taurus reicht. Fowden

betrachtet die Imperien Iran, Rom und das Kalifat als kulturelle «Commonwealths»
(die Definition stützt sich auf D. Obolensky). Angesichts der gegenwärtigen Vorliebe für
vergleichende Reichshistorik ist ein systematischerer Vergleich kultureller Gemeinwesen
willkommen. Zentralasiatische Bevölkerungsbewegungen, so argumentiert Fowden, seien

mit dem Untergang des Römischen Reiches im Westen verbunden gewesen. Fowden
fordert die Verlagerung des geografischen Bezugsrahmens nach Osten und eine Gleichstellung
der Peripherien Zentralasien und Westeuropa.

Kap. 5 (127-163) konzentriert sich auf Aristoteles. Fowden argumentiert überzeugend,
dass ein solcher Schwerpunkt in einer Übersicht einen expositorischen Vorteil hat, da er
einen einzigen Repräsentanten für eine Tradition (Hellenismus) bietet, die mächtige Denker
und Schulen, aber keine mit jenen der monotheistischen Religionen vergleichbare Doktrin
hervorbrachte. Es ist kein System des Denkens, sondern eine Art zu denken gewesen, die
sich für Synthese und Systematisierung empfänglich erwies. Interdisziplinäre Forschung



Rezensionen - Comptes rendus 405

über die Geschichte des ganzen ersten Jahrtausend-Aristotelismus steht noch aus. Für Fow-
den bleibt auch unklar, wie die Übersetzung von Aristoteles aus dem Griechischen über das

Syrische ins Arabische mit der rationalen Reflexion über den Qur'an zusammenhängt. Er
bemerkt richtig, dass ein solches Projekt von einem Experten für arabisches Denken fortgeführt

werden sollte.

Kap. 6 (164-197) untersucht die Traditionen des Römischen Rechts, des rabbinischen
Judentums, des Christentums und des Islam im ersten Jahrtausend, um ihre Reifung durch
Anwendung in Exegese und Kommentar zu demonstrieren. Fowden würdigt den Bereich
des Rechts, der unter Justinian den Corpus Iuris Civilis hervorbrachte, der die Erzeugnisse
der philosophischen Schulen, der Talmudisten, christlichen Väter und «mutakallimun» an
Autorität übertraf. Fowden fragt nach der Relevanz politischer, organisatorischer und
wirtschaftlicher Unterstützung, von der intellektuelle Synthesen getragen werden, und
anerkennt den Schwachpunkt konzeptionell-orientierter Geschichtsschreibung, die zeitliche und
räumliche Machtstrukturen wenig involviert.

Kap. 7 (198-218) greift Themen auf, die im Buch behandelt wurden, und verbindet sie

mit einer bestimmten Stadt. Zum Endpunkt der Periodisierung bemerkt Fowden, dass zur
Zeit von Ibn Sina, mit dessen Namen er das Ende der konzeptuellen Entwicklung verbindet,
die muslimische Welt eine Reifung an politischen und kulturellen Konturen annahm, die
näher an dem liegen, was uns heute vertraut ist.

Neue Tendenzen in der Periodisierung der Geschichte widerspiegeln eine zunehmende

Globalisierung. Die Monographie bietet vergleichende Ansätze zur Religions- und Ideengeschichte

sowie zur imperialen Kultur und Politik in der eurasischen Geschichte und richtet
sich an ein breites wissenschaftliches Publikum. Allerdings sollte mit der von Fowden als
<Paralleltradition> bezeichneten muslimischen Islamologie ein engerer Dialog gesucht werden.

Wie Fowden erkennt, ist der Einbezug von situativen Machtstrukturen notwendig, um
Konkretes über die Autorität solcher Gedankengerüste in zeitlichen und räumlichen Dimensionen

aussagen zu können. In Fowdens Schlusswort bleibt eine angenommene moralische
Überlegenheit der westlichen Denkweise weitgehend unhinterfragt. Vor diesem Hintergrund

ist Skepsis von Seiten muslimischer und östlicher Forschung erklärlich, die Bezugnahme

auf westliche Periodisierungen oftmals umgeht. Im Ausblick sollte gefragt werden,
in welchem Umfang Periodisierung in interkultureller und interreligiöser Forschung eine
Rolle spielen muss. So könnten Vergleiche in Religions- und Ideengeschichte thematisch
oder Vergleiche zwischen imperialen Kulturen dynastisch angegangen werden.

Oxford Sophia Mösch

Simon Barton, Conquerors, Brides, and Concubines: Interfaith Relations and Social
Power in Medieval Iberia, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 2015, 264 S.

Simon Barton (t 2017) war Professor für Mittelalterliche Geschichte Spaniens an der
University of Exeter, bevor er 2016 als Professor für Geschichte an die University of Central
Florida berufen wurde. Seine Forschung behandelt die politische, militärische und soziale
Geschichte Iberiens.

Die Monographie ist in vier Kapitel gegliedert, enthält einen Anhang mit dem Privilego
del Voto aus der Archivo-Biblioteca de la Catedral, Santiago de Compostela (153-163),
Endnoten (167-217) und eine Auswahlbibliographie (219-254). Sie ist mit zwei geographi-



406 Rezensionen - Comptes rendus

sehen Karten der Iberischen Halbinsel (711-1031 n. Chr. und ca. 1350 n. Chr.) und einem
Index (255-262) leicht zu benutzen.

Die Einleitung (1-12) fuhrt in die thematischen, historiographischen und methodischen
Fragen ein. Es handelt sich um eine gross angelegte Studie: Chronologisch untersucht der
Autor die Funktionen von christlich-muslimischen Heiratsallianzen und anderen sexuellen
Beziehungen in der iberischen Gesellschaft des Mittelalters (711-1492 n. Chr.). Sie umfasst
sowohl <al-Andalus> (4), wie das Territorium unter islamischer Herrschaft bezeichnet wurde,

als auch die christlich-dominierten Gemeinwesen des Nordens. Es wird ermittelt,
warum das (kulturelle Gedächtnis) («cultural memory») (4) solcher Beziehungen innerhalb der
christlichen Gesellschaft während des späteren Mittelalters und darüber hinaus eine so
starke Resonanz fand und welche Rolle sie bei der Stärkung der <Gemeinschaftsidentität>
(«Community identity») (4) zwischen den Religionen spielte. (Die Konzepte «cultural
memory» und «Community identity» bleiben in der Publikation Undefiniert. Sie sind zwar in
den Kulturwissenschaften gängige Abstraktionen, dennoch bedürfte es einer Arbeitsdefinition,

damit diese Begriffe fassbar werden und zum Verständnis von Kultur und Gesellschaft
im gegebenen Kontext beitragen können).

Kap. 1 (13-44) behandelt die Praxis der sexuellen Vermischung in Iberien zwischen
muslimischen Herren und christlichen Frauen ab 711 n. Chr. Es ergründet die politischen, sozialen

und wirtschaftlichen Funktionen von Heiratsallianzen mit westgotischen Erbinnen oder
Witwen: Für die Umayyaden-Dynastie und für die Minister des Kalifats am Ende des zehnten

Jahrhunderts konnten sexuelle Beziehungen zu christlichen Frauen (legitime Ehefrauen
oder Sklavenkonkubinen) als Werkzeuge der Diplomatie, Propagandawaffen oder Instrumente

der psychologischen Kriegsführung dienen.

Kap. 2 (45-75) beleuchet die politischen, religiösen und kulturellen Gründe für den Rückgang

der interreligiösen Ehe nach ca. 1050 n. Chr. und entschlüsselt die breitere Bedeutung
der Reglementierungen zur Verhinderung interreligiöser Vermischung (v. a. der Beziehungen

zwischen christlichen Frauen und muslimischen Männern). Barton schliesst, dass nach
1095 n. Chr., als Iberien im Westen immer mehr als ein dem Heiligen Land gleichweriges
Kreuzzugsgebiet betrachtet wurde, der Ton der antiislamischen Rhetorik schriller wurde.
Somit zeigt sich der Wunsch nach verstärkten religiösen Trennlinien in Iberien, der sich in
den christlichen fueros niederschlug, als Folge einer sektiererischen Haltung, die den
gesamten religiösen und politischen Diskurs der westlichen Christenheit zu durchdringen
begann.

Kap. 3 (76-109) zeigt auf, wie die interreligiöse Kohabitation ab dem zwölften Jahrhundert

den christlichen Diskurs bstimmte: Christen bangten um ihre Frauen, die in (al-Anda-
lus> oder nach Nordaftika in Gefangenschaft gerieten, und fürchteten, dass der Kontakt mit
Muslimen sie in die Apostasie treiben würde. Der Topos der (christlichen Jungfrau in Not)
(«Christian damsel in distress») wurde von Chronisten, Hagiografen und anderen literarischen

Exponenten eingesetzt, um die Solidarität unter ihrem (männlichen) Zielpublikum zu
fördern.

Kap. 4 (110-142) widmet sich Texten über christliche Frauen, die nicht als Opfer
muslimischer Laszivität, sondern als Anstifterinnen auftreten, die nach muslimischen Partnern
suchen. Ebenso berichten muslimische Quellen, wie Frauen ihren (Körper) christlichen
Männern hingeben und auf den Islam verzichten. Obwohl das Quellenmaterial fiktiv ist,
übermittelt der Akt der Unterwerfung auf symbolischer Ebene eine starke Botschaft, die der
militärischen Kapitulation ebenbürtig ist.

Bewusst geht Barton nicht auf die iberischen Juden ein, deren Beziehung zu den muslimischen

und christlichen Nachbarn bereits erforscht ist (7). Interreligiöse Studien, die das



Rezensionen - Comptes rendus 407

mittelalterliche Iberien aus der Gender-Perspektive beleuchten, liegen schon um 2015 vor.
(Vgl. Gloria Lopez de la Plaza, Al-Andalus: Mujeres, sociedad y religion, Mâlaga, Univer-
sidad de Malaga, 1992; Ragnhild Johnsrud Zorgati, Pluralism in the Middle Ages: Hybrid
Identities, Conversion, and Mixed Marriages in Medieval Iberia, New York, Routledge,
2012). Die von Barton verwendeten Konzepte der <Grenze> («frontier»/«boundary») (1 If.)
und des <Körpers> («body») (7) sind als Ansätze in der westlichen Forschung über Iberien
bekannt (Vgl. für «frontier»/«boundary» Janina Safran, Defining Boundaries in al-Andalus:
Muslims, Christians, and Jews in Islamic Iberia, Ithaca, Cornell University Press, 2013 und
für «body» Pedro Tena Tena, Mujer y cuerpo en Al-Ândalus, in: Studia Historica: Historia
Medieval, 26 (2008), 45-61). Barton beschäftigt sich zweifach mit dem <Grenz>-Phänomen:
Im wörtlichen Sinne interessiert er sich für die Prozesse, durch welche Ehefrauen oder
Sklavenkonkubinen physisch von christlich- zu muslimisch-dominierten Kontrollgebieten
oder umgekehrt über politische <Grenzen> hinweg bewegt wurden. Der Ansatz impliziert,
dass der Mann über die Frau verfügt. Der weibliche <Körper> wird politisch (militärisch/
diplomatisch), wirtschaftlich und sozial eingesetzt. Ebenso befasst sich Barton im übertragenen

Sinne mit den kulturellen, rechtlichen und mentalen <Grenzen>, die die abrahamiti-
schen Religionen Iberiens errichteten, um sich vor Interaktion und Assimilation mit den
anderen zu schützen. Obwohl das Konzept der <Grenze> mit Vorsicht eingeführt wird (llf.),
ist es ein westlicher, vom Kolonialismus geprägter Begriff. Es gelingt der Studie daher
nicht gänzlich, die untersuchten Phänomene (interreligiöse Beziehungen und soziale Macht)
aus verschiedenen kulturellen Perspektiven darzustellen.

Was die Monographie auszeichnet, sind eine Berücksichtigung mehrerer Quellengattungen

auf christlicher und muslimischer Seite (u. a. Gesetze, Urkunden, Briefe, historische
Erzählungen, Werke der Polemik und Hagiographie) sowie eine transepochale Herangehensweise.

Selektionsstrategien oder Datenerhebungsprozesse bezüglich des Quellenmaterials
werden nicht diskutiert. Zitaten und Paraphrasen von Quelleninhalten in englischer Sprache
wird viel Raum gelassen - oft ohne auf sprachliche Aspekte in den Quellen einzugehen
oder die Originalsprache in den Endnoten zugänglich zu machen. Durch eine transepochale
Ausrichtung gelingt es der Studie, auf die autochthonen Aspekte der heutzutage reichen,
aber auch volatilen Beziehung zwischen den islamischen und christlichen Sphären in Europa

aufmerksam zu machen. In einem von Sexismus-Debatten geprägten Zeitalter, in dem
der <Feminismus> Hochkonjunktur hat, ist eine Monographie, die sich mit der Reichweite
des Einflusses von mittelalterlichen Frauen beschäftigt, hochaktuell. Obwohl Barton mit
einem klassischen, konservativen Ansatz der männlichen Dominanz und weiblichen
Unterwerfung arbeitet, kann er dennoch die subtileren Instrumente entlarfen, mit denen Frauen
vielfach politisch, wirtschaftlich und sozial Einfluss nahmen. Das Werk ist somit insbesondere

einem interdisziplinär interessierten Laienpublikum zu empfehlen.

Oxford Sophia Mösch

Stefanie Monika Neidhardt, Autonomie im Gehorsam. Die dominikanische Observanz in
Selbstzeugnissen geistlicher Frauen des Spätmittelalters (Vita Regularis. Ordnungen und

Deutungen religiösen Lebens im Mittelalter 70), Berlin, Lit, 2017, 476 S.

Die vorliegende Publikation ist die überarbeitete Fassung der Dissertation der Autorin,
welche sie an der katholisch-theologischen Fakultät in Tübingen verfasst hat. Dort war sie

Teil des Graduiertenkollegs «Religiöses Wissen im vormodernen Europa (800-1800)» (im



408 Rezensionen - Comptes rendus

Juni 2018 wurde sie auf dem Internetauftritt des Graduiertenkollegs als ehemalige assoziierte

Kollegiatin gefuhrt). Sie nahm an mehreren Aktivitäten des Arbeitskreises geistlicher
Frauen im europäischen Mittelalter AGFEM teil.

Die Arbeit gliedert sich in fünf Hauptteile: Nach der Einleitung (3-28) gibt die Autorin
eine «Einführung in die dominikanische Observanzbewegung der Provinz Teutonia» (29-
82), welcher ein Kapitel zu «Wissensexperten unter sich: Reformideal, Reformübernahme
und Reformtransformation» (83-193) folgt. Der «Observanz im Konflikt» (195-295) folgt
die «Norm auf dem Prüfstand: Briefe der Nürnberger Schwestern» (297-349); dem folgt
ein Kapitel zu «Modifikation mystischer Wissensbestände» (351-391). Abgerundet wird
das Buch durch «Fazit und Ausblick» (393^100), einen Anhang (401-427) mit Karten und
Nonnenlisten, ein Quellen- und Literaturverzeichnis (429-463), einen Personen- (465—471)
sowie einen Ortsindex (473—476).

«Diese Arbeit will untersuchen, wie die observanten Dominikanerinnen eigenständig die

von den Reformern festgelegten observantefn] Werte und Normen diskutierten und über
elementare theologische Lebensvollzüge entschieden. Anhand der von den geistlichen
Frauen verfassten Schriften soll erarbeitet werden, wie die Schwestern im Spätmittelalter
autonom aus ihrer eigenen Erfahrung heraus zu Entscheidungen für ihre Gemeinschaft
kamen.» (8) Als Untersuchungsgegenstand wählte sie drei Konvente, nämlich St. Johannes

Baptista in Kirchheim unter Teck in Baden-Württemberg sowie die zwei Schweizer Klöster
St. Michael in der Insel in Bern und St. Katharinen in St. Gallen.

Die Autorin hat eine beachtenswerte Menge an Material - Quellen wie auch Sekundärliteratur

- verarbeitet. Die Themenfelder, die dabei angeschnitten werden, reichen von der
Chronistik verschiedenster Herkunft über ordensinteme normative Texte bis hin zur Mystik
des 14. Jahrhunderts, und es ist eine grosse Herausforderung, all dies kohärent zwischen
zwei Buchdeckeln zu präsentieren. Neidhardt hat dies geschafft.

Eine grundlegende Frage lässt sie allerdings durch das ganze Buch hinweg offen: Warum

wurde dem St. Galler Katharinenkloster die Ehre zuteil, von Neidhardt mit der gewählten

Fragestellung untersucht zu werden? Ihr Werk befasst sich bekanntlich mit der «domi-
nikanische[n] Observanz» (Untertitel), jedoch stellt sie gleich im ersten Satz ihrer Untersuchung

klar, dass dieser Konvent nicht in den Dominikanerorden inkorporiert ist (3; vgl. z.
B. auch 52, 157, 272) und beschreibt ihn später als «ausserhalb des Ordens» (295) stehend.

Am Ende des dritten Hauptteils zieht sie als Zwischenfazit, dass dort die «Einführung der
Observanz ein <halbes ding>, also unvollständig» (294), geblieben sei. Neidhardt will also
mit einem nicht-dominikanischen - weil nicht in den Orden inkorporierten - Kloster, dessen

Observanz sie als unvollständig beschreibt, zeigen, wie sich die «dominikanische
Observanz in Selbstzeugnissen geistlicher Frauen des Spätmittelalters» (Untertitel) manifestierte.

Dieser frappierende Widerspruch lässt den aufmerksamen Leser ziemlich ratlos
zurück.

Neidhardt beweist Mut bzw. eine gewisse Portion Kühnheit, zwei Klöster auf Eidgenössischem

Boden für ihre Untersuchung auszuwählen; mit dem Kirchheimer Kloster hat sie

sich intensiv beschäftigt (vgl. z. B. ihre Beiträge in den Sammelbänden «Die deutschen
Dominikaner und Dominikanerinnen im Mittelalter» und «Die Chronik der Magdalena Kreme-
rin im interdisziplinären Dialog», beide von 2016). Der Aufwand ist gross, sich in die
lokalen Spezifika einzuarbeiten; dementsprechend hoch ist das Risiko, die Zusammenhänge
nicht zu durchblicken. Leider ist Neidhardt genau dies passiert: Vor allem in jenen Kapiteln,

die sich mit den lokalen politischen Gegebenheiten von Bern (33-40) und St. Gallen
(50-56) befassen, wird klar, dass ihre Kenntnisse nur oberflächlich sind und zur Einordnung

des jeweiligen Klosters in die Stadtgeschichte kaum ausreichen. Bereits die entspre-



Rezensionen - Comptes rendus 409

chenden Artikel im Historischen Lexikon der Schweiz tun hierfür sehr gute Dienste; für
Berner Angelegenheiten sind darüber hinaus die Bände der «Berner Zeiten» (zwischen
1999 und 2011) zu empfehlen, für St. Gallen die Stadtgeschichte von Ehrenzeller (von
1988).

Es sei an dieser Stelle auf zwei inhaltliche Fehler in Bezug auf St. Gallen hingewiesen,
welche relativ einfach zu vermeiden gewesen wären: Als Einleitung zur Geschichte des

Katharinenklosters schreibt Neidhardt, im «Jahr 1228 [sei] in der Tuchhandelsmetropole St.

Gallen in der heutigen Ostschweiz aus einer Gruppe von Beginen eine Gemeinschaft
[entstanden], die locker unter der Augustinusregel lebte» (50). Dieser Satz birgt gleich zwei
Anachronismen: Zum einen war St. Gallen in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts noch
ca. zwei Jahrhunderte davon entfernt, eine Tuchhandels- und -herstellungsmetropole zu
sein, zum andern wurde die genannte Beginensammnung erst gut 50 Jahre später der

Augustinusregel unterstellt. Ein kurzer Blick in die entsprechenden Artikel im Historischen
Lexikon der Schweiz sowie in der Helvetia Sacra hätten hier genügt. Kurz darauf meint sie,

man könne «davon ausgehen, dass [Priorin] Angela Vambühlerins Bruder auch nach seiner

Amtszeit als Bürgermeister seinen Einfluss in der Stadtpolitik geltend machen konnte» (52,
Anm. 109). Es ist allerdings daran zu zweifeln, dass Ulrich Varnbühler nach seiner Flucht
nach dem St. Galler Krieg, welchen er mitversursacht hatte und welcher eine der grössten
politischen Krisen St. Gallens zur Folge hatte, noch irgendeinen Einfluss auf seine Heimatstadt

ausüben konnte.
Die vorliegende Arbeit ist im Zusammenhang mit der theologischen und ortsunabhängigen

Fragestellung scherlich sehr wertvoll (was die Rezensentin als Nicht-Theologin
allerdings nur schwer beurteilen kann), doch für historische, lokale und deswegen ortsgebundene

Untersuchungen wäre eine solide Lokalkenntnis unabdingbar.

St. Gallen/Stein am Rhein Claudia Sutter

Martin Bauch, Divina favente clemencia. Auserwählung, Frömmigkeit und Heilsvermittlung

in der Herrschaftspraxis Kaiser Karls TV. (Forschungen zur Kaiser- und Papstgeschichte

des Mittelalters, Beihefte zu J. F. Böhmer, Regesta imperii 36), Köln/Weimar/Wien,

Böhlau, 2015, 734 S„ III.

Die vorliegende, aus einer Darmstädter Dissertation hervorgegangene Monographie
beleuchtet eine Thematik, die nicht ganz neu ist. Sie tut dies aber auf eine Art und Weise, die
alle bisherigen Studien in den Schatten stellt: So umfassend, wie es Martin Bauch tut, hat
noch niemand die Frömmigkeitspraxis Karls IV. (1316-1378) behandelt. Betrachtet man
Frömmigkeit nur als etwas Intimes, Privates, so verkennt man deren potentiell öffentlich-
politische, im besprochenen Fall inszenierte Dimension. Karl IV. war ein Meister in der

Zurschaustellung von Frömmigkeit, deren Ausübung Teil des mittelalterlichen Herrscherideals

war. In der Regel wird Karls ostentative Frömmigkeit am Beispiel seines Reliquienkults

thematisiert. Der Verfasser tut dies auch, und zwar auf der Grundlage eines vorgängig
erstellten Verzeichnisses von über sechshundert Reliquien, die Karl entweder in Prag
vorfand oder - der interessantere Fall — auf seinen Reisen erhob und nach Böhmen wegführen
Hess. Es braucht nicht eigens unterstrichen zu werden, dass diese kommentierte Liste, die
der Studie als Anhang beiliegt, der Forschung überaus nützlich sein wird. Karls Reliquienkult

ist nicht der einzige Ausdruck seiner Frömmigkeit, den Martin Bauch anspricht, doch



410 Rezensionen - Comptes rendus

selbst diesen geht er breiter an, als dies gemeinhin geschieht: Konzentrierte man sich in der

Regel auf die Aneignung und den Abtransport der begehrten Stücke, so interessiert sich
Bauch auch - und insbesondere - für die weitere Verwendung der nach Böhmen gebrachten
Reliquien. Letztere hatten einen beträchtlichen medialen Wert, der sich anlässlich mit
Bedacht inszenierter Reliquienweisungen zeigte, die ihr Publikum nicht zuletzt mit dem
Versprechen von zu erlangenden Ablässen lockten. Bei diesen Gelegenheiten wurde Karl
IV., der ansonsten als Personifizierung von frommer Bescheidenheit auftrat, zu einem
Heilsvermittler par excellence.

Über das Thema Reliquien hinausgehende Aspekte sind Karls Darstellungen in der Literatur,

in Urkunden und auf Siegelbildern, die von ihm übernommene liturgische Rolle in
Weihnachtsgottesdiensten und seine sorgfältig orchestrierten Herrschereinzüge. Damit
erhält die Geschichte von Karls öffentlich-politisch verstandener Frömmigkeit, von der die
Studie ausgeht, breitere kulturgeschichtliche Züge. Diese verdichten sich in einer
Herrscherpersönlichkeit, deren einschlägiges Handeln nur exemplarisch angegangen werden
kann, da sich gewisse Züge und Abläufe wiederholten. Der Verfasser verfolgt in seiner Studie

eine doppelte Perspektive: Einerseits betrachtet er das grosse Ganze, nicht zuletzt indem
er Karls Herrscherfrömmigkeit mit den Instrumentarien von Max Weber und Pierre Bour-
dieu zu analysieren sucht, andererseits visiert er mit seinem geschärften Blick Details an.
Eine solche vermeintliche Kleinigkeit ist der mit der Kaiserkrönung Karls im Jahr 1355

vollzogene Wechsel der in Urkunden verwendeten Devotionsformel gratia Dei rex Romanorum

zu divina favente dementia imperator Romanorum. Die neue, auch auf Karls Siegel
übertragene Formel, die Martin Bauch für den Titel seiner Studie übernommen hat, deutet,
so der Verfasser, «eine aktivere Unterstützung des Herrschers durch Gott» an (4). In
unserem Zusammenhang ist es unerheblich, dass bereits frühere Monarchen, darunter Karls
Grossvater Heinrich VII., diese Formel verwendet hatten. Bedeutsam ist der Wechsel an

sich, der ein kleines Mosaiksteinchen in einem grösseren Bild darstellt, nämlich die
Inszenierung Karls als gotterwählten, frommen Herrscher. Sein Reliquienkult, insbesondere die

Reliquienweisungen, der von Karl 1347 umgedeutete Weihnachtsdienst, d. h. die von ihm
übernommene siebte Lesung in der Weihnachtsmesse (Lk 2,1: «Es begab sich aber zu der

Zeit, dass ein Gebot von dem Kaiser Augustus ausging, dass alle Welt geschätzt würde...»),
und die zwingende Anwesenheit Karls für die Erteilung von Ablässen verbanden sich zu
einer vom Verfasser so bezeichneten «sakralen Grundierung der Herrschaft unter Karl IV.»
(457). Letzterer präsentierte sich dabei «in einer semisazerdotalen, ja teilweise christomi-
metischen Rolle» (466). Dabei ritzte er zwar die von der Kirche definierten Grenzen,
überschritt sie aber nicht, insbesondere was den Anspruch auf die Sakramentsspendung betraf.
Auch als «auserwählter und hervorgehobener Herrscher» blieb Karl «immer Laie, wenn
auch ein in jeder Hinsicht hervorragender und vorbildlicher Christ». So bot er ein «ideales
und seine Herrschaft legitimierendes Identifikationsangebot für seine Untertanen». Oder um
mit Bourdieu zu sprechen: «Durch den Rekurs auf einen allgemein-christlichen Habitus des

Herrschers schützte Karl IV. seine Handlungen vor Kritik und stärkte den Glauben an seine

persönlichen Tugenden» (471). Auf diese Weise regierte er, anders als sein Vorgänger und

zeitweilige Rivale Ludwig, mit der Kirche und nicht gegen sie.

An dieser Stelle können wir nur eine Ahnung von der Fülle an Aspekten in Martin Bauchs
Studie vermitteln. Sicher ist, dass sie aus der Luxemburger- und Karl-Literatur nicht mehr
wegzudenken ist.

Solothurn Georg Modestin



Rezensionen - Comptes rendus 411

Dorothee Mußgnug, Acht und Bann im 15. und 16. Jahrhundert (Historische Forschungen

111), Berlin, Duncker & Humblot, 2016, 368 S.

Im allgemeinen Bewusstsein noch immer fest verankert ist die aus <Reichsacht> und
Kirchenbann) verkürzte Formel von «Acht und Bann», meist jedoch wohl ohne nähere Kenntnis

des Sinns. Die Entstehung dieses Zusammenhanges resultiert aus der in der «Confoede-
ratio cum principibus ecclesiasticis» gegebenen Zusage Friedrichs II., dass dem Kirchenbanne

die Reichsacht folge, so nicht binnen sechs Wochen erstere wieder gelöst worden sei.

In der Praxis war jedoch sicherlich auch immer die «Großwetterlage» (so S. 53) zu
berücksichtigen - woraus schon die erste Frage an das Thema resultiert, warum nicht einmal eine
Handvoll an Fällen wo dies tatsächlich der Fall war geboten werden.

In acht, ungleich stark gewichteten, Kapiteln will Dorothee Mußgnug, begrenzt auf das

15. und 16. Jahrhundert, der Formel von «Acht und Bann» - ohne deren Sitz im Leben -
nachspüren. Die Malaise bezüglich des Buchs, beginnt bereits in der Einleitung (vier
Seiten) und endet konsequent in der «Schlussbemerkung» (die ebenfalls mit vier Seiten
auskommen muss). Die gut 300 dazwischenliegenden Seiten, Zitat an Zitat, Abkürzung an
Abkürzung gereiht (gefühlt sogar in den nicht selten ellenlangen Quellenzitaten), sind jedenfalls

in ihrer Konsequenz auf gleichem Niveau. Nicht zur Verfügung gestellt wird dem Leser

ein wie auch immer gearteter roter Faden, oder gar die Erklärung, worin das Desiderat

liegt, zu dessen Füllung das vorliegende Buch verfasst wurde, ja nicht einmal eine
Fragestellung wird von Mußgnug aufgeworfen. Auch der Zeitrahmen, den die Untersuchung
ausfüllt, wird nicht erläutert und ist letztendlich somit wenig verständlich. Er erstreckt sich
auf die Kaiser Sigismund, Friedrich III., Maximilian, Karl V. und zuletzt mit fünf Seiten auf
Ferdinand I. Die Literaturlage (die, dies camouflierend, wohl zur Basis - und Anregung? -
wurde), wird mit sieben Namen verortet, deren Autoren gänzlich unterschiedliche Themen

zu Spätmittelalter bzw. Früher Neuzeit bearbeiteten - aber derart disparat zueinander wie
auch zum Thema sind, dass der Zusammenhang unverständlich bleibt. «Klassiken) zum
Thema, wie die Werke Friedrich Battenbergs bspw., fehlen hingegen. Die Quellen werden
ausschließlich aus gedruckt vorliegendem Material geschöpft, auch sie nicht eingeordnet,
nur je Fundstück für Fundstück verzeichnet.

Wenn sich der Rezensent im Buch nicht verzählt hat, wurde lediglich vier Mal sowohl
Acht als auch Bann verhängt, nach 1521 überhaupt nicht mehr. Die bereits zuvor nicht
sonderlich scharfe Waffe der Doppelstrafe wurde durch <die Reformation) gänzlich zunichte.
Die Theorie des schönen Scheins (Bann löst Acht aus) wird durch die schnöde Tagespolitik
ab absurdum geführt (vgl. S. 53, wo dies von Mußgnug ansprechend mit «Großwetterlage»
zwischen Kaiser und Papst benannt wird - aber dies gab es auch zuvor bereits). Stumpf und

wirkungslos war das Gespann spätestens mit der Reformation geworden, doch auch zuvor
wird - wie von Mußgnug zwar notiert, aber wie so Vieles nicht kommentiert - die {politische

Lage) durchaus miteinberechnet, vor allem seitens der weltlichen Fürsten. Immerhin
einmal kommt die Erkenntnis, dass «weder in der Diskussion um die Kammergerichtsordnung

noch in ihrer (Erklärung) vom 9. April 1548 gingen die Stände auf die Möglichkeit
ein, den Achtspruch durch einen Bannspruch zu verstärken.» (247) Aber: Wäre dies
tatsächlich eine Verstärkung? (Die Reformation) war schon weitgehend gesichert. Wenn man
von den stetig wechselnden «Großwetterlagen» einmal absieht, so drängt sich doch die

Frage auf, weswegen es so selten ein einträchtiges Einhergehen zwischen Kaiser und Papst
gab, die ein tatsächliches gemeinsames Vorgehen gegen «Delinquenten» bewirkte.

Stellenweise wird die Literatur hinweggewischt (bspw. - bezüglich der «causa Lutheri» -
S. 202: «Auf die Bibliotheken füllenden Kontroversen soll hier nicht eingegangen wer-



412 Rezensionen - Comptes rendus

den»), was dann aber durchaus zu (Irrtümern) fuhrt. Stupende Literaturkenntnis (oder nur
Funde?) führen nicht zwingend, vor allem, bei ausschliesslicher Aufzählung, ohne Prüfung,
Gewichtung, zur rechten Darstellung; immerhin wird geboten, dass eine «Kompromissformel»

(1526er Reichsabschied) (230) (mühsam genug) erarbeitet wurde, aus der dann in
nicht minder mühsamer Diskussion und Etappen das lus reformandi erwuchs. Dass schließlich

eine - für ein ganzes Zeitalter namengebende «confessio» (234) sozusagen unter (ferner

liefen) subsumiert wird, ist ebenso symptomatisch für das Buch. Inwieweit die Erkenntnisse

zu den grosso modo recht prominenten Fällen, so geboten, tatsächlich tragfähig sind,
muss bedauerlicherweise Aufzählung für Aufzählung, Fall für Fall einzeln geprüft werden.
Sachlich wird es nicht besser, wenn ein Bischof seine Weihe ablegt (gemeint ist wohl, daß

er überhaupt erst geweiht wurde, so zu Hermann von Wied, S. 259) oder gar Karl V. zu
Augsburg «... den Gang der Verhandlungen auf der Augsburger Reichsversammlung
bestimmt» habe, wodurch (richtig!) als Kompromiß das Interim zustande kam (245). Geboten
wird jeglichem Nutzer der umgestürzte Zettelkasten Mußgnugs, die wohl wahllos Detail für
Detail aneinanderreiht, ohne jegliche Wertung und Gewichtung. Geführt wird der Leser
durch die Lektüre nicht, genausowenig wird systematisiert, eingeordnet oder gedeutet. Ein
den Namen verdienendes Lektorat wäre sicherlich sinnvoll gewesen. Das vorzügliche
Personenregister entschädigt hingegen denjenigen, der den schnellen Zugriff sucht.

Ingenheim Klaus Frédéric Johannes

Michele C. Ferrari/Beat Kümin (Hg.), Pfarreien in der Vormoderne. Identität und
Kultur im Niederkirchenwesen Europas (Wolfenbütteler Forschungen 146), Harrassowitz
Verlag, Wiesbaden, 2017, 280 S.

Mit dem hier zu besprechenden Band (Pfarreien in der Vormoderne. Identität und Kultur
im Niederkirchenwesen Europas) werden die wissenschaftlichen Ergebnisse einer

Tagung publiziert, die vom 5. bis 7. März 2007 an der Herzog August Bibliothek in
Wolfenbüttel unter dem Titel (Da heime in miner Pfarre. Identitätsbildung und Kulturtransfer
im europäischen Niederkirchenwesen vor 1600) veranstaltet wurde. Die beiden Herausgeber,

Michele C. Ferrari, Professor für lateinische Philologie in Erlangen, und Beat
Kümin, Professor für Neuere Geschichte in Warwick, gehen nicht näher darauf ein,
warum sich die Vorbereitung auf die Drucklegung über zehn Jahre hingezogen hat. Dass
das Buch schliesslich doch erschienen ist, ist aber von grossem Wert. Die Verspätung
fällt insofern nicht ins Gewicht, als Forschungen zum Pfarreiwesen nicht so zahlreich
sind, dass sie nach zehn Jahren bereits antiquiert wären. Zudem haben die Autoren ihre
Beiträge auf die Publikation hin nochmals aktualisiert; und die Herausgeber referieren in
einer differenzierten Einleitung den Forschungsstand von 2017.

Die Pfarrei war über lange Zeit ein Gegenstand der Lokal-, der Kirchen- oder der
Kirchenrechtsgeschichtsschreibung, die Forschungen zum Klerus und zur kommunalen
Gemeindebildung hervorbrachten. Dass dieser Ansatz nicht einfach ausgedient hat,
beweist der erste Teil des Bandes, der Studien von Enno Bünz über das spätmittelalterliche
Deutschland, von Giorgio Chittolini über die Region von Padua und Robert N. Swanson
über England enthält. Die Definition der Pfarrei als kirchliches Zentrum, dem die
Bewohner eines bestimmten Territoriums zugeordnet sind, setzt die Parzellierung einer
Diözese und damit eine übergeordnete Verwaltungsstruktur voraus und bleibt so der
Institutionengeschichte verhaftet. Die Herausgeber weisen aber schon zu Beginn durch



Rezensionen - Comptes rendus 413

ein literarisches Zitat aus dem 13. Jahrhundert darauf, dass die Pfarrei nicht nur administrative

Einheit, sondern immer auch Ort der Heimat war, wo vertraute Lebensgewohnheiten
nicht nur liturgischer Art Geltung hatten. Die Pfarrei war also auch ein Bezugspunkt

der Identität. Diesem Aspekt trägt der zweite Teil Rechnung. Catherine Vincent präsentiert

Studien zu Identität und Kulturtransfer in Frankreich und kommt zu Unterschieden
zwischen religiösen, lokalen und familiären Kriterien. Arnd Reitemeier arbeitet heraus,
dass in deutschen Städten die Kirchenfabrik ganz unter der Kontrolle des Rates stand, der

folglich in kulturprägender Hinsicht alle Entscheidungen traf. Martin Brandel analysiert
die architektonische Gestaltung der Kirchenräume von Nürnberg und Schweinfurt. Magnus

Williamson kommt zum Schluss, dass sich in Pfarreien Englands das bedeutendste
Wachstum im liturgischen Leben im Bereich der Kirchenmusik abspielte, die vor allem
von Bruderschaften gefordert wurde. Istvän Monok zeigt, wie Pfarreibibliotheken im
Karpatenbecken von 1500 bis 1650 zentrale Stützpfeiler des intellektuellen und religiösen

Lebens und ein wichtiges Verbindungsglied zu anderen Kulturräumen waren. Die
Erweiterung der Aspekte des Pfarreiwesens impliziert auch eine Konfrontation der Quellen

mit neuen Fragen. Neben Synodalstatuten, Visitationsberichten, Testamenten und
Stiftungsbriefen schreitet man auch zur Analyse von Bauten, zur Interpretation von
sakralen Objekten, von Verzeichnissen von Pfarreibibliotheken, von Gerichtsakten und
Musikalien.

Die Herausgeber konstatieren, dass die Pfarreien intern hoch differenziert und extern
engmaschig vernetzt waren. Sie eignen sich also zur Erforschung der Komponenten, die
das Zusammenleben bestimmten, und des kulturellen Austauschs mit anderen kirchlichen
Einheiten. Dass sie nicht nur von der kultischen Versorgung einer Menschengruppe
durch einen Verantwortungsträger bestimmt waren, ist allgemein anerkannt. Hingegen ist
noch nicht herausgearbeitet worden, von welchen kulturellen und sozialen Vollzügen das

Pfarreiwesen bestimmt war. Die Antworten, die die einzelnen Beiträge geben und

keineswegs Anspruch auf Vollständigkeit oder auf eine abgerundete Neufassung des

Pfarreibegriffs erheben, stellen das eigentliche Verdienst dieses Buches dar.

Im Spätmittelalter lokalisieren die Herausgeber eine grössere Vielfalt kultisch-kultureller

Ausdrucksformen als in der Neuzeit, in der durch die Konfessionalisierung und
vollendete Arrondierung der Territorialstaaten eine intensivere Zusammenarbeit von
staatlichen und kirchlichen Behörden die Glaubensinhalte klarer festlegte und die vorherige

«Prominenz von familiären, nachbarschaftlich und zünftisch-bruderschaftlichen
Einflüssen» in den Hintergrund drängte (14). Zu Hilfe nehmen sie dabei das Modell des self-
fashioning, also die bewusste Generierung von bestimmten Erscheinungsformen, die
identitätsstiftenden Charakter haben und nach aussen repräsentiert werden; folglich
waren Pfarreien immer Orte der Selbstwahrnehmung und der Rezeption fremder Einflüsse.

So stellt sich zum Beispiel die Frage, mit welcher Motivation eine Gemeinde sich für
ein innovatives architektonisches Stilelement entschieden hat. Woher kam der jeweilige
Einfluss? Warum orientiert sich die Gemeinde dorthin? Wie ist der Aufbau eines
polyphonen Repertoriums zu deuten? - Als Ausdruck der Frömmigkeit, von kommunalem
Stolz, als ästhetisches Bedürfnis oder als Demonstration kultureller Überlegenheit?

Enno Bünz bietet in seinem zum ersten Teil gehörigen Artikel «Pfarreien und
Pfarrgemeinden im spätmittelalterlichen Deutschland» (25-59) einen Überblick über die
Forschung zum Pfarreiwesen. Mit der Rezeption einer breit gefächerten Bibliographie zeigt
er sich einer eher traditionellen Methode verpflichtet und setzt bei ersten Grundinformationen

ein: Diözesen konnten über eine ganz unterschiedliche Anzahl Pfarreien verfügen:
Mainz über 2700, Konstanz über 1700, Lübeck hingegen über 53. Der Ausbau der Pfar-



414 Rezensionen - Comptes rendus

reorganisation erstreckte sich vom 12. zum 15. Jahrhundert, war aber in alten Diözesen
wie Köln mit weit weniger Neugründungen verbunden als in den fränkischen Bistümern.
Es ist naheliegend, dass die Errichtung von Pfarreien mit dem Landesausbau einherging,
danach aber stagnierte. Am signifikantesten zeigt sich das in Meissen, wo es um 1100
höchstens 40 Pfarrkirchen gab, Ende des 15. Jahrhunderts hingegen 897. Auch die Grösse

einer Pfarrei konnte variieren: von 8000 Angehörigen in Köln bis zu Landpfarreien
von weniger als 30. Solche Angaben überraschen nicht, sind aber in ihrer Vollständigkeit
zu ganz Deutschland von grossem Wert.

Interessant ist ferner, dass sich im Altsiedelland West- und Süddeutschlands die
Pfarreistruktur vor der Städtegründungswelle im 13. Jahrhundert etabliert hat. Aus dem
Grund befand sich die Pfarrkirche oft in einem Dorf, wohin die Bewohner einer nahen
Stadt kirchgenössig waren, auch wenn sie bald eine Filialkirche errichten konnten, die
aber über lange Zeit mit keinen Pfarreirechten ausgestattet wurde. In einem zweiten
Abschnitt seines Artikels geht Bünz auf Elemente der Identitätsbildung ein: auf Bau- und
Stiftungstätigkeiten. Bezeichnenderweise kommt er zum Schluss, dass ein von
Pfarreiangehörigen aufgestelltes Pflichtenheft für ihren Pfarrer und das Gemeindepatronat eine
Ausnahme bilden - in der spätmittelalterlichen Eidgenossenschaft stellen sie hingegen
den Regelfall dar. Es ist interessant, dass die kommunale Bewegung im deutschen

Sprachraum einen ganz anderen Niederschlag fand. Bünz bietet einen exzellenten Überblick

über die Pfarreigeschichte Deutschlands. Man kann davon ausgehen, dass er alle
wichtigen Forschungen der letzten Jahre vermerkt. Es stellt sich aber gerade im Rückblick

auf die Einleitung die Frage, wie sich das Verständnis der Pfarrei als Territorium
gestaltete. Wenn die Pfarrei eine seit der Spätantike überlieferte Einheit ist, bleibt unklar,
wie sich ihr Wesen im Früh- und Hochmittelalter gestaltete, als Herrschaft gerade nicht
territorial verstanden wurde - und wie sich der Wandel im Spätmittelalter vollzog, als
sich territoriale Herrschaften etablierten.

Magnus Williamson zeigt in seinem Beitrag «Parish music in late medieval England:
local, regional, national identities» (209-243) über eine minutiöse Auswertung von Quellen,

wie Musiker ihr Repertoire von 1340 bis 1549, bis zur Ablösung des lateinischen
polyphonen Gesangs durch einen volkssprachlichen, von kirchlichen Zentren aus,
hauptsächlich London, über bedeutendere geistliche Orte in der Provinz bis in Pfarreien der
Peripherie brachten. Er zeigt dies am Beispiel von Stiftungen polyphoner Salve-Gesängen,

begleitet von einer Orgel, die ab Mitte des 14. Jahrhunderts aus dem spirituellen
Bedürfnis von Bruderschaften - und nicht von adligen Stiftern - eingerichtet und gepflegt
wurden. Wohl ging die Dynamik zuerst vom Zentrum an die Peripherie, es ist aber auch

zu beobachten, wie die neuen liturgischen Gewohnheiten aus den Pfarreien auf
Stiftungsgottesdienste in den Kathedralen zurückwirkten.

Für jeden Leser, der über keine näheren Kenntnisse in osteuropäischer Geschichte
verfugt, ist der letzte Artikel von Istvân Monok, «Die Pfarreien und ihre Bücher im
Karpatenbecken in der Frühen Neuzeit» (245-267) aufschlussreich. In einen Überblick über den

geschichtlichen Werdegang Ungarns, ausgehend von einer hohen humanistischen Kultur
am Königshof, die im 16. Jahrhundert durch das Vorrücken der Osmanen einen jähen
Einbruch erfuhr, setzt er eine Darstellung, wie dieser einstige Reichtum von Kloster- und
Pfarreibibliotheken als kleine kirchliche Zentren in die frühe Neuzeit hinübergerettet
wurde. Solche Büchereien haben ihren Ursprung in Klerikern, die an Universitäten,
hauptsächlich in Wien studierten, wobei diese Bestände schon früh keinen Privatbesitz
darstellten, sondern gemeinschaftlich genutzt wurden und damit für eine breite Präsenz
humanistischen Gedankenguts aus Zentraleuropa sorgten. Bibliotheken von städtischen



Rezensionen - Comptes rendus 415

Ordenshäusern, die im Zuge der Reformation übernommen wurden, blieben zusammen
mit jenen von Pfarreien bestehen, wurden mit reformatorischer Literatur angereichert und
dem Schulwesen zur Verfügung gestellt. Einige Bibliotheken erfuhren im 17. Jahrhundert

eine Rekatholisierung. Wohl entsprach das geistige Niveau nicht mehr demjenigen
des ausgehenden 15. Jahrhunderts, die Inhalte wurden aber einer breiteren Bevölkerung
zugänglich gemacht, vor allem durch das Engagement von Jesuiten und Franziskanern.
Monok weist nun auf das interessante Phänomen, dass katholische und protestantische
Bibliotheken in der Nähe zur Grenze des osmanischen Reiches unterhalten wurden, um
so Glaubensbrüder unter fremder Herrschaft mit Literatur zu versehen. Er zeigt mit
seinem Beitrag über die Auswertung von Bücherverzeichnissen, wie Pfarreien über mehrere
Generationen Träger von Kultur und Bildung waren, sich kontinuierlich wandelten, dabei
aber Orte des kulturellen Austauschs zwischen religiösen und geistigen Zentren innerhalb
einer Region blieben. Dabei garantierten sie aber auch Kontakte zu übergeordneten Stätten

von Kultur und Bildung sowie zu peripheren Einheiten ausserhalb des eigenen politischen

Territoriums.
An mehreren Stellen wird in diesen Tagungsakten hervorgehoben: Die spätmittelalterliche

Pfarrei schlechthin gibt es nicht. Vor allem die Einleitung und die Beiträge des

ersten Teils geben einen umfassenden Überblick über Ausgestaltungen des Pfarreiwesens
in verschiedenen Regionen und legen eine Vielzahl von Erscheinungsformen dar. Im
zweiten Teil wird dann hervorgehoben, welche Bereicherung die Forschung unter
Berücksichtigung neuer Fragen und Quellenauswertungen geben kann. Es ist gar nicht
beabsichtigt, damit ein abgerundetes Bild zu geben - geboten wird aber ein Einblick in
die Vitalität der aktuellen spätmittelalterlichen Geschichtsschreibung.

Rom Paul Oberholzer

Horst G. Hermann, Im Moralapostolat. Die Geburt der westlichen Moral aus dem Geist
der Reformation, Lüdinghausen/Berlin, Edition Sonderwege, 2017, 381 S.

Lutherjahr und -dekade sind vorbei und manche Historiker (auch der Rezensent) können
wieder aufatmen. Ein halbes Dutzend alt-neue Biographien des Reformators im Buchmarkt,
ein offenbar erfolgreiches Musical, eine grössere Anzahl CDs mit lutherisch inspirierter
Musik, (schlecht besuchte) Ausstellungen, vor allem aber eine ausserordentliche kirchliche
Rraftanstrengung, ein gewaltiger Medienrummel und eine touristische Vermarktung
sondergleichen - das war's in etwa. Von wissenschaftlicher Seite her übte man sich eher in
Zurückhaltung und der Ertrag muss als bescheiden bezeichnet werden: Anderes war auch
kaum zu erwarten.

Wer all diesen Aktivitäten wenig oder nichts abgewinnen konnte, darf sich nun am Buch
von Horst G. Hermann erfreuen. Der theologisch und philosophisch bewanderte, aber auch

mit der einschlägigen historischen Literatur vertraute Autor beurteilt darin einige Fakten
und Folgen der Reformation recht kritisch. Deren Rechtfertigungslehre habe sich unter dem
lastenden Druck Augustins in eine rigide, angsteinflössende und alles durchwirkende Moral
verwandelt. «Freiheit», «Fortschritt» und alle die weiteren wirkungskräftig von G. F. Hegel
formulierten positiven Errungenschaften der Reformation könne man ihr genau besehen

nicht oder wenigstens nicht in dieser Totalität zusprechen. Die «sola»-Theologie aus
Wittenberg habe zu Verengungen, zu einem Tunnelblick geführt, unter dem wir heute leiden.
Der Verfasser weist auch auf einige verfälschende Übersetzungen des als Schöpfer der



416 Rezensionen - Comptes rendus

deutschen Schriftsprache gefeierten Luther hin und zitiert, gegenüber Margot Kässmann,
genüsslich die erschreckend frauenfeindlichen Äußerungen des Reformators. Undsofort.
Nun ist dieser Negativkatalog sicherlich nicht neu und Hermann verweist auf entsprechende
Feststellungen angefangen mit Nietzsche und Jacob Burckhardt bis zu aktuellen Autoren.
Aber angesichts der Jubelchöre und Simplifizierungen der Festreden im vergangenen Jahr
ist es wohl angebracht, wieder einmal zusammengefasst daran zu erinnern. Ob die manchmal

etwas kühnen Konstruktionen Hermanns immer tragen, müssten theologisch-philosophisch

besser informierte Leser als der Rezensent beurteilen, der Diskussion wert sind sie

allemal. Die alte Kirche erfährt demgegenüber beim katholisch sozialisierten Autor eine

partielle Rehabilitation. Vor allem aber möchte er mehr vom Denken, Fühlen und Handeln
der Ostkirche in die aktuelle religiöse Diskussion einbringen. Angesichts des (zweifellos
auch politisch induzierten) Wiederaufschwungs der orthodoxen Kirche und der gleichzeitigen

Sklerose und Erosion des westlichen Christentums beider Konfessionen sicher ein
erwägenswerter Gedanke.

Der Stil des Werks ist nicht wissenschaftlich trocken, sondern eher essaihaft-journa-
listisch. Hermann hat eine ungemeine Lust an spitzen, paradoxen, ironischen und artifiziel-
len Formulierungen, schon bei den von ihm als «Marginalien» bezeichneten Kapitelüberschriften

und dann auf fast jeder Seite im Text. Darüber kann man sich amüsieren oder

ärgern, dem Inhalt tun sie indes keinen Abbruch. Namentlich in den abschliessenden Kapiteln

fehlt auch die Polemik nicht und verschiedene Persönlichkeiten des öffentlichen und
kirchlichen Lebens bekommen da, zuweilen mit einer etwas befremdlichen Härte, ihr Fett
ab. Dass sich Hermann auf diese Weise dem Polterstil des Wittenberger Exmönchs annähert,

ist ihm wahrscheinlich nicht bewusst geworden. Aber im Zeitalter einer hochdosierten

«political correctness» kann ein wenig Klartext gewiss nicht schaden.
Um es abschliessend nochmals zu sagen: Wer dem Lutherjahr wenig abgewinnen konnte,

wird im Buch von Hermann ein wirksames Antidot finden. Und speziell für Historiker und
Historikerinnen gilt: Wer Jubiläen generell kritisch gegenübersteht, wird bei ihm eine
Bestätigung finden. Von aussen wird ja in solchen Fällen in aller Regel an die Vertreter des

Faches Geschichte der Wunsch herangetragen oder von ihnen wenigstens stillschweigend
erwartet, «etwas zu machen». Dass sie unter dieser Last zuweilen seufzen und deswegen
auch wichtigere, aber nicht an Jahrzahlen gebundene Fragenkomplexe vernachlässigen
müssen, das interessiert die massgeblichen Kreise ausserhalb aber nicht.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Sabine Eibl, Küster im Fürstbistum Münster. Stabsdisziplinierung, Gemeindeansprüche
und Eigeninteressen im konfessionellen Zeitalter (Westfalen in der Vormoderne 27), Münster,

Aschendorff, 2016, 318 S.

Insbesondere durch die Arbeiten von Andreas Holzem und Werner Freitag gehört der
westfälische Raum inzwischen zur besterforschten Region, was die Geschichte des frühneuzeitlichen

Katholizismus, und insbesondere seiner bisher wenig in den Blick gekommenen
Alltagsgeschichte betrifft. Durch sie wurde die traditionelle, auf die obere Ebene konzentrierte
Kirchengeschichte erstmals auf breiter Basis in Frage gestellt. Das Buch von Sabine Eibl
fügt diesem imposanten wissenschaftlichen Gebäude einen weiteren gewichtigen Stein hinzu:

Es handelt sich um die erste Monographie, welche die innerhalb des geistlichen Hilfs-



Rezensionen - Comptes rendus 417

personals zentrale Figur des Küsters (in der Schweiz Mesner, Sigrist oder Sakristan
genannt) behandelt.

Auf einer breiten Basis von Quellen verschiedenster Provenienz (normative Erlasse,
Visitationsprotokolle, Akten des Sendgerichts, Küsterordnungen, Kirchenbücher usw.) behandelt

die Autorin das Archidiakonat des Propstes von St. Martini im Oberstift Münster und
das Dekanat Vechta im Niederstift. Die Arbeit gliedert sich nach dem vielfältigen
Aufgabenkreis des Küsters. Er ist zunächst als «Wächter der Kirche» ihr Hauswart und besorgt
das Äussere des Gebäudes, kümmert sich aber um die liturgischen Geräte und die
Bereitstellung des Verbrauchsmaterials (Hostien, Wein, Öle). Die zweite Funktion ist seine
dienende in der Liturgie. In kleineren Gemeinden ist er auch Glöckner. Nach dieser
Berufsbeschreibung stellt Eibl den Küster in sein soziales Netz zwischen Adel (dem meist das
Präsentationsrecht zusteht), Pfarrer und Gemeinde, bzw. den diese repräsentierenden
Kirchenprovisoren Kirchenrat). Konflikte blieben hier nicht aus und wurden etwa im Sendgericht

ausgetragen. Neben der Tätigkeit für die Kirche wird der Küster im Fürstbistum
Münster seit dem 18. Jahrhundert immer häufiger auch als Lehrer für den Elementarunterricht

beigezogen. In den abschliessenden Kapiteln kommen Rekrutierung, Wohnung,
Einkommen, Familienbildung und Nebenerwerbstätigkeiten der Küster zur Sprache. Es gab
eigentliche Küsterdynastien über mehrere Generationen. Alles in allem ist das Werk eine

dichte und umfassende Beschreibung dieses innerhalb der Pfarrkirchenorganisation
unentbehrlichen Berufsstandes. Leider fehlt ein Sachregister.

Die Arbeit von Eibl bestätigt die Resultate der eingangs erwähnten beiden Autoren. Alle
sprechen von einer weitgehenden, wenn auch lange dauernden Phase der Durchsetzung des

tridentinischen Ideals im Rahmen der frühneuzeitlichen Konfessionalisierung. Allerdings
sind bei Eibl die Belege fur die behauptete Stabsdisziplinierung gleichwohl nicht sehr
zahlreich; sie berichtet auch von Widerstand gegen die obrigkeitlichen Anforderungen und
manche wohl gemeinte Absicht scheiterte schlicht am Geld. Meines Erachtens muss die
Frage der frühneuzeitlichen Sozialdisziplinierung für den katholischen Raum so lange offen
bleiben, bis wir vergleichbar dichte Untersuchungen auch aus dem südlichen deutschsprachigen

Raum - von Italien und der iberischen Halbinsel wollen wir gar nicht reden - haben.

In ihrem einleitenden Bericht zur Forschungslage nennt Eibl keine weiteren Arbeiten zu
den Sakristanen; es scheint auch tatsächlich keine Monographie zu geben, wiewohl wir
etwa mit dem «Ornatus ecclesiasticus» des Bayern Jacob Miller (1591) eine wunderschöne
Quelle haben, in welcher sogar die verschiedenen Typen von Besen, mit denen die Kirche
zu reinigen war, abgebildet sind. Was die Sigristen anbelangt, so scheinen, aus vereinzelten,
wenn auch zeitlich meist etwas später liegenden Hinweisen aus der Schweiz zu schliessen,
doch beträchtliche Unterschiede in der Ausübung des Amts bestanden zu haben. Zum einen
wurde der Sigrist hier selbstverständlich von den Kirchgenossen gewählt und bezahlt, und

war fast immer ein Ortsansässiger. Eine disziplinierende Instanz wie das Sendgericht
existierte nicht und der für die deutschsprachige Schweiz zuständige Bischof in Konstanz war
nicht nur räumlich, sondern auch hinsichtlich seiner faktischen Gewalt recht weit weg. Die
Kombination Sigrist-Lehrer war in der katholischen Eidgenossenschaft eher selten: Es gab
sie in Landgemeinden, wo dann aber im Unterschied zu Westfalen die kirchliche Funktion
als Nebenamt gewertet wurde. Dies war auch der Fall bei den nicht seltenen Sigristen, die
zusätzlich ein Handwerk ausübten, um finanziell über die Runden zu kommen. Wo keine
weltlichen Lehrer wirkten, wurde der Elementarschulunterricht eher den Kaplänen
aufgetragen. Aber trotz der Stellung als Nebenamt in vielen dörflichen Gemeinden könnte der

Aufgabenkreis der Mesner sogar grösser gewesen sein. Sie waren nämlich eher als die
Geistlichen die Organisatoren der hierzulande vermutlich ausgedehnteren volksfrommen



418 Rezensionen - Comptes rendus

Veranstaltungen, und als solche die eigentlichen religiösen Traditionsbewahrer (was sie in
einen Gegensatz zu tridentinisch «fortschrittlichen» Pfarrern bringen konnte). Sie stellten

zum Beispiel die prunkvollen «Heiligen Gräber» und die Weihnachtskrippen auf, hingen
die Hungertücher auf und wirkten als Vorbeter beim gemeinsamen abendlichen Rosenkranz.

Sie instruierten auch die Messdiener und fungierten als Anlaufstelle für allerlei
Anliegen der Gläubigen, wenn der Pfarrer gerade nicht erreichbar war. Darüber teilt uns
Eibl kaum etwas mit, allerdings sind vielleicht diese Tätigkeiten in Münster quellenmässig
nicht fassbar. Jedenfalls waren die Mesner hierzulande demokratisch legitimierte
Autoritätspersonen, denen sich vor allem von auswärts kommende Geistliche bis zu einem gewissen

Grad fügen mussten. Es bleibt zu hoffen, dass die vorbildliche Arbeit von Sabine Eibl
zu weiteren entsprechenden Studien auch in anderen Regionen anregt.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Sylvio de Franceschi/Bernard Hours (ed.), Droits antiromains XVIe-XIXe siècles. Juri-
dictionalisme catholique et romanité ecclésiale (Chrétiens et Sociétés. Documents et
Mémoires 33), Lyon, LARHRA, 2018, 276 p.

Il s'agit des actes de la cinquième et dernière des journées d'études organisées à Lyon
depuis 2007, consacrées à l'antiromanisme catholique depuis le XVIe siècle. Si les volumes
précédents, tous publiés dans la même collection, avaient exploré les aspects doctrinaux,
ecclésiologiques et historiographiques de la question, celui-ci se concentre sur les questions
juridiques. S. de Franceschi dans son introduction justifie ce choix en quelque sorte conclu-
sif en pointant la dérive juridique et même procédurière de l'antiromanisme: «De plus en
plus étroitement juridique, le juridictionalisme contemporain manifeste un singulier
amenuisement de la dimension proprement théologique, et même ecclésiologique, de

l'antiromanisme de l'époque moderne» (13). Les différents contributeurs s'attachent à

décrire l'antiromanisme sous ses différentes formes: joséphisme, fébronianisme, anticuria-
lisme..., qui s'exprime à partir de querelles de juridiction, comme l'attribution des bénéfices

ecclésiastiques, les causes matrimoniales, la compétence de l'autorité civile en matière
ecclésiastique... Deux communications synthétiques (celle de Brigitte Basdevant-
Gaudemet, sur Quelques manifestations des juridictionalismes dans les lois des royaumes
français, espagnols, portugais et celle de François Jankowiak, sur L'anticurialisme, figure
de l'antiromanisme. Gouvernement de l'Église universelle et administration de l'Étatpontifical

au péril de la critique), encadrent les dix autres textes qui forment autant d'études de

cas érudites. Les principaux pays d'Europe sont couverts, avec tout de même une certaine

prédilection pour les Etats italiens. On notera d'ailleurs l'étude forte instructive et originale
de Simona Negruzzo, sur les thèses de théologie soutenues devant l'université de Pavie à la
fin du XVIIIe siècle.

Le choix de l'approche juridique se justifie aussi par le fait que les principaux représentants

de l'antiromanisme furent soit des juristes, soit des historiens du droit, soucieux de

rétablir «le droit ecclésiastique sur la base d'un droit positif» (111) Au-delà de l'interaction
permanente entre droit civil et droit canon - peut-être qu'un bilan de la situation à la fin du

Moyen-Age aurait permis de mieux saisir le point de départ de cette évolution -, les
différentes études ici réunies posent la question passionnante de la contribution des controverses
ecclésiastiques à l'élaboration de la raison d'Etat. Question d'autant plus intéressante que
tous les partisans du juridictionalisme sont, dès la fin du XVIIIe siècle, victimes de



Rezensionen - Comptes rendus 419

Panathème pontifical alors même que le XIXe siècle marque «l'uniformisation juridique de

la catholicité» (9) avec la fin du droit coutumier. Façon de dire que l'intransigeantisme
romain répondit aux critiques internes par des concepts juridiques et que la postérité du

juridictionalisme catholique se trouve ailleurs que dans l'Eglise romaine. Ce qui frappe
dans le juridictionalisme catholique, élaboré dans les séminaires, les universités, les cours
royales... c'est non seulement sa dérive légaliste mais son intellectualisme grandissant: que
ce soit à Pistoie ou dans l'Autriche de Joseph II, les projets des élites éclairées se heurtent à

l'hostilité des masses. Peut-être que l'échec de ces penseurs à réformer l'Eglise, dont
l'homme contemporain partage largement les vues, a été d'avoir fait ou semblé faire corps
avec l'Etat en voie de modernisation et peut-être, mais il faudrait apporter plus de consistance

à cette hypothèse, d'avoir paru suivre l'inspiration qui avait nourri les Réformes

protestantes.
On saura gré à Sylvio de Franceschi d'avoir mené à bien cette série d'études sur un courant

d'idées fécond, longtemps négligé, et pourtant déterminant pour penser les rapports
entre Eglise et Etat.

Besançon Vincent Petit

Fabrizio Conti, Witchcraft, Superstition, and Observant Franciscan Preachers. Pastoral
Approach and Intellectual Debate in Renaissance Milan (Europa Sacra 18), Turnhout,
Brepols, 2015, 380 S.

Es ist aus rein sprachlichen Erwägungen ohne weiteres nachvollziehbar, weshalb Fabrizio
Conti seine Studie, die aus einer an der Central European University in Budapest bei Gabor

Klaniczay entstandenen Dissertation hervorgegangen ist, mit dem vorliegenden Übertitel
versehen hat. Nach inhaltlichen Gesichtspunkten müsste die Reihenfolge der Titelwörter
freilich genau umgekehrt lauten, nämlich «Observant Franciscan Preachers, Superstition,
and Witchcraft». Jedem der drei Begriffe entspricht ein Teil des als Triptychon angelegten
Werkes, das als Ganzes eine Forschungslücke schliesst: Es geht um den Beitrag der obser-
vanten Franziskaner aus dem Mailänder Konvent zur gelehrten Diskussion, die im 15.

Jahrhundert um die Themengebiete der superstitio, also des «Aberglaubens», und - damit
verknüpft - des Hexenwesens gefuhrt wurde und die letztlich im neuzeitlichen Hexenstereotypen

mündete. Dank seiner detaillierten Quellenanalyse gelingt es Conti, das spezifisch
Franziskanische an der genannten Diskussion herauszuarbeiten und damit das Wissen um
die Ausbildung des genannten Stereotyps um eine wichtige Facette zu bereichern. Dabei
stellt die im Titel prominent an erster Stelle aufgeführte Hexerei in Tat und Wahrheit einen

Fluchtpunkt der zeitgenössischen Debatten dar und wird in der Studie entsprechend am
Schluss behandelt.

Der erste Teil der Studie ist den observanten Minderbrüdern aus dem Mailänder Konvent
St. Angelo am Ende des 15. Jahrhunderts gewidmet: Die franziskanische Observanz wird
als eine Bewegung geschildert, die sich nach einer ersten Phase, die der Selbsterneuerung
des Ordens gewidmet war, in einer zweiten Phase nach aussen hin öffnete und sich der
Reformation der ganzen Gesellschaft verschrieb. Die dafür eingesetzten Mittel waren die

Seelsorge, insbesondere das Abnehmen der Beichte, und die Predigt, wobei das

Betätigungsfeld in einem städtischen Milieu lag. Conti spricht denn auch von einem Übergang
von einer ersten Generation eremitisch lebender observanter Brüder zu einer zweiten Generation

von städtischen Missionaren (21). Sein Interesse konzentriert sich indes auf eine



420 Rezensionen - Comptes rendus

dritte Generation, deren Vertreter in den letzten beiden Jahrzehnten des 15. und im ersten
Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts verstarben. Eine der prägenden Figuren dieser dritten Generation

von Mailänder Observanten war der um 1450 geborene Bernardino Busti, der als
weithin angesehener Redner zahlreiche Einladungen als Gastprediger im norditalienischen
Raum erhielt. Für die Nachwelt ist er von besonderem Wert als Autor, der zwei gedruckte
Predigtsammlungen, das Mariale und das Rosarium sermonum, sowie ein Defensorium
Montis Pietatis hinterliess, d. h. eine Apologie der von Franziskanern gegründeten Leihhäusern,

die Kredite zu günstigen Konditionen vergaben, was die Praktik jedoch nicht vom -
gerade seitens der Dominikaner geäusserten - Vorwurf des Wuchers bewahrte.

In der Folge wendet sich der Verfasser Bustis Rosarium zu, das achtzig Fastenpredigten in
lateinischer Sprache enthält und 1498 in Venedig gedruckt worden ist. Unter diesen Predigten

befindet sich ein eigener Zyklus, welcher der Exegese der Zehn Gebote dient. Von
entscheidender Bedeutung für die Behandlung der superstitio war dabei das erste Gebot, da

jegliche abergläubische Handlung als Verstoss gegen Gottes Absolutheitsanspruch gedeutet
werden konnte. In Bustis Predigten ist dies eine wiederkehrende Thematik, die von Conti
minutiös aufgeschlüsselt wird. Natürlich war Busti nicht allein auf weiter Flur, sondern
Mitglied einer ganzen Gruppe von franziskanischen Predigern und Beichtvätern, die ebenfalls
literarische Spuren in Form von Predigtsammlungen und Beichtspiegeln hinterliessen und
die von Conti im Sinn einer breiteren Kontextualisierung Bustis behandelt werden. Beiden

genannten Textsorten war im Übrigen das Bestreben gemein, Sünden zu klassifizieren, wobei

sich neben den Zehn Geboten vor allem die Sieben Todsünden als Klassifikationskriterien
anboten.

Die superstitio liess sich anhand mehrerer Gebote behandeln. In Bezug auf den ludus dia-
bolicus, die italienische Form des sogenannten «Hexensabbats», erwähnt Busti neben der

Verletzung des ersten Gebots durch die Verehrung des Teufels auch diejenige des vierten
Gebots durch die Missachtung des «ewigen Vaters» und der «Mutter Kirche», die Verletzung

des Tötungsverbots oder die des Ehebruchsverbots durch unzüchtige Handlungen. Zu-
sammengefasst ergeben die angesprochenen Missetaten ein Gesamtbild, das demjenigen
nicht unähnlich sieht, welches in einer anderen Textsorte, nämlich dämonologischen Traktaten,

verbreitet wurde. Allerdings handelt es sich bei diesem Bild im franziskanischen Fall
um ein «Nebenprodukt»: die im 15. bzw. frühen 16. Jahrhundert «in der Luft liegenden»
Teufels- und Hexenvorstellungen wurden zwar auch, aber nicht vorgängig thematisiert.

Und noch eine Besonderheit zeichnete die Behandlung der Hexereithematik durch die
observanten Mailänder Franziskaner aus: die starke Gewichtung des sogenannten Canon

episcopi, einer frühmittelalterlichen Vorschrift, die auf Umwegen Aufnahme in die
massgebende Kirchenrechtssammlung des Gratian gefunden hatte und die - der springende
Punkt - den nächtlichen Ritt sich in Gefolgschaft Dianas wähnender Frauen als teuflische
Vorspieglung verurteilte. Dies führte zu einer - vielleicht nur aus heutiger Sicht paradoxen,
da gewissermassen zweispurigen - Beurteilung des Hexereidelikts: Während Busti mit der
Realität der als Vergehen gegen die Zehn Gebote gebrandmarkten Missetaten keine Probleme

zu haben schien, taxierte er Tierverwandlungen und nächtliche Ritte durch die Luft als
Illusionen. Conti spricht in diesem Zusammenhang von zwei unterschiedlich bewerteten

Mythologien (278). Allerdings interessierten sich Busti und seine Kollegen, so Conti weiter,

nicht besonders für die den Hexen zugeschriebenen Malefizien. Zwar sprachen auch sie

von den Hexen in der Mehrzahlform, doch fehlen bei ihnen Hinweise auf die «panikerweckende

Tradition» einer organisierten Hexensekte (281), wie sie von anderen, insbesondere
auch dominikanischen Autoren heraufbeschworen wurde. Ein Ansatz zur Erklärung dieses



Rezensionen - Comptes rendus 421

Unterschieds ist sicherlich, dass die observanten Franziskaner aus Mailand keine Inquisitoren

waren, sondern Seelsorger.
Mit seinem durch ein ausfuhrliches Namenregister erschlossenen Buch legt Fabrizio Conti

eine erhellende Studie vor, die den Blick auf die - weniger gradlinig als erwartet verlaufende

- Genese des Flexenstereotyps schärft.

Solothurn Georg Modestin

Sarah F. Williams, Damnable Practices: Witches, Dangerous Women, and Music in
Seventeenth-Century English Broadside Ballads, Farnham (Surrey)/Burlington (VT), Ashga-
te, 2015,225 S, 111.

Die Beschäftigung mit populären Flugschriften, die in der Frühen Neuzeit ein weit verbreitetes

Medium darstellten, hat in der britischen Historiographie Tradition. Ein Charakteristikum

dieser anonym erscheinenden Literatur für den Tagesbedarf waren die spektakulären,
aufmerksamkeitsheischenden Inhalte. Der «Blick am Abend» lässt grüssen, nur dass die der
modernen Pendlerlektüre historisch in etwa entsprechenden «pamphlets» ein Handelsgut
waren, das von itineranten Verkäufern vertrieben wurde. Zu den angesprochenen Inhalten
gehörten mit einer gewissen Vorliebe auch aktuelle Hexereifälle, ein Subgenre, das von
Marion Gibson in ihrer Studie Reading Witchcraft. Stories of Early English Witches (1999)
aufgearbeitet worden ist. Sarah F. Williams weitet im anzuzeigenden Band das thematische
Spektrum auf die Kategorie der «gefährlichen Frauen» aus, in die selbstverständlich Hexen
gehörten, aber auch Mörderinnen - in erster Linie solche, deren Opfer die eigenen
Ehemänner waren - und alle Arten von «lauten», «ungezähmten» Frauen, die durch ihr loses

Mundwerk und ihr als gesellschaftlich unangebracht empfundenes Verhalten auffielen.
Gleichzeitig schränkt die Verfasserin die Quellenbasis auf eine bestimmte Art von fliegenden

Schriften ein, nämlich gedruckte Balladentexte, die als Grundlage eines musikalischen
Vortrags konzipiert waren. Diese möglichst günstig gedruckten Bögen waren illustriert,
allerdings waren die als Illustrationen dienenden Holzschnitte wie auch im Fall der nicht für
einen Gesangsvortrag vorgesehenen Pamphlete austauschbar. Die Balladen waren in der

Regel nicht mit Noten versehen; stattdessen war der Titel einer gerade beliebten Melodie
angegeben, nach welcher der Balladentext zu singen war. Besonders populäre Melodien
wurden wiederholt «rezykliert»: Laut der Autorin wurde im Verlauf des 17. Jahrhunderts
die Melodie von «Bragandary» für insgesamt einundzwanzig weitere Balladen verwendet
(76), diejenige von «The Ladies Fall» für deren zwölf (83). Dass die verwendeten Melodien
nicht immer überliefert sind bzw. eine Melodie unter verschiedenen Titeln im Umlauf sein
konnte, erschwert die Beschäftigung mit dem Genre, insbesondere die Analyse der
Wirkung, welche die Balladen ausgeübt haben mögen und die - wie die Verfasserin vermutet -
durch die Wahl der bereits im Umlauf befindlichen und daher bekannten Melodie konditioniert

wurde. Vergleichsweise wenig ist auch über den Vertrieb der Balladenblätter bekannt

- wobei anzunehmen ist, dass die jeweiligen Verkäufer zugleich auch die ersten Interpreten
waren - und über die Situationen, in denen die gekauften Balladen gesungen wurden. Die
insgesamt schwierige Quellenlage bringt es mit sich, dass Sarah F. Williams' zweifellos
erhellenden Studie ein Einfuhrungscharakter zukommt, da manches angesprochen, aber

nicht weiter ausgedeutet wird.
Der auf «gefährliche Frauen» gelegte Fokus führt zur Beschäftigung mit den negativen

Frauenstereotypen, die im 17. Jahrhundert in England im Umlauf waren: «Gefährlich» be-



422 Rezensionen - Comptes rendus

deutete im gegebenen Kontext sozial unangepasst und übergriffig, wobei diese Unange-
passtheit und Übergriffigkeit vielfach mit einer ungeziemenden, zu lauten und zu groben
Sprechweise bzw. (idealtypisch im Zusammenhang mit Hexerei) mit verbalen Drohungen
und Verwünschungen assoziiert wurden. Sarah F. Williams verwendet im gegebenen
Zusammenhang den Begriff des «acoustic profile of female transgression» (89), das in
medizinischen Handbüchern, dämonologischen Traktaten, Eheratgebern, Musiktheorien und
weiteren Quellen verbreitet wurde und das auch in die Balladentexte eindrang. Es ist
anzunehmen, dass die in diese Texte eingearbeiteten weiblichen Stimmen bzw. das, was dafür
gehalten wurde, auch in die Aufführung («performance») der Balladen einfloss, doch fehlen
in dieser Hinsicht grösstenteils die Quellen. Dies ist um so bedauerlicher, als die Welt der
itineranten Balladenverkäufer bzw. -sänger mit ihren Strassenmelodien und die Welt des

zeitgenössischen Theaters mit seinem Repertoire nicht undurchlässig waren; im Gegenteil,
die Verfasserin spricht von «permeable» oder «fluid boundaries between actor, clown, and
ballad seller» (130, 133). Die Perimeter urn die Londoner Theater war von Vertretern der
Halb- bzw. der Unterwelt bevölkert, zu denen bezeichnenderweise auch die ambulanten
Balladenverkäufer gehörten: «Vagrants, pickpockets, ballad sellers, and vagabonds were
highly visible outside London's suburban playhouses» (131). Dass gewisse Balladen zu
Opermelodien eines Henry Purcell gesungen werden sollten, ist ein weiteres Indiz für die

(beschränkte) Durchlässigkeit der kulturellen Milieus.
Sarah F. Williams schöpft aus unterschiedlichen Quellen und verarbeitet ihr Material zu

einer faszinierenden kulturgeschichtlichen Studie, der man nachsieht, dass vieles eher

angestossen als erschöpfend ausgeführt wird. Sachliche Vorbehalte möchte der Rezensent

einzig bei der von der Musikhistorikerin an einer Stelle rezipierten lang überholten Vorstellung

des «Hexenkults als einer Untergrundgesellschaft» (36) anbringen.

Solothurn Georg Modestin

III. 19./20. Jahrhundert
Politik und Religion: Staatsvorstellungen, Minderheiten,

Geschichtspolitik

Emiel Lamberts, Les Catholiques et l'Etat. Un tableau européen (1815-1965), Paris,
Desclée de Brouwer, 2018, 460 p.

Voilà un livre d'histoire qui se lit comme un roman. Bien des aspects qu'il décrit, les villes
thermales, les cours princières, les réseaux aristocratiques, les zouaves pontificaux, le salon
de Maria Kalergis..., rappellent Le Monde d'hier de Stefan Zweig. Il s'agit pourtant d'un
authentique livre d'histoire, fondé sur des sources réparties sur neuf pays européens, qui est
la traduction française d'un ouvrage paru en néerlandais en 2011.

Le spécialiste de la démocratie chrétienne qu'est le prof. Emile Lamberts s'attache avec
une sympathie à peine dissimulée à retracer la vie d'un ancêtre de ce courant d'idées, le

diplomate autrichien Gustav von Blome, né en 1829, mort en 1906. Tout l'intérêt est de lier

par une problématique l'action et la vie d'un individu à un contexte idéologique et social
plus général. A savoir comment, comme l'indique la page de titre, les conservateurs et



Rezensionen - Comptes rendus 423

catholiques européens ont considéré l'Etat moderne, ce Leviathan de plus en plus militariste,

nationaliste et laïc, ayant détruit les solidarités traditionnelles pour assurer le triomphe
d'un capitalisme débridé. L'approche consiste moins, comme le dit le titre français, en une
réflexion théorique sur le rapport des catholiques à l'Etat, que l'itinéraire intellectuel d'un
conservateur convaincu par la nécessité d'organiser la société face à un Etat devenu
démesurément puissant. L'arrière-plan est en effet celui d'une Europe secouée par les guerres
(guerre de Crimée, guerre d'Italie, guerre austro-prussienne, guerre franco-prussienne, mais
aussi guerres carlistes en Espagne), par des crises économiques et financières récurrentes et

par un anticléricalisme de plus en plus institutionnalisé («lois de mai» en Autriche en 1868,

Kulturkampf en Allemagne et en Suisse, avènement d'une République anticléricale en

France...).
A bien des égards, et la comparaison court en filigrane dans tout l'ouvrage, von Blome

peut être considéré comme un «anti-Bismarck», le chancelier qu'il a rencontré en tant
qu'ambassadeur à Munich, à Gastein en juillet 1865, pour résoudre la crise des duchés (le
Schleswig et le Holstein, d'où la famille de Gustav est originaire). Le diplomate autrichien
en digne d'une Europe aristocratique et cosmopolite - il est le petit-fils naturel de Metternich

et le petit-fils de la princesse Bagration - croit au respect des traités internationaux, à

l'équilibre des puissances, aux vertus de l'arbitrage international. A ses yeux, l'Eglise
catholique romaine («la seule Internationale qui vaille» dira plus tard Maurras) est la seule

institution politique capable de réfréner les appétits du Léviathan et de protéger les droits
des individus et des groupes sociaux. S'il considère l'Eglise comme un «contre-pouvoir»
(137), il partage tout autant les convictions des catholiques libéraux qui défendent, comme
Montalembert au congrès de Malines (151) «une Eglise libre dans un Etat libre» que les

imprécations du Syllabus contre l'omnipotence de l'Etat. C'est avant tout pour des «motifs
politiques» (72) qu'il s'est converti au catholicisme en 1856. Après Sadowa, l'expulsion de

l'Autriche de l'Allemagne et la mutation de l'Empire des Habsbourgs en double-monarchie,
von Blome s'installe à Rome en 1868 et s'engage en faveur de la papauté: l'existence d'un
Etat pontifical souverain est selon lui la condition nécessaire de la liberté du magistère et le

contrepoids indispensable à la puissance des nations. C'est encore une défaite.
Mais la défense des intérêts du Saint-Siège amène von Blome à participer à différentes

entreprises: multiples congrès et Katholikentage, publication de La Correspondance de

Genève, comité des oeuvres pontificales, Union de Saint-Pierre, «Internationale noire»
qu'Emiel Lamberts a déjà étudié... qui marquent les premiers pas d'une collaboration
internationale des catholiques. C'est par l'Internationale noire dont Blome est la cheville
ouvrière à Genève qu'il fait connaissance de Mgr Mermillod et de nombre d'aristocrates
sociaux européens qui seront à l'origine de la création de l'Union de Fribourg dont von
Blome est le vice-président et le personnage-clé (317). Von Blome est représentatif de ces

catholiques sociaux (325), première génération, qui promeuvent un ordre social corporatif,
dans lequel les organisations professionnelles et même les syndicats protègent les intérêts
des salariés contre le capital. Ces aristocrates issus d'un monde défunt se révèlent d'ardents
réformateurs, favorables à l'intervention de l'Etat dans le domaine social - Von Blome a

joué un rôle important dans l'élaboration d'une législation sociale en Autriche, en tant que
membre de la Herrenhaus -, à la création d'un bureau international du travail.... et on sait

tout ce que l'encyclique Rerum Novarum devra aux travaux préparatoires de l'Union de

Fribourg. C'est bien dans cette généalogie que s'inscrit von Blome, qui mène de

l'intransigeantisme (mais Lamberts n'utilise jamais ce terme, sauf erreur de notre part) et

ses accents paternalistes, autoritaires, corporatistes, antilibéraux à des développements
sociaux, démocratiques et émancipateurs (292).



424 Rezensionen - Comptes rendus

Bismarck a gagné sur von Blome. Du moins jusqu'à ce que le capitalisme mondial connaisse

sa plus grande crise après 1929 et que les nations européennes finissent par s'entre-
déchirer jusqu'à 1945. Emiel Lamberts termine son ouvrage sur un portrait de Konrad
Adenauer, vieillissant, qui passait ses vacances depuis 1957 à la villa Collina sur le lac de

Côme, en face de la villa Giulia dans laquelle von Blome avait passé les trente dernières
années de sa vie. Au bord de lac alpin de l'Italie, au coeur de l'Europe carolingienne, le chef
de file des démocrates-chrétiens allemands et catholique revendiqué achève sa vie dans une
Europe réconciliée, dans laquelle les Etats se sont associés («l'Europe vaticane» de Philippe
Chenaux), le capitalisme dit rhénan est régulé par l'Etat-providence et les partenaires
sociaux (syndicats et organisations professionnelles), la démocratie libérale fonctionne avec
l'apport des corps intermédiaires, en premier lieu les Eglises... Une approche qui néglige
sans doute par trop l'apport des deux autres internationales, la socialiste et la libérale, à

moins de penser que la catholique fait le lien entre les deux autres.
Un bémol toutefois à cette belle Alpensinfonie. La réussite de cette démocratie sociale

chrétienne à l'échelle européenne repose sur un malentendu: l'encadrement traditionnel du
monde catholique (par le clergé et par les notables du type de von Blome) travaille à sa propre

perte d'autorité, à sa réduction au rang de rouage ou de partenaire institutionnel et en fin
de compte participe au triomphe d'une logique politique qui consacre plus que jamais la
centralité du Léviathan.

Besançon Vincent Petit

Aram Mattioli, Verlorene Welten. Eine Geschichte der Indianer Nordamerikas 1700-
1910, Stuttgart, Klett-Cotta, 2017, 464 S., Karten.

Die Rezensentin möchte vorausschicken, dass sie keine Spezialistin der frühen Neuzeit und
noch weniger der Gegenwarts- und der amerikanischen Geschichte ist, dass sie aber nach
zwei Amerikareisen 2016 und 2017 dieses Buch lesen wollte, weil es die Kehrseite der
Medaille der glorreichen amerikanischen Geschichte darstellt, wie sie von der liberalen Histo-
riografie erzählt wurde: «als einzigartige Erfolgs- und Fortschrittsgeschichte» (17). Auf
dieser Kehr- oder Rückseite gibt es fast für jede Etappe (Siedlung, Unabhängigkeit,
Sklavenbefreiung) eine zeitgleiche Etappe in der Geschichte der indigenen Völker, die nicht nur
weit weniger erfreulich ist, sondern oft auch in eklatantem Widerspruch zur Vorderseite der
Medaille steht. Schon nur die Zahlen sprechen eine deutliche Sprache: 1492 gab es 5-10
Millionen nordamerikanischer Indianer, um 1900 waren es noch deren 237 000. Im Jahr
1763 (am Ende des Siebenjährigen Kriegs) war Nordamerika noch weitgehend indianisch,
und viele Indianer hatten noch nie einen weissen Mann gesehen. Den Indianern ging es

unter der englischen Kolonialherrschaft besser als nach dem Unabhängigkeitskrieg (1775—

1783) unter den unabhängig gewordenen amerikanischen Kolonisten; die Unabhängigkeitserklärung

war für die Indianer eine Katastrophe. Was dann geschah, war zwar (vielleicht
mit Ausnahme von Kalifornien, siehe 218) nicht ein Genozid, wohl aber ein Ethnozid, der
seit 1880 systematisch betrieben wurde. Die Indianer waren alles andere als eine geeinte
Nation, so dass Mattioli auf exemplarische Gebietsstudien setzt (der Nordosten in der ersten
Kolonialzeit und den Gründungsjahren der Vereinigten Staaten [1700-1809]; der Südosten
während der Umsiedelungsära [1815-1839]; das ursprünglich spanische, dann mexikanische

und schliesslich amerikanische Kalifornien in den Goldrausch-Jahren [1848-1860]
sowie die Konflikte in den Great Plains [1840-1890]). In der ersten Kolonialzeit gab es in



Rezensionen - Comptes rendus 425

Nordamerika mehr als 500 indigene Völker, die keineswegs auf dem Niveau von Steinzeitkulturen

standen, sondern teilweise schon recht spezialisierten Ackerbau betrieben. Die
Europäer waren seit 1565 da und hatten bereits Metallwaren, Stoffkleider, Pferde, Gewehre,

Alkohol, religiösen Eifer - und ihre Krankheiten (Pocken, Masern, Typhus, Diphterie,
Influenza) mitgebracht, die im nördlichen Amerika in nur knapp zweihundert Jahren unter
den First Peoples bereits zu einem demografischen Kollaps führten (um 1700 nur mehr 1,5

Millionen). Mit dem Pferd hielt auch die Bisonjagd Einzug, und die Indianer begannen, den

Ackerbau zu vernachlässigen, weil die Bisonjagd mehr einbrachte - in Europa trug man
damals (in der kleinen Eiszeit) Pelz! Es kam auch zu Rivalitäten unter den Stämmen und

zum sogenannten Biberkrieg (1640-1701), der 1701 mit dem Grossen Frieden von Montreal

(zwischen fast vierzig Stämmen und Neufrankreich) endete, der wiederum bis zum
Siebenjährigen Krieg (1756-1763) hielt. In diesem Krieg wurde die Vormachtstellung Frankreichs

auf dem nordamerikanischen Kontinent gebrochen und der halbe Kontinent wechselte

den Besitzer. Dieser Besitzerwechsel wirkte sich umso stärker aus, als die Siedlungsweise
der Franzosen eine ganz andere gewesen war als diejenige der Engländer: während die

letzteren - religiöse Flüchtlinge - selber siedelten und das Land beanspruchten, trieben die
ersteren vor allem Handel, was ein Zusammenleben mit den Indianern nicht ausschloss; ja,
es kam sogar zu Heiraten mit den Eingeborenen. Es ist denn auch kein Zufall, wenn die
Indianer im Siebenjährigen Krieg (England gegen Frankreich um das fruchtbare Ohiotal)
auf der Seite der Franzosen standen, und dann auch im amerikanischen Unabhängigkeitskrieg

als Verbündete auf der Seite der Engländer - was ihre Lage nach dem Sieg der
Amerikaner nicht verbesserte. Um 1700 war Nordamerika noch ein weitgehend indianisches
Land gewesen, um 1800 bildeten die Indianer nur mehr eine bedrängte Minderheit, die in
den Friedensvertrag von 1783 nicht eingebunden waren! Umgekehrt nahmen die neuen
Siedler zwischen 1775 und 1790 von 2,5 auf 3,5 Millionen zu, die Platz brauchten. Von
einer kolonialisierte wurden die USA zu einer kolonialisierenden Macht, allerdings
zunächst friedlich, weil sie sich einen Krieg nicht leisten konnten. Stattdessen wurden Verträge

geschlossen und Land gekauft («Expansion with Honor»), doch nie auf gleicher Augenhöhe

mit den Indianern, nicht zuletzt weil für diese das Land nicht das Gleiche bedeutete
wie für Kolonialisten. Als die USA 1803 von Frankreich bzw. von Napoleon, der Geld
brauchte, für 15 Millionen Louisiana kaufen konnten, verdoppelte sich die Fläche der USA
auf 2,144 Millionen km2. Gleichzeitig wurde eine Expedition (Meriwether Lewis und
William Clark) ausgeschickt, um den Weg an den Pazifik zu erkunden, die dieses Ziel Ende
1805 erreichte und im September 1806 wieder in St. Louis eintraf. Dies alles unter Präsident

Thomas Jefferson (1801-1809), einem der Gründungsväter der USA und Mitverfasser
der Unabhängigkeitserklärung, welcher nichtsdestoweniger der Meinung war, dass Indianer,

die sich nicht assimilieren Hessen, umgesiedelt werden sollten; damit wurde er auch

zum Vater der Umsiedlungsära und des Projekts vom indianerffeien Osten, die beide nach
dem britisch-amerikanischen Krieg (1812-1814), als die Indianer einmal mehr auf der
«falschen» Seite gestanden hatten, ihren Anfang nahmen. Sein Nachfolger in dieser Beziehung

war Präsident Andrew Jackson (1829-1837), selber ein «Frontier», d.h. ein Siedler,
der 1830 gegen den Widerstand der Neuengland-Staaten den «Indian Removal Act»
durchbrachte, «das mit Abstand verheerendste Bundesgesetz, das in der ersten Hälfte des 19.

Jahrhunderts den Kongress passierte» (149) und das es erlaubte, die Indianer in Reservaten

unterzubringen. Unter Jackson und seinen Nachfolgern wurden schliesslich bis zu 100 000
Indianer deportiert und umgesiedelt, die meisten davon ins unorganisierte «Indian Territory»

(150).



426 Rezensionen - Comptes rendus

Im Jahr 1849 wurde das «Office of Indian Affairs» vom Kriegsministerium ins Innenministerium

verlagert, was bedeutet, dass das «Indianerproblem» fortan als rein innere Angelegenheit

zu betrachten war (239). Dies leitete zugleich eine neue Indianerpolitik ein: die
Indianer sollten nicht mehr in den Westen abgeschoben werden (den man selber brauchte),
sondern in Reservate. Die Indianer wurden zu «Mündeln» der Regierung, und daran änderte
auch Präsident Abraham Lincoln (1861-1865) nichts; er war ein wichtiger Präsident für die

Schwarzen, aber nicht unbedingt auch für die Indianer. Ebenso wie Jackson stammte auch
Lincoln aus einer Frontierfamilie und war der erste amerikanische Präsident, der westlich
der Appalachen geboren worden war. Er wollte die Great Plains (die Ebenen östlich der

Rocky Mountains) für die Besiedlung öffnen und sie in ein Landwirtschaftsgebiet verwandeln,

das durch eine transkontinentale Eisenbahn mit den alten Wirtschaftszentren des

Nordostens verbunden sein sollte. Mit der «Homestead-Act» des Jahres 1862 erhielt jeder
US-Bürger, der über 21 Jahre alt war und nie die Waffen gegen die Union erhoben hatte,

vom Staat ein Landstück von 160 Acres 64,75 Hektar), selbstverständlich auf Kosten der
Indianer. Während des Bürgerkriegs wurden die Indianer vernachlässigt, so dass es
anschliessend zu einem Indianerkrieg (1866-1868) kam, den die Weissen trotz ihrer Repetiergewehre

- von den Indianern «mehrfach sprechende Gewehre» genannt - verloren.
Entscheidend für die endgültige Niederlage der Indianer in den Great Plains war jedoch die

Ausrottung der Bisonherden in einem Zeitraum von nur zwölf Jahren, zwischen 1869 und

1881, infolge der grossen Nachfrage in Europa, die sich durch die transkontinentale Eisenbahn

und die Frachtschiffe leicht befriedigen liess; damit wurde den Indianer die letzte

Lebensgrundlage entzogen. Es blieben nur mehr 248 000 Indianer, die lediglich die Wahl
zwischen Hungertod und Reservat hatten. Die Mehrzahl der Reservate entstand erst nach
dem Bürgerkrieg, und zwar auf Böden, die man für nichts anderes brauchen konnte. Schon
der Name «Reservat» ist ein Euphemismus: es handelt sich nicht um Schutzzonen, sondern
eher um Gefangenenlager, in denen den Indianern ihre Kultur ausgetrieben wurde, unter
dem Motto «Töte den Indianer, rette den Menschen». Die Reservate waren ursprünglich nur
als vorübergehende Einrichtungen gedacht und wurden denn auch immer wieder verkleinert.

Vor allem aber wurden die Indianerkinder in Schulen, die nicht selten weit von den
Reservaten entfernt lagen, einer regelrechten Umerziehung unterworfen. Die älteste von
ihnen war die 1879 gegründete Indian Industrial School in Carlisle (Pennsylvania), die als

regelrechte Musterschule galt, und Aram Mattioli hat sein Buch denn auch dem Andenken
von Lucy Pretty Eagle, eigentlich Take the Tail, gewidmet, einem zehnjährigen
Indianermädchen, das im November 1883 seinen Eltern weggenommen und in die Musterschule
gebracht wurde, wo es bereits am 9. März des folgenden Jahres an einer Krankheit starb
und auf dem Friedhof der Schule begraben wurde. Die Kinder durften nicht mehr ihre eigene

Sprache sprechen, und sie sollten nicht mehr in der Kategorie des «wir» denken, sondern
sich einen «gesunden Egoismus» aneignen - eine Politik, von der erst in den 1930er Jahren

unter Präsident Franklin D. Roosevelt (1933-1945) Abstand genommen wurde.
Und schliesslich entwickelte sich in den USA eine ganz spezielle Erinnerungskultur, die

es den Amerikanern erlaubte, die Schuld auf die Indianer abzuwälzen. In den gleichen
Jahrzehnten, in denen man die Assimilierung der Indianer vorantrieb, nämlich in den letzten
Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts, entstand eine Faszination für die Eroberung des «Wilden
Westens», die sich zur amerikanischen Gründungslegende entwickelte, und zwar zunächst
in Groschenromanen, Wild West Shows und später (seit 1903) auch in den Westemfdmen.
Die erste Wild West Show war diejenige des Wandertheaters von William F. Cody (1846—

1917), der sich sein Leben zunächst als Cowboy und Bisonjäger und -schlächter - daher
sein Spitzname Buffalo Bill - verdient hatte, bevor er 1869 zum Helden eines Fortsetzungs-



Rezensionen - Comptes rendus 427

romans mit dem Titel Buffalo Bill, King of the Bordermen (Autor Ned Buntline) wurde.
1872 folgte ein Bühnenstück The Scouts of the Plains, in dem Cody sich selbst spielte - der

erste Western war geboren. Im Jahr 1883 gründete Cody die erste Wild West Show, mit der

er auch zweimal in Europa war und in der auch «echte» Indianer auftraten, 1885 sogar
Sitting Bull, der prominenteste Indianer der USA. Das Bild von den blutrünstigen Indianern
und den todesmutigen Siedlern fand auch Eingang in ein vierbändiges Werk The Winning
of the West (1889 und 1896) des Amateurhistorikers Theodore Roosevelt (1858-1919), der
in den Jahren 1901-1909 der 26. Präsident der USA wurde! In diesem Werk wurde die

Eroberung des Westens mit sozialdarwinistischen und rassistischen Denkfiguren rechtfertigt.

«Wie viele andere Amerikaner seiner Zeit hielt Roosevelt die (Ureinwohner) für eine

minderwertige Menschenrasse, die auf der tiefsten Stufe der Menschheitsgeschichte
stehengeblieben sei, und verachtete ihre Krieger als (schmutzig), (grausam), (lüstern) und (treulos»)

(329). Damit gelang es ihm - aber nicht nur ihm -, die Opfer zu Tätern zu machen
und damit das Gewissen des weissen Amerikas bis in die Gegenwart zu beruhigen. So

verbirgt sich, wie bereits gesagt, hinter einer Geschichte eine ganz andere, erschütternde,
die von Aram Mattioli mit viel Engagement, aber auch mit umfassendem Sachwissen
geschrieben wurde.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Carina Pitschmann, Antisemitismus theologischer Wissenschaft im 19. Jahrhundert.
Zur Konstruktion des Judentums in «Das Christenthum und die christliche Kirche der
ersten Jahrhunderte» von Ferdinand Christian Baur (Forum Christen und Juden 14, hg.
von Erhard Blum et al.), Berlin, Lit Verlag, 2016, 209 S.

Die im Lit Verlag in der Reihe «Forum Christen und Juden» erschienene theologiegeschichtliche

Forschungsarbeit wurde von Carina Pitschmann als Dissertation an der
Universität Hildesheim verfasst. Ihrer Studie liegt eine Analyse des Spätwerks «Das Christenthum

und die christliche Kirche der ersten Jahrhunderte» des liberalen protestantischen
Theologen Ferdinand Christian Baur zugrunde. Der in Tübingen dozierende Neutesta-
mentler und Kirchenhistoriker war ein konsequenter Verfechter der historisch-kritischen
Methode, die er in die neutestamentliche Forschung einführte.

In ihrem Beitrag zur theologischen Antisemitismusforschung, der wichtige Erkenntnisse
für die mit Blick auf den deutschen Protestantismus (und Katholizismus) noch dürftig
erforschte Phase zwischen Französischer Revolution und Reichsgründung liefert, verfolgt die
Autorin das Ziel, anhand des Werkes von Baur Einflussfaktoren antisemitischen Denkens
sichtbar zu machen. Ihr geht es somit nicht um eine reine Beschreibung der Konstruktion
des Judentums in Baurs Publikation, sondern darum, die Konstruktionsregeln dieser
Darstellung aufzuschlüsseln. Sie intendiert, die Gründe und Faktoren greifbar zu machen,

warum der Begründer der sogenannten (jüngeren Tübinger Schule) seine Geschichte des

Frühchristentums so und nicht anders geschrieben hat. Dazu kombiniert Pitschmann in ihrer
methodisch sehr reflektierten Dissertation begriffsgeschichtliche mit kontexthermeneuti-
schen Ansätzen, was zu einer mehrstufigen Analyse führt. Auch diskurstheoretische
Überlegungen lassen sich im Design ihrer Studie feststellen. Der methodische Ansatz von
Pitschmann ist innovativ und deshalb für die Antisemitismusforschung gewinnbringend.
Letztlich formuliert sie ein zusätzliches Ziel: Mit ihrer Dissertation möchte sie einen Beitrag

zur Theologie nach Auschwitz leisten. Die Konsequenzen ihrer Ergebnisse für eine



428 Rezensionen - Comptes rendus

solche Theologie werden in den Schlussfolgerungen der Studie jedoch erst ganz zum
Schluss andiskutiert.

Als klare Stärken der Dissertation von Pitschmann erweisen sich erstens die Thematisierung

der eurozentrischen Perspektive der Wissenschaft im Europa des 19. Jahrhunderts und
die Reflexion über die Episteme, welche diese Wissenschaft und deren Diskurse prägten.
Wissenschaftler wie Ferdinand Christian Baur waren und sind durch wissenschaftliche
Commitments geprägt. Auf diese theoretisch fundierten Überlegungen wird im Analy-
seprozess ausgedehnt Bezug genommen, und die Autorin zeigt auf, dass die
Herabwürdigung des Judentums und die gleichzeitige Konstruktion einer christlichen Superio-
rität fester Teil der Sprachregelungen in dem für Baur relevanten wissenschaftlichen
Bezugsrahmen waren. Zweitens geht Pitschmann ausführlich auf das Begriffssystem Baurs in
dessen Werk «Das Christenthum und die christliche Kirche der drei ersten Jahrhunderte»
ein. Als zentrale Begriffe respektive Begriffspaare macht sie dabei <Geschichte>,

Fortschritt/Entwicklung), <Universalismus/Partikularismus> sowie <Religion> aus. Um deren

Konstruktionsregeln zu fixieren, setzt sich die Autorin im Hauptteil des Buches begriffsgeschichtlich

und kontext-hermeneutisch mit diesem Begriffssystem des Tübinger
Kirchenhistorikers auseinander. Diese kontextuellen Ausführungen fallen insgesamt doch sehr

umfangreich und detailliert aus. Die konkreten Bezüge zum Werk von Baur hätten hierbei
stärker gewichtet werden können.

Das Begriffssystem Baurs war geprägt durch eine konsequente Degradierung des Judentums.

Dabei streicht Pitschmann heraus, dass die einzelnen vertieft analysierten Begriffe
strukturell grosse Analogien aufweisen würden. In ihrer Wirkung seien die Grundbegriffe
Baurs singularisierend, systemisch, inkludierend/exkludierend, historisierend, verallgemeinernd,

verabsolutierend und christlich gewesen (180). Bezüglich der antisemitischen
Dimension von Baurs Publikation bilanziert die Autorin schliesslich, dass sich «antisemitische
Denkmuster in seine Arbeit zur Entstehung des Urchristentums integrieren konnten», da er
die wissenschaftlichen Traditionen fortgeführt habe. Diese Schlussfolgerung birgt in sich

jedoch das Problem, dass der einflussreiche Theologe letztlich zu stark als passives Objekt
skizziert wird, der aufgrund seines (wissenschaftlichen) Kontextes - quasi systembedingt -
Antisemitismus (re-)produzierte. Für die Dissertation Pitschmanns zeigt sich hier eine

Herausforderung des gewählten begriffsgeschichtlich-kontexthermeneutischen Ansatzes.
Nebst ihren unbestreitbaren Stärken weist die Studie auch einige Schwachstellen auf. So

zeigt sich die Arbeit recht eigentümlich strukturiert und weist wiederholt Redundanzen auf
(z.B. Zielsetzung, Fragestellung, Definitionen), und die zahlreichen und teilweise sehr

langen und nicht immer gut textlich eingebetteten direkten Zitate, die vor allem der
Sekundärliteratur entnommen sind, hemmen den Lesefluss. Im Gegensatz zu den ausführlichen
begriffsgeschichtlichen Ausführungen zu den Begriffskonzepten Baurs erscheint zudem der
in der Dissertation verwendete Antisemitismusbegriff unterreflektiert. Ausgerechnet hier
entscheidet sich die Autorin bewusst dagegen, eine vertiefte Diskussion der in der
Forschung vorherrschenden unterschiedlichen Konzeptionen vorzunehmen. Damit einher geht
auch eine stiefmütterliche Behandlung der Geschichte der Judenfeindschaft. Gerade eine

Erörterung von inhaltlichen und argumentativen Strukturprinzipien des Antisemitismus im
deutschen Protestantismus wäre notwendig gewesen. Pitschmann verwendet zudem einen
sehr engen Antisemitismusbegriff. Antisemitismus ist für sie letztlich deckungsgleich mit
dem sogenannten <modernen Antisemitismus), der sich ab den 1870er Jahren zu manifestieren

begann. Davon wird ein «theologischer Antijudaismus» (14) abgegrenzt. Zum einen
fehlt in der Arbeit ein Oberbegriff, der beiden Teilphänomenen des Gesamtphänomens
Judenfeindschaft eine Klammer gibt. Zum anderen bewegt sich die Studie zeitlich in der



Rezensionen - Comptes rendus 429

Phase des (Frühantisemitismus). Dieser Begriff findet zwar Verwendung, steht aber teilweise

in Konflikt mit einem sehr engen Begriffsverständnis von (Antisemitismus). Durch die

enge Definition von (Antisemitismus) verschenkt Pitschmann zudem wichtige
Erkenntnismöglichkeiten. Antisemitismus sei, so Pitschmann, «nicht mehr eine Degradierung
jüdischer Religion und Lebensweise» (15), sondern ein modernes Phänomen, das die Juden -
verstanden als Kollektiv (Volk), (Nation) oder (Rasse) - existenziell herabsetzen oder
gesellschaftlich, politisch usw. ausgrenzend einschränken würde. Dennoch erkennt sie in
Baurs Ausfuhrungen letztlich richtigerweise eine «Degradierung des Judentums» (179). Die
durch die Autorin in den kontextualisierenden Ausfuhrungen präsentierten judenfeindlichen
Konzepte eines Immanuel Kant oder Georg Wilhelm Friedrich Hegel entstanden nicht in
einem (geschichtsleeren> Raum, sondern weisen ihrerseits Traditionen auf. Pitschmann
hätte letztlich gerade einen wichtigen Beitrag zur Betonung von Kontinuitäten und inhaltlichen

und strukturellen Verwandtschaften (traditioneller) religiös argumentierender und
(moderner) vorab soziokulturell, nationalistisch oder rassisch argumentierender judenfeindlicher

Diskurse leisten können. Insbesondere Theologen kam eine wichtige Brückenfunktion
zwischen diesen unterschiedlichen antisemitischen Argumentationsstrategien zu.

Der Antisemitismus im frühen 19. Jahrhundert und insbesondere auch seine religiösen
Dimensionen bieten noch viel Raum für Forschung. Pitschmann wird hierfür mir ihrer
Studie zum Antisemitismus theologischer Wissenschaft fruchtbare Bezugspunkte bieten.

St. Gallen Thomas Metzger

Vincent Petit, Un prêtre constitutionnel et démocrate. Maurice Vernerey, curé du Luhier,
prêtre, théologien, professeur, de la Révolution à la Restauration, Besançon, Édition des

Archives de Franche-Comté, 2018, 254 p.

La simple lecture du titre présentant Maurice Vernerey, non seulement comme prêtre mais

comme démocrate, nous rappelle l'existence et la force de ce demier courant de pensée au
sein du clergé français, à la fin du XVIIIe siècle, bien antérieurement à l'établissement de la

république en 1871 et au ralliement des catholiques à ce régime. Présenter, comme on le fait
parfois, les «abbés démocrates» du début du XXe siècle comme les hérauts véritables de

cette révolution culturelle et les promoteurs de la démocratie chrétienne témoigne d'une

grave erreur de perspective et d'une injustice regrettable. En effet, - et cette correspondance
le prouve -, l'éveil démocratique au cœur de la société civile mais aussi de l'Église s'était
produit bien avant et c'est l'immense mérite de l'Église constitutionnelle durant la décennie

1791-1801, d'en avoir jeté les fondements. Le destinataire de la plupart de ces lettres, le
célèbre abbé Grégoire, n'hésitera pas à écrire: «L'Évangile est le plus républicain de tous
les livres». Le 21 septembre 1792, c'est lui qui, du haut de la tribune de la Convention, fera

adopter le décret d'abolition de la royauté, entraînant, de fait, l'instauration de la république
(«L'excès de la joie m'ôta, pendant trois jours, l'appétit et le sommeil.»). Dans ses discours
ultérieurs, non seulement il ne cessera d'exalter les trois termes de liberté, d'égalité et de

fraternité mais aura à cœur de les enraciner profondément dans la plus pure tradition
chrétienne. Dans cet esprit et renouant avec la pratique des premiers âges apostoliques, l'Église
constitutionnelle, Grégoire en tête, rétablira et systématisera la règle de l'élection des

évêques et des curés par les fidèles, tout en maintenant le lien avec le pontificat romain et

jetant les bases d'une francisation de la liturgie. Rappelons ici, pour mémoire, que ces
réformes, condamnées par deux brefs du pape Pie VI (communiqués en dehors des circuits



430 Rezensionen - Comptes rendus

légaux) firent l'objet de sa part d'une censure et non d'une excommunication, comme on
l'écrit parfois. Le terme de schisme employé, ici ou là, se révèle donc non seulement excessif

mais inapproprié.
L'introduction de Vincent Petit restitue, avec précision, les principales étapes de la vie de

M. Vernerey dont l'itinéraire global se montre très similaire à celui de bien des prêtres
constitutionnels de l'époque et très révélateur des épreuves traversées par eux. Curé du
Luhier, partisan résolu des réformes de la (Constitution civile du clergé), notre héros

approuve hautement la suppression qu'elle ordonne des archevêchés, chapitres et dignités
cléricales diverses pour ne conserver, dans un souci d'égalité, que les titres d'évêque, de curé
et de vicaire (16). Confronté rapidement, en 1793-1794, à la vague déchristianisatrice de la
Terreur, conduisant 337 prêtres du Doubs à abdiquer leurs fonctions, il est emprisonné,
quelque temps, pour avoir maintenu l'exercice du culte, malgré les interdits. Libéré le 19

décembre 1794, il prend une part active à la reconstitution de son Église diocésaine et

apporte une contribution déterminante au concile métropolitain de Besançon en septembre
1800. Il y défend la conception d'un christianisme civique, fidèle aux lois, et pourfend les

réfractaires, uniquement en raison de leurs motivations politiques et de leur désir informulé
de retour à l'Ancien Régime. Sur le plan ecclésiastique, il reconnaît, comme Grégoire et ses

amis, la suprématie du pape, tout en contestant l'exercice d'une juridiction directe de sa part
sur les affaires de l'Église de France.

Le Consulat et l'Empire marquent le début des difficultés que va devoir affronter le curé
du Luhier. Tout semble pourtant, au départ, lui sourire: théologien reconnu, il bénéficie de

l'appui indéfectible du nouvel archevêque concordataire de Besançon, Claude Le Coz,
ancien constitutionnel lui-même, qui le nomme professeur au grand séminaire de la ville. Il y
arrive, la tête pleine de réformes à réaliser quant à l'enseignement des sciences sacrées. Or,
il ne va pas tarder à déchanter: une véritable fronde se déclenche contre lui, animée par
plusieurs séminaristes qui lui reprochent et son passé constitutionnel et son enseignement jugé
trop proche des thèses de N.S. Bergier sur le sort des enfants morts sans baptême. L'âme de

cette opposition est un certain abbé Filsjean, auteur de nombreux pamphlets où il dénonce

Vernerey comme dangereux quesnelliste et janséniste. Parallèlement, se développe, dans le

Doubs, une véritable campagne d'opinion, orchestrée par les réfractaires, pour contraindre
les anciens constitutionnels à rétracter leur serment de 1791. Cette campagne, où le chantage,

les menaces, les révocations, les déplacements et les démissions forcées jouent un rôle
déterminant, aura raison de la résistance de Vernerey et c'est en pleine Restauration, en
1823, qu'il consent à signer un document par lequel, comme l'écrit V. Petit, il «renonce à

tout ce à quoi il a cru». Cette rétractation se révéla-t-elle, toutefois, pleine et entière? Il est

permis de se poser, à ce sujet, quelques questions.
Le corps central de l'ouvrage consiste donc dans une correspondance passive, puisque

nous manquent les réponses des intéressés. Le premier lot des documents présentés (de 1 à

12) est constitué de lettres adressées à Grégoire. Échelonnés entre les années 1795 et 1796,

ces courriers datent tous de l'époque post-thermidorienne et sont consécutifs au (décret sur
la liberté des cultes), voté sous l'impulsion de Grégoire et qui commence, tout juste, à faire
sentir ses effets. Malheureusement, nombre de prêtres réfractaires, à peine rentrés d'émigration,

se contentent d'une vague promesse de «soumission aux lois», pour mieux combattre,
sur le terrain, les prêtres patriotes. Ils organisent des messes parallèles, des processions, font
retentir des sonneries intempestives de cloches (pourtant encore prohibées) interdisent aux
fidèles de fréquenter les autres églises. Pourquoi ne prend-on pas contre eux des mesures
efficaces? interroge Vernerey. Il apprend, en outre, à son correspondant que la Suisse sert
d'abri sûr et de base arrière à tous ces bataillons d'insermentés. Dans le document n°3, il



Rezensionen - Comptes rendus 431

rappelle qu'il avait, dès avant les États Généraux de 1789, préconisé, par ses actes et ses

écrits, le retour à la démocratie dans la société et dans l'Église. D'autres échanges portent
sur le nouveau calendrier et l'instauration du système métrique, autant de réformes initiées

par le Comité d'Instruction publique, que notre auteur approuve et auxquelles, d'ailleurs,
Grégoire avait apporté une contribution déterminante. L'année 1796 est celle où le pape Pie

VI signe un nouveau bref: <Pastoralis sollicitudo>, conseillant aux catholiques français la
soumission aux lois du Directoire, mais refusant de désavouer les brefs précédents (<Quod
aliquantum) et <Charitas>), lesquels condamnaient non seulement la Constitution civile du
clergé, mais aussi la Déclaration des Droits de l'homme. Dans la lettre n°ll, Vernerey
déplore cette obstination aveugle.

A partir du document 13, les destinataires se diversifient davantage, incluant les noms de

Dom Grappin, ex-bénédictin devenu vicaire général de Le Coz et l'abbé Demandre, futur
évêque constitutionnel. Mais c'est l'écrit intitulé: Tableau historique de la religion dans le
district de Saint-Hippolyte (Doubs) qui retient l'attention. L'auteur revient sur les événements

et les acteurs des opérations déchristianisatrices, menées sous la Terreur. Il décrit,
notamment, la jubilation des dissidents devant les provocations du commissaire Morel,
lequel, coiffé du bonnet rouge, avait entonné des chants très profanes dans l'église qu'il
inspectait ou celles du représentant Le Pelletier proclamant, dans un autre édifice, l'abolition
du culte catholique. C'est à ce dernier, d'ailleurs, qu'était due, en 1794, l'incarcération
momentanée de Vemerey. En dépit des difficultés rencontrées, les lettres 20 à 21 montrent
encore notre auteur soucieux de la formation théologique des chrétiens comme des séminaristes

et se consacrant à la rédaction d'un futur catéchisme.
Plusieurs autres lettres adressées à Grégoire (22 à 25) font état d'un code secret convenu

entre les deux épistoliers et destiné à protéger leur correspondance. Elles analysent aussi
leurs positions respectives sur le transfert du dimanche au décadi. En effet, on oublie trop
souvent de signaler que cette dernière persécution fut, aux dires de Grégoire, plus redoutable

et plus cruelle encore que celle subie sous la Terreur. Parallèlement, toujours préoccupé

par l'enseignement de la théologie, notre auteur formule le souhait que celui-ci soit
dispensé en français. Il retrace aussi, dans une lettre au sacristain Marmet (145) les grands
axes de sa sotériologie, où l'on retrouve le disciple de l'abbé Bergier dans son ferme refus

d'imposer la peine du dam aux enfants morts sans baptême. Mais le document central de

cette partie de la correspondance reste celui intitulé: (Rapport sur l'éducation des clercs>

(n°29). Nous ne pouvons entrer ici dans tous les détails de cette vaste réforme que comptait
mettre en œuvre le futur professeur de théologie. On peut, toutefois, en mentionner
quelques-uns: apprentissage des langues hébraïque et grecque, enseignement de l'histoire
de l'Église sur le modèle des travaux de Fleuiy, de la morale dans le sillage des traités de

Nicole. Une place centrale est réservée aux grands traités dogmatiques de la Trinité, de

l'Incarnation, de la Rédemption, sans oublier l'insistance sur la patristique... À cela il
importe d'ajouter - ce qui ne pouvait que plaire à son correspondant - un (Traité des libertés

de l'Eglise gallicane) susceptible de faire barrage à la vague montante de l'ultra-
montanisme. Une lettre à Le Coz (n°32) émet le souhait d'une formation spécifique au
ministère pastoral et souligne la nécessité de redonner aux conférences cléricales, suivies de

leurs festivités traditionnelles, une dignité quelque peu perdue.
Le document n°33 (Vues sur l'enseignement dans les séminaires) reprend et approfondit

la même problématique, insistant à nouveau sur l'enseignement des langues sacrées et du

dogme, distillant quelques conseils pédagogiques comme celui du cours obligatoirement
dicté et subordonnant l'élévation future des clercs dans la hiérarchie ecclésiastique à
l'excellence de leurs résultats scolaires. La lettre 35 à Grégoire fait part à celui-ci des opposi-



432 Rezensionen - Comptes rendus

tions rencontrées par l'auteur de la part de séminaristes qui ne veulent pas entendre parler
d'un traité enseigné par un ex-constitutionnel, suspecté d'hérésie (220). Cette fronde donne
l'occasion à Vernerev de publier une justification particulièrement éloquente de sa conduite
sous la Terreur: <Défi public à la calomnie) (n°37). Aux insermentés arrogants qui se
cachaient durant la persécution, il rappelle qu'il a payé de sa liberté la fidélité à sa foi et à son
sacerdoce. Il n'est pas certain, toutefois, que ce plaidoyer ait suffi à désarmer ses ennemis.

Nous approchons, en effet, avec les derniers écrits, du dénouement final. Le régime de la
Restauration fait peser, alors, sur les ex-constitutionnels une pression de plus en plus forte.
Face aux demandes réitérées du nouvel évêque de Besançon, Mgr de Pressigny, Vernerey
accepte de signer, en 1823, une rétractation publique de tous ses engagements passés, intitulée

significativement: <Aux prêtres constitutionnels), dans laquelle il invite ces derniers à

imiter sa démarche. Après avoir ergoté sur le mot, il déclare «adhérer» aux jugements du

Saint-Siège, reconnaît l'authenticité des brefs de Pie VI, réfute même l'objection de leur
illégalité. Une réserve finale lui permet de sauver quelque peu les apparences et de concilier
cet acte avec sa foi gallicane. En effet, selon la Déclaration des quatre articles de 1682,
l'accord de l'Église universelle était requis pour toute intervention directe du pape dans le

gouvernement d'une Église locale. Or, il estime finalement cette condition remplie, puis-
qu'après une enquête approfondie menée auprès des principales Eglises étrangères, il appert
que celles-ci approuvaient, en général, les décisions romaines. Nous manquons, malheureusement,

d'éléments d'information pour connaître les réactions de Grégoire, encore en vie à

ce moment-là et qui, lui, restera, jusqu'à sa mort, inflexible dans son refus de toute rétractation.

En la personne de Maurice Vemerey et en incluant les figures plus célèbres de Grégoire,
Le Coz, Grappin, Debertier et beaucoup d'autres, présents dans cette correspondance,
s'éteint, au sein de l'Église, le courant démocratique et républicain qui a porté la plupart des

réformes de la Révolution française, apporté un soutien éclatant à la Déclaration des droits
de l'homme et amorcé la réforme de l'Église elle-même. Jusqu'à la fin du XIXe siècle, les
clercs favorables aux idéaux de liberté, d'égalité et de fraternité formeront, face à l'ultra-
montanisme triomphant, une minorité de plus en plus inaudible. En dehors du cas particulier

et d'ailleurs plein de contradictions de Lamennais, c'est une Église favorable aux
monarchies, avocate des pouvoirs absolus, hostile aux libertés de pensée et d'expression qui
imposera, peu à peu, son image jusqu'à la fin du siècle. L'encyclique <Mirari vos> de

Grégoire XVI, le <Syllabus> de Pie IX et, plus tard, l'encyclique <Pascendi> de Pie X en constituent

à la fois les illustrations éclatantes et les crispations affligeantes. C'est sans lien apparent

avec les précurseurs disparus de l'Église constitutionnelle que prendra corps, au début
du XXe siècle parmi les catholiques français, un mouvement de retour aux idéaux démocratiques.

Celui-ci, grâce, effectivement, à certains abbés démocrates et à de nombreux laïcs

chrétiens, s'incarnera politiquement et socialement. La réforme de l'Église, issue de Vatican
II, n'ira pas, toutefois, aussi loin, dans son aggiornamento, que le préconisait l'audacieux
clergé de 1789, et ne peut revendiquer à l'heure actuelle qu'une partie, seulement, de ce
prestigieux héritage.

On ne peut que remercier V. Petit d'avoir, grâce à sa présentation soignée et éclairante,
ses notes nombreuses et instructives, permis l'exhumation et la mise en valeur d'un dossier
aussi important pour l'histoire locale et nationale, aussi enrichissant pour l'histoire des idées

religieuses et politiques, aussi porteur d'enseignement pour la culture européenne.

Paris Jean Dubray



Rezensionen - Comptes rendus 433

Maria Paiano, La preghiera e la grande guerra: Benedetto XV e la nazionalizzazione del
culto in Italia (Le ragioni di Clio 10), Pisa/Italia, Pacini editore, 2017, 311 pp.

L'Autrice, professoressa all'Università degli Studi di Firenze, ci offre questo saggio di
storia sulla preghiera nelle diocesi italiane durante la Ia Guerra Mondiale e su corne papa
Benedetto XV riesce a guidare l'espressione ufficiale del culto verso la richiesta délia pace,
invece di permettere che sia sostegno a espressioni di nazionalismo sostitutivi o perversativi
di fede e, conseguentemente, di preghiera. Lo scopo è di dare un contributo all'interpreta-
zione délia IGM incentrandosi sulla «dialettica creatasi tra il pontefice romano e i cattolici
italiani sulle forme e i contenuti délia preghiera riferita alla guerra» (5). Circoscritti al caso
italiano, si cercano, dunque, punti di confronta tra la visione e missione del papa e pratica-
mente quella di tutti gli altri: politici, militari, nobili ed ecclesiastici di ogni grado. 11

confronta basilare è tra universalismo e nazionalismo, tra religione e politica. Confronta perché
inevitabilmente si incrociano: Europa in guerra feroce, il papa <prigioniero> in Vaticano
(senza stato, né rilievo diplomatico, né potere politico) cercando di riconquistare un suo

potere spirituale.
Volume gradevole alla lettura (non tanto forse lo spostamento dell'apparato critico alla

fine del testo), tra l'Introduzione (5-16) e la Conclusione (231-236), il lavoro viene orga-
nizzato in quattro capitoli. Incomincia l'A. cercando fondamenti lontani nel magistero di
Benedetto XIV (e la sua difesa di una preghiera liturgica senza ingerenza del potere politico)

e di demente XIV, pontefici durante l'emergere délia Nazione/Patria come unica e

grande forma di aggregazione sociale. Da Pio IX sottolinea il suo articolare un patriottismo
cattolico manifestato anche nelle forme di culto.

Il capitata I (Declinazioni del patriottismo cattolico tra Otto e Novecento [17-62]) ragiona
sui combattimenti ideologici con i quali si confronta Benedetto XV: come governare
l'amore per la patria e la nazione da parte dei cattolici. Aggiungere qui l'aggettivo <italiani>

significa chiedersi sulla <vera italianità>. Si volge ta sguardo ai pontificati di Pio IX, Leone
XIII e Pio X, che sostengono i diritti dei pontefici di fronte ad una nazione nuova che vuole
essere moderna, laica e diversa, allontanandosi dal cattolicesimo e prendendo le strade délia
massoneria, del protestantesimo e del socialismo, con le loro pretese di una religione civile
con la patria al centro. Queste tensioni vengono analizzate attraverso i materiali in circola-
zione tra i membri dell'esercito in quegli anni (Zocchi, De Mandata, Tosti), evidenziandosi
due modelli di comprensione cattolica: l'intransigente e la conciliarista. Descrive l'A. corne
si salda cattolicesimo e amor di patria puntando sul modello del soldato (Avolio, Bressi,
Carpinacci e Lace) e considerando l'esercito ta spazio di una rieducazione religiosa e pa-
triottica dell'Italia. Analizza poi la totale sovrapposizione di fede e patria (Rizzi e Battaglia)
e l'uso degli strumenti délia fede e la morale al servizio di un patriottismo autoritario, esi-

gente, <misticistico> e apocalittico (Del Piano e Massaruti).
Il capitata II (Religione e nazione nella preghiera cattolica nel primo anno di guerra [63—

126]) si incentra nelle tre chiavi che si invocano per un veloce arrivo délia fine del conflitto:
perdono dei peccati collettivi, inversioni dei processi di secolarizzazione e maggiore ade-
sione ai principi cristiani. I primi lutti fanno si che parroci e vescovi offrano forme di culto
che portano in sé un rischio: elaborare un culto nazionalistico, sacralizzante délia patria.
Una conseguenza è il divario delle espressioni devozionali (Madonna, Sacro Cuore) verso
la richiesta di vittorie militari, facendo a meno del valore délia pace cristiana. Un'altra è il
pericolo di far perdere alla Santa Sede un ruolo di imparzialità prezioso per il futuro. Benedetto

XV indirizza i suoi sforzi sul voler essere <pastore universale), cioè papa di tutti i
cattolici e referente morale del resta (credenti e non-credenti) dei combattenti. Analizzando



434 Rezensionen - Comptes rendus

circolari délia Santa Sede, opere per la buona stampa, pubblicazioni di esponenti délia mon-
archia italiana, opere contrastanti di pensatori cattolici (Tommaseo e Fogazzaro, in linea
liberale; Tosti e Gemelli, in linea integralista), opuscoli per soldati che sovrappongono il
vocabolario délia fede cristiana a quello délia patria in guerra, l'A. mostra gli sforzi per
sostenere la verità universalistica cristiana ed evitare la sua manipolazione nazionalistica.
L'azione del pontefice sottolinea il desiderio délia pace universale come «elemento
d'ordine» che regga anime trasecolate, renda il culto gradevole a Dio, e dia rilievo al servi-
zio del papa corne arbitra internazionale.

Il capitolo III (Benedetto XV e il riorientamento universalistico délia preghiera [127—

181]) si concentra sulla preghiera ufficiale in tempo di guerra. Si passano in rassegna: le

comprensioni délia guerra (castigo divino che esige conversione, espressa nella riconcilia-
zione umana e la sottomissione aU'autorità ecclesiale per il ritorno délia pace), la vigilanza
su ogni sfiimatura linguistica che scivolasse verso la nazionalizzazione délia preghiera
pubblica liturgica (précisa espressione liturgica del preciso atteggiamento cristiano in quel
momento: <apoliticità>) e privata devozionale (Sacra Cuore e culto mariano), l'appello ai
bambini come intercessori capaci per la loro innocenza, la devozione al papa (specie tra i

soldati). La lettera al cardinale Pompili del 1916 serve alla A. per esaminare l'alleanza tra

papa e popolo di fronte ai ceti dirigenti, dando cosi presupposto a un nuovo ruolo internazionale

del pontefice, frutto délia <mobilitazione spirituals che descrivono queste pagine.
L'analisi di incomprensioni (universalismo vs. patriottismo), l'individuazione di cause
(secolarizzazione vs. ricattolizzazione), l'elaborazione del lutto (cerimonie civili patriottiche
vs. messe di suffragio per <tutti> i caduti) mostrano le difficoltà, il ferreo controllo del papa
riguardo alla Chiesa italiana e la fatica perché il popolo, a causa del prolungamento délia

guerra, rimanga nei grandi principi universalistici.
La visione délia guerra da trasmettere è quello che affronta il capitolo IV (La preghiera del

papa e dei cattolici italiani negli ultimi due anni di guerra [189-230]): tesi profane patriottiche,

approcci politici o giurisprudenziali, letture apocalittiche o conciliariste del conflitto,
legittimazione e vittoria, prospettive politico-religiose integraliste o liberaliste, uso politico
del linguaggio sacrificale cattolico, ecc. L'A. mostra come Benedetto XV rimane fermo nella

sua visione di pace universale, condanna délia inutile strage sebbene, dopo il disastro di
Caporetto, si <ammorbidisce> riguardo a espressioni popolari di moderato slittamento na-
zionalistico, perché cercano un senso immediato alla morte di tanti. Le sfumature del culto
al <Sacro Cuore di Gesù Re Pacifico> e a <Santa Maria Regina Pacis> sono la base anche per
il lavoro di riconoscimento dell'autorità del papa corne arbitra internazionale e délia defini-
zione finale délia patria come valore e non come entità sacra.

L'A. ci mette davanti al fatto che le preghiere scritte portando in sé una ideologia (restau-
razione cristiana, dottrina délia guerra giusta, autorità, ruolo e territorio per il papa, amore di

patria e appartenenza, controllo e direzione del culto e délia devozione, interpretazione
degli eventi di guerra e valori evangelici) che deve essere analizzata e controllata
dall'autorità ecclesiastica. Questa sarà la pontificia (con visione e missione universale) e

non tanto la episcopale (piuttosto vincolata al locale). Rimane nascosta l'anima degli oranti
sottomessi aile angosce, dubbi, obblighi, paure e terrori.

Un libra scritto con profondità tematica, forte sostegno bibliografico e archivistico, e fermo

metodo délia professoressa Paiano.

Roma Juan José Arnaiz Ecker



Rezensionen - Comptes rendus 435

Mark Edward Ruff, The Battle for the Catholic Past in Germany, 1945-1980, Cambridge,
Cambridge University Press, 2017, 394 S.

Der an der Universität von St. Louis in Missouri lehrende Mark E. Ruff gilt spätestens seit
seiner Dissertation zu «Catholic Youth in Postwar West Germany» als intimer Kenner des

Katholizismus innerhalb der alten Bundesrepublik. Als US-Amerikaner und praktizierender
Lutheraner ist ihm zugleich eine räumliche und institutionelle Distanz zu Eigen, die die
Lektüre seines zweiten Buches besonders spannungsvoll erwarten ließ. Mit dem <eye of a

stranger> hat Ruff nun eine Rekonstruktion der zwischen 1945 und 1980 geführten Debatten

um die Rolle der katholischen Kirche im Nationalsozialismus vorgelegt. Der Autor gliedert
sein Buch neben der obligatorischen Einleitung in acht gut lesbare Kapitel. Im ersten
Abschnitt «The First Postwar Anthologies, 1945-1949» zeichnet er das Bild einer aus den

deutschen Kriegstrümmern als triumphierende Siegerin hervorgegangenen Kirche, deren

ganze Mühen - unterstützt durch die neu gegründeten Unionsparteien CDU/CSU -
umfassenden Rechristianisierungsbestrebungen galt. Werke wie «Kreuz und Hakenkreuz» des

früheren KZ-Insassen und späteren Münchener Weihbischofs Johannes Neuhäusler (1888—

1973) beschrieben in diesem Sinne die völlige Unvereinbarkeit von Katholizismus und
Nationalsozialismus.

In der unmittelbaren Nachkriegszeit konnten Akteure wie Neuhäusler oder auch der
Berliner Generalvikar Walter Adolph (1902-1975) mit einer solchen Argumentation den
öffentlichen Ton dominieren: Katholischer Widerstand auf der einen, Nationalsozialisten auf
der anderen Seite - Grautöne waren nicht zulässig. Doch bereits das zweite Kapitel weitet
dieses aus heutiger Sicht zu einseitige Bild. Es war die (wieder gestellte) Frage um die so

genannten Konfessionsschulen in Niedersachsen und Hessen, die eine neue Debatte um das

1933 geschlossene Reichskonkordat zwischen Vatikan und deutschem Reich auslöste. Mit
besonderer Dringlichkeit stellte sich bereits in der Mitte der 1950er die Frage nach der

gegenseitigen Akzeptanz von katholischer Kirche und demokratischem Staat: «Was not
Lower Saxony violating the Reichskonkordat and the religious liberty of German Catholics
in much the same way as had the National Socialists? Was not the Roman Catholic Church
through its surrogate, the CDU-CSU, trampling in the rights ofProtestants?» (84).

Mit Beginn der 1960er trat schließlich eine neue Generation von Akademikern auf den

Plan, die eine differenziertere Sicht auf das Verhalten der katholischen Kirche etablierte

(Kapitel 3 und 4). So der US-amerikanische Soziologe Gordon Zahn (1918-2007), der -
selbst bekennender Pazifist - die Lehre vom gerechten Krieg, wie sie im nationalistischen
Ton von den deutschen Bischöfen im Zweiten Weltkrieg propagiert wurde, kritisierte und
damit seinerseits verärgerte Reaktionen der deutschen Bischöfe heraufbeschwor. Seine
akademische Karriere litt in der Folge. Im deutschsprachigen Raum sicher bekannter als Zahn
ist Ernst-Wolfgang Böckenforde (*1930), der durch die Veröffentlichung eines Artikels in
der Zeitschrift «Hochland» der katholischen Kirche bereits zu Beginn des NS-Regimes ein
hohes Maß an kulturpolitischer Anpassungsbereitschaft bescheinigte. Souverän rekonstruiert

Ruff die in Teilen schon bekannten Debatten, schärft dabei aber auch den Blick für die

Formierung (konservativer) Gegennetzwerke. Denn die so genannte Böckenforde-Kontroverse

ist letztlich als Geburtsstunde der heutigen Kommission für Zeitgeschichte zu verstehen:

Nach einer aufgrund des erwähnten Artikels forcierten Zeitzeugentagung mit dem
Thema «Die deutschen Katholiken und das Schicksal der Weimarer Republik» (1961)
herrschte unter Historikern wie der katholischen Öffentlichkeit die Einsicht, dass eine
institutionelle Vernetzung und programmatische Erforschung des zeithistorischen Katholizismus

notwendig sei.



436 Rezensionen - Comptes rendus

Nur wenige Monate später, im Jahr 1963, sollten schließlich mit der Veröffentlichung des
Theaterstücks «Der Stellvertreter» des jungen Dramatikers Rolf Hochhuth (*1931) alle
Dämme brechen (Kapitel 5). In dem «dokumentarischen Schauspiel» ging Hochhuth in bis
dato nicht gekannter Härte mit dem Stellvertreter Christi auf Erden, Pius XII., ins Gericht.
Der Pacelli-Papst habe es unterlassen, gegen die Shoah, wie es seinem Amt gebühre,
einzuschreiten. Die Folgen waren «Public Relation Wars» im bisher noch nicht gekannten Ausmaß,

die Hochhuth in der öffentlichen Wahrnehmung - trotz historischer Fehldarstellungen

- letztlich für sich entscheiden konnte. Entscheidend dafür waren seine Strategien der
literarischen Ästhetisierung und anklagenden Visualisierung (155) gegenüber denen trockene

Analysen, wie sie Adolph u.a. in ihrer Verteidigungshaltung aufboten, keine Chance
hatten. Ähnlich ist auch der Erfolg des 1964 erschienenen Werks «Die katholische Kirche
und das Dritte Reich» des Politologen Guenter Lewy (*1923), eines ehemaligen jüdischen
Emigranten aus Nazi-Deutschland, zu erklären (Kapitel 6). Sein Buch, das nahezu
zeitgleich auf Deutsch und Englisch erschien, schaffte es erstmals, einen zwar quellenbasierten,
aber allgemeinverständlichen Überblick über das Verhalten der katholischen Kirche
zwischen 1933 und 1945 vorzulegen. Dass Lewy sich dabei unter Vorspiegelung falscher
Tatsachen Zutritt zu den kirchlichen Archiven verschafft hatte, geriet zur Marginalie.

Die Kommission für Zeitgeschichte indes fand sich selbst immer mehr in der Rolle einer
Schutzgilde wieder, die in der Rekrutierung ihres Netzwerkes auf eine gänzlich andere

Strategie setzte. Forscher ihres Zirkels hatten - neben wissenschaftlicher Gründlichkeit - so

zu arbeiten, dass ein empathisches Verständnis zur Lage der katholischen Kirche in den
1930ern und -40ern erkennbar sei (216). Im siebten und vor den «Conclusions» letzten

Kapitel ist Ruff schließlich in den 80er-Jahren angekommen - und auch in diesem
Abschnitt geht es vordergründig um die Frage, wer die Deutungshoheit über die Archivquellen
besitzt. Im Mittelpunkt der Kontroverse zwischen Konrad Repgen (1923-2017),
Gründungsmitglied der Kommission für Zeitgeschichte, und dem evangelischen Kirchenhistoriker

Klaus Scholder (1930-1985) stand die Gretchenfrage nach dem Verhalten der katholischen

Zentrumspartei im Jahr 1933. Ist ihre Zustimmung zum Ermächtigungsgesetz, wie
Scholder behauptete, als eine Art Vorleistung für das später geschlossene Reichskonkordat
zu verstehen? Dem widersprach Repgen entschieden, da sich kein einziger verlässlicher
Beweis in den Quellen finde. Stand also auf den ersten Blick die richtige Lesart der
Archivdokumente im Fokus der Repgen/Scholder-Kontroverse, so ging es nach Ruff auf einer
tiefergründigen Ebene um zwei Weltanschauungen, die miteinander kollidierten. Auf der
einen Seite der CDU-nahe Repgen, erfüllt von einem besonderen katholischen Leistungsethos

und hoher konfessioneller Loyalität, auf der anderen Seite der FDP-Mann Scholder,
der - im evangelischen Bildungsbürgertum aufgewachsen - in verschiedenen Stationen
seines beruflichen Lebensweges immer wieder die Möglichkeit hatte, sich als fähiger
Kommunikator, aber auch Agent Provocateur zu beweisen. Der Autor deutet im Schlusswort nur
kurz an, was Scholders Argumentation zusätzlich in die Hände spielen sollte: «the changing
currents in German Catholicism in the 1970s and 1980s» (251).

Innerhalb des gesamten Buches macht Ruff immer wieder die lebensgeschichtlichen
Erfahrungen der handelnden Akteure stark - vollkommen zurecht. Denn das Thema Katholische

Kirche im so genannten Dritten Reich ist aufgrund der Verhandlung von Schuld und
Moral wie kein anderes anfällig für polarisierende Erinnerungsmomente. Es bleibt zu
wünschen, dass in Bälde eine deutsche Übersetzung des für den anglo-amerikanischen Raum
geschriebenen Originals erfolgt. So könnte sichergestellt werden, dass die vielen Stimuli,
die Ruffs Studie, geschrieben mit dem <fJemden Blick>, setzt, sich auch fruchtbar auf die
deutschsprachige Katholizismusforschung auswirken.

Tübingen Florian Bock



Rezensionen - Comptes rendus 437

IV. Helvetica
Aussen und innen: (heilige) Körper,

Darstellungsräume, Grenzkonstruktion

Pierre-Olivier Léchot, Une histoire de la Réforme protestante en Suisse (1520-1565)
(Collection Focus 17), Neuchâtel, Alphil, 2017, 138 S., Abb.

Zu besprechen ist ein Bändchen aus der Collection Focus der Editions Alphil-Presses
universitaires suisses Neuenburg, das sich durch Handlichkeit sowohl in äusserlichem als auch

in innerlichem Sinn auszeichnet: man kann es in der Hand- oder in der Westentasche

mittragen, es besteht aus glattem Papier, das sich gut anfühlt, und es will nur eine Geschichte
der protestantischen Reformation der Schweiz schreiben, und nicht die Geschichte. Dazu

geht es von zwei Hypothesen aus: die schweizerische Reformation umfasst in nuce alle
Facetten der verschiedenen europäischen Reformationen (Humanismus, Luthertum,
Spiritualismus, Wiedertäufer usw.), und sie hat dazu geführt, dass man in der Schweiz lernen

musste, Kompromisse zu machen, nicht zur auf politischem, sondern sogar auf theologischem

Gebiet. Von einem international gefürchteten Schlägertrupp (in den Mailänderkriegen)

wurden die Schweizer zu «Friedensmachern» - ganz einfach, weil alles andere die

Eidgenossenschaft hätte auseinanderbrechen lassen; sie lernten Kompromisse machen und
entwickelten einen Pragmatismus, der die Schweiz heute noch auszeichnet; entsprechend ist
denn auf dem Umschlag auch die Kappeler Milchsuppe (Albert Anker, 1869) abgebildet,
welche Katholische und Reformierte nach der ersten Schlacht von Kappel (1529) gemeinsam

verzehrten. Der Autor, Pierre-Olivier Léchot, Professor für Geschichte der Neuzeit an
der Faculté de théologie protestante in Paris, geht streng chronologisch auf die Verbreitung
der Reformation in der Deutschschweiz einschliesslich der Bewegung der Täufer in Zürich
ein, bevor er über die Verbreitung der Reformation in der Westschweiz spricht. Das
Einfallstor für die Verbreitung der Reformation in der Westschweiz war Neuenburg, das in den
Jahren 1512-1529 eidgenössisch gewesen war und wo Farel seit 1529 predigte und provozierte;

hier wurden auch die antikatholischen Plakate gedruckt, welche in der Nacht vom
17. zum 18. Oktober 1534 in Paris, Tours, Orléans und Amboise angeschlagen wurden und
welche die Reformierten um die letzten Sympathien des französischen Königs Franz I.

(1515-1547) brachten, und ebenso 1535 die Bibel von Olivétan. Der Reformator von Genf,
Jean Calvin (1509-1564), gehörte bereits einer zweiten Generation von Reformatoren an,
die sich um den Aufbau von Kirchen bemühten. Umso schwieriger war es in der Folge, für
die verschiedenen reformierten Kirchen der Schweiz, einen nötigen minimalen Konsens zu
finden, den Consensus Tigurinus (1549) und die Confessio Helvetica posterior (1566). Der
Streit um die Waadt zwischen Bern und Genf ging zu Ungunsten von Genf aus, so dass die
calvinistischen gesinnten Pierre Viret und Theodor de Bèze 1559 von der Akademie von
Lausanne an diejenige von Genf wechselten und Calvin seine missionarischen Interessen
auf Frankreich richten musste. In einem hübschen Kapitel schildert Léchot schliesslich die

religiöse Kultur des schweizerischen Protestantismus, der mit den Akademien von Lausanne

(gegründet um 1537), Genf (1559) sowie mit der Universität Basel (gegr. 1460) und der
Akademie von Zürich (gegr. 1525) Institutionen besass, die Schüler und Gelehrte aus ganz
Europa anzogen. Zu bemängeln sind höchstens ein paar falsche Daten (so Seite 30: Zwingli
wurde 1484 und nicht 1584 geboren) und einige Dinge, die man auch anders sehen kann: so

schreibt Léchot den Dominikanern in Bern eine gewisse Rolle im Widerstand gegen die



438 Rezensionen - Comptes rendus

Reformation zu (44), erwähnt aber den Jetzerhandel nicht, oder meint, übrigens im
Einklang mit der ganzen bisherigen Forschung, dass die Reformation in Freiburg rasch und im
Keim erstickt worden sei (59), eine Sicht, die durch das neue Buch von Rita Binz-
Mülhauser, Katholisch bleiben? Freiburg im Üchtland während der Reformation (1520-
1550), überholt ist; dieses Buch ist aber exakt zur gleichen Zeit (im Herbst 2017) erschienen

wie Féchots Bändchen. Die Fiteratur, die jedem Kapitel beigegeben ist, ist sorgfaltig
ausgewählt (und erstaunlich jung); es fehlt allenfalls Karine Crousaz, F'Académie de

Fausanne entre humanisme et Réforme (ca. 1537-1560), Feiden, Boston 2012.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Rudolf Gamper, Joachim Vadian 1483/84-1551. Humanist, Arzt, Reformator, Politiker.
Mit Beiträgen von Rezia Kauer und Clemens Müller, Zürich, Chronos, 2017, 391 S. Abb.

Zu besprechen ist hier eine neue Biografie des St. Galler Reformators Vadian, mit bürgerlichem

Namen Joachim von Watt, die pünktlich zum Reformationsjubiläum 2017 erschienen

ist, auch wenn dieses Datum für die Schweiz nicht entscheidend ist und wohl noch viele
einzelne Jubiläen folgen werden. Der Autor, Rudolf Gamper, langjähriger Bibliothekar der
Vadianischen Sammlung der Ortsbürgergemeinde St. Gallen, beschränkt sich indessen

nicht auf den Reformator; die ersten hundert Seiten sind vielmehr dem Aufenthalt Vadians
an der Universität Wien gewidmet, der nicht weniger als sechzehn Jahre (1502-1518)
dauerte und der einen höchst instruktiven Blick auf das Leben an einer bedeutenden
Universität am Ende des Mittelalters erlaubt. In dieser langen Zeit kehrte Vadian nur gerade
einmal nach St. Gallen zurück: im Jahr 1509, als er den Titel eines Magister artium erlangt
hatte. Dafür brauchte er nicht weniger als sieben Jahre, weil er sich daneben intensiv mit
humanistischen Studien beschäftigte, die seit 1501 in Wien an dem von Kaiser Maximilian
I. 1501 gegründeten Collegium poetarum gelehrt wurden. Nach dem Master und dem
Besuch in St. Gallen kehrte Vadian an die Universität Wien zurück, wo er seit 1516 selber
einer der vier Lehrstühle des Poetenkollegs besetzte und daneben Medizin studierte, ein
Studium das er am 17. Oktober 1517 mit dem Doktor med. abschloss. Bereits ein Jahr

zuvor, am 13. Oktober 1516 war er - als Medizinstudent - zum Rektor der Universität
Wien gewählt worden, als erster Eidgenosse, dem diese Ehre zu Teil wurde. Nichtsdestoweniger

hatte Vadian in Wien Feinde, konservative Theologen (nicht zuletzt nachdem er
sich Ende 1513 über die scholastischen Disputationen als Hahnenkämpfe lustig gemacht
hatte), so dass er 1518 beschloss, in die Heimat zurückzukehren, eine Rückkehr, die er
sorgfältig vorbereitete. Er kaufte ein Haus in St. Gallen, schloss eine Ehe mit Martha Gre-
bel, Schwester des späteren Täuferführers Konrad Grebel, und wurde 1518 gegen ein
kleinesjährliches Gehalt von 50 Gulden als eine Art Berater der Stadtregierung und erst 1526
als Stadtarzt angestellt. Als solcher war er recht konservativ, verschrieb viele Medikamente
und musste sich gegen eine neue, in gewisser Weise homöopathische Medizin wehren, die
um 1520 von Paracelsus aufgebracht worden war. Bevor Vadian sich endgültig in St. Gallen

niederliess, machte er noch eine Reise nach Leipzig und Krakau, wo er überall
Verwandte der Kaufmannsfamilie von Watt hatte, und liess seine Bibliothek von Wien nach St.

Gallen überführen; auf dieser Reise kaufte er erste Lutherschriften, die ihn aber zunächst
noch relativ unberührt Hessen. Erst in den 1520er Jahren studierte er in St. Gallen zusammen

mit Gleichgesinnten Luthers Thesen anhand des von Erasmus neu herausgegebenen
Neuen Testaments; ab 1523 liess sein Interesse an Luther jedoch nach und er wandte sich

Zwingli in Zürich zu.



Rezensionen - Comptes rendus 439

Vadian sass seit 1521 im Kleinen Rat; anders als andere Reformatoren lenkte er die Dinge
aus dem Hintergrund. Anfang 1524 beschlossen Kleiner und Grosser Rat die Predigt nach

dem Evangelium, worauf die Bilder sehr behutsam und nächtlich aus der Stadtkirche St.

Laurenzen entfernt wurden. Im Jahr 1524 geriet Vadian trotzdem ins Feuer der Katholischen,

die in der Eidgenossenschaft noch die Mehrheit hatten; der Fürstabt von St. Gallen
bot 600 Gulden auf seinen Kopf (und den anderer), und auf der Tagsatzung in Zug wurde er
als «Hauptketzer» beschimpft und musste diese heimlich verlassen. Im Mai 1525 wurde die
Messe in St. Laurenz abgeschafft, aber in den anderen Kirchen in St. Gallen weiterhin
gelesen, und Ende 1525 wurde Vadian erstmals zum Bürgermeister gewählt, in das höchste

Amt der Stadt. Anfang Dezember 1526 wurde St. Laurenz ganz geräumt und an Ostern
1527 hier erstmals das Abendmahl gehalten, zu dem Vadian als erster ging. Anfang 1528

amtete er als einer von vier Präsidenten der Bemer Disputation, die zur Folge hatte, dass

das Kräfteverhältnis in der Eidgenossenschaft sich zu Gunsten der Reformierten verschob.
Ende November 1528 wurde ein Zürcher eidgenössischer Schirmhauptmann in Wil, worauf
die Reformation auch in das Fürstenland eindrang. Am 23. Februar 1529 fand im Münster -
der Klosterkirche - in St. Gallen ein Bildersturm statt, und am 7. März der erste reformierte
Gottesdienst; Vadian hatte diese «unfreundliche Übernahme» vorgängig in einem eigenen
juristischen Gutachten rechtfertigt, in dem er die Ansprüche der Bürgerschaft an der
Klosterkirche hervorhob. Auch begann er, die rechtlichen Ursprünge der Stadt St. Gallen zu
erforschen, die seiner Meinung nach eine Reichs- und nicht eine Klosterstadt war. Er
begann die Grössere Chronik der Äbte von St. Gallen zu verfassen, die er mit kleinen Porträts
der einzelnen Äbte und mit beissender Kirchenkritik versah. Die Stadt konnte das Klosterareal

und damit auch die Stiftsbibliothek erwerben, musste sie allerdings nach dem Zweiten
Kappelerkrieg, als die Fürstabtei restituiert wurde und der Abt zurückkehrte, wieder
zurückgeben. Die Stadt wurde isoliert und fühlte sich sowohl von den Eidgenossen allgemein
als auch insbesondere von Zürich im Stich gelassen. In dieser Situation versuchte Vadian zu
vermitteln und den Rechtsweg zu vermeiden; dann wandte er sich vermehrt wieder der

Geografie und der Geschichte zu, und dies umso mehr, als ihm bei der Räumung des
Klosterareals im Januar 1531 das Stiftsarchiv in die Hände gefallen war. Er schrieb eine erste
Kultur- und Besitzgeschichte des Klosters St. Gallen, in der er als einer der ersten den

Begriff «Mittelalter» verwendete und eine erste Diplomatik der St. Galler Urkunden
entwickelte, ein Werk, das allerdings, wie alle späteren Werke Vadians, ungedruckt geblieben ist.

Auf eidgenössischer Ebene bemühte Vadian sich zusammen mit Bucer um eine einheitliche
Auffassung vom Abendmahl. 1545 schrieb er eine Kleinere Chronik der Äbte von St. Gallen,

die in die erste umfassende Geschichte der Eidgenossenschaft von Johannes Stumpf
einging; hier durfte Vadian allerdings nicht genannt werden, weil nicht bekannt werden
durfte, dass er über die Urkunden aus dem Stiftsarchiv verfugte. Seit 1547 legte er letzte
Hand an sein Werk und scheint auch an ihn gerichtete Briefe mit brisantem Inhalt vernichtet

zu haben. Anfang 1551 vermachte er seine Bücher - seine Bibliothek umfasste rund 550
Bände - der Stadt St. Gallen und verstarb am 6. April 1551. - Wie aus dem Referat hervorgehen

sollte, liest Gampers neue Vadian-Biografie sich äusserst spannend; sie ist einerseits
sehr gelehrt und beruht auf einer Fülle von gedrucktem und ungedrucktem Material, und
andererseits sehr konkret, kurzweilig und äusserst gut illustriert, wohl das Beste, was man
von einer Biografie sagen kann. Von den Exkursen am Schluss stammen einer (über Vadians

Briefsammlung) von Rezia Kauer, und der andere (über Josua Kesslers Trauergedichte
auf Vadian) von Clemens Müller.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp



440 Rezensionen - Comptes rendus

Daniel Sidler, Heiligkeit aushandeln. Katholische Reform und lokale Glaubenspraxis in
der Eidgenossenschaft (1560-1790) (Campus Historische Studien 75), Frankfurt/M, Campus,

2017, 593 S., Abb., Karten.

Das Buch von Sidler sucht die frühneuzeitliche Heiligenverehrung zwischen römischem
Zentralismus und lokalen Traditionen genauer zu verorten. Jener wurde vor allem durch die

von den gegenreformatorisehen Päpsten eingeleitete und mit Benedikt XIV. im Jahre 1740

zu einem gewissen Abschluss gekommene Regelung der Selig- und Heiligsprechungen mittels

eines detaillierten, in juristischen Kategorien geführten und meist lange andauernden
Prozesses sichtbar. Die lokalen Traditionen des Heiligenkults fasst Sidler unter den Begriff
der «Vielseligen». Die etwas irritierende und zu Missverständnissen Anlass gebende
Bezeichnung ist aber, wie Sidler nachweist, durch zeitgenössische Quellen gut belegt. Dem
normalen Sprachverständnis gemäss würde man unter «vielselig» (oder dem parallelen und
ebenfalls zeitgenössischen Begriff «gottselig») verehrungswürdige Personen erwarten, die
über den «gewöhnlichen» Seligen und dem Heiligenhimmel schon etwas näher stehen.
Tatsächlich aber sind sie eine Stufe weiter unten angesiedelt: Es handelt sich um fromme
Christen, welche vom Volke als Heilige betrachtet wurden, aber in Rom nicht als solche
anerkannt waren. Dennoch war ihr Kult nicht weniger verbreitet und fand besonders in den
Wallfahrten zu den durch ihr Leben und ihren Tod ausgezeichneten Gnadenorten ihren
Ausdruck. In der Eidgenossenschaft nahm dabei der ja erst 1947 kanonisierte Nikiaus von
Flüe den ersten Platz ein, während sich die Verehrung des schon früher die römischen Hürden

überspringenden Petrus Canisius weitgehend auf Freiburg beschränkte. Daneben treten
weniger bekannte Figuren wie Idda von Toggenburg, Konrad von Beinwil, Bruder Konrad
Scheuber oder der Eremit Hans Wagner als «Vielselige» auf den Schauplatz.

Dem spannungsreichen Verhältnis zwischen Lokalheiligen und den römischen Instanzen
(Papst, Ritenkongregation, Kurienkardinäle) gilt nun das besondere Interesse des Autors. Er
liefert ausführliche Informationen zum damaligen ausgedehnten Wallfahrtswesen und zeigt
auf, wie Vielselige durch Integration und Überformung mit anerkannten Heiligenkulten
eine relative Kultwürdigkeit erlangen konnten. Er legt Wert auf die Feststellung, dass die

Vielseligen besonders durch die von ihnen bewirkten Wunder selbst das Verfahren der

Anerkennung forderten. Allerdings brauchte es dann doch noch menschliche Hilfe: Es

waren Ordensleute, insbesondere Jesuiten und Kapuziner, welche diese populären Kulte
beförderten und auch in Rom dafür intervenierten, neben anderen Supplikanten: Gesandten,

Hauptleuten der Schweizer Garde, ausländischen Fürsten, den zuständigen Bischöfen und

gelegentlichen Agenten. Doch alle stiessen an die ehernen Mauern der strengen
Ritenkongregation, die im Schnitt nur alle paar Jahre dem Papst eine Kanonisation zur Genehmigung
vorlegte. Die Konkurrenz war aber gross und wie bekannt hatten Ordensheilige aus dem
Süden am ehesten Chancen, in den Heiligenhimmel aufgenommen zu werden. Das ganze
Verfahren hatte mit den angewandten diplomatischen Kniffen also auch seine durchaus
weltlichen Seiten und war ausserdem recht kostspielig. Gerade die Eidgenossen aber waren
in dieser Hinsicht sehr sparsam, was sich zweifellos hindernd für ihre Bemühungen
auswirkte. Ein gewisses Gegengewicht dazu bot sich ihnen allerdings mit der Schweizergarde,
indem man drohte, die Söldnerlieferungen stocken zu lassen. Sehr viele Prozesse wurden
faktisch auf die Weise beendet, dass man sie auf die lange Bank schob, bis ins 20. Jahrhundert.

Scheitern wäre also hier der falsche Begriff.
Eine Vermittlung der divergierenden Standpunkte eröffnete sich aber mit einer 1634

publizierten Verlautbarung von Urban VIII., wodurch bei einem seit langer Zeit bestehenden

Kult die betreffende heiligmässige Person als Ausnahmefall (casus exepti) deklariert



Rezensionen - Comptes rendus 441

werden konnte. Dadurch wurden bestimmte beschränkte Verehrungsformen, insbesondere
Messe und Offizium an den Gnadenorten, erlaubt. Ein solcher «processus super cultu» war
einfacher durchzufuhren und kam gemäss Benedikt XIV. einer Seligsprechung gleich. In
der Folge schwenkten die Beteiligten, insbesondere im Falle des Bruder Klaus, gerne auf
diese Bahn ein. Der Prozess des derart geführten Aushandelns Hess beide Seiten befriedigt
zurück: In Rom hatte man formell die strengen Vorschriften zur Heiligenverehrung
eingehalten, während in den schweizerischen Gnadenorten die bestehenden Kulte ohne Behinderungen

weitergeführt werden konnten, wobei die Grenzen bisweilen nicht strikt eingehalten
wurden.

Das Konzept des Aushandelns zwischen zwei ungleichen Partnern, das sich gerade am
Beispiel der Schweiz schon in früheren Untersuchungen zum politischen Bereich als nützliches

Erkenntnisinstrument erwiesen hat, scheint also auch auf der religionsgeschichtlichen
Ebene brauchbar zu sein. Ältere Vorstellungen, nämlich einerseits diejenige einer strikten
Durchfuhrung der tridentinisch-gegenreformatorischen Dekrete der römischen Zentrale,
sozusagen eines «religiösen Absolutismus», und andererseits die Idee einer zu dieser
kontrahierenden autonomen und gegen die Elite gewandten «Volksfrömmigkeit» können damit
verabschiedet werden. Die historische Realität lag - das ist die Essenz von Sidlers
Forschungen - dazwischen.

Die vorliegende Dissertation hat eigentlich die Qualität einer Habilitationsschrift. Neben
den römischen und zwei weiteren ausländischen Archiven wurde Material aus 19 verschiedenen

schweizerischen herangezogen. Die Liste der gedruckten Quellen umfasst gut sechs

Seiten, das Literaturverzeichnis gegen tausend Titel. Das allein zeugt für die Gründlichkeit
der Arbeit. Verdienstlich ist ferner, dass der Autor das jahrzehntelang im Archiv der
Schweizerischen Gesellschaft der Volkskunde vor sich hinschlummernde Quellenmaterial
(Digitalisierung ist im Gang), das seinerzeit Ernst Baumann zu den schweizerischen
Wallfahrtsorten mit ihren über 11 '000 erhaltenen Votivtafeln gesammelt hatte, aber nicht mehr
auswerten konnte, beigezogen und in einem Anhang mit Karten und Katalog der Gnadenorte

übersichtlich dokumentiert hat. Die Aufstellung ist nicht vollständig, da sie fast nur die

von Baumann untersuchten Orte aufzählt und auch dies nur für die katholischen vollberechtigten

Orte samt den von ihnen regierten Gemeinen Herrschaften, aber ohne die ennetbirgi-
schen Vogteien und (worauf der Verfasser nicht eigens hinweist) die katholischen
zugewandten Orte.

Einen dem Autor offenbar unbekannten Aktualitätsbezug haben seine Ausführungen
weniger für die Schweiz, aber beispielsweise für Italien. Wer dort regelmässig in alle, auch in
kunsthistorisch unbedeutende Kirchen hineinschaut, stösst nicht selten in irgendeiner Ecke
auf den Ort einer aktuellen Verehrung nicht kanonisierter, aber bezeugt frommer Christen
aus den letzten zwei Jahrhunderten. Meist findet sich ein grosses Porträt, dazu gibt es kleine
Bildchen und Lebensbeschreibungen zum Mitnehmen, auch Gebetsanrufüngen. Es sind

jene den «Vielseligen» vergleichbaren «Diener Gottes», welche auf dem Weg zur
Seligsprechung sind und mittels diesen eher versteckten Kultstätten die Gläubigen aufrufen, ihr
Anliegen zu unterstützen. Jahrhundertelange Disziplinierungsstrategien der römischen
Kurie haben also offenbar dieses Bedürfnis nicht unterdrücken können und wie schon in der
Frühneuzeit bietet wenigstens die italienische Kirche diesen in- oder halboffiziellen Riten
klugerweise einen gewissen Raum.

Bleibt die Schlussfrage: Was soll - trotz den erwähnten, aber eher kuriosen Aktualitätsbezügen

- das Ganze? Historikern, die in einem der rapid zunehmenden atheistischen Haushalte

aufgewachsenen sind, ist ein Werk wie das vorliegende vermutlich so wenig zugänglich

wie ein jahrhundertealter chinesischer oder indischer Text, selbst wenn sie in der Schu-



442 Rezensionen - Comptes rendus

le noch ein Minimum an Religionskunde mitbekommen haben. Sogar kirchlich sozialisierte
Protestanten werden für Begriffe wie Beatifikation, Mirakelbuch, Reliquientranslation usw.
vermutlich ein Nachschlagewerk konsultieren müssen. Dem Schwund der praktizierten
Religion in der Gesellschaft entspricht das massiv zurückgegangene Interesse an der
Religionsgeschichte innerhalb des Faches. «In» sind heute - natürlich nicht unbeeinflusst von
Gegenwartsphänomenen - Migrationsgeschichte, Sportgeschichte, Geschichte der sexuellen

(und allerlei anderer) Minderheiten, «gewendete» Kolonialgeschichte, politische
Geschichte in alter Manier samt Militär- und Kriegsgeschichte - um nur ein paar Beispiele zu
nennen. Damit aber verschliessen wir uns aber allen jenen Phänomenen, die vor 1800 eine
zentrale Bedeutung hatten. Wenn in der Frühneuzeit bloss in der Schweiz jährlich Hunderttausende

an die zahlreichen Wallfahrtsorte pilgerten, wenn die «Vielseligen» so angehimmelt

wurden wie heute nur Pop- und Medienstars, wenn abertausende (vielleicht nicht
immer genügend beglaubigte) Heilungs- oder Rettungswunder eine ernsthafte Konkurrenz
der akademisch gebildeten Ärzte darstellten, wenn religiöse Praktiken Werk- und Feiertage
des Volkes strukturierten, wenn zuallererst die konfessionell geprägte Religion andere
historische Felder: Politik, Wirtschaftsverhalten, die soziale Struktur und die Kultur im
engeren Sinne beeinflusste - wie wollen wir das alles verstehen, wenn uns die Grundlagen
nicht mehr vertraut sind? Darauf hat Daniel Sidler selbst an anderer Stelle hingewiesen
(SZRKG 111, 2017, 371-377). Er fordert, dass im Schulunterricht dem Religiösen genug
Platz eingeräumt werde, denn nicht bloss für die Vergangenheit, sondern auch für viele
Gegenwartsfragen komme man nicht ohne aus. Dem ist nichts hinzuzufügen, ausser dass

die Forderung selbstverständlich nicht nur für die Schule gilt. Doch das ist ein anderes

Thema, das zuallererst unter dem Leitbegriff der Kultur abgehandelt werden müsste.
Bücher wie das hier besprochene sind in diesem Rahmen keine nutzlosen antiquarischen
Relikte, sondern haben ihren berechtigten Platz in einer mehrdimensionalen Geschichtswissenschaft.

Die derzeit etwa in Polen oder Ungarn aktiv betriebene Restauration des Katholizismus

samt seiner Geschichte (und noch weiter östlich der Orthodoxie) mag durchschnittliche

westliche Intellektuelle in höchstem Mass irritieren. Wer aber mit der von den beiden
Autoren beschriebenen Welt noch einigermassen vertraut ist, wird diese Vorgänge als nicht
unerwartete späte Reaktion auf ein atheistisches System interpretieren und einiges
Verständnis dafür aufbringen können, auch wenn er sie im Einzelnen kaum billigen wird. Das
hier angezeigte Werk ist auch ein Appell gegenüber jenen Kreisen, welche gegenüber dem
Christentum bloss noch Revolution und Aufklärung als prägende Werte unserer Gesellschaft

gelten lassen wollen oder aus durchsichtigen politischen Erwägungen den Islam ohne
Umstände zu Europa rechnen. Auch wenn die Geschichte der (christlichen) Religiosität
derzeit an den Rand gedrängt ist: Sie ist immer noch da, trotz allen Unkenrufen.

Bern/Ursel len Peter Hersche

Urs Amacher, Heilige Körper. Die elfKatakombenheiligen des Kantons Solothurn samt
der Geschichte der Heiligen Jucundus (Malters), Theodoras (Neu St. Johann) und Polykarp
(Schwyz), Ölten, Knapp-Verlag, 2016, 144 S., 41 Illustrationen

2011 hat sich der Oltener Historiker Urs Amacher in einer kleinen Studie der in Zug verehrten

Katakombenheiligen Christina und - an diesem Beispiel - der Präsentation und Verehrung

von Reliquien gewidmet, die man in der Barockzeit in römischen Gräbern gefunden,
in die Schweiz gebracht und mit prächtigen Inszenierungen «zur Ehre der Altäre» erhoben



Rezensionen - Comptes rendus 443

hatte (vgl. Rezension in SZRKG 107 [2013, 610f.). In einem reich illustrierten Buch vertieft
und erweitert er nun das Thema der «barocken Körperwelten» anhand der elf Katakombenheiligen

des Kantons Solothum (Theodor, Anastasius, Victoria, Amandus, Vitalis,
Marcellus, Placidus, Benedictus, Clara, Candidus und Felix) und dreier mit diesen in
unterschiedlicher Weise verbundener Heiliger dieser Gattung in St. Johann im Toggenburg, in
Schwyz und im luzemischen Malters (Theodor, Polycarp, Jucundus). Kein Katakombenheiliger,

sondern eine historische Figur des 17. Jhs. ist hingegen der im Kapuzinerkloster Ölten
verehrte hl. Fidelis von Sigmaringen. Dass auch ihm ein Kapitel in Amachers Buch gewidmet

ist, hängt damit zusammen, dass ein Schenkelknochen des hl. Fidelis in demselben
feierlichen Akt, in dem man am 1. Mai 1766 die aufgefrischten Knochen des Katakombenheiligen

Theodor zurück in die 1649 geweihte Kirche des Kapuzinerklosters Ölten gebracht
hat, in einem eigenen Seitenaltar gegenüber jenem des hl. Theodor in spiegelbildlicher
Symmetrie zur Verehrung präsentiert wurde. Die bewusst auf einander bezogene Anordnung

der beiden Sarkophage verweist auf den kirchengeschichtlichen Zusammenhang
zwischen dem Tod des Kapuzinerpriesters Fidelis von Sigmaringen in einer konfessionellen
Auseinandersetzung im Prättigau und der explizit gegen die «Sect» der Protestanten gerichteten

Inszenierung der Reliquientranslation. So jedenfalls wollte es der Rat der Stadt Solo-
thurn in einem von Amacher zitierten Schreiben im Zusammenhang mit der feierlichen
Überführung der Theodor-Reliquien 1651 verstanden haben (19f.). Im Übrigen verfahrt
man mit den Reliquien der Katakombenheiligen nicht anders als mit denen anderer Heiliger:

Sie werden mit Sorgfalt und Bedacht konserviert, repariert, kunstvoll ausstaffiert und
den Gläubigen möglichst prachtvoll und nach dem ästhetischen Geschmack der Zeit präsentiert.

Man erfährt Erstaunliches über die akkurate Handarbeit von Klosterschwestem, die
sich dieser Aufgabe annehmen, über das Edelmetall und die ausgesuchten Textilien, die
dabei verwendet werden, sowie über den Ersatz fehlender Knochen durch von Handwerkern

gefertigte «Implantate» aus Holz. Die S. 98-102 erstmals abgedruckte «Anleitung zum
Fassen des heiligen Candidus» dokumentiert dieses zur Veredelung menschlicher Überreste

angewandte Kunsthandwerk in eindrücklicher Weise. Am Beginn jenes Prozesses aber, der
mit der Präsentation der Heiligen in kunstvollen Sarkophagen endet, stehen die in den
Katakomben Roms gefundenen Gräber aus frühchristlicher Zeit. In den dort anonym bestatteten

Männern, Frauen und Kindern werden Opfer der Christenverfolgungen unter den
heidnischen Kaisem vermutet, weshalb sie als Märtyrer gelten und mit Namen und (fiktiven)

Heiligenviten bzw. Märtyrerakten versehen werden. Unter strenger Aufsicht der
römischen Kurie werden die einzelnen Skelette gehoben, verpackt, versiegelt und mit einer

Authentik, d.h. einer Echtheitsbestätigung, versehen und dann verkauft. Dieser für Rom
lukrative Handel steht nicht im Mittelpunkt von Amachers Arbeit, wird aber auch nicht
diskret übergangen. Denn die kirchlichen Instanzen in der Schweiz, die solche Reliquien
erwerben wollen, benötigen neben Geld vor allem Vermittler (oft sind es Offiziere der

päpstlichen Schweizergarde), die den Kauf abwickeln, sich die nötigen Dokumente ausstellen

lassen und dann den Transport über die Alpen organisieren. Dass dabei auch einmal ein
Versehen passieren konnte, schildert der Verf. im Kapitel «Der doppelte Theodor» (32-35).
Dass es zwei Katakombenheilige mit dem Namen Theodor gibt, ist bei der Verbreitung
dieses Vornamens nicht verwunderlich, wohl aber, dass der hl. Theodor im Benediktinerkloster

Neu St. Johann im Toggenburg mit einer Wort für Wort gleich lautenden Authentik
versehen worden ist, wie sie auch für den hl. Theodor im Kapuzinerkloster Ölten ausgestellt
wurde. Amacher enthält sich jeden Urteils über diese uns Heutige befremdlich anmutenden
Verfahrensweisen und Gebräuche. Er zeigt vielmehr einfühlsam und detailreich das vielfältige

künstlerische Bemühen um eine möglichst eindrückliche Ausgestaltung der Reliquien-



444 Rezensionen - Comptes rendus

behältnisse und die Farbigkeit der Prozessionen und der Liturgie an den zu Ehren der
Katakombenheiligen gefeierten Festtagen. Man taucht als Leser ein in Welten und Mentalitäten,
die es so heute nicht mehr gibt. Denn spätestens seit dem 2. Vatikanischen Konzil sind viele
Katakombenheilige aus den Kirchen verschwunden. Amacher spürt ihnen nach, findet sie in
Nebenräumen, auf Estrichen sowie auf historischen Fotografien, gelegentlich aber auch
noch in alter Pracht im herkömmlichen Umfeld. Sein Buch frischt ein Wissen auf, das auch
in Fachkreisen verloren zu gehen droht: Im 2017 erschienenen Band IV der Kunstdenkmäler

des Kantons Solothum (Die Stadt Solothum III, Sakralbauten) wird S. 214 (Anm. 101)
der römische Katakombenheilige Anastasius mit dem hl. Anastasius von Salona verwechselt

und S. 354 im selben Band wird aus dem 1654 ins Franziskanerkloster Solothum
überführten Katakombenheiligen Anastasius die Translation einer hl. Anastasia unter dem
falschen Datum 1652, um nur zwei Beispiele zu nennen, wo sich die Rezeption der Studie

von Urs Amacher gelohnt hätte.

Frauenfeld Hannes Steiner

Peter Erhart/Jakob Kuratli Hüeblin (Hg.), Vedi Napoli e poi muori - Grand Tour der
Mönche, St. Gallen, Stiftsarchiv St. Gallen/Verlag am Klosterhof, 2014, 328 S., Abb., Karte

Reisende Mönche aus dem Benediktinerorden: Ist das nicht ein Widerspruch zur geforderten

«stabilitas loci»? Der Ordensgründer Benedikt hatte sich ja in seinem Regelwerk mehrfach

und deutlich gegen umherziehende Mönche, die «gyrovagi», ausgesprochen. Dennoch
treffen wir schon im Frühmittelalter auf Ordensangehörige, die weite Wege unter die Füsse
nahmen. Zu denken ist dabei nicht nur an die iro-schottischen Mönche, die zur Missionierung

in entfernte Länder aufbrachen, und an die Gründer neuer Abteien. Es war vor allem
die Romreise, die viele Ordensleute nach der Ewigen Stadt führten, einerseits als Pilgerfahrt
zu den Apostelgräbern, andererseits zur Erledigung geistlich-geschäftlicher Angelegenheiten

an der Kurie.
Das vorliegende Werk ist Begleitband und Katalog zu einer dem Thema gewidmeten

Ausstellung, welche zwischen 2014 und 2016 nacheinander in St. Gallen, Einsiedeln und
Salzburg stattfand. Der Titel ist etwas irreführend, denn in allen Fällen steht Rom im Zentrum

des Interesses: Neapel war bloss ein zusätzliches Reiseziel, das überdies erst in der
Neuzeit und kaum aus geistlichen Motiven, sondern vor allem wegen seiner touristischen
Attraktionen aufgesucht wurde. Der erste Teil des Werks ist dem Mittelalter gewidmet. Die
relative Quellenarmut lässt allerdings kaum Schlüsse auf bestimmte Reisen zu; sowohl die
Itinerare wie die Zielsetzungen der Reisen lassen sich fast immer bloss andeutungsweise
erschliessen. Das zwingt die Autoren manchmal, die Thematik der Reise etwas auszuweiten,

auf Bücherimporte, Pilgerführer, Gedenkbücher, bauliche Stiftungen am Reiseweg
usw. Wertvoll sind aber die beiden kommentierten Faksimiles, das «Itinerarium Einsidlen-
se» und der in St. Gallen liegende auf den «Mirabilia Romae» beruhende Rotulus, der
neben den besichtigungswerten Denkmälern auch alle Gelegenheiten, in Kirchen einen
Ablass zu gewinnen, aufzählt.

Auch der zweite Teil befasst sich weniger mit Personen als mit Sachen, welche aus Italien
über die Alpen transportiert wurden, wobei nicht unbedingt die Mönche die erste Rolle als

Vermittler spielten. Am ehesten gilt dies noch für Drucke, vor allem aus Venedig, die man
im Lande oder bei Händlern kaufte und mit denen man die immer grösser werdenden
Klosterbibliotheken füllte. Ein besonders für die Schweiz wichtiger geistlicher Import aus Rom



Rezensionen - Comptes rendus 445

waren die neu entdeckten Katakombenheiligen; allein im Gebiet der Fürstabtei St. Gallen
waren es 30 Heilige Leiber, die mit allem Prunk und Pomp empfangen und auf den Altären
aufgestellt wurden. Anders als im Mittelalter interessierten aber jetzt südliche Gartenpflanzen

offensichtlich nicht mehr.
Der dritte Teil enthält eine repräsentative Auswahl von Reiseberichten der Neuzeit, vom

16. bis zum 20. Jahrhundert. Hier finden wir nun mehr Informationen, denn die zu dieser
Zeit reisenden Mönche schrieben Tagebücher, in denen sie vielfach detailreiche Angaben
zum Reiseweg, dabei erlebte Zwischenfälle und ihren Ausgaben machten, auch um den
daheim Gebliebenen Rechenschaft abzulegen. Die Reiserouten sind auf einer beigegebenen
Karte übersichtlich eingezeichnet, sie entsprechen ziemlich den auch heute noch wichtigen
Verbindungen. Allerdings brauchte man vor dem Eisenbahnzeitalter 3-4 Wochen für einen

Weg. In Rom kamen die Mönche am ehesten im Kloster S. Callisto in Trastevere unter. Bei
den Schweizern waren oft die päpstlichen Gardehauptleute wichtige Vermittler, ohne
«Türöffner» ging in Rom gar nichts. Neapel wurde etwa besucht, wenn man auch den

Wirkungsstätten des Heiligen Benedikt nachging (Montecassino, Subiaco). Auf dem Rückweg,
wenn er über Ancona und Venedig ging, wurde immer auch in Loreto Station gemacht. Zu
den alten Reisezwecken traten jetzt neue hinzu, insbesondere historisch-wissenschaftliche,
indem etwa berühmte Bibliotheken aufgesucht wurden. Dazu kam das Interesse an den antiken

und den kirchlichen Denkmälern, womit sich die Reise der Mönche der adligen
Kavalierstour anglich: Der Akzent verschob sich etwas von der Pilger- zur Bildungsreise. Die
Geschäfte an der Kurie betrafen Pfründenvergebungen, Exemptionen, Schutz des Klosters
gegenüber weltlichen Gewalten, aber auch Bitte um Vergebung ungeistlichen Lebenswandels.

Einige Äbte nutzen die Reise auch dazu, in Florenz oder Venedig edle Stoffe für Ornate

und dergleichen zu kaufen und gaben dafür recht viel Geld aus.
Der Quellenwert der Reiseberichte ist in der Geschichtswissenschaft kontrovers beurteilt

worden. Positiv an ihnen ist zu werten, dass sie historische Felder, besonders im Rahmen
der Mentalitätsgeschichte, erschliessen, über die man sonst kaum andere Quellen hat. Dem
Blick des Fremden fällt vieles auf, was für die Einheimischen selbstverständlich und daher
nicht aufzeichnungswürdig ist. Umgekehrt nimmt der Reisende natürlich je länger je mehr
auch ein Bündel Vorurteile in seinem Gepäck mit. Dies vor allem seit der Aufklärung,
welche das katholische Europa und speziell Italien als rückständig in jeder Hinsicht
beurteilte, wie auch die letzten der im vorliegenden Werk wiedergegebenen Berichte zeigen.
Nur wenige konnten sich den Klischees entziehen. Der Engelberger Abt Anselm Villiger,
der 1880 zu einer grossen Benediktinerversammlung in den Süden reise, hatte im Alltag
viel zu bekritteln, war sich aber im Klaren, dass bei der Beurteilung der neuen italienischen
Nation nicht «ein deutscher Massstab angelegt» werden dürfe. Was viele späte Reiseberichte

uninteressant macht, ist die seitenlange ermüdende Aufzählung der besuchten
Sehenswürdigkeiten. Es sind ja immer dieselben, schon im Mittalter gab es solche in den
römischen «Mirabilia» und im 18. Jahrhundert wurden bereits Vorläufer des «Baedeker» publiziert,

die genaue Anweisungen zu den sehenswerten Objekten gaben. So sind denn viele
Reiseschilderungen auf weite Strecken eher langweilig zu lesen. Als völlig unnütz und

überflüssig wurde etwa von den Literaturkritikern der 1821 gedruckte Reisebericht des St.

Galler Konventualen Franz Weidmann taxiert. Interessant sind hingegen die in einigen eher
seltenen Werken befindlichen Schilderungen des Volkslebens, selbst wenn man die
erwähnten Vorurteile bedenkt.

Auch die vorliegende Publikation bietet in der Essenz nicht viel spektakulär Neues über
Italien. Sie macht aber auf eine Kategorie Reisende aufmerksam, die bisher kaum
Berücksichtigung in der wissenschaftlichen Literatur gefunden hat. Gelegentlich finden sich neue,



446 Rezensionen - Comptes rendus

aus anderen Quellen nicht bekannte Fakten. Vieles gibt bei der Lektüre zum Schmunzeln
Anlass und die Ausstattung des querformatigen Bandes ist sehr opulent: Alles in allem
haben sich die Anstrengungen der Ausstellungsmacher und Herausgeber gelohnt.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Cornel Dora (Hg.), Barockes Universum. Religion und Geist in der Fürstabtei St. Gallen.
Winterausstellung 29. November 2017 bis 11. März 2018, Verlag am Klosterhof, St. Gallen
2017, 148 S.

Die Stiftsbibliothek St. Gallen ist nicht nur bekannt für ihre wertvollen Bestände, für die sie

bereits in der Barockzeit bei Gelehrten «Kultstatus» genoss, sondern auch für die Ausstellungen,

in denen sie ihre Schätze immer wieder präsentiert. Zu einer dieser Ausstellungen
hat die Stiftsbibliothek den hier zu besprechenden Ausstellungsband herausgegeben, in dem
in sieben Beiträgen ausgewählte Ausstellungsobjekte näher erläutert und in ihren historischen

Kontext eingeordnet werden.

Eingerahmt werden diese objektbezogenen Artikel von zwei Beiträgen, die in unterschiedlicher

Hinsicht über das Ausstellungsthema - Religion und Geist in der Fürstabtei St. Gallen

- hinausgehen. In seinem einleitenden Artikel ordnet Peter Hersche die Geschichte des
St. Galler Klosters im Barockzeitalter in den Forschungskontext ein und weist auch auf
Forschungsdefizite etwa im Bereich der Wirtschafts- oder Musikgeschichte hin. Im
Schlussartikel des Bandes präsentiert Hans Haselbach neue Erkenntnisse zum 1762/63
entstandenen Bildprogramm der Decke der Stiftsbibliothek, das die frühchristlichen Konzilien

sowie die lateinischen und griechischen Kirchenväter zeigt und vom Autor aufgrund
des theologischen Gehalts als singulär für Klosterbibliotheken im deutschsprachigen Raum
gewürdigt wird.

Die sieben thematischen Beiträge zeichnen sich mitunter dadurch aus, dass die Autoren -
Cornel Dora, Franziska Schnoor und Karl Schmuki - nicht nur die Objekte präsentieren,
sondern davon ausgehend auf wenigen Seiten fundierte Beiträge zu ausgewählten Aspekten
der Geschichte der Fürstabtei im Barockzeitalter entwickeln. Dabei sind die Autoren
erkennbar bemüht, den Beitrag der St. Galler Mönche an der Bau-, Forschungs- und Kunsttätigkeit

in ihrem Kloster respektive in ihrer Bibliothek herauszustreichen. So zeigt Cornel
Dora anhand der plastischen Kirchenmodelle, der zahlreichen Projektentwürfe für den
Neubau von Kloster und Kirche sowie früher Darstellungen und Beschreibungen der
Stiftsbibliothek, dass die barocke Bautätigkeit der Fürstabtei - insbesondere der letztlich Mitte
des 18. Jahrhunderts realisierte Neubau der Kirche - nicht nur von den Äbten angestossen
und vom Konvent finanziert wurde, sondern dass in den 1750er Jahren mit Gabriel Loser
auch ein hauseigener Klosterbruder an der Konstruktion eines Kirchenmodells und bei der

Ausstattung der Kirche mitwirkte.
Ebenso waren die St. Galler Mönche in die Erforschung der Bestände der Stiftsbibliothek

involviert. Mit dem berühmten Klosterplan aus dem 9. Jahrhundert beispielsweise beschäftigten

sich St. Galler Mönche bereits, bevor berühmte Wissenschaftler wie Jean Mabillon
für ihre diesbezüglichen Forschungen berühmt wurden. Zudem widmeten sie sich in
bemerkenswerter Kontinuität der Erforschung der Klostergeschichte und unterstützten Gelehrte

wie den Jesuiten Heinrich Canisius bei der Herausgabe ihrer Quelleneditionen, indem sie



Rezensionen - Comptes rendus 447

einzelne Dokumente ausliehen, den Gelehrten von ausserhalb bei ihren Besuchen in St.

Gallen beratend zur Seite standen oder selber Dokumente abschrieben.
Neben diesen Erörterungen zur geistigen Tätigkeit der St. Galler Mönche gewährt der

Sammelband auch Einblicke ins religiöse Leben im Kloster sowie in Bestände der Stiftsbibliothek.

Ausgehend von Messgewändern, die bei klosterintemen Festen wie etwa geistlichen

Jubiläen als eigentliche «Festschriften» dienten, Kupferstichen mit Darstellungen von
Reliquientranslationen und schriftlichen Beschreibungen gibt Franziska Schnoor einen
Einblick in die barocke Festkultur der Fürstabtei. Mit den Büchern und Konvoluten aus
dem Nachlass des Universalgelehrten Aegidius Tschudi führt Karl Schmuki in einen
einzigartigen Bestand ein, der vor 250 Jahren auch dank der persönlichen Beziehungen der
Tschudis zum Kloster in die Stiftsbibliothek gelangte und noch heute Wissenschaftlern als
wertvolle Quelle für die Frühgeschichte des Gebiets der heutigen Schweiz dient.

Es ist dem Band nicht zu verübeln, dass der Fokus auf das Lokale den Blick für weiterführende

Fragen bisweilen versperrt. Denn obwohl - oder gerade weil - die Textbeiträge
knapp gehalten sind, bietet der reich bebilderte Ausstellungsband spannende Einblicke in
die Bestände der Stiftsbibliothek und lädt zu einem (wiederholten) Besuch des Klosters und
der Bibliothek sowie zur weiteren Auseinandersetzung mit der Geschichte der Fürstabtei
ein.

Bern Daniel Sidler

Heinz Nauer, Fromme Industrie. Der Benziger Verlag Einsiedeln 1750-1970, Baden, Hier
und Jetzt, Verlag für Kultur und Geschichte, 2017, 396 S., 34 farbige und 28 schwarzweiße

Abbildungen

Dass die Geschichte des Benziger Verlags den Titel «Fromme Industrie» trägt, weist schon
darauf hin, dass es in dieser Luzemer Dissertation um das ganze, die grafischen Betriebe
und den Verlag umfassende Unternehmen geht. Als Gründungsdatum gilt der 17. Februar
1792, als Johann Baptist Karl Benziger-Schädler mit dem Kloster Einsiedeln einen
Gesellschaftsvertrag schloss, der es ihm erlaubte, in Einsiedeln einen Devotionalienhandel auf
eigene Rechnung zu betreiben. Sechs Jahre später, nach der Klosteraufhebung, entstand ein
Konsortium, welches zunächst Bücher aus dem Klosterverlag nachdruckte und verkaufte.
Aus diesen Anfängen entwickelte sich im 19. Jahrhundert der «Weltverlag im Klosterdorf».
In den späten 1960er Jahren beteiligte sich der Benziger Verlag an der Planung des

«Evangelisch-Katholischen Kommentars zum NT» (EKK), des ersten großen neutestamentlichen
Kommentarwerks im deutschen Sprachraum, das von Autoren beider Konfessionen
herausgegeben und verfasst wird; 1969-1972 erschienen die «Vorarbeiten», welche die jährlichen
Arbeitstagungen dokumentieren. Heute, nach dem 1995 endgültig gewordenen Ende des

Druckerei- und Verlagsuntemehmens Benziger, erscheint die Neue Folge dieses Standardwerks

katholischerseits im Patmos Verlag.
Diese ganze Zeitspanne nimmt Heinz Nauer in den Blick, ab dem Ersten Weltkrieg

allerdings nur mehr summarisch. Dabei geht er multiperspektivisch vor, indem thematisch und
methodisch zwischen verschiedenen Disziplinen wie der Wirtschafts-, der Sozial- und der

Kulturgeschichte pendelt und sich so besonders zwischen der modernen Religions- und

Katholizismusgeschichte auf der einen und der modernen Unternehmensgeschichte auf der



448 Rezensionen - Comptes rendus

anderen Seite bewegt. Das macht seine Arbeit ungewöhnlich informativ und spannend, lässt
aber auch Fragen hochkommen, zu deren Beantwortung es weiterer Studien bedürfte.

Die Arbeit ist nach einer ausführlichen Einleitung in sechs thematische Kapitel gegliedert,
die ziemlich chronologisch aufgebaut sind. Das Kapitel «Wallfahrt und Wirtschaft (1750-
1900)» behandelt die lokalen Voraussetzungen und die Entstehung des Unternehmens im
18. Jahrhundert, seine Entwicklung und sein Einfluss auf die Entwicklung der Region
Einsiedeln im 19. Jahrhundert. In der Zeit zwischen 1833 und 1897 zeigte sich die Firma
Benziger als ein blühendes Industrieunternehmen, dem anscheinend vorwiegend an der physischen

Herstellung von Druckwerken gelegen war, dessen buchgewerbliches Interesse größer

war als das verlagsbuchhändlerische.
Das zeigt sich auch im anschließenden Kapitel «Expansion: Von Einsiedeln nach New

York», in dem es um die internationale Ausrichtung des Unternehmens sowie die

Bedingungen und Konsequenzen der Errichtung überseeischer Filialen geht. Denn in den ersten
Jahren ihres Bestehens ließen die amerikanischen Filialen alle größeren Druckaufträge fast
ausschließlich im Mutterhaus in Einsiedeln ausführen.

Im Kapitel «Ware für den katholischen Markt (1800-1920)» geht es um das breite Spektrum

der Medien, welche die Firma Benziger verlegte und in zum Teil hohen Auflagen
druckte. In den einleitenden Abschnitten greift Heinz Nauer dazu grundlegende Fragen auf:
Was sind katholische Medien? In welchem Verhältnis stehen sie zum religiösen «Revival»
des 19. Jahrhunderts, der Intensivierung der Religiosität ab den 1830er Jahren? Der katholische

Charakter der Medien ergab sich aus der Spannung zwischen der katholischen
Bevölkerung und den kirchlichen Autoritäten. Ein Verlag konnte einerseits nur verkaufen, was
einem Bedürfnis eines katholischen Massenpublikums entsprach, und er konnte seine
Verlagswaren nur dann als katholisch verkaufen, wenn sie sich im Rahmen der von den kirchlichen

Autoritäten vorgegebenen Lehre bewegten. «Die Vernetzung im katholischen Netzwerk

war für den Verlag, obschon institutionell von der Kirche unabhängig, in vielfacher
Weise eine Voraussetzung für den Geschäftserfolg» (122). In den folgenden Abschnitten
nimmt Heinz Nauer das Verlagsprogramm eingehender in den Blick: Gebetbücher,
Andachtsbilder, Kalender, Zeitschriften und Belletristik. Auch bei diesen Medien zeigte sich
das Spannungsverhältnis zwischen den kommerziellen Interessen des Verlags und der
kirchlichen Hierarchie und deren Anliegen, «via Massenmedien kirchlich-katholische
Belehrung zu verbreiten» (176).

Das Kapitel «Katholische Verlage: Filialen der Kanzel?» stellt den Benziger Verlag in den

größeren Zusammenhang des katholischen Verlagswesens im 19. und frühen 20. Jahrhundert.

Zunächst skizziert Heinz Nauer fünf zwischen 1797 und 1877 entstandene katholische
Verlagshäuser in Deutschland (Herder, Kösel, Pustet), Frankreich (Marne) und Belgien
(Desclée De Brouwer). Obwohl diese Verlage sehr unterschiedlich sind, zeichnet sich ein
katholisches Verlagswesen ab, das sich von 1830 bis 1920 in drei Phasen entwickelt: die
Jahre bis 1860 waren vom allgemeinen religiösen «Revival» geprägt, darauf folgte bis 1890
eine Ultramontanisierung und anschliessend eine «Öffnung». Eingebunden waren die
katholischen Verlage aber immer in ein zunächst regionales und dann ultramontanes kirchliches

Netzwerk. Was dies hinsichtlich der Handlungsspielräume bedeutete, wird abschließend

am Beispiel der bischöflichen Approbationen für Verlagswerke und der Reisen der

Verleger nach Rom und zum Papst konkretisiert.
Im Kapitel «Innenansichten: Familie, Unternehmenskultur, Politik (1800-1920)» geht es

um die Familie Benziger, welcher im 19. Jahrhundert der soziale Aufstieg von Krämern zu
einer kapitalstarken und einflussreichen neuen lokalen Elite gelang. Dazu werden zunächst

sozialisationsgeschichtliche Fragestellungen aufgenommen und politische Positionen der



Rezensionen - Comptes rendus 449

Verleger erörtert; bei der Frage nach dem Verhältnis zwischen Katholizismus und
Unternehmenskultur kommt auch der Streik von 1900 in den Blick.

Recht knapp werden im Kapitel «Kontinuitäten und Zäsuren im 20. Jahrhundert (1914—

1995)» die letzten Jahrzehnte der Verlagsgeschichte abgehandelt. Eine erste Zäsur für das

international ausgerichtete Verlagsunternehmen war der Erste Weltkrieg; es bedurfte einer

Sanierung des Geschäfts, und während der Rrisenzeit konsolidierte sich die Stellung der
Familie Bettschart. Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde nur noch an der Filiale Köln festgehalten.

So entwickelte sich die Firma «von einem transnationalen katholischen Medienkonzern

zu einem schweizerisch-katholischen Verlagsunternehmen» (334). Schließlich wandelte

sich das Verlagsprogramm (1930-1970) und der Niedergang führte zu einem jähen Ende

(1970-1995).
In einem Schlusskapitel werden fünf für die Katholizismusgeschichte wichtige Punkte

formuliert, welche über die Unternehmensgeschichte im engeren Sinn hinausreichen. Ein
Punkt betrifft das Verhältnis des Katholizismus zur Moderne. Für Heinz Nauer ist der

Benziger Verlag ein Akteur der «religiösen Modernisierung».
Diese Einschätzung bedarf einer Differenzierung. Denn die Verlagsgeschichte zeigt klar,

dass Benziger das Volksmessbuch «Bomm» aus kommerziellen Interessen und nicht aus
einem Engagement für die liturgische Bewegung heraus verlegt hat. An der «katholischen
Kunstbewegung», die sich gleichzeitig mit der liturgischen Bewegung entwickelte, war
Benziger noch weniger interessiert. Nach einer historisierenden Zeit nahm die Malerei auch
in der Schweiz ab Mitte des 19. Jahrhunderts einen neuen Aufschwung. Die kirchliche
Kunst blieb aber noch lange hinter diesem Aufbruch zurück. Um die Jahrhundertwende
entstand deshalb eine katholische Bewegung, die zu einer ästhetischen Gewissenserforschung
aufrief. So wurde noch 1927 im «Schweizerischen Jahrbuch für christliche Kunst» gefragt:
«Wie kann der Kirche und der religiösen Hauskunst zurückgewonnen werden, was sie
ehedem in vollem Masse besessen, aber im Laufe der letzten 100 Jahre mehr und mehr verloren

haben, die unmittelbare, wechselseitig befruchtende Verbindung mit den künstlerisch
lebendigen Kräften der Gegenwart?» Hätte ein verlegerischer Akteur der «religiösen
Modernisierung» diese Bewegung, die sich um eine Gleichzeitigkeit von Gegenwartskunst und

religiöser Kleinkunst bemühte, nicht unterstützen müssen? Stattdessen ließ Benziger noch
lange banale und süßliche Bilder herstellen, weil sie sich gut verkaufen ließen. Die Herstellung

jedoch war technisch stets modem. Im Blick auf das gesamte Druckerei- und
Verlagsunternehmen kann so doch wohl nur von einer partiellen oder hinkenden Modernisierung
die Rede sein.

Stans RolfWeibel

Thomas Metzger, Antisemitismus im Deutschschweizer Protestantismus 1870 bis 1950,
Berlin, Metropol Verlag, 2017, 654 S.

Religiöser Judenfeindlichkeit wurde in der historischen Forschung während des letzten
Jahrzehnts wenig Aufmerksamkeit geschenkt. Der untersuchte <moderne> Antisemitismus,
dessen Beginn man gemeinhin in die 1870er Jahre datiert, wurde als genuin nationalistisches

sowie antimodernistisches, in jedem Falle aber säkulares Phänomen gelesen und
untersucht und damit klar vom vormodern-christlichen Antijudaismus abgegrenzt. Dabei
wurde nicht nur übersehen, dass religiöser Antijudaismus bis weit ins 20. Jahrhundert hinein

ein zentraler Pfeiler von Judenfeindlichkeit blieb, es wurden dadurch auch die religiösen



450 Rezensionen - Comptes rendus

Elemente im modernen Antisemitismus unterschätzt. Diesen religiösen Antisemitismus
untersucht Thomas Metzger am Beispiel des Deutschschweizer Protestantismus von 1870
bis 1950. Seine These lautet dabei, dass es eine «partielle Kontinuität zwischen dem auf
christlichtheologischen Prämissen fussenden Antijudaismus und der vor allem soziokultu-
rell, nationalistisch und rassistisch argumentierenden Judenfeindschaft» (97) gibt.

Von einem kulturgeschichtlichen Ansatz ausgehend wählt Metzger als Methode die «qua-
litativ-hermeneutische Inhaltsanalyse» (58), mit deren Hilfe er antisemitische «Diskurse,
Topoi, Motive, Feindbilder, Semantiken und Argumentationsstrategien» (19) in Artikeln in
protestantischen Bekenntniszeitungen und -Zeitschriften analysiert. Dabei stützt er sich auf
eine sehr breite Quellengrundlage; rund ein Dutzend protestantischer Zeitschriften werden
von ihm systematisch, eine grössere Anzahl weiterer Periodika punktuell und phasenweise
untersucht. Der lange Untersuchungszeitraum von über 80 Jahren ermöglicht aussagekräftige

Einsichten in «Konjunkturen, Kontinuitäten und Transformationen» (19) antisemitischer
Topoi. Gegliedert ist dieser Zeitraum in fünf Abschnitte, denen jeweils Schwankungen in
der Häufigkeit antisemitischer Textproduktion entsprechen.

Weiterhin werden die empirischen Teile des Buches strukturiert durch die gesonderte
Untersuchung der verschiedenen religiös-politischen Richtungen innerhalb des
Deutschschweizer Protestantismus. In den ersten Jahrzehnten verlief die wichtigste ideologische
Trennlinie vorrangig zwischen liberalen und konservativen (<positiven>) Strömungen. Nach
1900 trat die religiös-soziale Bewegung hinzu, deren prägender Kopf Leonhard Ragaz war
und die der politischen Linken angehörte. In den Jahren der Zwischenkriegszeit traten
zudem die <Dialektiker> unter der Führung von Karl Barth als Vertreter der Neo-Dogmatik
auf.

Schon zu Beginn der Untersuchung macht Metzger deutlich, dass Deutschland für den
Deutschschweizer Protestantismus als Referenzrahmen von zentraler Bedeutung war. Das
Deutsche Reich wurde als genuin protestantisches Land wahrgenommen, dem man sich
durch Sprache und Kultur eng verbunden fühlte. Der Antisemitismus im deutschen Kaiserreich

diente von Anfang an als «Katalysator» (289) für das eigene Stellen der <Judenfrage>.
Die erste Hauptwelie antisemitischer Texte wurde daher mitausgelöst durch das Auftreten

des Berliner Hofpredigers Adolf Stoecker, der 1879 seine Karriere als antisemitischer
Agitator begann. Von konservativen Blättern der Schweiz wurden seine Thesen dankbar
aufgenommen, unterstützten sie doch ihre moderneskeptischen Ansichten, gerade in einem Staat
wie der Schweiz, wo der politische Liberalismus tonangebend war. Nicht anders als im
konservativ-katholischen Milieu wurden die Juden mit den wahrgenommenen Gefahren der
Moderne identifiziert. Das Postulieren der <Judenfrage> «galt als Erklärung für empfundene
Krisen nationaler, kultureller, gesellschaftlicher, sozialer, wirtschaftlicher oder auch religiöser

und moralischer Art.» (119) Die Beschreibung der jüdischen Religion als minderwertig,
überlebt, blind und verstockt und der Juden als <Feinde des Christentums) erleichterte es

den Konservativen, die drohende Säkularisierung jüdischem Wühlen gegen christliche
Werte anzulasten. Die liberale Presse wurde in den Augen der Konservativen dergestalt zur
jüdischen Presse, Juden wurden generell mit Urbanisierung und Modernität in Verbindung
gebracht, die Welt der wirtschaftlichen Zirkulation galt als jüdisch beherrscht. Mit den
Revolutionen in Russland ab 1905 war zudem der <jüdische Revolutionär) als Feindbild etabliert.

Von liberaler Seite wurden Stoeckers antisemitische Weltdeutungen zurückhaltender
rezipiert, allerdings stiess man sich eher an Stoeckers religiösem und politischem Konservatismus

als an dessen Antisemitismus. Dementsprechend zeigt Metzger auf, dass alle Zeitungen,

unabhängig von ihrer politischen Richtung, jüdische Religion extrem negativ stereoty-



Rezensionen - Comptes rendus 451

pisierten. Zwar äusserten sich die konservativen Zeitungen häufiger antisemitisch, doch
sind auch bei den Liberalen zuweilen das Blutruf- und das Gottesmord-Motiv präsent.
Zudem gehört auch zum liberalen Protestantismus ein christliches Superioritätsdenken, das

sich in der Überzeugung von der Rückständigkeit und Versteinerung der jüdischen Religion
äusserte.

Während in den Jahrzehnten um die Jahrhundertwende die antisemitische Textproduktion
in allen protestantischen Medien abebbte, förderte das «Krisenempfmden» in der
Zwischenkriegszeit antisemitische Erklärungsversuche erneut. Verschwörungstheoretisches
Denken war auf dem Vormarsch, auch die protestantischen Zeitungen bedienten sich aus
diesem Fundus. Interessant ist, dass so gut wie alle protestantischen Zeitungen noch bis zur
Machtübernahme der Nationalsozialisten entschieden deutschfreundlich eingestellt waren
und Deutschland als Opfer der Entente-Mächte sahen. Vor diesem Hintergrund wurde sogar
die Machtübergabe an Hitler zuerst durchaus als positive Entwicklung betrachtet, die
Deutschland ein nationales Wiedererblühen bringen könnte. Die erste Zeit ab 1933 brachte

gar eine nochmalige Zunahme an antisemitischen Artikeln.
Die Analyse der Reaktionen der protestantischen Zeitungen auf den Nazi-Antisemitismus

gehört zu den interessantesten Teilen des Buches. Während in liberalen Publikationen
antisemitische Argumentationen allmählich verschwanden, setzte auf konservativer Seite eine

«Sakralisierung» (500) der <Judenfrage> ein. Erklärungen, die die Judenverfolgung der
Nationalsozialisten religiös deuteten und überhaupt theologische Reflexionen über die Rolle
der Juden in der Welt nahmen markant zu (was auch mit dem Erstarken der dialektischen
Schule zu tun hatte). Da jedoch alle diese Erklärungsversuche aus exklusiv christlicher
Perspektive formuliert waren und die Juden somit ausschliesslich als Funktionsträger im christlichen

Heilsplan betrachtet wurden, konnte ein genuines Verständnis für die jüdische
Tragödie innerhalb der protestantischen Konfessionspublizistik kaum entstehen. Selbst Leonhard

Ragaz (Religiös-Soziale) konnte in der Verfolgung der Juden durch die Nazis nur die
«Peitsche Gottes» am Werk sehen, die die Juden aus ihrer «Verweltlichung» und Assimilation

zu ihrem eigentlichen (höheren) Ziel zurücktreibe, nämlich, das abgesonderte Volk der

Vorsehung zu sein und zu bleiben. (516) Theologische Prämissen konnten so, wie Metzger
schreibt, «den Blick auf den Antisemitismus trüben und ein tieferes Empfinden für das von
den Juden erlittene Leid beeinträchtigen, ja verunmöglichen.» (476)

Das Ende des Zweiten Weltkriegs und das Bekanntwerden der Dimensionen der Nazi-
Verbrechen tabuisierten antisemitische Äusserungen bis zu einem gewissen Grade, und
vereinzelt wurde in den Jahren nach 1945 gar eigenes antisemitisches Verhalten reflektiert,
wenn auch Stimmen, die die Shoah jüdischem Verhalten anlasteten nicht ganz verstummten.

Zudem wurde der neugegründete Staat Israel in diesen Jahren zum Adressaten von
feindseligen Zuschreibungen, die man zuvor an die Adresse der Juden gerichtete hatte.

Fazit: Trotz der grossen Menge an behandelten (Unter-)Themen gelingt es dem Buch,
fundierte Einblicke in die protestantische Haltung zu Juden und zum Antisemitismus zu
vermitteln. Dies vor allem deshalb, weil es theoretische Versiertheit mit einer empirischen
Sorgfalt verbindet, die die herangezogenen Texte hermeneutisch emst nimmt und in ihrem
argumentativen Eigengewicht nachzeichnet und analysiert. Diese genaue Vorgehensweise
entschädigt auch für gewisse Redundanzen in dem fast 600-seitigen Text. Klar bleibt nach
der Lektüre des Textes jedenfalls, dass der Antijudaismus, dessen Topoi sich auch im
modernen Antisemitismus niederschlugen, noch bis in die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg
ein «zentrales Element christlicher Identitätskonstruktion» (135) war und blieb.

Basel Patrik Süess



452 Rezensionen - Comptes rendus

Heidi Bossard-Borner, Vom Kulturkampfzur Belle Epoque. Der Kanton Luzern 1875 bis
1914 (Luzerner Historische Veröffentlichungen 46, herausgegeben vom Staatsarchiv des
Kantons Luzern und vom Stadtarchiv Luzern), Redaktion: André Heinzer. Bearbeitet und
publiziert im Rahmen der Geschichte des Kantons Luzem, herausgegeben im Auftrag des

Regierungsrates des Kantons Luzem, Schwabe Verlag, Basel 2017, 540 S.

Der ehemalige Staatsarchivar des Kantons Luzem, Fritz Glauser (1932-2015), entwickelte
in den 1980er Jahren die Vision einer Kantonsgeschichte des 19. Jhdts. Er gewann Frau
Heidi Bossard-Borner, dieses Langzeitprojekt anzupacken. In drei Bänden hat sie dieses

gewaltige Werk geschaffen: Im ersten Band «Im Bann der Revolution» schildert sie Schicksale
des Kantons Luzem von 1798-1831/50 (erschienen 1998); der zweite Band widmet sich

in zwei Teilbänden der Periode von 1831 bis 1875 (erschienen 2008). Ende 2017 erschien
der dritte Teil der Kantonsgeschichte, der bis 1914 reicht und mit dem Ausbruch des Ersten
Weltkrieges endet.

Seit 1848 ist die Luzemer Politik auf sich selbst und ihre beschränkten Kompetenzen
zurückgeworfen. Einzig im Streit um die Lehrschwestern von Ruswil und Buttisholz gingen
nochmals wichtige Impulse auf die eidgenössische Politik. Diese Dorfstreitigkeiten lieferten
den unmittelbaren Anlass für jene schulpolitische Offensive des Bundes, die in der Schul-
vogt-Abstimmung (Schaffung eines eidgenössischen Erziehungssekretärs) von 1882 kläglich

scheitern sollte. Wann immer Konservative und Liberale im 19. Jhdt. sich zu profilieren

suchten, stand das Verhältnis zur katholischen Kirche im Mittelpunkt. Die Konservativen

sahen sich als Hüter der katholischen Identität des Kantons, die Liberalen wussten
sich der Aufklärung verpflichtet. Sie propagierten die Säkularisierung von Staat und Gesellschaft

und verbanden die Doktrin vom weltanschaulich-neutralen Staat nicht selten mit
einem aggressiven Antiklerikalismus. Die Kontroversen um das Vatikanum I und die päpstliche

Unfehlbarkeit hinterliessen im Kanton ihre Spuren. Die Männer, die auf schweizerischer

Ebene an vorderster Front bei der Gründung der christkatholischen Kirche beteiligt
waren, gehörten an ihrem Luzemer Wohnort noch ein Jahrzehnt der römisch-katholischen
Kirchgemeinde an. Infolge des luzemischen Gesetzes über die Kollaturrechte (Herbst 1872)
konnten die Kirchgemeinden zwar das Recht zur Wahl bzw. Nominierung des Pfarrers
erwerben; sie hatten aber keine Befugnis, amtierende Pfarrer zu entlassen, wie dies 1873 in
Ölten geschah. Die einzigen zwei Geistlichen in Luzem, die ihre Ablehnung der Konzilsbeschlüsse

offen deklarierten, der ehemalige Strafhauspfarrer Johann B. Egli und Prof. Eduard
Herzog, verliessen den Kanton, um sich einem neuen Wirkungskreis zu widmen.

Es gab in der Stadt Luzem eine echte christkatholische Bewegung. 1874 gelang es ihr, die
Verwaltung der Kirchgemeinde Luzem zu übernehmen. Allerdings übte der Stadtpfarrer
einen fortdauernden Widerstand aus. Das Kollaturrecht für den Stadtpfarrer (Leutpriester)
war mit dem Hofstift verbunden. Eine Änderung des Status war nur mit dem Einverständnis
des Bischofs möglich. Der Versuch, die Luzemer Kirchgemeinde von innen her in
christkatholischem Sinne umzupolen, scheiterte endgültig. Dank dem klugen und vornehmen
Stadtpfarrer Nikiaus Schürch, «ein milder, guter Herr wie wenige», überstanden Kirchgemeinde

und Pfarrei Luzem die Herrschaft des christkatholischen Kirchenrates 1874—1879.
1879 wurde die christkatholische Mehrheit des Kirchenrates abgewählt. 1883 kam es zur
Gründung der Christkatholischen Genossenschaft der Stadt Luzem. Die Ablehnung der
Benützung der Mariahilfkirche durch die Christkatholiken um die Mitte der 1880er Jahre
und der Bau einer eigenen Kirche an der Museggstrasse beendeten den Kulturkampf.



Rezensionen - Comptes rendus 453

Überragende Figur in der Luzerner Politik in den siebziger und achtziger Jahren war Philipp
Anton von Segesser, der nach dem Machtwechsel 1871 den Kanton überlegen und klug aus
den Verwicklungen heraushalten konnte.

Die Luzemer Landwirtschaft hatte seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts einen massiven

Modernisierungsschub erlebt. Die Bauern hatten durch die Ablösung der Feudallasten und
durch die Privatisierung der Allmenden schon früh ihre Produktion diversifiziert. Der Vieh-
und Milchwirtschaft, die einst vor allem in den Voralpen betrieben worden war, kam als

Ergänzung und Alternative zum dominierenden Getreidebau auch in den Ackerbaugebieten
des Mittellandes eine immer wichtigere Rolle zu. Neben dem starken Agrarsektor spielte
der zweite Erwerbssektor mit dem produzierenden Gewerbe und der Industrie eine eher

untergeordnete Rolle. Seit den 1850er Jahren erhielt der Fremdenverkehr durch die Anbin-
dung Luzems an das internationale Eisenbahnnetz immer grössere Bedeutung. 1864 setzte
ein eigentlicher Flotelboom ein. Im Frühjahr 1873 bekam Luzern die massiven Kurseinbrüche

an der Wiener Börse zu spüren. Der industrielle Sektor wurde von den Turbulenzen an
den internationalen Börsen erfasst. Die Industriebetriebe reduzierten die Arbeitszeit, es

fehlten plötzlich die Aufträge. Spektakuläre Konkurse in der Hotelbranche beunruhigten
den Fremdenverkehr. Mit einiger Verspätung erreichte die Krise auch die Landwirtschaft.
Nach ungefähr zehn Jahren zeichnete sich ein Ende der Krise ab. Wichtige Impulse kamen
ab 1883 von der Gotthardbahn, obschon Luzem erst 1897 einen direkten Anschluss an die
internationale Linie erhielt. In der Stadt Luzern erholte sich der Fremdenverkehr. Prächtige
Bauten entstanden: Das Hotel National (Oberst Max Alphons Pfyffer), Gütsch-Hotel mit
Gütsch-Standseilbahn (Wirt Ignaz Businger), Hauptpost, Gebäude der Gotthardbahndirektion,

Kantonsschule, Obergericht. Ab 1896 stand der neue Bahnhof, auf der rechten Seeseite

wuchsen das Luxushotel Palace und der Kursaal aus dem Boden. In der Altstadt selber
entstanden Warenhäuser (Nordmann, Knopf), Uhrengeschäfte und Antiquitätenhandel etc.
Kurz eine aufblühende Touristenmetropole.

Auf dem Boden des Kantons entstanden bald verschiedene Eisenbahnlinien, die auf
Luzern hinzielten: Zürich-Luzem, Basel-Luzem, Bem-Luzem, Seetalbahn, Huttwil-Willisau-
Wolhusenbahn, Sursee-Triengen, Gotthardbahn. Luzem hatte innert dreissig Jahren all
diese Grundlagen gelegt, dass der Tourismus gedeihen konnte. Der wirtschaftliche
Modernisierungsschub des späten 19. Jhdts. löste erhebliche soziale Spannungen aus; im Gefolge
der Industrialisierung und der Expansion des Bausektors entstand eine Arbeiterschaft, die
eine Art von Klassenbewusstsein entwickelte. Auf politischer Ebene entstand eine
sozialdemokratische Partei, während sich im beruflichen Umfeld die Gründung der Gewerkschaften

vollzog. Brennpunkt der Streiks lag in der Region Luzem. Zwischen 1880 und 1914
fanden mehr als 70 Streiks in der Hauptstadt und in ihren industrialisierten Vorortsgemeinden

statt. Auf der Landschaft blieb es bei vereinzelten kleineren Vorkommnissen. Besonders

aktiv in der Arbeiterbewegung zeigten sich die Italiener. Flugblätter in italienischer
Sprache aus dem Jahre 1897 riefen zum Streik auf. Der Kanton genehmigte einen Kredit
von Fr. 7'000.- zur Deckung des Militäreinsatzes. Polizeikräfte und Dragoner mit gezogenem

Säbel wurden eingesetzt, um die Ordnung wieder herzustellen. Auch im 20. Jahrhundert

nahm die Zahl der Arbeitskämpfe zu. Der erste Arbeitskonflikt entstand aus einer

spontanen Aktion von 120 Spinnerinnen der von Moos'schen Schappefabrik in Reussbühl.
Diese wehrten sich, dass ihnen wegen des schlechten Geschäftsganges der Lohn ohne
Einhaltung der gesetzlichen Fristen gekürzt worden war.

Der konservative Regierungsrat Heinrich Walther versuchte immer wieder bei
Arbeitskämpfen zu intervenieren. 1904 entstanden auch in der Innerschweiz christlich-soziale
Gewerkschaften, die sich nicht am marxistischen Konzept des Klassenkampfes orientierten,



454 Rezensionen - Comptes rendus

sondern im Sinne der päpstlichen Sozialenzyklika Rerum novarum von 1891 auf den
Ausgleich zwischen den Ständen und Interessen ausgerichtet waren.

Meggen Alois Steiner

Klaus Schatz, Geschichte der Schweizer Jesuiten (1947-1983) (Geschichte der deutschen
Jesuiten, Band VI), Münster, Aschendorff Verlag, 2017, 378 S.

Im Standardwerk «Geschichte der deutschen Jesuiten 1814—1983» ist auch die Geschichte
der Schweizer Jesuiten bis 1947 behandelt. Damals wurde aus der «Missio Helvetica» eine

unabhängige Vizeprovinz, die im Gefolge der 33. Generalkongregation ab 1983 als Provinz
gilt. Als Ergänzungsband des Standardwerks liegt nun auch die Geschichte der Schweizer
Vizeprovinz der Jahre 1947 bis 1983 vor. In wenigen Jahren, voraussichtlich am 27. April
2021, wird die Schweizer Provinz mit weiteren Provinzen in die «Zentraleuropäische
Provinz» aufgehen; dann werden die Schweizer Jesuiten auch organisatorisch wieder Teil einer
größeren Gemeinschaft sein. Verfasser auch des Ergänzungsbandes ist der Verfasser des

Gesamtwerks, P. Klaus Schatz, emeritierter Professor für Kirchengeschichte an der
Philosophisch-Theologischen Hochschule Sankt Georgen in Frankfurt am Main.

Das 1. Kapitel bietet einen dichten Überblick von der Gründung der Vizeprovinz 1947,
ihrer auch finanziellen Situation zur damaligen Zeit sowie ihrer allgemeinen Entwicklung
entlang den Amtszeiten ihrer Provinziäle bis in die Amtszeit von Stefan Bamberger (1981—

1987) hinein. Die anschließenden acht Kapitel gehen der Geschichte wichtiger Themen,
nachhaltiger Vorgänge und entscheidender Entwicklungen nach. So zeichnet das 2. Kapitel
die Handhabung des Jesuitenartikels der Bundesverfassung und seine Abschaffung im Jahr
1973 nach und zeigt so auch auf, wie dieser diskriminierende Verfassungsartikel mehr
symbolische als praktische Bedeutung hatte. Als er noch galt, waren zu keinem Zeitpunkt und
in keinem Kanton die staatlichen Behörden je ernsthaft willens und imstande, das
«Jesuitenverbot» «auch in seiner milderen Interpretation konsequent und im ganzen Umfang
durchzusetzen» (18). Selbst der Zürcher Jesuiten-Streit in den Jahren 1952/53 ist wohl nur
als Spätfolge des gesamtschweizerisch konfessionell gereizten Klimas zwischen 1942 und
1950 verständlich. Und nach der Volksabstimmung änderte sich auch die Tätigkeit der
Schweizer Jesuiten nicht: «man kann praktisch keine Arbeiten aufzeigen, die nachher
übernommen wurden und vorher nicht möglich waren» (56). Eine Nebenfolge war allerdings,
wie im 5. Kapitel dargelegt wird, die Möglichkeit, Feldkirch aufzugeben.

Im kurzen 3. Kapitel geht es um den Ordensnachwuchs, seine Einführung in das Ordensleben

im Noviziat und die anschließende philosophisch-theologische Ausbildung. Die
Provinz besaß bis 1966 ein eigenes Noviziat, ihre Kleinheit brachte jedoch mit sich, dass die

philosophischen und theologischen Studien in anderen Provinzen erfolgen mussten. Bis
1945 hatte die Missio Helvetica ihr Noviziat im liechtensteinischen Balzers, dann kurz in

Freiburg und ab 1946 in Rue. 1958 konnte der Neubau von Notre-Dame-de-la-Route in
Villars-sur-Gläne bezogen werden. Von 1946 bis 2014 haben in der Provinz 132 das Noviziat

vollendet und die ersten Gelübde abgelegt. Bei den ab 1960 Eingetretenen ist der Anteil
jener, die den Orden später verlassen haben, dann aber dramatisch angestiegen (72).

Im umfangreichen 4. Kapitel werden die Häuser, Werke und Aktivitäten in der Schweiz
dargestellt, wobei die Konflikte erst in einem späteren Kapitel, dafür eingehend zur Sprache
kommen. Größere Werke in der behandelten Zeit waren in Basel das Borromäum und das

Akademikerhaus, in Zürich das Akademikerhaus und das Apologetische Institut mit der



Rezensionen - Comptes rendus 455

Zeitschrift «Orientierung» und im zugerischen Bad Schönbrunn das Exerzitienhaus, bei
seiner Gründung 1929 das einzige Exerzitienhaus der Schweiz. Niederlassungen mit
komplizierten Geschichten gab es in Bern mit dem Aki für die Studentenseelsorge, in Locarno
und Lugano, in Biel und Freiburg; Einzelposten gab es namentlich im Wallis, aber auch an
anderen Orten in der Schweiz. Zu den wichtigen Werken in Genf gehören Saint-Boniface
mit der Arbeit für die deutschsprechende Gemeinde und das Schriftstellerhaus mit der
Zeitschrift «Choisir». Ende 2017 musste das auf der Bibliothek von «Choisir» aufgebaute
«Centre de formation et de documentation religieuse» (Cedofor) leider schließen.

Das 5. Kapitel ist dem seinerzeit größten gemeinsamen Werk der Schweizer Jesuiten, dem

Gymnasium Stella Matutina und dem Exerzitienhaus in Feldkirch bzw. Tisis gewidmet. Die
Wiedereröffnung nach dem Krieg 1947 war umständehalber schwierig und die Schließung
1979 schmerzhaft, aber auch aus heutiger Sicht unumgänglich. Der Verfasser stellt zunächst
die äußere und innere Entwicklung der Schule dar, das Führungspersonal, den Lehrkörper,
Unterricht und Erziehung. In Exkursen skizziert er dabei den Konfliktpunkt des obligatorischen

täglichen Messbesuches der Intematsschüler sowie die Frage körperlicher Strafen
und Berührungen (Regula tactus). Eingehend erarbeitet er aus den Quellen die Diskussion
um den Fortbestand von Schule und Exerzitienhaus und den Weg der Entscheidung zur
Schließung. Auf diesem Weg griff auch ein aus Alt-Schülem, Laienlehrern und Eltern
gebildetes «Aktionskomitee zur Erhaltung der Stella Matutina» in die Diskussion ein. Sein

Vorschlag, für die Schule einen Trägerverein zu gründen, konnte nicht überzeugen, weil das

Aktionskomitee eine Jesuitenschule wollte, die Schweizer Jesuiten selber wegen
Personalknappheit eine solche Schule nicht mehr führen wollten, zumal Stella Matutina zu einer
Vorarlberger Regionalschule geworden war. Um in Feldkirch eine Bleibe zu haben, wurde
eine kleine Seelsorgs- und Altersresidenz gebaut, die im Jahr 2003 auch aufgegeben wurde.

Mehrere Patres und Brüder der Schweizer Jesuitenprovinz waren außerhalb der Provinz in
verschiedenen Ländern und in unterschiedlichen Arbeitsgebieten tätig. Eine größere Gruppe
war, wie im 6. Kapitel ausgeführt wird, in einem missionarischen Einsatz in Indien. Allerdings

erhielt die Schweizer Provinz bei der Trennung von der Oberdeutschen Provinz kein
eigenes Missionsgebiet, entsandte jedoch weiterhin Missionare in die Puna-Mission;
einzelne Patres und Brüder arbeiteten zudem in andern Missionsgebieten. Für die Breite dieser
Einsätze können drei Patres stehen: In Schweden P. Hermann Seiler, der mit der Zeitschrift
«Signum» die Präsenz der katholischen Kirche im intellektuellen Diskurs des Landes
begründete, in Italien P. Peter Henrici als Philosophieprofessor an der Gregoriana und in
Bolivien P. Hans Roth, der die alten Jesuitenkirchen in den ehemaligen Chiquitos-Reduktio-
nen restaurierte.

Im 7. Kapitel geht es um Regeln, Normen und Vorschriften des Lebens in der Gemeinschaft,

welche 1965 in einen Umbruch gerieten. Dabei lebten die Schweizer Jesuiten, so P.

Peter Henrici in einem Bericht 1970, aus Rücksicht auf das «Jesuitenverbot» in offeneren
Kommunitäten mit freieren Formen, was den Übergang zu «nachkonziliaren» Lebensformen

kaum spürbar werden ließ.
Die beiden letzten Kapitel behandeln Konflikte einerseits zwischen profilierten Jesuiten

und der Gesellschaft Jesu und anderseits zwischen namentlich den Jesuitenzeitschriften
«Orientierung» und «Choisir» auf der einen und den bischöflichen und römischen Autoritäten

auf der anderen Seite. Bei den im 8. Kapitel dargelegten Fällen einer Trennung von der
Gesellschaft Jesu geht es eigentlich immer um eine verloren gegangene Passung zwischen
einer eigenständigen oder auch eigenwilligen Persönlichkeit und einem verständlichen
Anspruch der Gemeinschaft. So glaubte Hans Urs von Balthasar, seine letzten Gelübde
nicht ohne Bedingung ablegen zu können. Bei anderen Personalkonflikten konnten die



456 Rezensionen - Comptes rendus

unterschiedlichen oder auch gegensätzlichen Vorstellungen und Erwartungen an die
konkrete Tätigkeit nicht geklärt werden. Bei der Darstellung der Konflikte um Personen,
namentlich der Behandlung des «Problems» Adrienne von Speyr, hat der kritische Professor
Schatz hie und da dem vornehmen und diskreten Pater Schatz das Wort überlassen (Iso
Baumer, Hans Urs von Balthasar und die kirchliche Bücherzensur, in: Zeitschrift für katholische

Theologie 129 [2007] 207-235).
Die im 9. Kapitel dargestellten kirchlichen Konflikte fuhren mitten in die Polarisierungen

während und vor allem nach dem Konzil, wobei die Zeit vor dem Konzil - Stichwort:
«Humani generis» - keineswegs konfliktfrei war. Zentral in die Konflikte involviert waren
namentlich die beiden Jesuitenzeitschriften «Orientierung» und «Choisir». Beide, vor allem
aber die «Orientierung», wollten fragende und suchende Menschen begleiten. Deshalb
konnten sie kritischen Fragen nicht ausweichen, was journalistisches Arbeiten und nicht
Öffentlichkeitsarbeit für die Kirchenleitung verlangte. In den Streit um Positionen gerieten
auch weitere Jesuiten, wenn sie sich zu römischen Verlautbarungen und Eingriffen äußerten.

Konkretisiert wird dies am Beispiel des Lehrentzugs von Hans Küng 1979 und des

Eingriffs Johannes Pauls II. in die Gesellschaft Jesu 1981. Manche Patres, so der Provinzial P.

Stefan Bamberger 1982, «sehen große Schwierigkeiten, dem modernen Menschen die
Sendung der Kirche verständlich zu machen, wenn sie die Haltung der Kirche selbst nicht auch,

wo es notwendig ist, kritisch befragen dürfen» (274).
Der Anhang bietet, was von einem wissenschaftlichen Werk zu erwarten ist. Besonders

hilfreich ist das Verzeichnis der Lebensdaten aller Mitglieder der Schweizer Vizeprovinz
und Provinz sowie der Jesuiten anderer Provinzen, die längere Zeit in der Provinz gearbeitet
haben.

Der vorliegende Schweizer Band versteht sich «im engsten Anschluss an die deutsche

Jesuitengeschichte» (XI). Er verzichtet deshalb auf ein Glossar mit Grundinformationen
über jesuitische Begriffe und Institutionen, bietet anderseits aber ein Glossar mit schweizerischen

politischen Begriffen und Institutionen. Im Text selber ist bei der Nennung von
Parteien S. 48 leider nicht klar, dass es sich bei der für 1972 angeführten CVP (richtigerweise:

Christlichdemokratische Volkspartei) und der für 1967 angeführten Konservativ-
Christlichsozialen, richtigerweise ebenfalls: Volkspartei, um die gleiche Partei handelt, die
1970 einen Namenswechsel vorgenommen hatte. Auch sonst sind Schweizer Eigenheiten
nicht immer ganz klar formuliert. So waren die vom oben genannten P. Hermann Seiler in
Bad Schönbrunn durchgeführten «Laientheologischen Studienwochen» wie die «Laientheologischen

Kurse» Angebote der theologischen Erwachsenenbildung und nicht
Fortbildungskurse für Laien mit Theologiestudium. Das sind indes Kleinigkeiten angesichts der
beeindruckenden Fülle verarbeiteter Quellen.

Stans Rolf Weibel



Rezensionen - Comptes rendus 457

V. Transversale Themen
Zwischenräume: Religion, Psychologie, Esoterik

Klaus von Stosch/Sabine Schmitz/Michael Hofmann (Hg.), Kultur und Religion. Eine
interdisziplinäre Bestandesaufnahme, Bielefeld, transcript Verlag, 2016, 177 S.

Gegenstand der Rezension ist ein Sammelband, der Ergebnisse einer interdisziplinären
Ringvorlesung der Fakultät für Kulturwissenschaften an der Universität Paderborn präsentiert.

Die Beitragssammlung ist ediert und eingeleitet von den Paderbomer Professorinnen
und Professoren K. von Stosch, Professor für Systematische Theologie, S. Schmitz, Professorin

für spanische und französische Literatur- und Kulturwissenschaft, und M. Hofmann,
Professor für Neuere deutsche Literaturwissenschaft und Literaturdidaktik. Die Herausgebenden

führen in die Begriffslandschaft des interdisziplinären Dialogs ein: Während Kultur
übergreifend das Gefäss von Ideen, Praktiken und Errungenschaften einer Gemeinschaft
darstellt, bezieht sich Religion im Spezifischen auf ihren spirituellen Glauben und ihre
spirituelle Praxis. Kultur und Religion stehen insofern in einem Wechselverhältnis, als Religion

«als Kulturen inhärentes Symbolsystem» (7) verstanden werden kann. Beiden Phänomenen

liegt derselbe auf der kritischen Herangehensweise der biblischen Exegese beruhende

Methodenapparat zu Grunde.
Es ist die gemeinsame historisch-kritische Tradition, die den dialogischen Aufbau des

Werks rechtfertigt. Es gliedert sich in vier kulturwissenschaftliche und zwei theologische
Untersuchungen von arrivierten Wissenschaftler/Innen, die jeweils von Nachwuchswissenschaftler/Innen

aus der je anderen Disziplin in Form einer Replik hinterffagt werden.
Der Beitrag von M. Hofmann (13-35) analysiert G. Grass' Blechtrommel und S. Rushdies

Satanische Verse vor dem Hintergrund einer Diskussion über literarische Religionskritik
und Blasphemie. Es wird untersucht, wie Grass und Rushdie Einwände an die Religion als

Ergebnis schmerzhafter menschlicher Erfahrungen literarisch gestalten. Hofmanns Anliegen

ist, dass die Theologie prüfende Fragen der Literatur in ihrer Eigenständigkeit emst
nimmt, ohne sie als Teil des Theodizee-Problems theologisch einzuordnen. Einige Stellen
in der Argumentation führen dazu, dass zeitgemässe westliche Normen wie (Pluralisie-

rung>, <Hybridisierung>, (Globalisierung) und Werte wie (Freiheit des Individuums und der

Meinungsäusserungen) verabsolutiert werden (14, 17, 27). Dies ist auf mangelnde
Begriffsbestimmung und Generalisierung zurückzuführen. So kann in Anbetracht zunehmender
Kontrolle medialer Informationsflüsse durch Medienkonzentration und Algorithmen nicht
von einer «globalisierten Mediengesellschaft» gesprochen werden, die «eine ausgeprägte
Koexistenz unterschiedlicher Traditionen, Weltvorstellungen und normativer Systeme»
zulässt (16). Auch ist die «postkoloniale globalisierte Weltgesellschaft» (13), vor welcher
Religionen wie der Islam erst im Begriff sind, «gleichwertige Partner» (27) zu werden, eine

Abstraktion, die nichts Konkretes über heutige internationale soziale Strukturen aussagt.
A. Langenfeld geht in der Replik (37^-6) ergiebig und differenziert der Frage einer

theologischen Vereinnahmung von Texten nach. Er unterstützt Hofmanns Forderung nach

theologischer Toleranz gegenüber einer autonomen literarischen Religionskritik (38-41).
Jedoch zweifelt er, ob ein solches Sich-Zurückziehen auf die Ebene formaler Anerkennung
den Disziplinen einen normativen Konflikt der Interpretationen erlauben würde, der offene
Kritik möglich macht (41^16).



458 Rezensionen - Comptes rendus

Der reichhaltige Beitrag von N. O. Eke (47-68) widmet sich beginnend mit den Werken
von W. Fritsch und P. Roth «dem Religiösen als Paradigma» in der Gegenwartsliteratur
nach den Systemtransformationen von 1989/90 und dem 11. September 2001. Ausgehend
von C. G. Jungs Traum- und Archetypenlehre konzipieren beide Autoren das Religiöse als

Spiritualität jenseits von Glaubensbewegungen. Die von J. Habermas formulierte «Stunde
des religiösen Kitsches» (55), die sich auf eine mit den Terroranschlägen einsetzende Redi-
vinisierung bezieht, findet als religious turn Einzug in die Kulturwissenschaften. Der
ethisch-religiös motivierte Terrorismus löst politische Kräfte im Vorantreiben der
Globalisierungsprozesse ab. Eke zeigt anhand weiterer Beispiele, dass der religious turn nicht einen
Wiedereintritt des Glaubens in säkulare Gesellschaften bedeutet, sondern vielmehr eine
«anhaltende Verfügbarkeit religiöser Narrative, für die Praxis eines (ironischen) Spiels des

Zitierens und Profanierens religiöser Bedeutungsmuster» (60).
Die Replik (69-79) von A. Strotmann konzentriert sich auf die von Roth literarisch gestaltete

«Erfahrungsmöglichkeit des Transzendenten» (48, 70). Er analysiert sie mittels zweier
Kunstgriffe, die eine Subjektivierung des Religiösen erlauben, ohne Rekurs auf Gott zu
nehmen: «Offenbarung» (70f.) und «epiphany» (71-78) ermöglichen eine «politische Re-
kodierung» (78f.), d. h. eine Wahrnehmung jenseits ideologischer Bezugssysteme.

M. Tönnies' Beitrag (81-96) evaluiert religiöse Tendenzen im zeitgenössischen britischen
Drama seit 1990. Eine Analyse dreier Stücke zeigt Tendenzen starker Kritik an Religion in
institutionellen und persönlichen Kontexten (81, 85, 91, 95f.). Im Rampenlicht stehen nicht
mehr nur die anglikanische Kirche (82-85), sondern auch nicht-christliche Religionen (91-
95) und vom Kolonialismus geprägte interreligiöse Konflikte (85-90).

In der Replik (97-103) argumentiert S. Niepert-Rumel mit Blick auf die «Theologie des

Zweifeins» im britischen Drama, dass Unsicherheit auch positiv als biblischer Ansatz
gelesen werden kann. Den Nachweis erbringen Momente in der Heiligen Schrift und kritische

Überlegungen in der Theologie P. Tillichs (101-103).
Die Beiträge von S. Schmitz/R. Karaca (105-131) und N. Tietze (133-142) sind der

Geschichte des Islam und muslimischen Identitäten in Frankreich gewidmet. Schmitz und
Karaca untersuchen die Modellierung der historischen, sozialen und politischen Entwicklungen

der muslimischen Einwanderung in Frankreich. Es handelt sich um eine romanistische

Pionierarbeit im deutschsprachigen Raum. Auf der Basis eigener Fallstudien umreisst
Tietze aus dem Spannungsfeld von Laizismus und Islam entstandene muslimische
Zugehörigkeitskonstruktionen (136-140), die in sechs Handlungsprinzipien münden (140-142).
Unklar bleibt, inwieweit diese deutschsprachigen Ansätze mit französischer Forschung in
Dialog treten werden.

Der Beitrag von K. von Stosch (143-156) diskutiert im Rekurs auf Fragen des Theologen
P. Tillich die wechselseitige Verwiesenheit von Kultur und Religion. Tillichs
Offenbarungsdenken dient als Anstoss zur Aufhebung des Gegensatzes von Kultur und Religion.
Anhand einer Darstellung von Boticelli wird der Nachweis erbracht, dass Kultur mittels
Kunst ästhetische Erfahrungen der Offenbarung erzeugen kann. Von Stosch argumentiert
stichhaltig, dass Tillich somit eine theologische Legitimität für autonome Kulturwissenschaften

schafft.
In der Replik (157-161) geht H. Mohagheghi auf das diskutierte Beispiel eines

Offenbarungserlebnisses durch die Kunst von Boticelli ein, überraschenderweise aber ohne die
muslimische Unabbildbarkeit des Göttlichen anzusprechen (157-160). Zu Recht weist
Mohagheghi auf eine Reduktion der Religion auf kulturelle Empfindsamkeit in der Kulturtheologie

Tillichs hin (160£).



Rezensionen - Comptes rendus 459

Abschliessend ergänzt J. Schmidt in einer fortschrittlichen Verhältnisbestimmung von
Religion, Kultur und Moral (163-173) Kants rational explizierbarer Sinn von Religion
durch Wittgensteins Bildwelt religiöser Tradition.

Der besprochene Sammelband ist nicht nur interdisziplinär Forschenden in den Human-
wissenschaften zu empfehlen, sondern auch einem interessierten Laienpublikum. Unaus-
gewogenheiten in der argumentativen Stärke der einzelnen Beiträge sind der Qualität der
Edition im Ganzen nicht abträglich, da durch das Frage- und Antwortschema kritische
Themen im Spannungsfeld zwischen Kultur und Religion grenzüberschreitend diskutiert
werden.

Oxford Sophia Mösch

Cherstin M. Lyon/Elisabeth M. Nix/Rebecca K. Shrum, Introduction to Public History.
Interpreting the Past, Engaging Audiences, Lanham, Rowman & Littlefield, 2017, 200 S.

Introduction to Public History ist ein Buch fur «public history educators» und ihre
«undergraduate or graduate students» (IX) aber auch für «consumers of histoiy» (X). Dieses
«foundational textbook for public history» (Cover) schliesst sich an die ebenfalls auf den

englischsprachigen Raum ausgerichteten Überblickswerke von Faye Savers und Thomas
Cauvin. Sayer und Cauvin sehen einen engen Bezug zwischen geschichtswissenschaftlicher
Forschung und Lehre sowie Praxis und Öffentlichkeit. Während Sayer einen umfassenden
Überblick über die Praxis geben, aber auch Ideen für künftige methodische Ansätze anbieten

möchte, liegt es Cauvin an einer Neubewertung der traditionellen Rolle der Historiker
sowie ihrer Beziehungen zu der Vielzahl von Akteuren, die an der Produktion historischer
Erzählungen beteiligt sind. Cherstin M. Lyon (Professor of History, California State

University, San Bernadino), Elisabeth M. Nix (Professor of legal, ethical and historical Studies,

University of Baltimore) und Rebecca K. Shrum (Assistant Professor of History, Indiana-
Pirdue University Indianapolis) verweben bewusst Theorie mit Beispielen der Praxis. Sie

«encourage instructors to use this book in conjunction with the resources they have on their

campuses and in their communities to develop activities and projects for their classes to
serve as a genuine springboard into the field with as many local connections as possible.»
(IX). Introduction to Public History behandelt Fragen und «ethical dilemmas» der Public
Histoy, damit Studierende «can understand the field's core value and practices» (X).

Acht Kapitel thematisieren unterschiedliche Facetten der Public History. Dabei beziehen
sich Lyon, Nix und Shrum auf Cathy Stantons «progressive public history. This type of
public history has an activist identity and is, so Stanton wrote, often <concentrated in the

areas of the profession that overlap most closely with the academy).» (X) Jeder Abschnitt
enthält vorweg die wichtigsten Schlüsselbegriffe und abschliessend grundlegende Quellen,
Anregungen und Hinweise zum praktischen Vorgehen sowie weiterfuhrende Literatur. Das
erste Kapitel «Introducing Public History» «guide you, the student, through an initial
encounter with the field of public histoiy, introducing you to underlying issues, theories, and

core principles that ground the field.» (1) Diese Einfuhrung zeigt, dass Public History zwar
auf dem historischen Methodenkatalog basiert, sie aber auch abhängig ist von ihren
Gegenübern. Die Autorinnen formulieren den Publikumsbezug mit ihren unterschiedlichen
Erwartungen und Vorstellungen, betonen die Notwendigkeit der Kooperation mit der
Öffentlichkeit, Stakeholdem und verwandten Disziplinen sowie die Dringlichkeit der «Reflective
Practice». Während ähnliche Publikationen «Thinking Historically» nicht thematisieren,



460 Rezensionen - Comptes rendus

fuhrt Introduction to Public History Grundlagen zum historischen Arbeiten, zu historischer
Methodik sowie Quellenanalyse in gestraffter Form auf. Aufbauend folgt «Interpreting the
Past» am Beispiel des interdisziplinären Projekts «Baltimore '68» mit zahlreichen
Umsetzungsbeispielen wie z.B. «oral history projects», «community art projects», «community
convening», «community dialogues», «online repository» aber auch Inszenierungen von
«excerpts from oral histories» (36). Das vierte Kapitel «Collecting History» fokussiert
Sammlungen im Allgemeinen, aber auch im Besonderen - wie z.B. «Working Class History»,

«Women's History», «African American History » und «LGBTQ History». Das zentrale

Kapitel ist: «Interpreting and Exhibition History». Hier skizzieren Lyon, Nix und Shrum
den Ablauf von Ausstellungen - und zwar den gesamten Prozess von der «Big Idea» (90f.)
über «Interpreting and Exhibiting History in the Digital Age» (lOlf.) bis hin zur Evaluation.
Anschliessend gehen die Autorinnen den Fragen nach wie Public Historians die Bedürfnisse

einer breiten Öffentlichkeit befriedigen und wie sie Publikum animieren können, an
Public History Projekten zu partizipieren. Während das Kapitel sechs «Engaging Audiences»

sich theoretischen Umsetzungsmöglichkeiten wie Living History, Authentizität und
Social Media oder anderen neuen Techniken sowie damit einhergehend die bürgerliche
Partizipation und der Umgang mit «unerwünschtem» historischem Erbe beschäftigt, fuhrt das

siebte Kapitel «Engaging Audiences - Case Studies from the Field» diese Aspekte ganz
konkret an den Projekten vor. Abschliessend berichten Public Historians von ihren
Laufbahnen und unterstreichen dabei die Notwendigkeit vom Aufbau von Netzwerken,
insbesondere im regionalen Umfeld.

Insgesamt gelingt es Lyon, Nix und Shrum die zentralen Erscheinungsformen, Wertevorstellungen

und Praktiken der Public History eindrücklich darzulegen. Durch die genaue und
aufeinander aufbauende Schilderung von Problemlagen und Lösungsansätzen mit der
Darstellung von exemplarischen Praxisprojekten ist die Introduction to Public History auch für
Studienanfänger schnell zugänglich. Die Ausrichtung auf englischen Sprachraum mag
zunächst als ein Hindernis erscheinen. Doch die jedes Kapitel abschliessenden grundlegende

Quellen, Anregungen und Hinweise zum praktischen Vorgehen sind so allgemein
ausgerichtet, dass sie an jedem Ort Denkanstösse für Projekte und deren Umsetzungsmöglichkeiten

geben können. Introduction to Public History fuhrt Theorie und Praxis in anschaulicher
Weise zusammen, unterbreitet kreative Ideen aus dem praktischen Bereich der Public History

und gibt konkrete Umsetzungs- und Ausfuhrungsimpulse.

Luzem Christine Szkiet

Michael Heymel, Der Kulturphilosoph Walter Schubart (1897-1942). Eine Spurensuche,
Berlin, Pro Business, 2015, 203 S.

Der Kulturphilosoph Walter Schubart (1897-1942) ist heute in erster Linie Kulturhistorikern

ein Begriff. Selbst deren Wissen beschränkte sich im Allgemeinen auf die Rezeption
seiner vier Buch- und mehrerer Aufsatzveröffentlichungen. Bereits zu Lebzeiten reduzierte
sich Schubarts Bekanntheit auf die intensivste Publikationsphase, die mit den Jahren des
Exils ab 1933 zusammenfiel. Der evangelische Theologe Michael Heymel hat sich der
Mühe unterzogen, die bislang weitgehend unbekannte Biographie Schubarts zu rekonstruieren,

zu dokumentieren und dessen schriftstellerisches Werk einer kritischen Sichtung zu
unterziehen. Die dabei entstandene Studie ist ein wichtiger Beitrag zur deutschsprachigen
Geistesgeschichte der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts und zur Geschichte der west-



Rezensionen — Comptes rendus 461

östlichen Wahrnehmungen. Durch Kontakte zu Nachfahren, Experten und Forschungsinstitutionen

im In- und Ausland sowie durch eigene Reisen zu den Stätten des Lebens und
Wirkens Schubarts ist es Heymel gelungen, eine erhebliche Menge an Informationen
zusammenzutragen, auch wenn viele Fragen aufgrund der diffizilen Quellensituation offen
bleiben müssen. Im Bildteil reproduziert Heymel erstmals Porträts, Familienbilder, Ansichten

der Wohnorte Schubarts und seiner Frau, aber auch eine Zusammenstellung von
Übersetzungen seiner Bücher.

Schubart kam im thüringischen Sonneberg zur Welt. Nach dem Schulbesuch in Meiningen

nahm er in den Jahren 1917-1918 noch am Ersten Weltkrieg teil. Ab 1919 studierte er
Rechtswissenschaften in Heidelberg, Halle, Tübingen und Jena und wurde bereits 1922

zum Dr. jur. promoviert. Eine Zeitlang lebte er in München, ehe er in den Jahren 1926-
1932 als Rechtsanwalt am Oberlandesgericht Jena wirkte. Seit 1930 war er mit der
gleichaltrigen Vera Englert verheiratet, die aus einer jüdischen Familie im lettischen Vents-
pils/Winden stammte. Nach der Machtübernahme der NSDAP im Deutschen Reich
emigrierten Schubart und seine Frau nach Lettland und ließen sich 1935 in Riga/Riga nieder.
Im Jahre 1940 nahm die UdSSR gemäß den Vereinbarungen des Hitler-Stalin-Paktes vom
August 1939 die baltischen Staaten in Besitz - auch die lettische Hauptstadt geriet unter
sowjetische Besatzung. Vergeblich bemühten sich Walter und Vera Schubart noch um eine

Möglichkeit der Auswanderung. Unmittelbar vor dem deutschen Überfall auf die Sowjetunion

im Juni 1941 wurde das Paar vom sowjetischen Geheimdienst nach Sibirien deportiert,

wo es unter Lagerbedingungen ums Leben kam. Walter und Vera Schubart wurden zu
Opfern beider großen Diktaturen der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts: vor den deutschen
Nationalsozialisten ins vermeintlich sichere Ausland geflohen, gerieten sie in die Fänge der
stalinistischen Umsiedlungen und Verschleppungen.

Das Werk Schubarts befasst sich, anders als man aufgrund der Ausbildung des Autors
vermuten könnte, nicht mit rechtlichen Fragen, sondern mit Themen der Religions- und
Geschichtsphilosophie. Heymel verortet Schubart im Kontext der deutschen Russophilie.
Intellektuell stand er Oswald Spengler und seiner kulturpessimistischen Weltsicht nahe.

Allerdings nimmt Heymel Schubart gegen die einmal von Georg G. Iggers vorgebrachte Kritik

des Konservatismus in Schutz, für Heymel ist Schubarts Werk «eher ein Entwurf [...] als
eine ausgearbeitete Theorie» (30).

Schon in seiner ersten, 1919 veröffentlichen Schrift Das Ideal der Weltzerstörung setzte
sich Schubart mit der Rolle des Ostens auseinander. Deutschland sah er von zwei destruktiven

Kräften bedroht, dem «Judaismus» und dem Bolschewismus. Auch wenn Heymel
betont, dass sich die antisemitischen Tendenzen Schubarts später abgeschwächt hätten,
wäre vielleicht eine pointiertere Bewertung wünschenswert gewesen.

In Schubarts Buch Europa und die Seele des Ostens (1938) werden Faschismus und
Bolschewismus als zwei aus der Aufklärung hervorgegangene, gleichermaßen destruktive
Kräfte präsentiert. Der Autor äußerte eine große Erwartungshaltung gegenüber der
russischen Orthodoxie und der damit verbundenen «Sendung Russlands», die er als eine geradezu

messianische Aufgabe ansah. Die Erneuerung durch den Geist, die gegenseitige Bruderliebe

und ein deutlich akzentuiertes Fremdheitsgefühl gehörten zu den wichtigen Impulsen,
die sich Schubart aus dem «Osten» erhoffte. Bei Schuberts Fixierung auf die Idee von
«Nationalcharakteren» als kollektive Eigenschaften, die nationalen Gruppen attribuiert
werden, hätte die historische Stereotypenforschung mit ihrer Frage nach der Funktion
solcher kollektiver Auto- und Heterostereotypen ein wichtiges Interpretament beisteuern
können. Stattdessen widmet sich Heymel ausführlich der Rezeptionsgeschichte dieses



462 Rezensionen - Comptes rendus

Werkes Schubarts von 1938 bis in die Gegenwart. Die dabei zitierten Urteile bewegen sich
im gesamten Spektrum zwischen Ablehnung, Skepsis und Zustimmung.

In seinem Buch Dostojewski und Nietzsche. Symbolik ihres Lebens (1939) war Schubart
bestrebt, Dostojewski und Nietzsche als zwei große Suchende zu präsentieren, wobei seiner
Auffassung nach Dostojewski Nietzsche überlegen gewesen sei, indem er in seiner Suche
nach Gott tiefgründiger gewesen sei. Nietzsche repräsentiere eine Art geistiges Zwischenstadium

zwischen dem cäsarischen Napoleon und dem «johanneischen» Dostojewski.
Anzeichen für eine wiedererwachende Religiosität suchte Schubart in seinem Werk Geistige

Wandlung (1940), während er in Religion und Eros (1941) nach einer Versöhnung der
beiden Prinzipien Glaube und Eros strebte. Dieses Verhältnis untersuchte er nicht nur am
Beispiel der christlichen, sondern auch weiterer Religionen, auch unter Rückgriff auf die
antike Mythologie.
Auf ein Manko der Schriften Schubarts geht Heymel nicht ausdrücklich ein, als er ihn

trotz einiger gedanklicher Unzulänglichkeiten auch für die Gegenwart als Vermittler
zwischen West und Ost anempfiehlt: Schubarts Kenntnis der russischen Philosophie, Theologie
und Literatur ist lediglich eine vermittelte. Er hat Russland vor dem Verfassen seiner
einschlägigen Werke nie selbst besucht und kannte lediglich deutschsprachige Übersetzungen
russischer Schriftsteller. Damit blieb ihm das weite Feld der innerrussischen Kontroversen
des 19. und frühen 20. Jahrhunderts verborgen, jene Spannungsverhältnisse zwischen
westlicher und östlicher Orientierung, zwischen Idealismus und Realismus, zwischen Tradition
und Fortschritt. Schubarts Bild von Russland und seiner Kultur beruht nicht auf tatsächlicher

Anschauung, sondern auf einem stereotyp überhöhten Bild des Landes und seiner
Menschen. Damit enthält es, wie bei vielen konservativen deutschen Russophilen des 20.

Jahrhunderts, ein hohes Maß an Irrationalität.
Zu Recht präsentiert Michael Fleymel seinen Protagonisten als Gegner beider großer

Diktaturen des 20. Jahrhunderts, des Faschismus, vor dem er 1933 aus Deutschland floh, und
des Sowjetkommunismus, dem er 1941 in seinem baltischen Exil nicht mehr entrinnen
konnte. Allerdings war wohl Schubart, dessen Weltbild auch klare Züge einer antiaufklärerischen

Überzeugung trug, alles andere als ein überzeugter Anhänger der Demokratie, der
wie andere Publizisten seiner Zeit mit dem Beharren auf freiheitlichen Werten die beiden
Totalitarismen herausforderte. Mit seinen Ansichten gehört er wohl in einem weiteren
Sinne zu der losen Gruppe von Menschen, die Armin Möhler einmal mit dem umstrittenen
Diktum von der «konservativen Revolution» versehen hat.

In einer Zeit, in welcher der niederländische Kulturhistoriker Johan Huizinga für sein
Land das seelenverwandte Pendant jenseits des Atlantik lokalisierte, träumte Schubart von
einer Orientierung der Deutschen nach Osten. Walter Schubart hatte eine neoromantisch
verklärte Sicht auf Russland, seine Literatur und Kultur. Insofern sind seine Texte interessante

Zeitdokumente für eine bestimmte geistige Haltung, eignen sich aber nicht als
interkulturelle Handlungsanleitung für die Gegenwart.

München Tobias Weger



Rezensionen - Comptes rendus 463

Hans Thomas Hakl, Eranos. Nabel der Welt - Glied der goldenen Kette. Die alternative
Geistesgeschichte, Gaggenau, H. Frietsch Verlag/scientia nova, 2015, 643 S.

Der Eranos dürfte kaum jemandem, der sich mit der neueren Geschichte der Religionsforschung

oder mit akademischen Beziehungsnetzwerken außerhalb des etablierten Rationalismus

des 20. Jahrhunderts befasst, völlig unvertraut sein, schon gar nicht in der Schweiz.
Zumindest der Name dürfte in Literaturlisten («Eranos-Jahrbücher») oder Biographien
gelegentlich begegnet sein. Die «eranischen» interdisziplinären Freundestreffen esoterisch
und religionswissenschaftlich, jungianisch-analytisch und symbolistisch interessierter
Gelehrter finden (mit Unterbrechungen und manchem personellen Umbruch) bis heute in
Ascona statt.

Sinn und Zielrichtung dieser Treffen sind heute (wieder) im Wesentlichen die gleichen
wir vor 85 Jahren: die «Verbindung (nicht Vermengung) zwischen Wissenschaft und Esoterik

[...] [bzw. die] Hinfuhrung von esoterischem Gedankengut zu seiner akademischen
Aufarbeitung an Universitäten», so der Autor (S. 519 des besprochenen Werkes). Warum diese

Tagungsreihe neben ihrer langen Existenz und dem ungewöhnlichen, weiten thematischen
Zuschnitt eine eingehende Betrachtung lohnt, liegt auf der Hand, wenn man weiß, wer über
die Jahrzehnte hinweg teilnahm oder zumindest Kontakt hielt. Mit C.G. Jung, Adolf
Portmann, Gershom Scholem, Erwin Schrödinger, Leo Baeck, Friedrich Heiler, Mircea Eliade,
Emst Benz, Karl Kerényi, Martin Buber, Karl Rahner, Ilya Prigogine, Annemarie Schimmel,

Erik Homung und Jan Assmann sind noch längst nicht alle europa- oder weltweit
bekannten Gelehrten genannt, die mehr oder weniger eng mit dem Eranos verbunden waren
bzw. sind. Der luxuriöse Rahmen am Langensee/Lago Maggiore, ein gewisser elitärer
Anspruch (die Referenten und die übrigen Teilnehmer aßen jahrzehntelang getrennt, Diskussionen

waren nicht vorgesehen) und die stark interdisziplinäre und interkulturelle Ausrichtung

der Treffen taten ihr übriges, um die Veranstaltung aus dem Kreis der «Allerweltser-
eignisse» (26) herauszuheben.

Es lohnt sich also, der Wegweisung Hakls auf diesen Seitenweg der Geistesgeschichte zu
folgen. Man überlässt sich damit der Führung eines Autors, der immer wieder nur knapp
der Gefahr entgeht, sich in der Überfülle seines Materials zu verirren und den Leser völlig
zu überlasten mit Namen, Ereignissen und Zusammenhängen. Dennoch handelt es sich, das

sei vorab gesagt, um eine beeindruckende wissenschaftliche Leistung, die deutlich über das

Maß dessen hinausgeht, was von einer monographischen Behandlung der Geschichte einer

Tagungsreihe zu erwarten ist. Hakl ist ein exzellenter Kenner der neueren Esoterikgeschich-
te, wohl einer der besten überhaupt. Seine Literaturkenntnis bis hinein in entlegenste Bereiche,

graue Literatur und unveröffentlichte Manuskripte dürfte nur schwer zu übertreffen
sein. Dies stellt den Leser vor gewisse Herausforderungen: die Fußnoten ufem aus, geraten
zu Miszellen und Ansätzen eigener Abhandlungen. Das böse Wort vom umgestürzten
Zettelkasten gerät einem hier unweigerlich in den Sinn. Die - sehr positive - Kehrseite von
Hakls Faktenfreude ist aber, dass er viele Fährten in Richtungen legt, an die der Leser
angesichts des Titels noch nicht denken kann. Dem Leser wird durch die Literaturhinweise
eine große Fülle von Themen erschlossen, die mit dem Eranos teils nicht mehr viel zu tun
haben, so die Rezeptionsgeschichte des Zen-Buddhismus in Europa oder die Geschichte des

rumänischen Faschismus. Auch in diesen thematischen Exkursen (oder sogar: Exzessen)
gibt Hakl so viele Andeutungen und Anknüpfungspunkte, dass man ihm die Abschweifung
nicht übelnehmen kann, auch wenn die Konzentration dadurch stärker als notwendig
herausgefordert wird. Dem Autor gelingt es, auch komplexe Themen fernab seines hauptsäch-



464 Rezensionen - Comptes rendus

lichen Forschungsinteresses so aufzubereiten, dass dem Leser ein knapper, aber für einen
ersten Eindruck ausreichender Überblick gegeben wird.

Gerade wenn der Gang seiner Betrachtung an die ideologischen Verirrungen des 20.
Jahrhunderts und andere besonders kontroverse Themen rührt, ist Hakl sichtlich bemüht, den
handelnden Personen Gerechtigkeit widerfahren zu lassen. Wird jemand in Literatur und

Geschichtsschreibung merklich negativ bewertet, sucht der Autor nach Verständnis; wo
dagegen bis heute die Verehrung dominiert, weist er auf Schattenseiten hin. Dominant ist
sein Streben, jeden Autor in seiner Zeit zu sehen und nicht in unpassender Weise heutige
Wertmaßstäbe anzulegen. Diese Einstellung begegnet im wissenschaftlichen Schrifttum
leider so selten, wie sie eigentlich selbstverständlich sein sollte, und ist darum mit besonderer

Anerkennung zu würdigen.
Jeder Esoterik ist inhärent, dass ihr - so man überhaupt einen ausreichenden Einblick

erhält - mit wissenschaftlichen Werkzeugen schwer beizukommen ist, will man die
persönlichkeitsbildende, alternative Erkenntniswege suchende und vielfach paradoxe esoterische
Theorie und Praxis nicht von vornherein mit dem Habitus des Käferforschers betrachten.
Hakl kreist lange und mehrfach um die Definition von Begriffen wie «Gnosis», «Esoterik»
und «Hermetik», will das Eigentliche, worum es den Eranos-Teilnehmern über Jahrzehnte

hinweg ging, zu fassen bekommen. Dass es hier nicht um spielerische Spekulationen und

Aberglauben zu tun war, dürfte sich von selbst verstehen. Andererseits sollte über die
vorgegebenen Themen nie nur theoretisch-distanziert gesprochen werden. Vielmehr ging es

darum, «die wissenschaftliche Sicht auch auf Gebiete auszudehnen, wo die Grenzen der
Ratio nicht notwendigerweise das Ende bedeuten und wo Mythos, Imagination sowie
religiöse Erfahrungen eine eigenständige Rolle spielen» (545). Die gelehrten Redner suchten in
einer als zunehmend vom Rationalismus beherrscht wahrgenommenen Zeit Auswege für
das Denken und für die Weltwahrnehmung. Diese fanden sie unter anderem in
spirituellen/religiösen Praktiken anderer Kulturen, die sie teils bereits zu synthetisieren suchten, und
in von den Zeitläuften marginalisiertem «altem Wissen». Wie man die auf diesen Wegen
erlangten Erkenntnisse und Perspektiven auch bewerten mag: es ist nicht zu übersehen, dass

der Eranos für die geistige Entwicklung der Teilnehmer eine manchmal immense Bedeutung

gewann. So sagte der vielsprachige Expeditionsreisende, Archäologe und Philologe
Giuseppe Tucci, obwohl er nur einmal dort als Redner aufgetreten war, es sei «schwierig,
einen geeigneteren, gelehrteren und gleichzeitig familiäreren Ort zu finden, wo man in
geistiger Freiheit und wissenschaftlicher Tiefe über Probleme diskutiert, die einen unmittelbaren

Zusammenhang mit dem Leben haben» (390).
Dass Hakl, der selbst schon am Eranos (bzw. Nachfolgeveranstaltungen) teilnahm, nicht

völlig objektiv und neutral an seinen Untersuchungsgegenstand herangeht, verdeckt er
nicht. Er hält die Tagungen für eine «wertvolle Arbeit [...], um unsere moderne Welt nicht
in eine einseitige Schiefläge kommen zu lassen.» Dennoch überzeugt seine akademische

Aufarbeitung im Wesentlichen. Der größte Mangel des Buches liegt an anderer Stelle. Das
Werk leidet merklich an einem Aufbau- bzw. Strukturproblem; die ausfuhrlichen, teils allzu
ausführlichen, biographischen Skizzen und Personenbeschreibungen stehen quer zur
fortlaufenden Darstellung der Tagungen und zerschneiden diese. Die Parallelisierung von
Lebensläufen und Tagungsberichten erschwert die Lektüre des ohnehin komplexen und mit
Informationen überfrachteten Buches unnötig; ein ausfuhrlicher (werk)biographischer
Anhang wäre wohl die bessere Lösung gewesen.

Dem erstaunlichen und trotz seiner didaktisch-systematischen Mängel unbedingt
empfehlenswerten Buch sind umfangreiche Register beigegeben: ein Literaturverzeichnis, das jeder
Habilitationsschrift Ehre machen würde, ein Personenregister, das erst die Größe des Be-



Rezensionen — Comptes rendus 465

Ziehungsnetzwerkes von Eranos, aber auch seiner Erforscher, Gegner und Kontakte bis in
die zweite und dritte Reihe zeigt, und als besondere Kostbarkeit eine Sammlung von Perso-

nenportraits. Diese 60 Photographien entstanden über die Jahrzehnte hinweg allesamt auf
den Tagungen und dokumentieren eine Atmosphäre zwischen entspannter Konversation
und konzentrierter Arbeit.

Baden-Baden Yannic Weber

Rudolf Steiner, Schriften zur Anthropogenese und Kosmogonie. Fragment einer theoso-

phischen Kosmogonie. Aus der Akasha-Chronik. Die Geheimwissenschaft im Umriss, 2
Bde. (Schriften. Kritische Ausgabe [SKA 8.1 und 8.2]). Herausgegeben und kommentiert
von Christian Clement, Stuttgart-Bad Cannstadt, Frommann-Holzboog, 2018, Bd. 1:

XXII, 494 S„ Bd. 2: CCI, 293 S.

In der kritischen Ausgabe wichtiger Werke des Wahlschweizers Rudolf Steiner (1861—

1925) liegen mit dem achten Band (in zwei Teilen) Schriften zu seiner Konzeption der

Weltgeschichte vor. Christian Clement, der Herausgeber, beeindruckt mit einer
bewundernswerten Produktivität, die keinen Zweifel daran aufkommen lässt, dass er das auf zehn
Bände geplante Editionsprojekt noch vor dem Weltuntergang abschließen wird - was für
Unternehmungen dieses Kalibers nicht unbedingt zu erwarten ist. Eine Analyse von
Clements Arbeitsweise und seinen Interessen, seinen Stärken und Schwächen, habe ich bereits
in der SZRKG 2017 (460-468) vorgenommen, sodass ich mich auf konkrete Aspekte des

vorliegenden Doppelbandes beschränken kann.
Den Gegenstand bilden Texte zur Geschichte des Kosmos und der Menschheit («Schriften

zur Anthropogenese und Kosmogonie»). Steiner beschreibt darin eine von theosophischen
Vorstellungen geprägte Evolution des Kosmos, die von der Materialisierung des Geistes
über die Kulturgeschichte der Menschheit bis zur schlussendlichen Wiedervergeistigung
verlaufe. Clement hat dazu drei Texte ausgewählt, das «Fragment einer theosophischen
Kosmologie», die Aufsatzsammlung «Aus der Akasha-Chronik» und das monographische
Werk «Die Geheimwissenschaft im Umriss». Alle Texte sind in der «hochtheosophischen»
Phase Steiners zwischen 1903 und 1909 entstanden. Eine Begründung für die (im Prinzip
plausible) Auswahl gibt Clement nicht. Einer kritischen Edition bedurfte dabei nur die

«Geheimwissenschaft», die als einziger Text von Steiner mehrfach überarbeitet wurde. Die
Dokumentation der Veränderungen hat Clement sorgfältig vorgenommen. Unklar bleibt
allerdings, welche Vorarbeiten es zur «Geheimwissenschaft» gegeben hat. Bei Clement
bildet die erste gedruckte Ausgabe den Ausgangspunkt, zu einem in der anthroposophi-
schen Literatur genannten Vorläufermanuskript äußert er sich nicht. Zusätzlich zu seiner

Einleitung hat Clement 200 Seiten theosophischer Quellentexte hinzugefügt sowie einen
«Stellenkommentar» von neun Seiten.

Von Clements Deutung hebe ich drei Punkte heraus. (1.) Auf der Grundlage des

Vergleichs unterschiedlicher Editionen der «Geheimwissenschaft» kann er aufzeigen, wie
Steiner theosophische Vorstellungen überarbeitete und ein eigenes theosophisches Profil
entwickelte, dem er seit 1912 den Namen Anthroposophie gab. In welche Probleme sich
Steiner mit der Überarbeitung begab, zeigt Clement schonungslos auf. Hatte Steiner zu
Anfang versucht, seine Konzeption möglichst nahe an naturwissenschaftliche Vorstellungen

anzulehnen, ging er insbesondere seit den 1920er Jahren dazu über, seine «Geisteswissenschaft»

als etwas davon möglichst Verschiedenes, gar als «Gegensatz» zur Naturwissen-



466 Rezensionen - Comptes rendus

schaft (Bd. 8.1, 200) zu deuten. Dass er damit faktisch sein Ideal der Wissenschaftlichkeit
der Anthroposophie inffagestellte, macht Clement schneidend deutlich: «Die Versuche
Steiners, die eigene Esoterik mit dem Gütesiegel <Wissenschaft> zu versehen, erodieren

[sie] zugleich das Prädikat, welches diese Esoterik eigentlich aufwerten soll.» (Bd. 8.2,
CII). (2.) Eine grundlegende Interpretation dieses Prozesses lautet bei Clement: «von einer
<Lehre> zu einer <Methode>» (ebd., XCIII). Diese Formulierung ist zumindest missverständlich,

denn den zentralen Stellenwert von Lehrinhalten hat Steiner nie aufgegeben.
(3.) Clements alles dominierende Anliegen ist sein Anspruch, Steiner als Philosophen zu

präsentieren, eine These, die er bereits in den älteren Bänden seiner Edition vertreten hat.

Dabei sind zwei Argumente wesentlich: Erstens gebe es eine Kontinuität in Steiners Werk,
zwischen seinen philosophischen Schriften vor 1900 und denjenigen, die er mit seinem
Eintritt in die Theosophische Gesellschaft nach 1902 verfasst hat. Damit verbindet er zweitens

die These, dass Steiner von seinen Goetheinterpretationen der 1880er Jahre bis zu den

theosophischen Schriften der «Geheimwissenschaft» eine systematische Philosophie entwickelt

habe. Implizit beinhaltet dies eine massive Verringerung der Bedeutung der Theosophie.

Clement macht dabei auf strukturelle und inhaltliche Ähnlichkeiten oder
Übereinstimmungen zwischen Steiners Werken vor und nach 1900 aufmerksam, die dazu nötigen,
Vorstellungen, die einen scharfen Bruch zwischen dem vortheosophischen und dem
theosophischen Steiner postulierten, zu revidieren; seine entsprechende Kritik, auch an meinen

Deutungen (Bd. 8.2, LCIII), besteht insofern zu Recht. Allerdings führt Clements Interesse,
Steiner als Philosophen gegenüber dem Theosophen aufzuwerten, meines Erachtens dazu,
dass die Proportion völlig aus der Balance gerät. Konzeptionelle Unterschiede werden
negiert oder marginalisiert, neue Inhalte in Steiners theosophischer Phase schweben wie
unabhängig neben der überstark hervorgehobenen Kontinuität. Dazu ein Beispiel: Wenn
sich inhaltlich-semantische Unterschiede nicht mehr leugnen lassen (und fairerweise
verschweigt Clement dies nicht), sollen sie der Sache nach gleichwohl nicht existieren. So

gebe es bei Steiner seit 1905 «zwei weitere Stufen des übersinnlichem Erlebens -
Imagination und Inspiration», mit denen Steiner «die grundlegenden epistemologischen
Bestimmungen der Philosophie der Freiheit [Druck 1894] wieder aufgreife]». Clement sieht

nun genau, dass von diesen «Stufen» in der Philosophie der Freiheit keine Rede ist, behauptet

aber dennoch, von ihnen sei «der Sache nach auch schon 1894 die Rede gewesen» (Bd.
8.2, XXXVII). In dieser Situation von der gleichen «Sache» zu sprechen, scheint mir
unangemessen, weil das komplizierte Verhältnis von Ähnlichkeiten und Unterschieden damit
glattgebügelt wird. Zudem kommt Clement damit nahe an einen performativen
Selbstwiderspruch. Denn die Quellentexte, die er zur Erläuterung anfuhrt, stammen ausnahmslos aus
der Theosophie. Wenn man keine nahezu schizophrene Trennung zwischen Material und
Theorie vornehmen will, muss man in komplexerer Weise sagen, wie sich vortheosophische
und theosophische Theorien und Inhalte bei Steiner verbinden. Gleichwohl: Die Geschichte
der Transformation von Steiners Denken ist zu revidieren, und hier liefert Clement
bedenkenswerte Anstöße.

Mit Clements Interesse an der Philosophie verbindet sich schließlich ein weiteres Defizit,
das in seinen Dimensionen allerdings dramatisch ist. Die Geschichte von Steiners Vorstellungen

zur Entwicklung des Kosmos und der Menschheit sind nicht ohne naturphilosophische

und naturwissenschaftliche Kontexte der Jahrzehnte um 1900 zu verstehen. Über das

Kapitelchen zu den «naturwissenschaftlichen Kontexten» im Umfang von zusammengenommen

acht Druckseiten (Bd. 8.2, XXIII-XXXI) hinaus, in dem kurz Goethe und Ernst
Haeckel zur Sprache kommen, fehlt praktisch alles: Geschichte der Astronomie: nichts.
Geschichte der Geologie: Fehlanzeige. Geschichte der menschlichen Kulturen: weitgehend ab-



Rezensionen — Comptes rendus 467

wesend. Evolutionstheorie, Charles Lyell, Darwinismus: homöopathische Spuren. Clement
bietet zumindest en passant auch eine Begründung für diese Leerstellen: Steiner habe seine

«kosmogonischen» Vorstellungen «zunächst in das Gewand der mystisch und esoterisch

ausgerichteten Theosophie gekleidet» (ebd., LXXXV). In dieser Metapher kommt erneut
das Problem von Clements theosophiekritischem Ansatz zum Tragen: Die Theosophie sei

nur ein «Kleid», eine äussere Angelegenheit, zudem noch, anders als die Steiner
zugeschriebene philosophische Klarheit, «mystisch und esoterisch ausgerichtet». Emeut wird
Steiner philosophisch zu Lasten der Theosophie aufgewertet.

Dafür zahlt Clement einen hohen Preis. Denn in den hier edierten Texten stehen Fragen
der Erkenntnistheorie gerade nicht im Zentrum, vielmehr sind sie auf die Einleitung in
«Aus der Akasha-Chronik» und auf ein eingeschobenes Kapitel in der «Geheimwissenschaft»

beschränkt. Im Mittelpunkt stehen vielmehr Konzepte und Inhalte der Naturwissenschaft,

und diese werden von Clement im Kommentar manchmal beiläufig behandelt, über
weite Strecken aber fehlen sie ganz. Das massivste Indiz für diesen Mangel ist der
«Stellenkommentar» dieses Doppelbandes. In den früheren Ausgaben waren diese Erläuterungen
ein Herzstück der wissenschaftlichen Arbeit, im letzten Band aus dem Jahr 2017 umfassten
sie über hundert Seiten. In diesem Doppelband 8.1/8.2 finden sich neun Seiten - und das

angesichts einer immensen Auseinandersetzung Steiners mit der Naturwissenschaft seiner
Zeit und einer überbordenden Masse von Fragen: Wie ist Steiner in die Evolutionstheorien
seiner Zeit einzuordnen? Dies ist ein, vielleicht das Schlüsselthema seiner Kulturtheorie, die

Philosophie eingeschlossen. Oder: Wo liegen die Wurzeln eines Weltgedächtnisses, das die
«Akasha-Chronik» zu sein beansprucht? Immerhin legt Wouter Hanegraaff, der das Vorwort

beigesteuert hat, hierzu eine spannende These vor, indem er Theorien eines
«psychometrischen» Gedächtnisses im Hintergrund von Steiners theosophischen Vorstellungen
postuliert. Oder: Wie ist seine Konzeption der Entwicklung der Materie aus dem Geist und
ihre Rückkehr dorthin zu verstehen (s. Bd. 8.1, 14. 18. 242)? Die große Frage nach dem
Verhältnis von Gnosis, Theosophie und Anthroposophie hat hier einen Ort. Last but not
least: Welche Rolle spielen die theosophischen Vorlagen hinsichtlich der von Steiner
postulierten «Rassen»: der «Rmoahals», der «Tlavatli» oder «Turanier»? Wenn man Steiners

Vorstellung von Rassen nicht verdrängen und sie diskutieren will - wo, wenn nicht hier?
Clement geht diesen brisanten Themen, dem ganzen Syndrom von Evolution und Rassen,

von «Fortschritt» und «Degeneration», aus dem Weg. Schwierig wäre ein Kommentar nicht

gewesen, wissenschaftliche Literatur dazu gibt es.

Ich bin mir darüber im Klaren, dass man nicht alles machen kann, aber wenn man von
diesen Fragen zur Weltgeschichte praktisch keine thematisiert, verfehlt man das Zentrum
der hier edierten Schriften Steiners. Und weil die naturwissenschaftliche Dimension fehlt,
wird Steiner von der allgemeinen Kulturgeschichte isoliert, er erscheint als ein
(philosophierender) Solitär. Vielleicht wäre das bei einer kooperativen Analyse dieser Texte durch
eine Gruppe von Wissenschaftlerinnen nicht passiert.

Freiburg/Schweiz Helmut Zander



468 Rezensionen - Comptes rendus

Heiner Wilmer, Hunger nach Freiheit. Mose - Wüstenlektionen zum Außrechen, unter
Mitarbeit von Simon Bialiowons, Herder, Freiburg im Breisgau, 2018, 224 S.

Das hier zu besprechende Buch zeichnet aus, dass es verschiedene Stränge ineinander
verknüpft, die mit Religion, Philosophie, Geschichte, Kunst und Kultur zu tun haben. Es

ist formal und layouttechnisch vorbildlich umgesetzt. Autobiografische, professionell-berufliche

und spirituell-religiöse Momente werden narrativ fein in ein Gesamtkunstwerk
gedreht und kunstfertig ineinander verwoben. Der 1961 im Emsland geborene (Haupt-)
Autor geht beinahe wie eine Mutter vor, die ihrer Tochter bedächtig einen dichten Haarzopf

aus mehreren Stränen bindet. Und die Tochter ist in diesem Bild der Leser bzw. die
Leserin, er bzw. sie wird reich beschenkt. Dabei wird viel vom Leben des Ordensmanns
und Autors offenbar, von seinen «beruflichen» Erfahrungen als Manager auf verschiedenen

Ebenen, zuerst als Lehrer, dann Direktor einer Ordensschule bzw. in seiner Funktion
als Ordenssuperior der mehr als 2'100 Personen umfassenden Kongregation der Herz-
Jesu-Priester in Rom von 2015-2018. Unterdessen wurde der Autor P. Wilmer, der 2013
schon im selben Verlag ein Buch mit dem kantigeren Titel Gott ist nicht nett: Ein Priester

fragt nach seinem Glauben herausgab, zum katholischen Bischof von Hildesheim
ernannt. Aus einer weltweit reisenden Leitungskraft wird nun eher eine Führungsgestalt
in einer Funktion «vor Ort», in welcher bekanntlich sensibel mit Reisetätigkeit und
Absenzen umgegangen wird und die das Konzil von Trient seinerseits mit einer «Residenzpflicht»

versah.
Das spirituell-religiöse Moment, wie es oben genannt wurde, ist unbestritten die zentrale

Achse vorliegenden Buches, das Wilmer mit Hilfe von Simon Bialiowons veröffentlichte.

Wir haben es beim Buch mit einer Lebens-Lesehilfe zu tun, einem Ratgeber, ohne
dass im eigentlichen Sinne harte Lektionen (vgl. Untertitel) erteilt werden würden: In der
Gestalt des biblischen Mose wird dabei eine sehr dynamische, ja paradoxe und lebensnahe

Erfahrung präsentiert. Laut Autor ist diese Figur näher an der Moderne als Abraham
(35). Einerseits wird diese grosse Gestalt der jüdisch-christlichen sowie auch muslimischen

Ideenwelt den Leserinnen präsentiert, andererseits über sie auch heutiges, modernes

Leben existentiell erschlossen. Dieser doppelte Zugang ist eine ungemeine Stärke des

Werkes. Mose tritt als Interpretationshilfe auf - für ein «zerbrechliches» Leben mit Gott.
Die Grosserzählung des Mose, der gut gebildet sein Volk aus Ägypten und bis an die
Grenze des Gelobten Landes führt, der als Totschläger ein Gottsuchender war und mit
ihm schliesslich sich in Auseinandersetzungen verstrickt, wird damit weitergeschrieben;
sie ist nicht zu Ende. Wilmer, der wie der biblische Mose in jungen Jahren stotterte
(eindrücklich 119-124), eignet diese Gestalt sprachstark sich selbst und seinen Leserinnen
an. Dabei wird zuvorderst der Führungsaspekt des Exodus-Protagonisten umkreist und
zentral bedacht. In unserer Zeit, die auch eine Zeit des Mobbings und Burnouts ist, hinein
wird dies getan. Wilmer bietet hochinteressante Aussagen zu Leadership und
Führungskompetenz; O-Ton Wilmers etwa: «Ich bin überzeugt davon, dass es die Position eines
Leiters mit sich bringt, dass man auf ihn eintrommeln darf, dass er auch unberechtigte
Vorwürfe aushalten muss.» (71). Neben dieser sehr oft erfahrbaren «Sozialhygiene» geht
Wilmer zudem eindrücklich auf die «Einsamkeit» und das «Alleinsein» von Führungspersonen

ein. Gewiss, Wilmer bleibt nicht bei diesen drückenden Momenten von
Menschenführung stehen, sondern er zeichnet Führung als etwas äusserst Dynamisches und

Aufregendes, das auch das Moment des Verrückten umfasst (131-147). Dieser im positiven

Sinne kindliche Sinn zeichnet Wilmer aus - es gilt für alle, das Staunen (thaumazein)
im Leben nicht zu verlieren.



Rezensionen - Comptes rendus 469

Etwas irritierte den Autor dieser Zeilen anfänglich, dass Mose quasi als historische
Gestalt tel-quel gesehen wird, er also vom historisch-kritischen Blick freigespielt wird. Das
ist aber der Gesamtanlage des Buches geschuldet und sicherlich stimmig. Dass es also

um eine sehr grosse, verdichtete Narration geht, zeigt das Buch eindrücklich dort, wo es

sich um den Einbezug von Rezeptionen und Interpretationen aus den drei abra-
hamitischen Religionen bemüht. Mit sehr viel Liebe zum Detail und zur Sprache wird
diese, heute zurecht geforderte, nicht als political correctness abzutuende, Weite umgesetzt:

Wilmer greift in seinem Duktus auf jüdische, christliche und muslimische
Einschätzungen und Exegesen zurück, er bindet diese zusammen und vertieft alles noch in
einem menschlich grundlegenden existentiellen Fundament, ohne dass dieses Fundament
in Gefahr läuft, eng, festbetoniert und träge zu sein. Was würde wohl der zitierte Gelehrte
Raschi zu Wilmers Buch sagen? Den fest in seiner Religion und Kultur verwurzelten
Autor P. Wilmer kennzeichnet also insgesamt eine angenehme Weite: Ein jeweils grosser
Florizont im Kleinen tut sich auf, Wilmer liebt wie die christlich(-mystische) Tradition
das Paradoxon und das Mysterium (vgl. 92/93), er hat auch nicht Antworten auf alle
Fragen, wie es das Kapitel III, quasi und buchstäblich «im Angesicht des Todes», klar
und deutlich macht. Dazu differenziert Wilmer sauber und präzise, so etwa: «Glauben,
das wird klar, ist Erinnerung, aber keine Nostalgie.» (193) Nicht zuletzt plädiert er in all
den biografischen Zugängen für ein abstraktes Gottesbild, das letztlich einen stärkeren
Link zur Humanität aufweise - spannend für einen Ordensmann aus dem breiten Strom
der Herz-Jesu-Frömmigkeit mit ihrer doch auch oft sehr konkreten Symbolik und einem
sehr menschlichen Gottesbild.

Kreativ und faszinierend sind, wie anfänglich bereits betont, die autobiografischen
Erzählungen Wilmers, die nach und nach in das Buch eingespielt werden. Erstaunlich viel
Persönliches wird dabei dargeboten. Der Autor «entblösst» sich ein Stück weit, er zeigt
Haut. Das kann nicht nur für den bzw. für die interessant sein, der bzw. die ihn nicht
kennt, sondern ist es vor allem auch für denjenigen bzw. für diejenige, der bzw. die schon
mit dem Ordensmann zu tun hatte. Die gebotenen Bilder sind authentisch. Biografie und
Theologie schliessen sich zwischen den Buchdeckeln nicht nur nicht aus, sondern
verschmelzen schier ineinander zu prägnanten Aussagen, «jeder von uns [...] muss zu
seinem eigenen Berg Horeb wandern» (86). Der Autor hat mitsamt seinem Koautor - die
Zusammenarbeit der beiden wird nicht vollständig geklärt - grosses Talent darin, Ebenen
zu verbinden, Zöpfe zu flechten, und dabei die spirituelle Ebene des Lebens in einer
christlich-existentiellen Sprache kraftvoll zum Ausdruck zu bringen. Dass das alles weder

banal, unpolitisch noch belanglos ist, wird an vielen Stellen deutlich. Ich nehme hier
nur eine Stelle heraus: «Die Vorstellung, als Diözesanpfarrer allein oder nur mit einer
Haushälterin in einem riesigen Pfarrhaus zu leben, die schreckte mich.» (98). Es ist doch
ein gutes Zeichen, wenn Menschen, die in solcher Offenheit und Ehrlichkeit eigene
Erfahrungen verdichten, zu Führungskräften ernannt werden. Man darf gespannt sein, welche

Akzente der Ordensmann Wilmer als Bischof in seiner neuen Aufgabe zu setzen
vermag.

Drei kleinere, vielleicht etwas kritische Lektüreeindrücke sollen an dieser Stelle nicht
fehlen - Rezensionen dürfen ja keine Lobpreisverantsaltungen sein: Zuerst hätte ich mir
nach der Einleitung etwas mehr an Impressionen und Interpretationen von Wilmers
Afrikaaufenthalt erwartet, weil diese Reise nach eigenen Angaben ihm Moses doch neu
erschloss. Dazu gibt es vielleicht manche Stellen im Buch, die etwas redundant werden,
so z.B. S. 109, 121, 122, wo es um Aaron als sprachfähigen, brüderlichen Mose-Ersatz
geht. Drittens hätte ich das bestimmt aussagekräftige Lied Reinhard Meys zur «Einsam-



470 Rezensionen - Comptes rendus

keit» eher paraphrasiert als zur Gänze wiedergegeben, nicht nur weil dadurch der Text im
Layout etwas bricht. Das alles aber kann den überaus positiven Gesamteindruck des Bandes

nicht nur annähernd schmälern.
Möglich bzw. wahrscheinlich ist, dass das Buch nur eine spezifische Gruppe von

Leserinnen und Lesern anzusprechen mag; also eine Gruppe, die einen christlich-kulturellen
Hintergrund besitzt, auf der spirituellen Suche ist, und eine gute Bildung aufweist. Aber
Wilmer und Biallowons suchen die Weite, und das ist nicht gekünstelt oder stilisiert,
sondern echt! Und Bücher gehen ihre eigenen Wege. Es wäre also zu wünschen, dass auch
Menschen über den vorher geschilderten Tellerrand zum Buch greifen. Für die verschiedensten,

reichhaltigen Impulse in unterschiedlichste Richtungen also, für diesen kräftigen,

dichten Haarzopf, der am Ende bleibt, ist den Autoren zu danken. So bleibt am
Schluss nur noch, dem Band und insbesondere seiner in ihr verarbeiteten Theologie und

Spiritualität der sonnenumflutenden Horizonte (vgl. Titelbild), im Anschluss an den
biblischen Mose und seinem «Hunger nach Freiheit», eine weite Verbreitung zu wünschen!
Vielleicht auch in der Form von in andere Sprachen übertragenen, etwas gekürzten
Varianten. Das wäre erfreulich.

Freiburg/Schweiz David Neuhold

Daniela Stauffacher, «In this place we are very far away from God». Raum und Religion
im Jungle von Calais, Zürich, Pano Verlag, 2018, 190 S.

Mit der Räumung und Schliessung durch die französischen Behörden im Oktober 2016
wurde die als «Jungle» (auch «New Jungle» oder «Jungle II») von Calais weltweit
bekannt gewordene provisorische Flüchtlingssiedlung nach knapp zwei Jahren Existenz
definitiv Geschichte. Das Gebiet «La Lande», wo Tausende von Migranten aus Afrika, dem
Nahen Osten und Asien in einfachen Zelten und improvisierten Hütten auf eine Gelegenheit

gewartet hatten, um den Ärmelkanal zu über- oder unterqueren und auf diese Weise
nach Grossbritannien zu gelangen, ist inzwischen aufwendig renaturiert worden und soll
nurmehr Ornithologen und Naturliebhaber anziehen. Allerdings hatte der «Jungle»
verschiedene Vorgänger in der Umgebung von Calais - und unzählige Nachfolger überall
auf der Welt. Insofern ist das Phänomen solcher Flüchtlingssiedlungen ephemer und
permanent zugleich.

In ihrer mehrfach - unter anderem mit dem Fritz-Stolz-Preis der Schweizerischen
Gesellschaft für Religionswissenschaft - ausgezeichneten Masterarbeit, die nun als Buch
vorliegt, will Daniela Stauffacher den bereits wieder verschwundenen Jungle von Calais
dokumentieren und damit zur «Sichtbarmachung eines zeitgenössischen Phänomens im
Zusammenhang mit illegalisierter Migration in Europa» beitragen (141). Besonderes
Augenmerk gilt der Rolle der Religion, genauer: der Frage, inwiefern Religion im Jungle
Orientierung für soziales Handeln leistet(e) und das Leben der Bewohner strukturiert(e).
Dabei werden materialisierte Formen von Religion, insbesondere religiöse Kultstätten,
ebenso wie immaterielle Formen, z.B. sprachliche Äusserungen, in den Blick genommen.

Trotz der pitoyablen Zustände im Jungle lehnt die Autorin eine Viktimisierung der
Bewohnerinnen und Bewohner ab. Vielmehr unterstreicht sie deren Handlungsfähigkeit
(Agency) und verweist in diesem Zusammenhang auf die mit Hilfe von NGOs aufgebaute,

beachtliche Infrastruktur mit Moscheen, Kirchen, Schulen, Restaurants, Läden, Coif-
feursalons und vielem mehr. Organisiert wie eine kleine Stadt, sei der Jungle keineswegs



Rezensionen - Comptes rendus 471

ein «Nicht-Ort» (Marc Augé) gewesen und auch kein idealtypisches «Lager», in dem das

«nackte Leben» (Giorgio Agamben) zutage tritt (13). Das Stadtbild und die Demographie
veränderten sich freilich laufend, waren die Bewohner doch allein deshalb «gekommen,
um zu gehen» (104, Bildlegende).

Stauffacher legt eine religionswissenschaftlich motivierte, sozialwissenschaftlich
inspirierte Ethnographie des Jungle vor, die auf drei Sequenzen Feldforschung im Zeitraum
von Januar bis April 2016 basiert. Der Zugang zum Feld erfolgte über eine NGO und
anschliessend nach dem Schneeballprinzip, wobei ihr als Frau explizit religiöse Räume

nur bedingt offen standen und ihr als Aussenstehende das staatlich bereitgestellte
Containerdorf «Centre d'Accueil Provisoire» gänzlich verschlossen blieb. Die Bewohner jenes
Teils des Jungle, in dem sich die Autorin mehr oder weniger frei bewegen konnte, waren
«allesamt nichteuropäische Männer» (23), während die Frauen und Kinder in einem
separaten, geschlossenen Teil, dem «Centre Jules Ferry», lebten. Die Voraussetzungen für
eine teilnehmende Beobachtung waren also alles andere als optimal, und die in vielerlei
Hinsicht widrigen Umstände brachten die Forscherin gelegentlich in heikle Situationen.

Im Anschluss an Vorwort und Einleitung gliedert sich das Buch in die drei Teile
«Methodisches», «Empirisches» und «Analytisches», gefolgt vom Literatur- und Quellenverzeichnis

sowie einem Appendix, der ausführliche «Feldberichte» mit Zusammenfassungen

und Abschriften der geführten informellen Gespräche enthält (156-190). Nicht im
Buch abgedruckt sind hingegen die Transkripte der vier Interviews. Der Textteil ist mit
32 Farbfotos der Autorin illustriert, leider jeweils ohne Angabe des Aufnahmedatums. In
theoretischer Hinsicht stützt sich Stauffacher auf einschlägige sozialwissenschaftliche
Autorinnen und Autoren wie Emile Dürkheim, Pierre Bourdieu, Judith Butler und Martina

Low und macht deren Ansätze meist gekonnt für ihre eigene Analyse fruchtbar.
Gleichzeitig merkt man dem Buch seinen Entstehungskontext als wissenschaftliche
Qualifikationsarbeit stellenweise deutlich an. Eine stärkere redaktionelle Bearbeitung vor
der Veröffentlichung und ein professionelles Korrektorat hätten dem Buch gut getan.

Die Stärke von Stauffachers Studie liegt in der aufmerksamen und detailreichen
Beschreibung des «Empirischen» im mittleren, mit 75 Seiten umfangreichsten Teil des
Buches. Hier schildert die Autorin Begegnungen und Gespräche mit ihren Informanten,
beschreibt die vorgefundene Infrastruktur und beobachtet die soziale Interaktion zwischen
den Bewohnern des Jungle. Schlüsselpersonen sind Salomon, der Community-Feader der
Äthiopier und Church-Manager der koptischen Kirche, Teferi, ein in Grossbritannien
ansässiger Theologe, der die als «Presbyterian» angeschriebene, von Stauffacher jedoch
als evangelikal identifizierte Kirche betreute, und verschiedene Angehörige der Familie
Qabbani, die die Autorin in die syrisch-muslimische Community einführten. Dabei
gelingt es Stauffacher einerseits, die Missionsaktivitäten evangelikaler Kreise (u.a. der «Miracle

Street» von Steve Lee) nachzuzeichnen, und andererseits, die spirituelle Not
muslimischer Jungle-Bewohner einzufangen, die die hygienischen und psychischen
Reinigungsgebote vor einem Moscheebesuch nicht erfüllen konnten und deshalb jeglicher
religiöser Praxis entsagten. Darauf bezieht sich auch das englischsprachige Zitat im
Buchtitel.

Nun ist Stauffacher weder die Einzige noch die Erste, die sich mit dem Jungle
auseinandersetzt. Wie sie selbst schreibt, schien der Jungle für Journalisten, Wissenschaftlerinnen

und Aktivisten jeglicher Couleur zeitweise «eine Art Ausflugsziel geworden zu sein»
(175). In Medienberichten, die vor und während Stauffachers Feldforschungsaufenthalten
publiziert wurden - etwa die dokumentarischen Arbeiten des französischen Architekten
Cyrille Hanappe oder Beiträge im Westschweizer Radio RTS -, kamen durchaus auch re-



472 Rezensionen - Comptes rendus

ligiöse Aspekte zur Sprache, die von Stauffacher aber bedauerlicherweise nicht rezipiert
werden. Generell ist ihre Quellenbasis dünn; fast scheint es, als referiere die Autorin
lieber eigenes statt fremdes Material, obwohl letzteres ihre Darstellung und Analyse
zweifellos bereichert hätte.

Bern David Zimmer


	Rezensionen = Comptes rendus

