Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 112 (2018)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus 389

1. Antike
Bilder: Kunst, Monument, Gottesvorstellung

Mark Lehner/Zahi Hawass, Die Pyramiden von Gizeh. Aus dem Englischen von Martina
Fischer, Renate Heckendorf und Cornelius Hartz (Originalausgabe: London, Thames&
Hudson, 2017), Darmstadt, Philipp von Zabern, 2017, 560 S.

Die Pyramiden von Gizeh gehdren nicht nur zu den gréBten und faszinierendsten, sondern
zugleich zu den ritselhaftesten religiosen Bauwerken der Menschheit. Nicht allein die Di-
mension der bereits in der Antike zu den Weltwundern gezihlten Anlagen, sondern viel-
leicht noch mehr die organisatorische und technische Leistung ihrer Erbauung in nur weni-
gen Jahrzehnten lassen selbst die heutigen, an technische Errungenschaften gewohnten
Menschen immer wieder von neuem staunen und sogar an die Notwendigkeit {ibermensch-
licher Einfliisse glauben. Mit dem Werk von Mark Lehner, fithrendem Experten auf dem
Gebiet der Pyramidenforschung, und Zahi Hawass, Grabungsinspektor auf dem Gizeh-Pla-
teau sowie langjéhrigem dgyptischen Antikenminister, liegt nun bereits kurz nach der engli-
schen Ausgabe auch in deutscher Ubersetzung eine Publikation vor, die den Anspruch erhe-
ben darf, «state of the art» auf diesem Gebiet zu sein.

Das Buch ist das vollreife Ergebnis einer iiber vierzig Jahre langen Arbeit, die den beiden
Autoren wihrend ihrer Studienzeit an der Yale-University unter der Agide ihres gemeinsa-
men Mentors, dem Agyptologen William Kelly Simpson aufgetragen wurde, und durch den
Lektor Colin Ridler mit dem Verlag Thames&Hudson vereinbart worden war. Das bedeu-
tet, dass die Entstehung des Buches «wahrscheinlich lénger als der Bau der Cheops-Pyrami-
de gedauert hat» (9). Angesichts der populér-esoterischen Theorien iiber die Entstehung
und das Alter der Pyramiden von Gizeh ist es aufschlussreich, dass Lehner selbst am Be-
ginn seines Studiums noch Anhinger des «schlafenden Propheten» Edgar Cayce war, der
behauptet hatte, die Kultur des alten Agypten sei in Atlantis begriindet worden. Nachdem er
sein Studium an der American University of Cairo begonnen und sich immer intensiver in
die altdgyptische Kultur eingearbeitet hatte, entfernte er sich jedoch mehr und mehr von
diesen Ausgangspunkten und leitete bald verschiedene Ausgrabungsprojekte, in denen er
u.a. die konkreten Vorginge und Techniken des Pyramidenbaus experimentell zu rekon-
struieren vermochte.

Da sich das Buch geméB Simpsons Auftrag an Jean-Philippe Lauers Klassiker Die K-
nigsgrdber von Memphis orientiert und auf eine moglichst breite Leserschaft hin konzipiert
ist, wird in angenehm unpolemischer Weise zumindest auf ein paar Seiten auch auf die «al-
ternativen Theorien» eingegangen, denen gemeinsam ist, dass sie «das reiche Material, das
von echten Menschen und ihrer Gesellschaft in der 4. Dynastie zeugt», geflissentlich igno-
rieren und den koptischen und arabischen Legenden schlieBlich niher stehen als den vor-
handenen und jedermann zugénglichen Dokumenten. In 20 iibersichtlichen, anschaulich
reich und inhaltlich instruktiv illustrierten Kapiteln erhilt der Leser einen umfassenden
Uberblick {iber nahezu alle mit den Pyramiden verbundenen Themen und Fragestellungen,
von den Anfingen des Pyramidenmotivs bei den frithdynastischen Mastaba-Grébern iiber
die Entwicklung der Pyramidenanlagen bis hin zu vielen Detailfragen des konkreten Pyra-
midenbaus, von der Geschichte der Pyramidenforschung iiber die Werke in der Umgebung
der Anlagen bis zur Funktion der Pyramiden, von den Gegebenheiten der &gyptischen Geo-



390 Rezensionen — Comptes rendus

graphie iiber die Nachgeschichte der Bauwerke bis zu gegenwirtigen Projekten auf dem
Gizeh-Plateau. Ergénzt wird das alles durch komprimierte und klug eingefiigte Einschiibe,
etwa zum Verstindnis der Mumifizierung oder zur dgyptischen Anthropologie.

Dies alles wird in einer angenehm lesbaren, leicht fasslichen und daher nicht nur fiir Spe-
zialisten verstidndlichen Form présentiert, was anscheinend in der angelsdchsischen For-
schung héufiger als in der deutschsprachigen gliickt, vielleicht weil man dort wissenschaft-
liche Forschung nicht so unldsbar mit bestimmten Sprachformen identifiziert. Dabei stellt
das Buch nicht bloB ein Sammelbecken der bisherigen Ergebnisse dar, sondern présentiert
auch eigene Thesen der Autoren, die umso stirkeres Gewicht haben, als sie mit aktuellen
Forschungsprojekten verbunden sind. Vor — oder hinter — allem aber ist es angesichts der
gegenwirtigen Sozialstrukturen in der wissenschaftlichen Altertumsforschung auffallend zu
sehen, wie sich in diesem Produkt zugleich eine nahezu lebenslange Forscherfreundschaft
dokumentiert, die anschaulich vor Augen stellt, zu welchen Leistungen geduldige gemein-
same Arbeit fiihren kann. Also auch mit diesem Aspekt zeigen sich die Autoren ihrem The-
ma angemessen.

Stuttgart Roland Halfen

Kai Widmaier, Bilderwelten: Agyptische Bilder und dgyptologische Kunst. Vorarbeiten fiir
eine bildwissenschafiliche Agyptologie (Probleme der Agyptologie 35), Leiden/Boston
Brill, 2017, XLII + 669 S.

Die Kalksteinbiiste der Kénigin Nofretete gilt als Prunkstiick des Berliner Agyptischen Mu-
seums und als Inbegriff altdgyptischer Kunst schlechthin. Dabei ist gleichzeitig unstrittig,
dass die Biiste keineswegs etwa als Auftragsarbeit um ihrer selbst willen hergestellt wurde,
sondern als werkstattinternes Anschauungsmodell bei der Fabrikation von Kult- und Repré-
sentationsstatuen diente. Dementsprechend wurde die Biiste mit der Aufgabe Amarnas
zwecklos und in den Werkstattrdumen achtlos zuriickgelassen. Die Qualifikation als kiinst-
lerisches Meisterwerk verdankt sich offenbar der modernen Rezipientenperspektive und
geht nicht von den urspriinglichen Produktionsabsichten und der zeitgendssischen Wahr-
nehmung aus (bes. 105-109).

Trotz derartiger Diskrepanzen spricht man in der Agyptologie dennoch selbstverstindlich
und hédufig unreflektiert von «dgyptischer Kunst» und analysiert dgyptische Bildwerke mit
den (vor dem Hintergrund friihneuzeitlicher Entwicklungen in Europa etablierten) Metho-
den der kunstgeschichtlichen Forschung. Gegen diese nach seinem Urteil auf einem oft
unbeachteten Theoriedefizit beruhende Praxis argumentiert Kai Widmaier in seiner 2012
von der Philosophischen Fakultét in Gottingen als Dissertation angenommenen und 2013
mit dem Christian-Gottlob-Heyne-Preis sowie dem Dissertationspreis des Universitdtsbun-
des ausgezeichneten Studie.

Nach Vorwort, Abbildungs- und Abkiirzungsverzeichnissen, deutschem und englischem
Abstract (IX—XLII) und der Einleitung (1—4) zeichnet der forschungsgeschichtlich orien-
tierte Teil I (7-150) die dgyptologische Verwendung des Begriffs «Kunst» kritisch nach.
Ausgangspunkt ist u.a. die Studie von Hans Belting, Bild und Kult. Die Geschichte des Bil-
des vor dem Zeitalter der Kunst (Miinchen 1990), wonach erst mit der Herauslésung von
Bildern aus kultisch-religiosen Verwendungen im Zuge der Reformation von deren Wahr-
nehmung als «Kunst» die Rede sein kénne und eine Anwendung des Begriffs auf frithere
Epochen notwendig anachronistische Vorstellungen mit den betrachteten Objekten verbin-



Rezensionen — Comptes rendus 391

de. Dieses Theorieproblem wird in der Agyptologie nach dem Urteil des Vf. von drei Stra-
tegien unterlaufen (vgl. 454):

(1) Problembewusste Ansétze greifen trotz der anerkannten Schwierigkeit auf den Kunst-
begriff zuriick und versuchen, die dgyptische Situation in einer transkulturell komparatisti-
schen Perspektive analog zur neuzeitlichen europdischen zu erfassen und dabei den dgypti-
schen Besonderheiten Rechnung zu tragen (vgl. 20-34.35-62.63-79.355-374).

(2) Problemnegierende Ansétze fassen dgyptische Bildwerke dezidiert als Kunst auf und
behandeln sie als Objekte einer Kunstgeschichte europiischen Zuschnitts (vgl. 80—
121.240-279.286-297.328-355.355-374). Diese Rezeptionsperspektive, die die Objekte
sekundir zu «dgyptologischer Kunst» werden lisst, ist leitend bei der musealen Erschlie-
Bung fiir heutige Betrachter.

(3) Pragmatische Ansitze (etwa im Kontext archidologischer Methoden) gehen unreflek-
tiert von einem rein impliziten Kunstverstindnis aus und wenden eklektisch kunsthistori-
sche Perspektiven und Methoden an, ohne die eigenen Voraussetzungen und Terminologien
zu definieren (vgl. 210-216.240-279.381-389).

Teil II (153-449) veranschaulicht am Beispiel dgyptologischer Analysen von fiinf Materi-
al- und Themenkomplexen aus der 6.—12. Dyn., wie aus derartigen unsachgeméfen theore-
tisch-methodologischen Grundentscheidungen Fehlinterpretationen resultieren:

(1) Obwohl die Kunst der «ersten Zwischenzeit» (7.—11. Dyn.) dgyptologisch in der Regel
als «misslungen» und minderwertig interpretiert wird, lassen die Steintafeln in Privatgré-
bern von Provinzzentren in Mittel- und Oberégypten keine Hinweise auf eine eingeschrink-
te Funktionalitdt im Vergleich zu als kanonisch betrachteten Stelen erkennen. Zeitgends-
sisch diirften sie damit keineswegs als «misslungen» betrachtet worden sein (193-197).

(2) Verschiedene Forschungen korrelieren ohne Bestitigung durch «external evidence»
Stilgeschichte mit historischen Entwicklungen und leiten aus dem Stil dekontextualisierter
privater Grabstelen deren chronologische Stellung ab. Dagegen zeigen etwa die kontextuell
datierten Gréber von Qubbet el-Hawa (217-230) oder Holzstatuen in Residenznekropolen
der 5.—11. Dyn. (230-239) einen signifikanten Stilpluralismus, der die Annahme einer ziel-
gerichteten Entwicklung widerlegt.

(3) Die Regierungszeit Mentuhoteps II. ist durch Anderungen seiner Kénigstitulatur in
drei Zeitabschnitte zu unterteilen, die in der Forschung mit jeweils unterschiedlichen Stilen
verbunden werden, in denen sich politische Zeitereignisse widerspiegeln sollen. Nach der
Analyse des V{. handelt es sich bei dieser Taxonomie um eine «Form rezeptiver Homoge-
nisierung» (XXIV), die dem tatséchlichen Stilpluralismus nachweislich zeitgleicher Objekte
nicht entspricht (240-285): Es gibt sowohl eine «Gleichzeitigkeit ohne Ahnlichkeit» (272)
als auch eine «Ahnlichkeit ohne Gleichzeitigkeit» (279).

(4) Versuche, den Ubergang von der 11. zur 12. Dyn. stilhistorisch nachzuvollziehen, er-
weisen die Abhéngigkeit der Analysen von vorgefassten Urteilen iiber den Zusammenhang
von Ereignis- und Stilgeschichte und beruhen auf teilweise selektiver Materialauswahl
(285-322).

(5)Konigsstatuen der 12. Dyn. werden héufig als Portraits aufgefasst, in denen sich der
Charakter des Dargestellten oder auch bestimmte Zeitstimmungen abbilden sollen. Diese
Deutung geht auf die Renaissanceforschung des 19. Jh. zuriick und hat die neuzeitliche
Entdeckung des Individuums zur Voraussetzung. Zudem sprechen anthropologische Stu-
dien gegen die Existenz einer transkulturellen mimischen Ausdruckssprache. Die Wahrneh-
mung als Portrait verdankt sich damit eher modernen Sehgewohnheiten und musealer Pri-
sentationspraxis (322-374).



392 Rezensionen — Comptes rendus

Die vorgelegte Materialuntersuchung erweist fiir den Vf. die Problematik kunsthistorischer
Wahrnehmungsmuster ohne angemessene Beriicksichtigung der dgyptischen Entstehungs-
kontexte. Als methodischen Gegenentwurf formuliert er im Anschluss an Whitney Davies
eine «Stilterminologie, die sich auf den deskriptiven Charakter von Stil fokussiert» (XXVI):
Die «Stilbeschreibung» stellt zunéchst eine Ahnlichkeit zwischen Objekten fest, ohne diese
Relation bereits zu interpretieren. Bei unbewusster Orientierung des Produzenten an Objek-
ten aus seinem (zeitlichen, lokalen) Umfeld ist diese Ahnlichkeit als «Produktionsstil» zu
bestimmen, bei bewusster und beabsichtigter Orientierung an anderen Objekten als «inten-
dierte Stilistizitét». Zielt diese intendierte Stilistizitdt auf den Rezipientenkreis, der darin
einen Bedeutungshinweis erkennen soll, handelt es sich um «semantisch geladenen Stil».
Wesentlich ist, dass die Interpretation dieser Stilphdnomene nur auf der Grundlage von
aussagekriftigem stilexternem Material méglich wird — eine chronologische und historische
Lesart von &gyptischen Stilen ist angesichts der spezifischen Orientierung an Vorlagen
unmoglich, wie am Beispiel der Rezeption stilistischer Merkmale von K&nigsbildern der
12. Dyn. in der frithen 18. Dyn noch einmal veranschaulicht wird (374—449).

Teil III (453-538) rekapituliert zundchst die Ausfithrungen zu der als «igyptologische
Kunst» bezeichneten Rezeptionspraxis und unterscheidet diese neuzeitliche Betrachterper-
spektive scharf von der als Ziel wissenschaftlicher Analyse zu fordernden Rekonstruktion
im Horizont der Entstehungskontexte (453—479). Kiinftige bildwissenschaftliche Untersu-
chungen miissen daher alle unsachgeméfBen betrachterabhéngigen Pramissen, Konzepte und
Begriffe vermeiden, die das Fremde in Analogisierungen aufzulésen versuchen. Notwendig
ist stattdessen eine Sensibilisierung fiir das Irritierende, das sich dem Verstehen entzieht,
und Wissen um die Relativitit des eigenen Standpunkts als Chance auf dessen Korrigier-
barkeit (523). Besser, auf Zustindigkeit zu verzichten als imagindre «dgyptologische
Kunst» zu konstruieren (479-538).

Ein hilfreiches Glossar (539—554), die iiblichen Verzeichnisse (555—658) und einige Bild-
tafeln (659—669) beschlieBen die Arbeit.

Die Studie besticht durch die konsequente Radikalitét des verfolgten Ansatzes, auch wenn
der VT. sich streckenweise in Wiederholungen der immer gleichen Argumente und zahlrei-
chen Vor- und Riickgriffen verliert, wihrend die Zuriickweisung der in breiter Auseinan-
dersetzung mit der einschlégigen Literatur diskutierten Gegenpositionen mitunter apodik-
tisch, zu knapp und nicht immer iiberzeugend wirkt. Eine konzisere Darstellung wiére der
Nachvollziehbarkeit sicher dienlich gewesen. Die Berechtigung seines Grundanliegens
weist der V{. plausibel und materialfundiert nach, und dennoch bleiben Zweifel angesichts
des von ihm vertretenen etwas rationalistischen hermeneutischen Minimalismus: Gerade
weil es keinen direkten Zugriff auf die Vergangenheit gibt, kann doch (trotz gegenteiliger
Indizien) auch nicht kategorisch ausgeschlossen werden, dass der Schépfer der Nofretete-
Biiste von der Schonheit seiner Arbeit nicht ganz unberiihrt war und darin selbst mehr als
ein blofles Arbeitsmodell erkennen mochte...

Fulda Stephan Lauber



Rezensionen — Comptes rendus 393

Reettakaisa Sofia Salo, Die juddische Konigsideologie im Kontext der Nachbarkulturen.
Untersuchungen zu den Konigspsalmen 2, 18, 20, 21, 45 und 72 (Orientalische Religionen
in der Antike 25), Tiibingen, Mohr Siebeck, 2017, XV + 389 S.

Die Konigspsalmen gelten seit dem Kommentar Wilhelm M. L. de Wettes (1. Aufl. 1811)
und ihrer daran ankniipfenden formgeschichtlichen Ausgrenzung vor allem durch Hermann
Gunkel als eigene Gruppe im Psalter: Zwar weisen sie kein einheitliches Gattungsformular
auf und haben unterschiedliche Sitze im Leben, teilen aber neben dem Grundthema ein ge-
meinsames Motivreservoir und beriihren sich in topologischen Formulierungen.

Einer Auswahl aus dieser Psalmengruppe widmet sich Reettakaisa Sofia Salo in ihrer
2016 an der Evangelisch-Theologischen Fakultit in Miinster als Dissertation angenomme-
nen Studie: Sie behandelt die Form-, Literar- und Redaktionskritik der in ihrem Grundbe-
stand im allgemeinen vorexilisch datierten Konigspsalmen 2; 18; 20; 21; 45; 72 und be-
leuchtet vor dem Hintergrund der erzielten Ergebnisse die aus der Umwelt Israels aufgegrif-
fenen und adaptierten konigsideologischen Motive und Traditionen.

Weil gerade die Psalmen nur selten explizite Hinweise auf konkrete historische Veranlas-
sungen bieten, bleiben Rekonstruktionen ihrer entstehungsgeschichtlichen Hintergriinde
und literarischen Genese notwendig hypothetisch und basieren mitunter auf unsicheren und
eher subjektiv plausiblen Einzelentscheidungen. Das gilt natiirlich auch fiir diesen Beitrag:
Ein Vergleich nur etwa mit der einschldgigen Arbeit von Markus Saur (Die Kénigspsalmen.
Studien zur Entstehung und Theologie [BZAW 340], Berlin/New York 2004) zeigt neben
manchem forschungsgeschichtlichen Konsens, dass die Ergebnisse trotz dhnlich sorgfilti-
ger Analyse und Argumentation im Detail erheblich variieren kénnen.

Unter diesem grundsétzlichen (und unvermeidbaren) Vorbehalt steht die Argumentation,
wenn die Vfin den vorexilischen Grundbestand und dessen jeweilige(n) kultische(n)
«Sitz(e) im Leben» (Thronbesteigungs- und Bestitigungsrituale in Ps 21; 72, das Neujahrs-
fest in Ps 18; 21, militdrische Kontexte in Ps 20 und die kénigliche Hochzeitsfeier in Ps 45)
bestimmt, die nachexilischen Fortschreibungen davon abhebt sowie deren sukzessives
Wachstum nachzeichnet.

Am entschiedensten geht die Vf.in bei der Analyse von Ps 2 eigene Wege: Das Bild des
Zionskonigs in dem flir literarisch weitgehend einheitlich gehaltenen Text sieht sie trotz des
Riickgriffs auf Motive der vorexilischen juddischen Konigsideologie wegen der universalis-
tischen Ausprigung wesentlich (allerdings ohne eingehendere Belege oder Begriindungen
zu bieten) von achdmenidischen Vorgaben beeinflusst. Passend dazu nimmt sie als Entste-
hungskontext die restaurativen Hoffnungen nach dem Bau des Zweiten Tempels 515 v.
Chr. an, wobei sich in V. 1-3 damals erst kurz zuriickliegende machtpolitische Auseinan-
dersetzungen im Perserreich spiegeln sollen. Ein vorexilischer Grundbestand des Psalms
wird ausgeschlossen. (289-291)

Die altesten Fortschreibungen der iibrigen, im Kern tatsichlich vorexilischen Psalmen
wertet die Vf.in — eher apodiktisch — als Ausdruck von Hoffnungen auf eine Restitution des
davidischen Konigtums, wihrend sie flir ein (dann erst durch spétere psalterhermeneutische
Lektiire konstruiertes) urspriingliches messianisches Verstindnis keine Anhaltspunkte
erkennen will: Aussagen, die etwa wegen ihres hyperbolischen Charakters hdufig in diesem
Sinn gedeutet werden, seien tatsdchlich (wie auch viele der auBBerhalb des Psalters traditio-
nell als «messianische Weissagungen» aufgefassten Belege) als realpolitisch durchaus
realisierbar oder als topologische Formulierungen in Anlehnung an neuassyrische oder
persische Konigsideologie zu verstehen (vgl. bes. 268272 die Ausfiihrungen im Blick auf
Ps 72). In spéteren Fortschreibungen treten monarchische Erwartungen in den Hintergrund



394 Rezensionen — Comptes rendus

und konigliche HeilsverheiBungen werden auf das ganze Volk (vgl. Ps 18,31-32.47-48)
bzw. auf die Gruppe der «Armen» innerhalb der Gemeinde (vgl. Ps 18,26-28.49b; 45,5;
72,2.4b.12-14) tbertragen, oder aber der Heilskénig wird mit JHWH identifiziert (vgl. Ps
45 durch die Einbindung in den elohistischen Psalter).

Bei der Analyse der aus den Umweltkulturen adaptierten kénigsideologischen Motive und
Vorstellungen wird der traditionsgeschichtliche Befund fiir die einzelnen Psalmen «im
Regelfall in derselben Reihenfolge dargestellt» (6), namlich im Blick auf Parallelen und
Abhingigkeiten von Uberlieferungen aus Agypten, dem Hethiterreich, Mesopotamien
(Sumer, Babylon, Assyrien), Ugarit, der (aramiischen und phonizischen) Levante und dem
Achémenidenreich. Die Vf.in présentiert in diesem Analysebereich, der sicher den besonde-
ren Wert der Arbeit ausmacht, eine beeindruckende Materialfiille, die belegt, dass die
vorexilische Konigsideologie (wie in Ugarit und anderen levantinischen Kénigtiimern) «ein
Teil des Herrschaftsdiskurses des antiken Vorderen Orients war und ihre wichtigsten Moti-
ve und Motivkonstellationen mit den Nachbarkulturen teilte.» (331) Bei den meisten der
geprigten Bilder und Vorstellungszusammenhénge, die die sozialen, militdrischen, land-
wirtschaftlichen, juridischen oder kultischen Aufgaben des Konigs beschreiben und durch
die Darstellung seiner besonderen, privilegierten Nihe zur Gottheit legitimieren, handelt es
sich um Phinomene der longue durée: Sie «sind in verschiedenen Variationen tiber Jahrtau-
sende und in verschiedenen geographischen Regionen dhnlich belegt.» (332)

Ihre Verwendung in den Psalmen kann daher in der Regel nicht auf eine bestimmte textli-
che Vorgabe oder monokausal auf konkrete zeitgeschichtliche und kulturelle Konstellation
zuriickgefiihrt werden. Eine solche Moglichkeit erkennt die Vf.in lediglich im Blick auf die
Verbindung der geldufigen Motivkonstellation von «Sonne» und «Recht» mit dem zusétzli-
chen Element «Mond» in Ps 72,5, die sie auf araméisch-neuassyrischen Einfluss vor dem
Hintergrund der Astralisierung und Solarisierung der nordwestsemitischen Religionen im 1.
Jtsd. zuriickfiihrt. (239-245)

Ein Spezifikum der judédischen Koénigsideologie ist die Verkniipfung von Traditionslinien,
die in den Nachbarkulturen getrennt verlaufen. Dazu verweist die Vf.in auf die unterschied-
lichen Begriindungen fiir die erhoffte «Fruchtbarkeit des Landes»: Ps 21,4.7 erwartet diese
Fruchtbarkeit von der Segensmittlerschaft des Konigs, der die Gottheit wie in araméischen,
phonizischen und hethitischen Zeugnissen fiirbittend zur Regenspendung bewegt, Ps 72 da-
gegen nach dgyptischem und mesopotamischem Vorbild von der kéniglichen Ausiibung
von Recht und Gerechtigkeit — in diesen regenarmen Regionen war die Sicherung der
staatlichen Ordnung notwendige Voraussetzung u.a. auch der zentral organisierten und ge-
wihrleisteten Bewésserungstechnik. (332)

Das abschlieBende «Ergebnis» (331-335) der Studie fasst nicht nur wesentliche Einsich-
ten zusammen, sondern présentiert unvermittelt auch zuvor nicht eingefiihrte und begriinde-
te Thesen. So findet sich beispielsweise bei der Besprechung von Ps 72 (205-273) keine
Erlduterung, inwiefern der Psalm ein Beleg dafiir sein soll, dass «der altorientalische Herr-
schaftsdiskurs des 2. und 1. Jt.s kulturiibergreifend war und sich sogar derselben Texte be-
dientex». (332) Die von Martin Arneth (Sonne der Gerechtigkeit. Studien zur Solarisierung
der Jahwe-Religion im Lichte von Psalm 72 [BZAR 1], Wiesbaden 2000, 54-108) vertrete-
ne These einer Abhdngigkeit vom Krénungshymnus Assurbanipals (SAA 3,11) weist die
Vf.in zuriick (250. 259), andere konkrete Textvorgaben nennt sie nicht. Insofern bleibt die
Bemerkung, wie manche andere, ritselhaft.

Trotz derartiger Unklarheiten im Detail (und mancher stilistischer Schwerfilligkeiten)
erdffnet die Studie einen kenntnis- und materialreichen Einblick, wie sich in der literari-
schen Genese der Kénigspsalmen die «Hoffnung auf Gottesndhe in verschiedenen Situatio-



Rezensionen — Comptes rendus 395

nen und Epochen» (335) artikuliert — von der vorexilischen und frithnachexilischen Vorstel-
lung einer kéniglichen Heilsmittlerschaft zur Uberzeugung einer unmittelbaren Zuwendung
Gottes zu den Frommen und schlieBlich der (hier allerdings kaum behandelten) spéteren
Rezeption mit der Erwartung des endzeitlichen Heilsbringers.

Fulda Stephan Lauber

Peter Schiifer, Zwei Gotter im Himmel. Gottesvorstellungen in der jiidischen Antike, Miin-
chen, C.H. Beck, 2017, 319 S., Abb.

Wenn wir die jiidische Bibel lesen, begegnen wir einer Fiille von Gestalten in der gottlichen
Welt: Der Geist Gottes schwebt iiber den Urwassern (Gen 1,2), die S6hne Gottes treten vor
den Thron Gottes, unter ihnen auch Satan (Ijob 1,6), oder verbinden sich mit den Men-
schentéchtern und erzeugen die «Helden der Vorzeit» (Gen 6,1-4), Boten/Engel Gottes
steigen auf einer Leiter vom Himmel hinunter und wieder hinauf (Gen 28,12) oder begeg-
nen unerwartet den Menschen wie Hagar (Gen 16,7) oder Maria (Lk 1,26) und Josef (Mt
1,20; 2,13.19). Da gibt es auch die Weisheit, die seit Urzeit erschaffen ist und vor Gott zu
dessen Ergdtzen spielt und an den Menschenkindern ihr Ergétzen hat (Spr 8,22-31). Die
Tora wird als ein vorgeschopfliches Wesen beschrieben, das in Israel/Jerusalem seine
Heimstatt findet (Bar 3,32—4,1), und das Wort (hebr. dabar; aram. memrah; griech. logos)
Gottes wirkt in der Welt wie Regen und Schnee und kehrt nicht unverrichteter Dinge zu
Gott zuriick (Jes 55,10f). In der Welt der Visionen «thront ein Alter der Tage», d. h. ein
Hochbetagter oder Uralter, auf einem Flammenthron mit Feuerrddern (Dan 7,9) oder «eine
Gestalt wie ein Mensch(ensohn)» erscheint auf den Wolken des Himmels (Dan 7,13).

Diese vielfach bevolkerte himmlische Welt ist ebenfalls und noch intensiver in den wenig
bekannten jiidischen Schriften aus hellenistisch-romischer Zeit présent, zu denen auch die
Texte aus Qumran gehoren. In den apokalyptischen Schriften des Judentums dieser Zeit, die
das Neue Testament und das Christentum fundamental mitprégten, wird die himmlische
und irdische Welt zudem zum Kampfplatz zwischen géttlichen und widergéttlichen Méch-
ten und die Weltgeschichte zu einem Drama, in dem Gestalten wie der Menschsohn, der
Sohnes des Hochsten oder der Gesalbte (maschiach/Messias) Gottes eine wichtige und
letztlich siegreiche Rolle spielen.

Manche erachten dies alles als metaphorisches theologisches Sprachspiel, mit dem
menschliches Sprechen vom einen Gott nun einmal arbeiten muss. Es sind sozusagen er-
weiterte Anthropomorphismen, die alle nur Aspekte der einen Gottheit bezeichnen, welche
im Grundbekenntnis des schemd ‘ Jisra ‘el («Hore Israel!») als «einziger Gott» Israels (Dtn
6,4) proklamiert wird.

Peter Schéfer, dessen Kompetenz in Sachen antikes Judentum durch vielfache Beitrége,
auch hochspezieller Art, unbestritten ist, unterwirft alle diese biblischen und jiidischen
Vorstellungen einer kritischen historischen Uberpriifung und stellt sie in den Zusammen-
hang mit den parallelen christlichen Vorstellungen. Der ehemalige Judaistik-Professor in
Deutschland und den USA und heutige Direktor des jiidischen Museums sagt zu Beginn
seines Buches «Zwei Gotter im Himmel» programmatisch und schmerzhaft klar: «Zu den
beliebtesten Klischees nicht nur der jiidischen und christlichen Theologie, sondern auch des
religiosen Volksglaubens gehort die Annahme, dass das Judentum die klassische Religion
des Monotheismus ist, das diesem, wenn es ihn schon nicht erfand, dann doch wenigstens
endgiiltig durchgesetzt hat.» Das Christentum habe dann diesen proklamierten Monotheis-



396 Rezensionen — Comptes rendus

mus durch die Vorstellung der Menschwerdung des géttlichen Logos in Jesus von Nazaret
erweitert und schlieBlich durch die Lehre vom heiligen Geist als dritter gottlicher Person
vollends aufgeweicht. Die Reaktion des Judentums sei darauf die strikte Begrenzung auf
«den abstrakten Begriff des einen und einzigen Gottes» gewesen, wihrend die Christen um-
so eindriicklicher die Nihe Gottes in Christus verkiinden konnten. « Wir wissen heute, dass
so ziemlich nichts an diesem Idealbild einer historischen Uberpriifung standhélt.» (1f)

Das 2017 erschienene Buch von P. Schifer bietet auf nur 200 Seiten die Resultate einer
solchen historischen Uberpriifung, wobei stets auf vorausgehende, ausfiihrlichere Studien
des gleichen Autors und neueste deutsche, englischsprachige und israelische Arbeiten
verwiesen wird. Im ersten Teil (23-71) untersucht P. Schéfer alle Aussagen von Texten aus
der Zeit des Zweiten Tempels, in denen neben dem Gott Israels auch andere Gestalten
erwéhnt sind, die an der gottlichen Welt teilnehmen. P. Schéfer nennt die damit verbunde-
nen Vorstellungen «binitarisch», da in ihnen die gottliche Welt (mindestens) zweigestaltig
ist. Er beginnt bei der «Vision Daniels» in Dan 7 mit dem «beriichtigten Menschensohn
(bar enasch)», der als jugendliche Gestalt neben dem «Alten der Tage» in einen gottglei-
chen Status erhoben wird, und sieht in diesem Geschehen «den Ursprung und Anfangs-
punkt der nachfolgenden binitarischen Gestalten» (30). Solche Gestalten sind die personifi-
zierte Weisheit als Tochter Gottes oder Gespielin vor Gott, die in Jakob ihren Wohnsitz
findet und in der Weisheitsliteratur mit der Tora gleichgesetzt wird, oder der iiber alle
Gottheiten (elim) erhohte Mensch, in dem P. Schéfer den «Lehrer der Gerechtigkeit redivi-
vus» erkennt und Israel Knohl «einen direkten Vorldufer Jesu» sieht. Auch der Sohn Gottes
oder der Sohn des Hochsten in einem apokryphen Daniel-Text aus Qumran ist eine Gestalt,
die tiber die Engel hinaus «in eine bisher nie dagewesene Nihe zu Gott» geriickt wird und
von P. Schifer in engem Parallelismus zur Verkiindigungsszene in Lk 1,26-38 gesehen
wird. In den Bilderreden des &thiopischen Henochbuches wird Henoch selbst in ein himmli-
sches Wesen verwandelt, das als Menschensohn angesprochen wird, wéhrend im 4. Buch
Esra der aus dem Meer heraufsteigende Mensch als Gesalbter/Messias und «mein SOHN»
bezeichnet wird. Im Gebet des Joseph stellt sich Jakob — ganz &hnlich wie Jesus im Kolos-
serbrief 1,15 — als »Erstgeborenen vor allem Lebendigen» vor, und schlieBlich nennt Philo
von Alexandrien den Logos den «éltesten und erstgeborenen Sohn» Gottes und die Sophia
den «jiingeren Sohn» Gottes.

Die kurze «Uberleitung vom vorchristlichen zum nachchristlichen Judentum» (73-75)
dient der Situierung dieser vielgestaltigen géttlichen Welt in ihrem Verhéltnis zu dem, was
im christlichen Neuen Testament, das mit Recht als friihjiidische Schrift (mit einem neuen
Zentrum) betrachtet wird, anzutreffen ist: Im Neuen Testament ist Jesus der Sohn Gottes
par excellence (Mk 1,11par), in dem sich alle diese geheimnisvollen Gestalten (Menschen-
sohn, Gottessohn, Messias/Christos) des frithen Judentums zur einen Person fligen: Der
Logos, der bei Gott ist und selbst Gott ist, kommt in die Welt und wird Fleisch (Joh 1,1.14).
Der Gottgleiche erniedrigt sich als Mensch bis zum Sklaventod und erhilt dafiir als Erh6h-
ter den Namen iiber allen Namen (Phil 2,6-11). Die bisher genannten vorchristlichen Tradi-
tionen erweisen sich dabei als Fundus fiir die Aussagen des Neuen Testaments. Weder die
vollige Abgrenzung, wie einige Kommentatoren des Neuen Testament dies tun, noch die
moglichst nahtlose Verkniipfung mit dem spiteren Judentum, wie dies die Judaisten
manchmal betreiben, entsprechen nach P. Schiifer den literarischen Sachverhalten. Im
rabbinischen Judentum leben vielmehr die binitarischen Vorstellungen des frithen Juden-
tums in den Gestalten des Menschensohnes, Davids oder Henochs weiter, diese sind jedoch
aufgrund des sich im Christentum herausbildenden Trinitédts-Glaubens nur mehr in von den
Rabbinen abgelehnten Vorstellungen zu greifen.



Rezensionen — Comptes rendus 397

Im zweiten Teil (77-149) stehen deshalb die Rabbinen des paléstinischen und babyloni-
schen Judentums und die frithe jiidische Mystik im Fokus. Als paléstinischer Text kann
eigentlich nur ein Abschnitt, der zweimal im Midrasch Mechilta (2. Hilfte des 3. Jh.) vor-
kommt, dienen, der nach P. Schifer — in scharfem und ausfiihrlichem Widerspruch zu
Daniel Boyarin — jedoch nur von verschiedenen Erscheinungsweisen des einen Gottes
spricht und den Glauben an «zwei Méchte» (schete raschujjot) den «Volkern der Welt»
oder dem «Hurensohn» (= Jesus) zuspricht. Die Mechilta samt einigen Paralleltexten ist
deshalb nicht als «Zwei Gotter»-Text zu verstehen und kann keineswegs als Bindeglied
zwischen der friihjlidischen, paldstinischen Apokalyptik und dem babylonischen Talmud
oder dem 3. Henoch dienen.

Ganz im Unterschied zum paléstinischen Raum ist im babylonischen Talmud, der im per-
sischen Sassanidenreich entstanden ist, eine reiche, wenn auch stets bestrittene Tradition
liber gottgleiche Gestalten vorhanden. Im Traktat Hagiga 14a gibt es zum Beispiel die
Kontroverse, ob der in Daniel 7,9 genannte «Hochbetagte» der gleiche Gott sei wie der
Junge Held im Hohelied 5,11, oder ob die beiden Throne im Himmel fiir Gott und dem ihm
gleichgestellten David bereitet seien. Der anonyme Redaktor des Talmud entscheidet zwar
im Sinne des einen Gottes, doch stehen dahinter jiidische Diskussionen, die binitarische
Vorstellungen verraten. Oder im Traktat Sanhedrin 38b wird iiber den Plural von Elohim,
das eigentlich «Gétter» heifit und mindestens zwei Gottheiten umfasst, gestritten, wobei
schlieBlich auch die Vertreter des einen Gottes Recht bekommen. Wie viele Beispiele
zeigten, wird der Plural Elohim stets mit einem Verb im Singular verbunden, doch knne
hinter dieser Sprechweise der Bibel auch gesehen werden, dass der Gott Israels stets die
«himmlische Familie» konsultiert habe, bevor er einen Entscheid fillte!

Ein eigenes Unterkapitel ist der so genannten David-Apokalypse im frithen mystischen
Traktat Hekhalot gewidmet, einem sehr wenig bekannten Stiick judischer Literatur, fiir das
P. Schéfer durch seine Editionen und Synopsen der eigentliche Fachmann ist. In diesem
Traktat am «Ende der Hekhalot-Literatur» findet er die Ansicht vorliegen, dass David den
in den Himmel erhobenen Messias-Konig darstellt, der neben Gott inthronisiert ist. Dage-
gen polemisiert zwar der babylonische Talmud, doch werden gerade in der Polemik jene
ungenannten Kreise greifbar, die Gottesaussagen (in Ps 19,1 und 146,10) auf David bezo-
gen und David durch seine speziell glanzende Krone der gottlichen Schechina oder der
geheimnisvollen Gestalt des Metatron (s.u.) anglichen. P. Schifer erkennt darin eine Ver-
wandtschaft mit der Thronvision in der Johannesapokalypse des Neuen Testaments (Kap. 4
und 5), wo ein «vollig klarer Binitarismus» zum Ausdruck komme. Die Nihe der im Juden-
tum schlieBlich abgelehnten gottlichen Doppelung zu christlichen Vorstellungen wird an-
hand von Texten bei Ephrem dem Syrer und Joh. Chrysostomus (beide: 4. Jh.) aufgewiesen,
in welchen dhnliche, aber christlich gewendete Vorstellungen zum Ausdruck kommen.

Das letzte und den Hohepunkt der Argumentation bietende Kapitel ist den Henoch-Tradi-
tionen gewidmet, die von der Bibel (Gen 5,21-24) {iber die friihjiidischen und friith-christ-
lichen Texte des 1. und 2. Henochbuches bis zum 3. Henochbuch reichen, welches zur Lite-
ratur der jiidischen Mystik des 4.—7 Jh. gehort. Die Erhéhung des biblischen Henoch, der
nach der Bibel «von Gott hinweggenommen wurde» (also nicht starb), zum quasi-gott-
lichen Engel Metatron, der iiber allen Engeln steht und sogar als «kleiner JHWH» (JHWH
ha-qatan) gepriesen wird, ist wohl die stdrkste erzéhlerische Einbindung einer zweiten
Macht in die gottliche Welt. Thren binitarischen Implikationen widersprechen jedoch die
Rabbinen (im babylonischen Talmud), die den biblischen Henoch sogar als Frevler darstel-
len, der wie alle anderen Menschen gestorben sei. Dann zelebrieren sie die Absetzung und
Emiedrigung Metatrons anhand des Héretikers Acher (= Elischa ben Abujah), dessen Ver-



398 Rezensionen — Comptes rendus

mutung beim Anblick des furchtbaren Metatron, dass es im Himmel «zwei Michte» gebe,
von Metatron nicht sofort widerlegt worden sei, indem er sich von seinem Thron erhob und
unter die Engel eingereiht hitte. Die gleiche Position gegen «zwei Michte im Himmel»
zeigt sich in einem fragmentarischen Hekhalot-Text mit Namen «Das Geheimnis des San-
dalfon» und in einer Parallele im babylonischen Talmudtraktat Berakhot 7a, in welchem
das michtige Engelwesen Akatriel heisst, Gott selbst ist und von Elischa ben Abuja als
solcher anerkannt wird. Stets zeigt sich in diesen Texten eine Gruppe, die offensichtlich mit
zwei Méchten im Himmel rechnete, der aber von den mafligebenden Rabbinen stets radikal
widersprochen wurde.

Auch wenn in einigen Texten, besonders in zwei Hekhalot-Texten aus der Kairoer Ge-
niza, die Grenzen zwischen Gott und anderen méchtigen Engelwesen immer wieder ver-
wischt werden, bleibt schlieBlich der Widerspruch der Rabbinen gegen zwei Michte im
Himmel dominant. Die Vorstellung von zwei Méchten oder Géttern im Himmel gehort je-
doch zum Fundus des Judentums, dem die christliche Theologie vom dreieinen Gott sehr
nahe stand, der aber vom offiziellen Judentum stets als abartig verworfen wurde.

Die Sicht von P. Schéfer wird in einem Ergebnis (150-155) zusammen gefasst: Dem bib-
lischen Gott, dem in dltester Zeit noch eine Partnerin zugesprochen war, wurden in spt-
biblischer/frithjiidischer Zeit unterschiedliche quasi-géttliche Gestalten zugeordnet (Men-
schensohn; Gottmensch, Sohn Gottes, Weisheit, Tora, Logos), wobei der alleinige Gott das
kaum je eingehaltene ideale Glaubensdogma (Dtn 6,4) darstellte. Diese binitarischen Vor-
stellungen haben im Christentum eine Aufnahme, Entgrenzung und Neugestaltung gefun-
den und zur Vorstellung vom einen Gott in drei Personen, der Trinitét, gefiihrt. Das nach-
christliche klassische Judentum hat seinerseits zwar auf diese christliche Provokation rea-
giert, hat aber zugleich — und das ist der wesentliche Unterschied zur These von Daniel
Boyarin — auf die eigenen binitarischen Vorstellungen des frithen Judentums zuriickgegrif-
fen, wobei in den mystischen Traditionen des babylonischen Talmuds und im 3. Henoch-
buch jiidische Gruppen greifbar werden, die eine géttliche Doppelung entwickelt haben, die
im JHWH ha-qatan, im kleinen oder jungen JHWH, ihren markantesten Ausdruck fand.

Die Studie von P. Schifer beschreibt mit groBer Konzision das kontroverse religitse
Thema der Vielheit im einen Gott, welches das Judentum und das Christentum der Antike
im Zu- und Gegeneinander bewegte. Hinter den bewusst einfachen Argumentationen von P.
Schifer stehen jedoch ausfiihrliche Studien zu dieser wenig bekannten jiidischen Literatur,
sodass die mehrfach deutbaren literarischen Sachverhalte nicht stets ersehen werden kén-
nen. Das Grundproblem ist jedoch deutlich: In der idealen Form des Bekenntnisses ist der
Glaube an den einen und einzigen Gott klar ausgedriickt, wenn es aber um die Vorstellun-
gen dieses einen Gottes geht, kann niemand umhin, die Einheit des Bekenntnisses in eine
Vielfalt von Vorstellungen umzugestalten. Dies ist sowohl in der jlidischen wie der christli-
che Mystik auf zum Teil revolutionédre, von den offiziellen Repréisentanten des Glauben
unannehmbare Weise geschehen. In keinem der beigezogenen jlidischen Texte wird aber
der Glaube an zwei gleiche «Goétter im Himmel», die gleichberechtigt nebeneinander thro-
nen, ausgesagt. Auch in den «héretischsten» Stellen ist stets ein qualitativer Unterschied
zwischen der ersten und der zweiten Gewalt gewahrt, hat also das Dogma des einen Gottes
(Dtn 6,4) einen korrektiven Einfluss auf die erzéhlte Vorstellung einer vielgestaltigen gott-
lichen Welt. Der plakative Titel «Zwei Gotter im Himmel» (ohne Fragezeichen) verdeckt
dieses stets vorhandene Korrektiv, das jedoch in der aufmerksamen Lektiire des letztlich
schwierigen Buches von P. Schéfer entdeckt werden kann.

Fribourg Max Kiichler



Rezensionen — Comptes rendus 399

Jan Dietrich, Der Tod von eigener Hand, Studien zum Suizid im Alten Testament, Alten
Agypten und Alten Orient (Orientalische Religionen in der Antike 19), Tiibingen, Mohr
Siebeck, 2016, 381 S.

Die Rezension blickt auf die 2016 von der Theologischen Fakultit der Universitéit Leipzig
angenommene Habilitationsschrift des Autors, deren Thema der Selbstmord im alten Israel,
Agypten und Orient darstellt. Die Quellen werden unter kulturgeschichtlichen und soziolo-
gischen Gesichtspunkten ausgewertet. Der Inhalt lidsst sich folgendermallen charakterisie-
ren:

In der Einleitung werden allgemeine Gedanken vorgetragen. Die Selbsttétungsmdglich-
keit wird als Alleinstellungsmerkmal des Menschen gegeniiber Géttern und Tieren wahrge-
nommen (2). Die antike Interpretation des Selbstmordes unter einer Sinnperspektive anstatt
unter dem Blickwinkel der Ursachenforschung wird benannt (5). Der etymologische An-
fang des Begriffes «Selbstmord» wird im 16. Jhdt. n. Chr. gesucht (7).

Im ersten Teil wird (iber das antike Verstindnis von Ehre, Scham und Schande reflektiert.
Der erste Begriff wird als Indikator fiir den sozialen Wert einer Person in der Offentlichkeit
identifiziert (20). Der zweite Begriff wird als subjektives Angstgefiihl vor dem Ehrverlust
klassifiziert (23). Der dritte Begriff wird als Bezeichnung des objektiv eingetretenen Zu-
standes des Ehrverlustes erklédrt (23). Das Paradebeispiel fiir Statusehre als begrenztes Gut
wird in der Konigsehre gesehen (34).

Der zweite Teil ldsst den Leser an eskapistischen Selbsttotungen teilhaben. Der Fall des
Feldherm in militdrisch aussichtsloser Lage kommt in biblischen und neuassyrischen Tex-
ten am héufigsten vor (60). Die Selbstmorde des Saul in Sam 31, 3-6/1 Chr. 10, 3-6 und
Abimelech in Ri 9, 1-57 werden als klassisches Beispiel behandelt (70—82). Die Parallelen
zum Selbstmord des NabiibélSumati im neuassyrischen Assurbanipal-Prisma A VII 28-37,
85 werden erlédutert, die sich u. A. in der Assistenz durch den Waffentréger zeigen. Der
Selbstmord wurde in neuassyrischen Schriftdenkmélern gewéhnlich als Akt der Feigheit
oder geistigen Verwirrung gedeutet (96). Die angeblichen Selbstmorde des Lullubderkonigs
auf der Naram-Sin-Stele und Asiatenflirsten im dgyptischen Grab des Inti/spite 5. Dynastie
aus Deschasche werden als unzutreffend abgelehnt (108—111). Die Selbstverbrennung des
nordisraelitischen Konigs Simri in 1 Kon 16, 15-20 wird wertneutral weder als Heldentat
noch unrithmliches Ende aufgefasst (126). Die grofite Wirkungsgeschichte unter den
Selbstverbrennungen altorientalischer Kénige hat die Tat des Sam$$umukin entfaltet, deren
Protuberanzen bis zum araméischen pAmbherst/7. Jh.—2. Jh. v. Chr. und Ktesias von Knidos
reichen (133—135). Der Bilanzsuizid bei gescheiterten Lebensentwiirfen durch Erdrosseln
ldsst sich biblisch fiir Ahitofel in 2 Sam 17, 23 und Sarah in Tob 3, 10 nachweisen (148—
159). Die Bilanzsuizide des Amenophis, Sohnes des Hapu, bei Manetho, Prinzen Nane-
ferkaptah in der ersten Setnaerzdhlung und Richters Paibése in Pap. Jur. Turin VI 1f zur
Vermeidung der Uberbringung schlechter Nachrichten oder Erduldung von Schandstrafen
werden in die Debatte eingefiihrt (160—-164). Die Mdoglichkeit des rituellen Selbstmordes
der Kleopatra wird offen gehalten (166—168). Das Motiv der Todessehnsucht in den dgypti-
schen «Klagen des Ipuwer» wird nicht als Aussage iiber suizidale Absichten, sondern aktu-
elle Leiden verstanden (171). Die Interpretation der Schreibung von «km» «Finsternis» mit
Krokodilschuppe durch Hinweis auf die typhonische Natur des Tieres (172) diirfte den
Befund iiberstrapazieren. Der Dialogcharakter des dgyptischen «Gespréches des Lebens-
miiden mit dem Ba» wird nachdriicklich unterstrichen, welches selbst nicht aus medizini-
scher oder psychologischer, sondern kulturanthropologischer Warte betrachtet wird (173—
176). Die Initiative zum Selbstmord im akkadischen «Pessimistischen Dialog» geht nach



400 Rezensionen — Comptes rendus

Meinung des Autors vom Sklaven aus, wobei die satirische Note des Textes keineswegs
unterschlagen wird (180-182). Die Selbsttdtungen in der Haremsverschwérung unter Ram-
ses III. werden als ehrenvoller Ausweg vor der peinlichen Hinrichtung erkannt (185).

Im dritten Teil werden aggressive Selbstttungen in die Uberlegungen einbezogen, deren
eigentliches Ziel in der Manipulation von erwiinschtem Verhalten bei anderen Personen be-
steht. Die Formel «sich bittend an Anubis wenden» im &gyptischen «Beredten Bauern»
wird als mogliche Selbstmordandrohung qualifiziert (197). Die Selbstmordandrohung der
Prinzessin im «Verwunschenen Prinzen» wird als Akt der Erpressung gegeniiber dem
eigenen Vater gedeutet (201-202). Die Selbstmordandrohung der u. a. heimwehgeplagten
Dame Kirum in den Briefen aus Mari wird eingehend behandelt, wo das Szenario des
Sprungs vom Dach gemalt wurde (203-207). Die gleiche Todesart wurde bei der Selbst-
mordandrohung des von seinen Gegnern verleumdeten Ludingiru in einem Brief aus Larsa
gewihlt (207-208). Die Erklidrung des Ausrufes der Rebekka in Gen 25, 22 ap als Selbst-
mordandrohung wird vorsichtig zuriickgewiesen (214), wihrend die Selbstmordandrohung
Rahels in Gen 30, 1 wegen Unfruchtbarkeit als solche gelten gelassen wird (218-220). Die
Selbstmordandrohung des Simson in Ri 16, 28-30 im Angesicht des sozialen Todes aus
Rache an den Feinden wird vor breiterem Hintergrund beleuchtet (222-231). Die aggressi-
ve Selbsttétung des Eleazar in 1 Makk 6, 4246 durch den Anschlag auf den Hauptkriegs-
elephanten des feindlichen Heeres rundet das Bild ab (234).

Im 4. Teil wird {iber oblative SelbsttGtungen gesprochen. Das Selbstopfer des Jona in Jona
1, 1-16 auf dem Meer zur Beruhigung des Sturmes wird exemplarisch hervorgehoben
(241-247). Die Martyrertode des Eleazar in 2 Makk 6, 18-31 (253-256) und der sieben
Séhne und der Mutter in 2 Makk 7, 1-6.20-30.37-41 (256-258) zur Vermeidung des
Schweinefleischverzehrs werden als weitere Fille hinzugefiigt. Der Tod der sieben S6hne
aus 4 Makk 8, 1-14, 10 wird zu den Beispielen fiir die Passage in ein besseres Jenseits
gezihlt (264). Die Gefolgschaftstode in den Konigsgrabern von Ur werden akzentuiert, fiir
welche der Tod des Gilgamesch (UM 29-16-86) als literarischer Prizedenzfall angesehen
wird (276). Die Gefolgschaftstode in den Konigsgribern von Abydos werden dokumentiert,
deren Freiwilligkeit wohl nicht immer garantiert war (287-288). Die Gefolgschaftstode in
den Grabtumuli aus dem nubischen Kerma werden diskutiert, die offenbar das Begréibnis
bei lebendigem Leib einschlossen (293).

Im fiinften Teil wird zur Auswertung geschritten. Der «Sitz im Leben» der alttestamenta-
lischen und altorientalischen Suizidideen wird im Kontext der herrschenden Vorstellungen
von Ehre und Schande verankert (303).

Das Buch wird mit Literaturverzeichnis (309-351), Stellenregister (353—364) und Sach-
und Namensregister (370-381) formal zum Abschluss gebracht.

Das hier besprochene Buch hat mit vollem Recht eine positive Bewertung verdient. Der
Text zeichnet sich durch eine klare Sprache aus. Der rote Faden der Argumentation bleibt in
der Regel gewahrt, so dass die Gedanken ein in sich stimmiges Gesamtbild ergeben.

Bonn Stefan Bojowald



Rezensionen — Comptes rendus 401

Camilla Di Biase-Dyson/Leonie Donovan (Eds.), The Cultural Manifestations of Religi-
ous Experience, Studies in Honour of Boyo G. Ockinga (Agypten und Altes Testament 85),
Miinster, Ugarit-Verlag, 2017, 425 S.

Das Zentrum der Rezension nimmt die dgyptologische Festschrift zum 65. Geburtstag von
B. G. Ockinga ein. Der Inhalt des Buches lésst sich wie folgt gliedern:

E. Chr. Kdohler stellt einen mit Sternen dekorierten Kalksteinblock aus Grabkammer 4/25
der friihdynastischen Nekropole von Helwan vor. Der sekundér verbaute Stein diente als
Verschluss eines Grabrdubertunnels (5). Die originale Herkunft wird in einem memphiti-
schen Heiligtum vermutet (8).

A. Woods wihlt das Grab des Wekh-hotep III aus Nekropole B der 12. Dynastie in Meir
aus. Die Szene des Fischespeerens ist durch das Grab des Pepy-ankh-heny-kem aus Nekro-
pole A/spite 6. Dynastie in Meir beeinflusst (19).

A. McClymont versenkt sich in die armanazeitliche Bilderwut in der thebanischen Nekro-
pole. Die Zerstérungen kommen nicht nur auf 6ffentlichen Bauten, sondern auch in Privat-
gribern vor (32).

J. Harvey offeriert die Holzstatuette einer nackten Frau aus dem Museu Egipci de Barce-
lona/Fundacié Arqueolodgica Clos. Das vom Ende Altes Reich bis Mittleres Reich angesetz-
te Stiick wird nach Assiut/Achmim gelegt (46).

Y. Tristant veroffentlicht zwei tonerne Nilpferdfiguren aus Dendera, die ins frithe Mittlere
Reich gehoren. Die Statuen sind die einzigen Beispiele, deren Provenienz und Datierung si-
cher ist (59).

K. Sowada/St. Wimmer rufen zwei Amphoriskoi aus dem Grab des Amenemope (TT
148) in Erinnerung. Die engste dgyptische Parallele liefert ein Gefdl aus Sedment, wihrend
kanaanidische Vergleichsobjekte aus Tell Zakariya/Tell Jemneh/Tell Migne-Ekron und Je-
richo stammen (74). Das Fragment SB P/58ii trdgt die hieratische Aufschrift «b$3», «Malz»
(74-76).

M. Schultz untersucht das Skelett des Ipy-ankh aus dem Tetifriedhof/Sakkara-Nord vom
Anfang Mittleres Reich, der wohl mit 35—45 Jahren verstarb (88). Die Schédelmorphologie
legt eine dgyptische Herkunft nahe (88). In der Jugend wurden die Beine dauerhaft geldhmt
(94).

M. Hartley inspiziert Canidencrania vom Tetifriedhof/Sakkara-Nord. Die Knochen wer-
den 95 ménnlichen und 24 weiblichen Individuen zugeordnet (107). Der Zahnausfall der
Tiere wird mit schlechter Mundhygiene, Hundekéimpfen oder Altersfolgen begriindet (112).

N. Kanawati wertet das Papyrusdickicht in Grdbern aus Altem und Mittlerem Reich aus.
Die religiose Bedeutung der Fisch-/Vogelfangszenen wird relativiert (119). Das Marschge-
biet im Grab des Baket III (No. 15) und Khety (No. 17) aus Beni Hassan hat der gleiche
Kiinstler gemalt (124).

E. Thompson macht auf spezielle Tierbilder im Alten Reichs-Friedhof von Tehna auf-
merksam. Im Grab des Nikai-Ankh (No 13) kauert ein Hund unter dem Stuhl des Grab-
herrn, der einen Vogel verzehrt (134—135). Im Grab des Inkaef (No 3) hockt ein Affe unter
dem Stuhl der Frau des Grabherrn, der eine Frucht zwischen den Pfoten halt (135-137).

K. McCorquodale tiberpriift die Orientierung des Grabherrn im Eingang der Gréber des
Alten Reiches. Der Grabbesitzer sieht meist aus dem Grab heraus, schaut aber sporadisch
auch in es hinein (146-149).

L. Evans interpretiert die Szene auf der Westwand im Grab des Baket III (No 15) in Beni
Hassan mit zwei Ménnern in Papyrusnachen, die ein Schwein kopfiiber in der Luft halten.
Das Tier wird als Fleischlieferant gedeutet (161).



402 Rezensionen — Comptes rendus

R. Miiller-Wollermann erértert den Salbkegel auf dem Kopf von Marktfrauen im Grab
des Ipuy (TT 217). Das Accessoire wird als Symbol der Wiedergeburt verstanden, die
Frauen werden als Prostituierte entlarvt (169).

T. Bacs behandelt die Amunbarke im Grab des Imiseba (TT 65). Im #&uBleren Schrein
taucht oben der widderképfige Sonnengott auf einem Lotus zwischen zwei Maatgéttinen
auf (177).

Z. Hawass bespricht die Siedlungen «grg.t», «tn-rsi» und «»-$» auf dem Gizaplateau. Das
Wort «grg.t» wird mit «agrarische Stiftung/funeréire Doméne» iibersetzt, wihrend «#n» mit
«Stadtgrenze» und «r-$» mit « Wirtschaftseinheit zur Verteilung von Naturalien» wiederge-
geben werden (187-191).

M. Collier beleuchtet die linke Seite der Arbeitstruppe von Deir el-Medineh in der spéten
Ramses III-Zeit. Der Aufgabenzyklus lief nach oAshm. HO 16 alle 19 Tage ab (195).

B. G. Davies blickt auf die ArbeitergréBe von Deir el-Medineh. Die Sollstdrke wurde in
Jahr 2 von Ramses IV. von 60 auf 120 Mann verdoppelt (205) und in Jahr 2 von Ramses V.
(?) wieder auf 60 halbiert (209).

210: zu P. Turin Cat 1894 vgl. M. Miiller, in: B. J. J. Haring/O. E. Kaper/R. van Walsem
(eds.), The Workman’s Progress, Studies in the Village of Deir el-Medina and other
documents from Western Thebes in Honour of Rob Demarée, EU XXVIII (Leuven 2014).

J. Cromwell beschiftigt sich mit der Textilproduktion im spétantiken Theben. Die Klei-
dung wurde v. a. aus Leinen angefertigt (215).

M. Underwood dringt zur nachpharaonischen Nutzungsphase von TT 95 vor. Die Anlage
wurde vom 6.—8. Jhdt. bewohnt (234).

G. Bowen durchmisst das Christentum in Mut al-Kharab/Dakhla-Oase. Der élteste Kir-
chenbau datiert ins frithe 4. Jhdt., der Ort wurde bis ins 8. Jhdt. kontinuierlich besiedelt
(244).

N. Staring begutachtet Graffiti der abydenischen Stele Louvre C8 aus der 13. Dyn. Die
Schakalskizzen hidngen mit dem Gott Upuaut zusammen (257), wahrend die Schiffe die
gliickliche Reise des Kiinstlers anzeigen (258).

Br. Dew wertet Kartuschen auf ramessidischen rhetorischen Stelen aus. Das Gliederungs-
mittel wurde als Abschluss von Texten und Stanzen oder «visual feature» verwendet (264—
268).

C. A. Hope/A. R. Warfe entwickelt neue Teilaspekte zur Achtung des Seth. In den Reliefs
von Sethos I. auf der duBeren Nordwand des Karnaktempels wurden 8 Sethbilder zerstort,
wobei aber keine Systematik zu erkennen ist (281).

H. Sternberg-el Hotabi folgt den Spuren der Bentresch-Erzahlung in der koptischen Hila-
ria-Legende. Das Bindeglied wird im Motiv der Kénigsnovelle, Hinderung an der Riickrei-
se und Offenbarung gesehen (292).

A.-L. Mourad widmet sich den Ausdriicken «St.t»/«St.tiw» «Asien»w/«Asiaten». Das Le-
xem «S$t.t» wird von der frithdynastischen Zeit bis ins Mittlere Reich nachgewiesen (298—
302). Der Begriff deckte ab dem Mittleren Reich Sinai und Levante ab (304—305).

H.-W. Fischer-Elfert betrachtet thebanische Listen mit Personennamen aus dem Neuen
Reich. Die Formel «ir.t-rn.w» «Namen bilden» wurde als Fachterminus der Schreiberaus-
bildung gebraucht (319).

J. van Dijk untersucht das Determinativ des sitzenden Mannes mit ummanteltem Ober-
koérper. Die Belege der 19. Dynastie stammen meist aus nordlichen Regionen (331), wih-
rend in der 20. Dynastie die Rolle Theben’s ansteigt (333).

W. Guglielmi analysiert die Inschrift auf Block 146 der Chapelle Rouge. Die Strophe 1
beschreibt den Konig als obersten Richter, wihrend Strophe 2 die konigliche Macht be-



Rezensionen — Comptes rendus 403

schwort (345). In Strophe 3 wird der Erhalt der Maat akzentuiert, wéhrend Strophe 4 das
Krokodil als Wassermacht thematisiert (345). Die letzte Strophe verkniipft den erneuten
Herrschaftsantritt mit dem Sonnenaufgang (346).

341: zum Konig als Schakal vgl. S.-W. Hsuh, Bilder fiir den Pharao, Untersuchungen zu
den bildlichen Ausdriicken des Agyptischen in den Kénigsinschriften und anderen Textgat-
tungen (PdA 36), Leiden-Boston 2017, 451.

C. Di Biase-Dyson schlégt die Neuiibersetzung «es gibt weder Steuerruder noch Wind fiir
den, der meine Angelegenheiten vernachldssigt» fiir Z. 26 der Rhetorischen Stele C 22 von
Ramses II. vor.

M. Kooyman bietet Votivstelen der Personlichen Frommigkeit mit dem Gott Seth dar. Der
Gott begegnet meist als Nilpferd (369), tritt aber auch anthropomorph als Schlangenspeerer
auf (370).

A. Spalinger erklart die 309 «itr.w»-Wegstrecken aus dem Amduat, die er mit dem sola-
ren 25-Jahreszyklus korreliert (377—380).

J. Cooper kreist das u. a. aus kosmographischen Texten bekannte Toponym «Wn.t» ein.
Der solar konnotierte Ort wird am Roten Meer lokalisiert (390).

T. Gillen theoretisiert iiber das Numinose. Die Kernthese lautet, dass das Gefiihl von der
Présenz Gottes «can be elicited by material means» (397) und religiése Erfahrung eine so-
ziale Grundlage hat (401).

N. Shupak wigt Moral und Kult in der dgyptischen Weisheitsliteratur gegeneinander ab.
Die Stelle Merikare 129 wird als Hauptquelle fiir die Geringschédtzung des Rituals herange-
zogen (411). Die Ubereinstimmungen zum AT werden auf ein gemeinsames Erbe zuriick-
gefiihrt (414).

Bonn Stefan Bojowald

1I. Mittelalter/Friihe Neuzeit
Verhdiltnisgeschichten: Konfessionen, Geschlechter,
Herrschaftsinstitutionen

Garth Fowden, Before and After Muhammad: The First Millennium Refocused, Princeton/
Oxford, Princeton University Press, 2014, 230 S.

G. Fowden ist Sultan Qaboos Professor of Abrahamic Faiths und Senior Research Associa-
te an der University of Cambridge. Seine Forschung bezieht sich auf die religiosen und
intellektuellen Strémungen und imperialen Horizonte des ersten Jahrtausends christlicher
Zeitrechnung.

Die Monographie liefert eine Neugliederung der chronologischen und geographischen
Parameter, mit denen die westliche Wissenschaft Entwicklungen zwischen der antiken und
mittelalterlichen Geschichte untersucht, und schldgt eine integrativere Sicht auf die christli-
che, jiidische und muslimische Geschichte vor. Der Versuch einer das erste Jahrtausend
umfassenden Periodisierung ist weitgehend einer Tradition europdischer und nordamerika-
nischer Islamforschung verpflichtet. Das Werk besteht aus sieben Kapiteln, gefolgt von
einem Index.



404 Rezensionen — Comptes rendus

Kap. 1 (1-17) priift die Beziehung zwischen dem Islam und dem «Westen», der als <Europa
und Nordamerika)/<Nordatlantik-Welt» definiert wird. Laut Fowden lésst ein Vergleich der
Cambridge History of Islam (1970: Peter Holt/Ann Lambton/Bernard Lewis (Ed.), The
Cambridge History of Islam, 2 vols, Cambridge 1970) mit der New Cambridge History of
Islam (2010: Michael Cook/Chase Robinson (Ed.), The New Cambridge History of Islam, 6
vols, Cambridge 2010) erkennen, dass die europdische und amerikanische Islamologie des
21. Jahrhunderts die Spétantike zunehmend wiirdigt und die Arabischen Eroberungen des 7.
Jahrhunderts sowie die Entstehung des Islam intensiver vor dem Hintergrund der iranischen
und rémischen Rivalitét in und um Arabien studiert. Dies zeigen u.a. die Monographien De-
cline and Fall of the Sasanian Empire (London 2008) von P. Pourshariati und Art and Ritual
of Kingship between Rome and Sasanian Iran (Berkeley 2009) von M. Canepa. Fowden
hebt jedoch hervor, dass weite Horizonte in Raum und Zeit schon vor der Begriindung der
Spétantike als unabhéngiger Disziplin von E. Gibbon um 1780 untersucht wurden.

Kap. 2 (18-48) und 3 (49-91) bieten einen historiographischen Uberblick des For-
schungsstandes und fiihren in die Debatte iiber die Periodisierung der europdischen Spétan-
tike und den Stellenwert des Islam ein. Fowden anerkennt die Datierung 200-800 n. Chr.
als «long Antiquity» in Harvards Late Antiquity (1999: Glen Bowersock [et al.] (ed.), Late
Antiquity: A Guide to the Postclassical World, Cambridge (Mass) 1999). Jedoch rdumt er
der intellektuellen und institutionellen Reifung der monotheistischen Religionen, der grie-
chischen Philosophie, des rémischen Rechts, des Mazdaismus und Manicheismus eine
grossere Rolle ein. Unter (Reifung» wird die Vollendung dreier Entwicklungsphasen — einer
«<prophetischen», «schriftgeméssen> und <exegetischen» — verstanden. In einem Prophezei-
ung-Schrift-Exegese-Schema (58-67) zeigt Fowden, wie miteinander vertridgliche Elemente
der Periodisierung im Gedankengut mehrerer monotheistischer Denker enthalten sind.
Unter ihnen ist Elias von Nisibis am wenigsten erforscht. Elias schrieb auf Arabisch und
Syrisch und behandelte das erste Jahrtausend mit Schwerpunkt auf den Iran, Rom und das
Kalifat. Mit ihm beginnt sich Fowdens Argumentation auf die geostrategische Zentralitit
der syrischen Welt zu beziehen. Neben einer Monographie iiber Elias, wire laut Fowden
eine synthetische Darstellung der syro-arabischen christlichen Welt, die den Iran, Rom und
Arabien vor und nach Mohammed iiberschneidet, wiinschenswert.

Der geographische Rahmen in Kap. 4 (92-126) umschliesst das, was als «Eurasian Hin-
ge» (106-109) definiert wird — zwei Karten mit Handelswegen um Arabien markieren den
Bereich: Ein Triptychon von Regionen mit der iranischen Hochebene und dem &stlichen
Mittelmeer als Fliigeln und der Wiege der monotheistischen Religionen als Herzstiick,
welches vom Zagros bis zum Mittelmeer und von Siidarabien bis zum Taurus reicht. Fow-
den betrachtet die Imperien Iran, Rom und das Kalifat als kulturelle «Commonwealths»
(die Definition stiitzt sich auf D. Obolensky). Angesichts der gegenwiirtigen Vorliebe flir
vergleichende Reichshistorik ist ein systematischerer Vergleich kultureller Gemeinwesen
willkommen. Zentralasiatische Bevolkerungsbewegungen, so argumentiert Fowden, seien
mit dem Untergang des Romischen Reiches im Westen verbunden gewesen. Fowden for-
dert die Verlagerung des geografischen Bezugsrahmens nach Osten und eine Gleichstellung
der Peripherien Zentralasien und Westeuropa.

Kap. 5 (127-163) konzentriert sich auf Aristoteles. Fowden argumentiert {iberzeugend,
dass ein solcher Schwerpunkt in einer Ubersicht einen expositorischen Vorteil hat, da er
einen einzigen Représentanten fiir eine Tradition (Hellenismus) bietet, die méchtige Denker
und Schulen, aber keine mit jenen der monotheistischen Religionen vergleichbare Doktrin
hervorbrachte. Es ist kein System des Denkens, sondern eine Art zu denken gewesen, die
sich fiir Synthese und Systematisierung empfinglich erwies. Interdisziplindre Forschung



Rezensionen — Comptes rendus 405

tiber die Geschichte des ganzen ersten Jahrtausend-Aristotelismus steht noch aus. Fiir Fow-
den bleibt auch unklar, wie die Ubersetzung von Aristoteles aus dem Griechischen iiber das
Syrische ins Arabische mit der rationalen Reflexion iiber den Qur’an zusammenhéngt. Er
bemerkt richtig, dass ein solches Projekt von einem Experten flir arabisches Denken fortge-
fiihrt werden sollte.

Kap. 6 (164-197) untersucht die Traditionen des Romischen Rechts, des rabbinischen
Judentums, des Christentums und des Islam im ersten Jahrtausend, um ihre Reifung durch
Anwendung in Exegese und Kommentar zu demonstrieren. Fowden wiirdigt den Bereich
des Rechts, der unter Justinian den Corpus luris Civilis hervorbrachte, der die Erzeugnisse
der philosophischen Schulen, der Talmudisten, christlichen Véter und «mutakallimun» an
Autoritit iibertraf. Fowden fragt nach der Relevanz politischer, organisatorischer und wirt-
schaftlicher Unterstiitzung, von der intellektuelle Synthesen getragen werden, und aner-
kennt den Schwachpunkt konzeptionell-orientierter Geschichtsschreibung, die zeitliche und
rdumliche Machtstrukturen wenig involviert.

Kap. 7 (198-218) greift Themen auf, die im Buch behandelt wurden, und verbindet sie
mit einer bestimmten Stadt. Zum Endpunkt der Periodisierung bemerkt Fowden, dass zur
Zeit von Ibn Sina, mit dessen Namen er das Ende der konzeptuellen Entwicklung verbindet,
die muslimische Welt eine Reifung an politischen und kulturellen Konturen annahm, die
niher an dem liegen, was uns heute vertraut ist.

Neue Tendenzen in der Periodisierung der Geschichte widerspiegeln eine zunehmende
Globalisierung. Die Monographie bietet vergleichende Ansétze zur Religions- und Ideenge-
schichte sowie zur imperialen Kultur und Politik in der eurasischen Geschichte und richtet
sich an ein breites wissenschaftliches Publikum. Allerdings sollte mit der von Fowden als
«Paralleltradition» bezeichneten muslimischen Islamologie ein engerer Dialog gesucht wer-
den. Wie Fowden erkennt, ist der Einbezug von situativen Machtstrukturen notwendig, um
Konkretes liber die Autoritit solcher Gedankengeriiste in zeitlichen und rdumlichen Dimen-
sionen aussagen zu kénnen. In Fowdens Schlusswort bleibt eine angenommene moralische
Uberlegenheit der westlichen Denkweise weitgehend unhinterfragt. Vor diesem Hinter-
grund ist Skepsis von Seiten muslimischer und &stlicher Forschung erklérlich, die Bezug-
nahme auf westliche Periodisierungen oftmals umgeht. Im Ausblick sollte gefragt werden,
in welchem Umfang Periodisierung in interkultureller und interreligitser Forschung eine
Rolle spielen muss. So konnten Vergleiche in Religions- und Ideengeschichte thematisch
oder Vergleiche zwischen imperialen Kulturen dynastisch angegangen werden.

Oxford Sophia Mdésch

Simon Barton, Conquerors, Brides, and Concubines: Interfaith Relations and Social Po-
wer in Medieval Iberia, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 2015, 264 S.

Simon Barton ( 2017) war Professor flir Mittelalterliche Geschichte Spaniens an der Uni-
versity of Exeter, bevor er 2016 als Professor fiir Geschichte an die University of Central
Florida berufen wurde. Seine Forschung behandelt die politische, militdrische und soziale
Geschichte Iberiens.

Die Monographie ist in vier Kapitel gegliedert, enthdlt einen Anhang mit dem Privilego
del Voto aus der Archivo-Biblioteca de la Catedral, Santiago de Compostela (153—-163),
Endnoten (167-217) und eine Auswahlbibliographie (219-254). Sie ist mit zwei geographi-



406 Rezensionen — Comptes rendus

schen Karten der Iberischen Halbinsel (711-1031 n. Chr. und ca. 1350 n. Chr.) und einem
Index (255-262) leicht zu benutzen.

Die Einleitung (1-12) fiihrt in die thematischen, historiographischen und methodischen
Fragen ein. Es handelt sich um eine gross angelegte Studie: Chronologisch untersucht der
Autor die Funktionen von christlich-muslimischen Heiratsallianzen und anderen sexuellen
Beziehungen in der iberischen Gesellschaft des Mittelalters (711-1492 n. Chr.). Sie umfasst
sowohl <al-Andalus (4), wie das Territorium unter islamischer Herrschaft bezeichnet wur-
de, als auch die christlich-dominierten Gemeinwesen des Nordens. Es wird ermittelt, wa-
rum das <kulturelle Geddchtnis» («cultural memory») (4) solcher Beziehungen innerhalb der
christlichen Gesellschaft wihrend des spidteren Mittelalters und dariiber hinaus eine so
starke Resonanz fand und welche Rolle sie bei der Stirkung der «Gemeinschaftsidentitét
(«community identity») (4) zwischen den Religionen spielte. (Die Konzepte «cultural me-
mory» und «community identity» bleiben in der Publikation undefiniert. Sie sind zwar in
den Kulturwissenschaften géngige Abstraktionen, dennoch bediirfte es einer Arbeitsdefini-
tion, damit diese Begriffe fassbar werden und zum Verstidndnis von Kultur und Gesellschaft
im gegebenen Kontext beitragen kénnen).

Kap. 1 (13-44) behandelt die Praxis der sexuellen Vermischung in Iberien zwischen mus-
limischen Herren und christlichen Frauen ab 711 n. Chr. Es ergriindet die politischen, sozia-
len und wirtschaftlichen Funktionen von Heiratsallianzen mit westgotischen Erbinnen oder
Witwen: Fiir die Umayyaden-Dynastie und fiir die Minister des Kalifats am Ende des zehn-
ten Jahrhunderts konnten sexuelle Beziehungen zu christlichen Frauen (legitime Ehefrauen
oder Sklavenkonkubinen) als Werkzeuge der Diplomatie, Propagandawaffen oder Instru-
mente der psychologischen Kriegsfiihrung dienen.

Kap. 2 (45-75) beleuchet die politischen, religiésen und kulturellen Griinde fiir den Riick-
gang der interreligiosen Ehe nach ca. 1050 n. Chr. und entschliisselt die breitere Bedeutung
der Reglementierungen zur Verhinderung interreligioser Vermischung (v. a. der Beziehun-
gen zwischen christlichen Frauen und muslimischen Ménnern). Barton schliesst, dass nach
1095 n. Chr., als Iberien im Westen immer mehr als ein dem Heiligen Land gleichweriges
Kreuzzugsgebiet betrachtet wurde, der Ton der antiislamischen Rhetorik schriller wurde.
Somit zeigt sich der Wunsch nach verstirkten religiosen Trennlinien in Iberien, der sich in
den christlichen fueros niederschlug, als Folge einer sektiererischen Haltung, die den ge-
samten religiosen und politischen Diskurs der westlichen Christenheit zu durchdringen be-
gann.

Kap. 3 (76-109) zeigt auf, wie die interreligiése Kohabitation ab dem zwdlften Jahrhun-
dert den christlichen Diskurs bstimmte: Christen bangten um ihre Frauen, die in <al-Anda-
lus> oder nach Nordafrika in Gefangenschaft gerieten, und fiirchteten, dass der Kontakt mit
Muslimen sie in die Apostasie treiben wiirde. Der Topos der «christlichen Jungfrau in Not»
(«Christian damsel in distress») wurde von Chronisten, Hagiografen und anderen literari-
schen Exponenten eingesetzt, um die Solidaritét unter ihrem (ménnlichen) Zielpublikum zu
fordern.

Kap. 4 (110-142) widmet sich Texten {iber christliche Frauen, die nicht als Opfer musli-
mischer Laszivitit, sondern als Anstifterinnen auftreten, die nach muslimischen Partnern
suchen. Ebenso berichten muslimische Quellen, wie Frauen ihren «Kérper» christlichen
Miénnern hingeben und auf den Islam verzichten. Obwohl das Quellenmaterial fiktiv ist,
ibermittelt der Akt der Unterwerfung auf symbolischer Ebene eine starke Botschaft, die der
militdrischen Kapitulation ebenbiirtig ist.

Bewusst geht Barton nicht auf die iberischen Juden ein, deren Beziehung zu den muslimi-
schen und christlichen Nachbarn bereits erforscht ist (7). Interreligiése Studien, die das



Rezensionen — Comptes rendus 407

mittelalterliche Iberien aus der Gender-Perspektive beleuchten, liegen schon um 2015 vor.
(Vgl. Gloria Lépez de la Plaza, Al-Andalus: Mujeres, sociedad y religion, Mélaga, Univer-
sidad de Malaga, 1992; Ragnhild Johnsrud Zorgati, Pluralism in the Middle Ages: Hybrid
Identities, Conversion, and Mixed Marriages in Medieval Iberia, New York, Routledge,
2012). Die von Barton verwendeten Konzepte der «Grenze) («frontier»/«boundary») (11f.)
und des Kdrpers» («body») (7) sind als Ansétze in der westlichen Forschung iiber Iberien
bekannt (Vgl. fiir «frontier»/«boundary» Janina Safran, Defining Boundaries in al-Andalus:
Muslims, Christians, and Jews in Islamic Iberia, Ithaca, Cornell University Press, 2013 und
fiir «body» Pedro Tena Tena, Mujer y cuerpo en Al-Andalus, in: Studia Historica: Historia
Medieval, 26 (2008), 45—61). Barton beschiftigt sich zweifach mit dem «Grenz)>-Phdnomen:
Im wortlichen Sinne interessiert er sich fiir die Prozesse, durch welche Ehefrauen oder
Sklavenkonkubinen physisch von christlich- zu muslimisch-dominierten Kontrollgebieten
oder umgekehrt iiber politische «Grenzen» hinweg bewegt wurden. Der Ansatz impliziert,
dass der Mann iiber die Frau verfiigt. Der weibliche «Kérper» wird politisch (militérisch/
diplomatisch), wirtschaftlich und sozial eingesetzt. Ebenso befasst sich Barton im iibertra-
genen Sinne mit den kulturellen, rechtlichen und mentalen «Grenzeny, die die abrahamiti-
schen Religionen Iberiens errichteten, um sich vor Interaktion und Assimilation mit den an-
deren zu schiitzen. Obwohl das Konzept der «Grenze»> mit Vorsicht eingefiihrt wird (11f£.),
ist es ein westlicher, vom Kolonialismus geprigter Begriff. Es gelingt der Studie daher
nicht génzlich, die untersuchten Phinomene (interreligiése Beziehungen und soziale Macht)
aus verschiedenen kulturellen Perspektiven darzustellen.

Was die Monographie auszeichnet, sind eine Beriicksichtigung mehrerer Quellengattun-
gen auf christlicher und muslimischer Seite (u. a. Gesetze, Urkunden, Briefe, historische Er-
zdhlungen, Werke der Polemik und Hagiographie) sowie eine transepochale Herangehens-
weise. Selektionsstrategien oder Datenerhebungsprozesse beziiglich des Quellenmaterials
werden nicht diskutiert. Zitaten und Paraphrasen von Quelleninhalten in englischer Sprache
wird viel Raum gelassen — oft ohne auf sprachliche Aspekte in den Quellen einzugehen
oder die Originalsprache in den Endnoten zugénglich zu machen. Durch eine transepochale
Ausrichtung gelingt es der Studie, auf die autochthonen Aspekte der heutzutage reichen,
aber auch volatilen Beziehung zwischen den islamischen und christlichen Sphéren in Euro-
pa aufmerksam zu machen. In einem von Sexismus-Debatten geprigten Zeitalter, in dem
der «Feminismus> Hochkonjunktur hat, ist eine Monographie, die sich mit der Reichweite
des Einflusses von mittelalterlichen Frauen beschiftigt, hochaktuell. Obwohl Barton mit
einem klassischen, konservativen Ansatz der ménnlichen Dominanz und weiblichen Un-
terwerfung arbeitet, kann er dennoch die subtileren Instrumente entlarfen, mit denen Frauen
vielfach politisch, wirtschaftlich und sozial Einfluss nahmen. Das Werk ist somit insbeson-
dere einem interdisziplindr interessierten Laienpublikum zu empfehlen.

Oxford Sophia Mdsch

Stefanie Monika Neidhardt, Autonomie im Gehorsam. Die dominikanische Observanz in
Selbstzeugnissen geistlicher Frauen des Spdtmittelalters (Vita Regularis. Ordnungen und
Deutungen religiosen Lebens im Mittelalter 70), Berlin, Lit, 2017, 476 S.

Die vorliegende Publikation ist die {iberarbeitete Fassung der Dissertation der Autorin,
welche sie an der katholisch-theologischen Fakultit in Tiibingen verfasst hat. Dort war sie
Teil des Graduiertenkollegs «Religidses Wissen im vormodernen Europa (800—1800)» (im



408 Rezensionen — Comptes rendus

Juni 2018 wurde sie auf dem Internetauftritt des Graduiertenkollegs als ehemalige assoziier-
te Kollegiatin gefiihrt). Sie nahm an mehreren Aktivitdten des Arbeitskreises geistlicher
Frauen im europdischen Mittelalter AGFEM teil.

Die Arbeit gliedert sich in fiinf Hauptteile: Nach der Einleitung (3—28) gibt die Autorin
eine «Einfiihrung in die dominikanische Observanzbewegung der Provinz Teutonia» (29—
82), welcher ein Kapitel zu «Wissensexperten unter sich: Reformideal, Reformiibernahme
und Reformtransformation» (83—193) folgt. Der «Observanz im Konflikt» (195-295) folgt
die «Norm auf dem Priifstand: Briefe der Niirnberger Schwestern» (297-349); dem folgt
ein Kapitel zu «Modifikation mystischer Wissensbestdnde» (351-391). Abgerundet wird
das Buch durch «Fazit und Ausblick» (393—400), einen Anhang (401-427) mit Karten und
Nonnenlisten, ein Quellen- und Literaturverzeichnis (429-463), einen Personen- (465—471)
sowie einen Ortsindex (473—476).

«Diese Arbeit will untersuchen, wie die observanten Dominikanerinnen eigenstéindig die
von den Reformern festgelegten observante[n] Werte und Normen diskutierten und iiber
elementare theologische Lebensvollziige entschieden. Anhand der von den geistlichen
Frauen verfassten Schriften soll erarbeitet werden, wie die Schwestern im Spétmittelalter
autonom aus ihrer eigenen Erfahrung heraus zu Entscheidungen fiir ihre Gemeinschaft
kamen.» (8) Als Untersuchungsgegenstand wihlte sie drei Konvente, ndmlich St. Johannes
Baptista in Kirchheim unter Teck in Baden-Wiirttemberg sowie die zwei Schweizer Kloster
St. Michael in der Insel in Bern und St. Katharinen in St. Gallen.

Die Autorin hat eine beachtenswerte Menge an Material — Quellen wie auch Sekundérli-
teratur — verarbeitet. Die Themenfelder, die dabei angeschnitten werden, reichen von der
Chronistik verschiedenster Herkunft {iber ordensinterne normative Texte bis hin zur Mystik
des 14. Jahrhunderts, und es ist eine grosse Herausforderung, all dies kohérent zwischen
zwei Buchdeckeln zu présentieren. Neidhardt hat dies geschafft.

Eine grundlegende Frage lésst sie allerdings durch das ganze Buch hinweg offen: Wa-
rum wurde dem St. Galler Katharinenkloster die Ehre zuteil, von Neidhardt mit der gew&hl-
ten Fragestellung untersucht zu werden? IThr Werk befasst sich bekanntlich mit der «domi-
nikanische[n] Observanz» (Untertitel), jedoch stellt sie gleich im ersten Satz ihrer Untersu-
chung klar, dass dieser Konvent nicht in den Dominikanerorden inkorporiert ist (3; vgl. z.
B. auch 52, 157, 272) und beschreibt ihn spéter als «ausserhalb des Ordens» (295) stehend.
Am Ende des dritten Hauptteils zieht sie als Zwischenfazit, dass dort die «Einfiihrung der
Observanz ein <halbes ding», also unvollstindig» (294), geblieben sei. Neidhardt will also
mit einem nicht-dominikanischen — weil nicht in den Orden inkorporierten — Kloster, des-
sen Observanz sie als unvollstindig beschreibt, zeigen, wie sich die «dominikanische Ob-
servanz in Selbstzeugnissen geistlicher Frauen des Spéatmittelalters» (Untertitel) manifes-
tierte. Dieser frappierende Widerspruch ldsst den aufmerksamen Leser ziemlich ratlos
zurtick.

Neidhardt beweist Mut bzw. eine gewisse Portion Kithnheit, zwei Kloster auf Eidgenos-
sischem Boden fiir ihre Untersuchung auszuwéhlen; mit dem Kirchheimer Kloster hat sie
sich intensiv beschéftigt (vgl. z. B. ihre Beitridge in den Sammelbénden «Die deutschen Do-
minikaner und Dominikanerinnen im Mittelalter» und «Die Chronik der Magdalena Kreme-
rin im interdisziplindren Dialog», beide von 2016). Der Aufwand ist gross, sich in die
lokalen Spezifika einzuarbeiten; dementsprechend hoch ist das Risiko, die Zusammenhénge
nicht zu durchblicken. Leider ist Neidhardt genau dies passiert: Vor allem in jenen Kapi-
teln, die sich mit den lokalen politischen Gegebenheiten von Bern (33—40) und St. Gallen
(50-56) befassen, wird klar, dass ihre Kenntnisse nur oberfldchlich sind und zur Einord-
nung des jeweiligen Klosters in die Stadtgeschichte kaum ausreichen. Bereits die entspre-



Rezensionen — Comptes rendus 409

chenden Artikel im Historischen Lexikon der Schweiz tun hierfiir sehr gute Dienste; fiir
Berner Angelegenheiten sind dariiber hinaus die Bénde der «Berner Zeiten» (zwischen
1999 und 2011) zu empfehlen, fur St. Gallen die Stadtgeschichte von Ehrenzeller (von
1988).

Es sei an dieser Stelle auf zwei inhaltliche Fehler in Bezug auf St. Gallen hingewiesen,
welche relativ einfach zu vermeiden gewesen wiren: Als Einleitung zur Geschichte des
Katharinenklosters schreibt Neidhardt, im «Jahr 1228 [sei] in der Tuchhandelsmetropole St.
Gallen in der heutigen Ostschweiz aus einer Gruppe von Beginen eine Gemeinschaft [ent-
standen], die locker unter der Augustinusregel lebte» (50). Dieser Satz birgt gleich zwei
Anachronismen: Zum einen war St. Gallen in der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts noch
ca. zwei Jahrhunderte davon entfernt, eine Tuchhandels- und -herstellungsmetropole zu
sein, zum andern wurde die genannte Beginensammnung erst gut 50 Jahre spiter der Au-
gustinusregel unterstellt. Ein kurzer Blick in die entsprechenden Artikel im Historischen
Lexikon der Schweiz sowie in der Helvetia Sacra hétten hier geniigt. Kurz darauf meint sie,
man kénne «davon ausgehen, dass [Priorin] Angela Varnbiihlerins Bruder auch nach seiner
Amtszeit als Biirgermeister seinen Einfluss in der Stadtpolitik geltend machen konnte» (52,
Anm. 109). Es ist allerdings daran zu zweifeln, dass Ulrich Varnbiihler nach seiner Flucht
nach dem St. Galler Krieg, welchen er mitversursacht hatte und welcher eine der grdssten
politischen Krisen St. Gallens zur Folge hatte, noch irgendeinen Einfluss auf seine Heimat-
stadt ausiiben konnte.

Die vorliegende Arbeit ist im Zusammenhang mit der theologischen und ortsunabhéngi-
gen Fragestellung scherlich sehr wertvoll (was die Rezensentin als Nicht-Theologin aller-
dings nur schwer beurteilen kann), doch fiir historische, lokale und deswegen ortsgebunde-
ne Untersuchungen wiire eine solide Lokalkenntnis unabdingbar.

St. Gallen/Stein am Rhein Claudia Sutter

Martin Bauch, Divina favente clemencia. Auserwdhlung, Frommigkeit und Heilsvermitt-
lung in der Herrschafispraxis Kaiser Karls IV. (Forschungen zur Kaiser- und Papstge-
schichte des Mittelalters, Beihefte zu J. F. B6hmer, Regesta imperii 36), Koln/Wei-
mar/Wien, Béhlau, 2015, 734 S., T11.

Die vorliegende, aus einer Darmstidter Dissertation hervorgegangene Monographie be-
leuchtet eine Thematik, die nicht ganz neu ist. Sie tut dies aber auf eine Art und Weise, die
alle bisherigen Studien in den Schatten stellt: So umfassend, wie es Martin Bauch tut, hat
noch niemand die Frommigkeitspraxis Karls IV. (1316-1378) behandelt. Betrachtet man
Frommigkeit nur als etwas Intimes, Privates, so verkennt man deren potentiell &ffentlich-
politische, im besprochenen Fall inszenierte Dimension. Karl IV. war ein Meister in der
Zurschaustellung von Frémmigkeit, deren Ausiibung Teil des mittelalterlichen Herrscher-
ideals war. In der Regel wird Karls ostentative Frommigkeit am Beispiel seines Reliquien-
kults thematisiert. Der Verfasser tut dies auch, und zwar auf der Grundlage eines vorgéngig
erstellten Verzeichnisses von iiber sechshundert Reliquien, die Karl entweder in Prag vor-
fand oder — der interessantere Fall — auf seinen Reisen erhob und nach Bohmen wegfiihren
liess. Es braucht nicht eigens unterstrichen zu werden, dass diese kommentierte Liste, die
der Studie als Anhang beiliegt, der Forschung iiberaus niitzlich sein wird. Karls Reliquien-
kult ist nicht der einzige Ausdruck seiner Frommigkeit, den Martin Bauch anspricht, doch



410 Rezensionen — Comptes rendus

selbst diesen geht er breiter an, als dies gemeinhin geschieht: Konzentrierte man sich in der
Regel auf die Aneignung und den Abtransport der begehrten Stiicke, so interessiert sich
Bauch auch — und insbesondere — fiir die weitere Verwendung der nach Béhmen gebrachten
Reliquien. Letztere hatten einen betrichtlichen medialen Wert, der sich anldsslich mit
Bedacht inszenierter Reliquienweisungen zeigte, die ihr Publikum nicht zuletzt mit dem
Versprechen von zu erlangenden Ablédssen lockten. Bei diesen Gelegenheiten wurde Karl
IV., der ansonsten als Personifizierung von frommer Bescheidenheit auftrat, zu einem
Heilsvermittler par excellence.

Uber das Thema Reliquien hinausgehende Aspekte sind Karls Darstellungen in der Litera-
tur, in Urkunden und auf Siegelbildern, die von ihm iibernommene liturgische Rolle in
Weihnachtsgottesdiensten und seine sorgfiltig orchestrierten Herrschereinziige. Damit er-
hélt die Geschichte von Karls 6ffentlich-politisch verstandener Frommigkeit, von der die
Studie ausgeht, breitere kulturgeschichtliche Ziige. Diese verdichten sich in einer Herr-
scherpersonlichkeit, deren einschldgiges Handeln nur exemplarisch angegangen werden
kann, da sich gewisse Ziige und Abldufe wiederholten. Der Verfasser verfolgt in seiner Stu-
die eine doppelte Perspektive: Einerseits betrachtet er das grosse Ganze, nicht zuletzt indem
er Karls Herrscherfrommigkeit mit den Instrumentarien von Max Weber und Pierre Bour-
dieu zu analysieren sucht, andererseits visiert er mit seinem geschérften Blick Details an.
Eine solche vermeintliche Kleinigkeit ist der mit der Kaiserkronung Karls im Jahr 1355
vollzogene Wechsel der in Urkunden verwendeten Devotionsformel gratia Dei rex Roma-
norum zu divina favente clementia imperator Romanorum. Die neue, auch auf Karls Siegel
ibertragene Formel, die Martin Bauch fiir den Titel seiner Studie ibernommen hat, deutet,
so der Verfasser, «eine aktivere Unterstiitzung des Herrschers durch Gott» an (4). In un-
serem Zusammenhang ist es unerheblich, dass bereits frilhere Monarchen, darunter Karls
Grossvater Heinrich VII., diese Formel verwendet hatten. Bedeutsam ist der Wechsel an
sich, der ein kleines Mosaiksteinchen in einem grésseren Bild darstellt, ndmlich die Insze-
nierung Karls als gotterwihlten, frommen Herrscher. Sein Reliquienkult, insbesondere die
Reliquienweisungen, der von Karl 1347 umgedeutete Weihnachtsdienst, d. h. die von ihm
ibernommene siebte Lesung in der Weihnachtsmesse (Lk 2,1: «Es begab sich aber zu der
Zeit, dass ein Gebot von dem Kaiser Augustus ausging, dass alle Welt geschétzt wiirde...»),
und die zwingende Anwesenheit Karls fiir die Erteilung von Ablédssen verbanden sich zu
einer vom Verfasser so bezeichneten «sakralen Grundierung der Herrschaft unter Karl IV.»
(457). Letzterer présentierte sich dabei «in einer semisazerdotalen, ja teilweise christomi-
metischen Rolle» (466). Dabei ritzte er zwar die von der Kirche definierten Grenzen, iiber-
schritt sie aber nicht, insbesondere was den Anspruch auf die Sakramentsspendung betraf.
Auch als «auserwihlter und hervorgehobener Herrscher» blieb Karl «immer Laie, wenn
auch ein in jeder Hinsicht hervorragender und vorbildlicher Christ». So bot er ein «ideales
und seine Herrschaft legitimierendes Identifikationsangebot fiir seine Untertanen». Oder um
mit Bourdieu zu sprechen: «Durch den Rekurs auf einen allgemein-christlichen Habitus des
Herrschers schiitzte Karl IV. seine Handlungen vor Kritik und stdrkte den Glauben an seine
persénlichen Tugenden» (471). Auf diese Weise regierte er, anders als sein Vorgénger und
zeitweilige Rivale Ludwig, mit der Kirche und nicht gegen sie.

An dieser Stelle kénnen wir nur eine Ahnung von der Fiille an Aspekten in Martin Bauchs
Studie vermitteln. Sicher ist, dass sie aus der Luxemburger- und Karl-Literatur nicht mehr
wegzudenken ist.

Solothurn Georg Modestin



Rezensionen — Comptes rendus 411

Dorothee Muflgnug, Acht und Bann im 15. und 16. Jahrhundert (Historische Forschun-
gen 111), Berlin, Duncker & Humblot, 2016, 368 S.

Im allgemeinen Bewusstsein noch immer fest verankert ist die aus «Reichsachty und «Kir-
chenbann» verkiirzte Formel von «Acht und Bann», meist jedoch wohl ohne nihere Kennt-
nis des Sinns. Die Entstehung dieses Zusammenhanges resultiert aus der in der «Confoede-
ratio cum principibus ecclesiasticis» gegebenen Zusage Friedrichs II., dass dem Kirchen-
banne die Reichsacht folge, so nicht binnen sechs Wochen erstere wieder gelost worden sei.
In der Praxis war jedoch sicherlich auch immer die «GroBwetterlage» (so S. 53) zu bertick-
sichtigen — woraus schon die erste Frage an das Thema resultiert, warum nicht einmal eine
Handvoll an Fillen wo dies tatsdchlich der Fall war geboten werden.

In acht, ungleich stark gewichteten, Kapiteln will Dorothee Muflgnug, begrenzt auf das
15. und 16. Jahrhundert, der Formel von «Acht und Bann» — ohne deren Sitz im Leben —
nachspiiren. Die Malaise beziiglich des Buchs, beginnt bereits in der Einleitung (vier Sei-
ten) und endet konsequent in der «Schlussbemerkungy» (die ebenfalls mit vier Seiten aus-
kommen muss). Die gut 300 dazwischenliegenden Seiten, Zitat an Zitat, Abkiirzung an Ab-
kiirzung gereiht (gefiihlt sogar in den nicht selten ellenlangen Quellenzitaten), sind jeden-
falls in ihrer Konsequenz auf gleichem Niveau. Nicht zur Verfligung gestellt wird dem Le-
ser ein wie auch immer gearteter roter Faden, oder gar die Erkldrung, worin das Desiderat
liegt, zu dessen Fiillung das vorliegende Buch verfasst wurde, ja nicht einmal eine Frage-
stellung wird von Mullgnug aufgeworfen. Auch der Zeitrahmen, den die Untersuchung
ausfiillt, wird nicht erldutert und ist letztendlich somit wenig verstindlich. Er erstreckt sich
auf die Kaiser Sigismund, Friedrich III., Maximilian, Karl V. und zuletzt mit flinf Seiten auf
Ferdinand 1. Die Literaturlage (die, dies camouflierend, wohl zur Basis — und Anregung? —
wurde), wird mit sieben Namen verortet, deren Autoren génzlich unterschiedliche Themen
zu Spétmittelalter bzw. Frither Neuzeit bearbeiteten — aber derart disparat zueinander wie
auch zum Thema sind, dass der Zusammenhang unverstéindlich bleibt. «Klassiker» zum
Thema, wie die Werke Friedrich Battenbergs bspw., fehlen hingegen. Die Quellen werden
ausschlieBlich aus gedruckt vorliegendem Material geschépft, auch sie nicht eingeordnet,
nur je Fundstiick fiir Fundstiick verzeichnet.

Wenn sich der Rezensent im Buch nicht verzihlt hat, wurde lediglich vier (!) Mal sowohl
Acht als auch Bann verhéngt, nach 1521 {iberhaupt nicht mehr. Die bereits zuvor nicht son-
derlich scharfe Waffe der Doppelstrafe wurde durch «die Reformation» génzlich zunichte.
Die Theorie des schonen Scheins (Bann 16st Acht aus) wird durch die schnéde Tagespolitik
ab absurdum gefiihrt (vgl. S. 53, wo dies von MuBgnug ansprechend mit «GroBwetterlage»
zwischen Kaiser und Papst benannt wird — aber dies gab es auch zuvor bereits). Stumpf und
wirkungslos war das Gespann spétestens mit der Reformation geworden, doch auch zuvor
wird — wie von MuBBgnug zwar notiert, aber wie so Vieles nicht kommentiert — die «politi-
sche Lage> durchaus miteinberechnet, vor allem seitens der weltlichen Fiirsten. Immerhin
einmal kommt die Erkenntnis, dass «weder in der Diskussion um die Kammergerichtsord-
nung noch in ihrer «Erkldrung) vom 9. April 1548 gingen die Stinde auf die Moglichkeit
ein, den Achtspruch durch einen Bannspruch zu verstirken.» (247) Aber: Wire dies tat-
sdchlich eine Verstdrkung? «Die Reformation» war schon weitgehend gesichert. Wenn man
von den stetig wechselnden «GroBwetterlagen» einmal absieht, so dréngt sich doch die
Frage auf, weswegen es so selten ein eintrichtiges Einhergehen zwischen Kaiser und Papst
gab, die ein tatsédchliches gemeinsames Vorgehen gegen «Delinquenten» bewirkte.

Stellenweise wird die Literatur hinweggewischt (bspw. — beziiglich der «causa Lutheri» —
S. 202: «Auf die Bibliotheken fiillenden Kontroversen soll hier nicht eingegangen wer-



412 Rezensionen — Comptes rendus

den»), was dann aber durchaus zu «Irrtiimern> fithrt. Stupende Literaturkenntnis (oder nur
Funde?) fiihren nicht zwingend, vor allem, bei ausschliesslicher Aufzéhlung, ohne Priifung,
Gewichtung, zur rechten Darstellung; immerhin wird geboten, dass eine «Kompromissfor-
mel» (1526er Reichsabschied) (230) (miihsam genug) erarbeitet wurde, aus der dann in
nicht minder miithsamer Diskussion und Etappen das Ius reformandi erwuchs. Dass schlief3-
lich eine — fiir ein ganzes Zeitalter namengebende «confessio» (234) sozusagen unter «fer-
ner liefen> subsumiert wird, ist ebenso symptomatisch fiir das Buch. Inwieweit die Erkennt-
nisse zu den grosso modo recht prominenten Féllen, so geboten, tatsédchlich tragfahig sind,
muss bedauerlicherweise Aufzihlung fiir Aufzihlung, Fall fiir Fall einzeln gepriift werden.
Sachlich wird es nicht besser, wenn ein Bischof seine Weihe ablegt (gemeint ist wohl, daf3
er iberhaupt erst geweiht wurde, so zu Hermann von Wied, S. 259) oder gar Karl V. zu
Augsburg «... den Gang der Verhandlungen auf der Augsburger Reichsversammlung be-
stimmt» habe, wodurch (richtig!) als Kompromif3 das Interim zustande kam (245). Geboten
wird jeglichem Nutzer der umgestiirzte Zettelkasten Muflignugs, die wohl wahllos Detail fiir
Detail aneinanderreiht, ohne jegliche Wertung und Gewichtung. Gefiihrt wird der Leser
durch die Lektiire nicht, genausowenig wird systematisiert, eingeordnet oder gedeutet. Ein
den Namen verdienendes Lektorat wére sicherlich sinnvoll gewesen. Das vorziigliche
Personenregister entschiddigt hingegen denjenigen, der den schnellen Zugriff sucht.

Ingenheim Klaus Frédéric Johannes

Michele C. Ferrari/Beat Kiimin (Hg.), Pfarreien in der Vormoderne. Identitit und
Kultur im Niederkirchenwesen Europas (Wolfenbiitteler Forschungen 146), Harrassowitz
Verlag, Wiesbaden, 2017, 280 S.

Mit dem hier zu besprechenden Band <Pfarreien in der Vormoderne. Identitét und Kultur
im Niederkirchenwesen Europas»> werden die wissenschaftlichen Ergebnisse einer Ta-
gung publiziert, die vom 5. bis 7. Mérz 2007 an der Herzog August Bibliothek in Wol-
fenbiittel unter dem Titel <Da heime in miner Pfarre. Identitédtsbildung und Kulturtransfer
im européischen Niederkirchenwesen vor 1600> veranstaltet wurde. Die beiden Heraus-
geber, Michele C. Ferrari, Professor fiir lateinische Philologie in Erlangen, und Beat
Kiimin, Professor fiir Neuere Geschichte in Warwick, gehen nicht ndher darauf ein,
warum sich die Vorbereitung auf die Drucklegung iiber zehn Jahre hingezogen hat. Dass
das Buch schliesslich doch erschienen ist, ist aber von grossem Wert. Die Verspitung
fallt insofern nicht ins Gewicht, als Forschungen zum Pfarreiwesen nicht so zahlreich
sind, dass sie nach zehn Jahren bereits antiquiert wéiren. Zudem haben die Autoren ihre
Beitrdge auf die Publikation hin nochmals aktualisiert; und die Herausgeber referieren in
einer differenzierten Einleitung den Forschungsstand von 2017.

Die Pfarrei war iiber lange Zeit ein Gegenstand der Lokal-, der Kirchen- oder der Kir-
chenrechtsgeschichtsschreibung, die Forschungen zum Klerus und zur kommunalen
Gemeindebildung hervorbrachten. Dass dieser Ansatz nicht einfach ausgedient hat, be-
weist der erste Teil des Bandes, der Studien von Enno Biinz iiber das spatmittelalterliche
Deutschland, von Giorgio Chittolini {iber die Region von Padua und Robert N. Swanson
tiber England enthilt. Die Definition der Pfarrei als kirchliches Zentrum, dem die Be-
wohner eines bestimmten Territoriums zugeordnet sind, setzt die Parzellierung einer
Di6zese und damit eine ilibergeordnete Verwaltungsstruktur voraus und bleibt so der
Institutionengeschichte verhaftet. Die Herausgeber weisen aber schon zu Beginn durch



Rezensionen — Comptes rendus 413

ein literarisches Zitat aus dem 13. Jahrhundert darauf, dass die Pfarrei nicht nur administ-
rative Einheit, sondern immer auch Ort der Heimat war, wo vertraute Lebensgewohnhei-
ten nicht nur liturgischer Art Geltung hatten. Die Pfarrei war also auch ein Bezugspunkt
der Identitdt. Diesem Aspekt trigt der zweite Teil Rechnung. Catherine Vincent présen-
tiert Studien zu Identitit und Kulturtransfer in Frankreich und kommt zu Unterschieden
zwischen religiosen, lokalen und familidren Kriterien. Arnd Reitemeier arbeitet heraus,
dass in deutschen Stddten die Kirchenfabrik ganz unter der Kontrolle des Rates stand, der
folglich in kulturprdgender Hinsicht alle Entscheidungen traf. Martin Brandel analysiert
die architektonische Gestaltung der Kirchenrdume von Niirnberg und Schweinfurt. Mag-
nus Williamson kommt zum Schluss, dass sich in Pfarreien Englands das bedeutendste
Wachstum im liturgischen Leben im Bereich der Kirchenmusik abspielte, die vor allem
von Bruderschaften gefordert wurde. Istvan Monok zeigt, wie Pfarreibibliotheken im
Karpatenbecken von 1500 bis 1650 zentrale Stiitzpfeiler des intellektuellen und religi-
sen Lebens und ein wichtiges Verbindungsglied zu anderen Kulturrdumen waren. Die
Erweiterung der Aspekte des Pfarreiwesens impliziert auch eine Konfrontation der Quel-
len mit neuen Fragen. Neben Synodalstatuten, Visitationsberichten, Testamenten und
Stiftungsbriefen schreitet man auch zur Analyse von Bauten, zur Interpretation von sa-
kralen Objekten, von Verzeichnissen von Pfarreibibliotheken, von Gerichtsakten und
Musikalien.

Die Herausgeber konstatieren, dass die Pfarreien intern hoch differenziert und extern
engmaschig vernetzt waren. Sie eignen sich also zur Erforschung der Komponenten, die
das Zusammenleben bestimmten, und des kulturellen Austauschs mit anderen kirchlichen
Einheiten. Dass sie nicht nur von der kultischen Versorgung einer Menschengruppe
durch einen Verantwortungstrager bestimmt waren, ist allgemein anerkannt. Hingegen ist
noch nicht herausgearbeitet worden, von welchen kulturellen und sozialen Vollziigen das
Pfarreiwesen bestimmt war. Die Antworten, die die einzelnen Beitrige geben und kei-
neswegs Anspruch auf Vollstdndigkeit oder auf eine abgerundete Neufassung des Pfar-
reibegriffs erheben, stellen das eigentliche Verdienst dieses Buches dar.

Im Spétmittelalter lokalisieren die Herausgeber eine grossere Vielfalt kultisch-kul-
tureller Ausdrucksformen als in der Neuzeit, in der durch die Konfessionalisierung und
vollendete Arrondierung der Territorialstaaten eine intensivere Zusammenarbeit von
staatlichen und kirchlichen Behorden die Glaubensinhalte klarer festlegte und die vorhe-
rige «Prominenz von familidren, nachbarschaftlich und ziinftisch-bruderschaftlichen Ein-
fliissen» in den Hintergrund dringte (14). Zu Hilfe nehmen sie dabei das Modell des self-
fashioning, also die bewusste Generierung von bestimmten Erscheinungsformen, die
identitétsstiftenden Charakter haben und nach aussen représentiert werden; folglich
waren Pfarreien immer Orte der Selbstwahrnehmung und der Rezeption fremder Einfliis-
se. So stellt sich zum Beispiel die Frage, mit welcher Motivation eine Gemeinde sich fiir
ein innovatives architektonisches Stilelement entschieden hat. Woher kam der jeweilige
Einfluss? Warum orientiert sich die Gemeinde dorthin? Wie ist der Aufbau eines poly-
phonen Repertoriums zu deuten? — Als Ausdruck der Frommigkeit, von kommunalem
Stolz, als dsthetisches Bediirfnis oder als Demonstration kultureller Uberlegenheit?

Enno Biinz bietet in seinem zum ersten Teil gehorigen Artikel «Pfarreien und Pfarrge-
meinden im spdtmittelalterlichen Deutschland» (25-59) einen Uberblick {iber die For-
schung zum Pfarreiwesen. Mit der Rezeption einer breit geficherten Bibliographie zeigt
er sich einer eher traditionellen Methode verpflichtet und setzt bei ersten Grundinforma-
tionen ein: Didzesen konnten iiber eine ganz unterschiedliche Anzahl Pfarreien verfiigen:
Mainz iiber 2700, Konstanz tiber 1700, Liibeck hingegen iiber 53. Der Ausbau der Pfar-



414 Rezensionen — Comptes rendus

reiorganisation erstreckte sich vom 12, zum 15. Jahrhundert, war aber in alten Diézesen
wie Kd6ln mit weit weniger Neugriindungen verbunden als in den frénkischen Bistiimern.
Es ist naheliegend, dass die Errichtung von Pfarreien mit dem Landesausbau einherging,
danach aber stagnierte. Am signifikantesten zeigt sich das in Meissen, wo es um 1100
hochstens 40 Pfarrkirchen gab, Ende des 15. Jahrhunderts hingegen 897. Auch die Gros-
se einer Pfarrei konnte variieren: von 8000 Angehérigen in Kéln bis zu Landpfarreien
von weniger als 30. Solche Angaben iiberraschen nicht, sind aber in ihrer Vollstdndigkeit
zu ganz Deutschland von grossem Wert.

Interessant ist ferner, dass sich im Altsiedelland West- und Siiddeutschlands die Pfar-
reistruktur vor der Stddtegriindungswelle im 13. Jahrhundert etabliert hat. Aus dem
Grund befand sich die Pfarrkirche oft in einem Dorf, wohin die Bewohner einer nahen
Stadt kirchgendssig waren, auch wenn sie bald eine Filialkirche errichten konnten, die
aber iiber lange Zeit mit keinen Pfarreirechten ausgestattet wurde. In einem zweiten
Abschnitt seines Artikels geht Biinz auf Elemente der Identitédtsbildung ein: auf Bau- und
Stiftungstétigkeiten. Bezeichnenderweise kommt er zum Schluss, dass ein von Pfarreian-
gehorigen aufgestelltes Pflichtenheft fiir ihren Pfarrer und das Gemeindepatronat eine
Ausnahme bilden — in der spétmittelalterlichen Eidgenossenschaft stellen sie hingegen
den Regelfall dar. Es ist interessant, dass die kommunale Bewegung im deutschen
Sprachraum einen ganz anderen Niederschlag fand. Biinz bietet einen exzellenten Uber-
blick tiber die Pfarreigeschichte Deutschlands. Man kann davon ausgehen, dass er alle
wichtigen Forschungen der letzten Jahre vermerkt. Es stellt sich aber gerade im Riick-
blick auf die Einleitung die Frage, wie sich das Verstindnis der Pfarrei als Territorium
gestaltete. Wenn die Pfarrei eine seit der Spétantike iiberlieferte Einheit ist, bleibt unklar,
wie sich ihr Wesen im Frith- und Hochmittelalter gestaltete, als Herrschaft gerade nicht
territorial verstanden wurde — und wie sich der Wandel im Spétmittelalter vollzog, als
sich territoriale Herrschaften etablierten.

Magnus Williamson zeigt in seinem Beitrag «Parish music in late medieval England:
local, regional, national identities» (209—243) iiber eine minutidse Auswertung von Quel-
len, wie Musiker ihr Repertoire von 1340 bis 1549, bis zur Ablésung des lateinischen
polyphonen Gesangs durch einen volkssprachlichen, von kirchlichen Zentren aus, haupt-
sdchlich London, iiber bedeutendere geistliche Orte in der Provinz bis in Pfarreien der
Peripherie brachten. Er zeigt dies am Beispiel von Stiftungen polyphoner Salve-Gesin-
gen, begleitet von einer Orgel, die ab Mitte des 14. Jahrhunderts aus dem spirituellen Be-
diirfnis von Bruderschaften — und nicht von adligen Stiftern — eingerichtet und gepflegt
wurden. Wohl ging die Dynamik zuerst vom Zentrum an die Peripherie, es ist aber auch
zu beobachten, wie die neuen liturgischen Gewohnheiten aus den Pfarreien auf Stiftungs-
gottesdienste in den Kathedralen zuriickwirkten.

Fiir jeden Leser, der iiber keine ndheren Kenntnisse in osteuropdischer Geschichte ver-
fugt, ist der letzte Artikel von Istvan Monok, «Die Pfarreien und ihre Biicher im Karpa-
tenbecken in der Friihen Neuzeit» (245-267) aufschlussreich. In einen Uberblick iiber den
geschichtlichen Werdegang Ungarns, ausgehend von einer hohen humanistischen Kultur
am Konigshof, die im 16. Jahrhundert durch das Vorriicken der Osmanen einen jéhen
Einbruch erfuhr, setzt er eine Darstellung, wie dieser einstige Reichtum von Kloster- und
Pfarreibibliotheken als kleine kirchliche Zentren in die frithe Neuzeit hiniibergerettet
wurde. Solche Biichereien haben ihren Ursprung in Klerikern, die an Universitéten,
hauptsdchlich in Wien studierten, wobei diese Bestédnde schon frith keinen Privatbesitz
darstellten, sondern gemeinschaftlich genutzt wurden und damit fiir eine breite Prdsenz
humanistischen Gedankenguts aus Zentraleuropa sorgten. Bibliotheken von stddtischen



Rezensionen — Comptes rendus 415

Ordenshdusern, die im Zuge der Reformation iibernommen wurden, blieben zusammen
mit jenen von Pfarreien bestehen, wurden mit reformatorischer Literatur angereichert und
dem Schulwesen zur Verfiigung gestellt. Einige Bibliotheken erfuhren im 17. Jahrhun-
dert eine Rekatholisierung. Wohl entsprach das geistige Niveau nicht mehr demjenigen
des ausgehenden 15. Jahrhunderts, die Inhalte wurden aber einer breiteren Bevlkerung
zugédnglich gemacht, vor allem durch das Engagement von Jesuiten und Franziskanern.
Monok weist nun auf das interessante Phinomen, dass katholische und protestantische
Bibliotheken in der Nihe zur Grenze des osmanischen Reiches unterhalten wurden, um
so Glaubensbriider unter fremder Herrschaft mit Literatur zu versehen. Er zeigt mit sei-
nem Beitrag {iber die Auswertung von Biicherverzeichnissen, wie Pfarreien {iber mehrere
Generationen Tréger von Kultur und Bildung waren, sich kontinuierlich wandelten, dabei
aber Orte des kulturellen Austauschs zwischen religitsen und geistigen Zentren innerhalb
einer Region blieben. Dabei garantierten sie aber auch Kontakte zu iibergeordneten Stit-
ten von Kultur und Bildung sowie zu peripheren Einheiten ausserhalb des eigenen politi-
schen Territoriums.

An mehreren Stellen wird in diesen Tagungsakten hervorgehoben: Die spétmittelalter-
liche Pfarrei schlechthin gibt es nicht. Vor allem die Einleitung und die Beitrége des
ersten Teils geben einen umfassenden Uberblick iiber Ausgestaltungen des Pfarreiwesens
in verschiedenen Regionen und legen eine Vielzahl von Erscheinungsformen dar. Im
zweiten Teil wird dann hervorgehoben, welche Bereicherung die Forschung unter Be-
riicksichtigung neuer Fragen und Quellenauswertungen geben kann. Es ist gar nicht
beabsichtigt, damit ein abgerundetes Bild zu geben — geboten wird aber ein Einblick in
die Vitalitét der aktuellen spdtmittelalterlichen Geschichtsschreibung.

Rom Paul Oberholzer

Horst G. Hermann, Im Moralapostolat. Die Geburt der westlichen Moral aus dem Geist
der Reformation, Liidinghausen/Berlin, Edition Sonderwege, 2017, 381 S.

Lutherjahr und -dekade sind vorbei und manche Historiker (auch der Rezensent) kénnen
wieder aufatmen. Ein halbes Dutzend alt-neue Biographien des Reformators im Buchmarkt,
ein offenbar erfolgreiches Musical, eine grossere Anzahl CDs mit lutherisch inspirierter
Musik, (schlecht besuchte) Ausstellungen, vor allem aber eine ausserordentliche kirchliche
Kraftanstrengung, ein gewaltiger Medienrummel und eine touristische Vermarktung son-
dergleichen — das war’s in etwa. Von wissenschaftlicher Seite her iibte man sich eher in Zu-
riickhaltung und der Ertrag muss als bescheiden bezeichnet werden: Anderes war auch
kaum zu erwarten.

Wer all diesen Aktivitdten wenig oder nichts abgewinnen konnte, darf sich nun am Buch
von Horst G. Hermann erfreuen. Der theologisch und philosophisch bewanderte, aber auch
mit der einschldgigen historischen Literatur vertraute Autor beurteilt darin einige Fakten
und Folgen der Reformation recht kritisch. Deren Rechtfertigungslehre habe sich unter dem
lastenden Druck Augustins in eine rigide, angsteinflssende und alles durchwirkende Moral
verwandelt. «Freiheit», «Fortschritt» und alle die weiteren wirkungskriftig von G. F. Hegel
formulierten positiven Errungenschaften der Reformation kénne man ihr genau besehen
nicht oder wenigstens nicht in dieser Totalitéit zusprechen. Die «sola»-Theologie aus Wit-
tenberg habe zu Verengungen, zu einem Tunnelblick gefiihrt, unter dem wir heute leiden.
Der Verfasser weist auch auf einige verfilschende Ubersetzungen des als Schopfer der



416 Rezensionen — Comptes rendus

deutschen Schriftsprache gefeierten Luther hin und zitiert, gegeniiber Margot Késsmann,
geniisslich die erschreckend frauenfeindlichen AuBerungen des Reformators. Undsofort.
Nun ist dieser Negativkatalog sicherlich nicht neu und Hermann verweist auf entsprechende
Feststellungen angefangen mit Nietzsche und Jacob Burckhardt bis zu aktuellen Autoren.
Aber angesichts der Jubelchdre und Simplifizierungen der Festreden im vergangenen Jahr
ist es wohl angebracht, wieder einmal zusammengefasst daran zu erinnern. Ob die manch-
mal etwas kithnen Konstruktionen Hermanns immer tragen, miissten theologisch-philoso-
phisch besser informierte Leser als der Rezensent beurteilen, der Diskussion wert sind sie
allemal. Die alte Kirche erfiahrt demgegeniiber beim katholisch sozialisierten Autor eine
partielle Rehabilitation. Vor allem aber méchte er mehr vom Denken, Fiihlen und Handeln
der Ostkirche in die aktuelle religitse Diskussion einbringen. Angesichts des (zweifellos
auch politisch induzierten) Wiederaufschwungs der orthodoxen Kirche und der gleichzeiti-
gen Sklerose und Erosion des westlichen Christentums beider Konfessionen sicher ein er-
wigenswerter Gedanke.

Der Stil des Werks ist nicht wissenschaftlich trocken, sondern eher essaihaft-journa-
listisch. Hermann hat eine ungemeine Lust an spitzen, paradoxen, ironischen und artifiziel-
len Formulierungen, schon bei den von ihm als «Marginalien» bezeichneten Kapiteliiber-
schriften und dann auf fast jeder Seite im Text. Dariiber kann man sich amiisieren oder
drgern, dem Inhalt tun sie indes keinen Abbruch. Namentlich in den abschliessenden Kapi-
teln fehlt auch die Polemik nicht und verschiedene Persénlichkeiten des 6ffentlichen und
kirchlichen Lebens bekommen da, zuweilen mit einer etwas befremdlichen Hirte, ihr Fett
ab. Dass sich Hermann auf diese Weise dem Polterstil des Wittenberger Exmonchs anni-
hert, ist ihm wahrscheinlich nicht bewusst geworden. Aber im Zeitalter einer hochdosierten
«political correctness» kann ein wenig Klartext gewiss nicht schaden.

Um es abschliessend nochmals zu sagen: Wer dem Lutherjahr wenig abgewinnen konnte,
wird im Buch von Hermann ein wirksames Antidot finden. Und speziell fur Historiker und
Historikerinnen gilt: Wer Jubilden generell kritisch gegeniibersteht, wird bei ihm eine Be-
stiatigung finden. Von aussen wird ja in solchen Féllen in aller Regel an die Vertreter des
Faches Geschichte der Wunsch herangetragen oder von ihnen wenigstens stillschweigend
erwartet, «etwas zu machen». Dass sie unter dieser Last zuweilen seufzen und deswegen
auch wichtigere, aber nicht an Jahrzahlen gebundene Fragenkomplexe vernachldssigen
miissen, das interessiert die massgeblichen Kreise ausserhalb aber nicht.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Sabine Eibl, Kiister im Fiirstbistum Miinster. Stabsdisziplinierung, Gemeindeanspriiche
und Eigeninteressen im konfessionellen Zeitalter (Westfalen in der Vormoderne 27), Miins-
ter, Aschendorff, 2016, 318 S.

Insbesondere durch die Arbeiten von Andreas Holzem und Werner Freitag gehort der west-
falische Raum inzwischen zur besterforschten Region, was die Geschichte des frithneuzeit-
lichen Katholizismus, und insbesondere seiner bisher wenig in den Blick gekommenen All-
tagsgeschichte betrifft. Durch sie wurde die traditionelle, auf die obere Ebene konzentrierte
Kirchengeschichte erstmals auf breiter Basis in Frage gestellt. Das Buch von Sabine Eibl
fiigt diesem imposanten wissenschaftlichen Geb4ude einen weiteren gewichtigen Stein hin-
zu: Es handelt sich um die erste Monographie, welche die innerhalb des geistlichen Hilfs-



Rezensionen — Comptes rendus 417

personals zentrale Figur des Kiisters (in der Schweiz Mesner, Sigrist oder Sakristan ge-
nannt) behandelt.

Auf einer breiten Basis von Quellen verschiedenster Provenienz (normative Erlasse, Visi-
tationsprotokolle, Akten des Sendgerichts, Kiisterordnungen, Kirchenbiicher usw.) behan-
delt die Autorin das Archidiakonat des Propstes von St. Martini im Oberstift Miinster und
das Dekanat Vechta im Niederstift. Die Arbeit gliedert sich nach dem vielféltigen Aufga-
benkreis des Kiisters. Er ist zunichst als « Wichter der Kirche» ihr Hauswart und besorgt
das Aussere des Gebdudes, kiimmert sich aber um die liturgischen Gerite und die Bereit-
stellung des Verbrauchsmaterials (Hostien, Wein, Ole). Die zweite Funktion ist seine die-
nende in der Liturgie. In kleineren Gemeinden ist er auch Gléckner. Nach dieser Berufsbe-
schreibung stellt Eibl den Kiister in sein soziales Netz zwischen Adel (dem meist das Pré-
sentationsrecht zusteht), Pfarrer und Gemeinde, bzw. den diese reprisentierenden Kirchen-
provisoren (= Kirchenrat). Konflikte blieben hier nicht aus und wurden etwa im Sendge-
richt ausgetragen. Neben der Titigkeit fiir die Kirche wird der Kiister im Fiirstbistum
Miinster seit dem 18. Jahrhundert immer haufiger auch als Lehrer fiir den Elementarunter-
richt beigezogen. In den abschliessenden Kapiteln kommen Rekrutierung, Wohnung, Ein-
kommen, Familienbildung und Nebenerwerbstitigkeiten der Kiister zur Sprache. Es gab
eigentliche Kiisterdynastien iiber mehrere Generationen. Alles in allem ist das Werk eine
dichte und umfassende Beschreibung dieses innerhalb der Pfarrkirchenorganisation unent-
behrlichen Berufsstandes. Leider fehlt ein Sachregister.

Die Arbeit von Eibl bestitigt die Resultate der eingangs erwidhnten beiden Autoren. Alle
sprechen von einer weitgehenden, wenn auch lange dauernden Phase der Durchsetzung des
tridentinischen Ideals im Rahmen der frithneuzeitlichen Konfessionalisierung. Allerdings
sind bei Eibl die Belege fiir die behauptete Stabsdisziplinierung gleichwohl nicht sehr zahl-
reich; sie berichtet auch von Widerstand gegen die obrigkeitlichen Anforderungen und
manche wohl gemeinte Absicht scheiterte schlicht am Geld. Meines Erachtens muss die
Frage der frithneuzeitlichen Sozialdisziplinierung fiir den katholischen Raum so lange offen
bleiben, bis wir vergleichbar dichte Untersuchungen auch aus dem siidlichen deutschspra-
chigen Raum — von Italien und der iberischen Halbinsel wollen wir gar nicht reden — haben.
In ihrem einleitenden Bericht zur Forschungslage nennt Eibl keine weiteren Arbeiten zu
den Sakristanen; es scheint auch tatséchlich keine Monographie zu geben, wiewohl wir et-
wa mit dem «Ornatus ecclesiasticus» des Bayern Jacob Miller (1591) eine wunderschéne
Quelle haben, in welcher sogar die verschiedenen Typen von Besen, mit denen die Kirche
zu reinigen war, abgebildet sind. Was die Sigristen anbelangt, so scheinen, aus vereinzelten,
wenn auch zeitlich meist etwas spéter liegenden Hinweisen aus der Schweiz zu schliessen,
doch betréchtliche Unterschiede in der Ausiibung des Amts bestanden zu haben. Zum einen
wurde der Sigrist hier selbstverstidndlich von den Kirchgenossen gewéhlt und bezahlt, und
war fast immer ein Ortsanséssiger. Eine disziplinierende Instanz wie das Sendgericht exis-
tierte nicht und der fiir die deutschsprachige Schweiz zustindige Bischof in Konstanz war
nicht nur rdumlich, sondern auch hinsichtlich seiner faktischen Gewalt recht weit weg. Die
Kombination Sigrist-Lehrer war in der katholischen Eidgenossenschaft eher selten: Es gab
sie in Landgemeinden, wo dann aber im Unterschied zu Westfalen die kirchliche Funktion
als Nebenamt gewertet wurde. Dies war auch der Fall bei den nicht seltenen Sigristen, die
zusitzlich ein Handwerk ausiibten, um finanziell {iber die Runden zu kommen. Wo keine
weltlichen Lehrer wirkten, wurde der Elementarschulunterricht eher den Kaplénen aufge-
tragen. Aber trotz der Stellung als Nebenamt in vielen dorflichen Gemeinden konnte der
Aufgabenkreis der Mesner sogar grisser gewesen sein. Sie waren ndmlich eher als die
Geistlichen die Organisatoren der hierzulande vermutlich ausgedehnteren volksfrommen



418 Rezensionen — Comptes rendus

Veranstaltungen, und als solche die eigentlichen religiésen Traditionsbewahrer (was sie in
einen Gegensatz zu tridentinisch «fortschrittlichen» Pfarrern bringen konnte). Sie stellten
zum Beispiel die prunkvollen «Heiligen Grédber» und die Weihnachtskrippen auf, hingen
die Hungertiicher auf und wirkten als Vorbeter beim gemeinsamen abendlichen Rosen-
kranz. Sie instruierten auch die Messdiener und fungierten als Anlaufstelle fiir allerlei
Anliegen der Glaubigen, wenn der Pfarrer gerade nicht erreichbar war. Dariiber teilt uns
Eibl kaum etwas mit, allerdings sind vielleicht diese Téatigkeiten in Miinster quellenméssig
nicht fassbar. Jedenfalls waren die Mesner hierzulande demokratisch legitimierte Autori-
tdtspersonen, denen sich vor allem von auswérts kommende Geistliche bis zu einem gewis-
sen Grad fligen mussten. Es bleibt zu hoffen, dass die vorbildliche Arbeit von Sabine Eibl
zu weiteren entsprechenden Studien auch in anderen Regionen anregt.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Sylvio de Franceschi/Bernard Hours (ed.), Droits antiromains XVIe-XIXe siécles. Juri-
dictionalisme catholique et romanité ecclésiale (Chrétiens et Sociétés. Documents et Mé-
moires 33), Lyon, LARHRA, 2018, 276 p.

Il s’agit des actes de la cinquiéme et derniére des journées d’études organisées a Lyon
depuis 2007, consacrées a |’antiromanisme catholique depuis le XVIe siécle. Si les volumes
précédents, tous publiés dans la méme collection, avaient exploré les aspects doctrinaux,
ecclésiologiques et historiographiques de la question, celui-ci se concentre sur les questions
juridiques. S. de Franceschi dans son introduction justifie ce choix en quelque sorte conclu-
sif en pointant la dérive juridique et méme procéduriere de I’antiromanisme: «De plus en
plus étroitement juridique, le juridictionalisme contemporain manifeste un singulier ame-
nuisement de la dimension proprement théologique, et méme ecclésiologique, de
I’antiromanisme de 1’époque moderne» (13). Les différents contributeurs s’attachent a
décrire I’antiromanisme sous ses différentes formes: joséphisme, fébronianisme, anticuria-
lisme..., qui s’exprime a partir de querelles de juridiction, comme [’attribution des béné-
fices ecclésiastiques, les causes matrimoniales, la compétence de I’autorité civile en maticre
ecclésiastique... Deux communications synthétiques (celle de Brigitte Basdevant-
Gaudemet, sur Quelques manifestations des juridictionalismes dans les lois des royaumes
frangais, espagnols, portugais et celle de Frangois Jankowiak, sur L ‘anticurialisme, figure
de ’antiromanisme. Gouvernement de 1'Eglise universelle et administration de I’Etat ponti-
fical au péril de la critique), encadrent les dix autres textes qui forment autant d’études de
cas érudites. Les principaux pays d’Europe sont couverts, avec tout de méme une certaine
prédilection pour les Etats italiens. On notera d’ailleurs 1’étude forte instructive et originale
de Simona Negruzzo, sur les théses de théologie soutenues devant I’université de Pavie a la
fin du XVIII® siécle.

Le choix de I’approche juridique se justifie aussi par le fait que les principaux représen-
tants de I’antiromanisme furent soit des juristes, soit des historiens du droit, soucieux de
rétablir «le droit ecclésiastique sur la base d’un droit positif» (111) Au-dela de I’interaction
permanente entre droit civil et droit canon — peut-étre qu’un bilan de la situation a la fin du
Moyen-Age aurait permis de mieux saisir le point de départ de cette évolution —, les diffé-
rentes études ici réunies posent la question passionnante de la contribution des controverses
ecclésiastiques a 1’élaboration de la raison d’Etat. Question d’autant plus intéressante que
tous les partisans du juridictionalisme sont, dés la fin du XVIIle siécle, victimes de



Rezensionen — Comptes rendus 419

I’anathéme pontifical alors méme que le XIXe siécle marque «1’uniformisation juridique de
la catholicité» (9) avec la fin du droit coutumier. Fagon de dire que I’intransigeantisme
romain répondit aux critiques internes par des concepts juridiques et que la postérité du
juridictionalisme catholique se trouve ailleurs que dans I’Eglise romaine. Ce qui frappe
dans le juridictionalisme catholique, €laboré dans les séminaires, les universités, les cours
royales... c’est non seulement sa dérive légaliste mais son intellectualisme grandissant: que
ce soit a Pistoie ou dans I’ Autriche de Joseph II, les projets des élites éclairées se heurtent a
I’hostilité des masses. Peut-étre que 1’échec de ces penseurs a réformer 1’Eglise, dont
I’homme contemporain partage largement les vues, a été d’avoir fait ou semblé faire corps
avec I’Etat en voie de modernisation et peut-étre, mais il faudrait apporter plus de consis-
tance a cette hypothése, d’avoir paru suivre ’inspiration qui avait nourri les Réformes
protestantes.

On saura gré a Sylvio de Franceschi d’avoir mené a bien cette série d’études sur un cou-
rant d’idées fécond, longtemps négligé, et pourtant déterminant pour penser les rapports
entre Eglise et Etat.

Besangon Vincent Petit

Fabrizio Conti, Witchcraft, Superstition, and Observant Franciscan Preachers. Pastoral
Approach and Intellectual Debate in Renaissance Milan (Europa Sacra 18), Turnhout,
Brepols, 2015, 380 S.

Es ist aus rein sprachlichen Erwégungen ohne weiteres nachvollziehbar, weshalb Fabrizio
Conti seine Studie, die aus einer an der Central European University in Budapest bei Gabor
Klaniczay entstandenen Dissertation hervorgegangen ist, mit dem vorliegenden Ubertitel
versehen hat. Nach inhaltlichen Gesichtspunkten miisste die Reihenfolge der Titelworter
freilich genau umgekehrt lauten, ndmlich «Observant Franciscan Preachers, Superstition,
and Witchcraft». Jedem der drei Begriffe entspricht ein Teil des als Triptychon angelegten
Werkes, das als Ganzes eine Forschungsliicke schliesst: Es geht um den Beitrag der obser-
vanten Franziskaner aus dem Maildnder Konvent zur gelehrten Diskussion, die im 15.
Jahrhundert um die Themengebiete der superstitio, also des «Aberglaubensy, und — damit
verkniipft — des Hexenwesens gefiihrt wurde und die letztlich im neuzeitlichen Hexenstere-
otypen miindete. Dank seiner detaillierten Quellenanalyse gelingt es Conti, das spezifisch
Franziskanische an der genannten Diskussion herauszuarbeiten und damit das Wissen um
die Ausbildung des genannten Stereotyps um eine wichtige Facette zu bereichern. Dabei
stellt die im Titel prominent an erster Stelle aufgefiihrte Hexerei in Tat und Wahrheit einen
Fluchtpunkt der zeitgenossischen Debatten dar und wird in der Studie entsprechend am
Schluss behandelt.

Der erste Teil der Studie ist den observanten Minderbriidern aus dem Mailédnder Konvent
St. Angelo am Ende des 15. Jahrhunderts gewidmet: Die franziskanische Observanz wird
als eine Bewegung geschildert, die sich nach einer ersten Phase, die der Selbsterneuerung
des Ordens gewidmet war, in einer zweiten Phase nach aussen hin 6ffnete und sich der
Reformation der ganzen Gesellschaft verschrieb. Die dafiir eingesetzten Mittel waren die
Seelsorge, insbesondere das Abnehmen der Beichte, und die Predigt, wobei das Betiiti-
gungsfeld in einem stédtischen Milieu lag. Conti spricht denn auch von einem Ubergang
von einer ersten Generation eremitisch lebender observanter Briider zu einer zweiten Gene-
ration von stidtischen Missionaren (21). Sein Interesse konzentriert sich indes auf eine



420 Rezensionen — Comptes rendus

dritte Generation, deren Vertreter in den letzten beiden Jahrzehnten des 15. und im ersten
Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts verstarben. Eine der pragenden Figuren dieser dritten Gene-
ration von Maildnder Observanten war der um 1450 geborene Bernardino Busti, der als
weithin angesehener Redner zahlreiche Einladungen als Gastprediger im norditalienischen
Raum erhielt. Fiir die Nachwelt ist er von besonderem Wert als Autor, der zwei gedruckte
Predigtsammlungen, das Mariale und das Rosarium sermonum, sowie ein Defensorium
Montis Pietatis hinterliess, d. h. eine Apologie der von Franziskanern gegriindeten Leihhéu-
sern, die Kredite zu giinstigen Konditionen vergaben, was die Praktik jedoch nicht vom —
gerade seitens der Dominikaner geédusserten — Vorwurf des Wuchers bewahrte.

In der Folge wendet sich der Verfasser Bustis Rosarium zu, das achtzig Fastenpredigten in
lateinischer Sprache enthélt und 1498 in Venedig gedruckt worden ist. Unter diesen Predig-
ten befindet sich ein eigener Zyklus, welcher der Exegese der Zehn Gebote dient. Von
entscheidender Bedeutung fiir die Behandlung der superstitio war dabei das erste Gebot, da
jegliche aberglaubische Handlung als Verstoss gegen Gottes Absolutheitsanspruch gedeutet
werden konnte. In Bustis Predigten ist dies eine wiederkehrende Thematik, die von Conti
minutits aufgeschliisselt wird. Natiirlich war Busti nicht allein auf weiter Flur, sondern Mit-
glied einer ganzen Gruppe von franziskanischen Predigern und Beichtvitern, die ebenfalls
literarische Spuren in Form von Predigtsammlungen und Beichtspiegeln hinterliessen und
die von Conti im Sinn einer breiteren Kontextualisierung Bustis behandelt werden. Beiden
genannten Textsorten war im Ubrigen das Bestreben gemein, Siinden zu klassifizieren, wo-
bei sich neben den Zehn Geboten vor allem die Sieben Todsiinden als Klassifikationskrite-
rien anboten.

Die superstitio liess sich anhand mehrerer Gebote behandeln. In Bezug auf den ludus dia-
bolicus, die italienische Form des sogenannten «Hexensabbats», erwihnt Busti neben der
Verletzung des ersten Gebots durch die Verehrung des Teufels auch diejenige des vierten
Gebots durch die Missachtung des «ewigen Vaters» und der «Mutter Kirche», die Verlet-
zung des Toétungsverbots oder die des Ehebruchsverbots durch unziichtige Handlungen. Zu-
sammengefasst ergeben die angesprochenen Missetaten ein Gesamtbild, das demjenigen
nicht unéhnlich sieht, welches in einer anderen Textsorte, ndmlich ddmonologischen Trak-
taten, verbreitet wurde. Allerdings handelt es sich bei diesem Bild im franziskanischen Fall
um ein «Nebenprodukt»: die im 15. bzw. frilhen 16. Jahrhundert «in der Luft liegenden»
Teufels- und Hexenvorstellungen wurden zwar auch, aber nicht vorgingig thematisiert.

Und noch eine Besonderheit zeichnete die Behandlung der Hexereithematik durch die
observanten Mailédnder Franziskaner aus: die starke Gewichtung des sogenannten Canon
episcopi, einer frithmittelalterlichen Vorschrift, die auf Umwegen Aufnahme in die mass-
gebende Kirchenrechtssammlung des Gratian gefunden hatte und die — der springende
Punkt — den néchtlichen Ritt sich in Gefolgschaft Dianas wéhnender Frauen als teuflische
Vorspieglung verurteilte. Dies fiihrte zu einer — vielleicht nur aus heutiger Sicht paradoxen,
da gewissermassen zweispurigen — Beurteilung des Hexereidelikts: Wahrend Busti mit der
Realitit der als Vergehen gegen die Zehn Gebote gebrandmarkten Missetaten keine Prob-
leme zu haben schien, taxierte er Tierverwandlungen und néchtliche Ritte durch die Luft als
Illusionen. Conti spricht in diesem Zusammenhang von zwei unterschiedlich bewerteten
Mythologien (278). Allerdings interessierten sich Busti und seine Kollegen, so Conti wei-
ter, nicht besonders fiir die den Hexen zugeschriebenen Malefizien. Zwar sprachen auch sie
von den Hexen in der Mehrzahlform, doch fehlen bei ihnen Hinweise auf die «panikerwe-
ckende Tradition» einer organisierten Hexensekte (281), wie sie von anderen, insbesondere
auch dominikanischen Autoren heraufbeschworen wurde. Ein Ansatz zur Erkldrung dieses



Rezensionen — Comptes rendus 421

Unterschieds ist sicherlich, dass die observanten Franziskaner aus Mailand keine Inquisito-
ren waren, sondern Seelsorger.

Mit seinem durch ein ausfiihrliches Namenregister erschlossenen Buch legt Fabrizio Conti
eine erhellende Studie vor, die den Blick auf die — weniger gradlinig als erwartet verlaufen-
de — Genese des Hexenstereotyps schérft.

Solothurn Georg Modestin

Sarah F. Williams, Damnable Practices: Witches, Dangerous Women, and Music in Se-
venteenth-Century English Broadside Ballads, Farnham (Surrey)/Burlington (VT), Ashga-
te, 2015, 225 S, 111

Die Beschiftigung mit populédren Flugschriften, die in der Frithen Neuzeit ein weit verbrei-
tetes Medium darstellten, hat in der britischen Historiographie Tradition. Ein Charakteristi-
kum dieser anonym erscheinenden Literatur fiir den Tagesbedarf waren die spektakulédren,
aufmerksamkeitsheischenden Inhalte. Der «Blick am Abend» lédsst griissen, nur dass die der
modernen Pendlerlektiire historisch in etwa entsprechenden «pamphlets» ein Handelsgut
waren, das von itineranten Verkdufern vertrieben wurde. Zu den angesprochenen Inhalten
gehorten mit einer gewissen Vorliebe auch aktuelle Hexereifille, ein Subgenre, das von
Marion Gibson in ihrer Studie Reading Witchcraft. Stories of Early English Witches (1999)
aufgearbeitet worden ist. Sarah F. Williams weitet im anzuzeigenden Band das thematische
Spektrum auf die Kategorie der «gefihrlichen Frauen» aus, in die selbstverstéindlich Hexen
gehorten, aber auch Morderinnen — in erster Linie solche, deren Opfer die eigenen Ehe-
ménner waren — und alle Arten von «lauten», «ungezidhmten» Frauen, die durch ihr loses
Mundwerk und ihr als gesellschaftlich unangebracht empfundenes Verhalten auffielen.
Gleichzeitig schrinkt die Verfasserin die Quellenbasis auf eine bestimmte Art von fliegen-
den Schriften ein, ndmlich gedruckte Balladentexte, die als Grundlage eines musikalischen
Vortrags konzipiert waren. Diese moglichst giinstig gedruckten Bdgen waren illustriert,
allerdings waren die als Illustrationen dienenden Holzschnitte wie auch im Fall der nicht fiir
einen Gesangsvortrag vorgesehenen Pamphlete austauschbar. Die Balladen waren in der
Regel nicht mit Noten versehen; stattdessen war der Titel einer gerade beliebten Melodie
angegeben, nach welcher der Balladentext zu singen war. Besonders populdre Melodien
wurden wiederholt «rezykliert»: Laut der Autorin wurde im Verlauf des 17. Jahrhunderts
die Melodie von «Bragandary» flir insgesamt einundzwanzig weitere Balladen verwendet
(76), diejenige von «The Ladies Fall» fiir deren zw6lf (83). Dass die verwendeten Melodien
nicht immer {berliefert sind bzw. eine Melodie unter verschiedenen Titeln im Umlauf sein
konnte, erschwert die Beschéftigung mit dem Genre, insbesondere die Analyse der Wir-
kung, welche die Balladen ausgeiibt haben mdgen und die — wie die Verfasserin vermutet —
durch die Wahl der bereits im Umlauf befindlichen und daher bekannten Melodie konditio-
niert wurde. Vergleichsweise wenig ist auch iiber den Vertrieb der Balladenblitter bekannt
— wobei anzunehmen ist, dass die jeweiligen Verkiufer zugleich auch die ersten Interpreten
waren — und iiber die Situationen, in denen die gekauften Balladen gesungen wurden. Die
insgesamt schwierige Quellenlage bringt es mit sich, dass Sarah F. Williams’ zweifellos
erhellenden Studie ein Einfiihrungscharakter zukommt, da manches angesprochen, aber
nicht weiter ausgedeutet wird.

Der auf «gefdhrliche Frauen» gelegte Fokus fiihrt zur Beschéftigung mit den negativen
Frauenstereotypen, die im 17. Jahrhundert in England im Umlauf waren: «Geféhrlich» be-



422 Rezensionen — Comptes rendus

deutete im gegebenen Kontext sozial unangepasst und iibergriffig, wobei diese Unange-
passtheit und Ubergriffigkeit vielfach mit einer ungeziemenden, zu lauten und zu groben
Sprechweise bzw. (idealtypisch im Zusammenhang mit Hexerei) mit verbalen Drohungen
und Verwiinschungen assoziiert wurden. Sarah F. Williams verwendet im gegebenen Zu-
sammenhang den Begriff des «acoustic profile of female transgression» (89), das in medi-
zinischen Handbiichern, dédmonologischen Traktaten, Eheratgebern, Musiktheorien und
weiteren Quellen verbreitet wurde und das auch in die Balladentexte eindrang. Es ist anzu-
nehmen, dass die in diese Texte eingearbeiteten weiblichen Stimmen bzw. das, was dafiir
gehalten wurde, auch in die Auffithrung («performance») der Balladen einfloss, doch fehlen
in dieser Hinsicht grosstenteils die Quellen. Dies ist um so bedauerlicher, als die Welt der
itineranten Balladenverkéufer bzw. -sédnger mit ihren Strassenmelodien und die Welt des
zeitgendssischen Theaters mit seinem Repertoire nicht undurchlédssig waren; im Gegenteil,
die Verfasserin spricht von «permeable» oder «fluid boundaries between actor, clown, and
ballad seller» (130, 133). Die Perimeter um die Londoner Theater war von Vertretern der
Halb- bzw. der Unterwelt bevolkert, zu denen bezeichnenderweise auch die ambulanten
Balladenverkdufer gehorten: «Vagrants, pickpockets, ballad sellers, and vagabonds were
highly visible outside London’s suburban playhouses» (131). Dass gewisse Balladen zu
Opermelodien eines Henry Purcell gesungen werden sollten, ist ein weiteres Indiz fiir die
(beschrénkte) Durchléssigkeit der kulturellen Milieus.

Sarah F. Williams schopft aus unterschiedlichen Quellen und verarbeitet ihr Material zu
einer faszinierenden kulturgeschichtlichen Studie, der man nachsieht, dass vieles eher
angestossen als erschopfend ausgefiihrt wird. Sachliche Vorbehalte mochte der Rezensent
einzig bei der von der Musikhistorikerin an einer Stelle rezipierten lang liberholten Vorstel-
lung des «Hexenkults als einer Untergrundgesellschaft» (36) anbringen.

Solothurn Georg Modestin

1I1. 19./20. Jahrhundert
Politik und Religion: Staatsvorstellungen, Minderheiten,
Geschichtspolitik

Emiel Lamberts, Les Catholiques et ['Etat. Un tableau européen (1815-1965), Paris,
Desclée de Brouwer, 2018, 460 p.

Voila un livre d’histoire qui se lit comme un roman. Bien des aspects qu’il décrit, les villes
thermales, les cours princiéres, les réseaux aristocratiques, les zouaves pontificaux, le salon
de Maria Kalergis..., rappellent Le Monde d’hier de Stefan Zweig. 1l s’agit pourtant d’un
authentique livre d’histoire, fondé sur des sources réparties sur neuf pays européens, qui est
la traduction frangaise d’un ouvrage paru en néerlandais en 2011.

Le spécialiste de la démocratie chrétienne qu’est le prof. Emile Lamberts s’attache avec
une sympathie a peine dissimulée a retracer la vie d’un ancétre de ce courant d’idées, le
diplomate autrichien Gustav von Blome, né en 1829, mort en 1906. Tout I’intérét est de lier
par une problématique I’action et la vie d’un individu a un contexte idéologique et social
plus général. A savoir comment, comme I’indique la page de titre, les conservateurs et



Rezensionen — Comptes rendus 423

catholiques européens ont considéré I’Etat moderne, ce Leviathan de plus en plus milita-
riste, nationaliste et laic, ayant détruit les solidarités traditionnelles pour assurer le triomphe
d’un capitalisme débridé. L ’approche consiste moins, comme le dit le titre frangais, en une
réflexion théorique sur le rapport des catholiques a I’Etat, que I’itinéraire intellectuel d’un
conservateur convaincu par la nécessité d’organiser la société face a un Etat devenu déme-
surément puissant. L’arriere-plan est en effet celui d’une Europe secouée par les guerres
(guerre de Crimée, guerre d’Italie, guerre austro-prussienne, guerre franco-prussienne, mais
aussi guerres carlistes en Espagne), par des crises économiques et financieres récurrentes et
par un anticléricalisme de plus en plus institutionnalisé («lois de mai» en Autriche en 1868,
Kulturkampf en Allemagne et en Suisse, avénement d’une République anticléricale en
France...).

A bien des égards, et la comparaison court en filigrane dans tout 1’ouvrage, von Blome
peut étre considéré comme un «anti-Bismarck», le chancelier qu’il a rencontré en tant
qu’ambassadeur & Munich, & Gastein en juillet 1865, pour résoudre la crise des duchés (le
Schleswig et le Holstein, d’ou la famille de Gustav est originaire). Le diplomate autrichien
en digne d’une Europe aristocratique et cosmopolite — il est le petit-fils naturel de Metter-
nich et le petit-fils de la princesse Bagration — croit au respect des traités internationaux, a
I’équilibre des puissances, aux vertus de I’arbitrage international. A ses yeux, I’Eglise
catholique romaine («la seule Internationale qui vaille» dira plus tard Maurras) est la seule
institution politique capable de réfréner les appétits du Léviathan et de protéger les droits
des individus et des groupes sociaux. S’il considére I’Eglise comme un «contre-pouvoir»
(137), il partage tout autant les convictions des catholiques libéraux qui défendent, comme
Montalembert au congrés de Malines (151) «une Eglise libre dans un Etat libre» que les
imprécations du Syllabus contre I’omnipotence de I’Etat. C’est avant tout pour des «motifs
politiques» (72) qu’il s’est converti au catholicisme en 1856. Aprés Sadowa, I’expulsion de
I’ Autriche de I’ Allemagne et la mutation de I’Empire des Habsbourgs en double-monarchie,
von Blome s’installe 8 Rome en 1868 et s’engage en faveur de la papauté: I’existence d’un
Etat pontifical souverain est selon lui la condition nécessaire de la liberté du magistére et le
contrepoids indispensable a la puissance des nations. C’est encore une défaite.

Mais la défense des intéréts du Saint-Siege améne von Blome a participer a différentes
entreprises: multiples congres et Katholikentage, publication de La Correspondance de Ge-
néve, comité des oeuvres pontificales, Union de Saint-Pierre, «Internationale noire»
qu’Emiel Lamberts a déja étudié... qui marquent les premiers pas d’une collaboration inter-
nationale des catholiques. C’est par I’Internationale noire dont Blome est la cheville ou-
vriere a Genéve qu’il fait connaissance de Mgr Mermillod et de nombre d’aristocrates
sociaux européens qui seront a 1’origine de la création de 1’Union de Fribourg dont von
Blome est le vice-président et le personnage-clé (317). Von Blome est représentatif de ces
catholiques sociaux (325), premiére génération, qui promeuvent un ordre social corporatif,
dans lequel les organisations professionnelles et méme les syndicats protégent les intéréts
des salariés contre le capital. Ces aristocrates issus d’un monde défunt se révelent d’ardents
réformateurs, favorables a I’intervention de I’Etat dans le domaine social — Von Blome a
joué un réle important dans 1’élaboration d’une législation sociale en Autriche, en tant que
membre de la Herrenhaus —, a la création d’un bureau international du travail.... et on sait
tout ce que I’encyclique Rerum Novarum devra aux travaux préparatoires de I’Union de
Fribourg. C’est bien dans cette généalogie que s’inscrit von Blome, qui meéne de
I’intransigeantisme (mais Lamberts n’utilise jamais ce terme, sauf erreur de notre part) et
ses accents paternalistes, autoritaires, corporatistes, antilibéraux a des développements
sociaux, démocratiques et émancipateurs (292).



424 Rezensionen — Comptes rendus

Bismarck a gagné sur von Blome. Du moins jusqu’a ce que le capitalisme mondial connais-
se sa plus grande crise aprés 1929 et que les nations européennes finissent par s’entre-
déchirer jusqu’a 1945. Emiel Lamberts termine son ouvrage sur un portrait de Konrad
Adenauer, vieillissant, qui passait ses vacances depuis 1957 a la villa Collina sur le lac de
Come, en face de la villa Giulia dans laquelle von Blome avait passé les trente derniéres an-
nées de sa vie. Au bord de lac alpin de I’Italie, au coeur de 1’Europe carolingienne, le chef
de file des démocrates-chrétiens allemands et catholique revendiqué achéve sa vie dans une
Europe réconciliée, dans laquelle les Etats se sont associés («1’Europe vaticane» de Philippe
Chenaux), le capitalisme dit rhénan est régulé par I’Etat-providence et les partenaires so-
ciaux (syndicats et organisations professionnelles), la démocratie libérale fonctionne avec
I’apport des corps intermédiaires, en premier lieu les Eglises... Une approche qui néglige
sans doute par trop 1’apport des deux autres internationales, la socialiste et la libérale, a
moins de penser que la catholique fait le lien entre les deux autres.

Un bémol toutefois a cette belle Alpensinfonie. La réussite de cette démocratie sociale
chrétienne a I’échelle européenne repose sur un malentendu: 1’encadrement traditionnel du
monde catholique (par le clergé et par les notables du type de von Blome) travaille a sa pro-
pre perte d’autorité, a sa réduction au rang de rouage ou de partenaire institutionnel et en fin
de compte participe au triomphe d’une logique politique qui consacre plus que jamais la
centralité¢ du Léviathan.

Besangon Vincent Petit

Aram Mattioli, Verlorene Welten. Eine Geschichte der Indianer Nordamerikas 1700—
1910, Stuttgart, Klett-Cotta, 2017, 464 S., Karten.

Die Rezensentin mochte vorausschicken, dass sie keine Spezialistin der frithen Neuzeit und
noch weniger der Gegenwarts- und der amerikanischen Geschichte ist, dass sie aber nach
zwei Amerikareisen 2016 und 2017 dieses Buch lesen wollte, weil es die Kehrseite der Me-
daille der glorreichen amerikanischen Geschichte darstellt, wie sie von der liberalen Histo-
riografie erzdhlt wurde: «als einzigartige Erfolgs- und Fortschrittsgeschichte» (17). Auf
dieser Kehr- oder Riickseite gibt es fast fiir jede Etappe (Siedlung, Unabhéngigkeit, Skla-
venbefreiung) eine zeitgleiche Etappe in der Geschichte der indigenen Vélker, die nicht nur
weit weniger erfreulich ist, sondern oft auch in eklatantem Widerspruch zur Vorderseite der
Medaille steht. Schon nur die Zahlen sprechen eine deutliche Sprache: 1492 gab es 5-10
Millionen nordamerikanischer Indianer, um 1900 waren es noch deren 237 000. Im Jahr
1763 (am Ende des Siebenjihrigen Kriegs) war Nordamerika noch weitgehend indianisch,
und viele Indianer hatten noch nie einen weissen Mann gesehen. Den Indianern ging es
unter der englischen Kolonialherrschaft besser als nach dem Unabhéngigkeitskrieg (1775—
1783) unter den unabhéngig gewordenen amerikanischen Kolonisten; die Unabhéngigkeits-
erkldrung war flir die Indianer eine Katastrophe. Was dann geschah, war zwar (vielleicht
mit Ausnahme von Kalifornien, sieche 218) nicht ein Genozid, wohl aber ein Ethnozid, der
seit 1880 systematisch betrieben wurde. Die Indianer waren alles andere als eine geeinte
Nation, so dass Mattioli auf exemplarische Gebietsstudien setzt (der Nordosten in der ersten
Kolonialzeit und den Griindungsjahren der Vereinigten Staaten [1700—1809]; der Siidosten
wihrend der Umsiedelungsdra [1815-1839]; das urspriinglich spanische, dann mexikani-
sche und schliesslich amerikanische Kalifornien in den Goldrausch-Jahren [1848-1860]
sowie die Konflikte in den Great Plains [1840—1890]). In der ersten Kolonialzeit gab es in



Rezensionen — Comptes rendus 425

Nordamerika mehr als 500 indigene Volker, die keineswegs auf dem Niveau von Steinzeit-
kulturen standen, sondern teilweise schon recht spezialisierten Ackerbau betrieben. Die
Européder waren seit 1565 da und hatten bereits Metallwaren, Stoffkleider, Pferde, Gewehre,
Alkohol, religiosen Eifer — und ihre Krankheiten (Pocken, Masern, Typhus, Diphterie, In-
fluenza) mitgebracht, die im noérdlichen Amerika in nur knapp zweihundert Jahren unter
den First Peoples bereits zu einem demografischen Kollaps fiihrten (um 1700 nur mehr 1,5
Millionen). Mit dem Pferd hielt auch die Bisonjagd Einzug, und die Indianer begannen, den
Ackerbau zu vernachldssigen, weil die Bisonjagd mehr einbrachte — in Europa trug man
damals (in der kleinen Eiszeit) Pelz! Es kam auch zu Rivalitdten unter den Stimmen und
zum sogenannten Biberkrieg (1640—1701), der 1701 mit dem Grossen Frieden von Montre-
al (zwischen fast vierzig Stammen und Neufrankreich) endete, der wiederum bis zum Sie-
benjahrigen Krieg (1756—1763) hielt. In diesem Krieg wurde die Vormachtstellung Frank-
reichs auf dem nordamerikanischen Kontinent gebrochen und der halbe Kontinent wechsel-
te den Besitzer. Dieser Besitzerwechsel wirkte sich umso stérker aus, als die Siedlungswei-
se der Franzosen eine ganz andere gewesen war als diejenige der Englénder: wihrend die
letzteren — religidse Fliichtlinge — selber siedelten und das Land beanspruchten, trieben die
ersteren vor allem Handel, was ein Zusammenleben mit den Indianern nicht ausschloss; ja,
es kam sogar zu Heiraten mit den Eingeborenen. Es ist denn auch kein Zufall, wenn die
Indianer im Siebenjdhrigen Krieg (England gegen Frankreich um das fruchtbare Ohiotal)
auf der Seite der Franzosen standen, und dann auch im amerikanischen Unabhingigkeits-
krieg als Verbiindete auf der Seite der Englidnder — was ihre Lage nach dem Sieg der Ame-
rikaner nicht verbesserte. Um 1700 war Nordamerika noch ein weitgehend indianisches
Land gewesen, um 1800 bildeten die Indianer nur mehr eine bedridngte Minderheit, die in
den Friedensvertrag von 1783 nicht eingebunden waren! Umgekehrt nahmen die neuen
Siedler zwischen 1775 und 1790 von 2,5 auf 3,5 Millionen zu, die Platz brauchten. Von
einer kolonialisierte wurden die USA zu einer kolonialisierenden Macht, allerdings zu-
néchst friedlich, weil sie sich einen Krieg nicht leisten konnten. Stattdessen wurden Vertré-
ge geschlossen und Land gekauft («Expansion with Honor»), doch nie auf gleicher Augen-
héhe mit den Indianern, nicht zuletzt weil fiir diese das Land nicht das Gleiche bedeutete
wie flir Kolonialisten. Als die USA 1803 von Frankreich bzw. von Napoleon, der Geld
brauchte, fiir 15 Millionen Louisiana kaufen konnten, verdoppelte sich die Fliche der USA
auf 2,144 Millionen km’. Gleichzeitig wurde eine Expedition (Meriwether Lewis und
William Clark) ausgeschickt, um den Weg an den Pazifik zu erkunden, die dieses Ziel Ende
1805 erreichte und im September 1806 wieder in St. Louis eintraf. Dies alles unter Prési-
dent Thomas Jefferson (1801-1809), einem der Griindungsviter der USA und Mitverfasser
der Unabhéngigkeitserkldrung, welcher nichtsdestoweniger der Meinung war, dass India-
ner, die sich nicht assimilieren liessen, umgesiedelt werden sollten; damit wurde er auch
zum Vater der Umsiedlungséra und des Projekts vom indianerfreien Osten, die beide nach
dem britisch-amerikanischen Krieg (1812—1814), als die Indianer einmal mehr auf der
«falschen» Seite gestanden hatten, ihren Anfang nahmen. Sein Nachfolger in dieser Bezie-
hung war Prisident Andrew Jackson (1829-1837), selber ein «Frontier», d.h. ein Siedler,
der 1830 gegen den Widerstand der Neuengland-Staaten den «Indian Removal Act» durch-
brachte, «das mit Abstand verheerendste Bundesgesetz, das in der ersten Hélfte des 19.
Jahrhunderts den Kongress passierte» (149) und das es erlaubte, die Indianer in Reservaten
unterzubringen. Unter Jackson und seinen Nachfolgern wurden schliesslich bis zu 100 000
Indianer deportiert und umgesiedelt, die meisten davon ins unorganisierte «Indian Territo-
ry» (150).



426 Rezensionen — Comptes rendus

Im Jahr 1849 wurde das «Office of Indian Affairs» vom Kriegsministerium ins Innenminis-
terium verlagert, was bedeutet, dass das «Indianerproblem» fortan als rein innere Angele-
genheit zu betrachten war (239). Dies leitete zugleich eine neue Indianerpolitik ein: die
Indianer sollten nicht mehr in den Westen abgeschoben werden (den man selber brauchte),
sondern in Reservate. Die Indianer wurden zu «Miindeln» der Regierung, und daran &nderte
auch Président Abraham Lincoln (1861—1865) nichts; er war ein wichtiger Prasident fiir die
Schwarzen, aber nicht unbedingt auch fiir die Indianer. Ebenso wie Jackson stammte auch
Lincoln aus einer Frontierfamilie und war der erste amerikanische Préisident, der westlich
der Appalachen geboren worden war. Er wollte die Great Plains (die Ebenen Gstlich der
Rocky Mountains) fiir die Besiedlung 6ffnen und sie in ein Landwirtschaftsgebiet verwan-
deln, das durch eine transkontinentale Eisenbahn mit den alten Wirtschaftszentren des
Nordostens verbunden sein sollte. Mit der «Homestead-Act» des Jahres 1862 erhielt jeder
US-Biirger, der tiber 21 Jahre alt war und nie die Waffen gegen die Union erhoben hatte,
vom Staat ein Landstiick von 160 Acres (= 64,75 Hektar), selbstversténdlich auf Kosten der
Indianer. Wihrend des Biirgerkriegs wurden die Indianer vernachldssigt, so dass es an-
schliessend zu einem Indianerkrieg (1866—1868) kam, den die Weissen trotz ihrer Repetier-
gewehre — von den Indianern «mehrfach sprechende Gewehre» genannt — verloren. Ent-
scheidend fiir die endgiiltige Niederlage der Indianer in den Great Plains war jedoch die
Ausrottung der Bisonherden in einem Zeitraum von nur zwo6lf Jahren, zwischen 1869 und
1881, infolge der grossen Nachfrage in Europa, die sich durch die transkontinentale Eisen-
bahn und die Frachtschiffe leicht befriedigen liess; damit wurde den Indianer die letzte
Lebensgrundlage entzogen. Es blieben nur mehr 248 000 Indianer, die lediglich die Wahl
zwischen Hungertod und Reservat hatten. Die Mehrzahl der Reservate entstand erst nach
dem Biirgerkrieg, und zwar auf Boéden, die man fiir nichts anderes brauchen konnte. Schon
der Name «Reservat» ist ein Euphemismus: es handelt sich nicht um Schutzzonen, sondern
cher um Gefangenenlager, in denen den Indianern ihre Kultur ausgetrieben wurde, unter
dem Motto «Tdte den Indianer, rette den Menscheny». Die Reservate waren urspriinglich nur
als vorlibergehende Einrichtungen gedacht und wurden denn auch immer wieder verklei-
nert. Vor allem aber wurden die Indianerkinder in Schulen, die nicht selten weit von den
Reservaten entfernt lagen, einer regelrechten Umerziehung unterworfen. Die dlteste von
ihnen war die 1879 gegriindete Indian Industrial School in Carlisle (Pennsylvania), die als
regelrechte Musterschule galt, und Aram Mattioli hat sein Buch denn auch dem Andenken
von Lucy Pretty Eagle, eigentlich Take the Tail, gewidmet, einem zehnjéhrigen Indianer-
médchen, das im November 1883 seinen Eltern weggenommen und in die Musterschule
gebracht wurde, wo es bereits am 9. Mirz des folgenden Jahres an einer Krankheit starb
und auf dem Friedhof der Schule begraben wurde. Die Kinder durften nicht mehr ihre eige-
ne Sprache sprechen, und sie sollten nicht mehr in der Kategorie des «wir» denken, sondern
sich einen «gesunden Egoismus» aneignen — eine Politik, von der erst in den 1930er Jahren
unter Prisident Franklin D. Roosevelt (1933—1945) Abstand genommen wurde.

Und schliesslich entwickelte sich in den USA eine ganz spezielle Erinnerungskultur, die
es den Amerikanern erlaubte, die Schuld auf die Indianer abzuwiélzen. In den gleichen
Jahrzehnten, in denen man die Assimilierung der Indianer vorantrieb, ndmlich in den letzten
Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts, entstand eine Faszination fiir die Eroberung des «Wilden
Westens», die sich zur amerikanischen Griindungslegende entwickelte, und zwar zunéchst
in Groschenromanen, Wild West Shows und spéter (seit 1903) auch in den Westernfilmen.
Die erste Wild West Show war diejenige des Wandertheaters von William F. Cody (1846—
1917), der sich sein Leben zunichst als Cowboy und Bisonjédger und -schldchter — daher
sein Spitzname Buffalo Bill — verdient hatte, bevor er 1869 zum Helden eines Fortsetzungs-



Rezensionen — Comptes rendus 427

romans mit dem Titel Buffalo Bill, King of the Bordermen (Autor Ned Buntline) wurde.
1872 folgte ein Bithnenstiick The Scouts of the Plains, in dem Cody sich selbst spielte — der
erste Western war geboren. Im Jahr 1883 griindete Cody die erste Wild West Show, mit der
er auch zweimal in Europa war und in der auch «echte» Indianer auftraten, 1885 sogar
Sitting Bull, der prominenteste Indianer der USA. Das Bild von den blutriinstigen Indianern
und den todesmutigen Siedlern fand auch Eingang in ein vierbidndiges Werk The Winning
of the West (1889 und 1896) des Amateurhistorikers Theodore Roosevelt (1858—1919), der
in den Jahren 1901-1909 der 26. Président der USA wurde! In diesem Werk wurde die
Eroberung des Westens mit sozialdarwinistischen und rassistischen Denkfiguren rechtfer-
tigt. «Wie viele andere Amerikaner seiner Zeit hielt Roosevelt die <Ureinwohner» fiir eine
minderwertige Menschenrasse, die auf der tiefsten Stufe der Menschheitsgeschichte stehen-
geblieben sei, und verachtete ihre Krieger als «<schmutzigy, «<grausamp, «liistern> und «treu-
los»» (329). Damit gelang es ihm — aber nicht nur ihm —, die Opfer zu Tétern zu machen
und damit das Gewissen des weissen Amerikas bis in die Gegenwart zu beruhigen. So
verbirgt sich, wie bereits gesagt, hinter einer Geschichte eine ganz andere, erschiitternde,
die von Aram Mattioli mit viel Engagement, aber auch mit umfassendem Sachwissen ge-
schrieben wurde.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Carina Pitschmann, Antisemitismus theologischer Wissenschaft im 19. Jahrhundert.
Zur Konstruktion des Judentums in «Das Christenthum und die christliche Kirche der
ersten Jahrhunderte» von Ferdinand Christian Baur (Forum Christen und Juden 14, hg.
von Erhard Blum et al.), Berlin, Lit Verlag, 2016, 209 S.

Die im Lit Verlag in der Reihe «Forum Christen und Juden» erschienene theologiege-
schichtliche Forschungsarbeit wurde von Carina Pitschmann als Dissertation an der Uni-
versitit Hildesheim verfasst. Ihrer Studie liegt eine Analyse des Spétwerks «Das Christen-
thum und die christliche Kirche der ersten Jahrhunderte» des liberalen protestantischen
Theologen Ferdinand Christian Baur zugrunde. Der in Tiibingen dozierende Neutesta-
mentler und Kirchenhistoriker war ein konsequenter Verfechter der historisch-kritischen
Methode, die er in die neutestamentliche Forschung einfiihrte.

In ihrem Beitrag zur theologischen Antisemitismusforschung, der wichtige Erkenntnisse
fur die mit Blick auf den deutschen Protestantismus (und Katholizismus) noch diirftig er-
forschte Phase zwischen Franzosischer Revolution und Reichsgriindung liefert, verfolgt die
Autorin das Ziel, anhand des Werkes von Baur Einflussfaktoren antisemitischen Denkens
sichtbar zu machen. Thr geht es somit nicht um eine reine Beschreibung der Konstruktion
des Judentums in Baurs Publikation, sondern darum, die Konstruktionsregeln dieser Dar-
stellung aufzuschliisseln. Sie intendiert, die Griinde und Faktoren greifbar zu machen,
warum der Begriinder der sogenannten ¢jiingeren Tiibinger Schule> seine Geschichte des
Frithchristentums so und nicht anders geschrieben hat. Dazu kombiniert Pitschmann in ihrer
methodisch sehr reflektierten Dissertation begriffsgeschichtliche mit kontexthermeneuti-
schen Ansitzen, was zu einer mehrstufigen Analyse fiihrt. Auch diskurstheoretische Uber-
legungen lassen sich im Design ihrer Studie feststellen. Der methodische Ansatz von
Pitschmann ist innovativ und deshalb fiir die Antisemitismusforschung gewinnbringend.
Letztlich formuliert sie ein zusétzliches Ziel: Mit ihrer Dissertation mochte sie einen Bei-
trag zur Theologie nach Auschwitz leisten. Die Konsequenzen ihrer Ergebnisse fiir eine



428 Rezensionen — Comptes rendus

solche Theologie werden in den Schlussfolgerungen der Studie jedoch erst ganz zum
Schluss andiskutiert.

Als klare Stirken der Dissertation von Pitschmann erweisen sich erstens die Thematisie-
rung der eurozentrischen Perspektive der Wissenschaft im Europa des 19. Jahrhunderts und
die Reflexion iiber die Episteme, welche diese Wissenschaft und deren Diskurse prégten.
Wissenschaftler wie Ferdinand Christian Baur waren und sind durch wissenschaftliche
Commitments geprigt. Auf diese theoretisch fundierten Uberlegungen wird im Analy-
seprozess ausgedehnt Bezug genommen, und die Autorin zeigt auf, dass die Her-
abwiirdigung des Judentums und die gleichzeitige Konstruktion einer christlichen Superio-
ritét fester Teil der Sprachregelungen in dem fiir Baur relevanten wissenschaftlichen Be-
zugsrahmen waren. Zweitens geht Pitschmann ausfiihrlich auf das Begriffssystem Baurs in
dessen Werk «Das Christenthum und die christliche Kirche der drei ersten Jahrhunderte»
ein. Als zentrale Begriffe respektive Begriffspaare macht sie dabei «Geschichtey, <Fort-
schritt/Entwicklungy, <Universalismus/Partikularismus> sowie <Religion» aus. Um deren
Konstruktionsregeln zu fixieren, setzt sich die Autorin im Hauptteil des Buches begriffsge-
schichtlich und kontext-hermeneutisch mit diesem Begriffssystem des Tiibinger Kirchen-
historikers auseinander. Diese kontextuellen Ausfiihrungen fallen insgesamt doch sehr
umfangreich und detailliert aus. Die konkreten Beziige zum Werk von Baur hétten hierbei
stirker gewichtet werden kénnen.

Das Begriffssystem Baurs war geprédgt durch eine konsequente Degradierung des Juden-
tums. Dabei streicht Pitschmann heraus, dass die einzelnen vertieft analysierten Begriffe
strukturell grosse Analogien aufweisen wiirden. In ihrer Wirkung seien die Grundbegriffe
Baurs singularisierend, systemisch, inkludierend/exkludierend, historisierend, verallgemei-
nernd, verabsolutierend und christlich gewesen (180). Beziiglich der antisemitischen Di-
mension von Baurs Publikation bilanziert die Autorin schliesslich, dass sich «antisemitische
Denkmuster in seine Arbeit zur Entstehung des Urchristentums integrieren konnten», da er
die wissenschaftlichen Traditionen fortgefiihrt habe. Diese Schlussfolgerung birgt in sich
jedoch das Problem, dass der einflussreiche Theologe letztlich zu stark als passives Objekt
skizziert wird, der aufgrund seines (wissenschaftlichen) Kontextes — quasi systembedingt —
Antisemitismus (re-)produzierte. Fiir die Dissertation Pitschmanns zeigt sich hier eine
Herausforderung des gewihlten begriffsgeschichtlich-kontexthermeneutischen Ansatzes.

Nebst ihren unbestreitbaren Stidrken weist die Studie auch einige Schwachstellen auf. So
zeigt sich die Arbeit recht eigentiimlich strukturiert und weist wiederholt Redundanzen auf
(z.B. Zielsetzung, Fragestellung, Definitionen), und die zahlreichen und teilweise sehr
langen und nicht immer gut textlich eingebetteten direkten Zitate, die vor allem der Sekun-
dérliteratur entnommen sind, hemmen den Lesefluss. Im Gegensatz zu den ausfiihrlichen
begriffsgeschichtlichen Ausfiihrungen zu den Begriffskonzepten Baurs erscheint zudem der
in der Dissertation verwendete Antisemitismusbegriff unterreflektiert. Ausgerechnet hier
entscheidet sich die Autorin bewusst dagegen, eine vertiefte Diskussion der in der For-
schung vorherrschenden unterschiedlichen Konzeptionen vorzunehmen. Damit einher geht
auch eine stiefmiitterliche Behandlung der Geschichte der Judenfeindschaft. Gerade eine
Erdrterung von inhaltlichen und argumentativen Strukturprinzipien des Antisemitismus im
deutschen Protestantismus wére notwendig gewesen. Pitschmann verwendet zudem einen
sehr engen Antisemitismusbegriff. Antisemitismus ist flir sie letztlich deckungsgleich mit
dem sogenannten <modernen Antisemitismus», der sich ab den 1870er Jahren zu manifestie-
ren begann. Davon wird ein «theologischer Antijudaismus» (14) abgegrenzt. Zum einen
fehlt in der Arbeit ein Oberbegriff, der beiden Teilphdnomenen des Gesamtphdnomens Ju-
denfeindschaft eine Klammer gibt. Zum anderen bewegt sich die Studie zeitlich in der



Rezensionen — Comptes rendus 429

Phase des «Frithantisemitismus>. Dieser Begriff findet zwar Verwendung, steht aber teilwei-
se in Konflikt mit einem sehr engen Begriffsverstindnis von <Antisemitismus). Durch die
enge Definition von (Antisemitismus» verschenkt Pitschmann zudem wichtige Erkenntnis-
moglichkeiten. Antisemitismus sei, so Pitschmann, «nicht mehr eine Degradierung jiidi-
scher Religion und Lebensweise» (15), sondern ein modernes Phédnomen, das die Juden —
verstanden als Kollektiv «Volk>, (Nation» oder <Rasse» — existenziell herabsetzen oder
gesellschaftlich, politisch usw. ausgrenzend einschrinken wiirde. Dennoch erkennt sie in
Baurs Ausfiihrungen letztlich richtigerweise eine «Degradierung des Judentums» (179). Die
durch die Autorin in den kontextualisierenden Ausfiithrungen présentierten judenfeindlichen
Konzepte eines Immanuel Kant oder Georg Wilhelm Friedrich Hegel entstanden nicht in
einem <geschichtsleeren» Raum, sondern weisen ihrerseits Traditionen auf. Pitschmann
hitte letztlich gerade einen wichtigen Beitrag zur Betonung von Kontinuitéten und inhaltli-
chen und strukturellen Verwandtschaften «traditioneller) religios argumentierender und
«moderner> vorab soziokulturell, nationalistisch oder rassisch argumentierender judenfeind-
licher Diskurse leisten kénnen. Insbesondere Theologen kam eine wichtige Briickenfunkti-
on zwischen diesen unterschiedlichen antisemitischen Argumentationsstrategien zu.

Der Antisemitismus im frithen 19. Jahrhundert und insbesondere auch seine religisen
Dimensionen bieten noch viel Raum fiir Forschung. Pitschmann wird hierflir mir ihrer
Studie zum Antisemitismus theologischer Wissenschaft fruchtbare Bezugspunkte bieten.

St. Gallen Thomas Metzger

Vincent Petit, Un prétre constitutionnel et démocrate. Maurice Vernerey, curé du Luhier,
prétre, théologien, professeur, de la Révolution a la Restauration, Besangon, Edition des
Archives de Franche-Comté, 2018, 254 p.

La simple lecture du titre présentant Maurice Vernerey, non seulement comme prétre mais
comme démocrate, nous rappelle I’existence et la force de ce dernier courant de pensée au
sein du clergé francais, a la fin du XVIlle siécle, bien antérieurement a I’établissement de la
république en 1871 et au ralliement des catholiques a ce régime. Présenter, comme on le fait
parfois, les «abbés démocrates» du début du XXe siécle comme les hérauts véritables de
cette révolution culturelle et les promoteurs de la démocratie chrétienne témoigne d’une
grave erreur de perspective et d’une injustice regrettable. En effet, — et cette correspondance
le prouve —, I’éveil démocratique au cceur de la société civile mais aussi de I’Eglise s’était
produit bien avant et c’est I’immense mérite de I’Eglise constitutionnelle durant la décennie
1791-1801, d’en avoir jeté les fondements. Le destinataire de la plupart de ces lettres, le
célebre abbé Grégoire, n’hésitera pas a écrire: «L’Evangile est le plus républicain de tous
les livresy». Le 21 septembre 1792, c’est lui qui, du haut de la tribune de la Convention, fera
adopter le décret d’abolition de la royauté, entrainant, de fait, 1’instauration de la république
(«L’exces de la joie m’6ta, pendant trois jours, I’appétit et le sommeil.»). Dans ses discours
ultérieurs, non seulement il ne cessera d’exalter les trois termes de liberté, d’égalité et de
fraternité mais aura a cceur de les enraciner profondément dans la plus pure tradition chré-
tienne. Dans cet esprit et renouant avec la pratique des premiers dges apostoliques, 1'Eglise
constitutionnelle, Grégoire en téte, rétablira et systématisera la regle de 1’élection des
évéques et des curés par les fideles, tout en maintenant le lien avec le pontificat romain et
jetant les bases d’une francisation de la liturgie. Rappelons ici, pour mémoire, que ces ré-
formes, condamnées par deux brefs du pape Pie VI (communiqués en dehors des circuits



430 Rezensionen — Comptes rendus

légaux) firent 1’objet de sa part d’une censure et non d’une excommunication, comme on
I’écrit parfois. Le terme de schisme employé, ici ou 14, se révéle donc non seulement exces-
sif mais inapproprié.

L’introduction de Vincent Petit restitue, avec précision, les principales étapes de la vie de
M. Vernerey dont I’itinéraire global se montre trés similaire a celui de bien des prétres
constitutionnels de 1’époque et trés révélateur des épreuves traversées par eux. Curé du
Luhier, partisan résolu des réformes de la «Constitution civile du clergé», notre héros ap-
prouve hautement la suppression qu’elle ordonne des archevéchés, chapitres et dignités clé-
ricales diverses pour ne conserver, dans un souci d’égalité, que les titres d’évéque, de curé
et de vicaire (16). Confronté rapidement, en 1793—1794, a la vague déchristianisatrice de la
Terreur, conduisant 337 prétres du Doubs a abdiquer leurs fonctions, il est emprisonné,
quelque temps, pour avoir maintenu 1’exercice du culte, malgré les interdits. Libéré le 19
décembre 1794, il prend une part active a la reconstitution de son Eglise diocésaine et
apporte une contribution déterminante au concile métropolitain de Besangon en septembre
1800. I1 y défend la conception d’un christianisme civique, fidéle aux lois, et pourfend les
réfractaires, uniquement en raison de leurs motivations politiques et de leur désir informulé
de retour a I’ Ancien Régime. Sur le plan ecclésiastique, il reconnait, comme Grégoire et ses
amis, la suprématie du pape, tout en contestant I’exercice d’une juridiction directe de sa part
sur les affaires de I’Eglise de France.

Le Consulat et I’Empire marquent le début des difficultés que va devoir affronter le curé
du Luhier. Tout semble pourtant, au départ, lui sourire: théologien reconnu, il bénéficie de
’appui indéfectible du nouvel archevéque concordataire de Besangon, Claude Le Coz, an-
cien constitutionnel lui-méme, qui le nomme professeur au grand séminaire de la ville. Il y
arrive, la téte pleine de réformes a réaliser quant a ’enseignement des sciences sacrées. Or,
il ne va pas tarder a déchanter: une véritable fronde se déclenche contre lui, animée par plu-
sieurs séminaristes qui lui reprochent et son passé constitutionnel et son enseignement jugé
trop proche des theses de N.S. Bergier sur le sort des enfants morts sans baptéme. L’ame de
cette opposition est un certain abbé Filsjean, auteur de nombreux pamphlets ou il dénonce
Vernerey comme dangereux quesnelliste et janséniste. Parallélement, se développe, dans le
Doubs, une véritable campagne d’opinion, orchestrée par les réfractaires, pour contraindre
les anciens constitutionnels a rétracter leur serment de 1791. Cette campagne, ou le chan-
tage, les menaces, les révocations, les déplacements et les démissions forcées jouent un role
déterminant, aura raison de la résistance de Vernerey et c’est en pleine Restauration, en
1823, qu’il consent a signer un document par lequel, comme 1’écrit V. Petit, il «renonce a
tout ce & quoi il a cru». Cette rétractation se révéla-t-elle, toutefois, pleine et entiere? Il est
permis de se poser, a ce sujet, quelques questions.

Le corps central de I’ouvrage consiste donc dans une correspondance passive, puisque
nous manquent les réponses des intéressés. Le premier lot des documents présentés (de 1 a
12) est constitué de lettres adressées a Grégoire. Echelonnés entre les années 1795 et 1796,
ces courriers datent tous de 1’époque post-thermidorienne et sont consécutifs au «décret sur
la liberté des cultes), voté sous I’impulsion de Grégoire et qui commence, tout juste, a faire
sentir ses effets. Malheureusement, nombre de prétres réfractaires, a peine rentrés d’émigra-
tion, se contentent d’une vague promesse de «soumission aux lois», pour mieux combattre,
sur le terrain, les prétres patriotes. Ils organisent des messes paralleles, des processions, font
retentir des sonneries intempestives de cloches (pourtant encore prohibées) interdisent aux
fideles de fréquenter les autres églises. Pourquoi ne prend-on pas contre eux des mesures
efficaces? interroge Vernerey. Il apprend, en outre, & son correspondant que la Suisse sert
d’abri sir et de base arriére a tous ces bataillons d’insermentés. Dans le document n°3, il



Rezensionen — Comptes rendus 431

rappelle qu’il avait, dés avant les Ftats Généraux de 1789, préconisé, par ses actes et ses
écrits, le retour a la démocratie dans la société et dans I’Eglise. D’autres échanges portent
sur le nouveau calendrier et I’instauration du systéme métrique, autant de réformes initiées
par le Comité d’Instruction publique, que notre auteur approuve et auxquelles, d’ailleurs,
Grégoire avait apporté une contribution déterminante. L’année 1796 est celle ou le pape Pie
VI signe un nouveau bref: «Pastoralis sollicitudo», conseillant aux catholiques frangais la
soumission aux lois du Directoire, mais refusant de désavouer les brefs précédents («Quod
aliquantum> et «Charitas»), lesquels condamnaient non seulement la Constitution civile du
clergé, mais aussi la Déclaration des Droits de I’lhomme. Dans la lettre n°11, Vernerey dé-
plore cette obstination aveugle.

A partir du document 13, les destinataires se diversifient davantage, incluant les noms de
Dom Grappin, ex-bénédictin devenu vicaire général de Le Coz et I’abbé Demandre, futur
évéque constitutionnel. Mais c’est 1’écrit intitulé: Tableau historique de la religion dans le
district de Saint-Hippolyte (Doubs) qui retient 1’attention. L’auteur revient sur les événe-
ments et les acteurs des opérations déchristianisatrices, menées sous la Terreur. Il décrit,
notamment, la jubilation des dissidents devant les provocations du commissaire Morel, le-
quel, coiffé du bonnet rouge, avait entonné des chants trés profanes dans 1’église qu’il in-
spectait ou celles du représentant Le Pelletier proclamant, dans un autre édifice, 1’abolition
du culte catholique. C’est a ce dernier, d’ailleurs, qu’était due, en 1794, I’incarcération mo-
mentanée de Vernerey. En dépit des difficultés rencontrées, les lettres 20 a 21 montrent
encore notre auteur soucieux de la formation théologique des chrétiens comme des sémina-
ristes et se consacrant a la rédaction d’un futur catéchisme.

Plusieurs autres lettres adressées a Grégoire (22 a 25) font état d’un code secret convenu
entre les deux épistoliers et destiné a protéger leur correspondance. Elles analysent aussi
leurs positions respectives sur le transfert du dimanche au décadi. En effet, on oublie trop
souvent de signaler que cette derniére persécution fut, aux dires de Grégoire, plus redou-
table et plus cruelle encore que celle subie sous la Terreur. Parallélement, toujours préoccu-
pé par I’enseignement de la théologie, notre auteur formule le souhait que celui-ci soit
dispensé en frangais. Il retrace aussi, dans une lettre au sacristain Marmet (145) les grands
axes de sa sotériologie, ou 1’on retrouve le disciple de I’abbé Bergier dans son ferme refus
d’imposer la peine du dam aux enfants morts sans baptéme. Mais le document central de
cette partie de la correspondance reste celui intitulé: <Rapport sur 1’éducation des clercs»
(n°29). Nous ne pouvons entrer ici dans tous les détails de cette vaste réforme que comptait
mettre en ceuvre le futur professeur de théologie. On peut, toutefois, en mentionner
quelques-uns: apprentissage des langues hébraique et grecque, enseignement de I’histoire
de I’Eglise sur le modele des travaux de Fleury, de la morale dans le sillage des traités de
Nicole. Une place centrale est réservée aux grands traités dogmatiques de la Trinité, de
I’Incarnation, de la Rédemption, sans oublier I’insistance sur la patristique... A cela il
importe d’ajouter — ce qui ne pouvait que plaire a son correspondant — un <Traité des liber-
tés de I’Eglise gallicane» susceptible de faire barrage a la vague montante de I’ultra-
montanisme. Une lettre @ Le Coz (n°32) émet le souhait d’une formation spécifique au
ministére pastoral et souligne la nécessité de redonner aux conférences cléricales, suivies de
leurs festivités traditionnelles, une dignité quelque peu perdue.

Le document n°33 «Vues sur I’enseignement dans les séminaires» reprend et approfondit
la méme problématique, insistant & nouveau sur I’enseignement des langues sacrées et du
dogme, distillant quelques conseils pédagogiques comme celui du cours obligatoirement
dicté et subordonnant 1’élévation future des clercs dans la hiérarchie ecclésiastique a I’ex-
cellence de leurs résultats scolaires. La lettre 35 a Grégoire fait part a celui-ci des opposi-



432 Rezensionen — Comptes rendus

tions rencontrées par I’auteur de la part de séminaristes qui ne veulent pas entendre parler
d’un traité enseigné par un ex-constitutionnel, suspecté d’hérésie (220). Cette fronde donne
’occasion a Vernerey de publier une justification particuliérement éloquente de sa conduite
sous la Terreur: <Défi public a la calomnie> (n°37). Aux insermentés arrogants qui se ca-
chaient durant la persécution, il rappelle qu’il a payé de sa liberté la fidélité a sa foi et & son
sacerdoce. Il n’est pas certain, toutefois, que ce plaidoyer ait suffi a désarmer ses ennemis.

Nous approchons, en effet, avec les derniers écrits, du dénouement final. Le régime de la
Restauration fait peser, alors, sur les ex-constitutionnels une pression de plus en plus forte.
Face aux demandes réitérées du nouvel évéque de Besangon, Mgr de Pressigny, Vernerey
accepte de signer, en 1823, une rétractation publique de tous ses engagements passés, intitu-
lée significativement: <Aux prétres constitutionnelsy, dans laquelle il invite ces derniers a
imiter sa démarche. Apres avoir ergoté sur le mot, il déclare «adhérer» aux jugements du
Saint-Siége, reconnait 1’authenticité des brefs de Pie VI, réfute méme 1’objection de leur il-
légalité. Une réserve finale lui permet de sauver quelque peu les apparences et de concilier
cet acte avec sa foi gallicane. En effet, selon la Déclaration des quatre articles de 1682,
I’accord de ’Eglise universelle était requis pour toute intervention directe du pape dans le
gouvernement d’une Eglise locale. Or, il estime finalement cette condition remplie, puis-
qu’apres une enquéte approfondie menée aupreés des principales Eglises étrangeéres, il appert
que celles-ci approuvaient, en général, les décisions romaines. Nous manquons, malheureu-
sement, d’éléments d’information pour connaitre les réactions de Grégoire, encore en vie a
ce moment-la et qui, lui, restera, jusqu’a sa mort, inflexible dans son refus de toute rétracta-
tion.

En la personne de Maurice Vernerey et en incluant les figures plus célebres de Grégoire,
Le Coz, Grappin, Debertier et beaucoup d’autres, présents dans cette correspondance,
s’éteint, au sein de I’Eglise, le courant démocratique et républicain qui a porté la plupart des
réformes de la Révolution frangaise, apporté un soutien éclatant a la Déclaration des droits
de ’homme et amorcé la réforme de 1’Eglise elle-méme. Jusqu’a la fin du XIXe siécle, les
clercs favorables aux idéaux de liberté, d’égalité et de fraternité formeront, face a 1'ultra-
montanisme triomphant, une minorité de plus en plus inaudible. En dehors du cas particu-
lier et d’ailleurs plein de contradictions de Lamennais, c’est une Eglise favorable aux mo-
narchies, avocate des pouvoirs absolus, hostile aux libertés de pensée et d’expression qui
imposera, peu a peu, son image jusqu’a la fin du siécle. L’encyclique <Mirari vos» de Gré-
goire XVI, le «Syllabus) de Pie IX et, plus tard, I’encyclique «Pascendi> de Pie X en consti-
tuent a la fois les illustrations éclatantes et les crispations affligeantes. C’est sans lien appa-
rent avec les précurseurs disparus de 1’Eglise constitutionnelle que prendra corps, au début
du XXe siecle parmi les catholiques frangais, un mouvement de retour aux idéaux démocra-
tiques. Celui-ci, grace, effectivement, a certains abbés démocrates et & de nombreux laics
chrétiens, s’incarnera politiquement et socialement. La réforme de I’Eglise, issue de Vatican
I, n’ira pas, toutefois, aussi loin, dans son aggiornamento, que le préconisait I’audacieux
clergé de 1789, et ne peut revendiquer a I’heure actuelle qu’une partie, seulement, de ce
prestigieux héritage.

On ne peut que remercier V. Petit d’avoir, grice a sa présentation soignée et éclairante,
ses notes nombreuses et instructives, permis I’exhumation et la mise en valeur d’un dossier
aussi important pour I’histoire locale et nationale, aussi enrichissant pour I’histoire des idées
religieuses et politiques, aussi porteur d’enseignement pour la culture européenne.

Paris Jean Dubray



Rezensionen — Comptes rendus 433

Maria Paiano, La preghiera e la grande guerra: Benedetto XV e la nazionalizzazione del
culto in Italia (Le ragioni di Clio 10), Pisa/Italia, Pacini editore, 2017, 311 pp.

L’Autrice, professoressa all’Universita degli Studi di Firenze, ci offre questo saggio di
storia sulla preghiera nelle diocesi italiane durante la I* Guerra Mondiale e su come papa
Benedetto XV riesce a guidare I’espressione ufficiale del culto verso la richiesta della pace,
invece di permettere che sia sostegno a espressioni di nazionalismo sostitutivi o perversativi
di fede e, conseguentemente, di preghiera. Lo scopo ¢ di dare un contributo all’interpreta-
zione della IGM incentrandosi sulla «dialettica creatasi tra il pontefice romano e i cattolici
italiani sulle forme e i contenuti della preghiera riferita alla guerra» (5). Circoscritti al caso
italiano, si cercano, dunque, punti di confronto tra la visione e missione del papa e pratica-
mente quella di tutti gli altri: politici, militari, nobili ed ecclesiastici di ogni grado. Il con-
fronto basilare € tra universalismo e nazionalismo, tra religione e politica. Confronto perché
inevitabilmente si incrociano: Europa in guerra feroce, il papa <prigioniero» in Vaticano
(senza stato, né rilievo diplomatico, né potere politico) cercando di riconquistare un suo
potere spirituale.

Volume gradevole alla lettura (non tanto forse lo spostamento dell’apparato critico alla
fine del testo), tra I’Introduzione (5-16) e la Conclusione (231-236), il lavoro viene orga-
nizzato in quattro capitoli. Incomincia I’A. cercando fondamenti lontani nel magistero di
Benedetto XIV (e la sua difesa di una preghiera liturgica senza ingerenza del potere politi-
co) e di Clemente XIV, pontefici durante ’emergere della Nazione/Patria come unica e
grande forma di aggregazione sociale. Da Pio IX sottolinea il suo articolare un patriottismo
cattolico manifestato anche nelle forme di culto.

11 capitolo I (Declinazioni del patriottismo cattolico tra Otto e Novecento [17—62]) ragiona
sui combattimenti ideologici con i quali si confronta Benedetto XV: come governare
I’amore per la patria e la nazione da parte dei cattolici. Aggiungere qui 1’aggettivo <italiani>
significa chiedersi sulla <vera italianita). Si volge lo sguardo ai pontificati di Pio IX, Leone
XIII e Pio X, che sostengono i diritti dei pontefici di fronte ad una nazione nuova che vuole
essere moderna, laica e diversa, allontanandosi dal cattolicesimo e prendendo le strade della
massoneria, del protestantesimo e del socialismo, con le loro pretese di una religione civile
con la patria al centro. Queste tensioni vengono analizzate attraverso i materiali in circola-
zione tra i membri dell’esercito in quegli anni (Zocchi, De Mandato, Tosti), evidenziandosi
due modelli di comprensione cattolica: I’intransigente e la conciliarista. Descrive I’A. come
si salda cattolicesimo e amor di patria puntando sul modello del soldato (Avolio, Bressi,
Carpinacci e Lace) e considerando I’esercito lo spazio di una rieducazione religiosa e pa-
triottica dell’Italia. Analizza poi la totale sovrapposizione di fede e patria (Rizzi e Battaglia)
e 'uso degli strumenti della fede e la morale al servizio di un patriottismo autoritario, esi-
gente, <misticistico» e apocalittico (Del Piano e Massaruti).

Il capitolo II (Religione e nazione nella preghiera cattolica nel primo anno di guerra [63—
126]) si incentra nelle tre chiavi che si invocano per un veloce arrivo della fine del conflitto:
perdono dei peccati collettivi, inversioni dei processi di secolarizzazione e maggiore ade-
sione ai principi cristiani. I primi lutti fanno si che parroci e vescovi offrano forme di culto
che portano in sé un rischio: elaborare un culto nazionalistico, sacralizzante della patria.
Una conseguenza ¢ il divario delle espressioni devozionali (Madonna, Sacro Cuore) verso
la richiesta di vittorie militari, facendo a meno del valore della pace cristiana. Un’altra ¢ il
pericolo di far perdere alla Santa Sede un ruolo di imparzialita prezioso per il futuro. Bene-
detto XV indirizza i suoi sforzi sul voler essere <pastore universale), cio¢ papa di tutti i
cattolici e referente morale del resto (credenti e non-credenti) dei combattenti. Analizzando



434 Rezensionen — Comptes rendus

circolari della Santa Sede, opere per la buona stampa, pubblicazioni di esponenti della mon-
archia italiana, opere contrastanti di pensatori cattolici (Tommaseo e Fogazzaro, in linea
liberale; Tosti e Gemelli, in linea integralista), opuscoli per soldati che sovrappongono il
vocabolario della fede cristiana a quello della patria in guerra, I’A. mostra gli sforzi per
sostenere la veritd universalistica cristiana ed evitare la sua manipolazione nazionalistica.
L’azione del pontefice sottolinea il desiderio della pace universale come «elemento
d’ordine» che regga anime trasecolate, renda il culto gradevole a Dio, e dia rilievo al servi-
zio del papa come arbitro internazionale.

I capitolo III (Benedetto XV e il riorientamento universalistico della preghiera [127—
181]) si concentra sulla preghiera ufficiale in tempo di guerra. Si passano in rassegna: le
comprensioni della guerra (castigo divino che esige conversione, espressa nella riconcilia-
zione umana e la sottomissione all’autorita ecclesiale per il ritorno della pace), la vigilanza
su ogni sfumatura linguistica che scivolasse verso la nazionalizzazione della preghiera
pubblica liturgica (precisa espressione liturgica del preciso atteggiamento cristiano in quel
momento: <apoliticitd») e privata devozionale (Sacro Cuore e culto mariano), I’appello ai
bambini come intercessori capaci per la loro innocenza, la devozione al papa (specie tra i
soldati). La lettera al cardinale Pompili del 1916 serve alla A. per esaminare 1’alleanza tra
papa e popolo di fronte ai ceti dirigenti, dando cosi presupposto a un nuovo ruolo interna-
zionale del pontefice, frutto della «mobilitazione spirituale> che descrivono queste pagine.
L’analisi di incomprensioni (universalismo vs. patriottismo), 1’individuazione di cause
(secolarizzazione vs. ricattolizzazione), I’elaborazione del lutto (cerimonie civili patriottiche
vs. messe di suffragio per <tutti> i caduti) mostrano le difficolta, il ferreo controllo del papa
riguardo alla Chiesa italiana e la fatica perché il popolo, a causa del prolungamento della
guerra, rimanga nei grandi principi universalistici.

La visione della guerra da trasmettere & quello che affronta il capitolo IV (La preghiera del
papa e dei cattolici italiani negli ultimi due anni di guerra [189-230]): tesi profane patriotti-
che, approcci politici o giurisprudenziali, letture apocalittiche o conciliariste del conflitto,
legittimazione e vittoria, prospettive politico-religiose integraliste o liberaliste, uso politico
del linguaggio sacrificale cattolico, ecc. L’A. mostra come Benedetto XV rimane fermo nel-
la sua visione di pace universale, condanna della inutile strage sebbene, dopo il disastro di
Caporetto, si <ammorbidisce> riguardo a espressioni popolari di moderato slittamento na-
zionalistico, perché cercano un senso immediato alla morte di tanti. Le sfumature del culto
al «Sacro Cuore di Gesu Re Pacifico» e a «(Santa Maria Regina Pacis) sono la base anche per
il lavoro di riconoscimento dell’autorita del papa come arbitro internazionale e della defini-
zione finale della patria come valore e non come entita sacra.

L’A. ci mette davanti al fatto che le preghiere scritte portando in sé una ideologia (restau-
razione cristiana, dottrina della guerra giusta, autorita, ruolo e territorio per il papa, amore di
patria e appartenenza, controllo e direzione del culto e della devozione, interpretazione
degli eventi di guerra e valori evangelici) che deve essere analizzata e controllata
dall’autorita ecclesiastica. Questa sara la pontificia (con visione e missione universale) e
non tanto la episcopale (piuttosto vincolata al locale). Rimane nascosta 1’anima degli oranti
sottomessi alle angosce, dubbi, obblighi, paure e terrori.

Un libro scritto con profondita tematica, forte sostegno bibliografico e archivistico, e fer-
mo metodo della professoressa Paiano.

Roma Juan José Arnaiz Ecker



Rezensionen — Comptes rendus 435

Mark Edward Ruff, The Battle for the Catholic Past in Germany, 19451980, Cambridge,
Cambridge University Press, 2017, 394 S.

Der an der Universitét von St. Louis in Missouri lehrende Mark E. Ruff gilt spétestens seit
seiner Dissertation zu «Catholic Youth in Postwar West Germany» als intimer Kenner des
Katholizismus innerhalb der alten Bundesrepublik. Als US-Amerikaner und praktizierender
Lutheraner ist ihm zugleich eine rdumliche und institutionelle Distanz zu Eigen, die die
Lektiire seines zweiten Buches besonders spannungsvoll erwarten lieB. Mit dem <eye of a
stranger> hat Ruff nun eine Rekonstruktion der zwischen 1945 und 1980 gefiihrten Debatten
um die Rolle der katholischen Kirche im Nationalsozialismus vorgelegt. Der Autor gliedert
sein Buch neben der obligatorischen Einleitung in acht gut lesbare Kapitel. Im ersten Ab-
schnitt «The First Postwar Anthologies, 1945-1949» zeichnet er das Bild einer aus den
deutschen Kriegstriimmern als triumphierende Siegerin hervorgegangenen Kirche, deren
ganze Mithen — unterstiitzt durch die neu gegriindeten Unionsparteien CDU/CSU — umfas-
senden Rechristianisierungsbestrebungen galt. Werke wie «Kreuz und Hakenkreuz» des
fritheren KZ-Insassen und spéteren Miinchener Weihbischofs Johannes Neuhéusler (1888—
1973) beschrieben in diesem Sinne die vollige Unvereinbarkeit von Katholizismus und Na-
tionalsozialismus.

In der unmittelbaren Nachkriegszeit konnten Akteure wie Neuh&usler oder auch der Ber-
liner Generalvikar Walter Adolph (1902—1975) mit einer solchen Argumentation den 6f-
fentlichen Ton dominieren: Katholischer Widerstand auf der einen, Nationalsozialisten auf
der anderen Seite — Grautdne waren nicht zuldssig. Doch bereits das zweite Kapitel weitet
dieses aus heutiger Sicht zu einseitige Bild. Es war die (wieder gestellte) Frage um die so
genannten Konfessionsschulen in Niedersachsen und Hessen, die eine neue Debatte um das
1933 geschlossene Reichskonkordat zwischen Vatikan und deutschem Reich ausldste. Mit
besonderer Dringlichkeit stellte sich bereits in der Mitte der 1950er die Frage nach der
gegenseitigen Akzeptanz von katholischer Kirche und demokratischem Staat: «Was not
Lower Saxony violating the Reichskonkordat and the religious liberty of German Catholics
in much the same way as had the National Socialists? Was not the Roman Catholic Church
through its surrogate, the CDU-CSU, trampling in the rights of Protestants?» (84).

Mit Beginn der 1960er trat schlieBlich eine neue Generation von Akademikern auf den
Plan, die eine differenziertere Sicht auf das Verhalten der katholischen Kirche etablierte
(Kapitel 3 und 4). So der US-amerikanische Soziologe Gordon Zahn (1918-2007), der —
selbst bekennender Pazifist — die Lehre vom gerechten Krieg, wie sie im nationalistischen
Ton von den deutschen Bischéfen im Zweiten Weltkrieg propagiert wurde, kritisierte und
damit seinerseits verdrgerte Reaktionen der deutschen Bischife heraufbeschwor. Seine aka-
demische Karriere litt in der Folge. Im deutschsprachigen Raum sicher bekannter als Zahn
ist Ernst-Wolfgang Bockenforde (*1930), der durch die Verdffentlichung eines Artikels in
der Zeitschrift «Hochland» der katholischen Kirche bereits zu Beginn des NS-Regimes ein
hohes MaB an kulturpolitischer Anpassungsbereitschaft bescheinigte. Souverdn rekonstru-
iert Ruff die in Teilen schon bekannten Debatten, schérft dabei aber auch den Blick fiir die
Formierung <konservativer» Gegennetzwerke. Denn die so genannte Bockenforde-Kontro-
verse ist letztlich als Geburtsstunde der heutigen Kommission flir Zeitgeschichte zu verste-
hen: Nach einer aufgrund des erwidhnten Artikels forcierten Zeitzeugentagung mit dem
Thema «Die deutschen Katholiken und das Schicksal der Weimarer Republik» (1961)
herrschte unter Historikern wie der katholischen Offentlichkeit die Einsicht, dass eine in-
stitutionelle Vernetzung und programmatische Erforschung des zeithistorischen Katholi-
zismus notwendig sei.



436 Rezensionen — Comptes rendus

Nur wenige Monate spéter, im Jahr 1963, sollten schlieflich mit der Verdffentlichung des
Theaterstiicks «Der Stellvertreter» des jungen Dramatikers Rolf Hochhuth (*1931) alle
Dédmme brechen (Kapitel 5). In dem «dokumentarischen Schauspiel» ging Hochhuth in bis
dato nicht gekannter Hirte mit dem Stellvertreter Christi auf Erden, Pius XII., ins Gericht.
Der Pacelli-Papst habe es unterlassen, gegen die Shoah, wie es seinem Amt gebiihre, einzu-
schreiten. Die Folgen waren «Public Relation Wars» im bisher noch nicht gekannten Aus-
malB, die Hochhuth in der 6ffentlichen Wahrnehmung — trotz historischer Fehldarstellungen
— letztlich fiir sich entscheiden konnte. Entscheidend dafiir waren seine Strategien der
literarischen Asthetisierung und anklagenden Visualisierung (155) gegeniiber denen trocke-
ne Analysen, wie sie Adolph u.a. in ihrer Verteidigungshaltung aufboten, keine Chance
hatten. Ahnlich ist auch der Erfolg des 1964 erschienenen Werks «Die katholische Kirche
und das Dritte Reich» des Politologen Guenter Lewy (*1923), eines ehemaligen jiidischen
Emigranten aus Nazi-Deutschland, zu erkldren (Kapitel 6). Sein Buch, das nahezu zeit-
gleich auf Deutsch und Englisch erschien, schaffte es erstmals, einen zwar quellenbasierten,
aber allgemeinverstindlichen Uberblick iiber das Verhalten der katholischen Kirche zwi-
schen 1933 und 1945 vorzulegen. Dass Lewy sich dabei unter Vorspiegelung falscher
Tatsachen Zutritt zu den kirchlichen Archiven verschafft hatte, geriet zur Marginalie.

Die Kommission fiir Zeitgeschichte indes fand sich selbst immer mehr in der Rolle einer
Schutzgilde wieder, die in der Rekrutierung ihres Netzwerkes auf eine ginzlich andere
Strategie setzte. Forscher ihres Zirkels hatten — neben wissenschaftlicher Griindlichkeit — so
zu arbeiten, dass ein empathisches Verstdndnis zur Lage der katholischen Kirche in den
1930ern und -40ern erkennbar sei (216). Im siebten und vor den «Conclusions» letzten
Kapitel ist Ruff schlieBlich in den 80er-Jahren angekommen — und auch in diesem Ab-
schnitt geht es vordergriindig um die Frage, wer die Deutungshoheit {iber die Archivquellen
besitzt. Im Mittelpunkt der Kontroverse zwischen Konrad Repgen (1923-2017), Griin-
dungsmitglied der Kommission fiir Zeitgeschichte, und dem evangelischen Kirchenhistori-
ker Klaus Scholder (1930-1985) stand die Gretchenfrage nach dem Verhalten der katholi-
schen Zentrumspartei im Jahr 1933. Ist ihre Zustimmung zum Erméchtigungsgesetz, wie
Scholder behauptete, als eine Art Vorleistung fiir das spéter geschlossene Reichskonkordat
zu verstehen? Dem widersprach Repgen entschieden, da sich kein einziger verldsslicher
Beweis in den Quellen finde. Stand also auf den ersten Blick die richtige Lesart der Archiv-
dokumente im Fokus der Repgen/Scholder-Kontroverse, so ging es nach Ruff auf einer
tiefergriindigen Ebene um zwei Weltanschauungen, die miteinander kollidierten. Auf der
einen Seite der CDU-nahe Repgen, erfiillt von einem besonderen katholischen Leistungs-
ethos und hoher konfessioneller Loyalitit, auf der anderen Seite der FDP-Mann Scholder,
der — im evangelischen Bildungsbiirgertum aufgewachsen — in verschiedenen Stationen
seines beruflichen Lebensweges immer wieder die Moglichkeit hatte, sich als fihiger Kom-
munikator, aber auch Agent Provocateur zu beweisen. Der Autor deutet im Schlusswort nur
kurz an, was Scholders Argumentation zusitzlich in die Hénde spielen sollte: «the changing
currents in German Catholicism in the 1970s and 1980s» (251).

Innerhalb des gesamten Buches macht Ruff immer wieder die lebensgeschichtlichen Er-
fahrungen der handelnden Akteure stark — vollkommen zurecht. Denn das Thema Katholi-
sche Kirche im so genannten Dritten Reich ist aufgrund der Verhandlung von Schuld und
Moral wie kein anderes anfillig fur polarisierende Erinnerungsmomente. Es bleibt zu wiin-
schen, dass in Bilde eine deutsche Ubersetzung des fiir den anglo-amerikanischen Raum
geschriebenen Originals erfolgt. So konnte sichergestellt werden, dass die vielen Stimuli,
die Ruffs Studie, geschrieben mit dem «fremden Blick», setzt, sich auch fruchtbar auf die
deutschsprachige Katholizismusforschung auswirken.

Tiibingen Florian Bock



Rezensionen — Comptes rendus 437

1V. Helvetica
Aussen und innen: (heilige) Korper,
Darstellungsrdume, Grenzkonstruktion

Pierre-Olivier Léchot, Une histoire de la Réforme protestante en Suisse (1520-1565)
(Collection Focus 17), Neuchatel, Alphil, 2017, 138 S., Abb.

Zu besprechen ist ein Béndchen aus der Collection Focus der Editions Alphil-Presses uni-
versitaires suisses Neuenburg, das sich durch Handlichkeit sowohl in dusserlichem als auch
in innerlichem Sinn auszeichnet: man kann es in der Hand- oder in der Westentasche mit-
tragen, es besteht aus glattem Papier, das sich gut anfiihlt, und es will nur eine Geschichte
der protestantischen Reformation der Schweiz schreiben, und nicht die Geschichte. Dazu
geht es von zwei Hypothesen aus: die schweizerische Reformation umfasst in nuce alle
Facetten der verschiedenen europdischen Reformationen (Humanismus, Luthertum, Spiri-
tualismus, Wiedertdufer usw.), und sie hat dazu gefiihrt, dass man in der Schweiz lernen
musste, Kompromisse zu machen, nicht zur auf politischem, sondern sogar auf theologi-
schem Gebiet. Von einem international gefiirchteten Schldgertrupp (in den Maildnderkrie-
gen) wurden die Schweizer zu «Friedensmachern» — ganz einfach, weil alles andere die
Eidgenossenschaft hitte auseinanderbrechen lassen; sie lernten Kompromisse machen und
entwickelten einen Pragmatismus, der die Schweiz heute noch auszeichnet; entsprechend ist
denn auf dem Umschlag auch die Kappeler Milchsuppe (Albert Anker, 1869) abgebildet,
welche Katholische und Reformierte nach der ersten Schlacht von Kappel (1529) gemein-
sam verzehrten. Der Autor, Pierre-Olivier Léchot, Professor fiir Geschichte der Neuzeit an
der Faculté de théologie protestante in Paris, geht streng chronologisch auf die Verbreitung
der Reformation in der Deutschschweiz einschliesslich der Bewegung der Téufer in Ziirich
ein, bevor er iiber die Verbreitung der Reformation in der Westschweiz spricht. Das Ein-
fallstor fiir die Verbreitung der Reformation in der Westschweiz war Neuenburg, das in den
Jahren 1512-1529 eidgendssisch gewesen war und wo Farel seit 1529 predigte und provo-
zierte; hier wurden auch die antikatholischen Plakate gedruckt, welche in der Nacht vom
17. zum 18. Oktober 1534 in Paris, Tours, Orléans und Amboise angeschlagen wurden und
welche die Reformierten um die letzten Sympathien des franzosischen Konigs Franz 1.
(1515-1547) brachten, und ebenso 1535 die Bibel von Olivétan. Der Reformator von Genf,
Jean Calvin (1509-1564), gehorte bereits einer zweiten Generation von Reformatoren an,
die sich um den Aufbau von Kirchen bemiihten. Umso schwieriger war es in der Folge, fiir
die verschiedenen reformierten Kirchen der Schweiz, einen nétigen minimalen Konsens zu
finden, den Consensus Tigurinus (1549) und die Confessio Helvetica posterior (1566). Der
Streit um die Waadt zwischen Bern und Genf ging zu Ungunsten von Genf aus, so dass die
calvinistischen gesinnten Pierre Viret und Theodor de Béze 1559 von der Akademie von
Lausanne an diejenige von Genf wechselten und Calvin seine missionarischen Interessen
auf Frankreich richten musste. In einem hiibschen Kapitel schildert Léchot schliesslich die
religiose Kultur des schweizerischen Protestantismus, der mit den Akademien von Lausan-
ne (gegriindet um 1537), Genf (1559) sowie mit der Universitét Basel (gegr. 1460) und der
Akademie von Ziirich (gegr. 1525) Institutionen besass, die Schiiler und Gelehrte aus ganz
Europa anzogen. Zu beméngeln sind hichstens ein paar falsche Daten (so Seite 30: Zwingli
wurde 1484 und nicht 1584 geboren) und einige Dinge, die man auch anders sehen kann: so
schreibt Léchot den Dominikanern in Bern eine gewisse Rolle im Widerstand gegen die



438 Rezensionen — Comptes rendus

Reformation zu (44), erwéhnt aber den Jetzerhandel nicht, oder meint, iibrigens im Ein-
klang mit der ganzen bisherigen Forschung, dass die Reformation in Freiburg rasch und im
Keim erstickt worden sei (59), eine Sicht, die durch das neue Buch von Rita Binz-
Miilhauser, Katholisch bleiben? Freiburg im Uchtland wihrend der Reformation (1520—
1550), iiberholt ist; dieses Buch ist aber exakt zur gleichen Zeit (im Herbst 2017) erschie-
nen wie Léchots Béndchen. Die Literatur, die jedem Kapitel beigegeben ist, ist sorgfiltig
ausgewdhlt (und erstaunlich jung); es fehlt allenfalls Karine Crousaz, L’Académie de
Lausanne entre humanisme et Réforme (ca. 1537-1560), Leiden, Boston 2012.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Rudolf Gamper, Joachim Vadian 1483/84-1551. Humanist, Arzt, Reformator, Politiker.
Mit Beitréigen von Rezia Kauer und Clemens Miiller, Ziirich, Chronos, 2017, 391 S. Abb.

Zu besprechen ist hier eine neue Biografie des St. Galler Reformators Vadian, mit biirgerli-
chem Namen Joachim von Watt, die piinktlich zum Reformationsjubildum 2017 erschienen
ist, auch wenn dieses Datum fiir die Schweiz nicht entscheidend ist und wohl noch viele
einzelne Jubilden folgen werden. Der Autor, Rudolf Gamper, langjdhriger Bibliothekar der
Vadianischen Sammlung der Ortsbiirgergemeinde St. Gallen, beschrinkt sich indessen
nicht auf den Reformator; die ersten hundert Seiten sind vielmehr dem Aufenthalt Vadians
an der Universitit Wien gewidmet, der nicht weniger als sechzehn Jahre (1502-1518)
dauerte und der einen hochst instruktiven Blick auf das Leben an einer bedeutenden Uni-
versitit am Ende des Mittelalters erlaubt. In dieser langen Zeit kehrte Vadian nur gerade
einmal nach St. Gallen zuriick: im Jahr 1509, als er den Titel eines Magister artium erlangt
hatte. Dafiir brauchte er nicht weniger als sieben Jahre, weil er sich daneben intensiv mit
humanistischen Studien beschiftigte, die seit 1501 in Wien an dem von Kaiser Maximilian
1. 1501 gegriindeten Collegium poetarum gelehrt wurden. Nach dem Master und dem Be-
such in St. Gallen kehrte Vadian an die Universitdt Wien zuriick, wo er seit 1516 selber
einer der vier Lehrstilhle des Poetenkollegs besetzte und daneben (!) Medizin studierte, ein
Studium das er am 17. Oktober 1517 mit dem Doktor med. abschloss. Bereits ein Jahr
zuvor, am 13. Oktober 1516 war er — als Medizinstudent (!) — zum Rektor der Universitét
Wien gewihlt worden, als erster Eidgenosse, dem diese Ehre zu Teil wurde. Nichtsdesto-
weniger hatte Vadian in Wien Feinde, konservative Theologen (nicht zuletzt nachdem er
sich Ende 1513 iiber die scholastischen Disputationen als Hahnenkdmpfe lustig gemacht
hatte), so dass er 1518 beschloss, in die Heimat zuriickzukehren, eine Riickkehr, die er
sorgfiltig vorbereitete. Er kaufte ein Haus in St. Gallen, schloss eine Ehe mit Martha Gre-
bel, Schwester des spéteren Téuferfiihrers Konrad Grebel, und wurde 1518 gegen ein klei-
nes jadhrliches Gehalt von 50 Gulden als eine Art Berater der Stadtregierung und erst 1526
als Stadtarzt angestellt. Als solcher war er recht konservativ, verschrieb viele Medikamente
und musste sich gegen eine neue, in gewisser Weise homdopathische Medizin wehren, die
um 1520 von Paracelsus aufgebracht worden war. Bevor Vadian sich endgiiltig in St. Gal-
len niederliess, machte er noch eine Reise nach Leipzig und Krakau, wo er iiberall Ver-
wandte der Kaufmannsfamilie von Watt hatte, und liess seine Bibliothek von Wien nach St.
Gallen tiberfithren; auf dieser Reise kaufte er erste Lutherschriften, die ihn aber zunéchst
noch relativ unberiihrt liessen. Erst in den 1520er Jahren studierte er in St. Gallen zusam-
men mit Gleichgesinnten Luthers Thesen anhand des von Erasmus neu herausgegebenen
Neuen Testaments; ab 1523 liess sein Interesse an Luther jedoch nach und er wandte sich
Zwingli in Ziirich zu.



Rezensionen — Comptes rendus 439

Vadian sass seit 1521 im Kleinen Rat; anders als andere Reformatoren lenkte er die Dinge
aus dem Hintergrund. Anfang 1524 beschlossen Kleiner und Grosser Rat die Predigt nach
dem Evangelium, worauf die Bilder sehr behutsam und néchtlich aus der Stadtkirche St.
Laurenzen entfernt wurden. Im Jahr 1524 geriet Vadian trotzdem ins Feuer der Katholi-
schen, die in der Eidgenossenschaft noch die Mehrheit hatten; der Fiirstabt von St. Gallen
bot 600 Gulden auf seinen Kopf (und den anderer), und auf der Tagsatzung in Zug wurde er
als «Hauptketzer» beschimpft und musste diese heimlich verlassen. Im Mai 1525 wurde die
Messe in St. Laurenz abgeschafft, aber in den anderen Kirchen in St. Gallen weiterhin ge-
lesen, und Ende 1525 wurde Vadian erstmals zum Biirgermeister gewéhlt, in das hochste
Amt der Stadt. Anfang Dezember 1526 wurde St. Laurenz ganz gerdumt und an Ostern
1527 hier erstmals das Abendmahl gehalten, zu dem Vadian als erster ging. Anfang 1528
amtete er als einer von vier Prisidenten der Berner Disputation, die zur Folge hatte, dass
das Krifteverhiltnis in der Eidgenossenschaft sich zu Gunsten der Reformierten verschob.
Ende November 1528 wurde ein Ziircher eidgendssischer Schirmhauptmann in Wil, worauf
die Reformation auch in das Fiirstenland eindrang. Am 23. Februar 1529 fand im Miinster —
der Klosterkirche — in St. Gallen ein Bildersturm statt, und am 7. Mérz der erste reformierte
Gottesdienst; Vadian hatte diese «unfreundliche Ubernahme» vorgiingig in einem eigenen
juristischen Gutachten rechtfertigt, in dem er die Anspriiche der Biirgerschaft an der Klos-
terkirche hervorhob. Auch begann er, die rechtlichen Urspriinge der Stadt St. Gallen zu
erforschen, die seiner Meinung nach eine Reichs- und nicht eine Klosterstadt war. Er be-
gann die Grossere Chronik der Abte von St. Gallen zu verfassen, die er mit kleinen Portrits
der einzelnen Abte und mit beissender Kirchenkritik versah. Die Stadt konnte das Kloster-
areal und damit auch die Stiftsbibliothek erwerben, musste sie allerdings nach dem Zweiten
Kappelerkrieg, als die Fiirstabtei restituiert wurde und der Abt zuriickkehrte, wieder zu-
riickgeben. Die Stadt wurde isoliert und fiihlte sich sowohl von den Eidgenossen allgemein
als auch insbesondere von Ziirich im Stich gelassen. In dieser Situation versuchte Vadian zu
vermitteln und den Rechtsweg zu vermeiden; dann wandte er sich vermehrt wieder der
Geografie und der Geschichte zu, und dies umso mehr, als ihm bei der Rdumung des Klos-
terareals im Januar 1531 das Stiftsarchiv in die Hénde gefallen war. Er schrieb eine erste
Kultur- und Besitzgeschichte des Klosters St. Gallen, in der er als einer der ersten den
Begriff «Mittelalter» verwendete und eine erste Diplomatik der St. Galler Urkunden entwi-
ckelte, ein Werk, das allerdings, wie alle spateren Werke Vadians, ungedruckt geblieben ist.
Auf eidgendssischer Ebene bemiihte Vadian sich zusammen mit Bucer um eine einheitliche
Auffassung vom Abendmahl. 1545 schrieb er eine Kleinere Chronik der Abte von St. Gal-
len, die in die erste umfassende Geschichte der Eidgenossenschaft von Johannes Stumpf
einging; hier durfte Vadian allerdings nicht genannt werden, weil nicht bekannt werden
durfte, dass er {iber die Urkunden aus dem Stiftsarchiv verfiigte. Seit 1547 legte er letzte
Hand an sein Werk und scheint auch an ihn gerichtete Briefe mit brisantem Inhalt vernich-
tet zu haben. Anfang 1551 vermachte er seine Biicher — seine Bibliothek umfasste rund 550
Bénde — der Stadt St. Gallen und verstarb am 6. April 1551. — Wie aus dem Referat hervor-
gehen sollte, liest Gampers neue Vadian-Biografie sich dusserst spannend; sie ist einerseits
sehr gelehrt und beruht auf einer Fiille von gedrucktem und ungedrucktem Material, und
andererseits sehr konkret, kurzweilig und &dusserst gut illustriert, wohl das Beste, was man
von einer Biografie sagen kann. Von den Exkursen am Schluss stammen einer (iiber Vadi-
ans Briefsammlung) von Rezia Kauer, und der andere (iiber Josua Kesslers Trauergedichte
auf Vadian) von Clemens Miiller.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp



440 Rezensionen — Comptes rendus

Daniel Sidler, Heiligkeit aushandeln. Katholische Reform und lokale Glaubenspraxis in
der Eidgenossenschafi (1560—1790) (Campus Historische Studien 75), Frankfurt/M, Cam-
pus, 2017, 593 S., Abb., Karten.

Das Buch von Sidler sucht die frithneuzeitliche Heiligenverehrung zwischen romischem
Zentralismus und lokalen Traditionen genauer zu verorten. Jener wurde vor allem durch die
von den gegenreformatorischen Pépsten eingeleitete und mit Benedikt XIV. im Jahre 1740
zu einem gewissen Abschluss gekommene Regelung der Selig- und Heiligsprechungen mit-
tels eines detaillierten, in juristischen Kategorien gefiihrten und meist lange andauernden
Prozesses sichtbar. Die lokalen Traditionen des Heiligenkults fasst Sidler unter den Begriff
der «Vielseligen». Die etwas irritierende und zu Missverstindnissen Anlass gebende Be-
zeichnung ist aber, wie Sidler nachweist, durch zeitgendssische Quellen gut belegt. Dem
normalen Sprachverstindnis geméss wiirde man unter «vielselig» (oder dem parallelen und
ebenfalls zeitgendssischen Begriff «gottselig») verehrungswiirdige Personen erwarten, die
iiber den «gewdhnlichen» Seligen und dem Heiligenhimmel schon etwas néher stehen. Tat-
séchlich aber sind sie eine Stufe weiter unten angesiedelt: Es handelt sich um fromme
Christen, welche vom Volke als Heilige betrachtet wurden, aber in Rom nicht als solche an-
erkannt waren. Dennoch war ihr Kult nicht weniger verbreitet und fand besonders in den
Wallfahrten zu den durch ihr Leben und ihren Tod ausgezeichneten Gnadenorten ihren
Ausdruck. In der Eidgenossenschaft nahm dabei der ja erst 1947 kanonisierte Niklaus von
Fliie den ersten Platz ein, wihrend sich die Verehrung des schon frither die rémischen Hiir-
den liberspringenden Petrus Canisius weitgehend auf Freiburg beschréinkte. Daneben treten
weniger bekannte Figuren wie Idda von Toggenburg, Konrad von Beinwil, Bruder Konrad
Scheuber oder der Eremit Hans Wagner als «Vielselige» auf den Schauplatz.

Dem spannungsreichen Verhéltnis zwischen Lokalheiligen und den rémischen Instanzen
(Papst, Ritenkongregation, Kurienkardinéle) gilt nun das besondere Interesse des Autors. Er
liefert ausfiihrliche Informationen zum damaligen ausgedehnten Wallfahrtswesen und zeigt
auf, wie Vielselige durch Integration und Uberformung mit anerkannten Heiligenkulten
eine relative Kultwiirdigkeit erlangen konnten. Er legt Wert auf die Feststellung, dass die
Vielseligen besonders durch die von ihnen bewirkten Wunder selbst das Verfahren der
Anerkennung forderten. Allerdings brauchte es dann doch noch menschliche Hilfe: Es
waren Ordensleute, insbesondere Jesuiten und Kapuziner, welche diese populdren Kulte
beférderten und auch in Rom dafiir intervenierten, neben anderen Supplikanten: Gesandten,
Hauptleuten der Schweizer Garde, ausldndischen Fiirsten, den zustdndigen Bischdéfen und
gelegentlichen Agenten. Doch alle stiessen an die ehernen Mauern der strengen Ritenkon-
gregation, die im Schnitt nur alle paar Jahre dem Papst eine Kanonisation zur Genehmigung
vorlegte. Die Konkurrenz war aber gross und wie bekannt hatten Ordensheilige aus dem
Siiden am ehesten Chancen, in den Heiligenhimmel aufgenommen zu werden. Das ganze
Verfahren hatte mit den angewandten diplomatischen Kniffen also auch seine durchaus
weltlichen Seiten und war ausserdem recht kostspielig. Gerade die Eidgenossen aber waren
in dieser Hinsicht sehr sparsam, was sich zweifellos hindernd fiir ihre Bemiihungen aus-
wirkte. Ein gewisses Gegengewicht dazu bot sich ihnen allerdings mit der Schweizergarde,
indem man drohte, die S6ldnerlieferungen stocken zu lassen. Sehr viele Prozesse wurden
faktisch auf die Weise beendet, dass man sie auf die lange Bank schob, bis ins 20. Jahrhun-
dert. Scheitern wére also hier der falsche Begriff.

Eine Vermittlung der divergierenden Standpunkte erdffnete sich aber mit einer 1634
publizierten Verlautbarung von Urban VIII., wodurch bei einem seit langer Zeit bestehen-
den Kult die betreffende heiligméssige Person als Ausnahmefall (casus exepti) deklariert



Rezensionen — Comptes rendus 441

werden konnte. Dadurch wurden bestimmte beschréinkte Verehrungsformen, insbesondere
Messe und Offizium an den Gnadenorten, erlaubt. Ein solcher «processus super cultu» war
einfacher durchzufiihren und kam geméss Benedikt XIV. einer Seligsprechung gleich. In
der Folge schwenkten die Beteiligten, insbesondere im Falle des Bruder Klaus, gerne auf
diese Bahn ein. Der Prozess des derart gefiihrten Aushandelns liess beide Seiten befriedigt
zuriick: In Rom hatte man formell die strengen Vorschriften zur Heiligenverehrung einge-
halten, wihrend in den schweizerischen Gnadenorten die bestehenden Kulte ohne Behinde-
rungen weitergefiihrt werden konnten, wobei die Grenzen bisweilen nicht strikt eingehalten
wurden.

Das Konzept des Aushandelns zwischen zwei ungleichen Partnern, das sich gerade am
Beispiel der Schweiz schon in fritheren Untersuchungen zum politischen Bereich als niitzli-
ches Erkenntnisinstrument erwiesen hat, scheint also auch auf der religionsgeschichtlichen
Ebene brauchbar zu sein. Altere Vorstellungen, nimlich einerseits diejenige einer strikten
Durchfiihrung der tridentinisch-gegenreformatorischen Dekrete der rémischen Zentrale, so-
zusagen eines «religiosen Absolutismus», und andererseits die Idee einer zu dieser kontra-
hierenden autonomen und gegen die Elite gewandten «Volksfrommigkeit» kénnen damit
verabschiedet werden. Die historische Realitét lag — das ist die Essenz von Sidlers For-
schungen — dazwischen.

Die vorliegende Dissertation hat eigentlich die Qualitéit einer Habilitationsschrift. Neben
den rémischen und zwei weiteren ausléndischen Archiven wurde Material aus 19 verschie-
denen schweizerischen herangezogen. Die Liste der gedruckten Quellen umfasst gut sechs
Seiten, das Literaturverzeichnis gegen tausend Titel. Das allein zeugt fiir die Griindlichkeit
der Arbeit. Verdienstlich ist ferner, dass der Autor das jahrzehntelang im Archiv der
Schweizerischen Gesellschaft der Volkskunde vor sich hinschlummernde Quellenmaterial
(Digitalisierung ist im Gang), das seinerzeit Ernst Baumann zu den schweizerischen Wall-
fahrtsorten mit ihren tiber 11°000 erhaltenen Votivtafeln gesammelt hatte, aber nicht mehr
auswerten konnte, beigezogen und in einem Anhang mit Karten und Katalog der Gnadenor-
te tibersichtlich dokumentiert hat. Die Aufstellung ist nicht vollstdndig, da sie fast nur die
von Baumann untersuchten Orte aufzéhlt und auch dies nur fiir die katholischen vollberech-
tigten Orte samt den von ihnen regierten Gemeinen Herrschaften, aber ohne die ennetbirgi-
schen Vogteien und (worauf der Verfasser nicht eigens hinweist) die katholischen zuge-
wandten Orte.

Einen dem Autor offenbar unbekannten Aktualititsbezug haben seine Ausfiihrungen we-
niger fiir die Schweiz, aber beispielsweise fiir Italien. Wer dort regelméssig in alle, auch in
kunsthistorisch unbedeutende Kirchen hineinschaut, stosst nicht selten in irgendeiner Ecke
auf den Ort einer aktuellen Verehrung nicht kanonisierter, aber bezeugt frommer Christen
aus den letzten zwei Jahrhunderten. Meist findet sich ein grosses Portrt, dazu gibt es kleine
Bildchen und Lebensbeschreibungen zum Mitnehmen, auch Gebetsanrufungen. Es sind
jene den «Vielseligen» vergleichbaren «Diener Gottes», welche auf dem Weg zur Selig-
sprechung sind und mittels diesen eher versteckten Kultstitten die Gldubigen aufrufen, ihr
Anliegen zu unterstiitzen. Jahrhundertelange Disziplinierungsstrategien der rémischen
Kurie haben also offenbar dieses Bediirfnis nicht unterdriicken kénnen und wie schon in der
Frithneuzeit bietet wenigstens die italienische Kirche diesen in- oder halboffiziellen Riten
klugerweise einen gewissen Raum.

Bleibt die Schlussfrage: Was soll — trotz den erwihnten, aber eher kuriosen Aktualitétsbe-
ziigen — das Ganze? Historikern, die in einem der rapid zunehmenden atheistischen Haus-
halte aufgewachsenen sind, ist ein Werk wie das vorliegende vermutlich so wenig zugéng-
lich wie ein jahrhundertealter chinesischer oder indischer Text, selbst wenn sie in der Schu-



442 Rezensionen — Comptes rendus

le noch ein Minimum an Religionskunde mitbekommen haben. Sogar kirchlich sozialisierte
Protestanten werden fiir Begriffe wie Beatifikation, Mirakelbuch, Reliquientranslation usw.
vermutlich ein Nachschlagewerk konsultieren miissen. Dem Schwund der praktizierten
Religion in der Gesellschaft entspricht das massiv zuriickgegangene Interesse an der Reli-
gionsgeschichte innerhalb des Faches. «In» sind heute — natiirlich nicht unbeeinflusst von
Gegenwartsphdnomenen — Migrationsgeschichte, Sportgeschichte, Geschichte der sexuel-
len (und allerlei anderer) Minderheiten, «gewendete» Kolonialgeschichte, politische Ge-
schichte in alter Manier samt Militdr- und Kriegsgeschichte — um nur ein paar Beispiele zu
nennen. Damit aber verschliessen wir uns aber allen jenen Phdnomenen, die vor 1800 eine
zentrale Bedeutung hatten. Wenn in der Frithneuzeit bloss in der Schweiz jahrlich Hundert-
tausende an die zahlreichen Wallfahrtsorte pilgerten, wenn die «Vielseligen» so angehim-
melt wurden wie heute nur Pop- und Medienstars, wenn abertausende (vielleicht nicht
immer geniigend beglaubigte) Heilungs- oder Rettungswunder eine ernsthafte Konkurrenz
der akademisch gebildeten Arzte darstellten, wenn religiose Praktiken Werk- und Feiertage
des Volkes strukturierten, wenn zuallererst die konfessionell geprigte Religion andere
historische Felder: Politik, Wirtschaftsverhalten, die soziale Struktur und die Kultur im
engeren Sinne beeinflusste — wie wollen wir das alles verstehen, wenn uns die Grundlagen
nicht mehr vertraut sind? Darauf hat Daniel Sidler selbst an anderer Stelle hingewiesen
(SZRKG 111, 2017, 371-377). Er fordert, dass im Schulunterricht dem Religiésen genug
Platz eingerdumt werde, denn nicht bloss fiir die Vergangenheit, sondern auch fiir viele
Gegenwartsfragen komme man nicht ohne aus. Dem ist nichts hinzuzufligen, ausser dass
die Forderung selbstverstindlich nicht nur fiir die Schule gilt. Doch das ist ein anderes
Thema, das zuallererst unter dem Leitbegriff der Kultur abgehandelt werden miisste. Bii-
cher wie das hier besprochene sind in diesem Rahmen keine nutzlosen antiquarischen
Relikte, sondern haben ihren berechtigten Platz in einer mehrdimensionalen Geschichtswis-
senschaft. Die derzeit etwa in Polen oder Ungarn aktiv betriebene Restauration des Katholi-
zismus samt seiner Geschichte (und noch weiter 6stlich der Orthodoxie) mag durchschnitt-
liche westliche Intellektuelle in hochstem Mass irritieren. Wer aber mit der von den beiden
Autoren beschriebenen Welt noch einigermassen vertraut ist, wird diese Vorgénge als nicht
unerwartete spite Reaktion auf ein atheistisches System interpretieren und einiges Ver-
sténdnis dafiir aufbringen kénnen, auch wenn er sie im Einzelnen kaum billigen wird. Das
hier angezeigte Werk ist auch ein Appell gegeniiber jenen Kreisen, welche gegeniiber dem
Christentum bloss noch Revolution und Aufkldrung als prigende Werte unserer Gesell-
schaft gelten lassen wollen oder aus durchsichtigen politischen Erwégungen den Islam ohne
Umstédnde zu Europa rechnen. Auch wenn die Geschichte der (christlichen) Religiositét
derzeit an den Rand gedréngt ist: Sie ist immer noch da, trotz allen Unkenrufen.

Bern/Ursellen Peter Hersche

Urs Amacher, Heilige Kérper. Die elf Katakombenheiligen des Kantons Solothurn samt
der Geschichte der Heiligen Jucundus (Malters), Theodorus (Neu St. Johann) und Polykarp
(Schwyz), Olten, Knapp-Verlag, 2016, 144 S., 41 Illustrationen

2011 hat sich der Oltener Historiker Urs Amacher in einer kleinen Studie der in Zug verehr-
ten Katakombenheiligen Christina und — an diesem Beispiel — der Prédsentation und Vereh-
rung von Reliquien gewidmet, die man in der Barockzeit in rémischen Gribern gefunden,
in die Schweiz gebracht und mit préchtigen Inszenierungen «zur Ehre der Altdre» erhoben



Rezensionen — Comptes rendus 443

hatte (vgl. Rezension in SZRKG 107 [2013, 610f.). In einem reich illustrierten Buch vertieft
und erweitert er nun das Thema der «barocken K&rperwelten» anhand der elf Katakomben-
heiligen des Kantons Solothurn (Theodor, Anastasius, Victoria, Amantius, Vitalis, Mar-
cellus, Placidus, Benedictus, Clara, Candidus und Felix) und dreier mit diesen in unter-
schiedlicher Weise verbundener Heiliger dieser Gattung in St. Johann im Toggenburg, in
Schwyz und im luzernischen Malters (Theodor, Polycarp, Jucundus). Kein Katakombenhei-
liger, sondern eine historische Figur des 17. Jhs. ist hingegen der im Kapuzinerkloster Olten
verehrte hl. Fidelis von Sigmaringen. Dass auch ihm ein Kapitel in Amachers Buch gewid-
met ist, hdngt damit zusammen, dass ein Schenkelknochen des hl. Fidelis in demselben
feierlichen Akt, in dem man am 1. Mai 1766 die aufgefrischten Knochen des Katakomben-
heiligen Theodor zuriick in die 1649 geweihte Kirche des Kapuzinerklosters Olten gebracht
hat, in einem eigenen Seitenaltar gegeniiber jenem des hl. Theodor in spiegelbildlicher
Symmetrie zur Verehrung prisentiert wurde. Die bewusst auf einander bezogene Anord-
nung der beiden Sarkophage verweist auf den kirchengeschichtlichen Zusammenhang
zwischen dem Tod des Kapuzinerpriesters Fidelis von Sigmaringen in einer konfessionellen
Auseinandersetzung im Préttigau und der explizit gegen die «Sect» der Protestanten gerich-
teten Inszenierung der Reliquientranslation. So jedenfalls wollte es der Rat der Stadt Solo-
thurn in einem von Amacher zitierten Schreiben im Zusammenhang mit der feierlichen
Uberfithrung der Theodor-Reliquien 1651 verstanden haben (19f). Im Ubrigen verfihrt
man mit den Reliquien der Katakombenheiligen nicht anders als mit denen anderer Heili-
ger: Sie werden mit Sorgfalt und Bedacht konserviert, repariert, kunstvoll ausstaffiert und
den Gliubigen moglichst prachtvoll und nach dem &sthetischen Geschmack der Zeit prisen-
tiert. Man erfdhrt Erstaunliches iiber die akkurate Handarbeit von Klosterschwestern, die
sich dieser Aufgabe annehmen, iiber das Edelmetall und die ausgesuchten Textilien, die
dabei verwendet werden, sowie iiber den Ersatz fehlender Knochen durch von Handwer-
kern gefertigte «Implantate» aus Holz. Die S. 98—102 erstmals abgedruckte «Anleitung zum
Fassen des heiligen Candidus» dokumentiert dieses zur Veredelung menschlicher Uberreste
angewandte Kunsthandwerk in eindriicklicher Weise. Am Beginn jenes Prozesses aber, der
mit der Prdsentation der Heiligen in kunstvollen Sarkophagen endet, stehen die in den
Katakomben Roms gefundenen Gréber aus friihchristlicher Zeit. In den dort anonym bestat-
teten Ménnern, Frauen und Kindern werden Opfer der Christenverfolgungen unter den
heidnischen Kaisern vermutet, weshalb sie als Mértyrer gelten und mit Namen und (fikti-
ven) Heiligenviten bzw. Martyrerakten versehen werden. Unter strenger Aufsicht der romi-
schen Kurie werden die einzelnen Skelette gehoben, verpackt, versiegelt und mit einer
Authentik, d.h. einer Echtheitsbestitigung, versehen ... und dann verkauft. Dieser fiir Rom
lukrative Handel steht nicht im Mittelpunkt von Amachers Arbeit, wird aber auch nicht
diskret iibergangen. Denn die kirchlichen Instanzen in der Schweiz, die solche Reliquien
erwerben wollen, bendtigen neben Geld vor allem Vermittler (oft sind es Offiziere der
pépstlichen Schweizergarde), die den Kauf abwickeln, sich die nétigen Dokumente ausstel-
len lassen und dann den Transport iiber die Alpen organisieren. Dass dabei auch einmal ein
Versehen passieren konnte, schildert der Verf. im Kapitel «Der doppelte Theodor» (32-35).
Dass es zwei Katakombenheilige mit dem Namen Theodor gibt, ist bei der Verbreitung
dieses Vornamens nicht verwunderlich, wohl aber, dass der hl. Theodor im Benediktiner-
kloster Neu St. Johann im Toggenburg mit einer Wort fiir Wort gleich lautenden Authentik
versehen worden ist, wie sie auch fiir den hl. Theodor im Kapuzinerkloster Olten ausgestellt
wurde. Amacher enthélt sich jeden Urteils iiber diese uns Heutige befremdlich anmutenden
Verfahrensweisen und Gebrduche. Er zeigt vielmehr einfiihlsam und detailreich das vielfil-
tige kiinstlerische Bemiihen um eine méglichst eindriickliche Ausgestaltung der Reliquien-



444 Rezensionen — Comptes rendus

behiltnisse und die Farbigkeit der Prozessionen und der Liturgie an den zu Ehren der Kata-
kombenheiligen gefeierten Festtagen. Man taucht als Leser ein in Welten und Mentalitéten,
die es so heute nicht mehr gibt. Denn spitestens seit dem 2. Vatikanischen Konzil sind viele
Katakombenheilige aus den Kirchen verschwunden. Amacher spiirt ihnen nach, findet sie in
Nebenrdumen, auf Estrichen sowie auf historischen Fotografien, gelegentlich aber auch
noch in alter Pracht im herkémmlichen Umfeld. Sein Buch frischt ein Wissen auf, das auch
in Fachkreisen verloren zu gehen droht: Im 2017 erschienenen Band IV der Kunstdenkmi-
ler des Kantons Solothurn (Die Stadt Solothurn III, Sakralbauten) wird S. 214 (Anm. 101)
der romische Katakombenheilige Anastasius mit dem hl. Anastasius von Salona verwech-
selt und S. 354 im selben Band wird aus dem 1654 ins Franziskanerkloster Solothurn iiber-
filhrten Katakombenheiligen Anastasius die Translation einer hl. Anastasia unter dem
falschen Datum 1652, um nur zwei Beispiele zu nennen, wo sich die Rezeption der Studie
von Urs Amacher gelohnt hitte.

Frauenfeld Hannes Steiner

Peter Erhart/Jakob Kuratli Hiieblin (Hg.), Vedi Napoli e poi muori — Grand Tour der
Monche, St. Gallen, Stiftsarchiv St. Gallen/Verlag am Klosterhof, 2014, 328 S., Abb., Karte

Reisende Monche aus dem Benediktinerorden: Ist das nicht ein Widerspruch zur geforder-
ten «stabilitas loci»? Der Ordensgriinder Benedikt hatte sich ja in seinem Regelwerk mehr-
fach und deutlich gegen umherziehende Ménche, die «gyrovagi», ausgesprochen. Dennoch
treffen wir schon im Frithmittelalter auf Ordensangehorige, die weite Wege unter die Fiisse
nahmen. Zu denken ist dabei nicht nur an die iro-schottischen Monche, die zur Missionie-
rung in entfernte Lénder aufbrachen, und an die Griinder neuer Abteien. Es war vor allem
die Romreise, die viele Ordensleute nach der Ewigen Stadt fiihrten, einerseits als Pilgerfahrt
zu den Apostelgrdbern, andererseits zur Erledigung geistlich-geschiftlicher Angelegenhei-
ten an der Kurie.

Das vorliegende Werk ist Begleitband und Katalog zu einer dem Thema gewidmeten
Ausstellung, welche zwischen 2014 und 2016 nacheinander in St. Gallen, Einsiedeln und
Salzburg stattfand. Der Titel ist etwas irrefithrend, denn in allen Fillen steht Rom im Zent-
rum des Interesses: Neapel war bloss ein zusétzliches Reiseziel, das iiberdies erst in der
Neuzeit und kaum aus geistlichen Motiven, sondern vor allem wegen seiner touristischen
Attraktionen aufgesucht wurde. Der erste Teil des Werks ist dem Mittelalter gewidmet. Die
relative Quellenarmut lésst allerdings kaum Schliisse auf bestimmte Reisen zu; sowohl die
Itinerare wie die Zielsetzungen der Reisen lassen sich fast immer bloss andeutungsweise
erschliessen. Das zwingt die Autoren manchmal, die Thematik der Reise etwas auszuwei-
ten, auf Biicherimporte, Pilgerfiihrer, Gedenkbiicher, bauliche Stiftungen am Reiseweg
usw. Wertvoll sind aber die beiden kommentierten Faksimiles, das «Itinerarium Einsidlen-
se» und der in St. Gallen liegende auf den «Mirabilia Romae» beruhende Rotulus, der
neben den besichtigungswerten Denkmiélern auch alle Gelegenheiten, in Kirchen einen
Ablass zu gewinnen, aufzihlt.

Auch der zweite Teil befasst sich weniger mit Personen als mit Sachen, welche aus Italien
iiber die Alpen transportiert wurden, wobei nicht unbedingt die Ménche die erste Rolle als
Vermittler spielten. Am ehesten gilt dies noch fiir Drucke, vor allem aus Venedig, die man
im Lande oder bei Héndlern kaufte und mit denen man die immer grosser werdenden Klos-
terbibliotheken fiillte. Ein besonders fiir die Schweiz wichtiger geistlicher Import aus Rom



Rezensionen — Comptes rendus 445

waren die neu entdeckten Katakombenheiligen; allein im Gebiet der Fiirstabtei St. Gallen
waren es 30 Heilige Leiber, die mit allem Prunk und Pomp empfangen und auf den Altéren
aufgestellt wurden. Anders als im Mittelalter interessierten aber jetzt siidliche Gartenpflan-
zen offensichtlich nicht mehr.

Der dritte Teil enthélt eine reprisentative Auswahl von Reiseberichten der Neuzeit, vom
16. bis zum 20. Jahrhundert. Hier finden wir nun mehr Informationen, denn die zu dieser
Zeit reisenden Mdnche schrieben Tagebiicher, in denen sie vielfach detailreiche Angaben
zum Reiseweg, dabei erlebte Zwischenfille und ihren Ausgaben machten, auch um den
daheim Gebliebenen Rechenschaft abzulegen. Die Reiserouten sind auf einer beigegebenen
Karte iibersichtlich eingezeichnet, sie entsprechen ziemlich den auch heute noch wichtigen
Verbindungen. Allerdings brauchte man vor dem Eisenbahnzeitalter 34 Wochen fiir einen
Weg. In Rom kamen die Monche am ehesten im Kloster S. Callisto in Trastevere unter. Bei
den Schweizern waren oft die papstlichen Gardehauptleute wichtige Vermittler, ohne «Tiir-
offner» ging in Rom gar nichts. Neapel wurde etwa besucht, wenn man auch den Wir-
kungsstitten des Heiligen Benedikt nachging (Montecassino, Subiaco). Auf dem Riickweg,
wenn er {iber Ancona und Venedig ging, wurde immer auch in Loreto Station gemacht. Zu
den alten Reisezwecken traten jetzt neue hinzu, insbesondere historisch-wissenschaftliche,
indem etwa berithmte Bibliotheken aufgesucht wurden. Dazu kam das Interesse an den anti-
ken und den kirchlichen Denkmélern, womit sich die Reise der Ménche der adligen Kava-
lierstour anglich: Der Akzent verschob sich etwas von der Pilger- zur Bildungsreise. Die
Geschifte an der Kurie betrafen Pfriindenvergebungen, Exemptionen, Schutz des Klosters
gegeniiber weltlichen Gewalten, aber auch Bitte um Vergebung ungeistlichen Lebenswan-
dels. Einige Abte nutzen die Reise auch dazu, in Florenz oder Venedig edle Stoffe fiir Orna-
te und dergleichen zu kaufen und gaben dafiir recht viel Geld aus.

Der Quellenwert der Reiseberichte ist in der Geschichtswissenschaft kontrovers beurteilt
worden. Positiv an ihnen ist zu werten, dass sie historische Felder, besonders im Rahmen
der Mentalitdtsgeschichte, erschliessen, iiber die man sonst kaum andere Quellen hat. Dem
Blick des Fremden fillt vieles auf, was fiir die Einheimischen selbstverstdndlich und daher
nicht aufzeichnungswiirdig ist. Umgekehrt nimmt der Reisende natiirlich je ldnger je mehr
auch ein Biindel Vorurteile in seinem Gepéck mit. Dies vor allem seit der Aufkldrung,
welche das katholische Europa und speziell Italien als riickstéindig in jeder Hinsicht beur-
teilte, wie auch die letzten der im vorliegenden Werk wiedergegebenen Berichte zeigen.
Nur wenige konnten sich den Klischees entziehen. Der Engelberger Abt Anselm Villiger,
der 1880 zu einer grossen Benediktinerversammlung in den Siiden reise, hatte im Alltag
viel zu bekritteln, war sich aber im Klaren, dass bei der Beurteilung der neuen italienischen
Nation nicht «ein deutscher Massstab angelegt» werden diirfe. Was viele spéte Reiseberich-
te uninteressant macht, ist die seitenlange ermiidende Aufzihlung der besuchten Sehens-
wiirdigkeiten. Es sind ja immer dieselben, schon im Mittalter gab es solche in den rémi-
schen «Mirabilia» und im 18. Jahrhundert wurden bereits Vorldufer des «Baedeker» publi-
ziert, die genaue Anweisungen zu den sehenswerten Objekten gaben. So sind denn viele
Reiseschilderungen auf weite Strecken eher langweilig zu lesen. Als véllig unniitz und
tiberfliissig wurde etwa von den Literaturkritikern der 1821 gedruckte Reisebericht des St.
Galler Konventualen Franz Weidmann taxiert. Interessant sind hingegen die in einigen eher
seltenen Werken befindlichen Schilderungen des Volkslebens, selbst wenn man die er-
wihnten Vorurteile bedenkt.

Auch die vorliegende Publikation bietet in der Essenz nicht viel spektakuldr Neues iiber
Italien. Sie macht aber auf eine Kategorie Reisende aufmerksam, die bisher kaum Beriick-
sichtigung in der wissenschaftlichen Literatur gefunden hat. Gelegentlich finden sich neue,



446 Rezensionen — Comptes rendus

aus anderen Quellen nicht bekannte Fakten. Vieles gibt bei der Lektiire zum Schmunzeln
Anlass und die Ausstattung des querformatigen Bandes ist sehr opulent: Alles in allem ha-
ben sich die Anstrengungen der Ausstellungsmacher und Herausgeber gelohnt.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Cornel Dora (Hg.), Barockes Universum. Religion und Geist in der Fiirstabtei St. Gallen.
Winterausstellung 29. November 2017 bis 11. Mirz 2018, Verlag am Klosterhof, St. Gallen
2017, 148 S.

Die Stiftsbibliothek St. Gallen ist nicht nur bekannt fiir ihre wertvollen Besténde, fiir die sie
bereits in der Barockzeit bei Gelehrten «Kultstatus» genoss, sondern auch fiir die Ausstel-
lungen, in denen sie ihre Schitze immer wieder présentiert. Zu einer dieser Ausstellungen
hat die Stiftsbibliothek den hier zu besprechenden Ausstellungsband herausgegeben, in dem
in sieben Beitrdgen ausgewihlte Ausstellungsobjekte ndher erldutert und in ihren histori-
schen Kontext eingeordnet werden.

Eingerahmt werden diese objektbezogenen Artikel von zwei Beitrégen, die in unterschied-
licher Hinsicht iiber das Ausstellungsthema — Religion und Geist in der Fiirstabtei St. Gal-
len — hinausgehen. In seinem einleitenden Artikel ordnet Peter Hersche die Geschichte des
St. Galler Klosters im Barockzeitalter in den Forschungskontext ein und weist auch auf
Forschungsdefizite etwa im Bereich der Wirtschafts- oder Musikgeschichte hin. Im
Schlussartikel des Bandes présentiert Hans Haselbach neue Erkenntnisse zum 1762/63
entstandenen Bildprogramm der Decke der Stiftsbibliothek, das die frithchristlichen Konzi-
lien sowie die lateinischen und griechischen Kirchenviter zeigt und vom Autor aufgrund
des theologischen Gehalts als singulér flir Klosterbibliotheken im deutschsprachigen Raum
gewiirdigt wird.

Die sieben thematischen Beitréige zeichnen sich mitunter dadurch aus, dass die Autoren —
Cornel Dora, Franziska Schnoor und Karl Schmuki — nicht nur die Objekte prdsentieren,
sondern davon ausgehend auf wenigen Seiten fundierte Beitréige zu ausgewihlten Aspekten
der Geschichte der Fiirstabtei im Barockzeitalter entwickeln. Dabei sind die Autoren er-
kennbar bemiiht, den Beitrag der St. Galler Monche an der Bau-, Forschungs- und Kunstté-
tigkeit in ihrem Kloster respektive in ihrer Bibliothek herauszustreichen. So zeigt Cornel
Dora anhand der plastischen Kirchenmodelle, der zahlreichen Projektentwiirfe fiir den
Neubau von Kloster und Kirche sowie frither Darstellungen und Beschreibungen der Stifts-
bibliothek, dass die barocke Bautitigkeit der Fiirstabtei — insbesondere der letztlich Mitte
des 18. Jahrhunderts realisierte Neubau der Kirche — nicht nur von den Abten angestossen
und vom Konvent finanziert wurde, sondern dass in den 1750er Jahren mit Gabriel Loser
auch ein hauseigener Klosterbruder an der Konstruktion eines Kirchenmodells und bei der
Ausstattung der Kirche mitwirkte.

Ebenso waren die St. Galler Monche in die Erforschung der Bestinde der Stiftsbibliothek
involviert. Mit dem berithmten Klosterplan aus dem 9. Jahrhundert beispielsweise beschaf-
tigten sich St. Galler Monche bereits, bevor beriihmte Wissenschaftler wie Jean Mabillon
fiir ihre diesbeziiglichen Forschungen beriihmt wurden. Zudem widmeten sie sich in be-
merkenswerter Kontinuitét der Erforschung der Klostergeschichte und unterstiitzten Gelehr-
te wie den Jesuiten Heinrich Canisius bei der Herausgabe ihrer Quelleneditionen, indem sie



Rezensionen — Comptes rendus 447

einzelne Dokumente ausliehen, den Gelehrten von ausserhalb bei ihren Besuchen in St.
Gallen beratend zur Seite standen oder selber Dokumente abschrieben.

Neben diesen Erérterungen zur geistigen Tétigkeit der St. Galler Monche gewdhrt der
Sammelband auch Einblicke ins religiése Leben im Kloster sowie in Besténde der Stiftsbib-
liothek. Ausgehend von Messgewindern, die bei klosterinternen Festen wie etwa geistli-
chen Jubiléden als eigentliche «Festschriften» dienten, Kupferstichen mit Darstellungen von
Reliquientranslationen und schriftlichen Beschreibungen gibt Franziska Schnoor einen
Einblick in die barocke Festkultur der Fiirstabtei. Mit den Biichern und Konvoluten aus
dem Nachlass des Universalgelehrten Aegidius Tschudi fithrt Karl Schmuki in einen ein-
zigartigen Bestand ein, der vor 250 Jahren auch dank der personlichen Beziehungen der
Tschudis zum Kloster in die Stiftsbibliothek gelangte und noch heute Wissenschaftlern als
wertvolle Quelle fiir die Frithgeschichte des Gebiets der heutigen Schweiz dient.

Es ist dem Band nicht zu veriibeln, dass der Fokus auf das Lokale den Blick fiir weiterfiih-
rende Fragen bisweilen versperrt. Denn obwohl — oder gerade weil — die Textbeitrége
knapp gehalten sind, bietet der reich bebilderte Ausstellungsband spannende Einblicke in
die Bestédnde der Stiftsbibliothek und 14dt zu einem (wiederholten) Besuch des Klosters und
der Bibliothek sowie zur weiteren Auseinandersetzung mit der Geschichte der Fiirstabtei
ein.

Bern Daniel Sidler

Heinz Nauer, Fromme Industrie. Der Benziger Verlag Einsiedeln 1750—1970, Baden, Hier
und Jetzt, Verlag fiir Kultur und Geschichte, 2017, 396 S., 34 farbige und 28 schwarz-
weile Abbildungen

Dass die Geschichte des Benziger Verlags den Titel «Fromme Industrie» trdgt, weist schon
darauf hin, dass es in dieser Luzerner Dissertation um das ganze, die grafischen Betriebe
und den Verlag umfassende Unternehmen geht. Als Griindungsdatum gilt der 17. Februar
1792, als Johann Baptist Karl Benziger-Schidler mit dem Kloster Einsiedeln einen Gesell-
schaftsvertrag schloss, der es ihm erlaubte, in Einsiedeln einen Devotionalienhandel auf
eigene Rechnung zu betreiben. Sechs Jahre spiter, nach der Klosteraufhebung, entstand ein
Konsortium, welches zunéchst Biicher aus dem Klosterverlag nachdruckte und verkaufte.
Aus diesen Anfiingen entwickelte sich im 19, Jahrhundert der « Weltverlag im Klosterdorf».
In den spéten 1960er Jahren beteiligte sich der Benziger Verlag an der Planung des «Evan-
gelisch-Katholischen Kommentars zum NT» (EKK), des ersten groBen neutestamentlichen
Kommentarwerks im deutschen Sprachraum, das von Autoren beider Konfessionen heraus-
gegeben und verfasst wird; 1969-1972 erschienen die «Vorarbeiten», welche die jéhrlichen
Arbeitstagungen dokumentieren. Heute, nach dem 1995 endgiiltig gewordenen Ende des
Druckerei- und Verlagsunternehmens Benziger, erscheint die Neue Folge dieses Standard-
werks katholischerseits im Patmos Verlag.

Diese ganze Zeitspanne nimmt Heinz Nauer in den Blick, ab dem Ersten Weltkrieg aller-
dings nur mehr summarisch. Dabei geht er multiperspektivisch vor, indem thematisch und
methodisch zwischen verschiedenen Disziplinen wie der Wirtschafts-, der Sozial- und der
Kulturgeschichte pendelt und sich so besonders zwischen der modernen Religions- und
Katholizismusgeschichte auf der einen und der modernen Unternehmensgeschichte auf der



448 Rezensionen — Comptes rendus

anderen Seite bewegt. Das macht seine Arbeit ungewdhnlich informativ und spannend, 1ésst
aber auch Fragen hochkommen, zu deren Beantwortung es weiterer Studien bediirfte.

Die Arbeit ist nach einer ausfiihrlichen Einleitung in sechs thematische Kapitel gegliedert,
die ziemlich chronologisch aufgebaut sind. Das Kapitel « Wallfahrt und Wirtschaft (1750—
1900)» behandelt die lokalen Voraussetzungen und die Entstehung des Unternehmens im
18. Jahrhundert, seine Entwicklung und sein Einfluss auf die Entwicklung der Region Ein-
siedeln im 19. Jahrhundert. In der Zeit zwischen 1833 und 1897 zeigte sich die Firma Ben-
ziger als ein blithendes Industrieunternehmen, dem anscheinend vorwiegend an der physi-
schen Herstellung von Druckwerken gelegen war, dessen buchgewerbliches Interesse gro-
Ber war als das verlagsbuchhéindlerische.

Das zeigt sich auch im anschlieBenden Kapitel «Expansion: Von Einsiedeln nach New
York», in dem es um die internationale Ausrichtung des Unternehmens sowie die Bedin-
gungen und Konsequenzen der Errichtung iiberseeischer Filialen geht. Denn in den ersten
Jahren ihres Bestehens lieBen die amerikanischen Filialen alle gréBeren Druckauftrdge fast
ausschlieBlich im Mutterhaus in Einsiedeln ausfiihren.

Im Kapitel «Ware fiir den katholischen Markt (1800-1920)» geht es um das breite Spekt-
rum der Medien, welche die Firma Benziger verlegte und in zum Teil hohen Auflagen
druckte. In den einleitenden Abschnitten greift Heinz Nauer dazu grundlegende Fragen auf:
Was sind katholische Medien? In welchem Verhéltnis stehen sie zum religidsen «Revival»
des 19. Jahrhunderts, der Intensivierung der Religiositét ab den 1830er Jahren? Der katholi-
sche Charakter der Medien ergab sich aus der Spannung zwischen der katholischen Bevol-
kerung und den kirchlichen Autorititen. Ein Verlag konnte einerseits nur verkaufen, was
einem Bediirfnis eines katholischen Massenpublikums entsprach, und er konnte seine Ver-
lagswaren nur dann als katholisch verkaufen, wenn sie sich im Rahmen der von den kirchli-
chen Autorititen vorgegebenen Lehre bewegten. «Die Vernetzung im katholischen Netz-
werk war fiir den Verlag, obschon institutionell von der Kirche unabhingig, in vielfacher
Weise eine Voraussetzung flir den Geschiftserfolg» (122). In den folgenden Abschnitten
nimmt Heinz Nauer das Verlagsprogramm eingehender in den Blick: Gebetbiicher, An-
dachtsbilder, Kalender, Zeitschriften und Belletristik. Auch bei diesen Medien zeigte sich
das Spannungsverhdltnis zwischen den kommerziellen Interessen des Verlags und der
kirchlichen Hierarchie und deren Anliegen, «via Massenmedien kirchlich-katholische
Belehrung zu verbreiten» (176).

Das Kapitel «Katholische Verlage: Filialen der Kanzel?» stellt den Benziger Verlag in den
groBeren Zusammenhang des katholischen Verlagswesens im 19. und frithen 20. Jahrhun-
dert. Zunéchst skizziert Heinz Nauer fiinf zwischen 1797 und 1877 entstandene katholische
Verlagshéuser in Deutschland (Herder, Kosel, Pustet), Frankreich (Mame) und Belgien
(Desclée De Brouwer). Obwohl diese Verlage sehr unterschiedlich sind, zeichnet sich ein
katholisches Verlagswesen ab, das sich von 1830 bis 1920 in drei Phasen entwickelt: die
Jahre bis 1860 waren vom allgemeinen religiésen «Revival» geprigt, darauf folgte bis 1890
eine Ultramontanisierung und anschliessend eine «Offnung». Eingebunden waren die ka-
tholischen Verlage aber immer in ein zunéchst regionales und dann ultramontanes kirchli-
ches Netzwerk. Was dies hinsichtlich der Handlungsspielrdume bedeutete, wird abschlie-
Bend am Beispiel der bischoflichen Approbationen flir Verlagswerke und der Reisen der
Verleger nach Rom und zum Papst konkretisiert.

Im Kapitel «Innenansichten: Familie, Unternehmenskultur, Politik (1800—1920)» geht es
um die Familie Benziger, welcher im 19. Jahrhundert der soziale Aufstieg von Krdmern zu
einer kapitalstarken und einflussreichen neuen lokalen Elite gelang. Dazu werden zunéchst
sozialisationsgeschichtliche Fragestellungen aufgenommen und politische Positionen der



Rezensionen — Comptes rendus 449

Verleger erortert; bei der Frage nach dem Verhéltnis zwischen Katholizismus und Unter-
nehmenskultur kommt auch der Streik von 1900 in den Blick.

Recht knapp werden im Kapitel «Kontinuititen und Zisuren im 20. Jahrhundert (1914—
1995)» die letzten Jahrzehnte der Verlagsgeschichte abgehandelt. Eine erste Zésur fiir das
international ausgerichtete Verlagsunternehmen war der Erste Weltkrieg; es bedurfte einer
Sanierung des Geschifts, und wéhrend der Krisenzeit konsolidierte sich die Stellung der Fa-
milie Bettschart. Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde nur noch an der Filiale K&ln festge-
halten. So entwickelte sich die Firma «von einem transnationalen katholischen Medienkon-
zern zu einem schweizerisch-katholischen Verlagsunternehmen» (334). SchlieBlich wandel-
te sich das Verlagsprogramm (1930-1970) und der Niedergang fiihrte zu einem jahen Ende
(1970-1995).

In einem Schlusskapitel werden flinf fiir die Katholizismusgeschichte wichtige Punkte
formuliert, welche iiber die Unternehmensgeschichte im engeren Sinn hinausreichen. Ein
Punkt betrifft das Verhiltnis des Katholizismus zur Moderne. Fiir Heinz Nauer ist der
Benziger Verlag ein Akteur der «religiosen Modernisierungy.

Diese Einschdtzung bedarf einer Differenzierung. Denn die Verlagsgeschichte zeigt klar,
dass Benziger das Volksmessbuch «Bomm» aus kommerziellen Interessen und nicht aus
einem Engagement fiir die liturgische Bewegung heraus verlegt hat. An der «katholischen
Kunstbewegung», die sich gleichzeitig mit der liturgischen Bewegung entwickelte, war
Benziger noch weniger interessiert. Nach einer historisierenden Zeit nahm die Malerei auch
in der Schweiz ab Mitte des 19. Jahrhunderts einen neuen Aufschwung. Die kirchliche
Kunst blieb aber noch lange hinter diesem Aufbruch zuriick. Um die Jahrhundertwende ent-
stand deshalb eine katholische Bewegung, die zu einer dsthetischen Gewissenserforschung
aufrief. So wurde noch 1927 im «Schweizerischen Jahrbuch fiir christliche Kunst» gefragt:
«Wie kann der Kirche und der religiésen Hauskunst zuriickgewonnen werden, was sie ehe-
dem in vollem Masse besessen, aber im Laufe der letzten 100 Jahre mehr und mehr verlo-
ren haben, die unmittelbare, wechselseitig befruchtende Verbindung mit den kiinstlerisch
lebendigen Kriften der Gegenwart?» Hitte ein verlegerischer Akteur der «religiosen Mo-
dernisierung» diese Bewegung, die sich um eine Gleichzeitigkeit von Gegenwartskunst und
religioser Kleinkunst bemiihte, nicht unterstiitzen miissen? Stattdessen lieB Benziger noch
lange banale und siiBliche Bilder herstellen, weil sie sich gut verkaufen lieBen. Die Herstel-
lung jedoch war technisch stets modern. Im Blick auf das gesamte Druckerei- und Verlags-
unternehmen kann so doch wohl nur von einer partiellen oder hinkenden Modernisierung
die Rede sein.

Stans Rolf Weibel

Thomas Metzger, Antisemitismus im Deutschschweizer Protestantismus 1870 bis 1950,
Berlin, Metropol Verlag, 2017, 654 S.

Religioser Judenfeindlichkeit wurde in der historischen Forschung wihrend des letzten
Jahrzehnts wenig Aufmerksamkeit geschenkt. Der untersuchte <moderne> Antisemitismus,
dessen Beginn man gemeinhin in die 1870er Jahre datiert, wurde als genuin nationalisti-
sches sowie antimodernistisches, in jedem Falle aber sékulares Phdnomen gelesen und un-
tersucht und damit klar vom vormodern-christlichen Antijudaismus abgegrenzt. Dabei
wurde nicht nur iibersehen, dass religioser Antijudaismus bis weit ins 20. Jahrhundert hin-
ein ein zentraler Pfeiler von Judenfeindlichkeit blieb, es wurden dadurch auch die religitsen



450 Rezensionen — Comptes rendus

Elemente im modernen Antisemitismus unterschédtzt. Diesen religiosen Antisemitismus
untersucht Thomas Metzger am Beispiel des Deutschschweizer Protestantismus von 1870
bis 1950. Seine These lautet dabei, dass es eine «partielle Kontinuitit zwischen dem auf
christlichtheologischen Pramissen fussenden Antijudaismus und der vor allem soziokultu-
rell, nationalistisch und rassistisch argumentierenden Judenfeindschaft» (97) gibt.

Von einem kulturgeschichtlichen Ansatz ausgehend wihlt Metzger als Methode die «qua-
litativ-hermeneutische Inhaltsanalyse» (58), mit deren Hilfe er antisemitische «Diskurse,
Topoi, Motive, Feindbilder, Semantiken und Argumentationsstrategien» (19) in Artikeln in
protestantischen Bekenntniszeitungen und -zeitschriften analysiert. Dabei stiitzt er sich auf
eine sehr breite Quellengrundlage; rund ein Dutzend protestantischer Zeitschriften werden
von ihm systematisch, eine grossere Anzahl weiterer Periodika punktuell und phasenweise
untersucht. Der lange Untersuchungszeitraum von iiber 80 Jahren ermdglicht aussagekrifti-
ge Einsichten in «Konjunkturen, Kontinuitédten und Transformationen» (19) antisemitischer
Topoi. Gegliedert ist dieser Zeitraum in fiinf Abschnitte, denen jeweils Schwankungen in
der Hiufigkeit antisemitischer Textproduktion entsprechen.

Weiterhin werden die empirischen Teile des Buches strukturiert durch die gesonderte Un-
tersuchung der verschiedenen religids-politischen Richtungen innerhalb des Deutsch-
schweizer Protestantismus. In den ersten Jahrzehnten verlief die wichtigste ideologische
Trennlinie vorrangig zwischen liberalen und konservativen («positiven») Strémungen. Nach
1900 trat die religids-soziale Bewegung hinzu, deren pragender Kopf Leonhard Ragaz war
und die der politischen Linken angehorte. In den Jahren der Zwischenkriegszeit traten zu-
dem die Dialektiker> unter der Fithrung von Karl Barth als Vertreter der Neo-Dogmatik
auf.

Schon zu Beginn der Untersuchung macht Metzger deutlich, dass Deutschland fiir den
Deutschschweizer Protestantismus als Referenzrahmen von zentraler Bedeutung war. Das
Deutsche Reich wurde als genuin protestantisches Land wahrgenommen, dem man sich
durch Sprache und Kultur eng verbunden fiihlte. Der Antisemitismus im deutschen Kaiser-
reich diente von Anfang an als «Katalysator» (289) fiir das eigene Stellen der <Judenfrage».

Die erste Hauptwelle antisemitischer Texte wurde daher mitausgeldst durch das Auftreten
des Berliner Hofpredigers Adolf Stoecker, der 1879 seine Karriere als antisemitischer Agi-
tator begann. Von konservativen Bléttern der Schweiz wurden seine Thesen dankbar aufge-
nommen, unterstiitzten sie doch ihre moderneskeptischen Ansichten, gerade in einem Staat
wie der Schweiz, wo der politische Liberalismus tonangebend war. Nicht anders als im
konservativ-katholischen Milieu wurden die Juden mit den wahrgenommenen Gefahren der
Moderne identifiziert. Das Postulieren der «Judenfrage> «galt als Erklérung fiir empfundene
Krisen nationaler, kultureller, gesellschaftlicher, sozialer, wirtschaftlicher oder auch religi6-
ser und moralischer Art.» (119) Die Beschreibung der jiidischen Religion als minderwertig,
iberlebt, blind und verstockt und der Juden als «Feinde des Christentums» erleichterte es
den Konservativen, die drohende Sidkularisierung jiidischem Wiihlen gegen christliche
Werte anzulasten. Die liberale Presse wurde in den Augen der Konservativen dergestalt zur
judischen Presse, Juden wurden generell mit Urbanisierung und Modermnitit in Verbindung
gebracht, die Welt der wirtschaftlichen Zirkulation galt als jiidisch beherrscht. Mit den Re-
volutionen in Russland ab 1905 war zudem der <jiidische Revolutionir» als Feindbild etab-
liert.

Von liberaler Seite wurden Stoeckers antisemitische Weltdeutungen zuriickhaltender rezi-
piert, allerdings stiess man sich eher an Stoeckers religiosem und politischem Konservatis-
mus als an dessen Antisemitismus. Dementsprechend zeigt Metzger auf, dass alle Zeitun-
gen, unabhéngig von ihrer politischen Richtung, jiidische Religion extrem negativ stereoty-



Rezensionen — Comptes rendus 451

pisierten. Zwar dusserten sich die konservativen Zeitungen héufiger antisemitisch, doch
sind auch bei den Liberalen zuweilen das Blutruf- und das Gottesmord-Motiv présent.
Zudem gehort auch zum liberalen Protestantismus ein christliches Superioritdtsdenken, das
sich in der Uberzeugung von der Riickstindigkeit und Versteinerung der jiidischen Religion
dusserte.

Wihrend in den Jahrzehnten um die Jahrhundertwende die antisemitische Textproduktion
in allen protestantischen Medien abebbte, forderte das «Krisenempfinden» in der Zwi-
schenkriegszeit antisemitische Erkldrungsversuche erneut. Verschworungstheoretisches
Denken war auf dem Vormarsch, auch die protestantischen Zeitungen bedienten sich aus
diesem Fundus. Interessant ist, dass so gut wie alle protestantischen Zeitungen noch bis zur
Machtiibernahme der Nationalsozialisten entschieden deutschfreundlich eingestellt waren
und Deutschland als Opfer der Entente-Méchte sahen. Vor diesem Hintergrund wurde sogar
die Machtiibergabe an Hitler zuerst durchaus als positive Entwicklung betrachtet, die
Deutschland ein nationales Wiedererblithen bringen konnte. Die erste Zeit ab 1933 brachte
gar eine nochmalige Zunahme an antisemitischen Artikeln.

Die Analyse der Reaktionen der protestantischen Zeitungen auf den Nazi-Antisemitismus
gehort zu den interessantesten Teilen des Buches. Wihrend in liberalen Publikationen anti-
semitische Argumentationen allméhlich verschwanden, setzte auf konservativer Seite eine
«Sakralisierung» (500) der «Judenfrage> ein. Erkldrungen, die die Judenverfolgung der Na-
tionalsozialisten religiés deuteten und iiberhaupt theologische Reflexionen iiber die Rolle
der Juden in der Welt nahmen markant zu (was auch mit dem Erstarken der dialektischen
Schule zu tun hatte). Da jedoch alle diese Erklarungsversuche aus exklusiv christlicher Per-
spektive formuliert waren und die Juden somit ausschliesslich als Funktionstréiger im christ-
lichen Heilsplan betrachtet wurden, konnte ein genuines Verstdndnis fiir die jlidische Tra-
godie innerhalb der protestantischen Konfessionspublizistik kaum entstehen. Selbst Leon-
hard Ragaz (Religi6s-Soziale) konnte in der Verfolgung der Juden durch die Nazis nur die
«Peitsche Gottes» am Werk sehen, die die Juden aus ihrer «Verweltlichung» und Assimila-
tion zu ihrem eigentlichen (hoheren) Ziel zuriicktreibe, ndmlich, das abgesonderte Volk der
Vorsehung zu sein und zu bleiben. (516) Theologische Primissen konnten so, wie Metzger
schreibt, «den Blick auf den Antisemitismus triiben und ein tieferes Empfinden fiir das von
den Juden erlittene Leid beeintrachtigen, ja verunmdglichen.» (476)

Das Ende des Zweiten Weltkriegs und das Bekanntwerden der Dimensionen der Nazi-
Verbrechen tabuisierten antisemitische Ausserungen bis zu einem gewissen Grade, und
vereinzelt wurde in den Jahren nach 1945 gar eigenes antisemitisches Verhalten reflektiert,
wenn auch Stimmen, die die Shoah jiidischem Verhalten anlasteten nicht ganz verstumm-
ten. Zudem wurde der neugegriindete Staat Israel in diesen Jahren zum Adressaten von
feindseligen Zuschreibungen, die man zuvor an die Adresse der Juden gerichtete hatte.

Fazit: Trotz der grossen Menge an behandelten (Unter-)Themen gelingt es dem Buch,
fundierte Einblicke in die protestantische Haltung zu Juden und zum Antisemitismus zu
vermitteln. Dies vor allem deshalb, weil es theoretische Versiertheit mit einer empirischen
Sorgfalt verbindet, die die herangezogenen Texte hermeneutisch ernst nimmt und in ihrem
argumentativen Eigengewicht nachzeichnet und analysiert. Diese genaue Vorgehensweise
entschédigt auch fiir gewisse Redundanzen in dem fast 600-seitigen Text. Klar bleibt nach
der Lektiire des Textes jedenfalls, dass der Antijudaismus, dessen Topoi sich auch im mo-
dernen Antisemitismus niederschlugen, noch bis in die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg
ein «zentrales Element christlicher Identititskonstruktion» (135) war und blieb.

Basel Patrik Siiess



452 Rezensionen — Comptes rendus

Heidi Bossard-Borner, Vom Kulturkampf zur Belle Epoque. Der Kanton Luzern 1875 bis
1914 (Luzerner Historische Verdffentlichungen 46, herausgegeben vom Staatsarchiv des
Kantons Luzern und vom Stadtarchiv Luzern), Redaktion: André Heinzer. Bearbeitet und
publiziert im Rahmen der Geschichte des Kantons Luzern, herausgegeben im Auftrag des
Regierungsrates des Kantons Luzern, Schwabe Verlag, Basel 2017, 540 S.

Der ehemalige Staatsarchivar des Kantons Luzern, Fritz Glauser (1932-2015), entwickelte
in den 1980er Jahren die Vision einer Kantonsgeschichte des 19. Jhdts. Er gewann Frau
Heidi Bossard-Borner, dieses Langzeitprojekt anzupacken. In drei Bénden hat sie dieses ge-
waltige Werk geschaffen: Im ersten Band «Im Bann der Revolution» schildert sie Schicksa-
le des Kantons Luzern von 1798-1831/50 (erschienen 1998); der zweite Band widmet sich
in zwei Teilbénden der Periode von 1831 bis 1875 (erschienen 2008). Ende 2017 erschien
der dritte Teil der Kantonsgeschichte, der bis 1914 reicht und mit dem Ausbruch des Ersten
Weltkrieges endet.

Seit 1848 ist die Luzerner Politik auf sich selbst und ihre beschrinkten Kompetenzen zu-
riickgeworfen. Einzig im Streit um die Lehrschwestern von Ruswil und Buttisholz gingen
nochmals wichtige Impulse auf die eidgendssische Politik. Diese Dorfstreitigkeiten lieferten
den unmittelbaren Anlass fiir jene schulpolitische Offensive des Bundes, die in der Schul-
vogt-Abstimmung (Schaffung eines eidgendssischen Erziehungssekretirs) von 1882 klig-
lich scheitern sollte. Wann immer Konservative und Liberale im 19. Jhdt. sich zu profi-
lieren suchten, stand das Verhéltnis zur katholischen Kirche im Mittelpunkt. Die Konserva-
tiven sahen sich als Hiiter der katholischen Identitit des Kantons, die Liberalen wussten
sich der Aufkldrung verpflichtet. Sie propagierten die Sékularisierung von Staat und Gesell-
schaft und verbanden die Doktrin vom weltanschaulich-neutralen Staat nicht selten mit ei-
nem aggressiven Antiklerikalismus. Die Kontroversen um das Vatikanum [ und die pépstli-
che Unfehlbarkeit hinterliessen im Kanton ihre Spuren. Die Ménner, die auf schweizeri-
scher Ebene an vorderster Front bei der Griindung der christkatholischen Kirche beteiligt
waren, gehorten an ihrem Luzerner Wohnort noch ein Jahrzehnt der rémisch-katholischen
Kirchgemeinde an. Infolge des luzernischen Gesetzes iiber die Kollaturrechte (Herbst 1872)
konnten die Kirchgemeinden zwar das Recht zur Wahl bzw. Nominierung des Pfarrers er-
werben; sie hatten aber keine Befugnis, amtierende Pfarrer zu entlassen, wie dies 1873 in
Olten geschah. Die einzigen zwei Geistlichen in Luzern, die ihre Ablehnung der Konzilsbe-
schliisse offen deklarierten, der ehemalige Strathauspfarrer Johann B. Egli und Prof. Eduard
Herzog, verliessen den Kanton, um sich einem neuen Wirkungskreis zu widmen.

Es gab in der Stadt Luzern eine echte christkatholische Bewegung. 1874 gelang es ihr, die
Verwaltung der Kirchgemeinde Luzern zu {ibernehmen. Allerdings iibte der Stadtpfarrer
einen fortdauernden Widerstand aus. Das Kollaturrecht fiir den Stadtpfarrer (Leutpriester)
war mit dem Hofstift verbunden. Eine Anderung des Status war nur mit dem Einverstéindnis
des Bischofs méglich. Der Versuch, die Luzerner Kirchgemeinde von innen her in christka-
tholischem Sinne umzupolen, scheiterte endgiiltig. Dank dem klugen und vornehmen
Stadtpfarrer Niklaus Schiirch, «ein milder, guter Herr wie wenige», tiberstanden Kirchge-
meinde und Pfarrei Luzern die Herrschaft des christkatholischen Kirchenrates 1874—1879.
1879 wurde die christkatholische Mehrheit des Kirchenrates abgewéhlt. 1883 kam es zur
Griindung der Christkatholischen Genossenschaft der Stadt Luzern. Die Ablehnung der
Beniitzung der Mariahilfkirche durch die Christkatholiken um die Mitte der 1880er Jahre
und der Bau einer eigenen Kirche an der Museggstrasse beendeten den Kulturkampf.



Rezensionen — Comptes rendus 453

Uberragende Figur in der Luzerner Politik in den siebziger und achtziger Jahren war Philipp
Anton von Segesser, der nach dem Machtwechsel 1871 den Kanton iiberlegen und klug aus
den Verwicklungen heraushalten konnte.

Die Luzerner Landwirtschaft hatte seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts einen massiven
Modernisierungsschub erlebt. Die Bauern hatten durch die Ablésung der Feudallasten und
durch die Privatisierung der Allmenden schon friith ihre Produktion diversifiziert. Der Vieh-
und Milchwirtschaft, die einst vor allem in den Voralpen betrieben worden war, kam als
Ergénzung und Alternative zum dominierenden Getreidebau auch in den Ackerbaugebieten
des Mittellandes eine immer wichtigere Rolle zu. Neben dem starken Agrarsektor spielte
der zweite Erwerbssektor mit dem produzierenden Gewerbe und der Industrie eine eher
untergeordnete Rolle. Seit den 1850er Jahren erhielt der Fremdenverkehr durch die Anbin-
dung Luzerns an das internationale Eisenbahnnetz immer grossere Bedeutung. 1864 setzte
ein eigentlicher Hotelboom ein. Im Frithjahr 1873 bekam Luzern die massiven Kurseinbrii-
che an der Wiener Bérse zu spiiren. Der industrielle Sektor wurde von den Turbulenzen an
den internationalen Borsen erfasst. Die Industriebetriebe reduzierten die Arbeitszeit, es
fehlten plotzlich die Aufirdge. Spektakuldre Konkurse in der Hotelbranche beunruhigten
den Fremdenverkehr. Mit einiger Verspitung erreichte die Krise auch die Landwirtschaft.
Nach ungeféhr zehn Jahren zeichnete sich ein Ende der Krise ab. Wichtige Impulse kamen
ab 1883 von der Gotthardbahn, obschon Luzern erst 1897 einen direkten Anschluss an die
internationale Linie erhielt. In der Stadt Luzern erholte sich der Fremdenverkehr. Préchtige
Bauten entstanden: Das Hotel National (Oberst Max Alphons Pfyffer), Giitsch-Hotel mit
Giitsch-Standseilbahn (Wirt Ignaz Businger), Hauptpost, Gebdude der Gotthardbahndirek-
tion, Kantonsschule, Obergericht. Ab 1896 stand der neue Bahnhof, auf der rechten Seesei-
te wuchsen das Luxushotel Palace und der Kursaal aus dem Boden. In der Altstadt selber
entstanden Warenhduser (Nordmann, Knopf), Uhrengeschéfte und Antiquititenhandel etc.
Kurz eine aufblithende Touristenmetropole.

Auf dem Boden des Kantons entstanden bald verschiedene Eisenbahnlinien, die auf Lu-
zern hinzielten: Ziirich-Luzern, Basel-Luzern, Bern-Luzern, Seetalbahn, Huttwil-Willisau-
Wolhusenbahn, Sursee-Triengen, Gotthardbahn. Luzern hatte innert dreissig Jahren all
diese Grundlagen gelegt, dass der Tourismus gedeihen konnte. Der wirtschaftliche Moder-
nisierungsschub des spéten 19. Jhdts. l6ste erhebliche soziale Spannungen aus; im Gefolge
der Industrialisierung und der Expansion des Bausektors entstand eine Arbeiterschaft, die
eine Art von Klassenbewusstsein entwickelte. Auf politischer Ebene entstand eine sozial-
demokratische Partei, wihrend sich im beruflichen Umfeld die Griindung der Gewerkschaf-
ten vollzog. Brennpunkt der Streiks lag in der Region Luzern. Zwischen 1880 und 1914
fanden mehr als 70 Streiks in der Hauptstadt und in ihren industrialisierten Vorortsgemein-
den statt. Auf der Landschaft blieb es bei vereinzelten kleineren Vorkommnissen. Beson-
ders aktiv in der Arbeiterbewegung zeigten sich die Italiener. Flugblétter in italienischer
Sprache aus dem Jahre 1897 riefen zum Streik auf. Der Kanton genehmigte einen Kredit
von Fr. 7'000.- zur Deckung des Militdreinsatzes. Polizeikrédfte und Dragoner mit gezoge-
nem S#bel wurden eingesetzt, um die Ordnung wieder herzustellen. Auch im 20. Jahrhun-
dert nahm die Zahl der Arbeitskémpfe zu. Der erste Arbeitskonflikt entstand aus einer
spontanen Aktion von 120 Spinnerinnen der von Moos’schen Schappefabrik in Reussbiihl.
Diese wehrten sich, dass ihnen wegen des schlechten Geschiftsganges der Lohn ohne Ein-
haltung der gesetzlichen Fristen gekiirzt worden war.

Der konservative Regierungsrat Heinrich Walther versuchte immer wieder bei Arbeits-
kdmpfen zu intervenieren. 1904 entstanden auch in der Innerschweiz christlich-soziale
Gewerkschaften, die sich nicht am marxistischen Konzept des Klassenkampfes orientierten,



454 Rezensionen — Comptes rendus

sondern im Sinne der pépstlichen Sozialenzyklika Rerum novarum von 1891 auf den Aus-
gleich zwischen den Sténden und Interessen ausgerichtet waren.

Meggen Alois Steiner

Klaus Schatz, Geschichte der Schweizer Jesuiten (1947—1983) (Geschichte der deutschen
Jesuiten, Band VI), Miinster, Aschendorff Verlag, 2017, 378 S.

Im Standardwerk «Geschichte der deutschen Jesuiten 1814—1983» ist auch die Geschichte
der Schweizer Jesuiten bis 1947 behandelt. Damals wurde aus der «Missio Helvetica» eine
unabhéngige Vizeprovinz, die im Gefolge der 33. Generalkongregation ab 1983 als Provinz
gilt. Als Ergénzungsband des Standardwerks liegt nun auch die Geschichte der Schweizer
Vizeprovinz der Jahre 1947 bis 1983 vor. In wenigen Jahren, voraussichtlich am 27. April
2021, wird die Schweizer Provinz mit weiteren Provinzen in die «Zentraleuropéische Pro-
vinz» aufgehen; dann werden die Schweizer Jesuiten auch organisatorisch wieder Teil einer
groBBeren Gemeinschaft sein. Verfasser auch des Ergidnzungsbandes ist der Verfasser des
Gesamtwerks, P. Klaus Schatz, emeritierter Professor fiir Kirchengeschichte an der Philo-
sophisch-Theologischen Hochschule Sankt Georgen in Frankfurt am Main.

Das 1. Kapitel bietet einen dichten Uberblick von der Griindung der Vizeprovinz 1947,
ihrer auch finanziellen Situation zur damaligen Zeit sowie ihrer allgemeinen Entwicklung
entlang den Amtszeiten ihrer Provinzidle bis in die Amtszeit von Stefan Bamberger (1981—
1987) hinein. Die anschlieBenden acht Kapitel gehen der Geschichte wichtiger Themen,
nachhaltiger Vorgénge und entscheidender Entwicklungen nach. So zeichnet das 2. Kapitel
die Handhabung des Jesuitenartikels der Bundesverfassung und seine Abschaffung im Jahr
1973 nach und zeigt so auch auf, wie dieser diskriminierende Verfassungsartikel mehr sym-
bolische als praktische Bedeutung hatte. Als er noch galt, waren zu keinem Zeitpunkt und
in keinem Kanton die staatlichen Behorden je ernsthaft willens und imstande, das «Jesui-
tenverbot» «auch in seiner milderen Interpretation konsequent und im ganzen Umfang
durchzusetzen» (18). Selbst der Ziircher Jesuiten-Streit in den Jahren 1952/53 ist wohl nur
als Spétfolge des gesamtschweizerisch konfessionell gereizten Klimas zwischen 1942 und
1950 verstdndlich. Und nach der Volksabstimmung énderte sich auch die Tétigkeit der
Schweizer Jesuiten nicht: «man kann praktisch keine Arbeiten aufzeigen, die nachher iiber-
nommen wurden und vorher nicht moglich waren» (56). Eine Nebenfolge war allerdings,
wie im 5. Kapitel dargelegt wird, die Moglichkeit, Feldkirch aufzugeben.

Im kurzen 3. Kapitel geht es um den Ordensnachwuchs, seine Einfiihrung in das Ordens-
leben im Noviziat und die anschlieBende philosophisch-theologische Ausbildung. Die Pro-
vinz besal} bis 1966 ein eigenes Noviziat, ihre Kleinheit brachte jedoch mit sich, dass die
philosophischen und theologischen Studien in anderen Provinzen erfolgen mussten. Bis
1945 hatte die Missio Helvetica ihr Noviziat im liechtensteinischen Balzers, dann kurz in
Freiburg und ab 1946 in Rue. 1958 konnte der Neubau von Notre-Dame-de-la-Route in
Villars-sur-Glane bezogen werden. Von 1946 bis 2014 haben in der Provinz 132 das Novi-
ziat vollendet und die ersten Geliibde abgelegt. Bei den ab 1960 Eingetretenen ist der Anteil
jener, die den Orden spiter verlassen haben, dann aber dramatisch angestiegen (72).

Im umfangreichen 4. Kapitel werden die Hauser, Werke und Aktivititen in der Schweiz
dargestellt, wobei die Konflikte erst in einem spéteren Kapitel, dafiir eingehend zur Sprache
kommen. GréBere Werke in der behandelten Zeit waren in Basel das Borromédum und das
Akademikerhaus, in Ziirich das Akademikerhaus und das Apologetische Institut mit der



Rezensionen — Comptes rendus 455

Zeitschrift «Orientierung» und im zugerischen Bad Schénbrunn das Exerzitienhaus, bei
seiner Griindung 1929 das einzige Exerzitienhaus der Schweiz. Niederlassungen mit kom-
plizierten Geschichten gab es in Bern mit dem Aki fiir die Studentenseelsorge, in Locarno
und Lugano, in Biel und Freiburg; Einzelposten gab es namentlich im Wallis, aber auch an
anderen Orten in der Schweiz. Zu den wichtigen Werken in Genf gehoren Saint-Boniface
mit der Arbeit fiir die deutschsprechende Gemeinde und das Schriftstellerhaus mit der Zeit-
schrift «Choisir». Ende 2017 musste das auf der Bibliothek von «Choisir» aufgebaute
«Centre de formation et de documentation religieuse» (Cedofor) leider schlieBen.

Das 5. Kapitel ist dem seinerzeit groBten gemeinsamen Werk der Schweizer Jesuiten, dem
Gymnasium Stella Matutina und dem Exerzitienhaus in Feldkirch bzw. Tisis gewidmet. Die
Wiedererdffnung nach dem Krieg 1947 war umsténdehalber schwierig und die SchlieBung
1979 schmerzhaft, aber auch aus heutiger Sicht unumgénglich. Der Verfasser stellt zunéchst
die dufere und innere Entwicklung der Schule dar, das Fithrungspersonal, den Lehrkorper,
Unterricht und Erziehung. In Exkursen skizziert er dabei den Konfliktpunkt des obligatori-
schen tédglichen Messbesuches der Internatsschiiler sowie die Frage korperlicher Strafen
und Beriihrungen (Regula tactus). Eingehend erarbeitet er aus den Quellen die Diskussion
um den Fortbestand von Schule und Exerzitienhaus und den Weg der Entscheidung zur
SchlieBung. Auf diesem Weg griff auch ein aus Alt-Schiilern, Laienlehrern und Eltern ge-
bildetes «Aktionskomitee zur Erhaltung der Stella Matutina» in die Diskussion ein. Sein
Vorschlag, fiir die Schule einen Trégerverein zu griinden, konnte nicht iiberzeugen, weil das
Aktionskomitee eine Jesuitenschule wollte, die Schweizer Jesuiten selber wegen Personal-
knappheit eine solche Schule nicht mehr fithren wollten, zumal Stella Matutina zu einer
Vorarlberger Regionalschule geworden war. Um in Feldkirch eine Bleibe zu haben, wurde
eine kleine Seelsorgs- und Altersresidenz gebaut, die im Jahr 2003 auch aufgegeben wurde.

Mehrere Patres und Briider der Schweizer Jesuitenprovinz waren auBerhalb der Provinz in
verschiedenen Landern und in unterschiedlichen Arbeitsgebieten tétig. Eine gréBere Gruppe
war, wie im 6. Kapitel ausgefiihrt wird, in einem missionarischen Einsatz in Indien. Aller-
dings erhielt die Schweizer Provinz bei der Trennung von der Oberdeutschen Provinz kein
eigenes Missionsgebiet, entsandte jedoch weiterhin Missionare in die Puna-Mission; ein-
zelne Patres und Briider arbeiteten zudem in andern Missionsgebieten. Fiir die Breite dieser
Einsétze konnen drei Patres stehen: In Schweden P. Hermann Seiler, der mit der Zeitschrift
«Signum» die Pridsenz der katholischen Kirche im intellektuellen Diskurs des Landes be-
griindete, in Italien P. Peter Henrici als Philosophieprofessor an der Gregoriana und in Bo-
livien P. Hans Roth, der die alten Jesuitenkirchen in den ehemaligen Chiquitos-Reduktio-
nen restaurierte.

Im 7. Kapitel geht es um Regeln, Normen und Vorschriften des Lebens in der Gemein-
schaft, welche 1965 in einen Umbruch gerieten. Dabei lebten die Schweizer Jesuiten, so P.
Peter Henrici in einem Bericht 1970, aus Riicksicht auf das «Jesuitenverbot» in offeneren
Kommunititen mit freieren Formen, was den Ubergang zu «nachkonziliaren» Lebensfor-
men kaum spiirbar werden lieB3.

Die beiden letzten Kapitel behandeln Konflikte einerseits zwischen profilierten Jesuiten
und der Gesellschaft Jesu und anderseits zwischen namentlich den Jesuitenzeitschriften
«Orientierung» und «Choisir» auf der einen und den bischoflichen und rémischen Autorité-
ten auf der anderen Seite. Bei den im 8. Kapitel dargelegten Fillen einer Trennung von der
Gesellschaft Jesu geht es eigentlich immer um eine verloren gegangene Passung zwischen
einer eigenstdndigen oder auch eigenwilligen Personlichkeit und einem verstdndlichen
Anspruch der Gemeinschaft. So glaubte Hans Urs von Balthasar, seine letzten Geliibde
nicht ohne Bedingung ablegen zu kénnen. Bei anderen Personalkonflikten konnten die



456 Rezensionen — Comptes rendus

unterschiedlichen oder auch gegensitzlichen Vorstellungen und Erwartungen an die kon-
krete Tatigkeit nicht geklart werden. Bei der Darstellung der Konflikte um Personen, na-
mentlich der Behandlung des «Problems» Adrienne von Speyr, hat der kritische Professor
Schatz hie und da dem vornehmen und diskreten Pater Schatz das Wort iiberlassen (Iso
Baumer, Hans Urs von Balthasar und die kirchliche Biicherzensur, in: Zeitschrift fiir katho-
lische Theologie 129 [2007] 207-235).

Die im 9. Kapitel dargestellten kirchlichen Konflikte fithren mitten in die Polarisierungen
wihrend und vor allem nach dem Konzil, wobei die Zeit vor dem Konzil — Stichwort:
«Humani generis» — keineswegs konfliktfrei war. Zentral in die Konflikte involviert waren
namentlich die beiden Jesuitenzeitschriften «Orientierung» und «Choisir». Beide, vor allem
aber die «Orientierung», wollten fragende und suchende Menschen begleiten. Deshalb
konnten sie kritischen Fragen nicht ausweichen, was journalistisches Arbeiten und nicht
Offentlichkeitsarbeit fiir die Kirchenleitung verlangte. In den Streit um Positionen gerieten
auch weitere Jesuiten, wenn sie sich zu rémischen Verlautbarungen und Eingriffen duBer-
ten. Konkretisiert wird dies am Beispiel des Lehrentzugs von Hans Kiing 1979 und des Ein-
griffs Johannes Pauls II. in die Gesellschaft Jesu 1981. Manche Patres, so der Provinzial P.
Stefan Bamberger 1982, «sehen grofe Schwierigkeiten, dem modernen Menschen die Sen-
dung der Kirche verstindlich zu machen, wenn sie die Haltung der Kirche selbst nicht auch,
wo es notwendig ist, kritisch befragen diirfen» (274).

Der Anhang bietet, was von einem wissenschaftlichen Werk zu erwarten ist. Besonders
hilfreich ist das Verzeichnis der Lebensdaten aller Mitglieder der Schweizer Vizeprovinz
und Provinz sowie der Jesuiten anderer Provinzen, die l4ngere Zeit in der Provinz gearbeitet
haben.

Der vorliegende Schweizer Band versteht sich «im engsten Anschluss an die deutsche
Jesuitengeschichte» (XI). Er verzichtet deshalb auf ein Glossar mit Grundinformationen
iiber jesuitische Begriffe und Institutionen, bietet anderseits aber ein Glossar mit schweize-
rischen politischen Begriffen und Institutionen. Im Text selber ist bei der Nennung von
Parteien S. 48 leider nicht klar, dass es sich bei der fiir 1972 angefiihrten CVP (richtiger-
weise: Christlichdemokratische Volkspartei) und der fiir 1967 angefiihrten Konservativ-
Christlichsozialen, richtigerweise ebenfalls: Volkspartei, um die gleiche Partei handelt, die
1970 einen Namenswechsel vorgenommen hatte. Auch sonst sind Schweizer Eigenheiten
nicht immer ganz klar formuliert. So waren die vom oben genannten P. Hermann Seiler in
Bad Schonbrunn durchgefiihrten «Laientheologischen Studienwochen» wie die «Laientheo-
logischen Kurse» Angebote der theologischen Erwachsenenbildung und nicht Fortbil-
dungskurse fiir Laien mit Theologiestudium. Das sind indes Kleinigkeiten angesichts der
beeindruckenden Fiille verarbeiteter Quellen.

Stans Rolf Weibel



Rezensionen — Comptes rendus 457

V. Transversale Themen
Zwischenrdume: Religion, Psychologie, Esoterik

Klaus von Stosch/Sabine Schmitz/Michael Hofmann (Hg.), Kultur und Religion. Eine
interdisziplindre Bestandesaufnahme, Bielefeld, transcript Verlag, 2016, 177 S.

Gegenstand der Rezension ist ein Sammelband, der Ergebnisse einer interdisziplindren
Ringvorlesung der Fakultit fiir Kulturwissenschaften an der Universitét Paderborn présen-
tiert. Die Beitragssammlung ist ediert und eingeleitet von den Paderborner Professorinnen
und Professoren K. von Stosch, Professor fiir Systematische Theologie, S. Schmitz, Profes-
sorin fiir spanische und franzdsische Literatur- und Kulturwissenschaft, und M. Hofmann,
Professor fiir Neuere deutsche Literaturwissenschaft und Literaturdidaktik. Die Herausge-
benden fiihren in die Begriffslandschaft des interdisziplindren Dialogs ein: Wéhrend Kultur
tibergreifend das Gefiiss von Ideen, Praktiken und Errungenschaften einer Gemeinschaft
darstellt, bezieht sich Religion im Spezifischen auf ihren spirituellen Glauben und ihre spi-
rituelle Praxis. Kultur und Religion stehen insofern in einem Wechselverhéltnis, als Religi-
on «als Kulturen inhérentes Symbolsystem» (7) verstanden werden kann. Beiden Phéno-
menen liegt derselbe auf der kritischen Herangehensweise der biblischen Exegese beruhen-
de Methodenapparat zu Grunde.

Es ist die gemeinsame historisch-kritische Tradition, die den dialogischen Aufbau des
Werks rechtfertigt. Es gliedert sich in vier kulturwissenschaftliche und zwei theologische
Untersuchungen von arrivierten Wissenschaftler/Innen, die jeweils von Nachwuchswissen-
schaftler/Innen aus der je anderen Disziplin in Form einer Replik hinterfragt werden.

Der Beitrag von M. Hofmann (13-35) analysiert G. Grass’ Blechtrommel und S. Rushdies
Satanische Verse vor dem Hintergrund einer Diskussion iiber literarische Religionskritik
und Blasphemie. Es wird untersucht, wie Grass und Rushdie Einwénde an die Religion als
Ergebnis schmerzhafter menschlicher Erfahrungen literarisch gestalten. Hofmanns Anlie-
gen ist, dass die Theologie priifende Fragen der Literatur in ihrer Eigenstéindigkeit ernst
nimmt, ohne sie als Teil des Theodizee-Problems theologisch einzuordnen. Einige Stellen
in der Argumentation fithren dazu, dass zeitgemisse westliche Normen wie <Pluralisie-
rung», (Hybridisierung), «Globalisierung> und Werte wie «Freiheit des Individuums und der
Meinungsdusserungen» verabsolutiert werden (14, 17, 27). Dies ist auf mangelnde Begriffs-
bestimmung und Generalisierung zuriickzufiihren. So kann in Anbetracht zunehmender
Kontrolle medialer Informationsfliisse durch Medienkonzentration und Algorithmen nicht
von einer «globalisierten Mediengesellschaft» gesprochen werden, die «eine ausgeprégte
Koexistenz unterschiedlicher Traditionen, Weltvorstellungen und normativer Systeme»
zuldsst (16). Auch ist die «postkoloniale globalisierte Weltgesellschaft» (13), vor welcher
Religionen wie der Islam erst im Begriff sind, «gleichwertige Partner» (27) zu werden, eine
Abstraktion, die nichts Konkretes iiber heutige internationale soziale Strukturen aussagt.

A. Langenfeld geht in der Replik (37—46) ergiebig und differenziert der Frage einer theo-
logischen Vereinnahmung von Texten nach. Er unterstiitzt Hofmanns Forderung nach
theologischer Toleranz gegeniiber einer autonomen literarischen Religionskritik (38—41).
Jedoch zweifelt er, ob ein solches Sich-Zuriickziehen auf die Ebene formaler Anerkennung
den Disziplinen einen normativen Konflikt der Interpretationen erlauben wiirde, der offene
Kritik méglich macht (41-46).



458 Rezensionen — Comptes rendus

Der reichhaltige Beitrag von N. O. Eke (47-68) widmet sich beginnend mit den Werken
von W. Fritsch und P. Roth «dem Religiésen als Paradigma» in der Gegenwartsliteratur
nach den Systemtransformationen von 1989/90 und dem 11. September 2001. Ausgehend
von C. G. Jungs Traum- und Archetypenlehre konzipieren beide Autoren das Religitse als
Spiritualitéit jenseits von Glaubensbewegungen. Die von J. Habermas formulierte «Stunde
des religiosen Kitsches» (55), die sich auf eine mit den Terroranschlégen einsetzende Redi-
vinisierung bezieht, findet als religious turn Einzug in die Kulturwissenschaften. Der
ethisch-religios motivierte Terrorismus 15st politische Krifte im Vorantreiben der Globali-
sierungsprozesse ab. Eke zeigt anhand weiterer Beispiele, dass der religious turn nicht einen
Wiedereintritt des Glaubens in sdkulare Gesellschaften bedeutet, sondern vielmehr eine
«anhaltende Verfligbarkeit religidser Narrative, fiir die Praxis eines (ironischen) Spiels des
Zitierens und Profanierens religioser Bedeutungsmuster» (60).

Die Replik (69-79) von A. Strotmann konzentriert sich auf die von Roth literarisch gestal-
tete «Erfahrungsmoglichkeit des Transzendenten» (48, 70). Er analysiert sie mittels zweier
Kunstgriffe, die eine Subjektivierung des Religitsen erlauben, ohne Rekurs auf Gott zu
nehmen: «Offenbarungy (70f.) und «epiphany» (71-78) ermdoglichen eine «politische Re-
kodierung» (78f.), d. h. eine Wahrnehmung jenseits ideologischer Bezugssysteme.

M. Ténnies’ Beitrag (81-96) evaluiert religiése Tendenzen im zeitgendssischen britischen
Drama seit 1990. Eine Analyse dreier Stiicke zeigt Tendenzen starker Kritik an Religion in
institutionellen und persénlichen Kontexten (81, 85, 91, 95f.). Im Rampenlicht stehen nicht
mehr nur die anglikanische Kirche (82—85), sondern auch nicht-christliche Religionen (91—
95) und vom Kolonialismus geprégte interreligiose Konflikte (85-90).

In der Replik (97—-103) argumentiert S. Niepert-Rumel mit Blick auf die «Theologie des
Zweifelns» im britischen Drama, dass Unsicherheit auch positiv als biblischer Ansatz
gelesen werden kann. Den Nachweis erbringen Momente in der Heiligen Schrift und kriti-
sche Uberlegungen in der Theologie P. Tillichs (101-103).

Die Beitrége von S. Schmitz/R. Karaca (105-131) und N. Tietze (133—142) sind der Ge-
schichte des Islam und muslimischen Identititen in Frankreich gewidmet. Schmitz und
Karaca untersuchen die Modellierung der historischen, sozialen und politischen Entwick-
lungen der muslimischen Einwanderung in Frankreich. Es handelt sich um eine romanisti-
sche Pionierarbeit im deutschsprachigen Raum. Auf der Basis eigener Fallstudien umreisst
Tietze aus dem Spannungsfeld von Laizismus und Islam entstandene muslimische Zugeho-
rigkeitskonstruktionen (136-140), die in sechs Handlungsprinzipien miinden (140-142).
Unklar bleibt, inwieweit diese deutschsprachigen Ansétze mit franzdsischer Forschung in
Dialog treten werden.

Der Beitrag von K. von Stosch (143—156) diskutiert im Rekurs auf Fragen des Theologen
P. Tillich die wechselseitige Verwiesenheit von Kultur und Religion. Tillichs Offenba-
rungsdenken dient als Anstoss zur Aufhebung des Gegensatzes von Kultur und Religion.
Anhand einer Darstellung von Boticelli wird der Nachweis erbracht, dass Kultur mittels
Kunst &sthetische Erfahrungen der Offenbarung erzeugen kann. Von Stosch argumentiert
stichhaltig, dass Tillich somit eine theologische Legitimitit fiir autonome Kulturwissen-
schaften schafft.

In der Replik (157-161) geht H. Mohagheghi auf das diskutierte Beispiel eines Offenba-
rungserlebnisses durch die Kunst von Boticelli ein, iiberraschenderweise aber ohne die
muslimische Unabbildbarkeit des Géttlichen anzusprechen (157-160). Zu Recht weist Mo-
hagheghi auf eine Reduktion der Religion auf kulturelle Empfindsamkeit in der Kulturtheo-
logie Tillichs hin (160f.).



Rezensionen — Comptes rendus 459

Abschliessend ergénzt J. Schmidt in einer fortschrittlichen Verhéltnisbestimmung von
Religion, Kultur und Moral (163—173) Kants rational explizierbarer Sinn von Religion
durch Wittgensteins Bildwelt religioser Tradition.

Der besprochene Sammelband ist nicht nur interdisziplindr Forschenden in den Human-
wissenschaften zu empfehlen, sondern auch einem interessierten Laienpublikum. Unaus-
gewogenheiten in der argumentativen Stirke der einzelnen Beitréige sind der Qualitéit der
Edition im Ganzen nicht abtréglich, da durch das Frage- und Antwortschema kritische
Themen im Spannungsfeld zwischen Kultur und Religion grenziiberschreitend diskutiert
werden.

Oxford Sophia Moésch

Cherstin M. Lyon/Elisabeth M. Nix/Rebecca K. Shrum, /ntroduction to Public History.
Interpreting the Past, Engaging Audiences, Lanham, Rowman & Littlefield, 2017, 200 S.

Introduction to Public History ist ein Buch fiir «public history educators» und ihre «under-
graduate or graduate students» (IX) aber auch fiir «consumers of history» (X). Dieses
«foundational textbook for public history» (Cover) schliesst sich an die ebenfalls auf den
englischsprachigen Raum ausgerichteten Uberblickswerke von Faye Sayers und Thomas
Cauvin. Sayer und Cauvin sehen einen engen Bezug zwischen geschichtswissenschaftlicher
Forschung und Lehre sowie Praxis und Offentlichkeit. Wahrend Sayer einen umfassenden
Uberblick iiber die Praxis geben, aber auch Ideen fiir kiinftige methodische Ansitze anbie-
ten mochte, liegt es Cauvin an einer Neubewertung der traditionellen Rolle der Historiker
sowie ihrer Beziehungen zu der Vielzahl von Akteuren, die an der Produktion historischer
Erzéhlungen beteiligt sind. Cherstin M. Lyon (Professor of History, California State Uni-
versity, San Bernadino), Elisabeth M. Nix (Professor of legal, ethical and historical Studies,
University of Baltimore) und Rebecca K. Shrum (Assistant Professor of History, Indiana-
Pirdue University Indianapolis) verweben bewusst Theorie mit Beispielen der Praxis. Sie
«encourage instructors to use this book in conjunction with the resources they have on their
campuses and in their communities to develop activities and projects for their classes to
serve as a genuine springboard into the field with as many local connections as possible.»
(IX). Introduction to Public History behandelt Fragen und «ethical dilemmas» der Public
Histoy, damit Studierende «can understand the field’s core value and practices» (X).

Acht Kapitel thematisieren unterschiedliche Facetten der Public History. Dabei beziehen
sich Lyon, Nix und Shrum auf Cathy Stantons «progressive public history. This type of
public history has an activist identity and is, so Stanton wrote, often «concentrated in the
areas of the profession that overlap most closely with the academy».» (X) Jeder Abschnitt
enthélt vorweg die wichtigsten Schliisselbegriffe und abschliessend grundlegende Quellen,
Anregungen und Hinweise zum praktischen Vorgehen sowie weiterfilhrende Literatur. Das
erste Kapitel «Introducing Public History» «guide you, the student, through an initial en-
counter with the field of public history, introducing you to underlying issues, theories, and
core principles that ground the field.» (1) Diese Einfiihrung zeigt, dass Public History zwar
auf dem historischen Methodenkatalog basiert, sie aber auch abhingig ist von ihren Ge-
geniibern. Die Autorinnen formulieren den Publikumsbezug mit ihren unterschiedlichen Er-
wartungen und Vorstellungen, betonen die Notwendigkeit der Kooperation mit der Offent-
lichkeit, Stakeholdern und verwandten Disziplinen sowie die Dringlichkeit der «Reflective
Practice». Wihrend #hnliche Publikationen «Thinking Historically» nicht thematisieren,



460 Rezensionen — Comptes rendus

fithrt Introduction to Public History Grundlagen zum historischen Arbeiten, zu historischer
Methodik sowie Quellenanalyse in gestraffter Form auf. Aufbauend folgt «Interpreting the
Past» am Beispiel des interdisziplindren Projekts «Baltimore "68» mit zahlreichen Umset-
zungsbeispielen wie z.B. «oral history projects», «community art projects», «community
convening», «community dialogues», «online repository» aber auch Inszenierungen von
«excerpts from oral histories» (36). Das vierte Kapitel «Collecting History» fokussiert
Sammlungen im Allgemeinen, aber auch im Besonderen — wie z.B. «Working Class Histo-
ry», « Women’s History», «African American History» und «LGBTQ History». Das zentra-
le Kapitel ist: «Interpreting and Exhibition History». Hier skizzieren Lyon, Nix und Shrum
den Ablauf von Ausstellungen — und zwar den gesamten Prozess von der «Big Idea» (90f.)
tiber «Interpreting and Exhibiting History in the Digital Age» (101£.) bis hin zur Evaluation.
Anschliessend gehen die Autorinnen den Fragen nach wie Public Historians die Bediirfnis-
se einer breiten Offentlichkeit befriedigen und wie sie Publikum animieren konnen, an
Public History Projekten zu partizipieren. Wihrend das Kapitel sechs «Engaging Audien-
ces» sich theoretischen Umsetzungsmoglichkeiten wie Living History, Authentizitdt und
Social Media oder anderen neuen Techniken sowie damit einhergehend die biirgerliche Par-
tizipation und der Umgang mit «unerwiinschtem» historischem Erbe beschiftigt, fithrt das
siebte Kapitel «Engaging Audiences — Case Studies from the Field» diese Aspekte ganz
konkret an den Projekten vor. Abschliessend berichten Public Historians von ihren Lauf-
bahnen und unterstreichen dabei die Notwendigkeit vom Aufbau von Netzwerken, insbe-
sondere im regionalen Umfeld.

Insgesamt gelingt es Lyon, Nix und Shrum die zentralen Erscheinungsformen, Wertevor-
stellungen und Praktiken der Public History eindriicklich darzulegen. Durch die genaue und
aufeinander aufbauende Schilderung von Problemlagen und Lésungsansétzen mit der Dar-
stellung von exemplarischen Praxisprojekten ist die Introduction to Public History auch fiir
Studienanfinger schnell zugdnglich. Die Ausrichtung auf englischen Sprachraum mag
zundéchst als ein Hindernis erscheinen. Doch die jedes Kapitel abschliessenden grundlegen-
de Quellen, Anregungen und Hinweise zum praktischen Vorgehen sind so allgemein ausge-
richtet, dass sie an jedem Ort Denkanstdsse fiir Projekte und deren Umsetzungsméglichkei-
ten geben konnen. Introduction to Public History fiihrt Theorie und Praxis in anschaulicher
Weise zusammen, unterbreitet kreative Ideen aus dem praktischen Bereich der Public His-
tory und gibt konkrete Umsetzungs- und Ausfiihrungsimpulse.

Luzern Christine Szkiet

Michael Heymel, Der Kulturphilosoph Walter Schubart (1897—1942). Eine Spurensuche,
Berlin, Pro Business, 2015, 203 S.

Der Kulturphilosoph Walter Schubart (1897—1942) ist heute in erster Linie Kulturhistori-
kern ein Begriff. Selbst deren Wissen beschrinkte sich im Allgemeinen auf die Rezeption
seiner vier Buch- und mehrerer Aufsatzverdffentlichungen. Bereits zu Lebzeiten reduzierte
sich Schubarts Bekanntheit auf die intensivste Publikationsphase, die mit den Jahren des
Exils ab 1933 zusammenfiel. Der evangelische Theologe Michael Heymel hat sich der
Miihe unterzogen, die bislang weitgehend unbekannte Biographie Schubarts zu rekonstruie-
ren, zu dokumentieren und dessen schriftstellerisches Werk einer kritischen Sichtung zu
unterziehen. Die dabei entstandene Studie ist ein wichtiger Beitrag zur deutschsprachigen
Geistesgeschichte der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts und zur Geschichte der west-



Rezensionen — Comptes rendus 461

Ostlichen Wahrnehmungen. Durch Kontakte zu Nachfahren, Experten und Forschungsinsti-
tutionen im In- und Ausland sowie durch eigene Reisen zu den Stétten des Lebens und
Wirkens Schubarts ist es Heymel gelungen, eine erhebliche Menge an Informationen zu-
sammenzutragen, auch wenn viele Fragen aufgrund der diffizilen Quellensituation offen
bleiben miissen. Im Bildteil reproduziert Heymel erstmals Portrits, Familienbilder, Ansich-
ten der Wohnorte Schubarts und seiner Frau, aber auch eine Zusammenstellung von Uber-
setzungen seiner Biicher.

Schubart kam im thiiringischen Sonneberg zur Welt. Nach dem Schulbesuch in Meinin-
gen nahm er in den Jahren 1917-1918 noch am Ersten Weltkrieg teil. Ab 1919 studierte er
Rechtswissenschaften in Heidelberg, Halle, Tiibingen und Jena und wurde bereits 1922
zum Dr. jur. promoviert. Eine Zeitlang lebte er in Miinchen, ehe er in den Jahren 1926—
1932 als Rechtsanwalt am Oberlandesgericht Jena wirkte. Seit 1930 war er mit der gleich-
altrigen Vera Englert verheiratet, die aus einer jiidischen Familie im lettischen Vents-
pils/Winden stammte. Nach der Machtiibernahme der NSDAP im Deutschen Reich emi-
grierten Schubart und seine Frau nach Lettland und lieBen sich 1935 in Riga/Riga nieder.
Im Jahre 1940 nahm die UdSSR gemil den Vereinbarungen des Hitler-Stalin-Paktes vom
August 1939 die baltischen Staaten in Besitz — auch die lettische Hauptstadt geriet unter
sowjetische Besatzung. Vergeblich bemiihten sich Walter und Vera Schubart noch um eine
Mbglichkeit der Auswanderung, Unmittelbar vor dem deutschen Uberfall auf die Sowjet-
union im Juni 1941 wurde das Paar vom sowjetischen Geheimdienst nach Sibirien depor-
tiert, wo es unter Lagerbedingungen ums Leben kam. Walter und Vera Schubart wurden zu
Opfern beider groBen Diktaturen der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts: vor den deutschen
Nationalsozialisten ins vermeintlich sichere Ausland geflohen, gerieten sie in die Fange der
stalinistischen Umsiedlungen und Verschleppungen.

Das Werk Schubarts befasst sich, anders als man aufgrund der Ausbildung des Autors
vermuten konnte, nicht mit rechtlichen Fragen, sondern mit Themen der Religions- und
Geschichtsphilosophie. Heymel verortet Schubart im Kontext der deutschen Russophilie.
Intellektuell stand er Oswald Spengler und seiner kulturpessimistischen Weltsicht nahe. Al-
lerdings nimmt Heymel Schubart gegen die einmal von Georg G. Iggers vorgebrachte Kri-
tik des Konservatismus in Schutz, fiir Heymel ist Schubarts Werk «eher ein Entwurf [...] als
eine ausgearbeitete Theorie» (30).

Schon in seiner ersten, 1919 verdffentlichen Schrift Das Ideal der Weltzerstorung setzte
sich Schubart mit der Rolle des Ostens auseinander. Deutschland sah er von zwei destrukti-
ven Kriften bedroht, dem «Judaismus» und dem Bolschewismus. Auch wenn Heymel
betont, dass sich die antisemitischen Tendenzen Schubarts spéter abgeschwicht hitten,
wiire vielleicht eine pointiertere Bewertung wiinschenswert gewesen.

In Schubarts Buch Europa und die Seele des Ostens (1938) werden Faschismus und Bol-
schewismus als zwei aus der Aufkldrung hervorgegangene, gleichermaBlen destruktive
Krifte prisentiert. Der Autor duflerte eine groBe Erwartungshaltung gegeniiber der russi-
schen Orthodoxie und der damit verbundenen «Sendung Russlands», die er als eine gerade-
zu messianische Aufgabe ansah. Die Erneuerung durch den Geist, die gegenseitige Bruder-
liebe und ein deutlich akzentuiertes Fremdheitsgefiihl gehérten zu den wichtigen Impulsen,
die sich Schubart aus dem «Osten» erhoffte. Bei Schuberts Fixierung auf die Idee von
«Nationalcharakteren» als kollektive Eigenschaften, die nationalen Gruppen attribuiert
werden, hétte die historische Stereotypenforschung mit ihrer Frage nach der Funktion
solcher kollektiver Auto- und Heterostereotypen ein wichtiges Interpretament beisteuern
kénnen. Stattdessen widmet sich Heymel ausfiihrlich der Rezeptionsgeschichte dieses



462 Rezensionen — Comptes rendus

Werkes Schubarts von 1938 bis in die Gegenwart. Die dabei zitierten Urteile bewegen sich
im gesamten Spektrum zwischen Ablehnung, Skepsis und Zustimmung.

In seinem Buch Dostojewski und Nietzsche. Symbolik ihres Lebens (1939) war Schubart
bestrebt, Dostojewski und Nietzsche als zwei gro3e Suchende zu prisentieren, wobei seiner
Auffassung nach Dostojewski Nietzsche iiberlegen gewesen sei, indem er in seiner Suche
nach Gott tiefgriindiger gewesen sei. Nietzsche reprisentiere eine Art geistiges Zwischen-
stadium zwischen dem césarischen Napoleon und dem «johanneischen» Dostojewski.

Anzeichen fiir eine wiedererwachende Religiositit suchte Schubart in seinem Werk Geis-
tige Wandlung (1940), wihrend er in Religion und Eros (1941) nach einer Versohnung der
beiden Prinzipien Glaube und Eros strebte. Dieses Verhiltnis untersuchte er nicht nur am
Beispiel der christlichen, sondern auch weiterer Religionen, auch unter Riickgriff auf die
antike Mythologie.

Auf ein Manko der Schriften Schubarts geht Heymel nicht ausdriicklich ein, als er ihn
trotz einiger gedanklicher Unzuldnglichkeiten auch fiir die Gegenwart als Vermittler zwi-
schen West und Ost anempfiehlt: Schubarts Kenntnis der russischen Philosophie, Theologie
und Literatur ist lediglich eine vermittelte. Er hat Russland vor dem Verfassen seiner ein-
schligigen Werke nie selbst besucht und kannte lediglich deutschsprachige Ubersetzungen
russischer Schriftsteller. Damit blieb ihm das weite Feld der innerrussischen Kontroversen
des 19. und frithen 20. Jahrhunderts verborgen, jene Spannungsverhéltnisse zwischen west-
licher und &stlicher Orientierung, zwischen Idealismus und Realismus, zwischen Tradition
und Fortschritt. Schubarts Bild von Russland und seiner Kultur beruht nicht auf tatséchli-
cher Anschauung, sondern auf einem stereotyp tiberh6hten Bild des Landes und seiner
Menschen. Damit enthélt es, wie bei vielen konservativen deutschen Russophilen des 20.
Jahrhunderts, ein hohes Maf3 an Irrationalitit.

Zu Recht prisentiert Michael Heymel seinen Protagonisten als Gegner beider grofer Dik-
taturen des 20. Jahrhunderts, des Faschismus, vor dem er 1933 aus Deutschland floh, und
des Sowjetkommunismus, dem er 1941 in seinem baltischen Exil nicht mehr entrinnen
konnte. Allerdings war wohl Schubart, dessen Weltbild auch klare Ziige einer antiaufklére-
rischen Uberzeugung trug, alles andere als ein iiberzeugter Anhinger der Demokratie, der
wie andere Publizisten seiner Zeit mit dem Beharren auf freiheitlichen Werten die beiden
Totalitarismen herausforderte. Mit seinen Ansichten gehort er wohl in einem weiteren
Sinne zu der losen Gruppe von Menschen, die Armin Mdhler einmal mit dem umstrittenen
Diktum von der «konservativen Revolution» versehen hat.

In einer Zeit, in welcher der niederldndische Kulturhistoriker Johan Huizinga flir sein
Land das seelenverwandte Pendant jenseits des Atlantik lokalisierte, trdumte Schubart von
einer Orientierung der Deutschen nach Osten. Walter Schubart hatte eine neoromantisch
verklérte Sicht auf Russland, seine Literatur und Kultur. Insofern sind seine Texte interes-
sante Zeitdokumente fiir eine bestimmte geistige Haltung, eignen sich aber nicht als inter-
kulturelle Handlungsanleitung fiir die Gegenwart.

Miinchen Tobias Weger



Rezensionen — Comptes rendus 463

Hans Thomas Hakl, Eranos. Nabel der Welt — Glied der goldenen Kette. Die alternative
Geistesgeschichte, Gaggenau, H. Frietsch Verlag/scientia nova, 2015, 643 S.

Der Eranos diirfte kaum jemandem, der sich mit der neueren Geschichte der Religionsfor-
schung oder mit akademischen Beziehungsnetzwerken auBerhalb des etablierten Rationa-
lismus des 20. Jahrhunderts befasst, v6llig unvertraut sein, schon gar nicht in der Schweiz.
Zumindest der Name diirfte in Literaturlisten («Eranos-Jahrbiicher») oder Biographien
gelegentlich begegnet sein. Die «eranischen» interdisziplindren Freundestreffen esoterisch
und religionswissenschaftlich, jungianisch-analytisch und symbolistisch interessierter Ge-
lehrter finden (mit Unterbrechungen und manchem personellen Umbruch) bis heute in
Ascona statt.

Sinn und Zielrichtung dieser Treffen sind heute (wieder) im Wesentlichen die gleichen
wir vor 85 Jahren: die «Verbindung (nicht Vermengung) zwischen Wissenschaft und Esote-
rik [...] [bzw. die] Hinfithrung von esoterischem Gedankengut zu seiner akademischen Auf-
arbeitung an Universitéten», so der Autor (S. 519 des besprochenen Werkes). Warum diese
Tagungsreihe neben ihrer langen Existenz und dem ungewdhnlichen, weiten thematischen
Zuschnitt eine eingehende Betrachtung lohnt, liegt auf der Hand, wenn man weil3, wer tiber
die Jahrzehnte hinweg teilnahm oder zumindest Kontakt hielt. Mit C.G. Jung, Adolf Port-
mann, Gershom Scholem, Erwin Schrédinger, Leo Baeck, Friedrich Heiler, Mircea Eliade,
Ernst Benz, Karl Kerényi, Martin Buber, Karl Rahner, Ilya Prigogine, Annemarie Schim-
mel, Erik Hornung und Jan Assmann sind noch léngst nicht alle europa- oder weltweit be-
kannten Gelehrten genannt, die mehr oder weniger eng mit dem Eranos verbunden waren
bzw. sind. Der luxuriose Rahmen am Langensee/Lago Maggiore, ein gewisser elitirer An-
spruch (die Referenten und die {ibrigen Teilnehmer aBen jahrzehntelang getrennt, Diskussi-
onen waren nicht vorgesehen) und die stark interdisziplinire und interkulturelle Ausrich-
tung der Treffen taten ihr iibriges, um die Veranstaltung aus dem Kreis der «Allerweltser-
eignisse» (26) herauszuheben.

Es lohnt sich also, der Wegweisung Hakls auf diesen Seitenweg der Geistesgeschichte zu
folgen. Man {iberlésst sich damit der Fiithrung eines Autors, der immer wieder nur knapp
der Gefahr entgeht, sich in der Uberfiille seines Materials zu verirren und den Leser véllig
zu liberlasten mit Namen, Ereignissen und Zusammenhéngen. Dennoch handelt es sich, das
sei vorab gesagt, um eine beeindruckende wissenschaftliche Leistung, die deutlich {iber das
MaB dessen hinausgeht, was von einer monographischen Behandlung der Geschichte einer
Tagungsreihe zu erwarten ist. Hakl ist ein exzellenter Kenner der neueren Esoterikgeschich-
te, wohl einer der besten {iberhaupt. Seine Literaturkenntnis bis hinein in entlegenste Berei-
che, graue Literatur und unverdffentlichte Manuskripte diirfte nur schwer zu tibertreffen
sein. Dies stellt den Leser vor gewisse Herausforderungen: die FuBnoten ufern aus, geraten
zu Miszellen und Ansitzen eigener Abhandlungen. Das bose Wort vom umgestiirzten
Zettelkasten gerit einem hier unweigerlich in den Sinn. Die — sehr positive — Kehrseite von
Hakls Faktenfreude ist aber, dass er viele Fahrten in Richtungen legt, an die der Leser an-
gesichts des Titels noch nicht denken kann. Dem Leser wird durch die Literaturhinweise
eine grofle Fiille von Themen erschlossen, die mit dem Eranos teils nicht mehr viel zu tun
haben, so die Rezeptionsgeschichte des Zen-Buddhismus in Europa oder die Geschichte des
ruménischen Faschismus. Auch in diesen thematischen Exkursen (oder sogar: Exzessen)
gibt Hakl so viele Andeutungen und Ankniipfungspunkte, dass man ihm die Abschweifung
nicht {ibelnehmen kann, auch wenn die Konzentration dadurch stirker als notwendig her-
ausgefordert wird. Dem Autor gelingt es, auch komplexe Themen fernab seines hauptsich-



464 Rezensionen — Comptes rendus

lichen Forschungsinteresses so aufzubereiten, dass dem Leser ein knapper, aber fiir einen
ersten Eindruck ausreichender Uberblick gegeben wird.

Gerade wenn der Gang seiner Betrachtung an die ideologischen Verirrungen des 20. Jahr-
hunderts und andere besonders kontroverse Themen riihrt, ist Hakl sichtlich bemiiht, den
handelnden Personen Gerechtigkeit widerfahren zu lassen. Wird jemand in Literatur und
Geschichtsschreibung merklich negativ bewertet, sucht der Autor nach Verstdndnis; wo
dagegen bis heute die Verehrung dominiert, weist er auf Schattenseiten hin. Dominant ist
sein Streben, jeden Autor in seiner Zeit zu sehen und nicht in unpassender Weise heutige
Wertmafstibe anzulegen. Diese Einstellung begegnet im wissenschaftlichen Schrifttum
leider so selten, wie sie eigentlich selbstverstdndlich sein sollte, und ist darum mit besonde-
rer Anerkennung zu wiirdigen.

Jeder Esoterik ist inhérent, dass ihr — so man tiberhaupt einen ausreichenden Einblick er-
hidlt — mit wissenschaftlichen Werkzeugen schwer beizukommen ist, will man die persén-
lichkeitsbildende, alternative Erkenntniswege suchende und vielfach paradoxe esoterische
Theorie und Praxis nicht von vornherein mit dem Habitus des Kéferforschers betrachten.
Hakl kreist lange und mehrfach um die Definition von Begriffen wie «Gnosis», «Esoterik»
und «Hermetik», will das Eigentliche, worum es den Eranos-Teilnehmern iiber Jahrzehnte
hinweg ging, zu fassen bekommen. Dass es hier nicht um spielerische Spekulationen und
Aberglauben zu tun war, diirfte sich von selbst verstehen. Andererseits sollte iiber die vor-
gegebenen Themen nie nur theoretisch-distanziert gesprochen werden. Vielmehr ging es
darum, «die wissenschaftliche Sicht auch auf Gebiete auszudehnen, wo die Grenzen der
Ratio nicht notwendigerweise das Ende bedeuten und wo Mythos, Imagination sowie reli-
gidse Erfahrungen eine eigenstindige Rolle spielen» (545). Die gelehrten Redner suchten in
einer als zunehmend vom Rationalismus beherrscht wahrgenommenen Zeit Auswege fiir
das Denken und fiir die Weltwahrnehmung. Diese fanden sie unter anderem in spirituel-
len/religidsen Praktiken anderer Kulturen, die sie teils bereits zu synthetisieren suchten, und
in von den Zeitlduften marginalisiertem «altem Wissen». Wie man die auf diesen Wegen
erlangten Erkenntnisse und Perspektiven auch bewerten mag: es ist nicht zu iibersehen, dass
der Eranos fiir die geistige Entwicklung der Teilnehmer eine manchmal immense Bedeu-
tung gewann. So sagte der vielsprachige Expeditionsreisende, Archdologe und Philologe
Giuseppe Tucci, obwohl er nur einmal dort als Redner aufgetreten war, es sei «schwierig,
einen geeigneteren, gelehrteren und gleichzeitig familidreren Ort zu finden, wo man in
geistiger Freiheit und wissenschaftlicher Tiefe tiber Probleme diskutiert, die einen unmittel-
baren Zusammenhang mit dem Leben haben» (390).

Dass Hakl, der selbst schon am Eranos (bzw. Nachfolgeveranstaltungen) teilnahm, nicht
vollig objektiv und neutral an seinen Untersuchungsgegenstand herangeht, verdeckt er
nicht. Er hélt die Tagungen fiir eine «wertvolle Arbeit [...], um unsere moderne Welt nicht
in eine einseitige Schieflage kommen zu lassen.» Dennoch iiberzeugt seine akademische
Aufarbeitung im Wesentlichen. Der gréte Mangel des Buches liegt an anderer Stelle. Das
Werk leidet merklich an einem Aufbau- bzw. Strukturproblem; die ausfiihrlichen, teils allzu
ausfiihrlichen, biographischen Skizzen und Personenbeschreibungen stehen quer zur fort-
laufenden Darstellung der Tagungen und zerschneiden diese. Die Parallelisierung von Le-
bensldufen und Tagungsberichten erschwert die Lektiire des ohnehin komplexen und mit
Informationen iiberfrachteten Buches unnétig; ein ausfiihrlicher (werk)biographischer An-
hang wire wohl die bessere Losung gewesen.

Dem erstaunlichen und trotz seiner didaktisch-systematischen Méngel unbedingt empfeh-
lenswerten Buch sind umfangreiche Register beigegeben: ein Literaturverzeichnis, das jeder
Habilitationsschrift Ehre machen wiirde, ein Personenregister, das erst die GréBe des Be-



Rezensionen — Comptes rendus 465

ziehungsnetzwerkes von Eranos, aber auch seiner Erforscher, Gegner und Kontakte bis in
die zweite und dritte Reihe zeigt, und als besondere Kostbarkeit eine Sammlung von Perso-
nenportraits. Diese 60 Photographien entstanden iiber die Jahrzehnte hinweg allesamt auf
den Tagungen und dokumentieren eine Atmosphédre zwischen entspannter Konversation
und konzentrierter Arbeit.

Baden-Baden Yannic Weber

Rudolf Steiner, Schrifien zur Anthropogenese und Kosmogonie. Fragment einer theoso-
phischen Kosmogonie. Aus der Akasha-Chronik. Die Geheimwissenschaft im Umriss, 2
Bde. (Schriften. Kritische Ausgabe [SKA 8.1 und 8.2]). Herausgegeben und kommentiert
von Christian Clement, Stuttgart-Bad Cannstadt, Frommann-Holzboog, 2018, Bd. 1:
XXII, 494 S., Bd. 2: CCI, 293 S.

In der kritischen Ausgabe wichtiger Werke des Wahlschweizers Rudolf Steiner (1861-—
1925) liegen mit dem achten Band (in zwei Teilen) Schriften zu seiner Konzeption der
Weltgeschichte vor. Christian Clement, der Herausgeber, beeindruckt mit einer bewun-
dernswerten Produktivitiit, die keinen Zweifel daran aufkommen lésst, dass er das auf zehn
Binde geplante Editionsprojekt noch vor dem Weltuntergang abschlieBen wird — was fiir
Unternehmungen dieses Kalibers nicht unbedingt zu erwarten ist. Eine Analyse von Cle-
ments Arbeitsweise und seinen Interessen, seinen Stirken und Schwichen, habe ich bereits
in der SZRKG 2017 (460-468) vorgenommen, sodass ich mich auf konkrete Aspekte des
vorliegenden Doppelbandes beschrinken kann.

Den Gegenstand bilden Texte zur Geschichte des Kosmos und der Menschheit («Schriften
zur Anthropogenese und Kosmogonie»). Steiner beschreibt darin eine von theosophischen
Vorstellungen gepréigte Evolution des Kosmos, die von der Materialisierung des Geistes
iiber die Kulturgeschichte der Menschheit bis zur schlussendlichen Wiedervergeistigung
verlaufe. Clement hat dazu drei Texte ausgewihlt, das «Fragment einer theosophischen
Kosmologie», die Aufsatzsammlung «Aus der Akasha-Chronik» und das monographische
Werk «Die Geheimwissenschaft im Umriss». Alle Texte sind in der «hochtheosophischen»
Phase Steiners zwischen 1903 und 1909 entstanden. Eine Begriindung fiir die (im Prinzip
plausible) Auswahl gibt Clement nicht. Einer kritischen Edition bedurfte dabei nur die
«Geheimwissenschaft», die als einziger Text von Steiner mehrfach iiberarbeitet wurde. Die
Dokumentation der Verdnderungen hat Clement sorgfiltig vorgenommen. Unklar bleibt
allerdings, welche Vorarbeiten es zur «Geheimwissenschaft» gegeben hat. Bei Clement
bildet die erste gedruckte Ausgabe den Ausgangspunkt, zu einem in der anthroposophi-
schen Literatur genannten Vorldufermanuskript duBert er sich nicht. Zusétzlich zu seiner
Einleitung hat Clement 200 Seiten theosophischer Quellentexte hinzugefiigt sowie einen
«Stellenkommentar» von neun Seiten.

Von Clements Deutung hebe ich drei Punkte heraus. (1.) Auf der Grundlage des Ver-
gleichs unterschiedlicher Editionen der «Geheimwissenschaft» kann er aufzeigen, wie
Steiner theosophische Vorstellungen iiberarbeitete und ein eigenes theosophisches Profil
entwickelte, dem er seit 1912 den Namen Anthroposophie gab. In welche Probleme sich
Steiner mit der Uberarbeitung begab, zeigt Clement schonungslos auf. Hatte Steiner zu
Anfang versucht, seine Konzeption moglichst nahe an naturwissenschaftliche Vorstellun-
gen anzulehnen, ging er insbesondere seit den 1920er Jahren dazu iiber, seine «Geisteswis-
senschaft» als etwas davon méglichst Verschiedenes, gar als «Gegensatz» zur Naturwissen-



466 Rezensionen — Comptes rendus

schaft (Bd. 8.1, 200) zu deuten. Dass er damit faktisch sein Ideal der Wissenschaftlichkeit
der Anthroposophie infragestellte, macht Clement schneidend deutlich: «Die Versuche
Steiners, die eigene Esoterik mit dem Giitesiegel «Wissenschaft» zu versehen, erodieren
[sic] zugleich das Pridikat, welches diese Esoterik eigentlich aufwerten soll.» (Bd. 8.2,
CII). (2.) Eine grundlegende Interpretation dieses Prozesses lautet bei Clement: «von einer
<Lehre> zu einer <Methode»» (ebd., XCIII). Diese Formulierung ist zumindest missverstind-
lich, denn den zentralen Stellenwert von Lehrinhalten hat Steiner nie aufgegeben.

(3.) Clements alles dominierende Anliegen ist sein Anspruch, Steiner als Philosophen zu
présentieren, eine These, die er bereits in den #lteren Bédnden seiner Edition vertreten hat.
Dabei sind zwei Argumente wesentlich: Erstens gebe es eine Kontinuitit in Steiners Werk,
zwischen seinen philosophischen Schriften vor 1900 und denjenigen, die er mit seinem
Eintritt in die Theosophische Gesellschaft nach 1902 verfasst hat. Damit verbindet er zwei-
tens die These, dass Steiner von seinen Goetheinterpretationen der 1880er Jahre bis zu den
theosophischen Schriften der «Geheimwissenschaft» eine systematische Philosophie entwi-
ckelt habe. Implizit beinhaltet dies eine massive Verringerung der Bedeutung der Theoso-
phie. Clement macht dabei auf strukturelle und inhaltliche Ahnlichkeiten oder Ubereinst-
immungen zwischen Steiners Werken vor und nach 1900 aufmerksam, die dazu nétigen,
Vorstellungen, die einen scharfen Bruch zwischen dem vortheosophischen und dem theo-
sophischen Steiner postulierten, zu revidieren; seine entsprechende Kritik, auch an meinen
Deutungen (Bd. 8.2, LCIII), besteht insofern zu Recht. Allerdings fiihrt Clements Interesse,
Steiner als Philosophen gegeniiber dem Theosophen aufzuwerten, meines Erachtens dazu,
dass die Proportion véllig aus der Balance gerdt. Konzeptionelle Unterschiede werden
negiert oder marginalisiert, neue Inhalte in Steiners theosophischer Phase schweben wie
unabhéngig neben der iiberstark hervorgehobenen Kontinuitdt. Dazu ein Beispiel: Wenn
sich inhaltlich-semantische Unterschiede nicht mehr leugnen lassen (und fairerweise ver-
schweigt Clement dies nicht), sollen sie der Sache nach gleichwohl nicht existieren. So
gebe es bei Steiner seit 1905 «zwei weitere Stufen des «iibersinnlichen» Erlebens ... — Ima-
gination und Inspiration», mit denen Steiner «die grundlegenden epistemologischen Best-
immungen der Philosophie der Freiheit [Druck 1894] wieder auf[greife]». Clement sieht
nun genau, dass von diesen «Stufen» in der Philosophie der Freiheit keine Rede ist, behaup-
tet aber dennoch, von ihnen sei «der Sache nach auch schon 1894 die Rede gewesen» (Bd.
8.2, XXXVII). In dieser Situation von der gleichen «Sache» zu sprechen, scheint mir unan-
gemessen, weil das komplizierte Verhsltnis von Ahnlichkeiten und Unterschieden damit
glattgebiigelt wird. Zudem kommt Clement damit nahe an einen performativen Selbstwi-
derspruch. Denn die Quellentexte, die er zur Erlduterung anfiihrt, stammen ausnahmslos aus
der Theosophie. Wenn man keine nahezu schizophrene Trennung zwischen Material und
Theorie vornehmen will, muss man in komplexerer Weise sagen, wie sich vortheosophische
und theosophische Theorien und Inhalte bei Steiner verbinden. Gleichwohl: Die Geschichte
der Transformation von Steiners Denken ist zu revidieren, und hier liefert Clement beden-
kenswerte Anstofe.

Mit Clements Interesse an der Philosophie verbindet sich schlieBlich ein weiteres Defizit,
das in seinen Dimensionen allerdings dramatisch ist. Die Geschichte von Steiners Vorstel-
lungen zur Entwicklung des Kosmos und der Menschheit sind nicht ohne naturphilosophi-
sche und naturwissenschaftliche Kontexte der Jahrzehnte um 1900 zu verstehen. Uber das
Kapitelchen zu den «naturwissenschaftlichen Kontexten» im Umfang von zusammenge-
nommen acht Druckseiten (Bd. 8.2, XXIII-XXXI) hinaus, in dem kurz Goethe und Ernst
Haeckel zur Sprache kommen, fehlt praktisch alles: Geschichte der Astronomie: nichts. Ge-
schichte der Geologie: Fehlanzeige. Geschichte der menschlichen Kulturen: weitgehend ab-



Rezensionen — Comptes rendus 467

wesend. Evolutionstheorie, Charles Lyell, Darwinismus: homopathische Spuren. Clement
bietet zumindest en passant auch eine Begriindung fiir diese Leerstellen: Steiner habe seine
«kosmogonischen» Vorstellungen «zunichst in das Gewand der mystisch und esoterisch
ausgerichteten Theosophie gekleidet» (ebd., LXXXYV). In dieser Metapher kommt erneut
das Problem von Clements theosophiekritischem Ansatz zum Tragen: Die Theosophie sei
nur ein «Kleid», eine dussere Angelegenheit, zudem noch, anders als die Steiner zuge-
schriebene philosophische Klarheit, «mystisch und esoterisch ausgerichtet». Erneut wird
Steiner philosophisch zu Lasten der Theosophie aufgewertet.

Dafiir zahlt Clement einen hohen Preis. Denn in den hier edierten Texten stehen Fragen
der Erkenntnistheorie gerade nicht im Zentrum, vielmehr sind sie auf die Einleitung in
«Aus der Akasha-Chronik» und auf ein eingeschobenes Kapitel in der «Geheimwissen-
schaft» beschrénkt. Im Mittelpunkt stehen vielmehr Konzepte und Inhalte der Naturwissen-
schaft, und diese werden von Clement im Kommentar manchmal beildufig behandelt, tiber
weite Strecken aber fehlen sie ganz. Das massivste Indiz fiir diesen Mangel ist der «Stellen-
kommentar» dieses Doppelbandes. In den fritheren Ausgaben waren diese Erlduterungen
ein Herzstiick der wissenschaftlichen Arbeit, im letzten Band aus dem Jahr 2017 umfassten
sie iiber hundert Seiten. In diesem Doppelband 8.1/8.2 finden sich neun Seiten — und das
angesichts einer immensen Auseinandersetzung Steiners mit der Naturwissenschaft seiner
Zeit und einer tiberbordenden Masse von Fragen: Wie ist Steiner in die Evolutionstheorien
seiner Zeit einzuordnen? Dies ist ein, vielleicht das Schliisselthema seiner Kulturtheorie, die
Philosophie eingeschlossen. Oder: Wo liegen die Wurzeln eines Weltged4chtnisses, das die
«Akasha-Chronik» zu sein beansprucht? Immerhin legt Wouter Hanegraaff, der das Vor-
wort beigesteuert hat, hierzu eine spannende These vor, indem er Theorien eines «psycho-
metrischen» Gedéchtnisses im Hintergrund von Steiners theosophischen Vorstellungen
postuliert. Oder: Wie ist seine Konzeption der Entwicklung der Materie aus dem Geist und
ihre Riickkehr dorthin zu verstehen (s. Bd. 8.1, 14. 18. 242)? Die groBe Frage nach dem
Verhiltnis von Gnosis, Theosophie und Anthroposophie hat hier einen Ort. Last but not
least: Welche Rolle spielen die theosophischen Vorlagen hinsichtlich der von Steiner postu-
lierten «Rassen»: der «Rmoahals», der «Tlavatli» oder «Turanier»? Wenn man Steiners
Vorstellung von Rassen nicht verdrdngen und sie diskutieren will — wo, wenn nicht hier?
Clement geht diesen brisanten Themen, dem ganzen Syndrom von Evolution und Rassen,
von «Fortschritt» und «Degeneration», aus dem Weg. Schwierig wére ein Kommentar nicht
gewesen, wissenschaftliche Literatur dazu gibt es.

Ich bin mir dariiber im Klaren, dass man nicht alles machen kann, aber wenn man von
diesen Fragen zur Weltgeschichte praktisch keine thematisiert, verfehlt man das Zentrum
der hier edierten Schriften Steiners. Und weil die naturwissenschaftliche Dimension fehlt,
wird Steiner von der allgemeinen Kulturgeschichte isoliert, er erscheint als ein (philoso-
phierender) Solitdr. Vielleicht wire das bei einer kooperativen Analyse dieser Texte durch
eine Gruppe von WissenschaftlerInnen nicht passiert.

Freiburg/Schweiz Helmut Zander



468 Rezensionen — Comptes rendus

Heiner Wilmer, Hunger nach Freiheit. Mose — Wiistenlektionen zum Aufbrechen, unter
Mitarbeit von Simon Biallowons, Herder, Freiburg im Breisgau, 2018, 224 S.

Das hier zu besprechende Buch zeichnet aus, dass es verschiedene Stringe ineinander
verkniipft, die mit Religion, Philosophie, Geschichte, Kunst und Kultur zu tun haben. Es
ist formal und layouttechnisch vorbildlich umgesetzt. Autobiografische, professionell-be-
rufliche und spirituell-religiose Momente werden narrativ fein in ein Gesamtkunstwerk
gedreht und kunstfertig ineinander verwoben. Der 1961 im Emsland geborene (Haupt-)
Autor geht beinahe wie eine Mutter vor, die ihrer Tochter bedéchtig einen dichten Haar-
zopf aus mehreren Strédnen bindet. Und die Tochter ist in diesem Bild der Leser bzw. die
Leserin, er bzw. sie wird reich beschenkt. Dabei wird viel vom Leben des Ordensmanns
und Autors offenbar, von seinen «beruflichen» Erfahrungen als Manager auf verschiede-
nen Ebenen, zuerst als Lehrer, dann Direktor einer Ordensschule bzw. in seiner Funktion
als Ordenssuperior der mehr als 2°100 Personen umfassenden Kongregation der Herz-
Jesu-Priester in Rom von 2015-2018. Unterdessen wurde der Autor P. Wilmer, der 2013
schon im selben Verlag ein Buch mit dem kantigeren Titel Gott ist nicht nett: Ein Pries-
ter fragt nach seinem Glauben herausgab, zum katholischen Bischof von Hildesheim
ernannt. Aus einer weltweit reisenden Leitungskraft wird nun eher eine Fithrungsgestalt
in einer Funktion «vor Ort», in welcher bekanntlich sensibel mit Reisetétigkeit und Ab-
senzen umgegangen wird und die das Konzil von Trient seinerseits mit einer «Residenz-
pflicht» versah.

Das spirituell-religiose Moment, wie es oben genannt wurde, ist unbestritten die zent-
rale Achse vorliegenden Buches, das Wilmer mit Hilfe von Simon Biallowons veroffent-
lichte. Wir haben es beim Buch mit einer Lebens-Lesehilfe zu tun, einem Ratgeber, ohne
dass im eigentlichen Sinne harte Lektionen (vgl. Untertitel) erteilt werden wiirden: In der
Gestalt des biblischen Mose wird dabei eine sehr dynamische, ja paradoxe und lebensna-
he Erfahrung présentiert. Laut Autor ist diese Figur néher an der Moderne als Abraham
(35). Einerseits wird diese grosse Gestalt der judisch-christlichen sowie auch muslimi-
schen Ideenwelt den LeserInnen préisentiert, andererseits iiber sie auch heutiges, moder-
nes Leben existentiell erschlossen. Dieser doppelte Zugang ist eine ungemeine Stérke des
Werkes. Mose tritt als Interpretationshilfe auf — flir ein «zerbrechliches» Leben mit Gott.
Die Grosserzihlung des Mose, der gut gebildet sein Volk aus Agypten und bis an die
Grenze des Gelobten Landes fiihrt, der als Totschldger ein Gottsuchender war und mit
ihm schliesslich sich in Auseinandersetzungen verstrickt, wird damit weitergeschrieben;
sie ist nicht zu Ende. Wilmer, der wie der biblische Mose in jungen Jahren stotterte (ein-
driicklich 119-124), eignet diese Gestalt sprachstark sich selbst und seinen LeserInnen
an. Dabei wird zuvorderst der Fiihrungsaspekt des Exodus-Protagonisten umkreist und
zentral bedacht. In unserer Zeit, die auch eine Zeit des Mobbings und Burnouts ist, hinein
wird dies getan. Wilmer bietet hochinteressante Aussagen zu Leadership und Fiihrungs-
kompetenz; O-Ton Wilmers etwa: «Ich bin tiberzeugt davon, dass es die Position eines
Leiters mit sich bringt, dass man auf ihn eintrommeln darf, dass er auch unberechtigte
Vorwiirfe aushalten muss.» (71). Neben dieser sehr oft erfahrbaren «Sozialhygiene» geht
Wilmer zudem eindriicklich auf die «Einsamkeit» und das «Alleinsein» von Fiihrungs-
personen ein. Gewiss, Wilmer bleibt nicht bei diesen driickenden Momenten von Mens-
chenfiihrung stehen, sondern er zeichnet Fiihrung als etwas dusserst Dynamisches und
Aufregendes, das auch das Moment des Verriickten umfasst (131-147). Dieser im positi-
ven Sinne kindliche Sinn zeichnet Wilmer aus — es gilt fiir alle, das Staunen (thaumazein)
im Leben nicht zu verlieren.



Rezensionen — Comptes rendus 469

Etwas irritierte den Autor dieser Zeilen anféinglich, dass Mose quasi als historische Ge-
stalt tel-quel gesehen wird, er also vom historisch-kritischen Blick freigespielt wird. Das
ist aber der Gesamtanlage des Buches geschuldet und sicherlich stimmig. Dass es also
um eine sehr grosse, verdichtete Narration geht, zeigt das Buch eindriicklich dort, wo es
sich um den Einbezug von Rezeptionen und Interpretationen aus den drei abra-
hamitischen Religionen bemiiht. Mit sehr viel Liebe zum Detail und zur Sprache wird
diese, heute zurecht geforderte, nicht als political correctness abzutuende, Weite umge-
setzt: Wilmer greift in seinem Duktus auf jiidische, christliche und muslimische Ein-
schitzungen und Exegesen zuriick, er bindet diese zusammen und vertieft alles noch in
einem menschlich grundlegenden existentiellen Fundament, ohne dass dieses Fundament
in Gefahr lduft, eng, festbetoniert und trage zu sein. Was wiirde wohl der zitierte Gelehrte
Raschi zu Wilmers Buch sagen? Den fest in seiner Religion und Kultur verwurzelten
Autor P. Wilmer kennzeichnet also insgesamt eine angenehme Weite: Ein jeweils grosser
Horizont im Kleinen tut sich auf, Wilmer liebt wie die christlich(-mystische) Tradition
das Paradoxon und das Mysterium (vgl. 92/93), er hat auch nicht Antworten auf alle
Fragen, wie es das Kapitel III, quasi und buchstiblich «im Angesicht des Todes», klar
und deutlich macht. Dazu differenziert Wilmer sauber und prézise, so etwa: «Glauben,
das wird klar, ist Erinnerung, aber keine Nostalgie.» (193) Nicht zuletzt pladdiert er in all
den biografischen Zugéngen fiir ein abstraktes Gottesbild, das letztlich einen stirkeren
Link zur Humanitit aufweise — spannend fiir einen Ordensmann aus dem breiten Strom
der Herz-Jesu-Frommigkeit mit ihrer doch auch oft sehr konkreten Symbolik und einem
sehr menschlichen Gottesbild.

Kreativ und faszinierend sind, wie anfinglich bereits betont, die autobiografischen Er-
zdhlungen Wilmers, die nach und nach in das Buch eingespielt werden. Erstaunlich viel
Personliches wird dabei dargeboten. Der Autor «entbldsst» sich ein Stiick weit, er zeigt
Haut. Das kann nicht nur fiir den bzw. fiir die interessant sein, der bzw. die ihn nicht
kennt, sondern ist es vor allem auch fiir denjenigen bzw. fiir diejenige, der bzw. die schon
mit dem Ordensmann zu tun hatte. Die gebotenen Bilder sind authentisch. Biografie und
Theologie schliessen sich zwischen den Buchdeckeln nicht nur nicht aus, sondern ver-
schmelzen schier ineinander zu prignanten Aussagen, «jeder von uns [...] muss zu sei-
nem eigenen Berg Horeb wandern» (86). Der Autor hat mitsamt seinem Koautor — die
Zusammenarbeit der beiden wird nicht vollstédndig geklért — grosses Talent darin, Ebenen
zu verbinden, Zopfe zu flechten, und dabei die spirituelle Ebene des Lebens in einer
christlich-existentiellen Sprache kraftvoll zum Ausdruck zu bringen. Dass das alles we-
der banal, unpolitisch noch belanglos ist, wird an vielen Stellen deutlich. Ich nehme hier
nur eine Stelle heraus: «Die Vorstellung, als Diézesanpfarrer allein oder nur mit einer
Haushélterin in einem riesigen Pfarrhaus zu leben, die schreckte mich.» (98). Es ist doch
ein gutes Zeichen, wenn Menschen, die in solcher Offenheit und Ehrlichkeit eigene Er-
fahrungen verdichten, zu Fiihrungskréften ernannt werden. Man darf gespannt sein, wel-
che Akzente der Ordensmann Wilmer als Bischof in seiner neuen Aufgabe zu setzen ver-
mag.

Drei kleinere, vielleicht etwas kritische Lektiireeindriicke sollen an dieser Stelle nicht
fehlen — Rezensionen diirfen ja keine Lobpreisverantsaltungen sein: Zuerst hétte ich mir
nach der Einleitung etwas mehr an Impressionen und Interpretationen von Wilmers
Afrikaaufenthalt erwartet, weil diese Reise nach eigenen Angaben ihm Moses doch neu
erschloss. Dazu gibt es vielleicht manche Stellen im Buch, die etwas redundant werden,
so z.B. S. 109, 121, 122, wo es um Aaron als sprachfdhigen, briiderlichen Mose-Ersatz
geht. Drittens hétte ich das bestimmt aussagekriftige Lied Reinhard Meys zur «Einsam-



470 Rezensionen — Comptes rendus

keit» eher paraphrasiert als zur Gédnze wiedergegeben, nicht nur weil dadurch der Text im
Layout etwas bricht. Das alles aber kann den tiberaus positiven Gesamteindruck des Ban-
des nicht nur anndhernd schmélern.

Mbéglich bzw. wahrscheinlich ist, dass das Buch nur eine spezifische Gruppe von Lese-
rinnen und Lesern anzusprechen mag; also eine Gruppe, die einen christlich-kulturellen
Hintergrund besitzt, auf der spirituellen Suche ist, und eine gute Bildung aufweist. Aber
Wilmer und Biallowons suchen die Weite, und das ist nicht gekiinstelt oder stilisiert, son-
dern echt! Und Biicher gehen ihre eigenen Wege. Es wire also zu wiinschen, dass auch
Menschen iiber den vorher geschilderten Tellerrand zum Buch greifen. Fiir die verschie-
densten, reichhaltigen Impulse in unterschiedlichste Richtungen also, fiir diesen kréfti-
gen, dichten Haarzopf, der am Ende bleibt, ist den Autoren zu danken. So bleibt am
Schluss nur noch, dem Band und insbesondere seiner in ihr verarbeiteten Theologie und
Spiritualitét der sonnenumflutenden Horizonte (vgl. Titelbild), im Anschluss an den bib-
lischen Mose und seinem «Hunger nach Freiheit», eine weite Verbreitung zu wiinschen!
Vielleicht auch in der Form von in andere Sprachen iibertragenen, etwas gekiirzten Vari-
anten. Das wire erfreulich.

Freiburg/Schweiz David Neuhold

Daniela Stauffacher, «In this place we are very far away from Gody». Raum und Religi-
on im Jungle von Calais, Ziirich, Pano Verlag, 2018, 190 S.

Mit der Rdumung und Schliessung durch die franzdsischen Behorden im Oktober 2016
wurde die als «Jungle» (auch «New Jungle» oder «Jungle II») von Calais weltweit be-
kannt gewordene provisorische Fliichtlingssiedlung nach knapp zwei Jahren Existenz de-
finitiv Geschichte. Das Gebiet «La Lande», wo Tausende von Migranten aus Afrika, dem
Nahen Osten und Asien in einfachen Zelten und improvisierten Hiitten auf eine Gelegen-
heit gewartet hatten, um den Armelkanal zu iiber- oder unterqueren und auf diese Weise
nach Grossbritannien zu gelangen, ist inzwischen aufwendig renaturiert worden und soll
nurmehr Ornithologen und Naturliebhaber anziehen. Allerdings hatte der «Jungle» ver-
schiedene Vorgédnger in der Umgebung von Calais — und unzihlige Nachfolger iiberall
auf der Welt. Insofern ist das Phdnomen solcher Fliichtlingssiedlungen ephemer und per-
manent zugleich.

In ihrer mehrfach — unter anderem mit dem Fritz-Stolz-Preis der Schweizerischen Ge-
sellschaft fiir Religionswissenschaft — ausgezeichneten Masterarbeit, die nun als Buch
vorliegt, will Daniela Stauffacher den bereits wieder verschwundenen Jungle von Calais
dokumentieren und damit zur «Sichtbarmachung eines zeitgendssischen Phianomens im
Zusammenhang mit illegalisierter Migration in Europa» beitragen (141). Besonderes
Augenmerk gilt der Rolle der Religion, genauer: der Frage, inwiefern Religion im Jungle
Orientierung fiir soziales Handeln leistet(e) und das Leben der Bewohner strukturiert(e).
Dabei werden materialisierte Formen von Religion, insbesondere religiése Kultstitten,
ebenso wie immaterielle Formen, z.B. sprachliche Ausserungen, in den Blick genommen.

Trotz der pitoyablen Zustdnde im Jungle lehnt die Autorin eine Viktimisierung der Be-
wohnerinnen und Bewohner ab. Vielmehr unterstreicht sie deren Handlungsféhigkeit
(Agency) und verweist in diesem Zusammenhang auf die mit Hilfe von NGOs aufgebau-
te, beachtliche Infrastruktur mit Moscheen, Kirchen, Schulen, Restaurants, Laden, Coif-
feursalons und vielem mehr. Organisiert wie eine kleine Stadt, sei der Jungle keineswegs



Rezensionen — Comptes rendus 471

ein «Nicht-Ort» (Marc Augé) gewesen und auch kein idealtypisches «Lager», in dem das
«nackte Leben» (Giorgio Agamben) zutage tritt (13). Das Stadtbild und die Demographie
verdnderten sich freilich laufend, waren die Bewohner doch allein deshalb «gekommen,
um zu gehen» (104, Bildlegende).

Stauffacher legt eine religionswissenschaftlich motivierte, sozialwissenschaftlich in-
spirierte Ethnographie des Jungle vor, die auf drei Sequenzen Feldforschung im Zeitraum
von Januar bis April 2016 basiert. Der Zugang zum Feld erfolgte iiber eine NGO und
anschliessend nach dem Schneeballprinzip, wobei ihr als Frau explizit religiose Raume
nur bedingt offen standen und ihr als Aussenstehende das staatlich bereitgestellte Contai-
nerdorf «Centre d’Accueil Provisoire» génzlich verschlossen blieb. Die Bewohner jenes
Teils des Jungle, in dem sich die Autorin mehr oder weniger frei bewegen konnte, waren
«allesamt nichteuropédische Ménner» (23), wihrend die Frauen und Kinder in einem se-
paraten, geschlossenen Teil, dem «Centre Jules Ferry», lebten. Die Voraussetzungen fiir
eine teilnehmende Beobachtung waren also alles andere als optimal, und die in vielerlei
Hinsicht widrigen Umstédnde brachten die Forscherin gelegentlich in heikle Situationen.

Im Anschluss an Vorwort und Einleitung gliedert sich das Buch in die drei Teile «Me-
thodisches», «Empirisches» und «Analytisches», gefolgt vom Literatur- und Quellenver-
zeichnis sowie einem Appendix, der ausfiihrliche «Feldberichte» mit Zusammenfassun-
gen und Abschriften der gefiihrten informellen Gespréche enthélt (156—190). Nicht im
Buch abgedruckt sind hingegen die Transkripte der vier Interviews. Der Textteil ist mit
32 Farbfotos der Autorin illustriert, leider jeweils ohne Angabe des Aufnahmedatums. In
theoretischer Hinsicht stiitzt sich Stauffacher auf einschlidgige sozialwissenschaftliche
Autorinnen und Autoren wie Emile Durkheim, Pierre Bourdieu, Judith Butler und Marti-
na Low und macht deren Ansdtze meist gekonnt fiir ihre eigene Analyse fruchtbar.
Gleichzeitig merkt man dem Buch seinen Entstehungskontext als wissenschaftliche
Qualifikationsarbeit stellenweise deutlich an. Eine stirkere redaktionelle Bearbeitung vor
der Verbffentlichung und ein professionelles Korrektorat hitten dem Buch gut getan.

Die Stdrke von Stauffachers Studie liegt in der aufmerksamen und detailreichen Be-
schreibung des «Empirischen» im mittleren, mit 75 Seiten umfangreichsten Teil des Bu-
ches. Hier schildert die Autorin Begegnungen und Gespriche mit ihren Informanten, be-
schreibt die vorgefundene Infrastruktur und beobachtet die soziale Interaktion zwischen
den Bewohnern des Jungle. Schliisselpersonen sind Salomon, der Community-Leader der
Athiopier und Church-Manager der koptischen Kirche, Teferi, ein in Grossbritannien
anséssiger Theologe, der die als «Presbyterian» angeschriebene, von Stauffacher jedoch
als evangelikal identifizierte Kirche betreute, und verschiedene Angehdrige der Familie
Qabbani, die die Autorin in die syrisch-muslimische Community einfithrten. Dabei ge-
lingt es Stauffacher einerseits, die Missionsaktivitdten evangelikaler Kreise (u.a. der «Mi-
racle Street» von Steve Lee) nachzuzeichnen, und andererseits, die spirituelle Not mus-
limischer Jungle-Bewohner einzufangen, die die hygienischen und psychischen Reini-
gungsgebote vor einem Moscheebesuch nicht erfiillen konnten und deshalb jeglicher
religioser Praxis entsagten. Darauf bezieht sich auch das englischsprachige Zitat im
Buchtitel.

Nun ist Stauffacher weder die Einzige noch die Erste, die sich mit dem Jungle ausein-
andersetzt. Wie sie selbst schreibt, schien der Jungle fiir Journalisten, Wissenschaftlerin-
nen und Aktivisten jeglicher Couleur zeitweise «eine Art Ausflugsziel geworden zu sein»
(175). In Medienberichten, die vor und wihrend Stauffachers Feldforschungsaufenthalten
publiziert wurden — etwa die dokumentarischen Arbeiten des franzdsischen Architekten
Cyrille Hanappe oder Beitrdge im Westschweizer Radio RTS —, kamen durchaus auch re-



472 Rezensionen — Comptes rendus

ligidse Aspekte zur Sprache, die von Stauffacher aber bedauerlicherweise nicht rezipiert
werden. Generell ist ihre Quellenbasis diinn; fast scheint es, als referiere die Autorin
lieber eigenes statt fremdes Material, obwohl letzteres ihre Darstellung und Analyse
zweifellos bereichert hitte.

Bern David Zimmer



	Rezensionen = Comptes rendus

