
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 112 (2018)

Artikel: Konstruktion von Differenz : ein Vergleich argumentativer Strategien der
Befürworter der Schächtverbotsinitiative (1893) und der
Antiminarettinitiative (2009)

Autor: Metzger, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konstruktion von Differenz:
Ein Vergleich argumentativer Strategien
der Befürworter der Schächtverbotsinitiative (1893)
und der Antiminarettinitiative (2009)

Thomas Metzger

1891 erweiterte der Schweizerische Bundesstaat die direktdemokratischen
Betätigungsmöglichkeiten und nahm das Initiativrecht in seine Verfassimg auf. Zwei
Jahre später gelangte mit der Schächtverbotsinitiative ein erstes Volksbegehren
zur Abstimmung. Mit deutlich über 80'000 Unterschriften hatten die Initianten
die damals verlangten 50'000 Unterschriften mühelos übertroffen.1 Die
Stimmberechtigten nahmen das Verbotsbegehren, das von den deutschschweizerischen
Tierschutzvereinen lanciert worden war, nach einem stark antisemitisch geprägten

Abstimmungskampf deutlich an. Das neue Volksrecht hatte somit bereits
seine <Unschuld> verloren und war zu einem Instrument gesellschaftlicher
Exklusion geworden, mit dessen Hilfe die Mehrheit die kleine religiöse Minderheit
der Juden nur zwei Jahrzehnte nach deren voller Emanzipation erneut rechtlich
und letztlich auch gesellschaftlich zurücksetzte. Mehr als hundert Jahre später,
2009, gelangte mit der Antiminarettinitiative ein weiteres Volksbegehren zur
Abstimmung, welches die gezielte Ausgrenzung eines Teils der schweizerischen

Bevölkerung beabsichtigte. Nun standen nicht mehr <die Juden>, sondern <die

Muslimo im Visier der Initianten, die sich aus Exponenten der rechtspopulistischen

Schweizerischen Volkspartei (SVP) und der evangelikal-nationalkonser-
vativen Kleinpartei Eidgenössische Demokratische Union (EDU) rekrutierten.
Auch diese Initiative wurde durch Volk und Stände angenommen.

In der vergleichenden Analyse der Argumentationsstrategien der Befürworter
der beiden Initiativbegehren, die zentrale Denkweisen und Sprachregelungen
dieser Akteure aufzeigt, manifestieren sich interessante Parallelen. Diese sollen

1

Friedrich Traugott Külling, Bei uns wie überall? Antisemitismus in der Schweiz 1866—

1900, Zürich [1977], 283. 1977 wurde die verlangte Unterschriftenanzahl auf lOO'OOO

verdoppelt. Siehe: Bernhard Degen, Art. <Volksinitiative>, in: Historisches Lexikon der
Schweiz, in: <www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10386.php> (15. April 2018).

SZRKG, 112 (2018), 347-363



348 Thomas Metzger

im Zentrum der folgenden Ausführungen stehen. Quellengrundlage bilden zum
einen Publikationen aus dem Umfeld der Initianten und zum anderen Beiträge
aus der Zeitungsberichterstattung.2 Ein besonderes Augenmerk wird auf
Differenzkonstruktionen gelegt, die in den Topoi und Diskursen der Verbotsbefürworter

aufscheinen.3 Diese stilisierten <die Juden> und <die Muslime) in dichoto-
misierender Weise zu Bevölkerungsgruppen, die den als christlich apostrophierten

(Schweizern) fremd gegenüberstehen würden. So ist es paradigmatisch, dass

die Abstimmungen nicht zuletzt nationalistisch aufgeladen und mit Fragen wie
Immigration und Integration verknüpft wurden. Die antisemitischen respektive
islamfeindlichen Dimensionen der beiden angenommenen Volksinitiativen
überlagern sich somit teilweise mit fremdenfeindlichen Diskursen.4

In den letzten Jahren ist gerade im deutschsprachigen Raum eine kontrovers
geführte Diskussion um die Vergleichbarkeit von Antisemitismus und
Islamfeindlichkeit entstanden.3 Der Vergleich als eine klassische historische Methode
stösst auf inhaltlicher Ebene bei diesen Phänomenen schnell an Grenzen, zumal
ihre historischen Entstehungszusammenhänge und Wirkmächtigkeit grosse
Unterschiede aufweisen. Auf der Ebene argumentationsstruktureller Prinzipien,
Funktionen und Vorurteilsmustern erscheint er hingegen fruchtbarer.6

2
Es fand keine systematische Untersuchung von Zeitungen statt. Die Resultate werden mit
Erkennmissen aus bestehenden Forschungsstudien ergänzt.

3 Für die Differenzkonstruktionen zugrundeliegenden Prozesse der Konstruktion von Identi¬
tät und Alterität siehe aus der umfangreichen Forschungsliteratur: Anna Margaretha Horat-
schek/Anja Pistor-Hatam, Einleitung, in: dies. (Hg.), Identitäten im Prozess. Region,
Nation, Staat, Individuum, Berlin/Boston 2016, 1-12; Robert Neisen, Feindbild, Vorbild,
Wunschbild. Eine Untersuchung zum Verhältnis von britischer Identität und französischer
Alterität 1814—1860, Würzburg 2004, v.a. 11-28.

4 Ich ziehe die Begriffe <Islamfeindlichkeit> und <Fremdenfeindlichkeit> den pathologisie-
renden und somit potenziell verharmlosenden Bezeichnungen <Islamophobie> und
(Xenophobie) vor. In der noch jungen Forschung zur Islamfeindlichkeit besteht ein Nebeneinander

verschiedener Begriffe, die kontrovers diskutiert werden. Für einen kurzen Überblick:

Fabian Virchow, Islamkritik - Islamophobie - Antimuslimismus - Antimuslimischer
Rassismus. Zur Begrifflichkeit eines viel diskutierten Phänomens, in: Hans-Peter Killguss/
Alexander Häusler (Hg.), Das Geschäft mit der Angst. Rechtspopulismus, Muslimfeindlichkeit

und die extreme Rechte in Europa, Köln 2012, 15-19.
5 Entzündet hatte sich die Kontroverse an der vom Zentrum für Antisemitismusforschung in

Berlin am 8. Dezember 2008 durchgeführten Tagung «Feindbild Muslim - Feindbild
Jude». Im Zentrum der Kritik stand insbesondere Wolfgang Benz, der allerdings keineswegs
für eine Gleichsetzung von Islamfeindlichkeit und Antisemitismus plädierte. Für die Resultate

der Tagung siehe: Wolfgang Benz (Hg.), Islamfeindschaft und ihr Kontext. Dokumentation

der Konferenz «Feindbild Muslim - Feindbild Jude», Berlin 2009. Einen breiteren
Einblick bezüglich unterschiedlicher Haltungen gegenüber der Vergleichbarkeit bietet:
Gideon Botsch/Olaf Glöckner/Christoph Kopke/Michael Spieker (Hg.), Islamophobie und
Antisemitismus - ein umstrittener Vergleich, Berlin/Boston 2012.

6 Siehe auch die Argumentation von: Juliane Wetzel, Parallelen zwischen Antisemitismus
und Islamfeindschaft heute, in: Botsch/Glöckner/Kopke/Spieker (Hg.), Islamophobie (wie
Anm. 5), 81-106, 82-83.



Konstruktion von Differenz 349

Ausgehend von einer historischen Einordnung der beiden Initiativbegehren und
einer Charakterisierung der Abstimmungsresultate werden die Ergebnisse der

vergleichenden Analyse von Quellen der Schächt- und der Minarettgegner
ausgehöhlt. Dabei lassen sich die Diskurse bündeln: erstens die Verneinung der
kultischen Relevanz des Schächtens und der Minarette; zweitens die Diskreditierung

des Judentums und des Islam als <rückständige> und <gewaltbereite>
Religionen; drittens das Beharren auf Statusdifferenz und viertens die explizite
Stigmatisierung von Juden und Muslimen als <Fremde>.

Das Schächt- und das Minarettverbot als konfessionelle Ausnahmeartikel

Die beiden religiösen Gruppen ausgrenzenden Bestimmungen, die aufgrund der

erfolgreichen Volksinitiativen in die Schweizerische Bundesverfassung
aufgenommen wurden, lassen sich in eine längere Tradition konfessioneller
Ausnahmeartikel einreihen, welche in den ersten Jahrzehnten nach der Gründimg
des Schweizerischen Bundesstaates im Jahr 1848 installiert worden waren. Diese

richteten sich vor dem Hintergrund des Bürgerkrieges von 1847 und dem

Kulturkampf im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts gegen den katholischen
Bevölkerungsteil. Seit 1848 enthielt die Bundesverfassung ein Verbot des Jesuitenordens,

zu welchem sich seit der Totalrevision von 1874 ein solches der
Neugründung oder Wiederherstellung von Klöstern gesellte. Ebenso wurde in jener
Totalrevision die Gründung neuer Bistümer von der Zustimmung des Bundes

abhängig gemacht und somit dem Kompetenzbereich der katholischen Kirche
entzogen.7 Im Gegensatz zum Schächt- und Minarettverbot wurden diese Artikel
jedoch nicht durch das direktdemokratische Instrument der Volksinitiative in die

Bundesverfassung aufgenommen. Als diese Artikel - zusammen mit dem
fehlenden Frauenstimmrecht - der Ratifizierung der Europäischen Menschenrechtskonvention

durch die Schweiz im Wege standen, wurde die Mehrheit der Artikel

1973 aus der Bundesverfassung gestrichen, nicht ohne dass in den

Abstimmungen erneut alte Ressentiments geschürt worden wären.8 Das Schächtverbot

7 Zu den konfessionellen Ausnahmeartikeln siehe: Marco Jorio, Art <Ausnahmeartikel>, in:
Historisches Lexikon der Schweiz, in: <www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10388.php> (20. April

2018); Adrian Vatter, Synthese: religiöse Minderheiten im direktdemokratischen System

der Schweiz, in: ders. (Hg.), Vom Schächt- zum Minarettverbot. Religiöse Minderheiten

in der direkten Demokratie, Zürich 2011, 264—290.
8 Zur Problematik der Ratifizierung der Europäischen Menschenrechtskonvention: Stefanie

Tamara Kurt, Die rechtliche Situation von religiösen Minderheiten im Kontext des
schweizerischen Föderalismus. Die Religionsfreiheit und das Verbot der religiösen Diskriminierung.

Grundlagen - Konsequenzen - Perspektiven, Basel 2018, 43. Zur Persistenz antikatholischer

Ressentiments: Vatter, Synthese (wie Anm. 7), 273-275. 2001 wurde mit dem
sogenannten Bistumsartikel der letzte Ausnahmeartikel aufgehoben, der die Katholiken betraf.



350 Thomas Metzger

hingegen wurde nicht ersatzlos gestrichen, sondern aus der Bundesverfassung
ins Tierschutzgesetz verschoben, womit es weiterhin Gültigkeit besitzt.9

Das Schächtverbot, das heute nebst Juden gerade auch für Muslime eine
Einschränkung darstellt, sowie das Minarettverbot zeigen auf, dass die direkte
Demokratie der Schweiz zur Aufnahme von Artikeln führen kann, die dem
Diskriminierungsverbot und der ebenfalls durch die Verfassung garantierte Religionsfreiheit,

die zugleich durch internationale Abkommen (Europäische
Menschenrechtskonvention, zweiter UNO-Menschenrechtspakt) abgesichert sind,
widersprechen.10 Überblickt man die Abstimmungsergebnisse der beiden
Volksabstimmungen, so finden sich nur beschränkt Übereinstimmungen im
Abstimmungsverhalten. Die Markanteste ist, dass beide Initiativen in der frankophonen
Westschweiz abgelehnt wurden. Das Minarettverbot wurde insbesondere von
rechtskonservativen Kreisen unterstützt, wusste aber auch in der politischen
Mitte zu punkten. Liberale oder konservative Werthaltungen waren für das

Stimmverhalten entscheidend.11 Dies führte am 29. November 2009 zu einem
57,5 Prozent Ja-Stimmen-Anteil für die Antiminarettinitiative und zu einem
klaren 19,5 zu 3,5 der Stände, deren Mehr für die Annahme einer Initiative
ebenfalls Voraussetzimg ist.12 Das Schächtverbot wurde am 20. August 1893

mit 60,1 Prozent angenommen. Mit 11,5 zu 10,5 fiel das Ständemehr hingegen
denkbar knapp aus.13 Bei der Abstimmung von 1893 zeigte sich ein uneinheitlicheres

Bild. Die Zustimmung in städtischen und oder protestantisch geprägten
Gebieten der Deutschschweiz war deutlicher als in konservativ geprägten
katholischen Landkantonen, da sich dort die Furcht davor zeigte, als Katholiken selbst
erneut Opfer konfessioneller Ausnahmebestimmungen zu werden. Insgesamt
jedoch war auch auf katholischer Seite das Bild uneinheitlich.14 Während
beispielsweise der Kanton Nidwaiden klar Nein sagte, stimmte der Nachbarkanton
Obwalden der Initiative zu. Wichtig für den Abstimmungsausgang in den ein-

9 Siehe hierzu: Pascal Krauthammer, Das Schächtverbot in der Schweiz. Die Schächtfrage
zwischen Tierschutz, Politik und Fremdenfeindlichkeit, Zürich 2000, 195-262.
Christoph Winzeier, Das Minarettverbot - eine Nachlese, in: ders., Religion im demokratischen

Staat. Beiträge zum Religionsverfassungsrecht und zur Religionsfreiheit, Zürich/Basel/Genf

2012, 205-212, 206; Kurt, Die rechtliche Situation (wie Anm. 8), 24—27; 53-54.
11 Für eine differenzierte Abstimmungsanalyse siehe: Adrian Vatter/Thomas Milic/Hans Flirter,

Das Stimmverhalten bei der Minarettverbots-Initiative unter der Lupe, in: Vatter (Hg.),
Vom Schacht- zum Minarettverbot (wie Anm. 7), 144-170. Anna Christmann/Deniz Dana-
ci/Oliver Krömler, Ein Sonderfall? Das Stimmverhalten bei der Minarettverbots-Initiative
im Vergleich zu andern Abstimmungen und Sachfragen, in: Vatter (Hg.), Vom Schächt-
zum Minarettverbot (wie Anm. 7), 171-190; Klaus Stüwe, «A Kinder and Gentler
Democracy»? Das Konsensusmodell der Schweiz und das Minarettverbot, in: Anton Rauscher
(Hg.), Toleranz und Menschenwürde, Berlin 2011, 451-471.

12
<www.bk.admin.ch/ch/d/pore/va/20091129/det547.html>, (20. April 2018).

13
<www.bk.admin.ch/ch/d/pore/va/18930820/det40.html>, (20. April 2018).

14 Uneinheitlich traten auch die protestantischen Periodika der Deutschschweiz auf. Dies traf
sowohl auf liberal- als auch konservativ-protestantische Zeitschriften zu. Siehe hierzu: Thomas

Metzger, Antisemitismus im Deutschschweizer Protestantismus, Berlin 2017, 214-222.



Konstruktion von Differenz 351

zelnen Kantonen waren letztlich 1893 insbesondere die lokalen Medien und
Tierschutzvereine.15 Unterstützten diese ein Schächtverbot, durfte ein Ja erwartet

werden. Wenn aber etwa wie im Kanton St. Gallen der kantonale Tierschutzverein

nicht an der Kampagne seines Dachvereins partizipierte, konnte dies zu
einem wuchtigen Nein führen.16

Was <Kultus> ist, bestimmt die Mehrheitsgesellschaft

Die Initianten sahen sich sowohl 1893 als auch 2009 von gegnerischer Seite mit
dem Vorwurf konfrontiert, mit ihren Volksbegehren einen offensichtlichen
Verfassungsbruch anzustreben, indem sie die Religions- und insbesondere die
Kultusfreiheit religiöser Minderheiten zu ritzen beabsichtigen würden.17 Die Strategie,

mit welcher die Verbotsbefürworter diese Vorwürfe zu entkräften versuchten,

war beide Male dieselbe: Dem Schächten respektive dem Minarett wurde
abgesprochen, religiösen respektive kultischen Charakter zu besitzen. Sie führten

an, dass beide nicht auf die heiligen Schriften der jeweiligen Religion
zurückzuführen seien.18 Der Koran respektive der Tanach und der Talmud wurden

von den Verbotsbefiirwortern zu Belastungszeugen stilisiert. Die selektive oder

gar verfälschende Exegese heiliger Schriften stellt dabei eine klassische Recht-

fertigungs- und Rationalisierungsstrategie sowohl des Antisemitismus als auch der
Islamfeindlichkeit dar.19 Ebenso klassisch wurde dabei gerne auf jüdische und

13 Dies betonen: Krauthammer, Das Schächtverbot (wie Anm. 9), 85-89; Külling, Bei uns
(wie Anm. 1), 369-381; Beatrix Mesmer, Das Schächtverbot von 1893, in: Aram Mattioli
(Hg.), Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960, Zürich 1998, 215-239, 233.

16
Krauthammer, Das Schächtverbot (wie Anm. 9), 87-88. Als Gegenbeispiel kann der Kanton

Aargau dienen, wo sowohl medial als auch durch den Tierschutzverein massiv agitiert
wurde. Mit rund 90 Prozent sagte der Mittellandkanton überdeutlich ja zum Verbot.

17
Metzger, Antisemitismus (wie Anm. 14), 217-219; Krauthammer, Das Schächtverbot (wie
Anm. 9), 48-54; 78-81; Külling, Bei uns (wie Anm. 1), 291; 352-357. Die Gegner eines
Schächtverbots waren in ihren Argumentationen indes alles andere als frei von antisemitischen

Haltungen.
18 Aus der Fülle an Beispielen: Die Landesväter als Schächtherolde, Beilage zum Tierfreund

Nr. 1, 1892; Verus [Andreas Keller-Jäggi], Der «Tiefsittliche» Emst des Talmud und Schul-
chan-Aruch. Auch ein Beitrag zur Schächtfrage, o.O. 1893; Unsere Freiheiten bewahren -
Frauen gegen eine Islamisierung der Schweiz, in: <www.minarett-verbot.ch/downloads/
argumentarium frauenfreiheit.pdf), (21. April 2018); EDU-Solothum, Flyer <Es geht auch
ohne Minarette), in: <www.edu-solothum.ch/pdf7EDU_Flyer_Gegen-Bau-von-Minarette.pdf>,
(21. April 2018); Interview mit Ulrich Schlüer auf swissinfo.ch, in: <www.swissinfo.ch/
eng/multimedia/anti-minaret-campaigner-puts-case_rightwing-politician-claims-minarets-are-
a-political-symbol/1012760>, 21. April 2018. Im Widerspruch mit dieser
Argumentationsstrategie stand der ebenfalls populäre Rache-Diskurs. Das Minarettverbot sei eine
Revanche für die Diskriminierung von Christen in islamisch geprägten Ländern. Siehe
z.B.: Egerkinger Komitee, Islam-Argumentarium. Minarett, 3, in: <www.minarett-verbot.ch/
downloads/03-minarett.pdf>, (21. April 2018).

19 Siehe: Wetzel, Parallelen (wie Anm. 6), 99-102.



352 Thomas Metzger

muslimische <Belastungszeugen> zurückgegriffen.20 Auf Seiten der Tierschutzvereine

wurde beispielsweise bevorzugt auf die Aussagen des einstigen
liberaljüdischen Rabbiners Leopold Stein, der sich später zum Atheismus bekannte,
verwiesen.21

Von Befürwortern des Minarettverbots wurde das Minarett letztlich von
einem religiösen zu einem machtpolitischen Symbol umgedeutet und letztlich
zum Signum einer angeblich voranschreitenden <Islamisierung> der Schweiz
stilisiert.22 Ein Flugblatt der Minarettgegner bringt dies deutlich zum Ausdruck:
«In Wahrheit ist ein Verdrängungskampf in Gang. Es geht um Macht. Das
Minarett ist Ausdruck eines religiös-politischen Machtanspruchs. Mit Glauben hat

es nichts zu tun.»23 Christian Waber von der Rechtsaussenpartei EDU und
Mitglied des Initiativkomitees, des sogenannten Egerkinger Komitees, ging sogar so

weit zu behaupten, der Islam an sich sei gar keine Religion, sondern eine

Kriegserklärung an die christliche und andersgläubige Welt.24 Auch den Gegnern

des Schächtens war das Konstrukt einer sich hinter dem Deckmantel des

Religiösen verbergenden Intention und somit verschwörungstheoretisches Denken

eigen. Sie stellten das Schächten als Mittel einer jüdischen (Segregation)
von der christlichen Gesellschaft dar.25 Der Centrai-Vorstand der deutsch-

20 Siehe etwa: EDU-Solothurn, Flyer (wie Anm. 18); Andreas Keller, Das Schächten der
Israeliten, Referat gehalten an einer Versammlung von Thierschutzfreunden am 2. April
1890, Aarau 1890. So auch noch in einer Broschüre gegen das Schächten von 1971: Das
sogenannte Schächtverbot. Stellungnahme des Schweizerischen Tierschutzverbandes zum

^
Begehren um Aufhebung von BV Art. 25bls, Basel 1971, 7.

21 Siehe etwa: Aargauischer Thierschutzverein, Die Schächtfrage in der Schweiz. Ein Wort
zur Aufklärung unter spezieller Berücksichtigung der Frage im Aargau, Aarau 1888, 9-11 ;
Keller, Das Schächten (wie Anm. 20), 16-19; Zu Stern siehe: Külling, Bei uns (wie Anm. 1),
291. Die Schächtgegner griffen auch auf verfälschte oder gar gefälschte Gutachten gegen
das Schächten zurück: Külling, Bei uns (wie Anm. 1), 296-303.

22 Siehe beispielsweise: Oskar Freysinger, Integration statt Minarett. Ja zum Minarettverbot,
in: Schweizerzeit, 9. Oktober 2009; Andreas A. Glarner, Ja zum Minarettverbot!, in: Die
Lupe. Informationsbulletin der Aargauischen Vaterländischen Vereinigung, 28,3 (2009),
1-2, 1; Argumentarium «Ja zur Minarettverbots-Initiative», passim, in: <www.minarett-
verbot.ch/downloads/argumentarium_minarettverbot.pdf>, (21. April 2018).

23 Initiativkomitee gegen den Bau von Minaretten, Flyer <Das Minarett und seine
Bedeutung), in: <www.minarett-verbot.ch/downloads/flyer-d.pdf>, 21. April 2018. Dieselbe
Argumentation auch bei einem Plakat des Ostschweizer Komitees, welches ein Minarett
zeigt, das die beiden Türme der St. Galler Kathedrale überragt: Keine islamischen
Machtsymbole in der Schweiz!, in: <www.tagblatt.ch/ostschweiz/stgallen/kanton/Religion-
braucht-keine-Tuerme;artl40,1398733), (29. April 2018).

24 Christian Waber, Religiöse [sie!] Frieden der Schweiz gefährdet?, einsehbar unter: <www.mi-
narett-verbot.ch/referate/archiv-2007/religioese-frieden-der-schweiz-gefaehrdet.html>, (4.
Oktober 2016).

25 Zentral in der Argumentation war die in antisemitischen Kreisen - basierend auf tendenziösen
Übersetzungen - populäre Zuschreibung an den Schulchan Aruch, einer frühneuzeitlichen
Sammlung jüdischer religiöser Vorschriften, antichristlichen Regelungen zu beinhalten. Die
schächtgegnerischen Publikationen der Tierschutzvereine griffen mehrfach darauf zurück. So
etwa: Centrai-Vorstand der deutsch-schweizerischen Tierschutzvereine, Zur Schächtfrage,
o.O. 1891; Verus [Andreas Keller-Jäggi], Der «Tiefsittliche» Emst (wie Anm. 18).



Konstruktion von Differenz 353

schweizerischen Tierschutzvereine sprach in diesem Sinne sogar davon, dass

nicht die Juden mit Intoleranz konfrontiert seien, sondern vielmehr der Schächtakt

einen Ausdruck «krassester Intoleranz gegenüber den Christen» darstelle.26

Dass die Genese kultischer Handlungen und Traditionen der Religionen - man
denke nur an die Kirchtürme oder die Liturgien der christlichen Kirchen - einen
evolutionären Prozess darstellen, wurde von Seiten der Initianten ebenso negiert
wie deren zentrale Bedeutung für das religiöse Leben. Die Beschneidung der

Kultusfreiheit, die gerade diese Aspekte des religiösen Lebens schützen soll,
wurde somit bewusst in Kauf genommen, und die <Mehrheitsgesellschafb
strebte eine asymmetrische Rechtsgrundlage zugunsten der christlichen Konfessionen

und zuungunsten der <religiös Anderen) an. Solche Grundhaltungen sind
mit Blick auf die gesellschaftliche Situation der Muslime auch für Deutschland
nachweisbar. Eine von der Friedrich-Ebert-Stiftung beauftragte Studie stellte
2010 fest, dass 58,4 Prozent der Befragten die erhebliche Einschränkung der

Religionsausübung für Muslime befürworteten.27

Die Geringschätzimg verfassungsmässig garantierter Grundrechte wurde
nicht selten auch durch den populistischen Verweis darauf gerechtfertigt, dass

<das Volk) ein feineres <moralisches> und <sittliches> Empfinden besitzen würde
als die abstrakt denkende <politische Elite). Dem <Volksgefühl> müsse deshalb

Genüge getan werden.28 Das für ein Schächtverbot agitierende Satiremagazin
Der Nebelspalter brachte diesen antielitären Diskurs am Vorabend der Abstimmung

sinnbildlich zum Ausdruck. Der Karikaturist verunglimpfte die durch
Initiative tangierten Verfassungsrechte als hässliche «Kulturgrazien» und setzte
diesen einen kräftig, gesund und aufrecht stehenden gezeichneten Bauern als

Personifikation des <Volkes> entgegen, welcher den Schlachtstier, der zwei
schachtende Juden attackiert, von der Leine gelassen hat.29

26 Centrai-Vorstand der deutsch-schweizerischen Tierschutzvereine, Zur Schächtfrage (wie
Anm. 25), 5. Der damalige STP-Nationalrat Ulrich Schlüer stellte Christentum und Islam
einander dichotom gegenüber, indem er ersteres mit Toleranz gleichsetzte und letzterem
diese komplett absprach: Interview mit Ulrich Schlüer (wie Anm. 18). Die EDU-Solothurn
wiederum betonte, dass durch das Minarettverbot die Glaubens- und Gewissensfreiheit
nicht gefährdet, sondern geschützt werde: EDU-Solothurn, Flyer (wie Anm. 18).

27 Oliver Decker/Marliese Weißmann/Johannes Kiess/Elmar Brähler, Die Mitte in der Krise.
Rechtsextreme Einstellungen in Deutschland 2010, Bonn 2010, 134, in: (library.fes.de/pdf-
files/do/07504-20120321.pdf>, (21. April 2018).

28 Siehe etwa: Rekursbegründung der Regierungen der Kantone Bern und Aargau gegen den
Entscheid des Bundesrathes vom 17. März 1890 betreffend das Schächten der Schlachtthiere
an die Bundesversammlung der schweizerischen Eidgenossenschaft, Aarau 1890, 12;
Centrai-Vorstand der deutsch-schweizerischen Tierschutzvereine, Zur Schächtfrage (wie Anm.
25), 6; Interview mit Ulrich Schlüer (wie Anm. 18); Siehe zudem: Külling, Bei uns (wie
Anm. 1), 312-314. Bezüglich der Minarettinitiative: Anna Christmann, Die Rolle
direktdemokratischer Instrumente in Moschee- und Minarettkonflikten in der Schweiz und in
Deutschland, in: Vatter (Hg.), Vom Schächt- zum Minarettverbot (wie Anm. 7), 191-124.

29 Die bedrängten Kulturgrazien, in: Nebelspalter, 19. August 1893.



354 Thomas Metzger

Der Islam und das Judentum als (rückständiger und <gewaltbereite> Religionen

Differenzkonstruktion stellte ein zentrales Muster in der Argumentation der
Akteure dar, die ein Verbot des Schächtens sowie des Baus von Minaretten
propagierten. Während dies bei der Negierung der religiösen Relevanz des Schächtens

und des Minaretts noch wenig explizit der Fall war, so war dies bei einem
zweiten Diskursbündel umso evidenter. Sowohl in den Abstimmungsdebatten
von 1893 als auch jenen von 2009 stellte die Konstruktion der Dichotomie
<rückständige> <fremde> vs. <modern-aufgeklärte> <eigene> Kultur ein
wiederkehrendes Diskursmuster dar.30 Mit Blick auf die islamfeindliche Argumentation

zeigt sich nicht zuletzt, wie stark Religion von den Minarettgegnern kultu-
ralistisch gedacht und als Mittel zur Hierarchisierung eingesetzt wurde.31 So

sprach etwa das Egerkinger Komitee in seinem Argumentarium zur
Minarettverbotsinitiative davon, dass es im Falle des Islam weniger um Religion denn um
Zivilisation gehe.32 In der kulturellen Herabminderung des von ihnen monolithisch

verstandenen Islam und mit ihm grosser Regionen des Mittleren Ostens
und Nordafrikas werden dabei festetablierte Topoi der Islamfeindlichkeit sichtbar,

die in kolonialen Sichtweisen vergangener Jahrhunderte wurzeln.33 Gerade
auch der ausgerechnet von den wertkonservativen Initianten vorgebrachte
Vorwurf des angeblich rückständigen Frauenbildes des Islam weist eine lange
Tradition auf.34 In der Abstimmungskampagne von 2009 gehörten Assoziierungen
<der Muslime) und gerade auch der muslimischen Immigranten mit Gewaltbereitschaft,

Terrorismus, Radikalismus und Fundamentalismus zum Grundstock

30 Besonders stark in: Argumentarium «Ja zur Minarettverbots-Initiative» (wie Anm. 22),
passim. Zudem: Keller, Das Schächten (wie Anm. 20), 22; Centrai-Vorstand der
deutschschweizerischen Tierschutzvereine, Zur Schächtfrage (wie Anm. 25), 3; 5; Lukas Reimann,
Kaida und Co. sind längst in der Schweiz angekommen, in: Neue Zürcher Zeitung, 6.

November 2009, in: <www.nzz.ch/kaida_und_co_sind_laengst_in_der_schweiz_angekom-
men-1.3972013), (22. April 2018). Die Diskursmuster greifen dabei auf altetablierte
antisemitische respektive islamophobe Stereotypisierungen zurück. Zu den Mechanismen
von Stereotypen - gerade auch mit Blick auf die bei Heterostereotypen unweigerlich
implizit mitzudenkenden Autostereotypen - siehe etwa: Hans Henning Hahn, 12 Thesen zur
Stereotypenforschung, in: ders./Elena Mannovä (Hg.), Nationale Wahrnehmungen und ihre
Stereotvpisierung. Beiträge zur Historischen Stereotvpenforschung, Frankfurt a.M. 2007,
15-24.

31 In der Forschung zur Islamfeindlichkeit wird zurecht die diskursive Integration neorassistischer

Denkmuster betont. Siehe besonders: Naime Cakir, Islamfeindlichkeit. Anatomie
eines Feindbildes in Deutschland, Bielefeld 2014; Yasemin Shooman, «...weil ihre Kultur
so ist». Narrative des antimuslimischen Rassismus, Bielefeld 2014.

32
Argumentarium «Ja zur Minarettverbots-Initiative» (wie Anm. 22), 2. Siehe zudem auch:
Egerkinger Komitee, Islam-Argumentarium - Grundbegriffe, in: <www.minarett-ver-
bot.ch/downloads/argumentarium-komplett-d.pdf), (22. April 2018).

33 Siehe etwa: Chris Allen, Islamophobia, Farnham/Burlington 2010, 25-35; Wolfgang Benz,
Die Feinde aus dem Morgenland. Wie die Angst vor den Muslimen unsere Demokratie
gefährdet, München 2012,49-60; Shooman, «.. .weil ihre Kultur so isb> (wie Anm. 31), 35-53.

34
Shooman, «...weil ihre Kultur so ist» (wie Anm. 31), 76-79. Quellenbeispiele: Glarner, Ja

zum Minarettverbot! (wie Anm. 22); Unsere Freiheiten (wie Anm. 18).



Konstruktion von Differenz 355

des Argumentariums.35 Der Aargauer Grossrat Andreas Glarner, am rechten
Rand der SVP politisierend, bemerkte suggestiv: «Natürlich ist nicht jeder Muslime

ein Terrorist - aber wenn man sich die letzten grossen Anschläge so überlegt,

kommt man zum Schluss, dass fast jeder Terrorist ein Muslime war.»36 Das

wiederholt an die Decke gemalte Szenario der Gefahr einer Islamisierung Europas
und potenziell auch der Schweiz kann ebenfalls diesem diskursiven Feld zugeordnet

werden, wird doch einer drohenden Invasion das Wort geredet.37

Die in der Anti-Schächt-Kampagne zum argumentativen Grundstock
gehörenden Rückständigkeits-Diskurse zeigten sich anschlussfähig für verschiedene
antisemitische Topoi. So wurde <den Juden> eine grundsätzliche Grausamkeit

vorgeworfen, die sich letztlich nicht nur gegenüber dem Tier - in Form von
Tierquälerei38 -, sondern auch im Umgang mit nichtjüdischen Menschen zeigen
würde.39 Besonders frappant unterstellte Samuel Kurth40 in der sich stark für das

33 Zur Assoziation mit Gewaltbereitschaft und Terrorismus besonders: Egerkinger Komitee,
Islam-Argumentarium — Grundbegriffe (wie Anm. 32), passim. Zum Fundamentalismusvorwurf

u.a.: Argumentarium «Ja zur Minarettverbots-Initiative» (wie Anm. 22), passim;
Reimann, Kaida (wie Anm. 30). Gerade auch das umstrittene Anti-Minarett-Plakat förderte
Assoziationen mit Terror, da die Minarette, welche auf der Schweizer Fahne stehen,
Ähnlichkeiten mit Raketen aufweisen: Plakat <Ja zum Minarettverbot), in: <www.minarett-
verbot.ch/grafiken/plakat-d.pdf), (25. April 2018). Eine Medienanalyse bestätigt eine
diesbezügliche Akzentuierung vorab in den Deutschschweizer Medien: Patrick Ettinger, Muslime

in den Medien zunehmend problematisiert. Studie zur Qualität der Berichterstattung
über Muslime in der Schweiz, in: Muslimfeindlichkeit: Gesellschaft, Medien und Politik.
Tagungsakten der EKR- 11.09.2017, 69-75.

36 Das Zitat entstammt einer Rede Glarners am kantonalen Parteitag und folgte als Zitat
seinem Artikel «Ja zum Minarettverbot» im Informationsbulletin der Aargauischen
Vaterländischen Vereinigung: Es sagte Andreas Glarner, in: Die Lupe. Informationsbulletin der
Aargauischen Vaterländischen Vereinigung, 28,3 (2009), 3.

37 Den Islamisierungs-Diskurs bedienen etwa: Walter Wobmann, Entwicklung der
Parallelgesellschaften unsere Regeln gelten für alle [sie!], in: (www.walter-wobmann.ch/aktuell/svp-
artikel/entwicklung-der-parallelgesellschaften/>, (29. April 2018); Ulrich Schlüer, Ja zur
Minarettverbots-Initiative. Ein Abstimmungskampf mit beunruhigenden Merkmalen, in:
<schluer.ch/aktuell/presseartikel/archiv-2009/ja-zur-minarettverbots-initiative.html>, (29.
April 2018); Reimann, Kaida (wie Anm. 30). Dieser Aspekt lässt sich in alte Traditi-
tonslinien der Islamfeindlichkeit einordnen, die die Beziehung zwischen dem (christlichen
Okzident) und dem (islamischen Orient) als Konfliktgeschichte beschreiben. Siehe hierzu
etwa: Benz, Die Feinde (wie Anm. 33), 49-60; Gerdien Jonker, Europäische Erzählmuster
über den Islam. Wie alte Feindbilder in Geschichtsschulbüchern die Generationen
überdauern, in: Thorsten Gerald Schneiders (Hg.), Islamfeindlichkeit. Wenn die Grenzen der
Kritik verschwimmen, Wiesbaden 2009, 71-83.

38 Insbesondere gehörten dramatisierende und brutalisierende Schilderungen des Schächtvor¬

gangs zum Standardrepertoire: Keller, Das Schächten (wie Anm. 20); Die Landesväter
(wie Anm. 18), 7-8; Wie es beim Schächten zu- und hergeht?, in: Berner Volkszeitung, 12.
Äugust 1893; Ein Gespräch über das eidgenössische Schächtverbot, in: Christlicher Volksbote,

16. August 1893, 259-261, 260.
39 Siehe z.B.: Centrai-Vorstand der deutsch-schweizerischen Tierschutzvereine, Zur Schächt-

ffage (wie Anm. 25), 3^1; Otto Zellweger, Nachrichten, in: Appenzeller Sonntagsblatt, 19.

Dezember 1891, 407-408, 407; Stanislaus an Ladislaus, in: Nebelspalter, 12. August 1893;
Ulrich Dürrenmatt, Juden haben kein Erbarmen, in: Berner Volkszeitung, 19. August 1893.



356 Thomas Metzger

Schächtverbot einsetzenden konservativen Berner Volkszeitung Inhumanität,
indem er bilanziert, dass das Schächten das Abbild des jüdischen Treibens unter
den anderen Völkern darstelle, und in einer Beilage zum Thierfreund wurde
1892 an die Bauern appelliert, ihr Schlachtvieh nur den Händen eines «menschlichen

Schlächters» zu übergeben. Auch der Karikaturist und Künstler Fritz
Boscovits zeichnete <den schachtenden Juden> als Menschenfeind.41 Selbst

Autoren, die sich im Sinne der Religions- und Kultusfreiheit gegen die Schächt-
verbotsiniatiative stellten, griffen auf diese antisemitischen Feindbilder zurück,
so etwa Pfarrer Robert Ischer in den liberalprotestantischen Schweizerischen Re-

formblättern:

«Wäre das Schächten nicht zufällig eine Sitte der Juden, so wäre gegen diese
Schlachtart sicherlich nicht so bald Klage gefuhrt worden. Nicht ihre Tier-,
sondern ihre Menschenquälerei ist es, welche am meisten ärgert, ihr herzloser
Wucher, ihre Aufdringlichkeit und systematische Ausbeutung der Mitbürger im
Handelsverkehr.»

Beharrung aufStatusdifferenz

Auch das dritte Diskursbündel konstruiert Differenz. Es stilisiert <die Juden> und
<die Muslimo zu Fremdgruppen und beinhaltet Topoi, die eine rechtliche und

gesellschaftliche Statusdifferenz zwischen Mehrheit und Minderheit fordern. So

wurden das Schächten und das Minarett zu Handlungen respektive Symbolen
erklärt, die angeblich (Sonderrechte) darstellen und Juden und Muslime gegenüber

der imaginierten (Mehrheitsgesellschaft) Vorteile verschaffen würden.43

«Gleiches Recht für alle Bürger unseres Landes!», so postulierte dies Andreas

Keller-Jäggi, Präsident des Aargauischen Tierschutzvereins und einer der zen-

Siehe auch die Beispiele - teilweise mit Ritualmordvorwürfen kombiniert - bei:
Krauthammer, Das Schächtverbot (wie Anm. 9), 63-73.

40 Samuel Kurth, Israel kennt kein Erbarmen, in: Berner Volkszeitung, 19. August 1893.
41 Fritz Boscovits, Der Hofmetzger an der Arbeit, in: Nebelspalter, 10. Juni 1893.
42 Robert Ischer, Ueber das Schächten, in: Schweizerische Reformblätter, 29. Oktober 1892,

346-349, 348.
43 Siehe beispielsweise: Centrai-Vorstand der deutsch-schweizerischen Tierschutzvereine,

Zur Schächtfrage (wie Anm. 25), 7; Keller, Das Schächten (wie Anm. 20), 25. Siehe auch
die Beispiele in: Krauthammer, Das Schächtverbot (wie Anm. 9), 90; Külling, Bei uns (wie
Anm. 1), 304; Walter Wobmann, Wie kam es zur Minarett-Verbots-Initiative, in:
<www.walter-wobmann.ch/aktuell/svp-artikel/wie-kam-es-zur-minarett-verbots-initiative>,
(29. April 2018); Patrick Freudiger, Kurz-Argumentarium zur Minarettverbots-Initiative,
3-5, in: <www.minarett-verbot.ch/mobile/smartphone/downloads/kurz-argumentarium_mi-
narettverbot.pdf), (29. April 2018). Der Sonderrechts-Diskurs trat in der Anti-Minarett-
Kampagne häufig in Kombination mit weiteren rechtlichen Fragen des Zusammenlebens
auf wie etwa dem Schulschwimmen oder muslimischen Grabfeldern. Siehe etwa: Aline In-
dergard, Leserbrief (Toleranzgrenze), in: St. Galler Tagblatt, 11. September 2009;
Freysinger, Integration (wie Anm. 22); Reimann, Kaida (wie Anm. 30).



Konstruktion von Differenz 357

tralen Akteure in der Anti-Schächt-Kampagne.44 Diese diskriminierende Optik
negiert die Tatsache, dass sich ganz im Gegenteil die Mehrheit gegenüber
Minderheiten Vorrechte ausbedingt, indem nur ihre kultischen Handlungen und

Symbole uneingeschränkt ausgeübt werden respektive präsent sein dürfen.
Besonders evident wurde dies beim Kampf gegen den Bau weiterer Minarette - seit
den 1960er Jahren waren deren vier in der Schweiz errichtet worden45 -, denn
bei diesen ging es um die Frage der Sichtbarkeit einer nichtchristlichen Religion
im öffentlichen Raum. Während <Hinterhofmoscheen> toleriert wurden, sollten
mit dem Minarettverbot nicht zuletzt repräsentative Bauten verhindert werden,
da diese den Eindruck vermitteln würden, dass der Islam in der Schweiz <ange-
kommern sei und die Muslime auch in der Schweiz bleiben möchten.46 Zugleich
wurden, wie bereits ausgeführt, der religiöse Charakter von Minaretten negiert
und diese stattdessen zu Machtsymbolen und somit zu Instrumenten einer <Isla-

misierung> erklärt.47 Ikonographisch markant brachte dies das über die
schweizerischen Landesgrenzen hinaus bekannt gewordene Kampagnen-Plakat aus
dem Umfeld der SVP zum Ausdruck. Neben den auf der Schweizer Flagge
stehenden Minaretten war es insbesondere die vollverschleierte Muslima, die
dieses Feindbild bediente, stand sie doch in keinem direkten Zusammenhang mit
der Sachfrage des Baus von Minaretten.48 Einen noch expliziteren Ansatz
wählte das Ja-Komitee des Kantons Luzern. Auf deren Plakat prangte «Islami-
sierung stoppen! Minarettverbot Ja».49 Ähnliche Kritik löste im letzten Drittel
des 19. Jahrhunderts der Bau von Synagogen in Schweizer Ortschaften aus.50

Öffentliche Sichtbarkeit nichtchristlicher Religionen hatte es in der Schweiz seit
1848 generell schwer,5' doch der Blick auf Langenthal im Kanton Bern bezeugt

- klare islamfeindliche Vorurteilsstrukturen offenlegend -, dass heute primär
die muslimischen Gemeinden auf Widerstand stossen. Es war mit das Gesuch

44 Keller, Das Schächten (wie Anm. 20), 1.
45 Siehe: Felix Müller/Mathias Tanner, Muslime, Minarette und die Minarett-Initiative in der

Schweiz, in: dies./Frank Mathwig/Wolfgang Lienemann (Hg.), Streit um das Minarett.
Zusammenleben in der religiös pluralistischen Gesellschaft, Zürich 2009, 21—43, 32-39. Diese

wurden errichtet in: Zürich (1963), Genf (1978), Winterthur (2005) und Wangen bei Ölten

(2009).
46 Siehe etwa: Egerkinger Komitee, Islam-Argumentarium - Grundbegriffe (wie Anm. 32),

11; Argumentarium «Ja zur Minarettverbots-Initiative» (wie Anm. 22), 2; Wobmann,
Entwicklung (wie Anm. 37). Zur Präsenz von Religion im öffentlichen Raum und deren Sym-
bolhaftigkeit: Martin Baumann/Andreas Tunger-Zanetti, Streit um Symbole im öffentlichen

Raum. Bauten «fremder» Religionsgemeinschaften in der Schweiz, in: Neue
Zürcher Zeitung, 1. Oktober 2009.

47 Siehe die Nachweise in Anm. 22.
48 Plakat <Ja zum Minarettverbot) (wie Anm. 35).
49 Plakat <Islamisierung Stoppen!), in: <www.swissinfo.ch/ger/minarettverbot/590418>, (29.

April 2018).
50

Metzger, Antisemitismus (wie Anm. 14), 193-194; Ron Epstein-Mil, Die Synagogen der
Schweiz. Bauten zwischen Emanzipation und Akkulturation, Zürich 2008, 56-58.

51 Siehe hierzu: Baumann/Tunger-Zanetti, Streit (wie Anm. 46).



358 Thomas Metzger

um die Errichtung eines Minarettes in dieser Landstadt, das die Initiative losgetreten

hatte. Die gleichzeitige Errichtung eines Sikh-Tempels 2008 hingegen
war auf keinen Widerstand gestossen.52 In der Ablehnung muslimischer Symbole

in der Öffentlichkeit wird ein christlicher Superioritätsanspruch der Initia-
tivbefurworter gegenüber dem Islam ersichtlich. Sowohl der jüdischen als auch
der muslimischen Minderheit wurde beziehungsweise wird somit letztlich ein
Leben am Rande der Gesellschaft zugedacht und eine Unterordnung unter die

<Mehrheitsgesellschaft> ohne Einforderung gleicher Rechte im Bereich des

Religiösen und Kultischen verlangt.
Die Forderung nach rechtlicher Statusdifferenz und letztlich nach der

Zurückstufung von Juden und Muslimen auf <Fremdgruppen> minderen Rechtes
mündete sowohl in der Abstimmung von 1893 als auch jener von 2009 in
Aussagen, die Juden und Muslime lediglich einen Gast-Status in der Schweiz
zuwiesen.53 Walter Wobmann, Solothurner Nationalrat der S VP und einer der
zentralen Akteure im Initiativkomitee, brachte dies mit Blick auf den

Abstimmungsausgang deutlich zum Ausdruck und stellte zugleich den Vorwurf einer

angeblich ungenügenden Integration in den Raum:

«Fakt ist [...], dass der Islam hier nur zu Gast ist. Zu Gast in einem christlichen
und zutiefst demokratischen Land. Wie von allen ausländischen Gästen, erwarten
wir auch von Muslimen eine rasche Integration, also die Anerkennung sowohl
unserer Gesetze als auch unserer ungeschriebenen Regeln [...].»

Die Schweizer sollten - im Sinne solcher Stimmen - Herren im eigenen Haus
bleiben. Eine Formulierung, die gerade in der Schächtdebatte von 1893 wiederholt

fiel.3"

Stigmatisierung als <Fremde>

Explizite Fremdheitszuschreibungen stellen ein letztes gemeinsames Diskursbündel

dar, welches die Analyse der Argumentationsstrukturen der Befürworter
des Schächt- und Minarettverbots aufzeigt. Sowohl Juden als auch Muslime
wurden letztlich mit Blick auf ihre Religion als auch auf ihre Kultur und
Herkunft oft als doppelt <ffemd> charakterisiert, wobei in der Differenzkonstruktion

52
Humanyun Ansari/Farid Hafez, Islamophobia: An Introduction, in: dies. (Hg.), From the
Far Right to the Mainstream. Islamophobia in Party Politics and the Media, Frankfurt/New
York 2012, 7-28, 7.

53 Siehe z.B.: Die Landesväter (wie Anm. 18); Ein Gespräch (wie Anm. 38), 260; Argumen-
tarium «Ja zur Minarettverbots-Initiative» (wie Anm. 22), 3. Mit einem allgemeinen Blick
auf Minarett-Debatten: Wolfang Lienemann, Argumente für ein Minarett-Verbot? Eine
kritische Analyse, in: Tanner/Müller/Mathwig/Lienemann (Hg.), Streit um das Minarett (wie
Anm. 45), 123-139, 133.

54 Wobmann, Wie kam es (wie Anm. 43).
55 Siehe etwa: Die Landesväter (wie Anm. 18); Ein Gespräch (wie Anm. 38), 260.



Konstruktion von Differenz 359

Religion und Kultur nicht selten in essentialisierender Weise verschmolzen.56

Wiederholt schlägt dabei durch, dass sowohl Juden wie Muslime als <ausser-

europäische Fremde> konstruiert werden.57 So schreibt der populistisch agierende

konservativ-protestantische Redaktor und Politiker Ulrich Dürrenmatt am 19.

August 1893 - unmittelbar vor der Abstimmung über das Schächtverbot - in
seinem Gedicht «Juden haben kein Erbarmen» vom <Juden> als dem «Fremdling
aus dem Osten».58 Gerade mit Blick auf den Islam stellt die dichotome
Identitätskonstruktion <Abendland-Morgenland> historisch gesehen einen sehr
bedeutenden islamfeindlichen Diskurs dar.59 So wurde und wird auf der Website
des Initiativkomitees von den Muslimen als religiöser Minderheit gefordert, sich
an die «christlich-abendländisch geprägte Bevölkerung und Kultur» anzupassen
und erst recht deshalb auf den Bau von Minaretten zu verzichten.60

Beide Abstimmungskampagnen sind letztlich gerade auch migrationspolitisch

zu verstehen. Durch eine rechtliche und gesellschaftliche Zurücksetzung
sollte die Schweiz unattraktiv für eine fortdauernde jüdische und islamische
Einwanderung gemacht werden.61 Besonders im Falle der Antiminarettinitiative
stellte Migration denn auch ein wiederkehrendes Stichwort dar. So wurde etwa
auf den seit den 1980er Jahren stark angestiegenen muslimischen Bevölkerungs-

56 Siehe z.B.: Dürrenmatt, Juden haben kein Erbarmen (wie Anm. 39); EDU-Solothum, Flyer
(wie Anm. 18); Egerkinger Komitee, Islam-Argumentarium - Grundbegriffe (wie Anm.
32), 7-9. In essentialisierender Weise findet sich diese Argumentation vorab bei den
Minarett-Gegnern. Siehe zur Fremdheitskonstruktion in der Islamfeindlichkeit: Marco Guini/
Miruna Morariu, Intolerance Begets Intolerance: Explaining Negative Attitudes Towards
Foreigners and Muslims In Switzerland, 1996-2007, in: Simon Hug/Hanspeter Kriesi
(Hg.). Value Change In Switzerland, Lanham 2010, 91-97, 95; Shooman, «...weil ihre
Kultur so ist» (wie Anm. 31 45-51.

57 Siehe etwa: Centrai-Vorstand der deutsch-schweizerischen Tierschutzvereine, Zur
Schächtfrage (wie Anm. 25), 3; Samuel Kurth, Der Aufruf des sogenannten
Schächtkomitees, in: Berner Volkszeitung, 12. August 1893. Siehe auch: Külling, Bei uns (wie
Anm. 1), 73-76. Bezüglich der Wahrnehmung des Islam in der Schweiz: Samuel M. Beh-
loul, Religion und Religionszugehörigkeit im Spannungsfeld von normativer Exklusion
und zivilgesellschaftlichem Bekenntnis. Islam und Muslime als öffentliches Thema in der
Schweiz, in: Brigit Allenbach/Martin Sökefeld (Hg.), Muslime in der Schweiz, Zürich
2010,43-65,47.

58 Dürrenmatt, Juden haben kein Erbarmen (wie Anm. 39).
59 Siehe z.B.: Daniel Bax, Angst ums Abendland. Warum wir uns nicht vor Muslimen, son¬

dern vor den Islamfeinden fürchten sollten, Frankfurt a.M. 2015, 37^16; Wolfgang Benz,
Ansturm auf das Abendland? Zur Wahrnehmung des Islam in der westlichen Gesellschaft,
Wien 2013, 23-30; Jonker, Europäische Erzählmuster (wie Anm. 37).

60
Argumentarium «Ja zur Minarettverbots-Initiative» (wie Anm. 22), 3.

61
Bezüglich der Schächtverbotsinitiative betont dies v.a.: Mesmer, Das Schächtverbot (wie
Anm. 15), 234. Zur Vermischung mit der Einwanderungs-Thematik im Falle der Anti-
Minarett-Initiative: Samuel M. Behloul, Minarett-Initiative. Im Spannungsfeld zwischen
Abwehr-Reflex und impliziter Anerkennung neuer gesellschaftlicher Fakten, in: Tanner/
Müller/Mathwig/Lienemann (Hg.), Streit um das Minarett (wie Anm. 45), 103-122, 119.



360 Thomas Metzger

anteil verwiesen.62 Damit wurde ein Thema aufgegriffen, das die SVP schon

länger (bewirtschaftete). Einwanderung - so extrapolierten Abstimmungskomitees

aus dem Umfeld der Partei in Inseraten anlässlich mehrerer Abstimmungsvorlagen

zu Migrationsthemen - würde zu einem Einflussgewinn, ja zu einer
Dominanz <der Muslime) in der Schweiz fiihren.63 Eines der Inserate sprach sich

implizit gegen die Einbürgerung von Muslimen aus.64 Eine kritische Haltung
gegen deren Einbürgerung schien auch im Argumentarium des Initiativkomitees
für das Minarettverbot auf.65 Der in der Schweiz seit über hundert Jahren in der
Politik präsente ffemdenfeindliche Überffemdungsdiskurs wurde in der Antimi-
narettabStimmung in einen Islamisierungsdiskurs umgegossen. Fast schon ins

Apokalyptische steigern sich dabei die Ausfuhrungen von Lukas Reimann,
St. Galler Nationalrat der SVP, der die Antiminarettinitiative zur schweizerischen

und europäischen Nagelprobe erklärt:

«Wenn wir die menschenrechtswidrigen, antidemokratischen und
reaktionärpatriarchalischen Teile des Islam nicht endlich laut und deutlich anprangern, wenn
wir für islamische Einwanderer nicht ganz klare Regeln schaffen und von ihnen
Integration sowie Akzeptanz unserer Werte gesetzlich einfordern, wenn wir nicht
laut und entschlossen Ideen wie jene von Minarett-Bauten im Keime ersticken,
werden wir die Errungenschaften von zig Generationen zerstören, Europa um
Jahrhunderte zurückwerfen und unsere Freiheit verlieren.»66

Eine absolute Integrations- respektive Anpassungsforderung entsprach einem
populären Argumentationsmuster im Abstimmungskampf.67 Darin konnten mehr
oder minder explizite Aufforderungen an Muslime eingearbeitet sein, bei dieser

Forderung zuwiderlaufenden Interessen die Schweiz wieder zu verlassen.68

62 Siehe: Reimann, Kaida (wie Anm. 30); Unsere Freiheiten (wie Anm. 18), 1; Wobmann,
Entwicklung (wie Anm. 37).

63 Die entsprechenden Inserate wurden von Akteuren geschaltet, die in zentraler Weise auch
in die Lancierung der Minarettverbotsinitiative involviert waren. Sie wurden anlässlich der
Kampagne gegen die erleichterte Einbürgerung 2004 sowie der Abstimmung über die
Masseneinwanderungsinitiative 2014 gedruckt: Überparteiliches Komitee gegen Masseneinbürgerungen,

Inserat (Muslime bald in der Mehrheit), in: (www.20min.ch/schweiz/news/sto-
ry/SVP—16-Millionen-Einwohner-bis-2060-17503744#showid=89550&index=l>, (3. Mai
2018); Egerkinger-Komitee, Inserat (Bald 1 Million Muslime?), in: (www.blick.ch/news/ po-
litik/link-auf-der-homepage-steckt-doch-die-svp-hinter-dem-burka-inserat-id2659629.html>,
(3. Mai 2018). Siehe diesbezüglich auch: Georg Kreis, Zur Islamophobie in der schweizerischen

Variante, in: ders., Vorgeschichten zur Gegenwart. Ausgewählte Aufsätze, Bd. 5,
Basel 2011, 477—495.

64 Überparteiliches Komitee gegen Masseneinbürgerungen, Inserat (wie Anm. 63).
65

Egerkinger Komitee, Islam-Argumentarium - Grundbegriffe (wie Anm. 32), 5-6; 30.
66 Lukas Reimann, Aufklären statt verschleiern, In Students.ch, in: (www.students.ch/maga-

zin/details/28435/Minarett-Debatte-Aufklaeren-statt-vers>, (4. Mai 2018).
67 Siehe z.B.: Wobmann, Wie kam es (wie Anm. 43); Unsere Freiheiten (wie Anm. 18), 3. In

der Schächtverbotskampagne enthielt die Hausherr/Wirt-Metapher ebenfalls diese Konnotation.

Siehe hierfür weiter oben.
68 Siehe etwa: Reimann, Kaida (wie Anm. 30); Egerkinger Komitee, Islam-Argumentarium -

Grundbegriffe (wie Anm. 32), 6. Das Argument tauchte wiederholt auch in Leserbriefen



Konstruktion von Differenz 361

Diskriminierung durch direkte Demokratie?

Dass die gegen religiöse Minderheiten gerichteten Schacht- und
Minarettverbotsinitiativen an der Urne auf Zustimmung stiessen, beweist die Wirkmächtigkeit

antisemitischer und islamfeindlicher und der mit diesen verknüpften
fremdenfeindlichen Diskurse. Die Lancierung und die Annahme der beiden
Volksinitiativen zielten auf die Ausgrenzung der Juden und der Muslime als <Fremde>

aus der von den Initianten letztlich <christlich> verstandenen schweizerischen
Gesellschaft und somit auf die Schaffung von Statusdifferenz ab. Religiöse und
kulturelle Topoi verdichteten sich nicht selten in einer essentialisierenden Stoss-

richtung. Das direktdemokratische Instrument der Volksinitiative zeigt sich in
diesen beiden Fällen somit als mehrheitspolitisches Instrument, das zur
Diffamierung und Zurücksetzung von Minderheiten beitragen kann. Die
Gleichberechtigung kann somit für Minderheiten prekär bleiben. Das Schächten und der
Bau von Minaretten wurden, dies zeigen die Aussagen der Verbotsbefürworter
deutlich, nicht als isolierte politische Fragen aufgegriffen, sondern die Initiativen

richteten sich im Endeffekt pauschal gegen die Juden und Muslime in der
Schweiz und potentielle jüdische und muslimische Immigranten. Die Argumente

der Initiativgegner, die nicht Teil der vorliegenden Analyse waren, zeigten
sich hingegen in ihrer stark verfassungsrechtlichen Ausrichtung gegenüber diesen

Pauschalierungen in beiden Abstimmungen als nicht mehrheitsfähig.69
Die Analyse der beiden Volksabstimmungen gewährt auch einen Einblick in

das Nationsverständnis der schweizerischen Bevölkerung. Im Gegensatz zum
oft tradierten, idealisierten Selbstbild der Schweiz als multikulturelle Willensnation

dominierte und dominiert in breiten Bevölkerungskreisen ein kulturelles, ja
kulturalistisches Nationsverständnis. Der Multikulturalismus der Schweiz wird
exklusiv gedacht und bleibt in dieser Identitätskonstruktion auf die <indigenen>

(Sprach-)Kulturen beschränkt.70

auf, so etwa: Roswitha Mastel-Göbel, Leserbrief <Land so erhalten, wie es ist>, in: St.
Galler Tagblatt, 9. Oktober 2009.

69 Für die Argumentationsstrategien der Initiativgegner siehe: Vatter/Milic/Hirter,
Stimmverhalten (wie Anm. 11), 160-169; Christmann/Danaci/Krömler, Ein Sonderfall? (wie
Anm. 11), 179-185; Külling, Bei uns (wie Anm. 1), 314-316. Im Unterschied zu den
Schächtverbotsgegnern, die sehr oft selbst antisemitische Topoi in ihre Argumentation
integrierten, scheinen - so eine These, die durch eine ausgedehnte Analyse zu erhärten wäre

- in der Abstimmung über das Verbot des Baus von Minaretten islamophobe Muster in
den ablehnenden Stellungnahmen kaum präsent gewesen zu sein.

70 Für die These des exklusiven Multikulturalismus siehe: Damir Skenderovic, Constructing
Boundaries in a Multicultural Nation: The Discourse of <Overforeignization> in Switzerland,

in: Rainer Ohliger/Karen Schönwälder/Triadafilos Triadafilopoulos (Hg.), European
Encounters. Migrants, Migration and European Societies since 1945, Aldershot 2003, 186—

209, 200-201.



362 Thomas Metzger

Konstruktion von Differenz: Ein Vergleich argumentativer Strategien der Befürworter
der Schächtverbotsinitiative (1893) und der Antiminarettinitiative (2009)
Durch das direktdemokratische Instrument der Volksinitiative sind 1893 mit dem
Schächtverbot und 2009 mit dem Minarettverbot zwei Artikel in die Bundesverfassung
aufgenommen worden, welche die Juden und Muslime gegenüber der christlichen
Mehrheit in der Schweizer Bevölkerung diskriminieren. Im Zentrum der Untersuchung
stehen die Parallelen in den Argumentationsstrategien der Befürworter der beiden
Verbotsvorlagen. So wurde auf einer klaren Statusdifferenz zwischen (christlicher Mehrheit)
und (nichtchristlicher Minderheit) beharrt sowie dem Minarett als auch dem Schächten
die religiöse Relevanz abgesprochen. Zu den argumentativen Parallelen gehörte zudem
die Konstruktion von Differenz, indem der Islam und das Judentum beispielsweise als
(rückständig) und (gewaltbereit) und letztlich als grundsätzlich (fremd) diffamiert wurden.

Antisemitismus - Islamfeindlichkeit - Fremdenfeindlichkeit, Differenzkonstruktion -
konfessionelle Ausnahmeartikel - Schächtverbot - Minarettverbot - direkte Demokratie.

Construction de différences: Comparaison des stratégies argumentatives des partisans
de l'initiative contre l'abattage rituel (1893) et de l'initiative anti-minarets (2009)

En faisant usage de l'initiative populaire, instrument de démocratie directe, deux articles
discriminant les juifs et les musulmans par rapport à la majorité chrétienne ont été
inscrits à la Constitution fédérale: d'une part, l'interdiction de l'abattage rituel en 1893,
d'autre part, l'interdiction de minarets en 2009. Cette analyse porte sur les parallèles
entre les stratégies argumentatives des partisans des deux initiatives. On insista sur une
distinction de statut claire entre la (majorité chrétienne) et la (minorité non-chrétienne>.
De plus, on contesta la pertinence religieuse des minarets et de l'abattage rituel. La
construction de différences fit également partie intégrante des argumentaires, par exemple au
vu du fait que l'islam et le judaïsme furent considérés comme (attardés), (enclins à la
violence) et, d'une manière générale, (étrangers).

Antisémitisme - islamophobie - xénophobie, construction de différences - article
d'exception confessionnelle - interdiction de l'abattage rituel - interdiction des minarets -
démocratie directe.

Costruzione di differenze: un confronto di Strategie argomentative
dei sostenitori delle iniziative sul divieto délia macellazione rituale (1893)
e contro l'ediflcazione di minareti (2009)

Attraverso lo strumento democratico dell'iniziativa popolare sono stati inseriti nella Co-
stituzione federale nel 1893 il divieto délia macellazione rituale e nel 2009 il divieto di
edificare dei minareti. Questi due articoli discriminano gli ebrei e i musulmani rispetto
alla maggioranza cristiana nella popolazione svizzera. Al centro délia ricerca stanno i pa-
rallelismi nelle stategie argomentative dei sostenitori dei due divieti. Mentre s'insisteva
su una chiara differenza di statuto tra la «maggioranza cristiana» e la «minoranza non-
cristiana», veniva negata una rilevanza religiosa riguardo ai minareti e alla macellazione.
Tra i parallelismi argomentativi c'era anche la costruzione di differenze, in quanto per
esempio l'Islam e il Giudaismo erano indicati corne «arretrati», «violenti» e infine fonda-
mentalmente «estranei».

Antisemitismo - Inimicizia nei confronti dell'Islam - Inimicizia nei confronti degli
stranieri - costruzione di differenze - Articoli confessionali d'eccezione - Divieto délia
macellazione rituale - Divieto d'edificazione di minareti - Democrazia diretta.



Konstruktion von Differenz 363

Construction ofdifference: A comparison ofargumentative strategies between the
adherents of the ritual slaughter (1893) and the anti-minaret initiative (2009)

With the ban on ritual slaughter in 1893 and the ban on new minarets in 2009, two popular
initiatives were accepted by the Swiss voters resulting in a discrimination of the Jews

and Muslims respectively in Switzerland. The article analyzes the parallels existing
amongst the argumentation strategies of the supporters of the two popular initiatives.
They persisted on a difference in the status between the «Christian majority» and the
«non-Christian minorities» while also denying the religious relevance of both ritual
slaughter and minarets. Furthermore, constructing differences was a key common to both
argumentations. In doing so, Islam and Judaism were, for example, disparaged as
«backward» and «violent», and ultimately as fundamentally as «alien».

Anti-Semitism - Islamophobia - xenophobia - construction of difference - articles of
exception - ban on ritual slaughter - ban on minarets - direct democracy.

Thomas Metzger, Prof. Dr., Pädagogische Hochschule St. Gallen.




	Konstruktion von Differenz : ein Vergleich argumentativer Strategien der Befürworter der Schächtverbotsinitiative (1893) und der Antiminarettinitiative (2009)

