Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 112 (2018)

Artikel: Congreés sacerdotaux francais et congres du Tiers-Ordre franciscain a
la fin du 19eme siecle : lignes de ruptures a l'intérieur et tensions vers
I'extérieur

Autor: Tertlinte, Stefan / Neuhold, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842396

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Congres sacerdotaux frangais et congres du Tiers-Ordre
franciscain a la fin du 19¢me siecle — Lignes de ruptures
a I’intérieur et tensions vers I’extérieur

Stefan Tertiinte/David Neuhold

9éme

Le fait que dans la seconde moitié¢ du 1 siécle des acteurs ecclésiaux se ré-
unissent, se concertent et prennent des décisions n’est pas du tout un phénomene
nouveau. Une longue tradition dans 1’histoire religieuse catholique est 1a pour en
témoigner. Pour la France, il suffit de rappeler 1’assemblée du clergé en 1682
qui aboutit aux résolutions dites les «quatre articles gallicans».' A I’époque il
s’agissait de limiter les ingérences papales. Ce qui est inédit a la fin du 19°™
siécle, ce sont le cadre général, les conditions et la multiplication de telles
réunions, que nous désignerons comme «congrés». D’un c6té les moyens et les
réseaux de transport facilitent rassemblements et réunions, d’un autre c6té une
nouvelle culture d’organisation ecclésiale — avec la papauté revigorée comme
acteur important — promeuvent et amplifient le phénoméne des congrés. Des
initiatives treés diverses s’épanouissent a travers cette forme de rencontre. Elles
sont accompagnées de nouveaux organes de presse et de stratégies de commu-
nications inédites. Elles sont rendues possibles par les libertés juridiques. Cela
se vérifie également en dehors du «monde catholique», comme par exemple dans
le domaine des sciences ou les congrés poussent comme des champignons.

Dans cette bréve intervention nous examinerons deux types de congres, ex-
emplaires pour ce «temps des congrés catholiques»” et cela dans une période ol

Heinrich Denzinger/Peter Hiinermann, Enchiridion ngbolorum, definitionum et declara-
tionum de rebus fidei et morum, Freiburg i. Br. 2010, § 2281-2284. Un grand re-
merciement aux PP. Dubray et Flammang SCJ/Paris pour leur aide linguistique. Toutes les
images et les textes de source proviennent des archives romaines des prétres du Sacré-
Ceeur.

Cf. Claude Langlois/Christian Sorrel, Le temps des congrés catholiques. Bibliographie
raisonnée des actes de congrés tenus en France de 1870 a nos jours (Bibliotheque de
I’école des hautes études. Sciences religieuses 141), Turnhout 2010, 119-123 (congrés du
Tiers-Ordre franciscain), 124—125 (congrés sacerdotaux de Reims et Bourges).

SZRKG, 112 (2018), 211-234



212 Stefan Tertiinte/David Neuhold

ce phénomene atteint un sommet considérable. Pourtant au coeur méme de cette
explosion spectaculaire s’inscrit déja le germe d’un déclin. Un apergu sur leur
postérité nous permet facilement de le constater. Dans la derniére décennie du
19°™ siécle se réunissent soit les protagonistes du clergé diocésain frangais, soit
ceux du Tiers-Ordre franciscain. Ce dernier connait un essor considérable et
comprend des membres des Ordres religieux (méme non franciscains) d’autres,
du clergé séculier et des laiques. La tradition du Tiers-Ordre remonte jusqu’au
13" siécle, c’est-a-dire aux temps de Saint Frangois. De maniére analogue au
Tiers-Ordre on observe un essor quantitatif équivalent pour le clergé séculier,
qui se reconstruit aprés la Révolution Frangaise et qui connait un véritable
épanouissement.

Congres Congrés du Tiers-Ordre en France et Europe
sacerdotaux
en Francc Val-des-Bols Novara (]T)
3
189: Bruxelles
Val-des-Boils s
1894
St-Quentin Assise
1895
Fribourg
1897
Bruxelles
1899
Rome
1900
Paray-le-Monial
1908

Schema 1: Congrés sacerdotaux frangais (Reims et Bourges) et congrés du Tiers-Ordre franciscain a
la fin du 19¢me siécle.

René Remond (1964),° Jean Marie Burnod (1991)* et avant eux Jean-Marie
Mayeur, tous historiens renommés se sont occupés de ces phénomenes — méme

> René Remond, Les deux congrés ecclésiastiques de Reims et de Bourges 18961900, Paris

1964.



Congres sacerdotaux frangais et congreés du Tiers-Ordre franciscain 213

s’il ne s’agit pas de travaux récents. Les résultats de leurs recherches sont pris
en compte dans notre contribution. Nous ne pouvons et nous ne souhaitons pas
modifier ou revoir leurs travaux, mais plutét les prolonger. Pour cela nous
utilisons du matériel d’archives, tiré de I’Archivio Dehoniano Roma (ADR).
Une autre remarque: dans nos recherches nous n’avons pas eu I’impression que
ces réunions préoccupaient beaucoup d’historiens, encore moins en dehors de la
francophonie. Elles restent des sujets trés marginalisés. En plus nous avons di
constater que des recherches d’archives 2 Rome et en Suisse ne se sont pas révé-
lées fécondes.’

Lignes de rupture a l'intérieur — tensions a l’extérieur

I1 va de soi que de telles réunions ne se déroulent pas sans tensions, ce qui est
normal. En ce qui nous concerne, les conflits ont été amplifiés par des circon-
stances politiques extérieures et par des transformations sociétales générales:
I’enjeu global demeurant la position de I’Eglise face a la modernité. Les assem-
blées du Tiers-Ordre franciscain quant a elles s’inscrivent dans le sillage des en-
cycliques Humanum Genus et Rerum Novarum et donc de 1’engagement social
et politique de Léon XIII, lui-méme membre des tertiaires. Les congres sacerdo-
taux, de leur cété, ciblent plutdt la situation politique, voir républicaine en
France. La Troisiéme République (1870—1940), aprés quelques crises, a réussi a
s’installer; un événement provisoire se trouve donc institutionnalisé et con-
solidé. L’Eglise, loin de 1’alliance entre le trone et 1’autel doit faire face a un fort
vent contraire... Mais dans I’Eglise aussi le neuf et 1’original se font sentir. Les
congres s’offrent comme moyens d’expression et de diffusion de ces nouveau-
tés. Tous ne 1’ont pas apprécié.

De la part du vénérable Tiers-Ordre, une nouvelle orientation sociale et com-
munautaire est proposée, au-delad des formes privées de piété. Cela ne pose
aucun probléme, quand il s’agit d’étre pragmatique et paternaliste, de s’engager
dans des ceuvres concrétes. Mais quand il s’agit d’envisager une nouvelle
«théorie» et donc d’élaborer un nouveau fondement doctrinaire, le mouvement
est confronté a de graves conflits internes. C’est surtout lors du congrés de
Nimes en 1897 que ces divergences éclatent. Aujourd’hui encore la variété des
thémes traités autour d’une critique générale de I’individualisme et du
capitalisme reste impressionnante. Moins impressionnant, a notre regard actuel,
apparait le véritable anticapitalisme dont les multiples nuances vont de 1’anti-
protestantisme a ’antisémitisme. Un ennemi, réel ou imaginaire, renforce la

Jean-Marie Burnod, Le mouvement social franciscain en France a la suite de Rerum
Novarum (1893-1901), Paris 1991.
Le site www.gallica.fr en revanche permet au moins une reconstruction de 1’écho des con-
gres dans les médias de leur temps.



214 Stefan Tertiinte/David Neuhold

motivation et produit plus de cohésion, offre une identité «négative», une
identité «contre». Dans le moment méme ou la prospérité pour une large partie
de la population — pour «le peuple» duquel on se sent I’allié — devient un
objectif aux yeux des tertiaires importants ayant en vue des mesures structu-
relles, «démocratiques», participatives, interventionnistes, s’élévent du sein des
cercles conservateurs des voix mécontentes. Ces derniers restent plutdt attachés
a des valeurs comme la hiérarchie, I’ascése, le paternalisme et la bienfaisance.
Ils mettent en cause la singularité d’une morale et d’une éthique chrétiennes,
soulignant son profil confessionnel. Dans les débats en cours, une des questions
principales est de savoir comment traiter I’argent et la richesse.® Une autre
discussion, peut-étre encore plus passionnée est la suivante: de quel c6té Léon
XIII se positionne-t-il et qui peut I’invoquer et I’ interpréter authentiquement? Ici
on décele un germe de tension et de division: Qui peut se vanter d’étre en ligne
directe avec ’autorité centrale dans le monde catholique?

Tournons maintenant notre attention vers les congres sacerdotaux en France
qui dans leur déroulement méme se présentent plutét exempts de conflits: Le
principal promoteur des deux grandes réunions de 1896 a Reims et de 1900 a
Bourges est le personnage typique du prétre politique: I’Abbé Lemire, indivi-
dualité fascinante encore jusqu’a notre époque.” Evidemment dans ces réunions
comme aussi dans les rencontres préparatoires de Val-des-Bois et de Saint-
Quentin ce qu’on appelle la «question sociale» est bien présente, et méme se
révele centrale. Mais leur caractére local, le contexte frangais dans lequel elles
s’inscrivent sont beaucoup plus marqués. Au sein des problématiques socio-
pastorales est posée la question du Ralliement, de la réconciliation avec la Ré-
publique. C’est un point central, source de divergences. Les traditionnalistes
(autrement dit les monarchistes et les légitimistes) se confrontent aux démo-
crates. Souvent les démocrates eux-mémes dans leur évolution personnelle ont
changé de camp, tel un Lemire ou un Dehon, dont on parlera plus tard. Si les
défenseurs d’une «tradition présumée» ne sont pas fortement présents dans les
congres, c’est de I’extérieur qu’ils cherchent a discréditer fortement cette nou-
velle orientation née dans le clergé, fondée sur I’expérimentation et 1’actua-
lisation.

® Cf. David Neuhold, Die Kirche, das Geld und die Nation. Historisch-kritische Blicke auf P.
Léon G. Dehon (1843-1925), den Griinder einer modernen Ordensgemeinschaft, Juni 2017
(Theologische Fakultdt Fribourg), 159-166 («Ein neuer Armutsstreit am Ende des 19.
Jahrhunderts?»)

7 Cf. seulement Jean-Pierre Delannoy/Jean-Pascal Vanhove (Ed.), Abbé Jules Lemire, Ca-
hiers, tome 1. 1893—-1915 et tome II: 19161928, Hazebrouck 2013, ici tome I, 311
(Reims), 464—469 (Bourges), surtout 467 («discours magistral de M. Birot»).



Congreés sacerdotaux frangais et congrés du Tiers-Ordre franciscain 215

Comparaison de deux formes de congres —
Nimes 1897 et Bourges 1900. Différences et points communs

Nous ne pouvons pas présenter ici le contenu treés riche de ces deux congres.
Comme souvent, une comparaison peut néanmoins aider a les profiler: Les con-
grés du Tiers-Ordre franciscain présentent clairement, selon un terme qui décrit
notre cercle célébre d’aujourd’hui, une intention et une dimension «transna-
tionale». D’un c6té, au niveau des acteurs internationaux, d’un autre coté au
niveau de la géographie. En effet, en 1900 Rome accueille un congres inter-
national du Tiers-Ordre franciscain — marqué par une trés forte influence fran-
caise. Ce choix du lieu est dii — nous 1’avons déja dit — a une histoire <interne»,
étant donné que dans les réunions précédentes les participants se sont disputés le
droit d’étre les authentiques porte-parole du pape. Aussi, dans la préparation du
congrés de 1900 une accentuation transnationale ou spécifiquement ultramon-
taine se fait jour. Sur le champ de bataille entre groupes traditionnels-conser-
vateurs et démocratiques-inconditionnels la grande question posée reste celle
d’une herméneutique de Léon XIII, devenu alors au Vatican un grand vieillard.
D’ores et déja a ce moment-1a une bataille farouche se déroule qui concerne son
héritage et 1’avenir aprés lui.

Comme nous I’avons dit, les réunions cléricales de Reims et de Bourges pré-
sentent un caractére trés national, trés frangais. A ’occasion de la célébration
des 1500 ans de la catholicisation de la France beaucoup de réunions et de péle-
rinages ont eu lieu 4 Reims,® parmi lesquels on découvre en 1896 un congrés
sacerdotal, sous 1’appellation officielle de «pélerinage national sacerdotal». Plus
que la personnalité de Léon XIII, c’est le contexte politique républicain en
France qui constitue le point de référence de nombreux débats. Ainsi les
évéques frangais conservent une importance centrale, dans le cadre des réunions
sacerdotales, importance qu’ils n’ont pas pour les congres des tertiaires
franciscains. Ceux-ci se déroulent sous le patronage d’un supérieur général
(franciscain ou capucin) au sein desquels le Pape peut intervenir plus directe-
ment. Ainsi aprés 1’euphorie du congrés de Bourges en 1900, le discours en
quelque sorte «paradigmatique» de Louis Birot (1863-1936), vicaire général
d’Albi, va susciter polémiques et confrontations dans I’épiscopat frangais.

¥ Cf. Martin Simpson, France at Reims: The Fourteenth Centenary of the Baptism of Clovis,

1896, Paper 2013, University of the West of England, http://eprints.uwe.ac.uk/22097.



216 Stefan Tertiinte/David Neuhold

Jules Lemire
1853-1928

David Fleming OFM
Mer. John Iveland / 1851-1913

18381918
Mer. Henry Edward Card. Manning
2 i :
& 1808 1892
&N
b@
<
o

Schema 2: Quelques acteurs importants pour des Congrés catholiques vers 1900.

Le «protecteur» du congres sacerdotal, I’archevéque de Bourges, Mgr. Ser-
vonnet, s’oppose aux évéques de Nancy et d’ Annecy. Finalement Rome doit ar-
bitrer une controverse trés complexe. On arréte alors une décision préliminaire
sans pour autant clore définitivement le conflit engagé: Le bouillant évéque d’An-
necy est invité a s’excuser expressément aupres de son homologue a Bourges —
c’est ce qu’il fait de maniére formelle, sans se montrer franchement repenti, ni
profondément réconcilié.

Peut-il exister des congres ecclésiaux? Terminologie et Idéologie

Un élément important dans ce contexte brilant consiste justement dans la
question fondamentale: peut-il exister des congrés destinés spécialement aux
prétres? Si pour les congrés du Tiers-Ordre, composés de tous les états de
I’Eglise, le mot «congrés» n’est pas objet de contestation, en revanche depuis
celui de Bourges, une interrogation terminologique et idéologique subsiste et
reste source de tension. Nous faisons ici le choix d’entendre deux voix critiques:
celle de Mgr Isoard/Annecy et celle de Mgr Turinaz/Nancy. D’abord, il nous
faut prendre en considération une nuance de nature apparemment «linguis-
tique».



Congres sacerdotaux frangais et congreés du Tiers-Ordre franciscain 217

Pour le premier, Isoard, le plus dur critique épiscopal des réunions sacerdo-
tales, le terme de «congrés», ne présente guére de signification positive. Il se dé-
finirait plutét a ses yeux comme une discussion libre, aux issues franchement
ouvertes, et assortie de résolutions et de veeux, voire de décisions. Isoard dis-
tingue le concept de «congrés» de celui d’une «réunion» qui semble, selon ses
vues, une assemblée placée sous I’autorité d’un responsable. Cela représente
certes une astuce rhétorique intelligente. C’est ainsi que 1’évéque essaie de se
justifier, quand il regoit de Rome ’invitation de devoir s’excuser auprés de son
collegue. Cet usage terminologique se révele pour notre théme et pour notre
petit congrés — @ moins qu’il s’agisse plutdt d’une réunion? — important, ici a
Fribourg, et aussi de maniére plus générale. Car la rencontre des prétres a
Bourges, originairement congue comme une «réunion» et comme telle bénie par
le Pape, selon Isoard, serait devenue alors un véritable et problématique «con-
greésy»: Selon les termes mémes d’Isoard dans les Annales catholiques, «elle est
devenue un congres.» Or, dans les habitudes contemporaines, poursuit I’article,

«un congres est une réunion de personnes qui discutent certains intéréts, émettant
des veeux sur diverses questions, puis présentent ces veeux, soit au gouvernement,
soit a quelque autorité compétente, en disant: Voila ce que nous souhaitons; voila
ce que vous devez faire pour bien faire. — La réunion de Bourges a eu ce caractére.
Les prétres qui en faisaient partie ont tracé un programme; en fait, les évéques sont
invités a y conformer leur conduite.»

Résumant briévement: Il ne peut pas y avoir de congrés sacerdotaux, ainsi
raisonnait 1’évéque dans sa (faible) lettre d’excuse du 28 janvier 1901, car ils
confondraient, pensait-il, la tradition ecclésiale pour arriver a des décisions.

Trois mois auparavant, aprés le congrés de Bourges, 1’évéque d’Annecy
s’était exprimé directement. Il I’avait fait de fagon violente lors d’un discours
devant son propre clergé diocésain, auquel il avait interdit de prendre la route
pour Bourges. Ce discours de fin septembre 1900 constitue le fil narratif d’une
scéne de bataille tres développée. On parle des ennemis de 1’Eglise, qui existent
bien slr, mais de maniére occultée et cachée, ils se manifestent aussi a
Iintérieur de I’institution. Parmi ceux-ci, pourrait figurer I’Abbé Lemire, qui en
tant que prétre politique et républicain obscurcirait le profil traditionnel du
prétre et du coup apparaitrait comme I’initiateur des réunions sacerdotales.
Celles-ci seraient susceptibles de promouvoir le parlementarisme au sein de
I’Eglise. Une démocratisation a I’ceuvre dans 1’Eglise, évoquant une sorte de
lutte de classe anarchique a I’intérieur d’elle-méme faisait peur & Isoard. La
référence a la constitution civile du clergé de I’époque révolutionnaire ne
pouvait pas manquer d’apparaitre, laquelle a historiquement conduit a une sorte
de «schisme» — «le schisme d’aujourd’hui, c’est un syndicat professionnel de

®  Annales catholiques. Revue religieuse hebdomadaire de la France et de 1‘Eglise, 30 (1901),

30.03.1901, 324329, ici 326.



218 Stefan Tertiinte/David Neuhold

prétres».'® Il est intéressant de noter combien dans cette question les arguments
de légitimation et de dé-légitimation se construisent autour de références
historiques; de ’autre c6té c’est I’actualité contemporaine qui entre dans le
débat. L’allusion a un prétendu «syndicat de prétres» en constitue un exemple
significatif.

Megr. Isoard (Annecy) Mgr. Turinaz (Nancy)

Revenons briévement sur un autre protagoniste critique: Dans sa publication
au titre éloquent: Les périls de la foi et de la discipline dans I’Eglise a I’heure
présente, ’évéque Turinaz de Nancy s’adonne a la polémique. Cet évéque con-
sidére également les congres cléricaux du tournant du siécle comme une menace
pour I’autorité épiscopale, et bien plus encore, pour 1’autorité tout court:

«Pourquoi pas — déclare-t-il — des congres de soldats et de conscrits transmettant
leurs avis ou leurs décisions a leurs généraux et au conseil supérieur de la guerre?
Pourquoi pas des congres de sacristains délibérant sur le service des églises et 1’ad-
ministration des paroisses; des congrés de servantes pour régler les réceptions et
les relations de MM. les curés?» "'

On craint de se trouver engagé sur une savonneuse pente démocratique.
Turinaz n’est pas entiérement opposé aux assemblées de prétres mais le «respect
pour I’autorité €piscopale» doit étre observé; d’ou un de ses jugements lapi-
daires: «Les congrés ecclésiastiques, dans les conditions ou ils ont été consti-
tués, ne sont pas conformes aux traditions de I’Eglise catholique.»'* Méme si
Turinaz ajoute qu’il accepterait comme possibles des ajustements et des réfor-
mes, il se réfugie dans un tutiorisme fondé sur la tradition et I’histoire. Dans une

Annales catholiques. Revue religieuse hebdomadaire de la France et de 1‘Eglise, 29 (1900),
27.10.1900, 187-197, ici 195. )

Charles Frangois Turinaz, Les périls de la foi et de la discipline dans I’Eglise de France a
I’heure présente, Nancy/Paris 1902, 51.

Turinaz, Les périls de la foi et de la discipline (voir note 10), 51.



Congreés sacerdotaux frangais et congrés du Tiers-Ordre franciscain 219

Eglise qui, au cours de son histoire, en France, a traversé beaucoup de crises,
jamais les prétres n’auraient imaginé de se réunir d’une telle maniére. Turinaz
souligne que seraient, en revanche, nécessaires quelques «prétres de la plus
haute valeur, des docteurs illustres, de grands saintsy»,' ¢’est-a-dire des leaders —
et évidemment la présence de I’autorité épiscopale. L’un n’exclut pas I’autre.

Des craintes semblables a celles que I’on vient de décrire ne se produisent
pas chez les évéques quand il s’agit des congrés du Tiers-Ordre. Ceux-ci
agissent sur un terrain jugé moins dangereux par eux pour la vie de I’Eglise.
Ainsi I’étiquette «congrés» n’est pas explicitement évoquée par les évéques
dans le cas des tertiaires — au moins pour ce que nous avons pu constater.'* Les
deux formes de congrés, celle du clergé séculier et celle des tertiaires
franciscains, ont en commun la référence a Rome. Dans le contexte de Bourges,
il est vrai, elle semble étre plus faible. Néanmoins, comme nous 1’avons vu,
Isoard est contraint de donner son interprétation a la référence a Rome, selon
laquelle 1’assemblée de Bourges a certes obtenu 1’approbation romaine préalable
— mais seulement comme «réunion» et non comme «congres». Grice a cette
distinction subtile, Isoard peut affirmer sa fidélité et son adhésion a Rome. De
cette adhésion, on le voit, il n’existe manifestement aucun moyen de faire I’éco-
nomie.

Transnationalité sur le terrain frangais: Rome comme carrefour et le monde
anglo-saxon comme «source d’inspiration»

Ce n’est pas uniquement sur le plan des proclamations et des discours que Rome
joue un réle important. Le revers de la médaille catholique romaine consiste
dans le jeu tres profane du pouvoir. Pour cela, prenons le cas emblématique d’un
discours de Louis Birot 2 Bourges. Animé d’une dynamique entrainante il
devient un véritable discours programmatique.”” Les thémes majeurs de ce
discours ont fait tellement de bruit, qu’en 1913 Birot est encore considéré
comme «hérétique»® et que bien que trés doug et inséré dans un bon réseau de
relations, il n’a pas fait de carriére ecclésiastique. Que fait-il exactement a
Bourges? Lors du congres sacerdotal il se plaint d’avoir a faire a un «patriotisme

Turinaz, Les périls de la foi et de la discipline (voir note 10), 52.

Méme si pour le congrés 4 Nimes en 1897 une liste d’évéques soutenants le projet fait dé-
faut. Pour les éditions précédentes de telles listes existent; Burnod, Le mouvement social
franciscain (voir note 4), 98.

Cf. ’intégralité du texte dans la documentation en annexe.

Cf. ASV, Arch. Part. Pio X b. 116, 1016r «Gli avversarii del Maurras, v.g. il Rever. Jules
Pierre (un énergumeéne, 1’ex-gesuita Lugan, amico intrinseco dell’ereticante Birot di Albi,
ecc., sono (da tutti gli uomini assennati che con[on]oscono la questione) pubblicamente
ritenuti come falsarii, nelle loro citazioni smezzate dei testi di Maurras.» (Pio Arm.
Sabadel OFMCap, lettre a Pie X., début 1914).



220 Stefan Tertiinte/David Neuhold

sombre», a un patriotisme triste, tout imprégné de gémissements et de soupirs,
tourné entierement vers 1’évocation d’un passé meilleur. Birot exhorte les
catholiques & rejoindre la société moderne et a construire une relation positive
avec le monde nouveau — y compris la République. On devrait aimer le temps
dans lequel on vit.

«Nos dogmes, Messieurs, ne sont pas des prisons: ce sont des larges et belles
routes», . déclare-t-il 3 Bourges. Dans le cadre d’un catholicisme ouvert et
généreux, il réclame la liberté pour 1’Eglise, mais cet appel & la «libertas
ecclesiae» reste plutét modeste: Birot ne veut pas argumenter a partir d’une
préférence historiquement fondée, il n’exige pas de priviléges, mais tenant
compte tout simplement de la situation contemporaine, il veut seulement
revendiquer la liberté de proclamer I’évangile. Ce qui fait la force de son
discours c’est que Birot, servi par une éloquence puissante, quoique toujours
simple et claire, décrit le processus historique de 1’émancipation de I’Eglise par
rapport a I’Etat. Ce processus offre, a ses yeux, des possibilités tout a fait
nouvelles et fructueuses:

«L’erreur serait d’imposer a I’action de I’Eglise des frontiéres trop étroites. [...] Il
faut étendre le corps de I’Eglise aussi loin que la plasticité de sa foi et de sa dis-
cipline le permette; au-dela, il faut laisser agir l’esprit.»l

Donc un appel a de nouveaux horizons, ouverts sur une perspective générale-
ment optimiste dirigée vers 1’avant. — C’était un peu «fort de café» pour les pro-
phetes du malheur!

Pour certains, ces propos vont décidement trop loin, d’autant plus qu’ils sont
proférés dans une assemblée et en face de centaines de prétres. D’autres, au
contraire, sont «tout feu tout flamme» — telle la grande majorité des prétres qui a
Bourges applaudissent longuement et fortement 1’intervention. D’autres encore
discernent le potentiel et les limites d’un tel discours.

7" Congrés Sacerdotal de Bourges. Compte rendu rédigé sous la direction de M. I’Abbé
Lemire, député par I’Abbé Pierre Dabry, avec la collaboration de M. I’Abbé Toiton et M.
I’ Abbé Ract, Paris 1901, 150-163, ici 158.

'® Congres Sacerdotal de Bourges. Compte rendu (cf. note 17), 162.



Congreés sacerdotaux frangais et congrés du Tiers-Ordre franciscain 221

Abbé Birot (Albi) P. Dehon (St-Quentin/Rome)

L’un d’entre eux est I’Abbé Dehon, le fondateur des Prétres du Sacré-Ceeur.
Nous disposons d’une lettre intéressante, qu’il écrit aprés le congres au sujet du
jeune vicaire général Birot — ce qui prouve que le discours a fait effet jusqu’a
Rome. Car c’est de Rome que Dehon écrit, ville ou il séjourne comme fondateur
et supérieur général de son institut placé alors dans une phase critique de son
existence — I’approbation romaine de la nouvelle communauté est encore incer-
taine; il rencontre beaucoup d’adversaires. S’adressant a Birot, Dehon décrit sa
conférence comme un «beau discours». Cependant il fait observer, que les
temps sont généralement devenus plus critiques, qu’il existe deux camps oppo-
sés et ceci bien au-dela de la France.

«La vivacité des polémiques entre les deux écoles, non seulement en France, mais
en Italie, en Belgique, en Allemagne, fait qu’on n’ose pas trop s’afﬁlgmer en faveur
de I’une ou de I’autre. On veut laisser le dernier mot au Saint Pére.»

Une approbation officielle du discours de Birot serait pour lui hors de ques-
tion. Il attire I’attention sur I’un ou 1’autre passage, dans lesquels on pourrait dé-
tecter «une tendance au libéralisme». Peut-étre 1’idée de libération, entendue
dans le sens du dépouillement de tout ce qui est ancien serait-elle trop fortement
soulignée, peut-étre le patriotisme trop fortement souligné, et la référence a I’an-
cien dévaluée. Birot, en effet, accepte trop facilement 1’échec des ambitions de
I’Eglise, afin qu’un renouveau quelconque puisse en émerger. Dehon laisse en-
tendre que parfois il serait bon de ramer a contre-courant. Or, dans son discours
a Bourges, Birot avait utilisé 1’image d’un canot indien «américain» permettant
de progresser avec souplesse au fil du torrent sauvage.”’

Lettre Dehon a Birot, 19.11.1900, LD 116842 sur www.dehondocsoriginals.org — cor-
respondance; cf. aussi la lettre de Dehon a Birot du 24.10.900, LD 116841 sur
www.dehondocsoriginals.org — correspondance.

20 Cf. documentation en annexe, le discours de ’abbé Birot, 2 la fin.



222 Stefan Tertiinte/David Neuhold

Mais le verdict de Dehon, qui est lui-méme a cette €époque consulteur a
I’Index”’ et qui entretient les meilleurs contacts sur I’axe Paris-Rome, est fonda-
mentalement positif.

«En somme, le discours a quelques passages qui réclament une interprétation bé-
nigne, ce qui ne I’empéche pas d’avoir dans I’ensemble une doctrine lumineuse
exprimée dans un langage choisi. Laissons les critiques malveillants aboyer. Ils
cherchent beaucoup plus a entraver les directives du Pape qu’a exposer la vérité
avec charité.»

Ici se dresse une ligne de front claire qui se référe aux efforts du mouvement
de la Démocratie chrétienne® et des abbés démocrates. Dehon en est un repré-
sentant, qui se voit proche, en outre, des intentions du Pape. Méme s’il est
moins libéral et plus prudent qu’un Lemire ou un Birot, il éprouve quand méme
beaucoup de sympathie pour les deux. Ce qui n’exclut pas que cette sympathie
puisse se montrer critique. Dehon, qui a publié en 1897 un propre «essai
apologétique» des congrés,”* est lui-méme présent a4 Bourges. Il y prononce le
discours d’ouverture et accompagne les travaux quotidiens de ses réflexions
spirituelles. Dans une de ces réflexions il fait sienne la perspective de Birot avec
la question rhétorique: «Avons-nous assez aimé la société contemporaine, pour
ne pas garder vis-a-vis d’elle une attitude de bouderie?»* Si on considére qu’il a
également participé au congreés du Tiers-Ordre @ Nimes en 1897 et qu’il était
impliqué dans les conflits d’alors, cet acteur transnational frangais nous montre
combien les évolutions au sein de ce catholicisme, aux congres trés diversifiés,
demeurent plus que floues.

Aprés avoir traité de Bourges, il nous faut revenir & nouveau sur les congres
du Tiers-Ordre franciscain. Ceux-ci, dans le sillage de Rerum Novarum aboutis-
sent a un certain résultat, 10 ans aprés 1’encyclique, avec la tenue d’une réunion

21 Cf. Hubert Wolf (Ed.), Prosopographie von romischer Inquisition und Indexkongregation
A-K, bearbeitet von Herman H. Schwedt unter Mitarbeit von Tobias Lagatz, Paderborn
2005, 449-453.

2 ADR B 108/4, Inv. Nr. 1168.42: Lettre Dehon a Birot, 19.11.1900, 4 pages, ici p. 4.

B Cf. Stefan Tertiinte, Léon Dehon und die Christliche Demokratie. Ein katholischer Versuch

gesellschaftlicher Erneuerung in Frankreich am Ende des 19. Jahrhunderts, Freiburg i. Br.

2007.

Léon Dehon, Nos Congreés, Maison de la bonne presse, Paris. Dans cette publication il

défend surtout les congres sacerdotaux: «Il résulte de tout cela que les congrés de prétres

ne sont pas une anomalie, et nous avons constaté a Reims qu’ils sont des foyers de ferveur

et de zele.» (p. 33). Manifestement Dehon écrit ses lignes en face des voix critiques. Il

défend les congres et les présente comme une urgence: «Et comment le prétre se formera-t-

il & cette action sociale et a ces ceuvres? Comment recrutera-t-il des auxiliaires laiques sans

le congres? Comment les associations pourront-elles se fédérer pour multiplier leur action

sociale sans les congrés? Ah! Messieurs qui ne voulez pas de congrés catholiques, vous
chargez-vous d’arréter aussi 1’élan des congrés socialistes et libres penseurs, ou voulez-
vous leur réserver le privilége de I’action et de I’organisation?»

¥ Léon Dehon, (Euvres Sociales, Vol. 4, Napoli 1985, 577.

24



Congres sacerdotaux frangais et congreés du Tiers-Ordre franciscain 223

internationale & Rome. Mais contrairement aux congrés sacerdotaux, qui ne
connaissent pas de suite aprés 1900 — tellement la situation en France évolue
aprés 1901/1905 — des réunions régionales, internationales et plus tard natio-
nales des tertiaires franciscains ont lieu jusque dans les années 1950. Les Ordres
religieux peuvent s’appuyer sur d’autres structures et ceuvrer davantage sur le
plan international. Mais la réunion de 1900 4 Rome met fin a I’intense «étude
sociale» des congrés des tertiaires. Les controverses fécondes de nature écono-
mique et sociale comme celles indiquées auparavant pour Nimes en 1897 appar-
tiennent au passé.

Pour les congrés du Tiers-Ordre au cours de la derniére décennie du 19¢éme
siécle, il faut tenir compte d’une tension entre deux écoles, I’une franciscaine et
’autre capucine. En alternance, les deux courants du mouvement franciscain
président les congres. Les capucins sont considérés comme traditionnellement
rigoureux, en revanche on dit des franciscains qu’ils se montrent plus ouverts
aux préoccupations sociales et favorables a des réponses plus novatrices.”® Un
franciscain irlandais mérite d’étre mentionné comme acteur international chargé
d’un réle important: David Fleming,”’ éléve du célébre cardinal Manning, et qui
préside la réunion de 1897 a Nimes. Il posséde son propre réseau de relations a
Rome et travaille entre autres comme consulteur au Saint Office. De 1901 a
1903, il est Vicaire général de 1’Ordre franciscain. Il éprouve des difficultés
avec I’élément démocratique alors en pleine ascension dans les congrés et du
coup aussi avec le Pére Dehon.”® Ici s’exerce donc une influence irlandaise
anglo-saxonne — et également dans un contexte frangais. En effet, pour le
congres de Bourges la participation de Mgr Ireland était prévue, mais ne put pas
se concrétiser.”’ L’archevéque de St. Paul (Minnesota) est connu pour la convic-
tion, selon laquelle I’Eglise et la modernité ne s’excluent pas. On comprend que
I’Abbé Lemire tient a le voir présent a Bourges. Les deux personnalités
d’origine irlandaise, Fleming et Ireland, ne sont mentionnées que bri¢vement,
assorties de leurs profils trés différents pour montrer que la transnationalité des
congres ne se limite pas a la référence romaine.

% Cf. Neuhold, Die Kirche, das Geld und die Nation (voir note 6), 159-166 («Ein neuer

Armutsstreit am Ende des 19. Jahrhunderts?»).

Cf. Wolf (Ed.), Prosopographie (voir note 21), 587-591.

Dehon, NQT XVI, 34: «Incident curieux: le Pére David Fleming voulait m’empécher de
citer dans mon discours la lettre du Pape au Ministre Général des Franciscains, sous le
prétexte que cette lettre avait été retirée par le Pape. Le Cardinal Rampolla tombait des
nues quand il apprit cela.»

Remond, Les deux congrés (voir note 3), 151. Pour Ireland voir: Marvin O’Connell, John
Ireland and the American Catholic Church, Minnesota 1988.

27
28

29



224 Stefan Tertiinte/David Neuhold

Résumé et perspectives

Les congres du Tiers-Ordre s’achévent provisoirement en 1900, parce que Rome
modifie alors son attitude a 1’égard de la «démocratie chrétienne» et se montre
plus réservée. En revanche les congrés sacerdotaux ne connaissent pas de posté-
rité, parce que, en France, les relations entre Eglise et Etat changent profondé-
ment: C’est la fin des congres sacerdotaux. Dans les deux cas, d’un point de vue
actuel, des initiatives fructueuses ont été annulées, qui auraient pu cependant
donner de fortes impulsions a la réforme de I’Eglise. Selon la terminologie mo-
derne on devrait considérer les congrés comme des structures et événements de
la société civile. Aux yeux de certains dirigeants de I’Eglise catholique les con-
grés constituaient une sorte de «kenosis» non nécessaire, une plongée risquée
dans des profondeurs collectives et non conventionnelles.’® D’autres acteurs, qui
ont participé activement a 1’organisation et a la réalisation de tels congres
peuvent étre considérés comme des précurseurs «prophétiques», tels par
exemple un Lemire ou un Birot, dont le discours, par sa teneur, annonce déja
Vatican II. Ces propos ne traduisent pas de notre part un mépris porté a I’égard
des courants opposés aux forces critiques, pour la plupart conservateurs. Le fait
que cela échappe a la tiche de I’analyse historique, Otto Weiss, récemment
décédé a Klagenfurt et grand connaisseur de cette époque dans les pays de
langue allemande 1’a souvent répété — méme si ses sympathies demeuraient
manifestes. La vie consiste dans un balancement continuel des pas vers 1’avenir
qui se nourrissent des expériences et des évaluations du passé. Néanmoins on
estimerait volontiers aujourd’hui qu’avec la fin des congrés en plein essor une
évolution prometteuse était brusquement stoppée’’ — et cela par une Eglise sur la
défensive et par un Etat anticlérical, voire antireligieux.

" Cf. aussi ’encyclique contre le modernisme «Pascendi Dominici gregis» de 1907, qui ne
décrit guére une image positive des congreés et est ainsi en bonne syntonie avec les évéques
Isoard et Turinaz. Dans I’article 72 on lit que les congrés sont dangereux parce qu’ils
offrent «un champ propice aux modernistes pour y semer et y faire prévaloir leurs idées.
Que désormais les évéques ne permettent plus, ou que trés rarement des Congrés
sacerdotaux». Si des évéques autorisent des congrés ou des réunions, on stipule «que 1’on
n’y émettra aucune proposition ni aucun vceu usurpant sur I’autorité ecclésiastique, que
I’on n’y proférera aucune parole qui sente le modernisme, ou le presbytérianisme, ou le
laicisme.» Une autre restriction apparait dans I’article 72: «des prétres des dioceses étran-
gers ne pourront intervenir sans une permission pareillement écrite de leur Ordinaire». Des
congrés nationaux comme a Reims ou Bourges sont donc impossibles.

Pourtant ou justement pour cela des congrés diocésains sous I’autorité épiscopale, donc
«réunions» connaitront plus tard un essor fulminant.

31



Congres sacerdotaux frangais et congres du Tiers-Ordre franciscain 225

Annexe — Deux Sources (avec liens internes de notre main)

(D
Lettre de Dehon a Birot, le 19 novembre 1900, de Rome
in: ADR B 108/4, Inv. Nr. 1180.42, cf. www.dehondocs.it?cit=1LD-116842

[p. 1]

Rome, Piazza Campitelli 3
19. nov. 00
Monsieur et cher confrére,

Je ne crois pas pouvoir obtenir ici une approbation dont nous puissions prévaloir pour votre beau
discours. On est ici dans une période de réserve, de prudence et d’attente. La vivacité des
polémiques entre les deux écoles, non seulement en France, mais en Italie, en Belgique, en
Allemagne, fait qu’on n’ose pas trop s’affirmer en faveur de [’une ou de I’autre. On veut laisser le
dernier mot au Saint Peére.

Au fond, on ne peut reprocher & votre discours aucune erreur manifeste, mais on croit voir [p. 2]
dans quelques passages une tendance au libéralisme.

Page 5: «Il faut aider notre si¢cle a s’affranchir.» de qui? Ne veut-il pas aussi s’affranchir de Dieu,
de I’Eglise? Ce passage demandait une explication. [Dehon critique 1]

Page 6: «Il faut aimer son pays tel qu’il est», vous vouliez dire sGrement: il faut aimer son pays
«quand méme.» [Dehon critique 2]

Page 7: «Agitations, luttes, etc., réactions contre les obstacles que les passions opposent au légitime
épanouissement de I’étre.» Il y a des agitations... dans les deux sens: les unes sont elles-mémes le
fruit des passions, les autres sont des réactions contre ces passions. [Dehon critique 3]

Page 10: «Peut-étre qu’au fond cette forme vaut les autres!» La thése parait sacrifiée. Le temps de
Louis XV [p. 3] n’est pas a regretter, mais celui de S. Louis... [Dehon critique 4a]

Méme remarque au sujet de la page 11. Il y a eu d’autres protecteurs que le card. Dubois et
Guigot... [Dehon critique 4b]

La thése doit étre adaptée a notre temps, mais ne doit pas étre sacrifiée. Léon XIII dans son
Encyclique d’hier, ne fait rien d’autre que de nous présenter la thése.

Vous ne la niez pas évidemment, mais on croit lire entre les lignes que vous n’en regrettez pas la
faillite actuelle.

Je crois, moi, que la concision qui s’impose a un discours est la cause de ces expressions un peu
scabreuses ou €équivoques. Vous auriez dit tout — dans un exposé plus long. [p. 4]

Enfin, page 13: «Ne ramons pas contre le courant» est aussi une expression un peu large: Il y a des
courants passionnels, déraisonnables, injustes... [Dehon critique 5]

En somme, le discours a quelques passages qui réclament une interprétation bénigne, ce qui ne I’em-
péche pas d’avoir dans I’ensemble une doctrine lumineuse exprimée dans un langage choisi.
Laissons les critiques malveillants aboyer. Ils cherchent beaucoup plus a entraver les directions du
Pape qu’a exposer la vérité avec charité.

Je vous prie d’agréer mes dévoués respects,
L. Dehon

Arch. Mun. Hazebrouck
Fonds Lemire/Arbelet 50




226 Stefan Tertiinte/David Neuhold

(II)

Discours de M. I’abbé Louis Birot «L.’Amour de son Pays et de son Temps»
au Congres des ceuvres sacerdotales, le 11 septembre 1900 a Bourges

texte dans les «Annales catholiques 1900»

[Annales catholiques 1900, 6/10/1900, p. 29]
Discours de N. I’abbé Birot

Le programme de notre assemblée nous invite a4 considérer la situation de 1’Eglise en face de la
société moderne, et a étudier les méthodes que cette situation impose au ministére ecclésiastique.

Le détail de cette matiere délicate et complexe fait 1’objet de vos travaux dans les séances du jour; je
voudrais 1’envisager ce soir a un point de vue général, et vous signaler une disposition fonda-
mentale, qui doit en toute circonstance accompagner nos efforts et &tre comme 1’adme de notre apos-
tolat. Je ne dirai rien assurément que vous n’ayez mille fois pensé et senti: je toucherai peut-étre a un
des obstacles secrets, qui ont souvent paralysé votre zéle et ralenti les concours que vous étiez en
droit d’attendre; a une des causes les plus graves, parce qu’elle reléve de la psychologie sociale, du
malaise qui subsiste, malgré tout, entre la société et le catholicisme.

Messieurs, on 1’a dit déja, la source profonde ol le catholicisme puise sa vie, c’est la charité. Sans la
charité, il ne serait pas. Il est I’expansion ineffable et surnaturelle de I’amour divin dans le monde,
amour incarné d’abord dans le Christ et qui continue /p. 30] son ceuvre de pénétration et de sancti-
fication par I’Esprit, en vue de réaliser 1’Unité par la consommation supréme.

L’Eglise a son tour n’est que ’organisme visible que s’est donné cet amour substantiel et vivant.
Aussi est-elle avant tout un foyer d’amour. Sans doute, dans son commerce nécessaire avec le
monde, |’Eglise revét d’autres aspects qui semblent voiler son essence: elle apparait comme une
doctrine codifiée, comme une société organisée, comme une puissance politique. Mais ce sont la des
formes secondaires et dérivées, qui n’ont leur raison derniére que dans I’amour. Il n’est ni discipline
si sire, ni science si logique qui puissent, par elles-mémes, produire une étincelle de foi. Notre
Maitre bienaimé avait lui-méme fortement marqué ce caractére essentiel du royaume qu’il confiait a
la direction apostolique, quand il disait & cette heure véritable du Testament nouveau: «Aimez-vous
les uns les autres comme je vous ai aimés, c’est & ce signe que 1’on connaitra que vous étes mes dis-
ciples.»

Aussi, messieurs, |’amour est le grand moyen du prétre. Les ressources de son zéle n’ont d’efficacité
surnaturelle qu’autant qu’elles sont animées par la charité. Otez-la, il ne reste qu’un airain sonnant et
une cymbale retentissante. Je ne vous redirai pas ici les pénétrantes paroles de notre saint Paul. Vous
le savez, quand la flamme de I’amour sacré a brillé dans une 4me, elle est sauvée!

S’il en est ainsi des &mes, — et personne ne le conteste, — pourquoi en serait-il autrement d’un
peuple, d’un pays, d’un siécle? Oublierions-nous la vieille legon de Platon qui voyait dans la
République I’image de ’homme agrandi, et retrouvait dans la vie sociale toutes les lois, tous les
besoins, toutes les passions de [’individu? Qu’en conclure, messieurs, sinon que pour agir
efficacement sur le monde contemporain et le ramener a Jésus-Christ, il est indispensable d’aimer de
tout son cceur, d’un amour surnaturel et éclairé, mais aussi d’un amour effectif et pratique son pays
et son temps? C’est ma thése, ce soir.

Thése inutile, penserez-vous, messieurs, son pays, en effet, qui ne I’aime? — Oh! je n’en doute pas,
la terre de France vous est infiniment douce et chére. Qui donc la connait mieux que nous? Fils de
ses champs pour la plupart, nous savons combien son sein est fertile, combien fraiches ses sources,
ses horizons légers et pures ses aurores! Nous avons vu le soleil danser & midi sur ses blés mirs et
illuminer les pampres de ses [p. 3/] collines. Nous éprouvons une tendresse jalouse pour ce sol, ce
soleil, ce ciel, ces contours familiers ol nous croyons voir flotter les ombres de nos péres, tandis que
leur cendre se méle a la poussiére que foulent nos pas!

Nous aimons encore de la France son passé, son dme qui se révéle a travers ’histoire. Elle y a gravé
ses pensées a la pointe de son épée; elle s’est passionnée pour le droit des faibles et pour les vaincus.
Nous sommes fiers de son génie littéraire, le plus beau aprés celui des Grecs. Nous nous glorifions



Congreés sacerdotaux frangais et congrés du Tiers-Ordre franciscain 227

surtout pour elle du titre de «soldat de Dieu»: nous la vénérons pour cette tradition religieuse a
laquelle, aprés Dieu, nous devons notre foi.

Aussi n’est-il pas de patriotisme plus enraciné et plus sincére que celui du clergé de France. Nous
avons dans la mémoire 1’exemple de nos grands évéques, qui ont fait la France, comme les abeilles,
leur ruche; nous nous souvenons des sacrifices consentis a la patrie par I’Eglise gallicane a toutes les
époques, et jusqu’a la veille de cette grande tourmente révolutionnaire ot elle devait tant souffrir. A
défaut de tout cela nous aurions encore I’exemple décisif de notre Maitre et Sauveur, dont
I’Evangile: nous a conservé les divins attendrissements. Il a été dit de I’Epoux des Cantiques:
Ordinavit in me caritatem. Cet ordre de I’ Amour; qui est le signe de I’action divine dans les &mes,
devait faire a la patrie sa place dans la hiérarchie du cceur; et j’ai le droit de dire que le sentiment
que nous éprouvons pour elle est supérieur a celui que la nature inspire spontanément aux hommes,
parce qu’il proceéde plus directement de Dieu et est tout pénétré; de sa grice.

Toutefois, messieurs, il faut bien y venir: notre patriotisme a un défaut, c’est qu’il est triste. Je ne
sais quelle mélancolie découragée enveloppe comme d’un crépe, au fond de nos dmes, I’image de la
patrie. Il est rare; que nous parlions d’elle sans méler a notre langage quelque réserve et quelque
inquiétude. Il semble, a vrai dire, que ce soit un autre pays que le nétre que nous aimons: un pays
qui n’est plus, une France d’autrefois; ou bien une France qui n’est pas encore et qui, sans doute, est
trop belle pour étre jamais! N’est-ce pas parce que nous sommes hypnotisés par ce réve, ou
paralysés par ces regrets, que nous éprouvons je ne sais quel malaise a 1’égard de notre patrie
véritable, celle qui vit et souffre devant nous? Nous avons comme un besoin maladif de distinguer
entre les hommes [p. 32] et les choses; nous choisissons soigneusement les mots, les vocables que
nous employons. Oh disait autrefois «le royaume de France», parce qu’en effet la France était
royaume: on n’ose maintenant employer I’équivalent historique et actuel de cette formule
aujourd’hui caduque... comme si I’on avait honte.

Cela se manifeste surtout, messieurs, quand on se trouve en face de catholiques étrangers. Dés qu’on
les aborde, on s’apergoit que leur &me rend un son tout autre: ils aiment leur patrie comme nous;
mais ils I’aiment joyeusement, avec confiance, d’un cceur qui n’est ni abattu ni malade. Allez a
I’assemblée annuelle des catholiques allemands, cette assemblée issue des luttes du Kulturkampf et
qui sait ce que vaut la liberté de I’Eglise: vous verrez ces évéques, ces prétres dont plusieurs furent
confesseurs de la foi, ces laiques qui marchent a la téte de I’opposition, aprés avoir acclamé le Pape,
se tourner vers 1’image du Kaiser et le saluer de leurs hurrahs! Interrogez nos confréres d’Angleterre
ou d’Amérique: leur loyalisme éclate & chaque mot; ils proclament leur attachement inviolable a la
Constitution et aux principes juridiques de leur pays; vous aurez 1’aveu de plus d’une imperfection,
mais vous n’obtiendrez pas une plainte. Vous ne trouverez cela qu’en France. Je me trompe; je 1’ai
rencontré aussi quelquefois... en Espagne!

Il m’a semblé, messieurs, que la raison du malaise que je signale tient & un état d’dme assez
singulier, assez répandu néanmoins, en vertu duquel, si nous aimons beaucoup notre pays, nous
avons moins de sympathie pour notre temps. En face des vicissitudes de la fortune, notre humeur
s’est aigrie; nous 1’avons trop laissé voir. L’Eglise avait fait la société ancienne: aussi y tenait-elle la
premiére place. La société moderne s’est faite sans nous, et méme, peut-étre, un peu malgré nous:
nous avons ¢té vexés du sans-géne avec lequel on nous y a regus. Pour rappeler un mot spirituel,
nous avons imité la vénérable douairiére qui sort, trés digne, d’un salon fin de siécle en disant: «Je
n’y remettrai plus les pieds!...» tandis que derriére elle on murmure, en se frottant les mains:
«Quelle chance!»

Ainsi les catholiques ont pratiqué la politique de 1’abstention, quand ce n’a pas été celle de 1’ob-
struction. Ils se sont désintéressés du mouvement social. Pour s’étre crus indispensables, ils ont ap-
pris au monde a se passer d’eux. En outre, ils se sont souvent mépris sur les causes réelles de leurs
mécomptes. Ils [p. 33] ont rendu les hommes responsables d’événements dont ils n’étaient eux-
mémes que les jouets. Ils ont vu des ennemis dans de pauvres diables qui avaient peur de nous pour
la méme raison que nous avions peur d’eux.

Inhabiles a organiser méthodiquement la conquéte d’une société mal connue, nous avons alors joué
notre fortune sur 1’échiquier des partis: il était juste que les chances fussent contre nous. La
séparation s’est accusée davantage encore par la compromission d’un grand nombre avec les causes



228 Stefan Tertiinte/David Neuhold

les plus suspectés, dans I’espoir d’un bouleversement favorable a leurs revendications. La aussi, il
fallait qu’ils fussent dégus. Et est-il-sir que la série de leurs expériences soit épuisée?

Messieurs; nous n’avons pas assez aimé notre XIXe siécle: nous lui avons demandé ce qu’il ne
pouvait pas nous donner! A cet enfant quelque peu bétard, né de la licencieuse coquetterie de
I’ancien régime avec la philosophie naturaliste, nous avons demand¢ la délicatesse et la correction
d’un fils de race. A ce demi-barbare, élevé dans les clubs et dans les camps, mais avide
d’indépendance, de vérité et de justice, nous n’avons parlé que de droits périmés et de soumissions
incomprises. Il elt fallu I’aider a s’affranchir [Dehon critique 1], et nous avons travaillé a le
maitriser; il et fallu lui ouvrir la voie, et nous 1’avons retenu. Il était trop fier de sa science, et nous
avons €té trop impatients de ses erreurs; nous n’avons compris ni ses jeunes enthousiasmes, ni ses
témérités; nous n’avons eu ni assez d’indulgence pour ses fautes, ni assez de considération pour ses
grandeurs. Il a eu, messieurs, des pitiés infinies; il a pleuré sur toutes les infortunes; il s’est révolté
contre toutes les injustices; il a été plus sincére qu’aucun autre. Nous n’avons pas su nous emparer
de ces nobles passions. Quelques grands catholiques cependant ont élevé la voix, et ’ont fait
tressaillir: ils sont restés trop isolés! D’autres sont venus, qui ont pris les d&mes et leur ont donné
I’illusion de la vie dont elles sont avides! Il en est résulté un malentendu profond, messieurs, et ce ne
sera pas trop des efforts de plusieurs générations pour le dissiper. L’Eglise et le si¢cle ressemblent a
ces ménages mal assortis dans lesquels la poursuite d’un bonheur illusoire y empéche la réalisation
du bonheur possible. C’est ridicule... et douloureux!

Messieurs, la premiere chose a faire est de nous guérir de ces humeurs noires. J’ai la conviction
profonde que le remeéde pri- [p. 34] mordial & cette situation anormale est dans un amour plus actuel,
plus confiant, plus abandonné, de ce monde qui nous fuit. Notre si¢cle ne se livrera qu’a ceux qui
vraiment 1’aimeront. C’est un cercle vicieux, je n’en disconviens pas: car comment |’aimer, s’il ne se
livre? Il reste donc de nous jeter dans ce cercle, de nous laisser prendre par ce tourbillon, d’y perdre
notre 4me, pour parler comme I’Evangile, afin de 1’y retrouver! Cette folie sera sagesse!
Reconnaissez d’abord qu’au point de vue du résultat a obtenir, il nous sied mal d’étre mécontents.
Les gens mécontents sont fatalement des gens ennuyeux. Un dévouement morose, querelleur,
inquiet, a beau étre sincére: on s’en lasse, et bien vite. Les reproches et les récriminations fatiguent,
méme justes. Nous avons sans doute plus d’un grief; assurément, nous avons perdu quelques points:
est-ce une raison de jeter les dés? Sachons étre beaux joueurs! Disons enfin que c’est un patriotisme
illusoire que celui pour lequel la patrie n’est qu’une abstraction distincte des conditions actuelles qui
la réalisent. Aimer son pays sans aimer son temps est une impossibilité pratique: car notre temps est
la forme vivante que notre pays a revétue, I’expression présente de son étre, 1’aspect positif sous
lequel nous pouvons le saisir et, le servir. Chercher son pays en dehors du temps, c’est se mettre, a la
poursuite d’un fantdme. Il faut aimer son pays tel qu’il est /Dehon critique 2], comme nous aimons
nos meres, telles qu’elles sont!

Pour I’aimer ainsi, il faut le connaitre, ¢’est-a-dire saisir le rapport de toutes les formes de pensée ou
d’activité qu’il affectionne avec les fins suprémes du monde; il faut voir en lui, par cette intégration
préalable, I’action divine. Un siécle s’exprime par sa littérature, sa philosophie, son art, ses institu-
tions, ses ceuvres. Je ne veux pas dire, hélas! qu’il n’y ait en tout cela rien a reprendre au nétre. Mais
quand on s’est bien pénétré de cette vérité de I’Evangile: que pas un cheveu de notre téte ne tombe
sans la permission de Dieu, on en vient a penser qu’a plus forte raison les grandes manifestations de
la vie des peuples relévent aussi de sa volonté souveraine, et que les vicissitudes que nous traversons
sont autant d’étapes dont sa providence a pour le moins consenti a jalonner sa route et la notre vers
le triomphe définitif. Nos épreuves font ainsi partie de ses desseins éternels, et nous pouvons les
porter avec joie. Ce point de vue est trés surnaturel: ce n’est pas une raison pour ne pas I’adop- [p.
35] ter. J’ajoute, messieurs, que dés qu’on y est parvenu, en prenant un peu sur soi, on voit tout de
suite d’un autre il les choses de son temps. On s’apergoit qu’elles ne sont pas absolument aussi
mauvaises qu’elles le paraissaient d’abord; qu’il y a mieux a faire que de les combattre, je veux dire
qu’il serait possible de se les assimiler, en les pénétrant, en les purifiant.

Dieu n’est jamais absent de son ceuvre: On I’y retrouverait si on I’y cherchait!

Je ne yeux ni ne peux, messieurs, vous démontrer ce soir que cela se vérifie pour chacune des
formés principales de I’activité moderne. Il serait curieux de rechercher comment le mouvement
social, I’art, la philosophie contemporaine participent a la substance du christianisme et, au fond, en



Congres sacerdotaux frangais et congreés du Tiers-Ordre franciscain 229

vivent; de prévoir aussi comment ils en préparent un plus plein et plus parfait épanouissement. Mais
je dirai que c’est affaire de réflexion et de pénétration personnelle, plutdt que d’exposition
didactique. Il est cependant un point que je vous signalerai, parce qu’il forcera, je 1’espére, votre
assentiment.

Dieu a voulu la grandeur de I’homme; il lui a donné 1'univers pour qu’il le dominét. En aucun
temps, cette fin de la création n’a été plus pleinement réalisée. Vous 1’avez vu; a cette heure méme,
I’humanité tient a Paris les assises de sa royauté universelle. Les éléments lui sont soumis: 1’eau,
1’air, le feu, la foudre méme lui obéissent. Il a créé un mondé d’industrie et d’art, qui rivalise en
splendeur avec le mondé créé par Dieu.

Je contemplais ce spectacle, I’autre jour, du haut de la butté Montmartre, aux pieds du déme dont
’€éclatante blancheur semblé couvrir ces merveilles d’un sourire-de complaisance et de miséricorde;
et les paroles du psaume me montaient aux lévres: «Qu’est donc I’homme, 6 Seigneur, pour t’étre
ainsi souvenu de lui?... Tu ’as placé un peu au-dessous des anges; tu I’as couronné de gloire et
d’honneur; tu lui as donné 1I’empire sur I’ceuvre de tes mains!» Jamais, messieurs, cela n’a été plus
vrai.

Jamais I’homme n’a été plus puissant: oserons-nous ajouter que jamais il n’a été¢ meilleur? — Nous
I’oserons, messieurs, pour la gloire de notre Sauveur, et en dépit du scandale de quelques pusil-
lanimes! Nous ne nous arréterons ni aux accidents, ni a la surface; nous embrasserons d’un regard
d’ensemble toute I’histoire, et nous affirmerons que le cceur de I’humanité n’a point cessé de
s’agrandir: le levain de I’Evangile le [p. 36] souléve lentement. La lettre des dogmes, a certaines
époques et par places, a pu paraitre plus strictement respectée; mais la foi est plus éclairée et plus
vivante aujourd’hui dans les dmes fidéles, et le souffle de charité qui en émane n’a jamais été plus
universel, ni n’a exercé plus d’action sur les destinées des peuples.

Aimer ce siécle, n’est-ce pas encore aimer Dieu? N’est-il pas son ceuvre et n’y reconnaitrons-nous
pas son image?

[Annales catholiques 1900, 13/10/1900, 74]

Messieurs, il faut aimer de son temps les idées, les hommes et les choses.

Les idées d’abord; mais, je vous en prie, entendons-nous bien! Aimer les idées de son temps, ce
n’est pas en adopter les erreurs.

C’est en comprendre la raison intime; c’est interpréter largement le sens de ses intuitions; c’est
deviner la loi logique qui est comme 1’ame de sa pensée et de ses mouvements. Cette loi au fond, est
vraie: elle doit 1’étre. Elle est vraie comme la vie elle-méme. Elle n’est qu’une revendication plus ou
moins compléte, plus ou moins obscure, plus ou moins enveloppée, de [p. 75] droits absolus de
I’étre et de la vie. Agitations [Dehon critique 3], révolutions, luttes, guerres, troubles, souffrances,
querelles politiques ou économiques, que devons-nous voir en tout cela? Des réactions tant6t vio-
lentes et aveugles tantdt conscientes et habiles contre les obstacles que les circonstances et les pas-
sions opposent au légitime épanouissement de 1’étre.

Les mémes lois se retrouvent dans le monde des idées. La phénoménologie de I’esprit ne différe pas
au fond de celle du cosmos: elle en est le reflet. Les idées luttent pour la vérité, comme les forces de
la nature luttent pour la vie. Toute erreur est une vérité incompléte, une vérité qui cherche: a
s’exprimer; on a pu dire avec raison: on ne nie jamais que le dieu des autres: ’homme sincére qui se
trompe se trompe par rapport & la vérité absolue, il ne se trompe guere en lui-méme. Ce qu’il dit est
faux; mais tout n’est pas faux dans ce qu’il pense, ce qu’il voit, ce qu’il affirmé mentalement.
L’erreur compléte équivaudrait au néant de la pensée; il n’y a pas dans I’ame humaine de nuit sans
quelque lumiére. Dans la mesure de sa sincérité, toute pensée loyale est sacrée et divine, comme
toute douleur, comme toute joie!

Oh! Tout comprendre! ...

Ce n’est point 13, messieurs, scepticisme ou dilettantisme. Le scepticisme s’arréte a la négation; le
dilettantisme se plait aux contrastes; la vérité n’est ni dans la négation ni dans 1’opposition, elle est
dans I’unité intégrale. Tout comprendre, c’est ramener tout & 1’un, c’est rattacher toute chose a sa
source et & son unité; c’est tout unifier, et c¢’est donc aussi tout pacifier; voild pourquoi c’est le
devoir du prétre!



230 Stefan Tertiinte/David Neuhold

Le catholicisme est la doctrine de I’unité universelle. La fonction de 1'Eglise est de préparer et de
réaliser peu a peu cette unité, par [’intégration de toutes les vérités partielles, par la centralisation de
tous les rayons épars de la lumiére divine, dispersés d’abord par le prisme de la raison individuelle,
et réunis enfin en un faisceau unique par la lentille convergente de la foi!

Montrer cette identité de la vérité et du Verbe chrétien, c’est la mission apostolique. C’est donc une
mission de conciliation, dé concentration, d’illumination.

Un homme parle: ne lui disons pas: «Tais-toi!»; ne lui crions pas: «Erreur! Erreur!» Mais écoutons-
le: il y ade la [p. 76] vérité, il y a du divin, il y a du christianisme dans ce qu’il dit!

C’est avec cela, Dieu aidant, que nous le sauverons!

Comme quelqu’un le disait excellemment ce matin, il ne s’agit pas tant de lui communiquer notre
pensée, que de lui expliquer la sienne, et d’y retrouver avec lui, dans une condescendante et sym-
pathique recherche, le fil de la vérité perdue!

Nos dogmes, messieurs, ne sont pas des prisons: ce sont de larges et belles routes, ou viennent a-
boutir, en fin de compte, pour qui sait s’orienter, tous les sentiers de la pensée humaine!

Plus encore que les idées, messieurs, il faut aimer les hommes de son temps. Il y aurait de ma part,
tant ce sentiment est dans vos cceurs, quelque pédantisme a vous dire qu’il n’est pas d’injure ni d’in-
justice qui nous dispense du devoir de I’amour.

Mais, sans vous rappeler que Jésus-Christ offrit sa vie pour ses bourreaux, voulez-vous me
permettre, pour aider encore a la victoire intérieure qui est parfois nécessaire, a propos des querelles
qui depuis un siécle déchirent notre patrie, d’emprunter a I’un des hommes politiques qui honorent
le plus la conscience frangaise, M. Etienne Lamy, cette formule de haute et sereine impartialité: «Il
faut juger chacun des partis selon sa loi»?

Faisons ainsi, messieurs. Cette formule s’applique évidemment, non 2 la justice absolue, mais a la
justice due a chacun d’aprés les données de la conscience individuelle. C’est a ce point de vue que le
prétre doit se mettre, non pour les directions qu’il donne au mouvement social, mais pour les juge-
ments qu’il porte sur les hommes qui y sont mélés.

Quand nous dirigeons, nous devons, autant que possible, nous rapprocher de la loi parfaite, telle
qu’elle est manifestée par I’Evangile et expliquée par I’Eglise. Encore ne faut-il pas oublier que c’est
une loi d’amour infini, que notre faible esprit [p. 77] ne I’embrasse pas tout entiére, et que notre
main maladroite risque toujours de I’appliquer trop brutalement! Mais quand nous jugeons, non les
actes a faire, mais les actes faits; non les choses, mais les hommes et les partis; non les résultats,
mais les responsabilités; non pour I’histoire seulement, mais pour Dieu et I’éternité, — alors, c’est
I’intention qu’il faut juger: il faut juger chacun d’aprés la loi qu’il s’est faite, d’apres 1’idéal qu’il a
poursuivi, d’apres le bien et le devoir qu’il a congus! Et ce point de vue est infiniment consolant,
messieurs; il laisse assurément subsister plus d’un crime; mais il permet de rendre un peu d’estime et
d’amour a cette pauvre humanité que tant d’ignorance aveugle, que tant d’erreurs égarent, que tant
dépassions tourmentent, qui garde, cependant, jusque dans sa déchéance, le souci, le besoin, la
passion supérieure de la perfection et de la justice!

A cette lumiére, les pires erreurs nous apparaissent parfois comme de sublimes titonnements,
d’héroiques méprises; et des hommes que nous qualifions de monstres d’aprés 1’échelle courante des
valeurs, se transfigurent a nos yeux, et vont souvent jusqu’a forcer notre admiration!

En tout cas, messieurs, il devrait se produire dans toute conscience sacerdotale, par le seul effet de la
hauteur oli nous nous él&ve notre vocation, ce que le méme écrivain constate chez tous les Frangais,
a quelque opinion qu’ils appartiennent lorsque 1’émigration les a éloignés de la mére patrie. On voit
alors fraterniser et s’entr’aider des hommes qui, en France, se seraient ardemment combattus. La
distance révéle aux enfants d’un méme pays leur communauté de race, leurs affinités, et réveille en
eux la solidarité endormie.

Eh bien! De méme, quand on habite le régne de Dieu, on peut sourire de la colere des hommes! Le
prétre ne devrait jamais perdre la sérénité et la douceur. Il est loin et haut; il n’est pour cela ni
détaché de sa patrie terrestre, ni étranger a ses contemporains, mais il est mieux placé pour les aimer
d’un amour tranquille et sans défaillances!

Enfin, messieurs, il faut aimer les choses de son temps, et par 14 j’entends ses institutions et les
Ceuvres.



Congres sacerdotaux frangais et congres du Tiers-Ordre franciscain 231

Allons-nous pour cela abandonner les droits de I’Eglise? A Dieu ne plaise! Mais nous les
revendiquerons, au contraire, avec d’autant plus d’énergie que nous les chercherons moins [p. 78]
dans une tradition contestée que dans les entrailles mémes de la vie sociale.

Les droits de I’Eglise, qu’est-ce a dire? Il y a, messieurs, des droits inaliénables et sacrés. Mais
souvent aussi le droit est une expression historique que la systématisation des écoles transforme en
formules abstraites et invariables. Généralement le droit est un rapport: les droits de 1’Eglise sont les
rapports qui conditionnent son existence dans une société donnée. La société ne change pas sans
amener nécessairement une modification de ces rapports, et partant de ces droits, au moins dans leur
aspect formel et proprement juridique.

Les droits absolus de 1I’Eglise sont d’étre, d’enseigner, de sauver les ames, de sanctifier les peuples.
Mais s’il n’est plus possible de revendiquer pour elle la fagon d’étre et les avantages dont elle a joui
en des temps évanouis. Voyons donc les conditions spéciales que notre temps lui fait, les droits
nouveaux que par la force des choses il lui confére, la forme d’étre et d’agir qu’il lui permet, et peut-
étre trouverons-nous, devant Dieu, a la lumiére sacrée, non des intéréts du moment, mais de la
conscience, qu’au fond cette forme vaut les autres! [Dehon critique 4a]

Je souhaite autant que personne que I’on parvienne a conserver a I’Eglise de France les quelques
prérogatives qui lui restent de son glorieux passé; mais ce que je désire plus encore c’est qu’on pré-
pare avec ardeur et clairvoyance la situation que 1’avenir lui réserve. Nous avons eu peur de ce que
les principes de la démocratie moderne nous faisaient perdre: nous n’avons pas pris garde a ce qu’ils
pouvaient nous donner. Ils sont imparfaits; je I’accorde; raison de plus pour en tirer le meilleur parti.
L’autonomie individuelle, 1’égalité devant la loi, la liberté de conscience, la liberté de la presse, celle
de réunion et d’association, sont des principes qui sont dans le droit public de ce siécle et qui
vaudraient peut-étre pour I’Eglise tout autant que la protection officielle du cardinal Dubois et méme
celle de M. Guizot. Je sais bien qu’aujourd’hui, nous commengons a dire que nous ne réclamons que
la liberté: puissions-nous agir de maniére a le faire croire! [Dehon critique 4b]

Enfin, messieurs, a propos des ceuvres de ce temps, n’y a-t-il pas souvent une sorte d’antinomie
apparente dans le ministére du prétre? Ne semble-t-il pas que ce qui serait réclamé par le bien de
I’Eglise n’est pas toujours ce qui favorise, le mieux le bien des dmes? [p. 79] L’Eglise est une
société visible, humaine, extérieure; elle a des formes définies, des droits, des intéréts qui sont dans
le commerce humain; le prétre est ’homme de cette organisation: il doit la servir.

Mais n’est-il pas aussi — et avant tout peut-étre — I’homme de Dieu, le serviteur de I’esprit qui
souffle ou il veut, et ne faut-il pas qu’il songe au salut des ames individuelles, sans cesser de
s’occuper des profits de la société chrétienne considérée comme corps constitué? Or, le
commencement du salut, pour chaque dme, c¢’est de se rapprocher de Dieu, ¢’est-a-dire du bien: et il
y a pour beaucoup d’ames, aujourd’hui, des moyens particuliers de faire du bien qui ne paraissent
pas les rapprocher de I’Eglise. Il nait de tout cdté un grand nombre d’ceuvres qui ont pour but soit de
défendre ou d’élever la moralité publique, soit de développer la science et le gott dans les classes
populaires, soit de protéger les faibles et les petits, soit de revendiquer des droits que nos codes ont
méconnus; ceuvres dont le but est essentiellement louable, dont les moyens sont quelquefois mélés,
qui, en tout cas, ne se réclament pas du christianisme, et parfois semblent destinés a le suppléer.
Faut-il approuver aussi et favoriser ce mouvement?

Messieurs, il faut d’abord regretter profondément que I’initiative de tous ces progrés nous appar-
tienne si rarement. Mais comment s’en étonner, quand on songe a |’étendue de la sphére que notre
intelligence ne pénétre pas? Comment s’opposer & ce qu’autour de nous le bien germe, méme sur
une terre que nous n’avons pas cultivée? Savons-nous ol se sont portés les pas du divin Semeur? A
nous de |’aider a rassembler sa récolte! Non, messieurs; il n’y a rien & craindre, pourvu que nous
sachions maintenir 1’intégrité de nos croyances et de notre morale, des initiatives généreuses,
fussent-elles envahissantes, fussent-elles par certains cotés imparfaites, qui se manifestent de tout
coté.

L’erreur serait d’imposer a I’action de I’Eglise des frontiéres trop étroites. A elle de s’assimiler et de
sanctifier par sa parole tout ce qui, dans I’dme humaine et dans la société, est susceptible de I’étre! A
elle de faire la conquéte du monde; d’explorer ou d’envahir tout le département du divin! Nous le
savons d’ailleurs, 1’esprit de I’Eglise rayonne bien au-dela de son corps visible. Il faut étendre le
corps de I’Eglise aussi loin que la plasticité de sa foi et de sa discipline le permettent: au-dela, il faut



232 Stefan Tertiinte/David Neuhold

laisser agir 1’esprit. La ou la main ne peut atteindre, [p. 80] I’esprit agit encore, il éveille, il suscite; il
attire; ne craignons pas de I’aider. Ce mouvement religieux, moral; qui n’est ou ne semble pas
chrétien est fait pour le devenir, et y tend, qu’on le veuille ou non. Le soleil sait-il ou il va? Savons-
nous ol le soleil nous méne?; A Dieu, n’en doutons pas! Suivons le soleil !

Il résulte cependant de cet état de choses, pour le prétre contemporain, un certain embarras: s’il aide
a4 ce mouvement extérieur, il est accusé du dedans, non sans apparences spécieuses, de
compromettre les intéréts de I’Eglise: S’il s’y montre moins favorable, on I’accuse du dehors, et non
sans raison, d’étroitesse d’esprit et de s’opposer au bien.

Mais, messieurs, la conciliation est facile si I’on s’éléve a cette vue supérieure des choses que donne
I’amour. Il nous révele, en effet, que I’action intérieure et en quelque sorte officielle du prétre dans
le ministére ecclésiastique, et son action extérieure et sociale sont des forces nécessairement con-
vergentes, qui n’ont peut-étre pas pour terme 1’intérét du jour qui passe, mais tendent infailliblement
a ’unité que réclame le cceur de Dieu!

Messieurs, je résume ma pensée et je conclus. Vous avez entendu parler comme moi de la hardiesse
avec laquelle les Indiens des hauts plateaux du Far-West lancent sur leurs fleuves immenses leur
fréle pirogue. Ces fleuves sont les seules routes du pays; les eaux coulent tant6t paisibles entre les
bords escarpés, tantdt tourbillonnantes et folles dans des défilés étroits; mais telle est I’habileté et la
souplesse de la main, que I’esquif glisse léger sur les abimes, et le voyageur qui ose se confier a la
fois au flot et au pilote garde de cette course vertigineuse a travers ces régions d’épouvante un
souvenir d’inexprimable ivresse.

Il me semble, Monseigneur et chers confréres, que le fleuve représente assez bien la marche de ce
monde, avec ses alternatives de tranquillité et de trouble, la majesté de ses progres et, par instant, ses
irrésistibles entrainements. Certains catholiques, dans ces moments critiques, me font penser a ces
touristes qui, pris de peur, voudraient, 4 force de rames, remonter le courant et fuir 1’abime qui
gronde... Je ne suis point de ceux-la, messieurs. Je ne crois pas que toute la vigueur de leurs bras,
suffise & compenser la vitesse du flot; le monde marche et les emporte! Mais je pense que la barque
de Pierre peut se confier sans crainte aux grandes eaux, dans les tourbillons desquelles la main de
Dieu se joue, et dont d’haleine furieuse se colore tou- [p. 81] jours, aux passes les plus difficiles, des
couleurs de ’arc-en-ciel. Ne ramons pas contre le courant [Dehon critique 5], ce serait peut-étre
ramer contre Dieu lui-méme; nous retarderions inutilement la marche du navire et nous
paralyserions la main qui le conduit! Nous arriverions en retard, mouillés et piteux!... Nous avons de
bons pilotes : je les salue en terminant! Abandonnons-nous a leur sagesse qui n’est point, comme
celle de I’Indien, susceptible de défaillance, parce qu’elle procéde de plus haut. Comme sur la créte
des flots, laissons-nous porter avec une confiance pleine d’amour au sommet de la civilisation, ou
nous devons toujours étre les premiers, a I’heure du danger surtout!

Congreés sacerdotaux frangais et congrés du Tiers-Ordre franciscain a la fin du 19
siécle — Lignes de ruptures a l’intérieur et tensions vers l'extérieur

Deux «types» de congrés catholiques ayant une forte influence frangaise a la fin du 19°
siecle sont thématisés et comparés dans cette contribution. Tous deux développérent une
dynamique dense et menérent a I’époque a des phénomeénes notoires de réorientation.
Des changements furent visibles dans les rassemblements, qui renfermaient cependant un
potentiel de conflit. Tandis que des influences extérieures venant de 1’épiscopat frangais
furent graves pour les congres sacerdotaux, ce furent plutdt des fossés internes qui me-
nérent a des discussions vives et des disputes lors des évenements du Tiers-Ordre francis-
cain (international). D’une part, certains évéques se sentirent dupés et abusés dans leur
autorité — par une prétendue «usurpation de compétences» de la part des clercs rassem-
blés, qui se présentaient en grande partie comme progressifs, ouverts et républicains.
D’autre part, la nouvelle orientation socio-politique et démocrate-chrétienne mena a des
discordances au sein de la famille franciscaine. Les deux séries de congres prirent fin de
maniére relativement abrupte. Le prétre et fondateur d’ordre P. Léon G. Dehon (1843—
1925) fut actif auprés des deux rassemblements. En tant qu’un parmi de nombreux clercs,
il considéra le catholicisme congrégationnel comme précieux et important, et pris sa dé-



Congreés sacerdotaux frangais et congrés du Tiers-Ordre franciscain 233

fense dans un document séparé. D’autre part, le discours programmatique et fascinant de
Louis Birot (1863—1936) au congres sacerdotal de Bourges en 1900 est digne d’attention
particuliere.

Congrés sacerdotaux en France 1896/1900 — congrés du Tiers-Ordre — conflit entre le
clergé et 1’épiscopat — question sociale — transnationalité — conflits de I’historiographie
comparative — Rome — Léon G. Dehon — Louis Birot.

Die franzosischen Klerikerkongresse und die Kongresse des franziskanischen Drittordens
am Ende des 19. Jahrhunderts — Bruchlinien im Inneren und Spannungen nach Aussen

Zwei verschiedene «Arten» von katholischen Kongressen mit starker franzdsischer Pré-
gung am Ende des 19. Jahrhunderts werden in diesem Beitrag behandelt und verglichen.
Beide entwickelten eine spannungsgeladene Dynamik und fiithrten in ihrer Zeit zu offen-
kundigen Phé&nomenen der Neuorientierung. Aufbriiche wurden in den Versammlungen
sichtbar, welche jedoch Konfliktpotential in sich trugen. Sind es eher dussere Einfliisse
aus dem franzosischen Episkopat, die fir die Klerikerkongresse schwerwiegend wurden,
so waren es an den Anldssen der (internationaler orientierten) Drittordensbewegung der
Franziskaner eher interne Grében, die zu heftigen Diskussionen und Disputen flihrten.
Fiihlten sich also einerseits gewisse Bischofe diipiert und in ihrer Autoritét hintergangen
— iliber eine vermeintliche «Kompetenzanmassung» von versammelten Klerikern, die sich
grossteils progressiv, offen und republikanisch gaben — so fiihrte die neue sozial-poli-
tische und christdemokratische Ausrichtung im Kontext der franziskanischen Familie zu
Missténen. Beide Kongressreihen fanden ein relativ abruptes Ende. Auf beiden Ver-
sammlungen war der Priester und Ordensgriinder P. Léon G. Dehon (1843-1925) aktiv.
Als einer unter vielen Klerikern erachtete er den fiir ihn modernen Kongresskatholizis-
mus als wertvoll und wichtig, und verteidigte ihn in einer separaten Schrift. Besondere
Beachtung findet zudem die programmatisch und bis heute faszinierende Rede des Louis
Birot (1863—-1936) am Klerikerkongress von 1900 in Bourges.

Klerikerkongresse in Frankreich 1896/1900 — Drittordenskongresse — Konflikt Klerus
und Episkopat — Soziale Frage — Transnationalitit — Vergleichende Geschichtsschreibung
Konflikte — Rom — Léon G. Dehon — Louis Birot.

Congressi sacerdotali francesi e congressi del Terzo Ordine francescano alla fine del
19esimo secolo — Linee di rottura all’interno e tensioni verso l’esterno

Questo contributo tematizza e compara due diversi «tipi» di congressi cattolici con una
forte impronta francese della fine del 19esimo secolo. Entrambi hanno sviluppato una di-
namica ricca di tensioni e hanno portato nel loro tempo a evidenti fenomeni di riorien-
tamento. In questi incontri si videro delle spaccature che portavano in sé potenziali con-
flitti. Erano piuttosto alcune influenze esterne dell’episcopato francese che divennero
palesi per i congressi dei clerici, cosi furono alcuni eventi (con un orientamento inter-
nazionale) del movimento del terzo ordine dei francescani, o piuttosto alcune divisioni
interne, che portarono a irruenti discussioni e dispute. Se da un lato certi vescovi si senti-
vano urtati e traditi nella loro autorita — attraverso una certa ipotetica «presunzione di
competenze» di clerici congregati, che si davano in gran parte come progressisti, aperti e
repubblicani — allo stesso modo il nuovo orientamento socio-politico e cristiano-demo-
cratico portd a stonature nel contesto della famiglia francescana. Entrambe le serie di
congressi conobbero una fine brusca. In entrambe le occasioni fu attivo il prete e fonda-
tore di un ordine, P. Léon G. Dehon (1843-1925). Come uno tra i molti chierici, conside-
rava i moderni congressi cattolici importanti e di gran valore, e li difendeva in un trattato
separato. Una considerazione speciale ¢ data anche al discorso programmatico e affasci-
nante di Louis Birot (1863—1936) al congresso clericale del 1900 a Bourges.



234 Stefan Tertiinte/David Neuhold

Congressi clericali in Francia 1896/1900 — Congressi del terzo ordine francescano —
Conflitto tra clero e episcopato — Questione sociale — Transnazionalismo — Storiografia
comparativa e conflitti — Roma — Léon G. Dehon — Louis Birot.

The French clerical | congresses and the congresses of the Franciscan Third Order
at the end of the 19" century: fault lines inside and tensions outside

Two dlfferent «types» of Catholic Congresses with a strong French impression at the end
of the 19" century, and a comparative study of these two, together form the subject of
this essay. Both of them developed a dynamic full of tension, leading to the evident phe-
nomena of reorientation in their times. Breakups bearing conflict potentials became vi-
sible within the gatherings. For the clerical congresses, external influences from the
French episcopate were important, whereas internal group conflicts led to intense discus-
sions and quarrels during the events of the (internationally oriented) Third Order Move-
ment. Whereas on the one hand, certain bishops were deceived and felt cheated in their
authority vis-a-vis an assumed «arrogation of competences» of the gathered clerics who
presented themselves mostly as progressive, open-minded and republican, on the other
hand, the new socio-political and Christian democratic orientation in the context of the
Franciscan family led to dissonances. Both Congress series met with a relatively abrupt
end. In both gatherings, Léon G. Dehon (1843-1925), priest and founder of a religious
order, was active. As one among several clerics, he estimated the modern Congress
Catholicism as something precious and important, and defended it in an original writing.
In the essay, special attention is also paid to programmatics, as well as the intervention of
Louis Birot (1863—1936) during the clerical Congress in Bourges in 1900, which is a
speech that is fascinating even unto our days.

Clerical Congresses in France 1896/1900 — Third Order Congresses — conflict clergy and
episcopacy — social issue — trans-nationality — comparative history conflicts — Rome —
Léon G. Dehon — Louis Birot.

Stefan Tertiinte, Dr, Directeur du Centre des Etudes Dehoniennes 8 Rome, membre de la
Congrégation SCJ.

David Neuhold, PD Dr, Université de Fribourg, collaborateur scientifique de la revue
SZRKG, il travaille aussi a ’université de Zurich dans la domaine de «Spiritual Care».



	Congrès sacerdotaux français et congrès du Tiers-Ordre franciscain à la fin du 19ème siècle : lignes de ruptures à l'intérieur et tensions vers l'extérieur

