Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 112 (2018)

Artikel: Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? : Les congres
catholiques allemands et les initiatives interconfessionnelles de la fin du
X1Xe au début du XXe siécle

Autor: Owzar, Armin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842395

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lieu de consensus forcé ou champ expérimental?
Les congres catholiques allemands et les initiatives
interconfessionnelles de la fin du XIX® au début
du XX° siécle*

Armin Owzar

Les congrés catholiques allemands constituent un phénoméne essentiel du
catholicisme germanophone.’ Il s’agit de rassemblements réguliers, presque an-

*

Cet article a été rédigé dans le cadre d’un projet dans le pole d’excellence «Religion und
Politik in den Kulturen der Vormoderne und der Moderne» a 1’Université de Miinster et
dans le cadre d’un Senior Fellowship au Leibniz-Institut fiir Europdische Geschichte a
Mayence. Pour les remarques critiques je remercie Julien Beaufils (Lille III) et Valérie
Robert (Sorbonne Nouvelle/Paris III).

Dans le domaine de la recherche historique, les congrés catholiques ont attiré relativement
peu I’attention. Néanmoins, il existe plusieurs vues d’ensemble rédigées dans des perspec-
tives idéologiques différentes. Pour un ancien traité sur les congres catholiques au cours du
«long XIX® siécle», rédigé dans une perspective pro-catholique officieuse voir J[ohannes]
May, Geschichte der Generalversammlungen der Katholiken Deutschlands. 1848-1903,
mandaté par le Zentralkomitee, Cologne “1904 et Johannes B. KiBling, Geschichte der
deutschen Katholikentage, mandaté par le Zentralkomitee fiir die Generalversammlungen
der Katholiken Deutschlands, 2 vols. Miinster 1920/1923. Pour une ancienne présentation
d’une perspective protestante plutét polémique voir Paul Braeunlich, Die Deutschen
Katholikentage. Auf Grund der amtlichen Berichte dargestellt, 2 vols., Halle 1910/1911
ainsi que vol. 3: Charakterbild des deutschen Romkatholizismus der letzten zwei Jahr-
zehnte (1910-1932). Gezeichnet auf Grund der amtlichen Berichte der Deutschen Katholi-
kentage, Berlin 1933. Pour un article encyclopédique d’une perspective marxiste-leniniste
voir Klaus Grosinski, Katholikentag. 1848—1932, in: Dieter Fricke/Werner Fritsch/Herbert
Gottwald/Siegfried Schmidt/Manfred WeiBbecker (éd.), Lexikon zur Parteiengeschichte.
Die biirgerlichen und kleinbiirgerlichen Parteien und Verbinde in Deutschland (1789—
1945), vol. 3, Cologne 1985, 182-193. Pour une vue d’ensemble actuelle rédigée dans une
perspective bienveillante cf. Rita Hummel, Einhundert Katholikentage. Glaubenstreffen im
Spannungsfeld von Politik und Gesellschaft, éd. par la Konrad-Adenauer-Stiftung e.V.,
Paderborn 2016 et Hans Maier, Kinder der Revolution, Zeichen der Freiheit — die
Deutschen Katholikentage 1848-2016, in: Christoph Kosters/Hans Maier/Frank Kleine-
hagenbrock (éd.), Profil und Prégung: Historische Perspektiven auf 100 deutsche Katholi-
kentage, Paderborn 2017, 153-174. Pour une publication rédigée en frangais cf. Marie-
Emmanuelle Reytier, L’ Allemagne: les Katholikentage, in: Jean Dominique Durand (éd.),
Les Semaines Sociales de France, Paris 2006, 357—-379.

SZRKG, 112 (2018), 187-209



188 Armin Owzar

nuels, qui ont eu lieu entre 1848 et 1932 et ont été revitalisés apres la Seconde
Guerre mondiale, d’abord en Allemagne de 1’Ouest. Jusqu’a la fin de la Répub-
lique de Weimar, les congrés ont lieu surtout dans 1’espace germanophone, do-
miné par une population catholique. A de rares exceptions prés (comme le con-
grés de Francfort-sur-le-Main en 1882 ou celui de Magdebourg en 1928), les
villes majoritairement peuplées par des protestants étaient évitées — méme
quand il s’agissait de villes diocésaines comme Hildesheim ou Berlin, ou
vivaient plus de 200’000 catholiques allemands en 1910. La peur suscitée par un
furor protestanticus dirigé contre les participants potentiels était si grande que
les organisateurs évitaient de se rendre dans la capitale allemande. Suite au Ku/-
turkampf en Prusse on se voit méme contraint d’éviter toutes les villes
prussiennes pendant plusieurs années (jusqu’au 1879).”

De 1871 jusqu’a la Premiére Guerre mondiale, il s’agit donc d’un événement
national, concernant toute I’Allemagne, avec un accent explicite sur les villes
diocésaines méridionales.> Au cours du «long XIX" siecley, les congres, dont les
appellations et les structures organisationnelles changent plusieurs fois,* con-
naissent une professionnalisation continue’ — ce qui se traduit par une augmenta-
tion du nombre de participants relativement tardive. En 1848, lors du premier
congres ayant lieu a Mayence, qui fut inspiré par 1’association catholique
irlandaise de Daniel O’Connels et initié par une union des diverses associations
catholiques régionales (Piusvereine fiir religiose Freiheit), on distribue 1’367
billets pour la premiére réunion publique générale.® Mais la résonance reste

?  Cf. Rudolf Morsey, Streiflichter zur Geschichte der deutschen Katholikentage 18481932,

in: Jahrbuch fiir Christliche Sozialwissenschaften, 26 (1985), 9-24, ici 11-12 et 17.

Pour une vue d’ensemble chronologique jetant un éclairage sur tous les congrés catholi-

ques entre 1848 et 2016 voir Holger Aming/Hubert Wolf, Hundert Katholikentage. Von

Mainz 1848 bis Leipzig 2016, Darmstadt 2016. Le congreés le plus récent a eu lieu a

Miinster en mai 2018.

4 Au début, les congrés s’appellent Assemblée (générale) de I’association catholique ou des
associations catholiques ([General-]Versammlung des katholischen Vereines ou der katho-
lischen Vereine Deutschlands); depuis 1872 on parle de I’Assemblée générale des catho-
liques de 1’Allemagne ou des catholiques allemands (General-Versammlung der Katho-
liken Deutschlands ou der deutschen Katholiken). Aprés la Seconde Guerre mondiale, la
notion de Katholikentag (congrés catholique), déja utilisée en 1928, se généralise. Pour la
période de référence (1871-1913), les procés-verbaux de tous les congres ont été publiés.

> Cf. Karl Heinz Grenner, Die deutschen Katholikentage. Entwicklung ihrer Ziele und orga-
nisatorischen Struktur, in: Civitas. Jahrbuch fiir Sozialwissenschaften, 8 (1969), 104125,
ici 111-115; Heinz Hiirten, Spiegel der Kirche — Spiegel der Gesellschaft? Katholikentage
im Wandel der Welt. Vier Essays aus AnlaB des 150. Jahrestags der <Ersten Versammlung
des katholischen Vereines Deutschlands» vom 3.—6. Oktober 1848 zu Mainz, Paderborn et
al. 1998. Court et concis: Karl Buchheim, Katholikentage, in: Josef Hofer/Karl Rahner (éd.),
Lexikon fiir Theologie und Kirche, vol. 6, Fribourg-en-Brisgau 21986, 60-72.

 Cf. August Schuchert, Der erste Mainzer Katholikentag in seinem historisch-ideellen Ver-
lauf, in: Ludwig Lenhart (éd.), Idee, Gestalt und Gestalter des ersten deutschen Katho-
likentages in Mainz 1848. Ein Gedenkbuch, Mayence 1948, 92—113, ici 100.



Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? 189

assez restreinte. Encore a la fin du Kulturkampf prussien, en 1885, relativement
peu de gens participent au congres catholique de Miinster, qu’on appelait alors
«Rome du Nord». A I’époque, on compte environ 2’000 personnes qui assistent
a cette manifestation. Cependant, dans les années 1890, le nombre de partici-
pants a plus que doublé; et au milieu de la premiére décennie du XX° siécle, les
congrés deviennent des événements de masse. En 1906 ce sont environ 43’000
personnes qui assistent au cortége, intégré au programme du congres ayant lieu
dans la ville d’Essen; en 1908 a Diisseldorf ils sont méme 60°000. La liste des
groupes et des personnes participants constitue un Who’s Who du catholicisme
germanophone. On y trouve des membres de tous les clubs et de toutes les as-
sociations catholiques importantes ainsi que les dirigeants politiques du Centre
(Deutsche Zentrumspartei). Au début, ce sont surtout des notables et des nobles
catholiques qui dominent le comité et la direction des congres et qui tiennent les
discours. Mais depuis 1890, on y note un embourgeoisement croissant en ce qui
concerne la composition non seulement des organisateurs et des fonctionnaires
dirigeants, mais également des orateurs et des membres (exclusivement mascu-
lins jusqu’au 1921).” Les ouvriers et surtout les paysans sont sous-représentés;
néanmoins, toutes les couches sociales y sont représentées. Les clercs forment le
groupe le plus important: si on ne compte que quelques évéques, principalement
les ordinants de la ville invitante, les clercs représentent entre 30 et 40% des
participants vers le tournant du siécle; et méme jusqu’a environ 50% en 1891.%

Fonctions politiques et sociales des congres catholiques allemands
au «long XIX® siécle»

L’augmentation du nombre des participants et I’importance croissante de ces
manifestations s’expliquent notamment par les diverses fonctions attribuées et
attendues de ces rassemblements quasi-annuels. D’un c6té, il s’agit de fonctions
politiques: les congrés sont un forum idéal pour exprimer les demandes et criti-
ques de 1’église catholique et d’une confession qui représente depuis la fonda-
tion de 1’empire allemand un tiers de la population, mais qui se sent continuel-
lement discriminée par des élites protestantes-libérales. Dés le début, depuis le
premier congreés ayant eu lieu 8 Mayence en 1848, on s’engage donc pour la «li-
berté de 1’église catholique» par rapport a 1’Etat, pour une solution a «la ques-

7 Cf. Josef Mooser, Volk, Arbeiter und Biirger in der katholischen Offentlichkeit des

Kaiserreichs. Zur Sozial- und Funktionsgeschichte der deutschen Katholikentage 1871-
1913, in: Hans-Jiirgen Puhle (éd.), Biirger in der Gesellschaft der Neuzeit. Wirtschaft —
Politik — Kultur, Géttingen 1991, 259-273, ici 263-267.

! Or Morsey, Streiflichter (cf. note 2), 13 et 15; Hiirten, Spiegel der Kirche (cf. note 5), 79.



190 Armin Owzar

tion romaine» et pour 1’émancipation des citoyens catholiques.” Cela s’intensifie
dés le début du Kulturkampfprussien en 1871 quand les congrés catholiques
deviennent des manifestations contre les actes arbitraires de 1’état dirigé par le
Chancelier du Reich Otto von Bismarck.'® Méme le congrés catholique tenu a
Mayence en 1892, cinq ans aprés la deuxieme «loi de paix», a été marqué par
cet événement.'' En méme temps, ce sont d’autres enjeux centraux comme la
question scolaire'? et la question sociale qui deviennent les thémes des ras-
semblements.” Via les discours tenus et les décisions prises, les congrés
essaient de donner plus de poids aux demandes de 1’église catholique, du Centre
et des associations catholiques, surtout en matiére religieuse ainsi qu’aux de-
mandes de la société civile quant a 1’égalité des droits des catholiques alle-
mands.'* Parfois, méme la fondation de certaines associations y est lancée.

De I'autre c6té — et comme fonction encore plus importante — les congres
contribuent a intégrer le milieu catholique allemand qui se compose, contraire-
ment aux autres milieux socio-culturels du pays, de toutes les couches sociales.
Comme 1’a déja relevé Wilfried Loth, le milieu catholique et de la méme fagon
le Zentrumspartei comprennent des ouvriers ainsi que des nobles, des petits-
bourgeois et la bourgeoisie économique.”” Face a cette hétérogénéité socio-éco-

Cf. Andreas Linsenmann, «Freiheit» fiir die Kirche? Katholizismus in der deutschen Poli-
tik des «langen» 19. Jahrhunderts am Beispiel Wilhelm Emmanuel von Kettele, in: Kos-
ters/Maier/Kleinehagenbrock (éd.), Profil und Prigung (cf. note 1), 19-30. Cf. d’une ma-
ni¢re plus générale Karl-Egon Lonne, Politischer Katholizismus im 19. und 20. Jahr-
hundert, Francfort-sur-le-Main 1986.

1 Cf. Hummel, Einhundert Katholikentage (cf. note 1), 17.

'''" Cf. Martina Rommel, Kleine Geschichte der Mainzer Katholikentage. 1848—1948, in: Mar-
tina Rommel/Karl Lehmann, Stationen der Hoffnung. Katholikentage in Mainz 1848—
1998, Mayence 1998, 13—147, ici 78-99.

' Cf. Arnold Wichter, Die Volksschulfrage auf den Katholikentagen vom Ende des

preuBischen Kulturkampfes bis zum Ausbruch des Ersten Weltkrieges, [thése de I"Univer-

sité de Bochum] 1996.

Cf. Baldur H. A. Hermans, Das Problem der Sozialpolitik und Sozialreform auf den

deutschen Katholikentagen von 1848 bis 1791. Ein Beitrag zur Geschichte der katholisch-

sozialen Bewegung, Bonn 1972; E[phrem] Filthaut, Deutsche Katholikentage 1848-1958

und Soziale Frage, Essen 1960; Theo Joosten, Das sozial-caritative Wirken der Kirche im

Spiegel der Katholikentage 1848-1900, in: Jahrbuch fiir Christliche Sozialwissenschaften,

17 (1976), 163-182; Alfons Fischer, Caritasthemen auf den Katholikentagen. Mainz 1848

bis Monchengladbach 1974, in: Caritas, 79 (1978), 271-289; Franz Liittgen, Kolping auf

den deutschen Katholikentagen, Cologne 2004. Des aspects spécifiques sont traités par

Franz Josef Gotte, Die deutschen Katholikentage im 19. Jahrhundert und ihre Verhand-

lungen {iiber den Problemkreis Handwerk und Erziehung, [thése de I'Université de

Francfort-sur-le-Main] 1966.

Cf. les contributions in: Ulrich von Hehl/Friedrich Kronenberg (éd.), Zeitzeichen. 150

Jahre Deutsche Katholikentage 1848-1998, Paderborn et al. 1999; Kdsters/Maier/Kleine-

hagenbrock (€éd.), Profil und Prigung (cf. note 1).

1> Cf. Wilfried Loth, Integration und Erosion: Wandlungen des katholischen Milieus in

Deutschland, in: Wilfried Loth (éd.), Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne,



Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? 191

nomique et socio-culturelle, on est conscient qu’il faut trouver un liant pour
mettre en cohérence les intéréts du catholicisme et de I’église catholique, mais
également pour fonder une identité collective afin de diminuer tous les conflits
intérieurs.'® Les congrés catholiques s’averent ici le médium idéal pour mettre
de coté les différends, serrer les rangs et manifester la plus grande détermination
et la plus grande fermeté d’intention d’un collectif extrémement hétérogéne. On
s’assure de sa puissance d’un point de vue autant quantitatif que qualitatif. Les
catholiques, dénoncés comme des citoyens de seconde zone,' essaient de sur-
monter leur sentiment d’impuissance et d’infériorité en se présentant comme un
bloc identitaire inséparable. En méme temps, on s’adresse aux non-catholiques,
surtout aux protestants et aux libéraux en leur montrant la nouvelle puissance
des catholiques. Cet objectif peut étre considéré comme atteint, comme le
montrent non seulement les auto-évaluations effectuées par les hommes poli-
tiques,'® mais également les réactions des observateurs externes: soit des protes-
tants plutét modérés comme le missiologue et historien Carl Mirbt qui considére
les congres catholiques allemands pendant le Kulturkampf comme «montre
périodique du catholicisme organisé politiquement dans le Centre»,'” soit des
protestants extrémement anti-catholiques comme Paul Braeunlich qui disqualifie
les congrés catholiques comme «organisation ultramontaine de combat».*’

En célébrant la messe, en introduisant des rituels et en organisant des cor-
téges et des manifestations sous la banniére de la foi catholique, on crée une ex-
périence communautaire religieuse et on démontre une unité autant symbolique

Stuttgart et al. 1992, 266-278. Pour I’évolution et la problématique des milieus socio-
culturels en Allemagne voir I’article fondamental de M. Rainer Lepsius, Parteiensystem
und Sozialstruktur: Zum Problem der Demokratisierung der deutschen Gesellschaft, in:
Gerhard A. Ritter (éd.), Deutsche Parteien vor 1918, Cologne 1973, 56-80. Pour I’histoire
des catholiques en deuxiéme empire allemand voir Thomas Nipperdey, Deutsche Ge-
schichte 18661918, vol. 1: Arbeitswelt und Biirgergeist, Munich 1990, 528-530.

Cf. Marie-Emmanuelle Reytier, Katholikentage als Instrumente der Identitétsbildung der
deutschen Katholiken (1848-2004), in: Markus Krienke/Matthias Belafi (éd.), Identitéten
in Europa — Européische Identit4t, Wiesbaden 2007, 167—186.

Cf. Manuel Borutta, Antikatholizismus. Deutschland und Italien im Zeitalter der euro-
piischen Kulturkédmpfe, Gottingen 22011; Helmut Walser Smith, German Nationalism and
Religious Conflict. Culture, Ideology, Politics, 1870—1914, Princeton 1995.

Cf. Morsey, Streiflichter (cf. note 2), 17.

Dans I’allemand original: «Die sogenannten Katholikentage entwickelten sich spéter in der
Zeit des Kulturkampfes zu einer regelm#Bigen Heerschau des im Zentrum politisch or-
ganisierten Katholizismus» (Carl Mirbt, Geschichte der katholischen Kirche von der Mitte
des 18. Jahrhunderts bis zum Vatikanischen Konzil, Berlin/Leipzig 1913, 122).

Dans 1’allemand original: «Die deutschen Katholikentage als ultramontane Kampforgani-
sation» (P. Braeunlich, Der Kampf der deutschen Katholikentage gegen andere Konfes-
sionen. I. Sonderausgabe des II. Teils, Abschnitt 1 des Werkes «Die deutschen Katholiken-
tage». Auf Grund amtlicher Quellen (Flugschriften des Evangelischen Bundes zur Wah-
rung der deutsch-protestantischen Interessen), Halle-sur-Saale 1909, page verso de la page
de couverture).

18
19

20



192 Armin Owzar

(pour les observateurs non-catholiques) que performative (pour les partici-
pants).”! On y évoque I’impression d’un mouvement de masse unanime inté-
grant toutes les couches sociales, jusqu’au simple peuple et a la classe ouvriére.
De telles manifestations — seulement comparables aux rassemblements de masse
socialistes — conférent aux congrés catholiques une certaine autorité et légitimité
comme vraie représentation du peuple (catholique), non seulement vis-a-vis des
sociaux-démocrates, des libéraux et des conservateurs, mais également de la
bourgeoisie catholique favorable aux réformes qui réagit avec inquiétude aux
cortéges prolétariens.”

Cette autoreprésentation profite surtout a 1’église catholique, a cette époque
dominée par ’ultramontanisme. Elle arrive a se présenter comme la représen-
tante 1égitime ainsi que la protectrice de 1’Allemagne catholique et a faire taire
tous les opposants internes. Bien qu’il y ait beaucoup de conflits entre les dif-
férents courants dés le début et bien que le nombre des opposants catholiques se
multiplie & partir du XX° siécle, il ne peut étre question d’un pluralisme lors des
congrés catholiques. Au contraire, tous les dissidents catholiques (comme
d’abord les Deutschkatholiken, puis les Altkatholiken et enfin les soi-disant Re-
Jformkatholiken) sont étouffés, car soit on ne leur permet pas de prendre la pa-
role, soit ils ne sont pas invités.”> L unité symbolique de I’Eglise et des catho-
liques germanophones produite par des rituels performatifs correspond donc a
un consensus forcé. En méme temps, on se sert d’une méthode classique pour
intensifier 1’intégration interne du groupe en attaquant les idéologies anti-
catholiques (comme le libéralisme, le marxisme et le matérialisme) et en ex-
cluant les non-catholiques: soit en attaquant plus ou moins ouvertement les Alle-
mands d’une autre foi (notamment les protestants),”* ou d’un autre camp poli-
tique (surtout les socialistes et les libéraux),” soit en adressant des appels d’une

?l Cf. Marie-Emmanuelle Reytier, Die zeremonielle Gestaltung der Katholikentage als
<Herbstparaden> des Zentrums, in: Andreas Biefang/Michael Epkenhans/Klaus Tenfelde
(éd.), Das politische Zeremoniell im Deutschen Kaiserreich 1871-1918, Diisseldorf 2008,
305-325, ici 313-323.

22 Cf. Mooser, Volk (cf. note 7), 266—270.

2 Cf. Morsey, Streiflichter (cf. note 2), 15.

# Voir le discours du président Dr. Karl Trimborn au congrés catholique d’Osnabriick dans
lequel il reproche aux protestants de préparer un nouveau Kulturkampf, in: Verhandlungen
der 48. General-Versammlung der Katholiken Deutschlands zu Osnabriick vom 25. bis 29.
August 1901, éd. par le comité local d’Osnabriick, Osnabriick 1901, 113-121, ici 119. Cf.
aussi Olaf Blaschke (éd.), Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800 und
1970: ein zweites konfessionelles Zeitalter, Gottingen 2002.

¥ C’est au congres catholique de Coblence en 1890 que Ludwig Windthorst, le leader infor-
mel du Centre déclare que son parti veut «attaquer la social-démocratie avec tous les
moyens légaux». Au moins, il se montre prét a collaborer avec eux s’ils poursuivent une
politique réformiste. Dans 1’allemand original: «Wir sind deshalb auch ganz entschlossen
[...] daB wir die Socialdemokratie mit allen gesetzlichen Mittel bekémpfen wollen. [...]
wollen die Herren die Verbesserung der arbeitenden Klassen durch Reform erstreben, so



Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? 193

maniere plutdt défensive aux catholiques afin qu’ils se retirent de la société de
maniére générale et restent entre eux, dans 1’isolation, au sein du milieu catho-
lique.*®

En dépit de cet appel a I’isolation librement choisie, les représentants du
milieu catholique ne cessent de critiquer 1’imparité confessionnelle vis-a-vis de
la distribution des ressources de la société dans son ensemble et de souligner
leur droit a un traitement équitable et a la non-discrimination.”’ Pour donner du
poids a cette demande centrale, les participants intervenant aux congres vers
1900 n’hésitent pas a souligner leur esprit de loyauté nationale d’une maniere
nationaliste et pro-monarchiste.”® C’est au congrés d’Aix-la-Chapelle en 1912
que le prétre jésuite Otto Cohausz (Cologne) confirme un monarchisme décisif:

«Ce que I’avenir nous réserve — je ne le sais pas. Mais méme si les tocsins son-
neront de nouveau, le feu de fusils crépitera de nouveau dans la rue et méme s’il y
aura du sang sur les barricades de nouveau, nous connaissons la voie que notre foi
nous indique; au corps a corps nous serons 13, une sainte phalange pour protéger le
trone et 1’autel (de longs applaudissements). Méme face a la mort, touché d’une
balle, on serrera selon lui la banniére qui porte les mots <Avec Diew et <Pour le roi
et la patrie>.»”

Encore plus souvent on rencontre des discours dans lesquels les fonction-
naires réaffirment leur attachement inconditionnel & la nation allemande.’® Bien
que I’on puisse considérer de telles confessions au moins en comparaison avec

werden wir mit ihnen gerne und freudig arbeiten» (Ludwig Windthorst, in: Verhandlungen
der 37. General-Versammlung der Katholiken Deutschlands zu Coblenz vom 24.-28.
August 1890, ed. par le comité local de Coblence, Coblence 1890, 362-380, ici 376-377).
Cf. Armin Owzar, «Keine Lust» zur Diskussion. Zum Kommunikationsverhalten deutscher
Katholiken, 1870 bis 1930, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kirchen-
geschichte, 101 (2007), 123—149.

Voir le discours d’Adolf Gréber au congrés catholique a Strasbourg en 1905, in: Verhand-
lungen der 52. Generalversammlung der Katholiken Deutschlands in Strassburg i. E. vom
20. bis 24. August 1905, éd. par le comité local, Strasbourg 1905, 217-229, ici 228. Cf.
Martin Baumeister, Paritdt und katholische Inferioritit. Untersuchungen zur Stellung des
Katholizismus im Deutschen Kaiserreich, Paderborn et al. 1987.

Cf. Morsey, Streiflichter (cf. note 2), 19.

Dans I’allemand original: «Was die Zukunft bringen mag — ich weil3 es nicht. Aber [...]
mogen wiederum die Sturmglocken l4uten, mag wiederum das Flintenfeuer in den Straen
knattern, mégen wiederum Barrikaden von Biirgerblut triufeln, wir kennen den Platz, den
uns der Glaube weist; Mann an Mann werden wir da stehen, eine heilige Phalanx zum
Schutze von Thron und Altar. (Anhaltender donnernder Beifall.) Und wenn die Brust vom
Blei getroffen keucht und wenn der Todessto3 den Mund verschlieBt und wenn sie fillt die
heilige Schar, im Fallen noch wird die welke Hand das Banner umklammern und auf dem
Banner steht geschrieben: (Mit Gott!> und darum auch: Fiir Kénig und Vaterland!
(Stiirmischer Beifall.)» (Otto Cohausz, in: 59. General-Versammlung der Katholiken
Deutschlands in Aachen, ed. par le comité local, Aix-la-Chapelle 1912, 426437, ici 436).
Dans I’allemand original: «Wir Katholiken stehen in der Liebe und Treue zu unserem Va-
terlande hinter niemand zuriick» (Adolf Gréber, in: Verhandlungen Strassburg 1905 [cf.
note 27], 228).

26

27

28
29

30



194 Armin Owzar

le chauvinisme radical de certains contemporains comme relativement tem-
pérées,’’ ils témoignent d’une ferme volonté des fonctionnaires catholiques de
s’intégrer a la société wilhelmienne.

Cependant, entre les deux objectifs sociaux — I’intégration interne et 1’inté-
gration nationale des catholiques — il y a une incohérence, voire une contra-
diction irréconciliable. Car aux yeux des €lites wilhelmiennes non-catholiques,
il ne suffit pas de se confesser simplement a la nation allemande; il faut s’assi-
miler totalement sur le plan socio-culturel. Elles n’acceptent pas 1’équivalence
entre le pape et I’empereur qui nourrit toujours le vieux ressentiment que les
catholiques serviraient en méme temps deux seigneurs et seraient en con-
séquence des sans-patries non fiables.”> Elles n’acceptent pas non plus I’isola-
tion des catholiques. Pour les libéraux et les conservateurs protestants, qui pré-
tendent se présenter comme adhérents d’une Leitkultur (culture dominante), la
stratégie strictement isolationniste des catholiques comme auto-protection
envers la discrimination anti-catholique ne s’accorde pas du tout avec leur désir
d’étre intégrés comme citoyens complétement assimilés dans la société al-
lemande. De cela résulte un dilemme: plus les catholiques attaquent <les autres»,
surtout les protestants, plus ils arrivent & serrer les rangs et se ferment au reste
de la société allemande. Mais plus ils tendent a s’isoler, plus les élites protes-
tantes libérales et conservatrices les regardent comme des attardés qui ne sont
pas disposés a s’intégrer et a participer au méme niveau culturel — ce qui n’est
pas particuliérement favorable a surmonter 1’imparité sociale — un cercle vicieux
dont on ne peut pas s’échapper, semble-t-il.

Les élites intellectuelles catholiques, notamment les fonctionnaires des syn-
dicats chrétiens (les Christliche Gewerkschaften), les dirigeants de la Zentrums-
partei et les professeurs de théologie essaient de surmonter I’isolation en
s’ouvrant au monde moderne a partir du nouveau siécle et en cherchant le
dialogue surtout avec les protestants allemands. Méme s’il parait difficile de
subsumer toutes ces initiatives sous un seul mot-clé comme la Kolner Richtung
ou le Reformkatholizismus,”” on peut constater que tous s’orientent dans la

31 Cf. le discours du président du congrés catholique tenu 2 Mannheim en 1902, Dr. Car-

dauns: «que Dieu préserve les catholiques allemands de I’exubérance nationaliste, du culte
banal du germanisme, dont les archiprétres s’embrassent sous 1’appel commun <Deutsch-
land, Deutschland iiber alles)». Dans I’allemand original: «Gott bewahre uns deutsche
Katholiken vor diesem nationalen Ueberschwang, vor diesem abgeschmackten Kultus des
Germanenthums, dessen Oberpriester [...] unter dem gemeinsamen Rufe: «Deutschland,
Deutschland iiber Alles) — einander abkiissen» (Dr. Cardauns, in: 49. Generalversammlung
der Katholiken Deutschlands in Mannheim vom 24. bis 28. August 1902, ed. par le comité
local de Mannheim, Mannheim 1902, 426437, ici 436).

2 Cf. Braeunlich, Die deutschen Katholikentage, vol. 2 (cf. note 1), 188-225.

3 Pour un vue d’ensemble sur le phénomeéne du Reformkatholizismus voir Otto Weil3, Der
Modernismus in Deutschland. Ein Beitrag zur Theologiegeschichte, avec une préface de



Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? 195

méme direction. IIs veulent s’évader du milieu catholique et participer a la
culture allemande générale. De nombreuses initiatives dans les années 1900
comme le Gewerkschaftsstreit, le Zentrumsstreit ou |’ Antimodernismusstreit en
sont des preuves impressionnantes.’* Cependant, les intégristes (Integralisten),
surtout les clercs ultramontains de la Trierer Richtung inquiets de perdre leur
hégémonie culturelle, mettent tout en ceuvre pour prévenir la propagation des
idées et des initiatives modernistes pendant que les représentants du Centre dans
le Reichstag allemand et de la Chambre des représentants de Prusse (Preufi-
sches Abgeordnetenhaus) louvoient entre les deux positions.

Une décision — au moins provisoire — devrait étre prise sur cette question et
portée a la connaissance du public catholique. Aucun endroit n’est plus ap-
proprié que les congres catholiques comme trait d’union entre I’Eglise et la so-
ciété allemande pour démontrer sur quelle solution les chefs spirituels, les diri-
geants politiques du Centre et certaines associations catholiques s’entendent
officieusement. Ainsi, les rassemblements quasi-annuels s’avérent étre pour les
participants comme un sismographe pour sonder les marges de manceuvre vis-a-
vis des non-catholiques, comme un champ expérimental pour tester ce qui est
possible — et ce qui n’est pas possible au regard des <relations extérieures>.

Il s’avere que les réformistes sont les perdants évidents de ce conflit. Tandis
que les syndicalistes, les hommes politiques et les scientifiques catholiques font
différentes tentatives pour chercher le dialogue avec leurs homologues protes-
tants dans leurs domaines respectifs — des initiatives qui sont longtemps freinées
par les ultramontains et ne seront couronnées de succés qu’apres 1945 —, il reste
dans notre période d’enquéte tabou d’en parler au grand public. En consé-
quence, on impose a ces personnes une interdiction de prendre la parole égale-
ment aux congrés catholiques’® aprés leur tentative de se faire entendre lors du

Heinrich Fries, Ratisbonne 1995; Thomas Michael Loome, Liberal Catholicism, Reform
Catholicism, Modernism. A Contribution to a New Orientation in Modernist Research,
Mayence 1979. En ce qui concerne 1’hétérogénéité des positions prises par les théologiens
réformistes voir Michael Graf, Liberaler Katholik — Reformkatholik — Modernist? Franz
Xaver Kraus (1840-1901) zwischen Kulturkampf und Modernismuskrise, Miinster et al.
2003; Claus Amold, Katholizismus als Kulturmacht. Der Freiburger Theologe Joseph
Sauer (1872—1949) und das Erbe des Franz Xaver Kraus, Paderborn 1999, 442,

Cf. Rudolf Brack, Deutscher Episkopat und Gewerkschaftsstreit 1900-1914, Co-
logne/Vienne 1976; Michael Schneider, Die Christlichen Gewerkschaften 1894-1933,
Bonn 1982, 172-211; Wilfried Loth, Katholiken im Kaiserreich. Der politische Katholi-
zismus in der Krise des wilhelminischen Deutschlands, Diisseldorf 1984, 232-277; Hubert
Wolf (éd.), Antimodernismus und Modernismus in der katholischen Kirche. Beitrdge zum
theologiegeschichtlichen Vorfeld des II. Vatikanums, Paderborn et al. 1998.

Cf. Morsey, Streiflichter (cf. note 2), 15; Arning/Wolf, Hundert Katholikentage (cf. note
3), 126-127.

34

35



196 Armin Owzar

congrés de Strasbourg en 1905.%° Bien que 1’on rencontre trés souvent I’incom-
préhension vis-a-vis de cette décision, on 1’accepte sans faille.”’

On pourrait donc constater que ce furent les ultramontains qui finirent par
déterminer les stratégies intra- et interconfessionnelle du catholicisme allemand
jusqu’au début de la Premic¢re Guerre mondiale. Cependant, une telle conclusion
serait trop simple, car le refus du dialogue est également dans I’intérét de la plu-
part des €lites catholiques laiques. Il se forme plutdt en 1905 une coalition de
tous les camps sociaux du milieu catholique, des clercs, des représentants de la
bourgeoisie et du prolétariat, pour faire taire les réformistes au prochain congres
catholique. En conséquence, au congrées tenu a Essen en 1906, son président, le
membre du Centre wurtembergeois, Adolf Grober souligne la fermeture d’une
manifestation prétendue apolitique:

«Il est surtout erroné si ’on croit pouvoir caractériser notre congres catholique
comme un rassemblement d’un parti politique. Ce que nous ne sommes pas; ce que
nous n’avons jamais été et ce que nous ne voulons jamais! [...] Messieurs, la tiche du
congres catholique consiste surtout a affermir 1’'unité des catholiques, surtout a
consolider la fermeté de notre foi. Il s’ensuit donc que nous évitons toutes les
controverses de toutes sortes comme objet de consultation du congreés catholique »*®

Dr. Franz Laarmann, président du comité local d’Essen le conforte: «Bien
stir, Messieurs, certains personnes mécontentes manquent, il manque également
les indécis et les indifférents. Mais est-ce que cela change quelque chose en ce
qui concerne la détermination unanime de ’ensemble? Certainement pas!»’

3 Cf. le discours d’Adolf Gréber au congrés catholique d’Essen en 1906, in: Verhandlungen
der 53. Generalversammlung der Katholiken Deutschlands in Essen vom 19. bis 23.
August 1906, éd. par le comité local d’Essen, Essen 1906, 184—188, ici 185.

*7" Cf. Arning/Wolf, Hundert Katholikentage (cf. note 3), 139.

** Dans I’allemand original: «Es ist vor allem durchaus falsch, wenn man unsere katholische

Generalversammlung als eine politische Parteiversammlung charakterisieren zu konnen

glaubt. Das sind wir nicht; das sind wir nie gewesen und wollen es niemals sein! [...]

Meine Herren, die Aufgabe der Generalversammlung ist vor allem, die Einigkeit der

Katholiken zu stérken, vor allem ihre Glaubensfestigkeit zu erhhen, und daraus folgt, daf3

wir alle Kontroversen der verschiedensten Art [...] aus den Beratungsgegenstinden der

Generalversammlung ausscheiden. Wir verhandeln die Fragen, von denen wir im voraus

ungefihr annehmen konnen, daB sie der Auffassung der Gesamtheit der Katholiken

Deutschlands entsprechen. [...]. Die Generalversammlung muss aber nicht nur positive

Beschliisse vermeiden, welche der Zustimmung der Gesamtheit des katholischen Deut-

schlands, insbesondere des deutschen Episkopats, nicht sicher sind, die Generalver-

sammlung hat vielmehr auch das berechtigte Interesse, schon der Beratung mancher An-
trdge vorzubeugen [...]: die bloBe Beratung [...] kann nach gemachter Erfahrung Nachteile
mit sich bringen, die besser vermieden werden» (Adolf Grober, in: Verhandlungen Essen

1906 [cf. note 36], 184188, ici 185-186).

Dans I’allemand original: «Gewill, M. H., es fehlen einige Unzufriedene, es fehlen auch

die Lauen und Gleichgiiltigen. Aber kann das etwas an der Geschlossenheit dieses Bildes

dndern? Sicherlich nicht!» (Dr. Franz Laarmann, in: Verhandlungen Essen 1906 (cf. note

36), 172-175, ici 173).

39



Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? 197

Evidemment 1’auto-condamnation au silence pratiquée aux congrés catholiques
résulte non seulement d’un ressentiment ultramontain vis-a-vis des positions
réformistes, mais s’explique surtout par la volonté principale de présenter le
catholicisme comme bloc, comme ensemble unitaire et fermé au milieu d’un
monde per¢u comme ennemi. Ce n’est donc pas par hasard que les fonction-
naires et représentants politiques de 1’Allemagne catholique choisissent régulie-
rement une terminologie militante pour caractériser les congrés comme le fait
par exemple le député de la Chambre des représentants de Prusse, Friedrich Graf
von Praschma a Bonn en 1900:

«Le Centre dans les parlements est en quelque sorte une armée de métier, le peuple
catholique et tous les coreligionnaires ecclésiastiques et politiques constituent la
réserve que nous faisons parader sur les congres catholiques et conseiller annuelle-
ment notre comportement en temps de paix et la mobilisation éventuellement
nécessaire.»’

L’objectif central poursuivi par les fonctionnaires catholiques de tous les
camps politiques est de démontrer une telle unité inséparable avec I’église
catholique pour souligner leur propre réle comme uniques représentants du
milieu catholique. En effet, il serait erroné de déduire de cette autoreprésen-
tation un réel isolationnisme fondamental et irréversible méme du coté de
’ultramontanisme. Il y avait tout a fait des champs d’activité ou on était méme
disposé a abandonner I’ancienne opposition et de pratiquer une coopération
interconfessionnelle — a condition que cette coopération soit fondée sur I’exclu-
sion d’un autre, d’un troisi¢me collectif, et soit apte a intégrer les catholiques
des différents courants et couches sociales dans I’entourage immédiat. Néan-
moins, méme dans un tel cas on ne se sentait pas autorisé a en parler au public,
aux congres catholiques notamment. De ceci témoigne une étude de cas qui sera
examinée ci-dessous. Il s’agit d’un exemple qui retrace I’histoire des mission-
naires et des missiologues catholiques en Afrique ainsi que leur attitude vis-a-
vis de leurs homologues protestants. Cette relation fut caractérisée par une riva-
lité qui se transforma, en quelques années seulement, en une coopération inter-
confessionnelle — un processus qui se manifesta dans la périphérie et eut des
conséquences sur la métropole, surtout lors des grand congrés coloniaux ou
congrés missionnaires, mais était présenté d’une maniére différente aux congres
catholiques. Pour mieux comprendre ce processus et les conflits qui en dé-

* Dans I’allemand original: «Das Centrum in den Parlamenten ist gewissermaBen unser ste-
hendes Heer; das katholische Volk aber und alle kirchlichen und politischen Gesinnungs-
genossen bilden die Reserve, iiber die wir auf den General-Versammlungen Heerschau
halten und dabei alljihrlich unser Verhalten fiir die Friedenszeit und fiir eine etwa noth-
wendige Mobilmachung berathen» (Friedrich Graf von Praschma, in: Verhandlungen der
47. Generalversammlung der Katholiken Deutschlands zu Bonn vom 2. bis 6. September
1900, éd. par le comité local de Bonn, Bonn 1900, 94-101, ici 98).



198 Armin Owzar

coulent, il est nécessaire de faire une parenthése sur les conflits interconfession-
nels et interreligieux dans la périphérie.

Le catholicisme et l'islam au tournant du XIX’ siécle

Avant le tournant du siécle, aucun groupe au sein des églises chrétiennes ne
maintient ses différences de maniére aussi agressive que les missionnaires et
leurs mentors dans les métropoles, les missiologues: des savants qui s’intéres-
sent a I’histoire et aux méthodes de I’évangélisation dans une perspective
eschatologique. Du fait que la majorité écrasante des populations africaines et
asiatiques n’est pas composée de chrétiens, ce sont les territoires d’outre-mer
qui sont plus que jamais vus comme champs de bataille pour agrandir les
sphéres de I'influence catholique, protestante ou évangéliste. Ainsi, depuis les
années 1860 et plus encore depuis les années 1880 quand I’ Allemagne rejoint le
cercle des puissances coloniales,"' la rivalité interconfessionnelle devient le mo-
teur principal de I’engagement des missionnaires et missiologues chrétiens.*
Sans cesse, Gustav Warneck, 1’avant-gardiste de la missiologie protestante, cri-
tique les catholiques et les accuse de préparer une guerre sainte contre les mis-
sions protestantes.”” En revanche, les catholiques accusent leurs rivaux pro-
testants, a I’image du converti et inspecteur général des écoles catholiques en
Grande-Bretagne, Thomas William Marshall qui reproche aux protestants de
transformer des paiens en athées.**

A cette époque, les religions indigénes, ’hindouisme, le bouddhisme,
I’animisme et méme I’islam, ne sont pas vraiment per¢us comme des rivaux
dangereux. Bien que la révolte du Mahdi au Soudan, les activités subversives
des fraternités arabes au Maghreb et la révolte d’Abushiri en 1888/1890 (une
insurrection des populations de la cote est-africaine, le soi-disant Araberauf-
stand) mettent en danger les empires coloniaux des Anglais, des Francais et des
Allemands en Afrique, les frondes soutenues par des musulmans sont encore
percues en Allemagne comme des phénomeénes individuels et régionaux, et non

' Pour une vue d’ensemble de I’histoire du colonialisme a]lemand publiée recemment voir

Horst Griinder, Geschichte der deutschen Kolonien, Paderborn ®2012; Winfried Speitkamp,
Deutsche Kolomalgeschlchte Stuttgart 2005; Dirk van Laak, Uber alles in der Welt.
Deutscher Imperialismus im 19. und 20. Jahrhundert, Munich 2005; Sebastian Conrad,
Deutsche Kolonialgeschichte, Munich 2008.
* Cf. Horst Griinder, Kulturkampf in Ubersee. Katholische Mission und Kolonialstaat in
Togo und Samoa, in: Archiv fiir Kulturgeschichte, 69 (1987), 453—472.
Voir par exemple Gustav Warneck, Protestantische Beleuchtung der rémischen Angriffe
auf die evangelische Heidenmission. Ein Beitrag zur Charakteristik ultramontaner Ge-
schichtsschreibung, vol. 1, Giitersloh 1884.
# Cf. Thomas William M. Marshall, Die christlichen Missionen, ihre Sendboten, ihre Metho-
de und ihre Erfolge, vol. 3, Mayence 1863, 495.

43



Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? 199

comme I’expression d’un panislamisme. C’est plutdt la rivalité interconfession-
nelle qui domine le discours des missionnaires et des missiologues allemands.*

Cependant, depuis le tournant du siécle, beaucoup d’entre eux redécouvrent
’islam comme ennemi prioritaire du christianisme. Car I’islam est en progres-
sion, surtout en Afrique orientale allemande (Deutsch-Ostafrika ou DOA).*
Cette rivalité nouvelle influence aussi les relations entre ’Etat et les églises.
Méme s’il y a depuis longtemps une alliance coloniale entre les missions et les
administrations, la plupart des missionnaires et des missiologues rendent ces
derniéres responsables de !’installation massive de I’islam surtout a cause de
leur gestion des ressources humaines. En effet, I’administration allemande sentit
I’importance de I’intégration et de la collaboration des élites locales pour
stabiliser son pouvoir. Sans les indigenes travaillant comme enseignants, soldats
ou employés de bureau, les Allemands n’auraient pas été en mesure de contrdler
leurs colonies en Afrique. Surtout en DOA ou les membres des élites locales
étaient presque sans exception des musulmans, le gouvernement préférait les
recruter et les faire bénéficier d’une formation continue.*’” Cette préférence pour
les Africains musulmans accroissait 1’attraction de I’islam parmi les indigénes
non-musulmans*® — un phénoméne qui irritait les missionnaires locaux. Ils s’in-
quictent de perdre de I’influence sur les indigénes — méme si le pourcentage des
musulmans se limite & 4% environ (contre 1,2% de catholiques et 0,8% de pro-
testants).*’

Par conséquent, les missionnaires, les missiologues et les hommes politiques
chrétiens intéressés par les affaires coloniales mettent la question de I’islam de

* Pour de plus amples explications voir Armin Owzar, Die langen Schatten des Kultur-

kampfes. Katholizismus, Protestantismus und Islam in Deutsch-Ostafrika, in: Jahrbuch der
Gesellschaft fiir Uberseegeschichte, 17 (2017), 137-163.

Cf. Julius Richter, Die Propaganda des Islam als Wegbestreiterin der modernen Mission,
in: K[arl] Axenfeld/G. Miiller/C. Paul/J. R./E. Striimpfel/J[ohannes] Warneck (éd.),
Missionswissenschaftliche Studien, hommage a Gustav Warneck, Berlin 1904, 129-185.
Cf. Stefanie Michels, «Schwarze)> deutsche Kolonialsoldaten. Mehrdeutige Reprisenta-
tionsrdume und frither Kosmopolitismus in Afrika, Bielefeld 2009; Tanja Biihrer, Die
Kaiserliche Schutztruppe fiir Deutsch-Ostafrika. Koloniale Sicherheitspolitik und transkul-
turelle Kriegfithrung 1885 bis 1918, Munich 2011, 126-160; Michael Pesek, Koloniale
Herrschaft in Deutsch-Ostafrika. Expeditionen, Militidr und Verwaltung seit 1880, Franc-
fort-sur-le-Main/New York 2005, 300-324; Michael Pesek, Das Ende eines Kolonial-
reiches. Ostafrika im Ersten Weltkrieg, Francfort-sur-le-Main/New York 2010, 283-284.
Horst Griinder, Christliche Mission und deutscher Imperialismus. Eine politische Ge-
schichte ihrer Beziehungen wihrend der deutschen Kolonialzeit (1884—1914) unter beson-
derer Beriicksichtigung Afrikas und Chinas, Paderborn 1982, 234.

Cf. Claudia Lederer, Die rechtliche Stellung der Muslime innerhalb des Kolonialrechts-
systems im ehemaligen Schutzgebiet Deutsch-Ostafrika, Wurtzbourg 1994, 157; Paul
Rohrbach, Die Mission in den deutschen Kolonien, in: Hans Zache (éd.), Das deutsche Ko-
lonialbuch, Berlin/Leipzig 1925, 179-185, ici 182. Cf. aussi Felicitas Becker, Becoming
Muslim in Mainland Tanzania, 1890-2000, Oxford 2008.

46

47

48

49



200 Armin Owzar

plus en plus au cceur de leurs activités. On commence, de maniére plus ou moins
impuissante, a faire des appels au gouvernement pour qu’il arréte I’islamisation
en bloquant le recrutement de musulmans et en soutenant les indigénes chris-
tianisés.” Finalement le gouvernement rejette I’initiative: non seulement a cause
de principes constitutionnels (qui prévoient une neutralité de I’Etat en matiére
culturelle), mais aussi en vertu de réflexions pragmatiques, car la majorité
écrasante des bacheliers missionnaires ne seraient pas assez qualifiés pour des
fonctions au service du gouvernement — et méme pire: on ne pourrait leur faire
confiance en ce qui concerne leur loyauté.”

Puisque les appels n’atteignent pas leur objectif, les missiologues intensifient
leur engagement et développent également de nouvelles stratégies: premicre-
ment en luttant contre le swahili, une langue bantoue qui est en passe de devenir
la lingua franca de 1I’Afrique de I’Est et qui est considérée comme moyen
d’islamisation gradce a son superstrat arabe et iranien et a I’utilisation de
I’alphabet arabe;>* deuxiémement en renforgant I’expansion du systéme éducatif
missionnaire;™ et troisiémement en variant leur stratégie rhétorique. On se rend
compte qu’une argumentation religieuse ou morale manquera sa cible, et on
préfere donc se concentrer sur des arguments politiques. Dés 1900, beaucoup de
missionnaires, de missiologues et méme quelques hommes politiques se mettent
a décrire les indigénes musulmans comme un groupe d’ennemis fanatiques de
I’empire colonial allemand.>* Au début, le gouvernement allemand essaie d’ig-
norer ces avertissements et nie 1’idée d’un «péril vert> pour de bonnes raisons.
Toutefois, petit a petit, les arguments politiques font un certain effet et obligent
le gouvernement a examiner ces reproches et a souligner son engagement anti-

% Rebekka Habermas, Islam Debates Around 1900: Colonies in Africa, Muslims in Berlin,
and the Role of Missionaries and Orientalists, in: Barbara Becker-Cantarino (éd.), Migra-
tion and Religion. Christian Transatlantic Missions, Islamic Migration to Germany, Am-
sterdam/New York 2012, 123-154.

! Cf. Ralph A. Austen, Northwest Tanzania under German and British Rule. Colonial Policy
and Tribal Politics, 1889—-1939, New Haven/Londres 1968, 69-70.

2 Cf. Armin Owzar, Swahili oder Deutsch? Zur Sprach- und Religionspolitik in Deutsch-
Ostafrika, in: Mark Hé#berlein/Alexander Keese (éd.), Sprachgrenzen — Sprachkontakte —
kulturelle Vermittler. Kommunikation zwischen Europdern und AuBereuropdern 16.—20.
Jahrhundert, Stuttgart 2010, 281-303.

53 Cf. Johanna Eggert, Missionsschule und sozialer Wandel in Ostafrika. Der Beitrag der
deutschen evangelischen Missionsgesellschaften zur Entwicklung des Schulwesens in Tan-
ganyika 1891-1939, Bielefeld 1970, 69; Armin Owzar, Das Deutsche Reich — offizieller
«Trdger der mohammedanischen Kultur»? Katholische, protestantische und staatliche
Schulpolitik in Deutsch-Ostafrika, in: Rajah Scheepers/Tobias Sarx/Michael Stahl (éd.),
Protestantismus und Gesellschaft. Beitriige zur Geschichte von Kirche und Diakonie im 19.
und 20. Jahrhundert, hommage a Jochen-Christoph Kaiser, Stuttgart 2013, 353-365.

%" Voir Julius Richter, Der Islam eine Gefahr fiir unsere afrikanischen Kolonien, in: Verhand-
lungen des deutschen Kolonialkongresses 1905 zu Berlin am 5., 6. und 7. Oktober 1905,
éd. par le Redaktionsausschuss, Berlin 1906, 510-527.



Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? 201

islamique au regard des affaires de 1’éducation. Car le gouvernement ne veut pas
étre accusé d’une négligence grave. Cette réaction encourage les missionnaires,
qui dorénavant continuent sans reldche a populariser leur argumentation dans
des articles et des livres autant que dans des discours et des exposés lors de con-
férences coloniales et missionnaires, lors de meetings et d’assemblées politi-
ques,” avec pour résultat de créer un climat favorable a la paranoia.>®

Cette stratégie efficace contribue a un renforcement de la coopération inter-
confessionnelle et transnationale.”’ Méme si on remarque quelques différences
significatives entre les confessions — les protestants sont plus engagés et at-
tachent plus d’importance a la question islamique que les catholiques —, les
intéréts communs et les stratégies communs sont évidents sur un point: de plus
en plus, ils acceptent de surmonter le front du Kulturkampf et pratiquent une
forme de coopération inconnue jusque-la. Pour la premiére fois, les dignitaires
catholiques sont disposé€s a valoriser les mesures des protestants pour convertir
les indigénes;™® pour la premiére fois, des missionnaires alsaciens oublient leurs
ressentiments anti-protestants et anti-allemands;> pour la premiére fois des mis-
siologues protestants tdchent de soutenir des initiatives interconfessionnelles.

La question missionnaire et l'islam aux congrés catholiques allemands

La question islamique se refléte également dans les discours tenus lors des
congrés catholiques au cours de la fin du X1X° siécle — mais avec quelques écarts
significatifs en ce qui concerne la coopération interconfessionnelle. En général,

» Cf. Jorg Haustein, Provincializing Representation: East African Islam in the German

Colonial Press, in: Felicitas Becker/Joel Cabrita/Marie Rodet (éd.), Religion, Media, and
Marginality in Modern Africa. Athens/OH 2018, 70-92.

Cf. Michael Pesek, Kreuz oder Halbmond. Die deutsche Kolonialpolitik zwischen Pragma-
tismus und Paranoia in Deutsch-Ostafrika 1908-1914, in: Ulrich van der Heyden/Jiirgen
Becher (éd.) en collaboration avec Holger Stoecker, Mission und Gewalt. Der Umgang
christlicher Missionen mit Gewalt und die Ausbreitung des Christentums in Afrika und
Asien in der Zeit von 1792 bis 1918/19, Stuttgart 2000, 97-112, ici 111.

Cf. Rebekka Habermas, Wissenstransfer und Mission. Sklavenh#ndler, Missionare und
Religionswissenschaftler, in: Geschichte und Gesellschaft, 36 (2010), 257-284.

Voir [Joseph] Schmidlin, Deutsche Kolonialpolitik und katholische Heidenmission, in:
Zeitschrift fiir Missionswissenschaft, 2 (1912), 2549, ici 25 et 47. Pour la position du coté
protestant voir Erich Schultze, Soll Deutsch-Ostafrika christlich oder mohammedanisch
werden? Eine Frage an das deutsche Volk zugleich ein Wort der Aufkldrung iiber die
Gefahr der Islamisierung unserer groften Kolonie und den einzigen Weg zu ihrer Rettung,
Berlin 1913, 46 et 48.

Voir le discours d’Amandus Acker dans le cadre d’un débat concernant I’extension de
I’islam, in: Verhandlungen des Deutschen Kolonialkongresses 1910 zu Berlin am 6., 7. und
8. Oktober 1910, éd. par le Redaktionsausschuss, Berlin 1910, 668—669.

56

57

58

59



202 Armin Owzar

la question missionnaire y gagne en importance depuis 1883% — phénoméne qui
s’explique suite a la colonisation, aux débats publics et au soutien de la politique
coloniale par le Centre. Les congrés catholiques servent depuis ce temps-la
comme multiplicateur des intéréts missionnaires.’ On y note dés lors un intérét
croissant qui se manifeste notamment dans la création d’une section a Breslau
(actuellement Wroctaw) en 1904, qui se consacre depuis lors explicitement aux
affaires missionnaires et devient partie intégrante des congrés catholiques.”” On
y discute de toutes les matiéres qui relévent de la colonisation allemande comme
le plan Tirpitz,* 1’insurrection des Hereros en Afrique allemande du Sud-
Ouest® ou 1’évangélisation des territoires d’outre-mer.”

Quant a son attitude vis-a-vis de I’islam, on y note encore a la fin des années
1880 une certaine islamophobie traditionnelle, qui se nourrit de I’implication
des musulmans dans le trafic d’esclaves en Afrique orientale. C’est en 1888, au
congreés catholique de Fribourg-en-Brisgau, que le missionnaire Franz Xaver
Geyer tient un plaidoyer flamboyant contre 1’islam en Afrique qu’il prend pour
«le danger le plus grand pour la race noire»: «J’aurais méme tendance a dire
que, tant qu’il y aura ’islam, I’esclavage existera; car I’esclavage fait partie de
la religion musulmane.»® Il s’agit d’un discours que beaucoup de dignitaires
religieux du catholicisme européen partagent et qui est soutenu par le pape Léo
XIII, qui dans son encyclique /n plurimis rend également les musulmans respon-

80 Cf. P. Herm[ann] Wesche, Die Heidenmission auf den Katholikentagen. Handbuch prak-
tischer Missionsgedanken, Sarrebruck 1928, 10.

6! Griinder, Christliche Mission (cf. note 48), 83.

%2 Cf. Karl Josef Rivinius, Missionswissenschaftliche Initiativen in Miinster am Anfang des
20. Jahrhunderts — ein prophetisches Zeichen?, in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft, 96 (2012), 7-12, ici 9—11.

% Voir le discours d’Adolf Grober sur le congrés catholique a Crevelt, in: Verhandlungen der
45. General-Versammlung der Katholiken Deutschlands zu Krefeld vom 21. bis 25. August
1898, éd. par le comité local de Crevelt, Crevelt 1898, 217-235, ici 231-231.

% Voir le discours extrémement partiel de P. August Nachtwey sur les missions catholiques

au XIX® siécle (August Nachtwey, Die katholischen Missionen im 19. Jahrhundert und die

dem katholischen Volke daraus erwachsenden Pflichten, in: Verhandlungen Strassburg

1905 [cf. note 27], 270278, ici 274-277).

Voir, par exemple, le discours de Alois Fiirst zu Lowenstein sur les missions catholiques,

in: Bericht {iber die Verhandlungen der 56. Generalversammlung der Katholiken Deutsch-

lands in Breslau vom 29. August bis 2. September 1909, éd. par le comité local, Wroctaw

1909, 199-212.

% Dans I’allemand original: «[...] kann ich es nicht unterlassen, auf jene Gefahr hinzuweisen,
welche ich als die groBte fiir die schwarze Race erkenne, — ich meine den Islam. [...] Ich
mochte fast die Behauptung aufstellen daB, solange es einen Islam gibt, auch die Sklaverei
existieren wird; denn die Sklaverei ist flir den Muselmann ein Stiick seiner Religion» (P.
[Franz Xaver] Geyer, in: Verhandlungen der XXXV. General-Versammlung der Katho-
liken Deutschlands zu Freiburg im Breisgau vom 2. bis 6. September 1888, éd. par le co-
mité local de Fribourg-en-Brisgau, Fribourg-en-Brisgau 1888, 189-193, 191.

65



Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? 203

sables de la traite des Noirs en Afrique.®’” Certains vont méme plus loin en mobi-
lisant pour lutter militairement contre I’islam. Charles Lavigerie, fondateur de la
Société des missionnaires d’Afrique (les «Péres blancs») et cardinal depuis
1882, participe a une tournée de conférences en Europe pour faire de la publicité
pour une nouvelle croisade contre I’islam. Un appel qui est approuvé également
par le pere Geyer, futur évéque missionnaire: «L’islam est une religion qui
prend I’épée — et qui doit périr par I’épée», dit-il au congrés de Fribourg.®® 11
semble que quatre ans apres la fin du Kulturkampf, une telle initiative soit apte a
mobiliser et intégrer tous les catholiques allemands, voire européens. En effet, le
congreés catholique lance un appel aux dirigeants du milieu catholique qui le
transmettent au parlement allemand. En décembre 1888, Ludwig Windhorst, le
porte-parole officieux du Zentrumspartei, présente au Reichstag un amendement
contre la traite des Noirs et les chasses aux esclaves en Afrique qui est soutenu
par la majorité des députés.*

Cependant, le théme perd rapidement en importance. Aprés 1’écrasement de
la révolte d’Abushiri en 1888-1889, contre 1’administration coloniale alle-
mande, 1’intérét des catholiques allemands se reladche vis-a-vis de ’islam afri-
cain. Au congres catholique d’Osnabriick en 1901, Carl Bachem, représentant
du catholicisme allemand libéral, pronostique méme la fin de 1’islam en général.
Selon lui, cette religion est «un vieillard faible et flasque, content de connaitre
encore une existence de courte durée».”’ Evidemment, le «péril vert> ne se préte
pas & une mobilisation des masses catholiques — contrairement au protestantisme
qui reste I’image principale de I’ennemi. Une fois de plus, ce sont alors les pro-

7" Pour une version anglaise voir In plurimis, Encyclical of Pope Leo XIII on the Abolition of
Slavery  (1888), in: «w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf |-
xiii_enc_05051888_in-plurimis.html> (18 mai 2018). Léo écrit en particulier: «18. [...] This
shameful trading in men has, indeed, ceased to take place by sea, but on land is carried on
to too great an extent and too barbarously, and that especially in some parts of Africa. For,
it having been perversely laid down by the Mohammedans that Ethiopians and men of
similar nations are very little superior to brute beasts, it is easy to see and shudder at the
perfidy and cruelty of man. [...] But whoever is thus sold and given up is exposed to what
is a miserable rending asunder of wives, children, and parents, and is driven by him into
whose power he falls into a hard and indescribable slavery; nor can he refuse to conform to
the religious rites of Mahomet.»

Dans I’allemand original: «Der Islam ist eine Religion des Schwertes, und durch das
Schwert muBl er umkommen» (Geyer, in: Verhandlungen Freiburg 1888 [cf. note 66], 192.
Ludwig Windthorst dans un discours tenu le 14 décembre 1888, in: Stenographische Be-
richte iiber die Verhandlungen des Reichstags. VI. Legislaturperiode. IV. Session 1888/89,
vol 1: Von der Er6ffnungssitzung am 22. November 1888 bis zur 28. Sitzung am 28. Ja-
nuar 1889, Berlin 1889, 303-305.

Dans I’allemand original: «Aus dem Muhamedanismus, der frither wie die Fackel des Todes
durch ganz Europa hindurchzufegen drohte, der Afrika und Asien eroberte, ist ein matter und
schlaffer Greis geworden, der froh ist, wenn er noch eine kurze Zeit das Dasein fristet» (Dr.
Carl Bachem, in: Verhandlungen Osnabriick 1901 [cf. note 24], 261-269, ici 265).

68

69

70



204 Armin Owzar

testants contre lesquels on lutte a Osnabriick. C’est dans la ville de la paix de
Westphalie, symbole de I’arrangement interconfessionnel ou les prince-évéques
catholiques et protestants alternent, que les catholiques attaquent les protestants.
C’est surtout Adolf Gréber qui provoque la population locale protestante en
insinuant que les protestants mettraient des batons dans les roues des catholiques
dans leur bataille contre 1’athéisme.”’ Les pasteurs et les conseils administratifs
des paroisses protestantes d’Osnabriick réagissent immédiatement a la provoca-
tion en publiant une protestation officielle et en organisant un rassemblement
anti-catholique soutenu par des milliers de citoyens.”

Une telle stratégie, visant a I’exclusion de ’autre confession, sert des deux
cotés a renforcer 1’intégration dans son propre camp. Mais — comme déja men-
tionné — surtout en ce qui concerne les catholiques, il s’agit de plus en plus
d’une arme a double tranchant. Au contraire des protestants des différents
camps qui dominent les élites administratives de la Prusse et de 1’empire alle-
mand, les catholiques souffrent d’une imparité socio-économique évidente et
sont confrontés a un dilemme. Toutes les confrontations servant a intégrer le
milieu catholique et a renforcer I’impact politique du catholicisme vis-a-vis de
la culture dominante protestante peuvent le couper de la société allemande non-
catholique. Si les catholiques continuent de se concentrer sur une position
ferme, ils risquent de s’isoler et de se marginaliser malgré toutes leurs prises de
position pro-monarchiques et nationalistes. Cependant, s’ils se réorientent et
poursuivent leur intégration nationale en soutenant les initiatives réformistes, ils
risquent d’affronter la fraction ultramontaine, de contribuer a leur dissolution et
de perdre du poids politique vis-a-vis de la majorité protestante.

De ce point de vue, les congrées catholiques s’avérent idéaux pour démontrer a
quelle stratégie on donne la priorité. Bien que beaucoup d’hommes politiques, de
syndicalistes et de théologiens sont conscients du danger résultant d’une auto-
isolation et veulent surmonter le blocage, ils hésitent a se prononcer en public pour
un dialogue interconfessionnel. En derniére conséquence, la représentation du
milieu catholique comme bloc inséparable ne doit pas étre remise en cause. Cela
ne vaut pas seulement pour les laiques et leurs initiatives réformistes, mais
également pour les clercs. Pendant que beaucoup de missionnaires est-africains, la
plupart des missiologues, et nombreux d’hommes politiques des deux confessions
spécialisés dans les questions coloniales s’investissent a approfondir une
coopération interconfessionnelle vis-a-vis de 1’administration coloniale allemande
pour combattre I’islam — sujet qui gagne en importance depuis 1905 aussi dans les

"' Voir le discours d’Adolf Grber, Verhandlungen Osnabriick 1901 (cf. note 24), 330-349,
ici 340-341.

7 Cf. Friederike Miihlbauer, Religionskontroversen in der Friedensstadt. Evangelisch-
katholische Beziehungen in Osnabriick 1871-1918, Géttingen 2014, 189-243.



Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? 205

congrés catholiques —, les intervenants a ces congrés s’abstiennent normalement
de références positives au travail missionnaire de la part des protestants, méme
s’ils engagent eux-mémes personnellement 2 une telle coopération.” Cependant,
si on parle exceptionnellement de 1’engagement protestant, on le fait toujours en
appelant 2 la rivalité interconfessionnelle.”

C’est le cas d’Amandus Acker, fondateur de la province allemande des
Spiritains qui se trouve en premiére ligne dans la lutte contre I’islam en Afrique,
qui ne manque pratiquement aucune réunion interconfessionnelle et participe
activement 4 la Kaiserspende,”” une action initiée par les catholiques et les pro-
testants pour soutenir les missions en Afrique, mais qui considére, aux congres
catholiques, les musulmans ainsi que le protestants comme des rivaux (en
avouant que I’islam est le danger beaucoup plus grand).”® Au congrés catholique
de Strasbourg en 1905, Acker préside un congrés missionnaire sur lequel le pére
Thomé (Knechtsteden) tient un discours flamboyant contre I’islam en Afrique:

«Alsace! Alsace catholique! Tu 1’as compris, tu as pu démontrer ce que cela veut
dire d’étre catholique, de donner a Dieu toute la gloire. Tes missionnaires sont
partout dans le monde [...]. Dans des conditions difficiles, nos ancétres ont eu pour
tache de lever la banniére de la Sainte Croix. Nous avons perdu tant des pays conquis
pour Dieu et notre église. A nous de reconquérir ces pays. [...]. En collaboration avec
les missions catholiques et les congrégations [...] nous nous efforgons de reconquérir
I’Afrique, qui a été jadis catholique pour la plus grande partie [sic!]. Aujourd’hui
Iislam a trouvé 175 millions de partisans. La question n’est pas de savoir si
I’Afrique deviendra chrétienne ou restera paienne. La question est plutét la suivante:
Est-ce le drapeau de la Sainte Croix ou celui du croissant qui y flottera?»

Ensuite c’est le catéchiste Didio (Strasbourg) qui le soutient: «Il faut prendre
position de maniére décisive contre le particularisme non-catholique et le natio-
nalisme simpliste dans le domaine des missions. La valeur véritable de la mis-
sion se mesure par les valeurs de 1’ordre mondial chrétien. [...] Dieu le veut!»”’

73 La seule exception est le discours du député du Reichstag Matthias Erzberger, dans lequel

il appelle a joindre une association interconfessionnelle, le Verein fiir Islamkunde & Berlin,
in: 59. General-Versammlung Aachen (cf. note 29), 248-250, ici 248.

Voir le discours de P. Max Kassiepe (Hiinfeld), le provincial des Missionnaires Oblats de
Marie Immaculée, in: 58. General-Versammlung der Katholiken Deutschlands in Mainz,
éd. par le comité local, Mayence 1911, 398412, ici 405410 ou le discours du deputé du
Reichstag Liborius Gerstenberger, in: 57. General-Versammlung der Katholiken Deutsch-
lands in Augsburg, éd. par le comité local, Augsbourg 1910, 265-266, ici 265.

Dans 1’allemand original: Nationalspende zum Kaiserjubildum fiir die christlichen Mis-
sionen in unseren Kolonien und Schutzgebieten.

Voir le dicours de P. Amandus Acker (Knechtsteden), in: General-Versammlung Augsburg
1910, 258-261, ici 259. Voir également son discours in: Verhandlungen in 55. Gene-
ralversammlung der Katholiken Deutschlands in Diisseldorf vom 16. bis 20. August, éd.
par le comité local, Diisseldorf [1908], 286291, ici 287-290.

Dans ’allemand original, P. Thomé (Knechtsteden) dit: «ElsaB8! katholisches ElsaB! Du
hast es verstanden, du hast es bewiesen, was es heifit, katholisch sein, was es heifit, Gott

74

75

76

77



206 Armin Owzar

Aucun des intervenants ne se montre prét a rendre hommage au role que jouent
les homologues protestants. Au contraire, on propage méme la vision d’une
Afrique catholique. Evidemment, il était plus facile pour les représentants de la
mission catholique allemande de combler les fossés d’ordre national que les
fossés d’ordre confessionnel. On se rend prét a accepter des coopérations
transnationales, mais il est particuliérement difficile de reconnaitre des coopéra-
tions interconfessionnelles déja existantes.

On constate ce phénomeéne particuliérement au vu des congres catholiques.
Ces rassemblements quasi-annuels démontrent qu’avant la Premiére Guerre
mondiale, tous les essais pour chercher une coopération entre des organisations
catholiques et protestantes ou méme un dialogue interconfessionnel sont voués a
I’échec au grand public. Cela ne vaut pas seulement pour le catholicisme réfor-
miste, dont le but consiste a ouvrir le milieu catholique a la modernité et intégrer
la population catholique dans la société majoritaire, mais également pour les
adhérents du mouvement ultramontain. La politique de 1’auto-isolation ne ré-
sulte pas seulement d’un anti-modernisme explicite, mais également de la vo-
lonté de représenter le catholicisme comme un bloc puissant pour défendre les
intéréts d’un milieu qui est en réalité assez hétérogéne. Dans ce contexte, les
congres catholiques jouent un réle important: comme lieu de consensus forcé,
mais également comme champ expérimental et sismographe pour sonder les
marges de manceuvre vis-a-vis des autres confessions — marges de manceuvre
qui étaient assez étroites a I’époque. Il a fallu encore plusieurs décennies avant
que les catholiques se montrent disposés a accepter les protestants comme parte-
naires d’alliance lors des congrés catholiques.”

die Ehre geben, die Thm gebiihrt. Deine Missionare sind auf der ganzen Welt verteilt [...].
Unter schwierigen Verhiltnissen haben unsere Vorfahren im christlichen Glauben das
Banner des heiligen Kreuzes vorangetragen und aufgepflanzt. Manche ihrer Errungen-
schaften sind im Laufe der Jahrhunderte fiir Gott und die Kirche verloren gegangen. An
uns ist es, die Ldnder wieder zu erobern. [...]. Im Verein mit den katholischen Missionsge-
nossenschaften und Kongregationen [...] arbeiten wir an der Wiedereroberung Afrikas, das
zum groBen Teile katholisch war. Heute z#hlt der Islam 175 Millionen Anhénger. Die
Frage lautet nicht, wird Afrika christlich werden oder heidnisch bleiben, sondern — soll
iber Afrika das Banner der heiligen Kreuzes wehen oder der Halbmond» (P. Thomé, in:
Verhandlungen Strassburg 1905 [cf. note 27], 516-518). Dr. Didio (Strasbourg) ajoute:
«Es muss Stellung genommen werden gegen den unkatholischen Partikularismus und
einseitigen Nationalismus im Missionswesen. Der wahre Wert der Mission muss gemessen
werden am Werte der christlichen Weltordnung. In unseren Missionswerken kommen die
héchsten Ideale zum Ausdruck. [...] Gott will es!» (Didio, in: ibid., 519).

® Voir Walter Dirks, Hundert Jahre deutsche Katholikentage, in: Heinrich Bauer en colla-
boration avec Josef Thielmann (éd.), Das Katholische Jahrbuch 1948/49, Heidelberg/
Waibstadt 1948, 9-20, ici 20. Pour les congres catholiques sous la République de Weimar
cf. Marie-Emmanuelle Reytier, Les catholiques allemands et la République de Weimar: les
Katholikentage, 1919-1932, [these de 1’Université Lyon 3] 2004, 520-521.



Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? 207

Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? Les congres catholiques allemands et
les initiatives interconfessionnelles de la fin du XIX° au début du XX° siécle

Les congrés catholiques allemands, des rassemblements presque annuels entre 1848 et
1932, sont des évenements nationaux, qui connaissent une professionnalisation continue
et une augmentation du nombre de participants issus de toutes les couches sociales. Dans
I’Empire allemand, ils constituent, d’une part, un forum permettant d’exprimer les de-
mandes politiques et sociales de 1’Eglise catholique et du catholicisme, d’autre part un
médium pour montrer la puissance des catholiques et contribuer a I’intégration des diffé-
rentes couches composant le milieu catholique. Pour cette raison, ce dernier se présente
comme bloc identitaire inséparable, en faisant taire tous les opposants internes et en sup-
primant tous les mouvements qui tentent de surmonter 1’isolation, chercher le dialogue
interconfessionnel et participer a la culture allemande en général. Cette auto-con-
damnation au silence comprend non seulement les initiatives réformistes, mais aussi les
coopérations interconfessionnelles dans le domaine des missions d’outre-mer. Cet article
examine la maniére dont une telle coopération interconfessionnelle fut pratiquée en
Afrique orientale allemande (DOA) depuis 1900 vis-a-vis du gouvernement colonial qui
préférait recruter des musulmans comme enseignants, soldats ou employés de bureau en
vertu de réflexions pragmatiques. Cependant, bien que la question missionnaire et le
«<péril vert> jouent un réle important dans le cadre des congres catholiques allemands, les
intervenants s’abstiennent de références positives au travail missionnaire de la part des
protestants. Les congrés s’aveérent en méme temps étre des lieux de consensus forcé et
des champs expérimentaux pour tester ce qui est possible — et ce qui n’est pas possible de
dire en public au regard des «relations extérieures>.

Afrique orientale allemande/Deutsch-Ostafrika (DOA) — Catholicisme germanophone —
Conflits interconfessionnels et interreligieux — Congreés catholiques allemands/Deutsche
Katholikentage — Empire allemand — Islam — Kulturkampf — Mission/missiologie —
missionnaires/missiologues.

Orte des erzwungenen Konsenses oder Experimentierfelder? Interkonfessionelle
Initiativen im Spiegel der deutschen Katholikentage im spciten 19. und friihen
20. Jahrhundert

Die deutschen Katholikentage, die zwischen 1848 und 1932 fast jéhrlich stattfanden, wa-
ren Ereignisse von nationaler Bedeutung, die eine kontinuierliche Professionalisierung
erfuhren und eine zunehmende Teilnehmerzahl aus allen Gesellschaftsschichten ver-
zeichneten. Im deutschen Reich sollten sie verschiedene Funktionen erfiillen: zum einen
als Forum, das die politischen und gesellschaftlichen Forderungen der katholischen
Kirche und des Katholizismus zum Ausdruck brachte; zum anderen als Medium, mittels
dessen sich die Macht der Katholiken demonstrieren lie und das gleichzeitig zur Inte-
gration der verschiedenen Schichten innerhalb des katholischen Milieus beitrug. Dem-
entsprechend présentierte sich der deutsche Katholizismus auf den Katholikentagen als
untrennbarer Identitdtsblock. Alle innerkatholischen Kritiker des Ultramontanismus
wurden hier zum Schweigen gebracht; so wie auch alle Bewegungen, die die Isolation zu
tiberwinden versuchten, einen interkonfessionellen Dialog anstrebten und sich der all-
gemeinen deutschen Kultur 6ffnen wollten, unterdriickt wurden. Diese Politik betraf alle
reformorientierten Krifte und insbesondere jene Initiativen, die auf eine interkonfes-
sionelle Kooperation zielten — auch im Bereich der Uberseemissionen. Der vorliegende
Artikel untersucht, wie seit der Jahrhundertwende eine solche interkonfessionelle Zusam-
menarbeit in Deutsch-Ostafrika gegeniiber der Kolonialregierung praktiziert wurde, da
diese aus pragmatischen Griinden kaum christliche, sondern vor allem muslimische Afri-
kaner als Lehrer, Soldaten und Verwaltungskrifte zu rekrutieren pflegte. Doch obwohl
die Missionsfrage im Allgemeinen und die Islamfrage («Griine Gefahr») im Besonderen
auch auf den Katholikentagen eine immer wichtigere Rolle spielen sollte, verzichteten
die Referenten bis zuletzt darauf, die Kooperation mit den Protestanten zu thematisieren.



208 Armin Owzar

Denn bis zum Ende des Kaiserreiches waren die Katholikentage kein Ort des intra- oder
interkonfessionellen Austausches, sondern ein Ort des erzwungenen Konsenses und
bestenfalls ein Experimentierfeld, auf dem sich erproben lieB, was mit Blick auf die
AuBenbeziehungen méglich war oder nicht.

Deutsch-Ostafrika/Deutsch-Ostafrika (DOA) — Deutscher Katholizismus — Interreligiése
und interkonfessionelle Konflikte — Deutsche Katholikentage — Deutsches Reich — Islam
— Kulturkampf — Mission/Missiologie — Missionare/Missiologen.

Luogo di consenso forzato o campo sperimentale? I congressi cattolici tedeschi e le
iniziative interconfessionali dalla fine del XIX all’inizio del XX secolo

Le Giornate cattoliche tedesche, che si svolgevano quasi ogni anno tra il 1848 e il 1932,
erano eventi di importanza nazionale, che hanno conosciuto una continua professio-
nalizzazione e un numero crescente di partecipanti provenienti da tutte le classi sociali.
Nel Reich tedesco dovevano svolgere diverse funzioni: da un lato fungevano da foro che
esprimeva le esigenze politiche e sociali della Chiesa cattolica e del cattolicesimo;
dall’altro da mezzo attraverso il quale si poteva dimostrare il potere dei cattolici. Allo
stesso tempo esso contribuiva all’integrazione dei vari strati all’interno dell’ambiente
cattolico. Di conseguenza, il cattolicesimo tedesco si ¢ presentato alle Giornate dei cat-
tolici come un blocco identitario monolitico. Tutti i critici dell’ultramontanismo interni al
cattolicesimo tedesco vennero messi a tacere; cosi come furono soppressi tutti i movi-
menti che cercavano di superare I’isolamento, aspiravano a un dialogo interconfessionale
e volevano aprirsi alla cultura tedesca in generale. Questa politica ha interessato tutte le
forze riformiste e in particolare le iniziative volte alla cooperazione interconfessionale,
anche nel settore delle missioni all’estero. Questo articolo esamina come tale coopera-
zione interconfessionale nella Deutsch-Ostafrika sia stata praticata fin dall’inizio del
secolo in relazione al governo coloniale, che per motivi pragmatici reclutava come in-
segnanti, soldati e forze amministrative praticamente nessun cristiano, ma soprattutto a-
fricani musulmani. Ma anche se la questione della missione in generale e la questione
dell’Islam in particolare («Pericolo verde») trovo un ruolo sempre pit importante nelle
Giornate dei cattolici, gli oratori si sono astenuti fino alla fine dal discutere la coope-
razione con i protestanti. Fino alla fine dell’Impero, le Giornate cattoliche non erano un
luogo di scambio intra o interconfessionale, ma un luogo di consenso forzato e, al
massimo, un banco di prova in cui sperimentare cio che era possibile 0 meno in termini
di relazioni esterne.

Africa orientale tedesca (AOT) — Cattolicesimo germanofono — Conflitti intercon-
fessionali e interreligiosi — Congresso cattolico tedesco/Deutsche Katholikentage — Im-
pero germanico — Islam — Kulturkampf — Missione/missiologia — Missionari/missiologi.

Place of a forced consensus or experimental ground? The German Catholic congresses
and the interconfessional initiatives at the end of the 19th and begin of the 20th century

The German Catholic Congresses, almost annual reunions between 1848 and 1932, were
national events with a growing professionalization and an augmentation in the number of
participants from all social strata. The Congresses served different goals in the German
Empire: as a forum in order to express the political and social demands of the Catholic
Church and Catholicism, and also as a medium in order to show the power of the Catho-
lics that would contribue to the integration of the different social strata of which the Ca-
tholic milieu was composed. The Catholic milieu presented itself as a monolithic block
of identity by silencing any internal opponents and by oppressing any movement which
tried to overcome the Catholic isolation, to seek interconfessional dialogue and to parti-
cipate in the German cultural life in general. This self-condemnation leading to silence
embraced not only the reformist initiatives but also the interconfessional cooperations in
the territories of the foreign missions. This article examines how such a cooperation was



Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? 209

practiced since the year 1900 in German East Africa (DOA) vis-a-vis the colonial
government which prefered to recruit Muslims as teachers, soldiers and clerks in virtue
of their pragmatic reflections. However, even though the missionary question and the
«green danger» played an important role in the German Catholic Congresses, the
speakers renounced any positive note concerning the missionary work of the Protestants.
The Congresses proved to be simultaneously a place of forced consensus and an experi-
mental ground to test what was possible and what was not possible to be said in public
concerning «foreign relations>.

German East Africa (DOA) — German Catholicism — interconfessional and interreligious
conflicts — German Catholic Congresses — German Empire — Islam — Cultural War — mis-
siology — missionaries.

Armin Owzar, Prof. Dr., Département d’Etudes germaniques, Université Sorbonne Nou-
velle Paris III.






	Lieu de consensus forcé ou champ expérimental? : Les congrès catholiques allemands et les initiatives interconfessionnelles de la fin du XIXe au début du XXe siècle

