
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 112 (2018)

Artikel: Les conditions matérielles et théoriques d'une histoire de la littérature
adversus christianos au cours du premier millénaire... : essai libre suite
à un colloque stimulant

Autor: Andrist, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les conditions matérielles et théoriques d'une histoire
de la littérature adversus christianos au cours du premier
millénaire... Essai libre suite à un colloque stimulant

Patrick Andrist

La publication des Actes d'un colloque est toujours une bonne occasion pour
réfléchir aux réponses scientifiques qu'il a apportées ainsi qu'aux nouvelles questions

et pistes de recherche qu'il a suggérées. La lecture des contributions publiées

ci-dessus montre que l'objectif scientifique est atteint: nous avons aperçu
les grandes lignes des principales littératures adversus christianos du premier
millénaire, et nous avons appris qu'il est sérieusement possible d'envisager
l'existence de points de contact entre elles. Quelles nouvelles perspectives cela
ouvre-t-il? Pour chacune de ces littératures, il y a certes des dossiers à reprendre,
des précisions à apporter, que les spécialistes ne manqueront pas de faire dans

les prochaines années. Mais au-delà, nous nous sommes posé la question de
savoir si l'étude de ces œuvres, aussi mal conservées que celles que nous avons
survolées pendant le colloque, et issues de milieux aussi distants chronologiquement,

géographiquement et idéologiquement les uns des autres, pouvaient
être également articulée dans le cadre d'une histoire scientifique de la
polémique adversus christianos, encore à écrire. A-t-on, quantitativement et
qualitativement, le matériel pour le faire? Le cas échéant, y aurait-il du sens à s'aventurer

sur cette voie?

Les conditions matérielles d'une histoire de la littérature adversus christianos

De toute évidence, la possibilité d'écrire une histoire de la polémique antichrétienne

au cours du premier millénaire dépend directement des connaissances que
nous avons des œuvres qui la constituent et de leur contexte de production.
Idéalement, il faudrait pouvoir lire ces textes et les étudier directement, du moins
en avoir une connaissance suffisamment objective. Force est de constater, cependant,

qu'en ce qui concerne l'état de conservation des sources les différents
dossiers se ressemblent souvent par la quantité des pertes et le peu d'information que

SZRKG, 112(2018), 151-158



152 Patrick Andrist

nous possédons à leur sujet. Les traités antichrétiens des philosophes sont
surtout transmis par les citations plus ou moins fiables et complètes qu'en ont faites
leurs adversaires. Les œuvres juives et zoroastrienne spécifiques, s'il y en a eu,
n'ont pas survécu et, dans les textes conservés, les passages polémiques sont
souvent obscurs ou philologiquement incertains. Quant au Coran, les limites des

passages polémiques sont difficiles à établir et leur interprétation requiert une
grande prudence, alors que les écrits des premiers commentateurs du Coran ont
été surtout préservés, eux aussi, de façon incomplète, à travers des citations
internes aux traditions islamiques.

Cela ressemble fortement à un champ de ruines.
Pourtant, comme les exposés l'ont également montré, ces ruines permettent

parfois de se faire une idée des monuments dont elles témoignent de l'existence.
Au prix d'un certain effort, nous pouvons, en partie, saisir ces œuvres et les

arguments des auteurs, et les mettre en relation avec d'autres œuvres et avec
divers phénomènes sociaux de l'époque. En fin de compte, le matériel disponible

n'est pas insignifiant.
En outre, on est en droit d'espérer que la quantité de matériel disponible

augmente: en effet, pour la préparation du colloque, nous avions encouragé les
orateurs et les oratrices à utiliser principalement les sources directes, en laissant de

côté, autant que faire se pouvait, les sources chrétiennes, sauf naturellement,
celles qui, en l'absence de tradition interne, donnent accès aux sources et

permettent de les reconstruire. Cependant, les œuvres de polémique antichrétienne
ont eu parfois d'autres impacts dans la littérature de leurs adversaires, et il y a

des pistes supplémentaires à explorer.
Par exemple, Manfred Hutter relève des recoupements entre les sources

hagiographiques syriaques, qui attribuent aux adversaires des martyrs des propos

antichrétiens, et les attaques de Mardânfarrox contre des hérétiques mal
désignés. Cette correspondance «valide» une certaine historicité des arguments
correspondant dans l'œuvre fictionnelle, même si elle n'implique a priori pas

que l'auteur du texte chrétien ait été le témoin direct de débats ou de procès dans

lesquels il aurait directement entendus ces arguments, ni même que ceux-ci
étaient plus ou moins courants à son époque: il a, en effet, aussi pu recevoir des

arguments authentiques au travers d'un processus de transmission littéraire
interne au christianisme, qui a pu débuter des décennies plus tôt et trouver son
origine en dehors de situations orales.

Or, on remarque parfois des phénomènes similaires dans la polémique
antijudaïque chrétienne, quand on compare les arguments attribués aux juifs à ceux
qui sont opposés aux «hérétiques» dans la littérature rabbinique, comme nous le

montrons dans un article à paraître prochainement.1 Ici aussi la source chré-

1

Andrist, Patrick, «... car la force de ses arguments avait raison des juifs en public quand il
prouvait par les Écritures que le Messie c'était Jésus.» (Actes 18.28) Aperçu du conflit



Mise en perspective du colloque et de la publication de ses Actes

tienne a conservé quelque chose d'authentique, et nous aimerions mieux
comprendre les mécanismes littéraires à l'œuvre, qui nous permettraient peut-être de

reconnaître de tels passages même lorsque nous n'avons pas de points de

comparaison dans la littérature de la partie adverse.
De façon semblable, il faut souvent une certaine finesse de lecture pour saisir

les traits polémiques dans les écrits musulmans, comme l'ont illustré Angelika
Neuwirth et Mehdi Azaiez. Il n'est pas certain ici non plus que tous les passages
pertinents aient déjà été inventoriés.

Somme toute, malgré les difficultés et les efforts nécessaires pour l'identifier
correctement, le matériel potentiellement disponible n'est pas à ce point maigre
qu'il soit a priori impossible d'envisager une étude de la littérature adversus
christianos comme un tout particulier.

Les conditions théoriques d'une histoire de la littérature adversus christianos

L'autre aspect de la question consiste à se demander si, d'un point de vue
théorique, il y aurait du sens à écrire une histoire de la polémique adversus
christianos. En effet, les difficultés sont nombreuses - mais, comme nous allons le

voir, elles ne sont pas insurmontables.
Premièrement, la nature des textes concernés est très diverse: il n'y a pas de

doute, les traités de philosophie relèvent d'une catégorie littéraire très différente
des recueils de paroles des Sages du judaïsme ou des sourates du Coran.
Chacune de ces catégories est déterminée par les traditions propres à son milieu de

production et aussi, a priori, par les objectifs différents des auteurs. Au-delà,
c'est le positionnement religieux des adversaires du christianisme, leurs grilles
de lecture etc. qui sont tout autres les unes des autres, comme l'illustrent les

syllogismes de Mardânfarrox (cf. Mihaela Timuç ci-dessus). Par contraste, dans la
polémique adversus iudaeos, il y a une continuité entre les opposants du
Moyen-Âge et ceux du deuxième siècle, voire plus haut si on reconnaît une
certaine reprise, par les chrétiens, d'arguments employés dans le monde romano-
hellénique, par exemple à Alexandrie.2 Une histoire de la polémique antichré-

d'exégèse entre juifs et chrétiens aux Ille et IVe siècles: le témoignage d'Origène; les

arguments de Zachée dans le Dialogus Athanasii et Zachaei à la lumière des exégèses
midrashiques et rabbiniques, à paraître dans la Freiburger Zeitschrift fur Philosophie und
Theologie. Voir aussi Ph. Bobichon, Comment Justin a-t il acquis sa connaissance
exceptionnelle des exégèses juives (contenus et méthodes)?, in: Revue de Théologie et de
Philosophie, 139 (2007), 99-124, 116-124. Pour une présentation des textes mentionnés ici et
plus bas, P. Andrist, Literary Distance and Complexity in Late Antique and Early Byzantine

Greek Dialogues Adversus Iudaeos (late 4th-early 9th c.), in: A. Cameron/N. Gaul
(ed.), Dialogues and Debate from Late Antique to Late Bvzantium, London/New York
2017, 43-64.

2 On relève cependant une remarque de Manfred Hutter, qui rappelle l'existence, vers la fin
de la période considérée ici, d'une polémique antijudaique de la part des zoroastriens. A



154 Patrick Andrist

tienne, qui ne se contente pas de juxtaposer des présentations de textes, doit
pouvoir reconnaître les similitudes entre eux, et proposer aussi une explication
littéraire convaincante pour ces similitudes.

Cependant, comme le relève Gregor Emmenegger, les aspects les plus
particuliers de la théologie chrétienne sont l'objet d'attaques de plusieurs groupes.
Par exemple, les doctrines autour de la naissance et de la nature de Jésus de
Nazareth sont constamment contestées, comme l'ont illustré la contribution de

Marie-Odile Boulnois, dont c'était le sujet, mais aussi des remarques de Daniel
Stökl ou de Manfred Hutter. Il ne faut cependant pas généraliser: d'autres
thèmes répondent avant tout à des préoccupations religieuses particulières au

groupe «attaquant».
Ensuite, comme nous l'avons déjà dit, les points de contacts littéraires ou

historiques, possibles ou avérés, entre les différents adversaires ne manquent pas.
Par exemple,

- dans son traité Alethès Logos, le philosophe Celse n'hésite pas à mettre en
scène un juif, auquel il attribue ce que l'auteur pense qu'un juif devrait dire
contre les chrétiens. La focalisation rhétorique est peut-être maladroite, mais il y
a, dans l'esprit de Celse, moyen d'articuler les critiques des uns et des autres

contre les chrétiens. D'autre part et surtout, comme Daniel Stöckl et Sébastien

Morlet le rappellent, plusieurs chercheurs argumentent que Celse disposait, pour
son texte, d'une source juive antichrétienne aujourd'hui perdue.

- Manfred Hutter émet l'hypothèse qu'une partie de l'argumentaire zoro-
astrien antichrétien ait pu provenir des juifs installés dans l'empire sassanide.

Mihaela Timuç élargit même la possibilité à une influence des philosophes sous
le règne de Khusrô Anôsirwân, grand opposant à Justinien. Or, on constate bien

une similitude entre ces opposants, par exemple lorsqu'ils reprochent aux chrétiens

l'absurdité d'une doctrine selon laquelle Dieu peut naître ou mourir. De
façon intéressante, la littérature chrétienne a conservé un texte intitulé, par la
recherche, De gestis in Perside ou Disputatio de Religione, dans lequel, à la cour
de l'empereur sassanide, les évêques, au cours d'une série de débats distincts,
repoussent les attaques d'un philosophe païen, puis d'un mage, puis des juifs. La
recherche a du reste fait le lien entre cette mise en scène et la pratique étendue
des débats religieux à la cour des Sassanides et dans l'empire perse.3

- Un éventuel passage de motifs antichrétiens du zoroastrisme à l'islam est

moins clair. Mihaela Timuç, qui constate en outre, entre le Skand Gumänlg Wi-

notre connaissance, celle-ci n'est pas prise en compte dans les études plus globales sur la
polémique antijudaïque, ramenée parfois à un chapitre de l'histoire du christianisme.

3 Cameron Averil, Dialoguing in late antiquity (Hellenic studies 65), Cambridge (Mass.)
2014, 29; cf. Walker Joel Thomas, The legend of Mar Qardagh. Narrative and Christian
heroism in late antique Iraq (The transformation of the classical heritage 40), Berkeley et
al. 2006, 165, 174-180.



Mise en perspective du colloque et de lapublication de ses Actes

zär et plusieurs commentateurs coraniques, une certaine similitude des déclarations

antichrétiennes, pense que ce sont plutôt les auteurs musulmans qui ont
influencé Mardânfarrox, voire les milieux crypto-zoroastriens héritiers d'Ibn al-

Muqaffa. La question reste ouverte.
Nous constatons donc l'existence d'un certain mouvement, dont l'ampleur est

difficile à mesurer, des idées, des arguments, voire des textes antichrétiens, du

judaïsme à l'hellénisme d'une part, au zoroastrisme d'autre part. Par contre, la

question des sources possibles des auteurs islamiques sur ce thème n'est pas
élucidée.

Rappelons ensuite qu'un texte de polémique religieuse est toujours écrit en

contrepoint d'une réalité socio-religieuse particulière, qui est aussi socio-politique
et socio-culturelle. Il y a des gens qui adhèrent plus ou moins volontairement à un
système de croyances et de pratiques avec ses traditions et ses références, dans un
contexte organisationnel religieux et civique particulier, qui crée ses dynamiques
et ses contraintes, mais aussi avec un bagage culturel propre: autant pour l'auteur

que pour ses destinataires, leur éducation, leur «litteratie», les ouvrages qu'ils ont
lus etc. influencent directement et indirectement la rédaction des textes. Idéalement,

tous ces aspects doivent pouvoir être étudiés et mis en résonnance. Ce n'est

pas un mince défi, mais pour ce qui concerne le premier millénaire occidental et

moyen-oriental, grâce aux nombreuses études déjà publiées et aux projets de

recherche en cours, l'explorateur de la polémique antichrétienne n'est pas démuni.
Une des questions incluse dans ce travail d'analyse littéraire à entreprendre

concerne l'«univers religieux» de l'auteur, notamment sa conception des autres

groupes de croyance en général. Fait-il une différence entre les croyances
divergentes «de l'intérieur» et celle «de l'extérieur»? Comment positionne-t-il le
christianisme par rapport aux autres croyances? Avec qui l'associe-t-il, et avec

qui ne l'associe-t-il pas? Les manichéens, par exemple, sont particulièrement
persécutés par les zoroastriens parce qu'ils sont, eux aussi, «iraniens», c'est-à-dire

qu'ils constituent une déviance «interne», une hérésie; ce qui ne les empêche pas
de faire partie des «autres religions» réfutées par Mardânfarrox (cf. Manfred
Hutter ci-dessus). Or, dans la littérature rabbinique, on trouve aussi cette
distinction entre hérétiques du dedans et hérétiques du dehors, par exemple
lorsque le traité Sanhédrin 38b du Talmud de Babylone rapporte les conseils de R.

Eliezer suivis d'une précision de R. Johanan: ceux-ci ne sont valables que pour les

impies non juifs, car un impie juifpourrait en être renforcé dans son impiété.
Cette distinction est également pertinente pour la recherche: dans les

polémiques ad intra, c'est une lutte entre gens qui partagent un certain nombre
d'autorités religieuses et de doctrines identiques, mais divergent sur des points
souvent très spécifiques, de sorte que le débat entre eux peut être passablement
technique et virulent, et qu'il tourne souvent autour de l'interprétation des autorités

communes.



156 Patrick Andrist

La polémique ad extra, d'un autre côté, suppose une certaine distance entre les

protagonistes, un certain flou aussi dans la connaissance de l'autre, et une
transposition quasi naturelle des concepts de l'autre dans l'univers de ses

propres références. Comme le relève Origène, le juif mis en scène par le philosophe
Celse contre les chrétiens n'est pas toujours crédible dans son judaïsme; et Celse
semble avoir aussi une connaissance limitée du christianisme. Tel est aussi le

cas du Coran, qui connait plusieurs formes de christianisme mais en parle avec
ses propres expressions et concepts, car l'auteur vise des buts spécifiques internes;

les chrétiens mentionnés ou visés s'y reconnaîtraient ils? De même, Lucien
se moque du christianisme avec son propre vocabulaire, et pas avec celui de ses

«victimes», ce qui ne signifie pas nécessairement qu'il ne le connaît pas (cf.
Frédéric Amsler ci-dessus et Enrico Norelli).

Cependant, on ne peut pas non plus séparer entièrement la polémique ad
intra et ad extra. D'une part parce qu'il s'agit de concepts aux frontières floues,
comme nous venons de le rappeler pour les manichéens. Ensuite et surtout, dans
le cadre de réfutations dogmatiques spécifiques, pourquoi les polémistes
antichrétiens se priveraient-ils des arguments d'autres chrétiens qui ne partagent pas
non plus la doctrine combattue, pour peu qu'ils soient au courant de ces
arguments? Par exemple, si on admet que, dans la théologie de certains groupes
religieux appartenant à la mouvance communément appelée «gnostique», Jésus

occupe une place importante, donc que ces groupes entrent aussi dans le
périmètre d'une définition large du christianisme, on entrevoit comment leurs réflexions

sur l'origine du mal ou le créateur du monde physique aient pu se croiser
avec celles des zoroastriens (cf. Mihela Timuç ci-dessus). La ligne d'influence
n'est pas avérée, mais ce serait une erreur méthodologique, dans une étude
globale de la polémique antichrétienne, de ne pas prendre en a priori considération
l'argumentaire des groupes «gnostiques» sous prétexte qu'il s'agit, selon cette
définition large, d'une polémique ad intra.

Une étude de la littérature adversus christianos implique donc de se faire une
bonne idée de l'univers religieux des auteurs, des catégories avec lesquels ils
perçoivent les autres, de celle dans laquelle ils rangent les chrétiens, mais aussi
du positionnement relatif de ces derniers par rapport aux «autres autres», et les

différentes polémiques dans lesquelles les uns et les autres sont engagés. De
toute évidence, pour comprendre les particularités ou les banalités avec
lesquelles les chrétiens sont traités dans ces littératures, il faut aussi connaître,
autant que faire se peut, la façon dont les polémistes antichrétiens représentent
et traitent ces «autres autres».

En fin de compte, ne serait-ce que pour ces raisons, l'étude de la littérature
adversus christianos est indissociable d'une étude d'ensemble de la polémique
religieuse des protagonistes concernés. C'est la réponse à notre question: il est

grand temps d'étudier la littérature de polémique antichrétienne comme un



Mise en perspective du colloque et de la publication de ses Actes 157

ensemble organique, mais dans le cadre de dynamiques religieuses plus larges,
et non pour en faire une histoire isolée.

Autres défis communs de l'analyse littéraire

En ce qui concerne l'analyse de ces textes, même une comparaison sommaire
des exposés du colloque met rapidement en lumière quelques défis communs.

Nous avons déjà évoqué des similitudes au niveau de sources issues d'aires
culturelles différentes, et connues de manière fragmentaire, souvent entièrement

sur la base de la tradition indirecte. De même, nous avons déjà dit que certains

arguments attribués aux juifs ou aux zoroastriens dans la polémique chrétienne
se retrouvaient dans la polémique antichrétienne de ces groupes. Sans viser à

l'exhaustivité, regardons quelques autres problèmes similaires:
Autant pour la littérature rabbinique que pour le traité de Mardânfarrox, les

sources charrient du matériel plus ancien, qu'il convient donc de distinguer avant
de l'étudier. Ici, les propos sont attribués à des rabbins de diverses époques; là, on
se rend compte que l'auteur compile du matériel plus ancien, que l'on retrouve
parfois dans les textes chrétiens hagiographiques antérieurs. La délimitation des

matériaux et leur datation raisonnable fait donc partie des défis communs.
Les problèmes des formes de christianisme visé et, au-delà, des sources de

l'auteur à propos de ses adversaires ont été soulevés plusieurs fois, notamment

par Sebastien Morlet et Erédéric Amsler, ainsi que dans l'allocution de clôture
d'Enrico Norelli, dont elle était le sujet central. Ce sont des questions
complexes:

- de quelle forme de christianisme l'auteur parle-t-il? En effet, si on considère
l'ensemble des régions couvertes par l'empire romain et les contrées limitrophes,
plusieurs formes de christianisme se développent simultanément à toutes les

périodes du monde antique: la christianisation de l'empire a certes mis une fin au
foisonnement des quatre premiers siècles, mais certains groupes, notamment
judéo-chrétiens, survivent en cachette ou au-delà des frontières; parallèlement les

décisions des conciles œcuméniques, loin de rétablir l'unité, ont souvent renforcé
le dynamisme des mouvements condamnés et la création d'Églises séparées, qui
subsistent parfois aujourd'hui encore. Suivant le lieu où vit l'auteur, ce n'est pas le

même christianisme qui prévaut. La nature des attaques et le choix des arguments,
de même que leur degré de pertinence, dépend donc aussi du contexte socio-

géographique. Du reste, comme nous l'avons plusieurs fois entendu pendant le

colloque, la diversité du christianisme et les antagonismes qui le traversent servent

fréquemment d'argument aux polémistes antichrétiens;
- au-delà, quelles sont les sources de l'auteur? A-t-il grandi dans une famille et

avec une éduction chrétienne, comme on s'est parfois demandé pour Porphyre?
Quels textes chrétiens a-t-il peut-être lus? Avec quels types de chrétiens a-t-il



158 Patrick Andrist

peut-être discuté? Ou s'est-il forgé son image du christianisme sur la base de la
littérature interne à son groupe, composée il y a longtemps et, sur certains

points, potentiellement sans grand rapport avec le christianisme réel de son
époque? Voire, s'agit-il d'un christianisme presque entièrement fantasmé sur la
base de ragots et de croyances populaires?

- ajoutons une troisième question: quels sont les buts de l'auteur? Dans quel
sens son discours sur les chrétiens doit-il influencer ses lecteurs? Et ceux-ci, qui
sont-ils au juste? Comme le relève Gregor Emmenegger et l'illustre le Coran

(cf. ci-dessus Angelika Neuwirth et Mehdi Azaiez), le discours de réfutation
s'adresse souvent à un groupe tiers. Ou plutôt, dans l'autre sens, le discours
antichrétien est instrumentalisé au service d'un ou plusieurs objectifs étrangers
au christianisme et au dialogue interreligieux. Du reste, suivant les destinataires
réels, leurs attentes, leur niveau d'éducation, etc., l'image construite du christianisme

n'a pas besoin d'être exacte ou réaliste: il suffit qu'elle soit acceptée par
ceux pour qui elle est dépeinte. Le pamphlet de Lucien Sur la mort de Péré-

grinus est un bel exemple de ce principe (cf. Frédéric Amsler ci-dessus). Le cas
du De aeternitate mundi de Proclus présenté par Filip Karfik est plus complexe:
ce texte est-il antichrétien, comme le soutenait Jean Philopon, ou reflète-t-il
seulement l'orthodoxie néoplatonicienne sans intention polémique particulière?
Dans le texte conservé, rien ne semble antichrétien; mais le début de l'œuvre,
qui aurait peut-être permis de mieux en juger, est malheureusement perdu.

Comme dernier exemple de défis analytiques communs, relevons que, dans

toute une série de textes, la désignation des adversaires est floue. Par exemple,
Manfred Flutter relève que le Skand Gumânïg Wizàr ne vise pas seulement les

chrétiens, mais aussi les musulmans, les juifs ou les manichéens. En
conséquence, lorsque Mardânfarrox parle d'hérétiques sans autres précisions, il n'est
pas toujours possible de savoir quel groupe il vise. Or tel est aussi le cas de

certains textes rabbiniques, par exemple dans Bereshit Rabba 8.9, où les
hérétiques combattus par R. Simlaï ont été diversement identifiés par la recherche.

Il est temps de conclure. Comme nous l'avons vu, le colloque de Fribourg a

clairement montré qu'il existait des bases matérielles suffisantes pour poser la

question d'une histoire littéraire de la polémique antichrétienne au cours du

premier millénaire, y compris une certaine transmission d'arguments, de récits
et de motifs antichrétiens d'un groupe religieux à l'autre. Sur le plan théorique
cependant, cette histoire n'a de sens que si elle est mise en étroite relation avec
les polémiques réciproques des chrétiens ainsi qu'avec les autres polémiques
dans lesquelles les protagonistes étaient engagés. C'est donc la perspective
d'une histoire critique croisée des littératures de polémique religieuse au cours
du premier millénaire qui se dessine... Puisse le colloque de Fribourg avoir été

un pas décisif dans cette direction!


	Les conditions matérielles et théoriques d'une histoire de la littérature adversus christianos au cours du premier millénaire... : essai libre suite à un colloque stimulant

