Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 112 (2018)

Artikel: Les conditions matérielles et théoriques d'une histoire de la littérature
adversus christianos au cours du premier millénaire... : essai libre suite

a un colloque stimulant
Autor: Andrist, Patrick
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les conditions matérielles et théoriques d’une histoire
de la littérature adversus christianos au cours du premier
millénaire... Essai libre suite a un colloque stimulant

Patrick Andrist

La publication des Actes d’un colloque est toujours une bonne occasion pour ré-
fléchir aux réponses scientifiques qu’il a apportées ainsi qu’aux nouvelles ques-
tions et pistes de recherche qu’il a suggérées. La lecture des contributions pub-
liées ci-dessus montre que I’objectif scientifique est atteint: nous avons apergu
les grandes lignes des principales littératures adversus christianos du premier
millénaire, et nous avons appris qu’il est sérieusement possible d’envisager
’existence de points de contact entre elles. Quelles nouvelles perspectives cela
ouvre-t-il? Pour chacune de ces littératures, il y a certes des dossiers a reprendre,
des précisions a apporter, que les spécialistes ne manqueront pas de faire dans
les prochaines années. Mais au-dela, nous nous sommes posé la question de sa-
voir si I’étude de ces ceuvres, aussi mal conservées que celles que nous avons
survolées pendant le colloque, et issues de milieux aussi distants chronologi-
quement, géographiquement et idéologiquement les uns des autres, pouvaient
étre également articulée dans le cadre d’une histoire scientifique de la polé-
mique adversus christianos, encore a écrire. A-t-on, quantitativement et qualita-
tivement, le matériel pour le faire? Le cas échéant, y aurait-il du sens a s’aventu-
rer sur cette voie?

Les conditions matérielles d’une histoire de la littérature adversus christianos

De toute évidence, la possibilité d’écrire une histoire de la polémique antichré-
tienne au cours du premier millénaire dépend directement des connaissances que
nous avons des ceuvres qui la constituent et de leur contexte de production.
Idéalement, il faudrait pouvoir lire ces textes et les étudier directement, du moins
en avoir une connaissance suffisamment objective. Force est de constater, cepen-
dant, qu’en ce qui concerne 1’état de conservation des sources les différents dos-
siers se ressemblent souvent par la quantité des pertes et le peu d’information que

SZRKG, 112 (2018), 151-158



152 Patrick Andrist

nous possédons a leur sujet. Les traités antichrétiens des philosophes sont sur-
tout transmis par les citations plus ou moins fiables et complétes qu’en ont faites
leurs adversaires. Les ceuvres juives et zoroastrienne spécifiques, s’il y en a eu,
n’ont pas survécu et, dans les textes conserves, les passages polémiques sont
souvent obscurs ou philologiquement incertains. Quant au Coran, les limites des
passages polémiques sont difficiles a établir et leur interprétation requiert une
grande prudence, alors que les écrits des premiers commentateurs du Coran ont
été surtout préservés, eux aussi, de fagon incompléte, a travers des citations
internes aux traditions islamiques.

Cela ressemble fortement a un champ de ruines.

Pourtant, comme les exposés 1’ont également montré, ces ruines permettent
parfois de se faire une idée des monuments dont elles témoignent de I’existence.
Au prix d’un certain effort, nous pouvons, en partie, saisir ces ceuvres et les
arguments des auteurs, et les mettre en relation avec d’autres ceuvres et avec
divers phénoménes sociaux de 1’époque. En fin de compte, le matériel dispo-
nible n’est pas insignifiant.

En outre, on est en droit d’espérer que la quantité de matériel disponible aug-
mente: en effet, pour la préparation du colloque, nous avions encouragé les ora-
teurs et les oratrices a utiliser principalement les sources directes, en laissant de
coté, autant que faire se pouvait, les sources chrétiennes, sauf naturellement,
celles qui, en I’absence de tradition interne, donnent accés aux sources et per-
mettent de les reconstruire. Cependant, les ceuvres de polémique antichrétienne
ont eu parfois d’autres impacts dans la littérature de leurs adversaires, et il y a
des pistes supplémentaires a explorer.

Par exemple, Manfred Hutter reléve des recoupements entre les sources
hagiographiques syriaques, qui attribuent aux adversaires des martyrs des pro-
pos antichrétiens, et les attaques de Mardanfarrox contre des hérétiques mal dé-
signés. Cette correspondance «valide» une certaine historicité des arguments
correspondant dans I’ceuvre fictionnelle, méme si elle n’implique a priori pas
que I’auteur du texte chrétien ait été le témoin direct de débats ou de procés dans
lesquels il aurait directement entendus ces arguments, ni méme que ceux-ci
étaient plus ou moins courants a son époque: il a, en effet, aussi pu recevoir des
arguments authentiques au travers d’un processus de transmission littéraire in-
terne au christianisme, qui a pu débuter des décennies plus tot et trouver son ori-
gine en dehors de situations orales.

Or, on remarque parfois des phénomeénes similaires dans la polémique anti-
judaique chrétienne, quand on compare les arguments attribués aux juifs a ceux
qui sont opposés aux «hérétiques» dans la littérature rabbinique, comme nous le
montrons dans un article & paraitre prochainement.' Ici aussi la source chré-

' Andrist, Patrick, «... car la force de ses arguments avait raison des juifs en public quand il

prouvait par les Ecritures que le Messie c¢’était Jésus.» (Actes 18.28) ... Apercu du conflit



Mise en perspective du colloque et de la publication de ses Actes 153

tienne a conservé quelque chose d’authentique, et nous aimerions mieux com-
prendre les mécanismes littéraires a 1’ceuvre, qui nous permettraient peut-étre de
reconnaitre de tels passages méme lorsque nous n’avons pas de points de com-
paraison dans la littérature de la partie adverse.

De fagon semblable, il faut souvent une certaine finesse de lecture pour saisir
les traits polémiques dans les écrits musulmans, comme [’ont illustré Angelika
Neuwirth et Mehdi Azaiez. Il n’est pas certain ici non plus que tous les passages
pertinents aient déja été inventoriés.

Somme toute, malgré les difficultés et les efforts nécessaires pour 1’identifier
correctement, le matériel potentiellement disponible n’est pas a ce point maigre
qu’il soit a priori impossible d’envisager une étude de la littérature adversus
christianos comme un tout particulier.

Les conditions théoriques d’une histoire de la littérature adversus christianos

L’autre aspect de la question consiste & se demander si, d’un point de vue théo-
rique, il y aurait du sens a écrire une histoire de la polémique adversus chris-
tianos. En effet, les difficultés sont nombreuses — mais, comme nous allons le
voir, elles ne sont pas insurmontables.

Premiérement, la nature des textes concernés est trés diverse: il n’y a pas de
doute, les traités de philosophie relévent d’une catégorie littéraire trés différente
des recueils de paroles des Sages du judaisme ou des sourates du Coran. Cha-
cune de ces catégories est déterminée par les traditions propres a son milieu de
production et aussi, a priori, par les objectifs différents des auteurs. Au-dela,
c’est le positionnement religieux des adversaires du christianisme, leurs grilles
de lecture etc. qui sont tout autres les unes des autres, comme 1’illustrent les syl-
logismes de Mardanfarrox (cf. Mihaela Timus ci-dessus). Par contraste, dans la
polémique adversus iudaeos, il y a une continuité¢ entre les opposants du
Moyen-Age et ceux du deuxiéme siécle, voire plus haut si on reconnait une cer-
taine reprise, par les chrétiens, d’arguments employés dans le monde romano-
hellénique, par exemple & Alexandrie.* Une histoire de la polémique antichré-

d’exégese entre juifs et chrétiens aux Ille et Ve siécles: le témoignage d’Origene; les
arguments de Zachée dans le Dialogus Athanasii et Zachaei a la lumiére des exégeses
midrashiques et rabbiniques, & paraitre dans la Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie. Voir aussi Ph. Bobichon, Comment Justin a-t il acquis sa connaissance excep-
tionnelle des exégeses juives (contenus et méthodes)?, in: Revue de Théologie et de Philo-
sophie, 139 (2007), 99—124, 116—124. Pour une présentation des textes mentionnés ici et
plus bas, P. Andrist, Literary Distance and Complexity in Late Antique and Early Byzan-
tine Greek Dialogues Adversus Iudaeos (late 4th—early 9th c.), in: A. Cameron/N. Gaul
(ed.), Dialogues and Debate from Late Antique to Late Byzantium, London/New York
2017, 43-64.

On reléve cependant une remarque de Manfred Hutter, qui rappelle I’existence, vers la fin
de la période considérée ici, d’une polémique antijudaique de la part des zoroastriens. A



154 Patrick Andrist

tienne, qui ne se contente pas de juxtaposer des présentations de textes, doit
pouvoir reconnaitre les similitudes entre eux, et proposer aussi une explication
littéraire convaincante pour ces similitudes.

Cependant, comme le reléve Gregor Emmenegger, les aspects les plus parti-
culiers de la théologie chrétienne sont 1’objet d’attaques de plusieurs groupes.
Par exemple, les doctrines autour de la naissance et de la nature de Jésus de Na-
zareth sont constamment contestées, comme 1’ont illustré la contribution de
Marie-Odile Boulnois, dont ¢’était le sujet, mais aussi des remarques de Daniel
Stokl ou de Manfred Hutter. Il ne faut cependant pas généraliser: d’autres theé-
mes répondent avant tout a des préoccupations religieuses particuliéres au
groupe «attaquant».

Ensuite, comme nous I’avons déja dit, les points de contacts littéraires ou his-
toriques, possibles ou avérés, entre les différents adversaires ne manquent pas.
Par exemple,

- dans son traité Alethés Logos, le philosophe Celse n’hésite pas a mettre en
scéne un juif, auquel il attribue ce que 1’auteur pense qu’un juif devrait dire
contre les chrétiens. La focalisation rhétorique est peut-étre maladroite, mais il y
a, dans I’esprit de Celse, moyen d’articuler les critiques des uns et des autres
contre les chrétiens. D’autre part et surtout, comme Daniel Stockl et Sébastien
Morlet le rappellent, plusieurs chercheurs argumentent que Celse disposait, pour
son texte, d’une source juive antichrétienne aujourd’hui perdue.

- Manfred Hutter émet I’hypothése qu’une partie de 1’argumentaire zoro-
astrien antichrétien ait pu provenir des juifs installés dans ’empire sassanide.
Mihaela Timus €largit méme la possibilité a une influence des philosophes sous
le régne de Khusro Andsirwan, grand opposant a Justinien. Or, on constate bien
une similitude entre ces opposants, par exemple lorsqu’ils reprochent aux chré-
tiens 1’absurdité d’une doctrine selon laquelle Dieu peut naitre ou mourir. De
fagon intéressante, la littérature chrétienne a conservé un texte intitulé, par la re-
cherche, De gestis in Perside ou Disputatio de Religione, dans lequel, a la cour
de I’empereur sassanide, les évéques, au cours d’une série de débats distincts,
repoussent les attaques d’un philosophe paien, puis d’un mage, puis des juifs. La
recherche a du reste fait le lien entre cette mise en scéne et la pratique étendue
des débats religieux a la cour des Sassanides et dans I’empire perse.’

- Un éventuel passage de motifs antichrétiens du zoroastrisme a I’islam est
moins clair. Mihaela Timus, qui constate en outre, entre le Skand Gumanig Wi-

notre connaissance, celle-ci n’est pas prise en compte dans les études plus globales sur la
polémique antijudaique, ramenée parfois a un chapitre de I’histoire du christianisme.
Cameron Averil, Dialoguing in late antiquity (Hellenic studies 65), Cambridge (Mass.)
2014, 29; cf. Walker Joel Thomas, The legend of Mar Qardagh. Narrative and Christian
heroism in late antique Iraq (The transformation of the classical heritage 40), Berkeley et
al. 2006, 165, 174-180.



Mise en perspective du colloque et de la publication de ses Actes 155

zar et plusieurs commentateurs coraniques, une certaine similitude des déclara-
tions antichrétiennes, pense que ce sont plutét les auteurs musulmans qui ont in-
fluencé Mardanfarrox, voire les milieux crypto-zoroastriens héritiers d’Ibn al-
Mugaffa. La question reste ouverte.

Nous constatons donc ’existence d’un certain mouvement, dont I’ampleur est
difficile a mesurer, des idées, des arguments, voire des textes antichrétiens, du
judaisme a I’hellénisme d’une part, au zoroastrisme d’autre part. Par contre, la
question des sources possibles des auteurs islamiques sur ce théme n’est pas
élucidée.

Rappelons ensuite qu’un texte de polémique religieuse est toujours écrit en
contrepoint d’une réalité socio-religieuse particuliére, qui est aussi socio-politique
et socio-culturelle. Il y a des gens qui adhérent plus ou moins volontairement a un
systéme de croyances et de pratiques avec ses traditions et ses références, dans un
contexte organisationnel religieux et civique particulier, qui crée ses dynamiques
et ses contraintes, mais aussi avec un bagage culturel propre: autant pour I’auteur
que pour ses destinataires, leur éducation, leur «litteratie», les ouvrages qu’ils ont
lus etc. influencent directement et indirectement la rédaction des textes. Idéale-
ment, tous ces aspects doivent pouvoir étre étudiés et mis en résonnance. Ce n’est
pas un mince défi, mais pour ce qui concerne le premier millénaire occidental et
moyen-oriental, grace aux nombreuses études déja publiées et aux projets de
recherche en cours, I’explorateur de la polémique antichrétienne n’est pas démuni.

Une des questions incluse dans ce travail d’analyse littéraire a entreprendre
concerne I’«univers religieux» de 1’auteur, notamment sa conception des autres
groupes de croyance en général. Fait-il une différence entre les croyances diver-
gentes «de I'intérieur» et celle «de I’extérieur»? Comment positionne-t-il le
christianisme par rapport aux autres croyances? Avec qui 1’associe-t-il, et avec
qui ne I’associe-t-il pas? Les manichéens, par exemple, sont particuliérement
persécutés par les zoroastriens parce qu’ils sont, eux aussi, «iraniens», c’est-a-dire
qu’ils constituent une déviance «interne», une hérésie; ce qui ne les empéche pas
de faire partie des «autres religions» réfutées par Mardanfarrox (cf. Manfred
Hutter ci-dessus). Or, dans la littérature rabbinique, on trouve aussi cette
distinction entre hérétiques du dedans et hérétiques du dehors, par exemple
lorsque le traité Sanhédrin 38b du Talmud de Babylone rapporte les conseils de R.
Eliezer suivis d’une précision de R. Johanan: ceux-ci ne sont valables que pour les
impies non juifs, car un impie juif pourrait en étre renforcé dans son impiéte.

Cette distinction est également pertinente pour la recherche: dans les polé-
miques ad intra, c’est une lutte entre gens qui partagent un certain nombre
d’autorités religieuses et de doctrines identiques, mais divergent sur des points
souvent trés spécifiques, de sorte que le débat entre eux peut étre passablement
technique et virulent, et qu’il tourne souvent autour de 1’interprétation des auto-
rités communes.



156 Patrick Andrist

La polémique ad extra, d’un autre coté, suppose une certaine distance entre les
protagonistes, un certain flou aussi dans la connaissance de [’autre, et une
transposition quasi naturelle des concepts de ’autre dans 1’univers de ses pro-
pres références. Comme le reléve Origéne, le juif mis en scéne par le philosophe
Celse contre les chrétiens n’est pas toujours crédible dans son judaisme; et Celse
semble avoir aussi une connaissance limitée du christianisme. Tel est aussi le
cas du Coran, qui connait plusieurs formes de christianisme mais en parle avec
ses propres expressions et concepts, car 1’auteur vise des buts spécifiques inter-
nes; les chrétiens mentionnés ou visés s’y reconnaitraient ils? De méme, Lucien
se moque du christianisme avec son propre vocabulaire, et pas avec celui de ses
«victimes», ce qui ne signifie pas nécessairement qu’il ne le connait pas (cf. Fré-
déric Amsler ci-dessus et Enrico Norelli).

Cependant, on ne peut pas non plus séparer entierement la polémique ad
intra et ad extra. D’une part parce qu’il s’agit de concepts aux frontieres floues,
comme nous venons de le rappeler pour les manichéens. Ensuite et surtout, dans
le cadre de réfutations dogmatiques spécifiques, pourquoi les polémistes anti-
chrétiens se priveraient-ils des arguments d’autres chrétiens qui ne partagent pas
non plus la doctrine combattue, pour peu qu’ils soient au courant de ces argu-
ments? Par exemple, si on admet que, dans la théologie de certains groupes
religieux appartenant a la mouvance communément appelée «gnostique», Jésus
occupe une place importante, donc que ces groupes entrent aussi dans le péri-
metre d’une définition large du christianisme, on entrevoit comment leurs réfle-
xions sur I’origine du mal ou le créateur du monde physique aient pu se croiser
avec celles des zoroastriens (cf. Mihela Timus ci-dessus). La ligne d’influence
n’est pas avérée, mais ce serait une erreur méthodologique, dans une étude glo-
bale de la polémique antichrétienne, de ne pas prendre en a priori considération
I’argumentaire des groupes «gnostiques» sous prétexte qu’il s’agit, selon cette
définition large, d’une polémique ad intra.

Une étude de la littérature adversus christianos implique donc de se faire une
bonne idée de I'univers religieux des auteurs, des catégories avec lesquels ils
pergoivent les autres, de celle dans laquelle ils rangent les chrétiens, mais aussi
du positionnement relatif de ces derniers par rapport aux «autres autres», et les
différentes polémiques dans lesquelles les uns et les autres sont engagés. De
toute évidence, pour comprendre les particularités ou les banalités avec les-
quelles les chrétiens sont traités dans ces littératures, il faut aussi connaitre,
autant que faire se peut, la fagon dont les polémistes antichrétiens représentent
et traitent ces «autres autresy.

En fin de compte, ne serait-ce que pour ces raisons, 1’étude de la littérature
adversus christianos est indissociable d’une étude d’ensemble de la polémique
religieuse des protagonistes concernés. C’est la réponse a notre question: il est
grand temps d’étudier la littérature de polémique antichrétienne comme un



Mise en perspective du colloque et de la publication de ses Actes 157

ensemble organique, mais dans le cadre de dynamiques religieuses plus larges,
et non pour en faire une histoire isolée.

Autres défis communs de |’analyse littéraire

En ce qui concerne 1’analyse de ces textes, méme une comparaison sommaire
des exposés du colloque met rapidement en lumiére quelques défis communs.

Nous avons déja évoqué des similitudes au niveau de sources issues d’aires
culturelles différentes, et connues de maniére fragmentaire, souvent entiérement
sur la base de la tradition indirecte. De méme, nous avons déja dit que certains
arguments attribués aux juifs ou aux zoroastriens dans la polémique chrétienne
se retrouvaient dans la polémique antichrétienne de ces groupes. Sans viser a
I’exhaustivité, regardons quelques autres problémes similaires:

Autant pour la littérature rabbinique que pour le traité¢ de Mardanfarrox, les
sources charrient du matériel plus ancien, qu’il convient donc de distinguer avant
de I’étudier. Ici, les propos sont attribués a des rabbins de diverses époques; la, on
se rend compte que 1’auteur compile du matériel plus ancien, que 1’on retrouve
parfois dans les textes chrétiens hagiographiques antérieurs. La délimitation des
matériaux et leur datation raisonnable fait donc partie des défis communs.

Les problemes des formes de christianisme visé et, au-dela, des sources de
’auteur a propos de ses adversaires ont été soulevés plusieurs fois, notamment
par Sebastien Morlet et Frédéric Amsler, ainsi que dans I’allocution de cloture
d’Enrico Norelli, dont elle était le sujet central. Ce sont des questions com-
plexes:

- de quelle forme de christianisme 1’auteur parle-t-il? En effet, si on considére
’ensemble des régions couvertes par 1’empire romain et les contrées limitrophes,
plusieurs formes de christianisme se développent simultanément a toutes les
périodes du monde antique: la christianisation de 1’empire a certes mis une fin au
foisonnement des quatre premiers si¢cles, mais certains groupes, notamment
Jjudéo-chrétiens, survivent en cachette ou au-dela des frontieres; parallelement les
décisions des conciles cecuméniques, loin de rétablir 'unité, ont souvent renforcé
le dynamisme des mouvements condamnés et la création d’Eglises séparées, qui
subsistent parfois aujourd’hui encore. Suivant le lieu ou vit I’auteur, ce n’est pas le
méme christianisme qui prévaut. La nature des attaques et le choix des arguments,
de méme que leur degré de pertinence, dépend donc aussi du contexte socio-
géographique. Du reste, comme nous I’avons plusieurs fois entendu pendant le
colloque, la diversité du christianisme et les antagonismes qui le traversent servent
fréquemment d’argument aux polémistes antichrétiens;

- au-dela, quelles sont les sources de 1’auteur? A-t-il grandi dans une famille et
avec une éduction chrétienne, comme on s’est parfois demandé pour Porphyre?
Quels textes chrétiens a-t-il peut-étre lus? Avec quels types de chrétiens a-t-il



158 Patrick Andrist

peut-étre discuté? Ou s’est-il forgé son image du christianisme sur la base de la
littérature interne a son groupe, composée il y a longtemps et, sur certains
points, potentiellement sans grand rapport avec le christianisme réel de son
époque? Voire, s’agit-il d’un christianisme presque entiérement fantasmé sur la
base de ragots et de croyances populaires?

- ajoutons une troisiéme question: quels sont les buts de 1’auteur? Dans quel
sens son discours sur les chrétiens doit-il influencer ses lecteurs? Et ceux-ci, qui
sont-ils au juste? Comme le reléve Gregor Emmenegger et I’illustre le Coran
(cf. ci-dessus Angelika Neuwirth et Mehdi Azaiez), le discours de réfutation
s’adresse souvent a un groupe tiers. Ou plutét, dans 1’autre sens, le discours
antichrétien est instrumentalisé au service d’un ou plusieurs objectifs étrangers
au christianisme et au dialogue interreligieux. Du reste, suivant les destinataires
réels, leurs attentes, leur niveau d’éducation, etc., I’image construite du christia-
nisme n’a pas besoin d’étre exacte ou réaliste: il suffit qu’elle soit acceptée par
ceux pour qui elle est dépeinte. Le pamphlet de Lucien Sur la mort de Péré-
grinus est un bel exemple de ce principe (cf. Frédéric Amsler ci-dessus). Le cas
du De aeternitate mundi de Proclus présenté par Filip Karfik est plus complexe:
ce texte est-il antichrétien, comme le soutenait Jean Philopon, ou refléte-t-il
seulement 1’orthodoxie néoplatonicienne sans intention polémique particuliere?
Dans le texte conservé, rien ne semble antichrétien; mais le début de I’ceuvre,
qui aurait peut-étre permis de mieux en juger, est malheureusement perdu.

Comme demnier exemple de défis analytiques communs, relevons que, dans
toute une série de textes, la désignation des adversaires est floue. Par exemple,
Manfred Hutter reléve que le Skand Gumanig Wizar ne vise pas seulement les
chrétiens, mais aussi les musulmans, les juifs ou les manichéens. En consé-
quence, lorsque Mardanfarrox parle d’hérétiques sans autres précisions, il n’est
pas toujours possible de savoir quel groupe il vise. Or tel est aussi le cas de
certains textes rabbiniques, par exemple dans Bereshit Rabba 8.9, ou les héré-
tiques combattus par R. Simlai ont été diversement identifiés par la recherche.

Il est temps de conclure. Comme nous ’avons vu, le colloque de Fribourg a
clairement montré qu’il existait des bases matérielles suffisantes pour poser la
question d’une histoire littéraire de la polémique antichrétienne au cours du
premier millénaire, y compris une certaine transmission d’arguments, de récits
et de motifs antichrétiens d’un groupe religieux a I’autre. Sur le plan théorique
cependant, cette histoire n’a de sens que si elle est mise en étroite relation avec
les polémiques réciproques des chrétiens ainsi qu’avec les autres polémiques
dans lesquelles les protagonistes étaient engagés. C’est donc la perspective
d’une histoire critique croisée des littératures de polémique religieuse au cours
du premier millénaire qui se dessine... Puisse le colloque de Fribourg avoir été
un pas décisif dans cette direction!



	Les conditions matérielles et théoriques d'une histoire de la littérature adversus christianos au cours du premier millénaire... : essai libre suite à un colloque stimulant

