
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 112 (2018)

Artikel: Verzauberung und Wieder-Entzauberung : wie sich die koranische
Verkündigung von ihrem christlichen Herkunftsmilieu abstösst

Autor: Neuwirth, Angelika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verzauberung und Wieder-Entzauberung:
Wie sich die koranische Verkündigung von ihrem
christlichen Herkunftsmilieu abstößt

Angelika Neuwirth

Nicht ein antagonistisches, sondern ein dialektisches Verhältnis zur christlichen
Tradition soll im Zentrum der folgenden Ausführungen stehen, die den Koran
als Dokument der Spätantike beleuchten wollen. Der Koran, obschon in seinen

späten Verkündigungen nicht frei von Polemik gegen einzelne christliche
Glaubensartikel und folglich in der Geschichte oft als antichristliche Polemik behandelt,1

weist in seinen frühen Phasen eine so unverkennbare Nähe zu christlichen
Traditionen auf, dass immer wieder über seine «Abhängigkeit» vom Christentum

spekuliert worden ist. In neuerer Zeit wird er sogar aufgrund lexikalischer
und begrifflicher Ähnlichkeiten weitenteils als arabische Wiedergabe spätantiker

syrisch-sprachiger Bußpredigten verstanden. Nicht zuletzt um einer
vorschnellen Behauptung von Übereinstimmungen Abhängigkeiten zu begegnen,
lohnt es sich, die frühen Suren als Dokumente einer innovativen Bibelrezeption,
die zwar mit christlicher Hermeneutik arbeitet, christliche Deutungen aber gerade

einer neuen, für die koranische Botschaft konstitutiven Stoßrichtung unterwirft,

in den Blick zu nehmen. Auch in den späteren Verkündigungen, die diesen

Prozess teilweise zurücknehmen, geht es weniger um die Refutation konkreter

Theologumena als um die Rücknahme der besonderen - typologisch geprägten

- Hermeneutik zugunsten einer diesseits-orientierten, «pragmatischen» Um-
deutung biblischen Wissens.

Man muss sich dazu präsent halten, dass der Koran ein Spätankömmling in
der Religionsgeschichte ist. Seine Entstehungsepoche, die Spätantike, ist am
ehesten als Denkraum zu verstehen, in dem Gelehrte verschiedener Provenienz

1

Diese hier gewählte Fokussierung mag überraschen, denn der Koran hat in der europäi¬
schen Wahrnehmung eine lange Geschichte gerade als Polemik adversus Christianos. Siehe

etwa fur die Reformationszeit Hartmut Bobzin, Der Koran im Zeitalter der Reformation.
Studien zur Frühgeschichte der Arabistik und Islamkunde in Europa, Beirut 1995.

SZRKG, 112(2018), 123-149



124 Angelika Neuwirth

einem ähnlichen Projekt nachgehen: der Re-Lektüre ihrer jeweiligen «antiken»,
kanonischen Texte unter der neuen Perspektive der Logos-Theologie. Gott handelt

nach dem Verständnis der spätantiken Denker nicht mehr allein, sondern
durch das Wort, «unter Zuhilfenahme des Wortes», des Logos. Diese zwischen
Gott und Menschen vermittelnde Kraft hat der empirischen Welt eine episte-
mische Dimension verliehen, und sie zugleich mit Referenzen auf die Transzendenz

«spiritualisiert». So erscheinen die beiden großen traumatischen Ereignisse,

die der Entwicklung der beiden älteren Religionen einen entscheidenden
Anstoß gegeben hatten, die Kreuzigung Jesu und die Zerstörung des Tempels,
bereits in ihrer spirituellen Verklärung: die Kreuzigung ist durch die Auferstehung

aufgehoben, die Zerstörung des Tempels hat neue Tempel-Vorstellungen
generiert, die den Kult zur verbalen Frömmigkeit hin öffnen und dem Tempel
als Monument eine transzendente Abbildung zuordnen. Vor allem werden aber
biblische Erzählungen neu gelesen; biblische Gestalten und Narrative werden zu
Typen der in der Jetztzeit erlebten Akteure und Events. - Diese konsequente
hermeneutische Orientierung an einer als exemplarisch wahrgenommenen
biblischen Textwelt wird in der späteren Koran-Verkündigung erweicht. Zumindest
eine biblische Gestalt, Abraham, wird aus der Textwelt in die Realwelt eingeholt

und spielt eine gestaltende Rolle bei der Herausbildung einer eigenen Identität

der neuen Glaubensgemeinde. Dies wird möglich durch die in Medina
angenommene Orientierung an der in die Gegenrichtung strebenden jüdischen
Hermeneutik. Um beide Kräfte und ihre Auswirkungen auf einen gemeinsamen
Nenner zu bringen, bietet sich die analytische Kategorie der Anziehung und
Abstoßung an.

Anziehung und Abstoßung sind dank der Studien von Peter Schäfer2 und
anderen Forschern3 längst als die formativen Kräfte hinter der Herausbildung der
beiden Religionskulturen Judentum und Christentum erkannt. Diesem Kräftespiel

zwischen Religionskulturen auch für die Genese des Islam nachzugehen ist

dagegen eine noch immer offene Herausforderung, die hier aufgegriffen werden
soll. Dabei wird aber nicht, wie in der Islamwissenschaft und der von ihr abhängigen

Theologie-Geschichte noch immer üblich,4 vom Koran als dem auktorial

2 Siehe zuletzt Peter Schäfer, Die Entstehung des Judentums aus dem Geist des Christen¬
tums. Fünf Vorlesungen zur Entstehung des rabbinischen Judentums, Tübingen 2010, siehe
jetzt auch: Anziehung und Abstoßung. Juden und Christen in den ersten Jahrhunderten
ihrer Begegnung, Tübingen 2015.

3 Die These wird auch von den Arbeiten von Daniel Boyarin und Guy Stroumsa unterstützt.
Dass diese beiden Kräfte den «Denkraum Spätantike» beherrschen, zeigt der Sammelband,
Nora Schmidt/Nora Katharina Schmid/Angelika Neuwirth (Hg.), Denkraum Spätantike.
Reflektionen von Antiken im Umfeld des Koran, Wiesbaden 2016.

4 Diese von den klassischen Koranforschem, wie Heribert Busse, Die theologischen
Beziehungen des Islams zu Judentum und Christentum. Grundlagen des Dialogs im Koran
und die gegenwärtige Situation, Darmstadt 1988, und Rudi Paret, Der Koran. Kommentar
und Konkordanz, Stuttgart 21977 vertretene Sicht hat inzwischen auch in Nachbardis-



Verzauberung und Wieder-Entzauberung 125

intendierten Werk Muhammads ausgegangen, noch auch von einem vorgefass-
ten Projekt Muhammads, eine neue biblische Religion zu begründen, in die er

folglich zentrale jüdische und christliche Elemente aufzunehmen hatte. Denn
der literarische Charakter des Koran selbst schließt eine vorbedachte Abfassung
durch einen Autor aus. Vielmehr bildet der Text einen bis zum Schluss in
Bewegung befindlichen Prozess der Verhandlung ab, bei der - mündlich kursierende

- biblische Traditionen von der Hörergemeinde debattiert wurden, und
nicht selten sogar bereits <publizierte>, d.h. in ihre koranische, poetische Form
gebrachte Aussagen durch Zusätze modifiziert wurden, mit denen einer neuen
Hörersituation Rechnung getragen werden konnte.5 Die koranische Entwicklung
spiegelt also gleichzeitig eine Textgenese und eine Gemeindebildung. Geht man

- wie immer noch die Regel - von der «Werk-Muhammads-Vorstellung», d.h.

vom Koran als einem fait accompli, aus, unterwirft man den Text einer
sinnverzerrenden Hermeneutik, indem man a-synchrone Aussagen - frühe
Verkündigungen und ihre späteren Modifikationen - als gleichzeitig und semantisch

gleichrangig behandelt. Der Zugang zum Koran als auktorialem Text verstellt
den Blick auf seine Sonderstellung als Transkript einer Religionsgenese.

Der folgende Beitrag will diesen Prozess der gleichzeitigen Text- und
Gemeindebildung anhand der Entwicklung der Abraham-Gestalt im Koran
nachzeichnen. Denn an Abraham, der zunächst typologisch-christlich kodiert ist;
später aber in der Auseinandersetzung mit jüdischen Gesprächspartnern als

historische Figur in einen genealogischen Diskurs einbezogen wird, lässt sich
das Kräftespiel von Anziehung und Abstoßung christlicher Subtexte besonders

deutlich machen. Dass die - die mekkanischen Suren dominierende -
Hermeneutik der Typologie in der Spätantike ein entscheidendes Kriterium für die

Gültigkeit von sakraler Rede war, zeigt die Kritik eines frühen christlichen
Theologen, Johannes von Damaskus, der dem Koran die Teilhabe an der typologi-
schen Hermeneutik geradeheraus verweigert und damit ein für die gesamte
Rezeptionsgeschichte verhängnisvolles Vorurteil gegen den Koran und den

Islam in die Welt setzt. Der Beitrag beginnt mit diesem offenbar neuralgischen
Punkt und schreitet dann zu der Demonstration von Anziehung und Abstoßung
christlicher Subtexte in den sukzessiven Abraham-Episoden fort.

ziplinen wie Theologie-Geschichte Eingang gefunden, siehe etwa Thomas Hieke, Abraham
im Islam, in: <http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12288/> (06.03.2018).

5 Nicolai Sinai, The Qur'an as Process in: Angelika Neuwirth/Nicolai Sinai/Michael Marx
(Hg.), The Qur'än in Context. Historical and Literary Investigations into the Qur'anic
Milieu, Leiden 2010, 407-440, vgl. allgemein Angelika Neuwirth, Der Koran als Text der
Spätantike. Ein europäischer Zugang, Berlin 2010.



126 Angelika Neuwirth

Ein polemischer Topos und seine Auswirkungen

Das wichtige oben monierte Desiderat: die in der westlichen Forschung bis
heute fehlende Akzeptanz des Koran als einer zunächst mündlichen Kommunikation,

ist anderswo durchaus erfüllt worden. Die Anerkennung als «Lehre» ist
dem Koran in ostkirchlichen Kreisen nie versagt worden. Nur so erklärt sich,
dass die koranische «Lehre» hier gleich von ihrem ersten Kritiker als Irrlehre
disqualifiziert werden konnte. Johannes von Damaskus, ein arabisch-kundiger
spätantiker Theologe, hat den Koran bereits wenige Jahrzehnte nach der
Publikation des Textes (ca. 655)6 in seiner häresiologischen Summa Pege Gnoseos
als eine antichristlich-polemische Schrift, verfasst von einem «falschen Propheten»,

angeprangert:7

«Schließlich gibt es auch noch die bis heute einflussreiche Irrlehre der Ismaeliten,
ein Vorläufer des Antichristen. Sie leitet sich von Ismael her, der dem Abraham
von Hagar geboren wurde: Deshalb werden sie Hagarener oder Ismaeliten
genannt. Sarazenen aber nennt man sie <nach der Etymologie) <Sara-leer>, weil Hagar

zu dem Engel gesagt hat: <Sara hat mich leer fortgeschickt.) Diese nun waren
Götzendiener und beteten den Morgenstern und <die Göttin) Aphrodite an, die sie
in ihrer Sprache auch Khabar nannten, das bedeutet <Die Große). Bis zur Zeit des
<Kaisers> Herakleios nun waren sie offenbar Götzendiener, seitdem aber (und bis
heute) erwuchs ihnen ein falscher Prophet (pseudoprophetes), Muhammad mit
Namen, der, nachdem er mit dem Alten und Neuen Testament Bekanntschaft
gemacht und anscheinend mit einem arianischen Mönch Umgang gepflegt hatte, eine
eigene Häresie schuf. Um beim Volk den Anschein der Gottesfurcht zu erwecken,
verbreitete er zum Schein das Gerücht, vom Himmel sei eine Schrift von Gott zu ihm
herabgekommen. Indem er in dem von ihm <stammenden> Buch einige Lehrsätze
aufstellte, die <freilich> lächerlich sind, lehrte er sie auf diese Weise die Ehrfurcht!
<vor Gott>.»

Johannes hat damit eine bis heute wirkmächtige Entstehungsnarrative des
Islam begründet, die eine dezidiert negative Gegendarstellung zu der etwa gleichzeitig

entwickelten innerislamischen Geschichte der Koranentstehung
repräsentiert.

Die islamische Position ist in der Prophetenbiographie des Ihn Ishaq8
dokumentiert, die Muhammads Mission im Gegenteil als einen Erfolgsprozess
beschreibt. Die Koranverkündigung ist für den muslimischen Chronisten eine Be-

6 Die islamische Tradition geht von einer Koranredaktion unter dem Kalifen 'Uthman, um
655, aus, ein Datum, das sich in etwa mit den gegenwärtig gezogenen Schlussfolgerungen
aus den ältesten Handschriften deckt, siehe dazu Nicolai Sinai, Der Koran. Eine Einführung,

Stuttgart 2017, 21-25.
7 Johannes Damascenus, De Haeresibus (ed. Bonifatius Kotter/ Robert Volk (Hg.), Die

Schriften des Johannes von Damaskos. 7 Bände), Berlin 1969-2013, hier Bd. I S. 1.
8 Ibn Ishaqs Werk wurde von Ibn Hisham (st. 833) redigiert und erweitert: Ibn Hishäm, 'Abd

al-Malik, al-Sira al-nabawlya li-bni Hishäm. (ed. Ahmad Muhammad Shäkir), Cairo 1955.
Eine englische Übersetzung liegt vor von Alfred Guillaume, The Life of Muhammad. A
Translation of Ibn Ishäq's SIrat rasül Allah, Lahore 1974.



Verzauberung und Wieder-Entzauberung 127

wegung, mit der die arabischen Paganen in die monotheistische Heilsgeschichte
eingeholt werden sollten, mit der aber auch die beiden älteren, untereinander
zerstrittenen, auf Mose bzw. auf Jesus aufbauenden Religionen durch eine historisch

unbelastete, auf Abraham gegründete Glaubenslehre zu ihren gemeinsamen

Ursprüngen zurückgeleitet werden sollten. - Johannes (st. 756) schreibt in
der ersten Hälfte des 8. Jh. im Kloster Mar Saba in Palästina, unweit der beiden
großen christlich geprägten Städte Jerusalem und Damaskus, die beide gerade
zu repräsentativen Zentren des neuen islamischen Reiches umgestaltet werden.9

Ibn Ishaq (st. 764) schreibt etwa gleichzeitig im arabischen Medina. Welche
Narrative hat Recht? Beiden gemeinsam ist das Bewusstsein, dass der Islam in
eine Welt hineingeboren wurde, in der Zugehörigkeit zur biblischen Heilsgeschichte

eine erstrebenswerte Identität war. Diese Identität hat die neue
Gemeinde nach Ibn Ishaqs Zeugnis erfolgreich erworben, während nach Johannes
der «falsche Prophet» Muhammad mit seiner Mission und seiner Schrift
gescheitert ist.

Dass beide Narrative bis jetzt unverglichen neben einander stehen, hat mit
der dominierenden primär historisch-philologisch ausgerichteten Islamforschung

zu tun, die der islamischen Faktengeschichte die Präferenz vor der
spätantiken Ideengeschichte gibt. Ibn Ishaqs Darstellung disqualifiziert sich nämlich
für die westliche Forschung nicht nur dadurch, dass sie etwa 100 Jahre von den

Ereignissen entfernt ist und aus schwer kontrollierbaren Quellen schöpft,
sondern auch dadurch, dass Ibn Ishaq den Ereignissen bereits mit eine Deutung
unterlegt. Er folgt dabei der repräsentativen Hermeneutik der Spätantike, die
Johannes selbst auch exerziert, aber nur der «wahren Prophétie», nicht der
«falschen», zugestehen will: nämlich der metaphorischen, nicht einfach empirischen
Deutung von Aussagen. Um ein einziges Beispiel zu nennen: Wenn der Koran
davon spricht, dass eine Schrift vom Himmel «herabgekommen» ist,' so gelten
solche Aussagen Johannes als lächerlich, gelotos axia10, obwohl er selbst in
seinem Credo bekennt, dass Christus «von den Himmeln herabgekommen» ist.
Dass der Koran hier nicht anders als das Credo metaphorisch vom Logos
spricht, gesteht er nicht zu. Und doch verdanken sich beide Ausdrucksweisen
einer frühen den Logos involvierenden Auslegung von Gen 1, die auch im Prolog

des Johannes-Evangeliums zur Sprache kommt.11 Sie sind also nicht im
Literalsinn, sondern schrift-referentiell, man könnte auch sagen: typologisch,
eine frühere Aussage auslegend und «erfüllend», zu verstehen. Gott bedient sich

9 Siehe zu Jerusalem: Julian Raby, Abdalmalik's Jerusalem, Oxford 1992.
10 Johannes Damascenus, De Haeresibus (wie Anm. 7), 1.
" Siehe zu der Deutung des Johannes-Prologs als einer Antwort auf einen Targum zu Gen 1

Daniel Boyarin, The Gospel of the Memra. Jewish binitarianism and the Prologue to John
in: Harvard Theological Review, 94,3 (2001), 242-284. Der Koran führt diese Debatte
fort, siehe den Kommentar zu Q 55:1—4 in Angelika Neuwirth, Der Koran Bd. I, Berlin
2011, 586-620.



128 Angelika Neuwirth

bei der Durchsetzung seines Willens auf Erden - gemäß den biblischen
Weisheitsschriften - einer Mittlerfigur, des Logos, der in der Christlichen Tradition
inkarniert ist, während er in der islamischen im Wort des Koran verkörpert ist.

Nim gilt Typologie, verstanden als spirituelle Deutung biblischer Figuren und

Gedankenfiguren, deren voller Sinn sich erst im Licht der neuen Religionsstiftung

«erfüllt» hat, als charakteristisch für das christliche Schriftverständnis,
geradezu als eine christliche Prärogative, auf die sogar ein Überlegenheitsanspruch
gegenüber dem Judentum basiert worden ist. So führt Origenes das Scheitern
der Juden auf ihre literalistische Hermeneutik zurück, auf ihre Weigerung, über
die materielle Sprache hinauszugehen und den immateriellen Geist zu
entdecken.12 Das schließlich durchgedrungene Verdikt der Kirchenväter, die Juden
seien deshalb nicht verus Israel, sondern ein Israel kata sarka, ein «fleischliches
Israel» geblieben,13 gründet letztlich auf der paulinischen Unterscheidung kata
sarka und kata pneuma für literale und figurative Rede.14 Derselbe Antagonismus

«geistig» und «ungeistig», «auf den Wortsinn begrenzt», dürfte sich auch in
Johannes' Verdikt gegen den Koran reflektieren, ein Topos antijüdischer Polemik

scheint hier fortzuwirken. Doch ist die Unterstellung eines nicht geistigen,
sondern nur auf dem literalen Sinn fußenden Bibelverständnisses und damit
einer auch nur literal zu verstehenden koranischen Rede gänzlich willkürlich. Im
Gegenteil prägt typologisches, an christliche Muster anschließendes Denken
bereits die frühesten Teile des Koran und beherrscht die gesamte mekkanische
Verkündigung. Dagegen finden sich die von Johannes im weiteren Text monierten

und in der christlichen Rezeptionsgeschichte prominent gewordenen wörtlich

zu verstehenden polemischen Auseinandersetzungen mit Christen (und
Juden) erst in den späten medinischen Teilen des Koran.

Der mit dem für Medina zu beobachtenden weitgehenden Verzicht auf Typologie

einhergehenden Distanzierung von Christentum und Judentum voraus
gehen also - das ist unsere These - langwierige und prägende Prozesse der
Aneignung christlicher Hermeneutik, die dem gesamten Teilcorpus des mekka-
nischen Koran, d.h. den Verkündigungen aus den Jahren 610-622,15 einen deutlich

spirituell orientierten Charakter verleihen. Die Alltagswelt der Hörer wird
dabei von einer als höherwertig erachteten, mit biblischen Figuren besetzten
«Textwelt» überwölbt. Man könnte hier - an Max Weber anknüpfend - von

12 Daniel Boyarin, «This we know to be the carnal Israel». Circumcision and the Erotic Life
of God and Israel, in: Daniel Boyarin, Sparks of the Logos. Essays in Rabbinical Herme-
neutics, Leiden 2003, 24.

13 Daniel Boyarin, Carnal Israel. Reading Sex in Talmudic Culture, Berkeley 1993.
14 Rom 7, 5-6, siehe dazu Boyarin, This we know to be the carnal Israel. Circumcision and

the erotic life of God and Israel in: Critical Inquiry, 18,3 (1992), 25.
15 Der von Theodor Nöldeke begründeten klassischen Chronologie folgend unterscheidet

man zwischen drei mekkanischen und einer medinischen Periode der Koranverkündigung,
siehe Theodor Nöldeke/Friedrich Schwally/Gotthelf Bergsträsser/Otto Pretzl, Die
Geschichte des Korantextes, Leipzig 1938, Reprint Hildesheim 1961.



Verzauberung und Wieder-Entzauberung 129

einer «Verzauberung» der bei den paganen Hörern vorgefundenen
reinempirisch wahrgenommenen Welt sprechen,16 der in der medinischen Phase der

Verkündigung, d.h. den Jahren 622-632, wo in dem neu entstehenden Gemeinwesen

eine neue Realitätsgebundenheit gefordert ist, durch eine weitreichende
«Entzauberung der Welt» abgelöst wird. Die dialektische Entwicklung soll an
der für die islamische Religionsgenese zentralen Figur des Abraham17 aufgezeigt

werden.

Abraham als narrative Figur

Mit Abraham beginnt für Juden und Christen biblische Verheißungs-Geschichte,18

seine Erzählung ist es, die dem Religionen-übergreifenden «abrahami-
tischen Dreieck», wie Guy Stroumsa es genannt hat,19 zugrunde liegt, das auch
den Koran und Islam einbegreifen soll. Es ist nicht verwunderlich, dass Abraham,

der im siebten Jahrhundert längst über seine biblischen Dimensionen hinaus

eine lange theologische Geschichte durchlaufen hatte, auch im Koran eine

vielgesichtige Figur ist, die in verschiedenen Rollen auftritt. Als solche steht

Abraham unter den koranischen Propheten einzig da.

Abrahams erstes Auftreten im Koran knüpft an Gen 18,1-17 an. Die biblische

Erzählung berichtet von einer Theophanie: Abraham wird von himmlischen

Gästen geehrt, deren Identität er zunächst nicht durchschaut. Sie kommen,
um ihm und seiner Gattin, beide bereits im hohen Alter stehend, die Geburt
eines Sohnes anzukündigen. Die erste der drei koranischen Versionen, die dieses

Ereignis nacherzählen, ist noch frühmekkanisch und daher in kurzen poetischen

Versen gehalten (Q 51:24-30):

24 Kam zu dir die Kunde von Abrahams Gästen, den geehrten?
25 Als sie bei ihm eintraten und sprachen: Friede. Er sprach: Friede.

Unbekannte Leute.
26 Da ging er hinein zu den Seinen und brachte ein fettes Kalb herbei
27 und setzte es ihnen vor: wollt ihr denn nicht essen?
28 Und es überkam ihn Furcht vor ihnen. Sie sprachen: Fürchte dich nicht.

16 Der Versuch, den Koran als Spiegel dieses dialektischen Prozesses zu lesen, wurde
unternommen von Angelika Neuwirth, Die koranische Verzauberung der Welt und ihre
Entzauberung in der Geschichte, Freiburg 2017. Dabei basiert die These der (Verzauberung)
nicht zuletzt auf expliziten Vorwürfen, die Realität zu «verzaubern», die gegen den
Verkünder von seinen paganen Gegnern erhoben werden.

17 Die Ausfuhrungen basieren auf früheren Arbeiten der Verf., deren Ergebnisse hier erwei¬
tert und vertieft werden.

18 Siehe zu der Dimension Abrahams als Verheißungsträger Hermann Spieckermann, «Ein
Vater vieler Völker». Die Verheissungen an Abraham im Alten Testament, in: Reinhard
Gregor Kratz/Tilman Nagel, «Abraham, unser Vater». Die gemeinsamen Wurzeln von
Judentum, Christentum und Islam, Göttingen 2003, 8-21.

19
Guy Stroumsa, Das Ende des Opferkults, Berlin 2012.



130 Angelika Neuwirth

Und sie verkündeten ihm einen klugen Knaben.
29 Da kam seine Frau herbei,

sie schlug sich auf die Wangen und rief: eine unfruchtbare Alte!
30 Sie sprachen: so spricht dein Herr. Er ist der Wissende und Weise.

Die kurze Erzählung, die den biblischen Bericht referiert, nimmt zugleich
ein altarabisches Abrahambild auf. Denn Abrahams spontane Gastfreundschaft

gegenüber ihm ganz unbekannten Gästen bestätigt das beduinisch-arabische
Ideal der auch fremden Schutzsuchenden zu erzeigenden Großzügigkeit.

Die Erzählung ist aber vor allem eine Ankündigungsgeschichte, die deutlich
auf die christliche Annuntiation verweist. Wie Maria wird Abraham und seiner
namenlos bleibenden Gattin - trotz fehlender physischer Voraussetzungen - die
Geburt eines Sohnes prophezeit. Zwar folgt der koranische Bericht darin der

Genesis-Geschichte, wo Sarah gleichfalls in ihrer Abwesenheit ein Sohn
versprochen wird, doch gibt es deutliche Hinweise auf eine spätantike, aus der

christlich-exegetischen Tradition bekannte Einfärbung des Textes.20 Nicht nur
die Darstellung der Fremden als Engelwesen, erkennbar an ihrer - biblisch nicht
vorgegebenen - Verweigerung der Speise, die sowohl der jüdischen als auch der
christlichen Tradition zufolge auf ihre Engelnatur deutet, auch die aus der
Ankündigung der Geburt Jesu in Lk 1,30 bekannte Replik «Fürchte dich nicht» (V.
28) lässt auf christliche Vermittlung der Geschichte schließen.

Die biblisch erzählte Begebenheit der Erscheinung Gottes in Gestalt mehrerer

Boten bei Abraham in Mamre reflektiert in ihrer koranischen Wiedergabe
also bereits eine exegetische Bearbeitung. Im Koran ist auch nicht von Gott
selbst (Gen 18,1) als Besucher die Rede, sondern von Anfang an von einer
Mehrzahl von Gästen (V. 24), die nach christlicher Auslegung der Geschichte
die Trinität verkörpern. Ephrem von Nisibis zieht nur die christologische
Konsequenz, wenn er die biblische Isaak-Ankündigung als Präfiguration der

Ankündigung der Geburt Jesu darstellt.21 Im Koran bleiben diese typologischen
Assoziationen christologisch funktionslos - Abraham und Sarah im Koran sind
nicht Präfigurationen Marias - doch wird Abraham durch die am Modell der

Christus-Ankündigung orientierte Erzählung der Sohnesankündigung zu einem

neuen Typus von Verheißungsträger - nicht im jüdischen Sinne als Ahnherr
eines Volkes, aber doch als Vater- und Vorbildfigur.

20 Eine andere Version der Erzählung in Q 11: 69-76, die das ungläubige Lachen Saras,
V.71, über die Ankündigung als den Ausdruck ihrer Vorfreude über die mit der Geburt
Isaaks typologisch angekündigte Geburt des Erlösers deutet, ist von G. Reynolds untersucht

worden, siehe, Gabriel Reynolds, Reading the Qur'an as Homily. The Case of
Sarah's Laughter, in: Angelika Neuwirth/Nicolai Sinai/Michael Marx (Hg.), The Qur an in
Context. Historical and Literarv Investigations into the Qur'anic Milieu, Leiden 2010,
585-594.

21
Ephrem, Sancti Ephraem Syri in Genesim et in Exodum. Commentarii (ed. R.M. Tonneau),
Leuven 1955, 75.



Verzauberung und Wieder-Entzauberung 131

Die Abraham-Erzählung ist eine erste koranische Momentaufiiahme seines
Wirkens. Sie wird isoliert von ihrem biblischen Kontext erzählt, wo Abraham
im unmittelbar vorausgehenden Kapitel, Gen 17, den Bund der Beschneidung
vollzogen und eine zahlreiche Nachkommenschaft versprochen bekommen hat.
Was biblisch der Anfang einer großen Verheißung ist: die Ankündigimg der
Geburt eines Sohnes - bleibt im Koran auf eine «okkasionelle» wunderbare
Zuwendung an den Gerechten Abraham begrenzt. In keiner der drei koranischen
Versionen der Geschichte ist von einer zahlreichen Nachkommenschaft Abrahams

mit einer signifikanten Rolle für das Gottesvolk in der Weltgeschichte die
Rede, wie sie biblisch (Gen 17,16) zur Ankündigung gehört. Die «Entbettung»
Abrahams aus dem biblisch vorgegebenen genealogischen Diskurs ist aber nicht
einfach narrativer Verzicht auf ein Detail, sondern ist als «negative Intertextuali-
tät»22 zu verstehen.23 Denn obwohl auch frühere spätantike Schriften Abraham
unter Ausblendung der Genealogie als vorbildliches Individuum feiern,24 hat
erst die koranische Darstellung Abrahams Person gänzlich aus ihrer
nationalhistorischen Verankerung gelöst und in eine geschichtsferne - man könnte
sagen: spirituell abgehobene - «Parallelwelt» gestellt.

Die Gastfreundschaftsgeschichte hat in der - vielleicht auch der Gemeinde

zugänglichen - christlichen Tradition häufigen bildlichen Niederschlag gefunden,

besonders in dem Ikonentypus der «Philoxenie», der drei mit der Trinität
identfizierte Besucher darstellt. Die Prominenz des Motivs hat aber auch zu tun
mit der in der christlichen Theologie brennenden Frage nach der Inklusivität von
Abrahams Gastfreundschaft,25 die in der frühen Abraham-Perikope noch nicht
im Blickfeld steht, später aber für das Abraham-Bild umso wichtiger wird, die

Frage: Wie wirkt sich Abrahams «nicht-von-vornherein-jüdische-Identität» auf
seine Gastfreundschaft aus?

22 Thomas Bauer hat den Begriff der «negativen Intertextualität in die Koranforschung einge¬
führt, siehe Thomas Bauer, The Relevance of Early Arabic Poetry for Qur'anic Studies.
Including Observations on Kull and on Q 22:27, 26:225, and 52:31, in: Angelika Neuwirth/
Nicolai Sinai/Michael Marx (Hg.) The Qur'än in Context. Historical and literary Investigations

into the Qur'anic Milieu, Leiden 2010. Diese Analysekategorie ermöglicht, die fur
die koranische Entwicklung gerade bedeutenden Exklusionen von vorgefundenen Theolo-
gumena zu erkennen und die koranischen Innovationen als Antworten wahrzunehmen.

23
Angelika Neuwirth, Eine «religiöse Mutation der Spätantike». Von tribaler Genealogie
zum Gottesbund. Koranische Refiguration tribaler Ideale nach biblischen Modellen, in:
Almut-Barbara Renger/Isabel Toral-Niehoff (Hg.), Genealogie und Migrationsmythen im
antiken Mittelmeerraum und auf der Arabischen Halbinsel, Berlin 2014, 201-230.

24 Siehe etwa Philo, De Abrahamo, in: Leopold Cohn (Hg.), Philo von Alexandria. Die Werke

in deutscher Übersetzung Band I, Berlin 2. Auflage 1962, 91-152, und Ephrem a.a.O.
(wie Anm. 21).

25 Siehe Salomon Buber (Hg.), Midrasch Tanchuma. Ein aggadischer Commentar zum Penta¬
teuch von Rabbi Tanchuma ben Rabbi Abba, Wilna 1885. lekh lekha 6, und bT Sukka 49b,
Hagiga 3 a.



132 Angelika Neuwirth

Abraham bewirtet die himmlischen Gäste, zwar nachdem er kurz vorher seine

Beschneidung vollzogen hatte, jedoch schon in einem sehr hohen Alter
stehend, von dem er 99 Jahre außerhalb des Bundes durch die Beschneidung gelebt
hatte. Nach jüdischer Tradition ist Abrahams Gastfreundschaft - im weiteren
Sinne der spirituellen Gastfreundschaft -, sein Aufruf zur Verehrung des einen
Gottes, inklusiv, er ist nicht auf Juden begrenzt. Paulus, selbst Zeitgenosse der
rabbinischen Tradition, hat den Kreis derjenigen, die Anspruch auf Abrahams
Gastfreundschaft haben, noch entscheidend erweitert. Im Römerbriefhat er aus
Abrahams Gastfreundschaft eine Einladung gerade der Nicht-Juden, der Nicht-
Beschnittenen, in den Abrahamsbund hineingelesen und damit den nicht-jü-
disch-stämmigen, hellenistischen Christen die Aufnahme in die neue
Glaubensbewegung ermöglicht, siehe Rom 4,9-16.

Nicht erst kraft des physischen Zeichens, sondern wegen seines bereits vorher

gelebten unverbrüchlichen Gottvertrauens ist Abraham Vorbild. «Durch den
Glauben» sind auch spirituelle Kinder Abrahams als solche gerechtfertigt. Die
in Q 51 noch nicht als Inklusionsfigur fokussierte Gastfreundschaft wird später
für die entstehende islamische Identität grundlegend werden. Sie wird den

Schlüsselbegriff für die Selbstwahrnehmung der Gemeinde liefern, die sich als

millat Ibrahim, als «Bundesgemeinde Abrahams», als «Kreis der Gastfreunde

Abrahams», bezeichnen wird.

Mekka und die Biblisierung des paganen Weltbilds

Der biblischen Abraham-Biographie folgend müsste nun die Akedah, Abrahams
Bereitschaft zur Opferung seines Sohnes, folgen. Stattdessen wird zunächst - in
Q 37:89-98 - aber eine Begebenheit erzählt, die in Abrahams Vorgeschichte in
Haran zurückreicht: seine Zerstörung der Götzen seines Vaters.26 Dieser
Begebenheit kommt in der Makkabäerzeit besondere Bedeutung zu, wo man dem In-
klusivismus des hellenistischen Judentums entgegentreten musste: Das Jubiläenbuch,

aus dem 2. vorchristlichen Jht. stammend, fuhrt die Geschichte im
Zusammenhang einer generellen Denigrierung der vorjüdischen Verhältnisse an.27 In
der Spätantike wird sie philosophisch ausgelegt: Philo liest aus ihr eine Umkehrung

der Migrationsrichtung Abrahams heraus: dieser wandert nicht aus der
Heimat in ein fremdes Land aus, sondern aus der Fremde in die Heimat ein.28 In
der koranischen Verkündigung, wo sie siebenmal erzählt wird, erhält die Bege-

26 Siehe zur Sure den Kommentar zu Q 37 in: Angelika Neuwirth, Der Koran Bd. 2/1 Früh¬
mittelmekkanische Suren, Berlin 2017, 147-216. Zu der aus der Haggadah bekannten
Erzählung vgl. Fleinrich Speyer, Die biblischen Erzählungen im Qoran, Gräfenhainichen
1931, 139f.

27 Siehe dazu Reinhard Gregor Kratz, «Öffne seinen Mund und seine Ohren». Wie Abraham
Hebräisch lernte, in: Kratz/Nagel (Hg.), «Abraham, unser Vater» (wie Anm. 18), 53-66.

28 Siehe Philo, De Abrahamo (wie Anm. 24).



Verzauberung und Wieder-Entzauberung 133

benheit wiederum eine neue Bedeutung, bildet nun typologisch die Situation der
Gemeinde im paganen Mekka ab.

Zu seiner (Noahs) Gemeinschaft gehört auch Abraham.
Als er zu seinem Herrn mit lauterem Herzen kam,
als er zu seinem Vater und zu seinem Volk sprach:
<Was ist das, was ihr da verehrt?
Wendet ihr euch lügnerisch Göttern zu -
statt dem einen Gott?
Was denkt ihr denn vom Herrn der Welten?>
Und er blickte auf zu den Sternen
und sprach: <Ich bin krank).
Da kehrten sie ihm den Rücken.
Er aber wandte sich den Götzen zu und sprach:
<Wollt ihr denn nicht essen?

Was ist mit euch, dass ihr nicht sprecht?)
Und er versetzte ihnen einen Schlag der Rechten.
Da stürmten seine Leute auf ihn los.
Er sprach: (Dient ihr etwa dem, was ihr selbst gemeißelt habt?
Wo doch Gott euch erschuf und das, was ihr macht?)
Sie sprachen: (Baut ihm einen Bau
und werft ihn in den Brand!)
Sie planten gegen ihn eine List,
doch wir machten sie zu den Unterlegenen.

Nicht nur der biblische, auch der spätantike Abraham steht für eine Erneuerung:

Wenn Abraham im Genesis-Bericht mit seiner Bereitschaft, Heimat und
Clan zu verlassen, und seinem grenzenlosen Vertrauen in die göttlichen
Verheißungen einen ethisch revolutionären Entwicklungssprung vollzieht, dann
vollzieht er im Koran einen nicht weniger revolutionären Entwicklungssprung,
hier jedoch epistemisch: durch rigoroses Neudenken. Denn Abrahams Bruch mit
seiner Vorgeschichte erfolgt nicht im Gehorsam gegenüber der göttlichen Aufforderung

- lekh lekha («zieh fort») - sondern ist seine eigene Initiative: er greift aktiv

in die a-rationale, obsolete Praxis der Götzenverehrung seiner Umwelt ein -
schon für Philo ein Schritt zur Selbstvervollkommnung und Einsicht in die geistige

Struktur der Welt. Die koranische Verkündigung geht noch einen Schritt
weiter: Indem Abraham die Götzen argumentativ als machtlos erweist, stiftet er
die Paganen, die zeitgenössischen wie die späteren, zu theoretischem Nachdenken

an, drängt sie zu der Einsicht in den Status des Menschen als Geschöpf des einen
Gottes.

Durch seine Zerstörung der Götzen seines Vaters wird Abraham gleichzeitig
zu einem sozialen Vorbild für die Gemeinde, die ihrerseits dabei ist, mit der
tribalen Kultur ihres Umfelds zu brechen. Wie die Gemeinde tauscht Abraham
die genealogische Loyalität zu seinem Vater gegen eine spirituelle, einen Got-

83

84

85

86

87

88

89

90

91

92

93

94

95

96

97

98



134 Angelika Neuwirth

tesbund.29 Er qualifiziert sich damit für seine Rolle als Verheißungsträger, dem

nun der bereits in der Gastfreundschaftsgeschichte angekündigte Sohn auch
wirklich geschenkt wird.

Es folgt unmittelbar anschließend an die Götzen-Zerstörungs-Erzählung -
sehr verknappt und überhaupt das einzige Mal erzählt - die Akedah-Geschichte.
Sie hat die emotional ergreifende biblische Geschichte, Gen 22,1-19, von Abrahams

Bereitschaft zur Opferung seines Sohnes auf einen gänzlich undramatischen

Bericht reduziert (Q 37:99-109):

99 Er sprach (zu seinem Vater): Ich gehe hin zu meinem Herrn, Er wird mich lei¬

ten.
100 Herr, schenk mir einen von den Frommen!
101 Da verkündigten wir ihm einen sanften Knaben.
102 Als er mit ihm soweit gekommen war, den Lauf zu vollziehen,

sprach er: Mein Sohn, ich sah im Traum, dass ich dich opfern soll.
So sieh, was du dazu meinst.
Er sprach: Mein Vater, tu was dir befohlen wird,
du wirst mich, so Gott will, geduldig finden.

103 Als sich die beiden (in Gottes Willen) ergeben hatten,
und er ihn auf die Schläfe geworfen hatte,

104 da riefen wir ihn an: Abraham,
105 du hast den Traum erfüllt. So lohnen wir denen, die Gutes tun!
106 Dies ist eine deutliche Prüfung.
107 Durch ein gewaltiges Schlachtopfer schafften wir Ersatz fur ihn,
108 und wir ließen für die Späteren den Spruch zurück:
109

Segen sei über Abraham!

Die Geschichte sollte den Hörern bekannt gewesen sein, denn sie wird im
mekkanischen Kerntext von Q 37, d.h. ohne den später hinzugefügten V. 102

gelesen, narrativ gar nicht voll entfaltet, das Opfer selbst wird nur angedeutet.
Auch in dieser Reduktion auf die bloßen Fakten könnte wieder ein Verzicht auf
die in der spätantiken Literatur beliebten Erzähldetails zu den psychologischen
Verfasstheit der Protagonisten zu sehen sein.30 Auffallend ist, dass der Sohn aktiv

an der Handlung beteiligt ist (103). Dies entspricht der rabbinischen
Deutung,31 wo die biblisch hochdramatische Geschichte ebenfalls entschärft wird,
Abrahams Unterordnung der elementarsten menschlichen Beziehung zwischen
Vater und Kind unter seine persönliche Gottestreue nicht zugelassen wird. Doch
ist die jüdische nicht die radikalste Umdeutung, die die biblische Geschichte in

29
Neuwirth, Eine «religiöse Mutation der Spätantike» (wie Anm. 23).

30 Flavius Josephus, Flavii Iosephi Antiquitatum Iudaicarum Epitoma. Edidit Benedictus
Niese, Band I, Berlin 1892, 222-236, gibt ausführliche Dialoge zwischen Vater und Sohn
wieder.

31 Siehe zur Sure Angelika Neuwirth, Der Koran Bd. 2/1 Frühmittelmekkanische Suren,
Berlin 2017, 147-216. Zu der aus der Haggadah bekannten Erzählung vgl. Heinrich Speyer,

Die biblischen Erzählungen im Qoran (wie Anm. 26).



Verzauberung und Wieder-Entzauberung 135

der Spätantike erfahren hat: Wirkmächtig war vor allem die christliche Ummünzung

des Geschehens in einen Typus des Sohnesopfers Gottes selbst, der sich
bei den Kirchenvätern findet.32 Hier liegt der Akzent auf der Bereitschaft des

Sohnes zur Selbstaufopferung. Der koranische Bericht weist noch weitere deutliche

Spuren einer vorausgehenden christologisch orientierten Erzählung auf:
Aus der Kennzeichnung des Ersatzopfers als «gewaltig» (107) erhellt, dass hier
typologisch das Christus-Opfer im Hintergrund steht: Gott hat ein anderes,
größeres Opfer vor. Wenn dieser Gedanke im Koran auch theologisch
unausgesprochen bleibt, so wird dem Ereignis doch auch in Q 37 wieder eine
Verheißungsdimension unterlegt.

Kein Wort fallt in der koranischen Geschichte über die biblische Auszeichnung

der «Abraham-Abstammung» als Segnung für alle Völker wie in Gen
22,18: «Durch deine Nachkommen sollen alle Völker der Erde gesegnet werden,
weil du auf meine Stimme gehört hast.» An deren Stelle steht die Einfuhrung
einer schlichten Segensformel, die von allen Menschen gesprochen werden
kann. Abraham bleibt also Teil der spirituellen «Gegenwelt», noch ohne unmittelbar

historische Aktualität.
Gleichwohl ist die Geschichte ein wichtiger Schritt auf dem Weg der

Gemeinde zur Konstruktion einer eigenen Identität. Mit dem Abraham-Zyklus aus

Q 51 und 37, der die für Judentum und Christentum paradigmatischen
Erzählungen des Heimat-Verlassens, des Verheißungsempfangs und der Opferbereitschaft

in den Horizont der koranischen Gemeinde holt, wird ein ganz neuer
Zugang zur biblischen Vergangenheit eröffnet. Die bis dahin erzählten Geschichten

kreisten zumeist um Moses Auseinandersetzung mit Pharao, bildeten also
den in der Welt der Gemeinde aktuellen Machtkampf zwischen Tyrann/
Unterdrückern und Prophet ab. Mit Abrahams Eintritt in die koranische Narrative
wird mm dieses «einfache» typologische Muster des Abbildens durchbrochen
und die Basis für eine andere Typologie, eine «Verheißungstheologie», gelegt,
die über das Mose-Paradigma hinausgeht.

Muhammad und Mose

Einige kurze Bemerkungen zu dem konkurrierenden Mose-Paradigma sind
erforderlich, um die mit Abrahams Profilierung eintretende Wende zu verdeutlichen.

Die Identität der sich herausbildenden Gemeinde wird zunächst in der

Nachfolge des Mose-Volkes gesucht. Als Empfanger biblischer Botschaften
versteht man sich zunehmend als selbst der biblischen Heilsgeschichte zugehö-

32 Z.B. Irenäus von Lyon, Adversus haereses 4. übers, und eingeleitet von Norbert Brox,
Freiburg 1997, 5, 4—5, siehe fur weitere Zeugnisse Thomas Hieke, im frühen Christentum,
in: <www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12288> (06.03.2018).



136 Angelika Neuwirth

rig, als Fortsetzer der von Mose geführten Israeliten.33 Wie ist ein solcher

Zeitsprung in die biblische Vergangenheit möglich? - Nur dank der bereits

vorausgegangenen Verwandlung der historischen Israeliten in ein spirituelles Gottesvolk,

dank einer neuen typologischen Lektüre der Bibel. Denn zwischen der
biblisch erzählten Geschichte und der spätantiken Deutung steht die erst in der

Spätantike etablierte Instanz der «Schrift», kitab. Sie genießt bereits in der mit-
telmekkanischen Verkündigung höchste Autorität; ein Status, der auch im
Religionsvergleich Aufmerksamkeit erregt hat. Guy Stroumsa charakterisiert sie so:

«Dieses von Natur aus himmlische Buch kann auf die Erde herniedersteigen und
sich sozusagen <inkarnieren>, aber es ist im Wesentlichen ewig und funktioniert
wie eine Art platonische Idee des Buches, parallel zur geschaffenen Welt und in
gewissem Maße als deren Modell.»34

Herabsteigen kann die «Schrift» aber nur durch das Wort der Propheten. Die
in der himmlischen Schrift erzählten Geschichten werden damit zu prophetischen

«Mitteilungen», nehmen eine a-historisch gottesdienstliche Funktion an.
Der narrative Pakt der biblischen Erzählungen hat einem «liturgischen Pakt»
Platz gemacht. Das Wort qur'än die Selbstbezeichnung der Verkündigung,
meint nichts anderes als die «Lesimg» aus einer - nur Propheten zugänglichen -
Lesevorlage, einer himmlischen Schrift, der auch die anderen Heiligen Schriften,

d.h. die mit ihnen geteilten biblischen Geschichten, entstammen.
Man mag sich fragen, wie es zu der Wahrnehmung der - hierarchisch hoch

über den übrigen Mitteilungen der Verkündigung rangierenden - himmlischen
Schrift gekommen ist. Eine plausible Erklärung könnte die Anschauung der
Liturgie der Nachbartraditionen liefern. Die aus der himmlischen Schrift mitgeteilten

biblischen Geschichten haben in den gottesdienstlichen Feiern der Juden und
Christen einen besonderen Status: Sie stehen bei den zeitgenössischen Juden
und Christen, als qeri 'at Torah oder als anagnosma, als «Lesung» aus der Bibel,
im Mittelpunkt des Zeremoniells. Mehr noch: vor Beginn der Schriftlesung
werden die irdischen Manifestationen der himmlischen Schrift, Kodizes und
Schriftrollen, in Prozessionen feierlich herumgetragen und von den Gläubigen
verehrt, so dass der Rang der Bibel-Vergegenwärtigung durch Lesung vor allen
anderen Gottesdienstteilen außer Frage steht. Nicht dramatisch inszeniert, aber
doch im Textverlauf eindeutig hervorgehoben nehmen die biblischen Geschichten

seit den mittelmekkanischen Suren auch in der koranischen Verkündigung
die zentrale Position ein. Die Suren dieser Zeit sind eben nicht Predigten,35
sondern eher <Libretti> von vollständigen Gottesdiensten der neuen Gemeinde.
Die im Text durch Ein- und Ausleitungen hervorgehobenen biblischen Ge-

33 Neuwirth, Der Koran als Text der Spätantike (wie Anm 5).
34

Guy Stroumsa, Das Ende des Opferkults, Berlin 2012, 60—61.
35

Reynolds, Reading the Qur'an as Homily (wie Anm. 20).



Verzauberung und Wieder-Entzauberung 137

schichten36 eröffnen der Gemeinde den Einstieg in die «Parallelwelt» der
israelitischen Heilsgeschichte. Diese mentale Bewegung heraus aus der Realität wird
in dem mit dem Surenvortrag eng verbundenen Gottesdienstteil des Gebets
durch Körpersprache orchestriert: Die Gemeinde markiert ihre Neuorientierung
dadurch, dass sie im Gottesdienst dem lokalen Heiligtum, der Kaaba, den
Rücken kehrt und sich zum Zentrum des biblischen Heiligen Landes, nach Jerusalem,

hin verneigt. Die reale lokale Kaaba, als Ort eines inneren Exils
wahrgenommen, wird also mit einem fernen, spirituellen Heiligtum verbunden. Imagi-
nierte, «verzaubernde» Wahrnehmung der Topographie als in eine spirituelle
Welt einmündend, befreit von der belastenden empirischen Realität.37

Der Verkünder erlebt sogar eine Traum-Entrückung von Mekka in das visionäre

Jerusalem.38 Wenn im Koran auch nur von dem Ausgangs- und dem Zielort,

dem Heiligtum in Mekka und dem Zielpunkt in (oder über) Jerusalem die
Rede ist, so wird die Versetzung selbst doch eindeutig mit dem arabischen Wort
für Moses befreienden Auszug, den Exodus - mit <isra '> - bezeichnet. Beide
Heiligtümer, das in Mekka und das in und über Jerusalem, werden dabei -
spätantik - als masdjid, als «Gebetsstätte», d.h. nicht mehr als Tempel, bait, sondern
als Ort von Liturgie, wahrgenommen: sie bilden eine «Heiligkeitsachse», durch
die Mekka an der Ausstrahlung Jerusalems als heiliger Ort teilhat.

Abraham als Akteur in der Geschichte

Abraham ist mit diesem neuen Raum-Konzept zunächst nicht verbunden.
Anders als Mose39 hat Abraham keine kohärente Vita im Koran, seine Person steht

symbolisch für «Gottvertrauen» und beherztes Eintreten für den reinen Gottesdienst.

Dennoch wird er, insofern ihm und ihm allein Nachkommen als Fortführer

seines Gottesdienstes gewährt sind, als einziger koranischer Prophet mit
einer Zukunftsverheißung für die Geschichte verbunden. Sie bleibt zunächst

unterschwellig, da er bis in mittelmekkanische Zeit hinein eine Beispielfigur aus
der biblischen <Schrift-Welt> bleibt, die sich nicht direkt mit der Realwelt
berührt. Doch kurz vor der Auswanderung der Gemeinde nach Medina tritt Abraham

unerwartet in die «reale Geschichte» ein. In einem Gebet erbittet er eine

segensreiche Zukunft für die Gemeinde (Q 14:35—40):

36 Neuwirth, Der Koran als Text der Spätantike (wie Anm. 5), 321-327.
37 Siehe dazu jetzt Neuwirth, Die koranische Verzauberung (wie Anm. 16).
38 Zu dem vom Propheten Muhammad mit seiner visionären Nachtreise nach Jerusalem

vollzogenen «transhistorischen Exodus», Isra\ siehe Neuwirth, Die Koranische Verzauberung
(wie Anm. 16), 181-223.

39 Eine Kindheitsgeschichte und Darstellung der Mose-Vita bis zur Idolatrie-Episode bietet Q
20.



Angelika Neuwirth

Als Abraham sprach, Herr mach diese Ortschaft sicher! Und lass mich und meine

Söhne den Götzendienst meiden! [...]
Herr, ich habe Leute aus meiner Nachkommenschaft angesiedelt in einem Tal,
in dem kein Getreide wächst, damit sie das Gebet verrichten.
Mach, dass die Herzen der Menschen sich ihnen zuneigen und beschere ihnen
Früchte, auf dass sie dir dankbar seien! [...]
Lob sei Gott, der mir noch im hohen Alter Ismael und Isaak geschenkt hat.
Mein Herr erhört das Gebet.
Herr gib, dass ich das Gebet verrichte und Leute aus meiner Nachkommenschaft!

Herr nimm mein Gebet an!

Typologisch gesehen wird damit eine Segnung nachgeholt, die die Israeliten
längst erfahren haben: Nachdem ihm in Gen 15 das Vorauswissen um die nationale

Zukunft seiner jüdischen Nachkommen anvertraut worden war, erbittet
Abraham nun eine Verheißung auch für seine arabische Nachkommenschaft.
Mit dieser Bitte um ein historisches Eingreifen Gottes in die Geschicke der
arabischen Nachkommen, d.h. der nachmaligen Glaubensgemeinde qualifiziert sich
Abraham - wie das von keiner anderen biblischen Gestalt gilt - als Schutzherr
der neuen Gemeinde.

Sure 14 gehört in die Zeit kurz vor der erzwungenen Auswanderung, in der
zwei Selbstbilder, das biblisch geprägte der Gemeinde und das eher autochthon-
arabische der Gegner des Propheten, auf einander prallen. Mit dem Gebet bietet
sich Abraham als eine mögliche Brückenfigur an: Als spirituelles Glaubensvorbild

der Gemeinde, d.h. erfahren im Gebet, und gleichzeitig als Stammvater der

Araber, d.h. als Garant des Wohlergehens einer Nachkommenschaft, konnte er
sich nun auch für seine arabischen Kinder verwenden. Der Text des Gebets ist
eine arabische Gegenversion zu Gen 15, wo ihm der Einzug ins verheißene
Land für seine Nachkommen über Isaak prophezeit wird. Diesem Einzug soll
nun eine Rolle für seine arabischen Nachkommen entsprechen, aber nicht in
einem Land, wo Milch und Honig fließt, sondern in einem unfruchtbaren
Gebiet, in Mekka, einer Stadt, die nur durch ihr Heiligtum ausgezeichnet ist. Die
kurze Versgruppe nimmt typologisch auf die biblische Landverheißung Bezug,
die sie invertiert. Wieder wird eine Großverheißung - vorher war es die der
zahlreichen Nachkommenschaft, nun ist es die des Einzugs in ein fruchtbares
Land - auf minimale Maße zurückgeschnitten. Abraham ist nicht Vater von
Nationen, die Anhänger seiner Frömmigkeit sind gerade nicht privilegiert.

Mit dem Rückbezug nicht auf christliche, sondern biblisch-jüdische Tradition,

werden zugleich die Grenzen zwischen der <Parallel-Welt> und der Realwelt
aufgehoben. Mit der Politisierung von Abrahams Prophetenrolle zeichnet sich
für Abraham bereits der Sonderstatus eines nicht nur in der Textwelt beheimateten,

sondern auch in der Realwelt aktiven Propheten ab, durch die er in medini-
scher Zeit zur Gründerfigur einer neuen Geschichte werden wird.

138

35

37

39

40



Verzauberung und Wieder-Entzauberung 139

Medina und die Arabisierung des biblischen Weltbilds

Spricht man über Medina, so reicht die einfache, für die mekkanische Zeit gültige

Vorstellung von der Gemeinde als einer typologisch an biblischen Vorbildern
orientierten Betergemeinschaft, die missionarisch für den Eingottglauben
eintritt, nicht mehr aus.40 Man hat für diese Situation davon auszugehen, dass der
Verkünder und seine Hörerschaft nun (622-632) mit gebildeten Mitgliedern
einer jüdischen Gemeinde konfrontiert waren, die über ein ungleich tieferes und
breiteres Bibelwissen verfügten, als sie selbst. Dieses Wissen war bei ihnen
nicht primär Gegenstand frommer Meditation, sondern vor allem gelehrter
Verhandlung. Das bekannte rabbinische Prinzip «Nicht im Himmel ist sie (die Tor-
ah), sondern auf Erden» - ein Kürzel für die in der jüdischen Tradition bereits

erfolgte «Erdung» der Torah durch die Exegese ihrer Ausleger41 - kann den
hermeneutischen Graben ausleuchten, der sich zwischen der neu entdeckten

jüdischen Bibellektüre und der bis dahin spirituell wahrgenommenen biblischen
Parallelwelt für die Gemeinde auftat.

Denn anders als die Gemeinde besitzen die Juden die Bibel «wörtlich», d.h.
sie sind aus ihrem Gottesdienst mit den biblischen Texten verbatim vertraut,42

die sie durch eine eigene, für die jüdische Heils- und Nationalgeschichte
relevante Auslegung verstehen. Von der Gemeinde für verbürgt gehaltene Wissensbestände

aus der spirituellen Parallelwelt werden durch die Begegnung mit der

jüdischen Exegese, in der diese eine politische Kontextualisierung erfahren
haben, notwendig verfremdet.

Diese in Medina bei den jüdischen Exegeten vorgefundene politische Lektüre
von Schrifttexten bleibt nicht unbeachtet. In der Tat ist das auffallendste Merkmal

der «neuen» Verkündigung ihre politische Dimension. Nicht nur entstehen

nun politische Ansprachen, auch einzelne bereits in Mekka verkündete Texte
werden in Medina einer Revision unterzogen, die nachträglich politische
Konsequenzen aus dem Mitgeteilten zieht.43

40 Zu den medinischen Suren siehe Neuwirth, Neuwirth, Der Koran als Text der Spätantike
(wie Anm 5), 510-527.

41 Die Formel formuliert das Fazit aus einer rabbinischen Debatte über den Status von Text
vs. Exegese, aus der die Exegese als höherrang gegenüber dem Text hervorgeht, siehe bT
Baba Mezia 59a-b. Siehe dazu Gershom Scholem, Offenbarung und Religion als religiöse
Kategorien im Judentum, in: Gershom Scholem, Über einige Grundbegriffe des Judentums,

Berlin 1996, 102-104.
42 Eine in Q 7:172-174 den medinischen Juden zugeschriebene Verfälschung eines Torah-

Verses, der zunächst unentdeckt bleibt, dann aber durchschaut wird, beruht auf einem
Wortspiel, das die wörtliche Kenntnis des Bibelverses seitens der jüdischen Gewährsleute
voraussetzt, siehe dazu Dirk Hartwig, Der «Urvertrag» (Q 7:172). Ein rabbinischer Diskurs
im Koran, in: Dirk Hartwig/Walter Homolka/Michael Marx/Angelika Neuwirth (Hg.), <Im
vollen Licht der Geschichte). Die Wissenschaft des Judentums und die Anfänge der
Koranforschung, Würzburg 2008, 191-202.

43 Ein frappierendes Beispiel ist die nachträgliche Umdeutung der Geschichte von der Ido¬
latrie des Goldenen Kalbes, siehe Angelika Neuwirth, Oral Scriptures in Contact. The



140 Angelika Neuwirth

Unter diesen nachträglich als politisch signifikant erkannten Texten sollte auch
und vor allem die für die jüdische Identität zentrale Geschichte von Abrahams

Sohnesopfer, die Akedah, gewesen sein. Wir können diese <Entdeckung> der

jüdischen Bedeutungsdimension der Akedah durch die koranische Gemeinde nur
aus einigen koranischen Texten erschließen, deren Zeugnis aber insofern relevant

ist, als sie nur vor dem Hintergrund einer Auseinandersetzung mit der
jüdischen Deutung Sinn ergeben. Die Akedah, die in Mekka (Q 37:99-108, ohne

102) noch erbaulich, als beispielhafter Treuebeweis der Person Abrahams,
dargestellt worden war, muss jetzt in ihrem vollen theologischen Gewicht erkennbar

geworden sein: nämlich als Urszene des jüdischen Opferkults,44 so wie sie in
der Spätantike wahrgenommen wurde. Mit Abrahams Opferaltar, so die rabbini-
sche Auslegung - war das Fundament für den salomonischen Tempel gelegt
worden - eine exklusiv jüdische Angelegenheit.

Was konnte die Akedah angesichts dieser bereits erfolgten Vereinnahmung
als Teil der jüdischen Kultgeschichte für die neue Gemeinde noch bedeuten?

Die Frage tangiert den Status des Gebetsrichtungsziels, Jerusalem. Welche
Auswirkungen hatte die neue Deutung der Akedah als Gründungsereignis des

Tempelkults auf das Bild des ja auch für die Gemeinde als Gebetsrichtung und damit
als spirituelle Heimat relevanten Jerusalem?

In Mekka hatte der Tempelkult als Institution keine Rolle gespielt, der
Jerusalemer Tempel war im Gegenteil bereits nicht mehr räumlich, sondern in seiner

spätantiken Sublimierung zu einem kosmischen, spirituellen Heiligtum
wahrgenommen worden. Sure 17:1 spricht von einem «ferneren Heiligtum», al-masdjid
al-aqsa, zu dem hin der Prophet in einer visionären Reise versetzt worden war -
eine Vorstellung, die an das christliche «Himmlische Jerusalem» anknüpft.
Dennoch wird der physische Tempel für die medinische Gemeinde unerwartet zum
neuen Modell des monotheistischen Heiligtums: Am Ende der Entwicklung
steht die Realität eines aus Stein gebauten Tempels als Zentrum der rituellen
Verrichtungen. Die Kaaba kommt wieder zu Ehren, sie wird als kultisches Zentrum

der sich nun herausbildenden neuen Religion etabliert.
Man kann diese Wende nicht einschneidend genug einschätzen, denn mit der

neuen Heiligtumsvorstellung wandelt sich der Status der bisher im Mittelpunkt der

Gebetsliturgie stehenden Jerusalem. Indem nun der jüdische Opferkult als raison
d'etre des irdischen Jerusalem in den Blick trat, fiel die Vorstellung von der mit
einem transzendenten Jerusalem verbundenen «ferneren Gebetsstätte», als dem

universalen monotheistischen Heiligtum, zu dem hin man seit Jahren seine Gebete

ausgerichtet hatte, in sich zusammen. Der Ort war nicht nur als der jüdische Tem-

Quranic Story of the Golden Calf and its Biblical Subtext between Narrative, Cult, and
Inter-communal Debate, in: Angelika Neuwirth, Scripture, poetry and the making of a
community: reading the Qur an as a literary text, Oxford 2014, 306-327.

44 Siehe dazu Neuwirth, Die koranische Verzauberung (wie Anm. 16), 225-246.



Verzauberung und Wieder-Entzauberung 141

pel bereits <besetzt> mit schwerwiegenden biblischen, exklusiv jüdischen
Verheißungen. Er hatte zusätzlich durch seine Gründung durch den jüdischen Erzvater
Abraham eine genealogisch-politische Bedeutung erhalten.45 Dieses auch politisch
vereinnahmte Jerusalemer Heiligtum entsprach nicht mehr der ökumenischen,
spirituellen Gebetsstätte, dem «entfernten», d.h. transzendenten Heiligtum, dem mas-

djid al-aqsa. Damit geriet die Heiligkeitsachse Mekka-Jerusalem und mit ihr die
in der frühen Verkündigung etablierte «spirituelle Parallelwelt» in Erschütterung.

Die qibla-Ànderung

Die hier wirksamen Irritationen sind im Koran nicht dokumentiert, wir stoßen

statt dessen auf ein fait accompli, die Fanal-ähnliche Weisung, die Gebetsrichtung

nach Mekka zu verlegen (Q 2:142-145):

142 Die Törichten unter den Menschen werden sprechen:
<Was brachte sie von ihrer Richtung ab, in der sie bisher gebetet haben?>

Sprich: <Gottes ist der Osten und der Westen.
Er leitet, wen er will, auf einen geraden Weg»

143 So machten wir euch zu einer Gemeinde, die in der Mitte steht,
auf dass ihr Zeugen für die Menschen seid
und der Gesandte für euch Zeuge sei.
Wir machten die Richtung, in der du bisher gebetet hast, nur deshalb,
um zu unterscheiden, wer dem Gesandten folgt
und wer auf dem Absatz kehrtmacht.
Wenn es tatsächlich schwer ist,
dann nicht für die, die Gott geleitet hat.
Es ist Gott nicht gemäß, dass er euch euren Glauben verlieren lässt.
Siehe, Gott ist zu den Menschen wahrhaft gütig, barmherzig.

144 Wohl sehen wir, wie du dein Angesicht gen Himmel hin- und herbewegst.
So wollen wir dir eine Richtung geben, die dein Gefallen findet.
So wende nun dein Angesicht zur heiligen Anbetungsstätte!
Wo immer ihr auch seid, kehrt euer Angesicht ihr zu!
Siehe, denen das Buch gegeben wurde, die wissen wahrlich,
dass es die Wahrheit ist von ihrem Herrn.
Gott lässt, was sie tun, nicht unbeachtet.

145 Kämst du auch mit einem jeden möglichen Zeichen zu den Buchbesitzern,
sie würden deiner Richtung ebenso wenig folgen wie du ihrer,
wo doch keiner von ihnen der Richtung des anderen folgt.
Und wenn du ihren Neigungen folgen wolltest,
nachdem etwas vom Wissen zu dir kam,
so wärst du wahrlich einer von den Frevlern.

45 Siehe dazu Joseph Witztum, The Foundations of the House (Q 2:127), in: Bulletin of the
School of Oriental and African Studies, 72 (2009), 25—40. Die Übertragung des Abrahamsopfers

auf den Tempelberg ist auch Gegenstand von bildlichen Darstellungen, man denke
an den Mosaik-Fußboden von Bet Alpha, Baruch Kanael, Die Kunst der antiken Svnagoge,
Frankfurt 1961, 84.



142 Angelika Neuwirth

Dieser frühe Reformschritt der medinischen Gemeinde, traditionell ins Jahr 2

datiert, war als einschneidender Eingriff in das liturgische Leben offenbar eine
umstrittene Maßnahme, deren Durchsetzung einer ausfuhrlichen Offenbarung,
Q 2:142-145, bedurfte. Wenn die Institution der Gebetsrichtung hin zum Tempel

bei den Juden eine nicht nur spirituelle, sondern auch heilsgeschichtlich-po-
litische Dimension besaß, wie dies bereits aus dem in die Exilszeit zu datierenden

Tempelweihe-Gebet46 hervorgeht, aber noch konkreter dadurch, dass sich
der Tempel symbolisch auf den einzigartigen Treueakt des jüdischen Stammvaters

Abraham und seines Sohnes gründete - musste auch die neue islamische
qibla einem heilsgeschichtlichen Anspruch genügen. Aus der Abraham-Fürbitte
für seine arabischen Nachkommen in Q 14:35^10 ging bereits seine besondere

Verbindung zu Mekka als deren Schutzherr hervor. Mekka verdankte seine

Bestimmung als Heiligtum für die arabischen Nachkommen Abrahams dessen
Gebet für die Segnung der Stadt und ihrer Bewohner. Es ist von hier ein kurzer
Schritt hin zu der Vorstellung, dass die Kaaba- analog zum Jerusalemer Tempel

- auch von ihm errichtet wurde.47 Die Gründungsgeschichte der Kaaba wird
nicht narrativ entfaltet, sie liegt aber zwei - anders nicht sinnvoll verstehbaren -
Texten zugrunde.

Der erste ist ein in die mekkanische Akedah-ErzlSD\\mg eingefügter Zusatzvers

zu der bereits zitierten Versgruppe Q 37:102, der das unmittelbare Vorspiel
zu mekkanischen Heiligtumsstiftung liefert:

102 Als er (Abraham) mit ihm (seinem Sohn) soweit gekommen war, den Lauf-
Ritus zu vollziehen,
sprach er: Mein Sohn, ich sah im Traum, dass ich dich opfern soll.
So sieh, was du dazu meinst.
Er sprach: Mein Vater, tu was dir befohlen wird,
du wirst mich, so Gott will, geduldig finden

Der auf den ersten Blick unauffällige Vers enthält Elemente, die seine biblische

Kontextualisierung mit dem Berg Moria unmöglich machen. Das Alter des

Sohnes - offenbar als mündig -, wird festgemacht an seiner Fähigkeit, einen der

Hadjdj-Riten, den rituellen Lauf zwischen al-Safa und Marwa, zwei kleinen

46 Siehe vor allem 1 Kön 8,49-50: «So wollest du ihr Gebet und Flehen hören im Flimmel, an
dem Ort, wo du wohnst, und ihnen Recht schaffen und wollest vergeben deinem Volk, das

an dir gesündigt hat, alle ihre Übertretungen, mit denen sie gegen dich gesündigt haben,
und wollest sie Erbarmen finden lassen bei denen, die sie gefangen halten, sodass sie sich
ihrer erbarmen.»

47 Die von einzelnen Forschem, wie Tilman Nagel, <Der erste Muslim), Abraham in Mekka,
in: Kratz/Nagel (Flg.), «Abraham, unser Vater» (wie Anm. 18), 133-149 angenommene,
bereits vorkoranische Verbindung Abrahams zu Mekka ist nicht zu erweisen; sie ist zumindest

nicht Teil des Bildungshorizonts der Hörer Muhammads gewesen, siehe dazu Nicolai
Sinai, Fortschreibung und Auslegung: Studien zur frühen Koraninterpretation, Wiesbaden
2009, 97-151 und Neuwirth, Der Koran als Text der Spätantike (wie Anm 5), 633-651.



Verzauberung und Wieder-Entzauberung 143

Heiligtümern in der Umgebung Mekkas, mit zu vollziehen. Diese Angabe verlegt

die Handlung der Akedah vom Berg Moria (bzw. wenn wir der rabbinischen

Interpretation folgen: vom Tempelberg) auf die arabische Halbinsel. Abraham
befindet sich mit seinem Sohn auf der Pilgerfahrt, dem Hadjdj, in Mekka, er ist
im Begriff, den «Lauf-Ritus» zu vollziehen, der dem Abschluss-Ritus der Opferung

vorausgeht, als er in einem Traum den Auftrag zur Opferung des Sohnes

erhält. Er zieht den Sohn zurate und erhält dessen Zustimmung. Wo fand jedoch
das Opfer statt? Diese Frage wird in einer Fortsetzung des kurzen Vater-Sohn

Dialogs in Sure 2:127-129 beantwortet, wo die beiden Patriarchen während ihrer
Opfervorbereitungen ein Gebet sprechen, das faktisch den Gründungsakt der
Kaaba besiegelt (Q 2:127-129):

127 Als Abraham die Grundmauern des Tempels (bait) aufrichtete,
sprachen er und Ismael:
«Unser Herr nimm (unser Opfer?) von uns an!

Du bist der Hörende, der Sehende.
128

[...] Weise uns in unsere Riten ein und wende dich uns zu!
Du bist der, der sich zukehrt, der Barmherzige.

129 Unser Herr, lass unter ihnen einen Gesandten aus ihrer Mitte auftreten,
der ihnen deine Zeichen (Verse) vorträgt
und sie die Schrift und die Weisheit lehrt und sie läutert.
Du bist der Mächtige, der Weise».

Wie Joseph Witztum48 gezeigt hat, liegt hier eine koranische Reinszenierung
der Akedah vor, in deren Zentrum die Bauaktivität und das Gebet der beiden
Patriarchen steht. Beide sind gemeinsam aktiv. Hier ist es der arabische Sohn,
der mitwirkt und damit dem Kaaba-Kult eine gleichzeitig biblische und
arabische Genealogie verschafft.

Nachdem Mekka bereits den Rang als Gebetsrichtung, als Sammelpunkt aller
im Exil gesprochenen Gebete von Jerusalem geerbt hatte, erbt Mekka mit
diesem Gebet (V.129) noch einen weiteren Ruhmestitel Jerusalems, den des

Ausgangsortes von Wortgottesdienst. Mekka ist damit zu einem neuen Jerusalem

geworden, das der axialen Verbindung zu «ferneren Gebetsstätte» nicht mehr
bedarf. Sein Heiligtum ist nun ein unabhängig-nationales, ein Tempel, bait, das,

insofern auf Abraham zurückgehend, sogar der ältere gegenüber dem Tempel in
Jerusalem ist (Q 3:96):

96 Der erste Tempel, bait, der den Menschen errichtet wurde,
ist der in Bakka (d.h. Mekka) - als Segen und Rechtleitung für die Welten.

48
Joseph Witztum, The Foundations of the House (Q 2:127), in: Bulletin of the School of
Oriental and African Studies, 72 (2009), 25—40.



144 Angelika Neuwirth

Damit hat sich der Blick auf die Heiligtümer gewendet: Sie sind nicht mehr
spirituelle Endpunkte einer imaginierten Heiligkeitsachse Mekka-Jerusalem,
sondern sind für die Argumentation «entzaubert» zu realen «Tempeln» innerhalb
von Nationalgeschichten geworden. Insofern aber die Heiligkeit der einstigen
Achse nun an dem einen Punkt Mekka zusammenfließt, insofern Mekka die

Heiligkeitszeichen Jerusalems, Ursprungsort von Prophétie und Schrift zu sein,
erbt, bleibt seine besondere Aura des Heiligen - nun mit der Kaaba verbunden -
für den Kult erhalten. Der «Typus» Jerusalem mit seiner Verbindung zu den

Israeliten ist durch den «Antitypus» Mekka, dessen Heiligtum von Abraham
gegründet ist, überlagert - oder aus anderer Perspektive: neu verkörpert worden.

Millat Ibrahim - die neue «Gastfreundschaft Abrahams»

Mit der Verbindung des Kaaba-Kults mit Abraham beginnt die politische
Geschichte Abrahams für den entstehenden Islam. Sie wird in der Forschung oft als
einem Kalkül, einem diplomatischen Schachzug verdankt, dargestellt Die neue
politische Errungenschaft der Vereinigung der paganen Araber unter dem nun
abrahamitisch verstandenen Kult an der Kaaba ruht aber vor allem auf einem

neuen Denken. Die Situation des Verkünders in Medina ähnelt der des Paulus,
dem es darum ging, die Abraham-Gastfreundschaft auf die nicht-jüdischen
angehenden Christen zu erweitern.49 Dies allerdings mit dem wesentlichen
Unterschied, dass Abraham für Paulus bereits eine «Figur der Exegese» gewesen war
und nicht - wie im Falle der mekkanischen Verkündigung - eine Gestalt aus der
zeitenthobenen spirituellen Parallel-Welt. Wenn die medinische Argumentation
an paulinische Muster anknüpft oder ähnliche Muster entwickelt, so vollzieht sie

damit den Schritt der anderswo bereits vollzogenen Umdeutung Abrahams nach.
Abraham ist in der Spätantike nicht mehr primär biblische Gestalt, sondern eine

exegetisch verfügbare Sinnfigur. Hier erweist sich nun die anderswo viel diskutierte

«Gastfreundschaft» als tragfahig. Es ging darum, die neue Gemeinde als

«Angehörige Abrahams», «Gastfreunde Abrahams» (millat50 Ibrahim) zu erwiesen;

ein Gedanke, der schon in Abrahams Zusicherung in seinem Gebet für
Mekka in Q 14:36 angesprochen worden war, wo es heißt: «wenn einer mir
folgt, so gehört er zu mir».

Es waren nun Argumente für die Inklusivität von Abrahams Gastfreundschaft

zu entwickeln, die auch die neue Gemeinde einfassen konnte. Dazu waren neben

49 Erik Aurelius, (Durch den Glauben gehorsam - durch Werke gerecht), in: Kratz/Nagel
(Hg.), «Abraham, unser Vater» (wie Anm. 18), 98-111.

50 (Millat Ibraham>: Die Etymologie des koranischen Neologismus (milla> ist umstritten. Die
häufig vertretene Ableitung aus aramäisch (meltha>, «Wort» steht in keinem direkten
Zusammenhang mit der Figur Abrahams. Vielmehr dürfte dessen wichtigste Errungenschaft,
der «Bund aus der Beschneidung», (berit mila>, hinter dem Kürzel (mila>, arab. (milla>
stehen, die im Koran für eine weiter reichende Bundeszusammengehörigkeit reklamiert wird.



Verzauberung und Wieder-Entzauberung 145

dem jüdischen Gedanken der Privilegiertheit der jüdischen Abrahamskinder
auch christliche Ansprüche zu entkräften: Abrahamskindschaft - heißt es in Q

3:65, 67f. - ist durch keine Schrift verbrieft, denn seine Frömmigkeit geht der

Entstehung der Buch-Religionen voraus.

67 Ihr Leute der Schrift, was streitet ihr euch über Abraham,
wo doch Torah und Evangelium erst nach ihm herabgesandt wurden?
/<...>/ Abraham war nicht Jude, noch Christ.
Er war ein gottergebener hanïf [d. h. ein Gottesdiener aus den Völkern]. [...]

68 Die Menschen, die Abraham am nächsten stehen, sind die, die ihm gefolgt
sind und dieser Prophet, und die, die gläubig sind!
Gott ist der Freund der Gläubigen.

Offenbar ist der kontrovers wahrgenommene jüdische und gleichzeitig christliche

Anspruch auf Abraham nun auch im Bewusstsein der Gemeinde zum
Anstoß geworden. In dieser Auseinandersetzung beansprucht die Gemeinde ihren
eigenen Platz: nämlich als spirituelle - nicht durch historische Konfessionsentwicklung

erst dazu aufgestiegene - Abrahamsgemeinschaft, als millat Ibrahim.
Dieser Sinnzuwachs der Gestalt Abrahams, die bereits erfolgte Erfüllung seiner

Gebete und seine Präzedenz vor den etablierten Religionen, koinzidiert mit
der Herausbildung eines neuen Selbstbilds des Verkünders. Aus dem Apostel,
dem «Gesandten» (rasüT) Muhammad, der in Mekka einen «eschatologischen
Ökumenismus» vertrat, ist in Medina ein «Prophet» (nabi) mit einer prononciert
eigenen religionspolitischen Botschaft geworden. Er ist aber nicht nur ein
Prophet aus der biblischen Tradition, er ist gleichzeitig ein Prophet aus einer
Gegentradition, der Gemeinschaft der bereits von Paulus geadelten Frommen «aus
den Völkern». Er nimmt zu Ende seiner Laufbahn den Titel eines nabi ummï,
eines «Propheten aus den Völkern» (ein arabischer pun aus hebräisch navi me-
ummot ha- olam) an, so heißt es in Q 7:157f.:

157 Ich werde meine Barmherzigkeit gewähren, denen die gottesfürchtig sind
und die dem Gesandten, dem Propheten aus den Völkern (nabi ummi),
folgen,

den sie bei sich in der Torah und im Evangelium verzeichnet finden,
der ihnen gebietet was recht ist und verbietet was verwerflich ist
und der die guten Dinge für erlaubt, die schlechten für verboten erklärt
und die drückende Verpflichtung
und die Fesseln, die auf ihnen lagen, abnimmt.

158
Sprich: Ich bin der Gesandte Gottes,
des Herrschers über Himmel und Erde, an euch alle,
kein Gott außer ihm!
Er macht lebendig und lässt sterben.
Darum glaubt an Gott und den Propheten aus den Völkern
und folgt ihm!



146 Angelika Neuwirth

Hier stehen die Nicht-Juden, die «Völker», beiden, den Juden und den Christen,
gegenüber. Umso leichter sind sie selbst zu identifizieren, nämlich als die
Bewohner der arabischen Halbinsel, die keiner der beiden großen Religionen
angehören. Sie, die am Anfang der koranischen Entwicklung noch uneingeschränkt
ihre Vorbilder in Juden und Christen sahen, lassen diese nun hinter sich zurück
und behaupten, selbst die neue ideale Gemeinde, d.h. Nacheiferer Abrahams zu
sein, seiner Gemeinschaft (milla), seiner Gastfreundschaft, anzugehören - eine

Selbsteinschätzung, die an die paulinische erinnert.
Die Etablierung einer abrahamitischen «Gemeinde aus den Völkern» auf der

Halbinsel ist dabei kein bloßer Anspruch: Der durch die christliche Exegese der
Bibel geprägten «Verzauberung der Welt» in der mekkanischen Verkündigung
folgte ja in Medina eine exegetische «Veralltäglichung» eine «Entzauberung»,
der spirituell besetzten Figuren und Gedankenfiguren, die nun nach dem

Vorgang der jüdischen Exegese51 in die empirische Welt hereingeholt wurden.
Abraham ist am Ende der Verkündigung gar nicht mehr Teil der biblischen
«Parallel-Welt», sondern vollends Teil der lokalen Geschichte geworden, die nun
ihrerseits zu einer parabiblischen Geschichte geworden ist.

Er ist zugleich aus einer biblischen zu einer «spätantiken Figur» geworden,
zu einem für die Exegese zur Verfügung stehenden Sinnträger. Es ist diese
bereits innerweltlich «verfügbare», da zu einem exegetischen Faktor abstrahierte

Abraham-Figur, die sich durch die Zeiten als Brückenfigur geeignet hat und
noch eignet. Nicht mehr wie in den Philoxenie-Geschichten vom Geheimnis des

Numinosen umflort, sondern selbst historisch aktiv werdend, kann Abraham nun
eine exegetische Funktion übernehmen, nämlich Gastfreundschaft an Nichtju-
den leisten, seinen Gottesbund für sie öffnen. Er wird, indem er nun fest für die
Realwelt reklamiert wird, zum eigentlichen «Begründer» der sich
herausbildenden neuen Religion, die der Verkünder Muhammad nur vervollkommnet.
Er ist damit der Anfangspunkt einer religionshistorischen Achse, deren
Endpunkt Muhammad besetzt. Abraham - nicht Mose und nicht Jesus - ist deswegen

auch die einzige biblische Referenz im täglichen Gebet der Gemeinde, das

eine Litanei enthält, die Abraham und Muhammad, die beiden «Architekten»
der neuen Religion' über ihr vorher aufrechterhaltenes typologisches Verhältnis
hinaus in ein Sukzessionsverhältnis stellt, durch das nun Abraham definitiv zu
einer innerweltlichen Figur wird:

Gott, segne Muhammad und das Haus Muhammad,
wie du Abraham und das Haus Abraham gesegnet hast.

51 Sie wird auf eine Formel gebracht in dem talmudischen Verdikt «Denn nicht im Himmel
ist sie (die Torah), sondern auf Erden», mit dem eine rabbinische Erzählung endet, die die
Höherrangigkeit der Exegese gegenüber dem Text vertritt, siehe bT Baba Mezia 59a-b.
Siehe dazu Scholem, Offenbarung und Religion als religiöse Kategorien (wie Anm. 41),
102-104.



Verzauberung und Wieder-Entzauberung 147

Und gib Heil Muhammad und dem Haus Muhammad,
wie du Abraham und dem Haus Abraham Heil gegeben hast.

Hiermit ist der Prozess der Abstoßung von der christlichen Tradition
abgeschlossen. Wenngleich mit der Zentralisierung Abrahams noch dem paulini-
schen Konzept der Rehabilitierung der Gläubigen «aus den Völkern», der im
Koran ummiyun genannten neuen Monotheisten, Rechnung getragen wird, so ist
doch die Lokalisierung des neuen Zentrums in das mit dem biblischen Abraham
verbundene Arabien ein deutlicher Indikator einer Wende: Die nun erfolgende
Verlegung der Topographia sacra nach Arabien, das damit eine Re-Biblisierung
erfährt, ist eine Abkehr von Gedächtnisorten der christlichen Bibel, insbesondere

dem zwischen Realität und Transzendenz oszillierenden Jerusalem. Obwohl
in der Gebetsformel kaum primär an genealogische, sondern an spirituelle
Nachkommen gedacht sein sollte, - es geht nicht um den im Koran ganz marginalen
Abraham-Sohn Ismael - steht Abraham, der sich ja bereits früh als Schutzherr
der neuen mekkanischen Gemeinde qualifiziert hatte und der mit seiner Erneuerung

der Hadjdj-Riten zum Gründer des mekkanischen Heiligen Bezirks erkennbar

geworden war, auf arabischem Boden.
Die Gebetsformel weist den Islam als eine auf den Abrahamsbund gegründete

Religion aus. Die Gemeinde hat sich damit definitiv aus ihrer christlichgeprägten

Verankerung, der typologisch mit christlichen Sinnfiguren unterlegten

Lektüre biblischer Geschichten gelöst. Im Hintergrund steht nicht mehr die

von vielen Geschichten unterschwellig mitgetragene Verheißung einer
Erlösung. Vielmehr ist, mit der Identifikation des letztgültigen Heilsvermittlers als
eines Abraham nachstrebenden Gastfreunds der Völker, Muhammad selbst ins
Zentrum getreten. Dabei hat sich eine neue - legitime - Genealogie herausgebildet,

eine Prophetensukzession.
Stellt man diese Gebetsformel ernsthaft in den Kontext des heute viel

beschworenen abrahamitischen Dreiecks, so muss auch ihr theologischer
Anspruch zur Kenntnis genommen werden: sie reklamiert unüberhörbar den Ein-
lass auch des Propheten Muhammad in die abrahamitische Gastfreundschaft,
also die Aufnahme des Islam zusammen mit seinem Verkünder unter die
abrahamitischen Geschwister-Religionen- ein Anspruch, der immer noch nicht
wirklich wahrgenommen wird.



148 Angelika Neuwirth

Verzauberung und Wieder-Entzauberung: Wie sich die koranische Verkündigung
von ihrem christlichen Herkunftsmilieu abstößt
Der Koran als ganzer bildet sukzessiv eine Annäherung und eine Distanzierung der
Hörergemeinde von ihrem christlich geprägten Herkunftsmilieu ab. Die Verkündigung in
der mekkanischen Phase (610-622) folgt christlichen exegetischen Mustern. Biblische
Narrative werden typologisch auf ihre Verheißungsdimension hin gelesen und als
Versprechen eines göttlichen Eingreifens auch in die Notsituation der Gemeinde verstanden.
Insofern damit die Alltagswelt der Hörer von einer als höherrangig erachteten, mit
biblischen Figuren besetzten «Textwelt» überwölbt wird, lässt sich - an Max Weber anknüpfend

- von einer «Verzauberung der Welt» sprechen. Ihr folgt eine Entzauberung. Die
Verzögerung des göttlichen Eingreifens führt während der Kohabitation mit gebildeten
Juden in Medina (622-632) zu einer «Erdung» der Textwelt; die nunmehr in Anlehnung
an eine jüdische Maxime dem irdischen Zugriff geöffnet wird. Biblische Gestalten, bis
dahin spiritualisiert überhöht, treten in die Wirklichkeit ein und handeln als historische
Akteure. Die spirituelle, vom christlichen Denken geprägte Weltsicht wird zugunsten
einer - sich auch politisch niederschlagenden - neuen Realitätsgebundenheit revidiert. Die
Entwicklung der Gemeinde aus einer an den Traditionen des Heiligen Landes orientierten
Betergemeinschaft zu einer in Arabien verwurzelten Kultgemeinschaft mit eigener Identität

wird am Beispiel der Abraham-Gestalt verfolgt.

Koran - Abraham - Verzauberung/Entzauberung - Typologie - biblische Narrative -
Arabien - Heiliges Land.

Enchantement et désenchantement: Comment la révélation coranique se distancie
de son milieu d'origine chrétien
Le coran représente en soi un rapprochement et une distanciation successifs de la
communauté de son milieu d'origine chrétien. La proclamation au cours de la période de La
Mecque (610-622) suit des motifs de l'exégèse chrétienne. Des récits bibliques sont lus
typologiquement dans une perspective de promesse et compris comme serment d'une
action divine en faveur de la situation d'urgence de la communauté. Ainsi le quotidien des
adeptes est enveloppé d'un «monde textuel» supérieur, peuplé de figures bibliques, ce
qui - en faisant référence à Max Weber - amène à parler d'un «enchantement du monde»;

suivi d'un désenchantement. Au cours de la cohabitation avec des juifs érudits à
Médine (622-632), le retard de l'action divine mène à une «mise à terre» du monde
textuel; qui est désormais ouvert à l'accès terrestre, sur le modèle d'une maxime juive. Des
figures bibliques, jusqu'alors élevées spirituellement, entrent dans la réalité et agissent en
tant qu'acteurs historiques. La vision du monde spirituelle, empreinte du christianisme,
est révisée en faveur d'une nouvelle dépendance de la réalité - se reflétant également
dans le milieu politique. L'auteure montre à l'exemple de la figure d'Abraham comment
une communauté de prière liée aux traditions de la Terre sainte devient une communauté
cultuelle avec sa propre identité bien ancrée dans le monde arabe.

Coran - Abraham - enchantement/désenchantement - typologie - récits bibliques -
monde arabe - Terre sainte.

Incantamento e reincantamento: come l'annunciazione coranica
si distanzia dalla sua origine cristiana
Il Corano nel suo insieme costituisce in successione un avvicinamento e un allontana-
mento délia comunità d'ascolto dal loro milieu d'origine influenzato dal cristianesimo.
L'annuncio nella fase délia Mecca (610-622) segue modelli esegesici cristiani. Le narrative

bibliche sono lette tipologicamente nella loro dimensione di promessa e comprese
anche corne garanzia di un intervento divino in una situazione di bisogno délia comunità.
Poiché in questo modo il mondo quotidiano degli ascoltatori è sovrastato da un «mondo



Verzauberung und Wieder-Entzauberung 149

del libro», occupato da figure bibliche e considerato superiore, si puö parlare - riaggan-
ciandosi a Max Weber - di un «incantamento del mondo». A questo segue un disincanto.
Il ritardo dell'intervento divino porta durante la coabitazione in Medina con Ebrei istruiti
(622-632) ad un «atterraggio» del «mondo del libro»; questo ora in appoggio a una mas-
sima ebrea si apre a un accesso terrestre. Figure bibliche, fino ad ora idealizzate spiritu-
almente, entrano nella realtà e agiscono come attori storici. La visione del mondo spiritu-
ale, modellata dal pensiero cristiano, viene rivista a favore di un nuovo legame con la
realtà, che si riflette anche a livello politico. Il passaggio da comunità di preghiera legata
alla tradizione délia Terra Santa a comunità culturale radicata in Arabia con una propria
identità è seguito attraverso l'esempio délia figura di Abramo.

Corano - Abramo - Incantamento/Disincanto - Tipologia - Narrativa biblica - Arabia -
Terra Santa.

Enchantment and re-disenchantment: How the announcement of the Koran
diverges from its milieu ofChristian origins
The Koran as a whole represents simultaneously a successive approach and a distance-taking

by its audience with respect to its original Christian milieu. The announcement in
the period of Mecca (610-622) follows Christian exegetical patterns. Biblical narratives
are read typologically in the perspective of their dimension of promise and are understood

also as a promise of divine intervention in case of an emergency for the community.
Since the listeners' everyday experience of the world is vaulted by a Textwelt considered

as an «upper order» and full of biblical figures, one can speak of an «enchantment of
the world», as Max Weber puts it. However, a disenchantment follows. The delay of the
divine intervention leads to a «grounding» of the Textwelt during the period of the
community's cohabitation with sophisticated Jews in Medina (622-632). The Textwelt is,
from now on, opened up to an earthly access, as if following to a Jewish maxim. Biblical
figures that were idealized until then enter into the earthly reality and act as historical
agents. The spiritual view of the world, until then impressed by a Christian thinking, is
reviewed by a new ligation to reality that is reflected also in political contexts. The
development of the community from a prayer community that is orientated toward the Holy
Land into a cult community with its rootedness in Arabia and with its own identity is
exemplified by the figure of Abraham.

Koran - Abraham - enchantment/disenchantment - typology - biblical narratives - Arabia

- Holy Land.

Angelika Neuwirth, Prof. Dr., Lehrstuhls für Arabistik an der Freien Universität Berlin.




	Verzauberung und Wieder-Entzauberung : wie sich die koranische Verkündigung von ihrem christlichen Herkunftsmilieu abstösst

