Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 112 (2018)

Artikel: Polémique mazdéenne anti-christologique : mécanismes de
déconstruction (SGW 15)

Autor: Timu, Mihaela

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842390

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Polémique mazdéenne anti-christologique
Mécanismes de déconstruction (SGW 15)

Mihaela Timusg

Le seul traité polémique mazdéen, le Skand Gumanig Wizar (désormais SGW),
titre que 1’on traduit par «The doubt-dispelling explanation» (JamaspAsana-
West) ou bien «La solution décisive des doutes» (de Menasce),' composé aux
alentours du 10° siécle de notre ére, comporte seize chapitres. Sa partie polé-
mique est orientée contre les trois religions abrahamiques, le manichéisme, les
athées et d’autres, selon une taxinomie religieuse largement familiére aux au-
teurs de langue arabe de 1’époque.

Le 15° chapitre de ce traité dont je propose ici une lecture partielle a fait
’objet, au cours des deux derniéres décennies, de deux contributions importan-
tes. D’une part, Antonio Panaino, en faisant I’analyse de la priére Pater Noster,
a lancé I’hypothése d’une version pehlevie (moyen-perse) des Evangiles,
probablement traduites selon la PeSitta, la version syriaque du Nouveau Testa-
ment.* Quelques années plus tard, Philippe Gignoux a mis en doute la pertinence
d’une telle généalogie,’ en réorientant attention vers le Diatessaron. 1l a

' Voir Hoshengji D.J. Jamasp-Asana/E. W. West, Shikand-gménik Vijar. The P4zand-

Sanskrit Text together with a fragment of the Pahlavi. Edited with a Comparative
Vocabulary of the three versions and an Introduction by Hoshang Dastlr JAmaspji Jamasp-
Aséni, Bombay 1887; Jean de Menasce, Une apologétique mazdéenne du IX® siécle.
Skand Gumanik Vicar. La solution décisive des doutes. Texte pazand-pevlevi transcrit, tra-
duit et commenté (Collectanea Friburgensia. Publications de 1’Université de Fribourg en
Suisse, Nouvelle Série, Fasc. 30), Fribourg 1945.

Antonio Panaino, Il testo del «Padre nostro» nell’apologetica mazdaica, in: S. Graziani (a
cura di), Studi sul Vicino Oriente Antico dedicati alla memoria di Luigi Cagni, Napoli
2000, Vol. II, 193—196. Pour une mise a jour des recherches portant sur le SGW, voir C. G.
Cereti, Shkand Gumanig Wizar, in: Encyclopedia Iranica 2014 — version €lectronique:
www.iranicaonline.org/articles/shkand-gumanig-wizar [8.6.2018].

«[...] les péricopes attestées dans le Sg GW, en dehors du Pater Noster, ne sont pas les
mémes que celles dont le pere Boismard s’est servi pour argumenter sa démonstration»,
Philippe Gignoux, Comment le polemlste mazdéen du Skand-Gumanig Wizar a-t-il utilisé
les citations du Nouveau Testament?, in: Ch. Jullien (éd.), Controverses des Chrétiens dans
I’Iran sassanide (Studia Iranica 36), Paris 2008, 5968, 61.

SZRKG, 112 (2018), 105-122



106 Mihaela Timusg

néanmoins assorti sa proposition de grandes précautions. Selon lui, le Diates-
saron persan, jadis édité par Giuseppe Messina, ne passerait pas bien I’épreuve
de la comparaison, pas plus que le texte de la PeSitta. Sans entrer dans les
détails, Gignoux a laissé ouverte, comme perspective la plus probable, Verus
Syra et le Diatessaron syriaque.* Il s’est concentré sur les citations des Evan-
giles, que 'on trouve dans ce chapitre, en démontrant les mécanismes qu’il
qualifie de «télescopage» et de «falsification» des sources d’origine.

Par rapport aux contributions précédentes, il faut ajouter que, mis a part le
Nouveau Testament, il y a une deuxiéme catégorie de textes auxquels le traité
mazdéen fait allusion. Ce sont soit des textes constitutifs de la foi chrétienne,
comme le Credo chrétien (Symbole de Nicée-Constantinople ou une autre
version, voir ci-dessous), soit de I’exégése (dont la paternité reste a étre définie),
a savoir des commentaires en marge de sujets divers, en incluant les articles
fondamentaux de la doctrine tels qu’ils ont été dégagés a travers les Conciles.
Les thémes majeurs sont la christologie, la creatio ex nihilo ou le probléme du
mal, tous des problémes ardents tant a 1’époque sassanide qu’apres la conquéte
arabe, lors des 3° et 4° siécles de ’Hégire.

D’autre part, et ¢’est un fait bien connu, puisque Mardanfarrox, fils d’Ohr-
mazddad, I’auteur de ce traité mazdéen le dit explicitement, I’une des sources
d’inspiration pour ce traité a été un autre traité mazdéen le Dénkard 3 (Dk. 3).
Bon nombre des thémes abordés dans le traité polémique sont déja familiers au
traité antérieur. Voici une concordance sélective:

Dogme SGW Dk. 3
trinité / christologie SGW 15.18-34 Dk. 3.40
creatio ex nihilo SGW 15.63-70 Dk. 3.362
(non-)existence du mal SGwW 11, 12° Dk. 3.142

4 Voir Gignoux, Comment le polémiste mazdéen (voir note 3), 60. L’hypothése des hadith

comme véhicule intermédiaire entre les Evangiles et le SGW ne serait pas entiérement in-
vraisemblable. 1. Les hadith utilisent des paraphrases, voir David Cook, New Testament
Citations in the hadith Literature, in: E. Grypeou/M. Swanson/D. Thomas (éds.), The
Encounter of Eastern Christianity with Early Islam, Leiden/Boston 2006, 185-223, 186; 2.
la plupart des Evanyles qu’ils citent sont apocryphes, Cook, New Testament Citations,
187. Pourtant, si I’on compare la liste des citations dans les hadith (Cook 2006) avec le
répertoire jadis dressé par de Menasce (voir note 1), pour les citations dans le SGW, on
constate qu’ils ne concordent pas.

J’ai consacré une série d’études a I’analyse des types de raisonnements que I’on utilise
dans le Dk. 3, voir Mihaela Timus, Les raisonnements taxinomiques dans le Dk. 3, in:
Irano-Judaica (2 paraitre); Mihaela Timus, poryotké$an versus késdaran. L’autorité reli-
gieuse contre les tenants d’autres doctrines, in: Studia Iranica 47.2 (2 paraitre). Elles
proposent une hypothése visant a éclairer 1’algorithme de constitution de ce traité, passé
par la main de deux rédacteurs (ou davantage, selon Judith Josephson).

Le probléme du mal est largement débattu dans les deux chapitres contre 1’Islam.



Polémique mazdéenne anti-christologique 107

Si les thémes sont communs, en revanche, les modalités d’argumentation ne
sont pas toutes les mémes. L’analyse présente fournit des bases pour une meil-
leure comparaison entre les deux traités, en permettant ainsi d’avancer des
hypothéeses concernant la marque intellectuelle des milieux de leurs auteurs.

Jean de Menasce I’avait déja dit: la cible du 15° chapitre du SGW sont princi-
palement les trois groupes des chrétiens d’Orient, a savoir les melkites, les
jacobites et les nestoriens.” Sont-ils séparément désignés ou sont-ils envisagés
comme un corps unitaire? C’est le dilemme principal d’ol part I’article présent.
Il comporte deux parties. Dans la premiére, je défends ’hypothése selon la-
quelle la critique anti-christologique du SGW 15 est organisée comme une polé-
mique différenciée contre les trois groupes des chrétiens.® Dans la seconde, je
donne I’analyse de la technique de déconstruction anti-christologique utilisée
par le polémiste mazdéen.

Une critiqgue comme toutes les autres?

Les arguments en faveur de I’hypothése d’une référence différenciée selon les
trois groupes des chrétiens d’Orient sont les suivants:

Le SGW 15 introduit dés ses premiéres lignes son sujet principal. II traite de
«la doctrine du christianisme», «paz. k35 i tarsai / m.p. kés 1 *tarsagih» (SGW
15.4), ainsi que de «la dispute des groupes (de) chrétiens», «paz. patkarasni i
tarsa groisng | m.p. pahikarisn T tarsag grohan» (SGW 15.1).°

Le m.p. groh, «groupe», est utilisé au sujet des chrétiens également dans un
autre texte mazdéen, le Dadestan T dénig (Dd.) 36.77 ff., ou I’on résume les
disputes entre les chrétiens:

7 Voir de Menasce, Une apologétique mazdéenne (voir note 1), 222 (note en marge de SGW

15.30).

Je remercie Vincent Deroche (Paris, CNRS) et Christian C. Sahner (Oxford) pour les com-
mentaires critiques qu’ils m’ont confiés a 1’égard de cette hypothése. Ils considérent tous
deux que les chrétiens sont envisagés ici indistinctement, sans référence précise aux diffé-
rences entre leurs doctrines. Je pense néanmoins que 1’hypothése de la référence différen-
ciée et les arguments que j’apporte a son appui valent d’étre pris en compte, d’autant plus
que les techniques polémiques utilisées par les mazdéens nous sont encore mal connues.
Pour le pluriel pazand groisng, de Menasce a proposé la reconstruction pehlevie
*grohihan, en s’appuyant sur le Dd. 37.91, voir de Menasce, Une apologétique mazdéenne
(voir note 1), 210. Cependant dans le Dd. 36.77, 78, gréh est au singulier, cf. Dadestan 1
dénig. Part I. Transcription, Translation and Commentary by Mahmoud Jaafari-Dehaghi
(Studia Iranica. Cahier 20), Paris 1998, 138—139. Pour sa part, Dieter Tailleu a proposé une
correction, en lisant *wurrayisnan, cf. Dieter Taillieu, Zoroastrian Polemic against Mani-
chaeism in Skand—Gumﬁrﬁg Wizar and Dénkard III — Ph.D. Diss., Katholieke Universiteit,
Leuven, 2004 (non publi¢), 132. Malheureusement, le fait qu’aucun manuscrit de cette
deuxiéme partie du traité ne soit encore accessible rend la démonstration plus difficile. Bon
nombre d’arguments sont censés garder un important degré d’incertitude.

8



108 Mihaela Timusg

«(77) Au sujet du Messie, un groupe dit: <l est mort!», un groupe dit: <il n’est pas
mort!»» (ma traduction).
«(77) groh-& im mesiha ray gowénd kii murd groh-& gowend ki né murd.»'

Il est bien possible que ManiiScihr, I’auteur du Dd., fasse allusion a la dif-
férence entre les monophysites (les jacobites), adeptes de la doctrine d’une seule
nature de Jésus, divine, et les melkites, par exemple, adeptes de sa double na-
ture, humaine et divine. Si pour les premiers, en vertu de sa nature divine, Jésus
ne meurt pas véritablement sur la croix, pour les derniers il meurt comme tout
homme. Cet exemple montre que, sans utiliser les termes techniques des doctri-
nes chrétiennes, tels que «nature» ou «personne», ManiiScihr envisage néan-
moins la différence entre les deux orientations. Un argument semblable pourrait
étre utilisé dans le cas du SGW 15, ou1 I’absence de vocabulaire technique sur la
base duquel on fait les différences doctrinaires entre les melkites, les jacobites et
les nestoriens, ne serait pas un argument suffisant contre le fait qu’ils auraient
pu étre pris en compte selon les différences entre leurs doctrines.

Comme déja mentionné dans I’introduction de cette étude, le 15° chapitre de
ce traité polémique est divisé en deux parties majeures. Si la premiére (SGW
15.1-70) est consacrée a 1’énonciation et ensuite a la déconstruction d’un certain
nombre de positions doctrinaires fondamentales pour le christianisme, la
deuxiéme partie (SGW 15.71-155) s’attaque au Nouveau Testament. Les
sources utilisées pour la premiere partie sont incertaines. Il est plus évident que
la formule «ils disent quey, par ailleurs courante dans 1’exégeése mazdéenne, soit
utilisée a cinq reprises, comme 1’on trouve dans le tableau suivant. A chaque
fois, elle introduit une thése chrétienne, déja plus ou moins traduite dans le
vocabulaire mazdéen, laquelle sera par la suite déconstruite.

Formule d’introduction Traduction

(reconstruction pehlevie)

Contenu du dogme «cité»
(reconstruction pehlevie)

SGW  did ki [...] gowend: Mastha az wad T pak T yazd
15.18 bad

(Si) le Messie fut par le
«vent> pur de Dieu.

SGW  did énka[...] [gowend]: Magiha pus 1 yazd bid Le Messie fut le fils de

15.25 Dieu.

SGW  ud ast T ké-iz gowed ki Mastha xwad yazd ast Le Messie est lui-méme

15.31 Dieu.

SGW  did an 7 gowénd kii-3: margth ud dargardih I1 [le Messie] a accepté

15.40 ristaxgz 6 marddoman pour lui-méme la mort et
nimiidan ray 0 griw la crucifixion afin de
padiraft montrer aux hommes la

résurrection.
SGW  did én1gowend ki: Pid ud pusud wadTpak se  Le Pére et le Fils et le
15.46 nam <vent> pur sont trois

1 Selon Jaafari-Dehaghi (voir note 9), 138.

noms.



Polémique mazdéenne anti-christologique 109

D’habitude, dans le zand (le commentaire moyen-perse en marge de I’ Avesta),
cette formule est utilisée pour introduire des positions doctrinaires bien dis-
tinctes.'' Si le méme principe était adopté par I’auteur de ce traité polémique, on
pourrait considérer la présence de ces formules d’introduction comme un indica-
teur que la cible de la critique est différenciée, selon les (trois) différents
groupes de chrétiens d’Orient. La prudence s’impose car le texte dont nous
disposons aujourd’hui est assez corrompu, étant le résultat remanié de plusieurs
étapes qui nous éloignent de I’original pehlevi perdu. Par exemple, dans le SGW
15.25, j’ai présumé I’existence originale d’un goweénd («ils disent»), perdu a
travers le processus complexe de la transmission de ce texte par le pazand, ici
ajouté comme reconstruction.

Dans le SGW 10.39-40, on trouve une formule un peu différente, a savoir:
«(Paz.) yak g ko goét ku [..1" / ek an ké gowed ki [...]»": «une [doctrine/ kés,
est] celle qui dit que [...].». Les deux positions majeures ici résumées sont, d’une
part, la position des monothéistes, dont le défaut, aux yeux de tout mazdéen, est
de faire de Dieu la cause tant du bien que du mal. C’est le refrain constant de
bon nombre de conclusions polémiques dans le Dk. 3."* D’autre part, la position
introduite par la méme formule est celle du dualisme. Elle introduit dans son
systétme un deuxiéme principe, Ahriman, en lui attribuant la responsabilité du
mal.

Enfin, le troisiéme argument s’appuie sur la comparaison entre les témoig-
nages de certains des premiers exégetes coraniques, au sujet des trois groupes
des chrétiens d’Orient, et les théses combattues dans le SGW 15, résumées au
point précédent. Il s’avére que trois exégétes, a savoir Ibn ‘Abbas (m. 687),
Mugqatil ibn Sulayman (m. 767) et Ibn Jurayj (m. 767) respectivement,”” selon
deux sources principales, le Tafsir de Mugatil et celui d’al-TabarT (839-923),
rapportent dans les mémes termes la christologie différenciée des trois groupes
de chrétiens d’Orient. On trouve ces positions résumées dans le tableau suivant:

Voir a ce sujet Alberto Cantera, Ast k& €don gowéd: les opinions divergentes dans la litté-
rature zoroastrienne, in: F. Ruani/M. Timus (eds.), «Ils disent que...». La controverse reli-
gieuse: Zoroastriens et Manichéens. Actes du colloque international, 12—13 juin 2015, Col-
lége de France, Paris 2018 (a paraitre).

Transcription que j’ai faite ici selon Jamasp-Asand/West, Shikand-giimanik Vijar (voir
note 1), 72. L’avantage dans le cas du SGW 10, contrairement au SGW 15, est que nous
disposons d’un manuscrit, le MH 19 (Cod. Zend 64, Munich) pour contrdler 1’édition
anglaise.

Ma reconstruction du pehlevi.

Voir Timus, poryotkésan versus késdaran (voir note 5).

Voir principalement Claude Gilliot, Christians and Christianity in Islamic exegesis, in:
David Thomas/Barbara Roggema (eds.), Christian-Muslim Relations. A Bibliographical
History. Volume 1 (600-900), Leiden-Boston 2009, 31-56. Je remercie Pére Claude Gil-
liot de m’avoir accordée I’orientation nécessaire dans sa bibliographie au sujet de I’exégése
coranique premiére.



110 Mihaela Timusg

Rapport sur la christologie

Auteur Source
Melkites Jacobites Nestoriens
Ibn Al-Tabarf, Jésus est «I’un des «Dieu était parmi «Le fils de Dieu
‘Abbas Tafsir trois dieux», nous [...]» (Jésus était parmi nous
(m. 687)'°  (surle Q61:14)  ensemble avec Dieu est Dieu) [...]» (Jésus est
et Marie fils de Dieu)
Mugatil Mugqatil, Tafsir Jésus est «le Jésus est Dieu Jésus est fils de
(m. 767)"  (surle Q 19:37) troisiéme des trois» Dieu
Ibn Jurayj Al-Tabarf, Jésus est «le Jésus est Dieu Jésus est fils de
(m. 767)" Tafsir troisiéme des trois» Dieu

(sur le Q 19:34)

Mis a part le Tafsir de Mugqatil ibn Sulayman, considéré comme le com-
mentaire coranique le plus ancien qui ait été conservé, la source principale de
ces témoignages reste le Tafsir d’al-Tabarl. Né au Tabaristan, éduqué et actif a
Bagdad, a la fin du 9° siécle et au début du 10° siécle, ce dernier a écrit toute son
cuvre en arabe, malgré ses origines persanes. A cette époque, Tabaristan
demeura encore I’un des bastions du mazdéisme aprés la conquéte arabe. Il est
possible qu’al-TabarT ait gardé des contacts avec des cercles d’iraniens ou du
moins persanophones. Il est aussi possible que ces commentaires aient été
connus de tout homme éduqué a Bagdad, surtout au 10° siecle, qu’il ait été
d’obédience zoroastrienne (le cas de notre Mardanfarrox) ou d’autre
appartenance religieuse.

Dans deux cas, les théses cibles de la critique anti-christologique dans le
SGW, rappellent bien les positions des nestoriens et des jacobites, telles qu’elles
ont été rapportées par 1’exégeése coranique. On trouve la comparaison dans le
tableau suivant:

' Selon Gilliot, Christians and Christianity (voir note 15), 43.
'7" Selon Gilliot, Christians and Christianity (voir note 15), 44.
Selon Gilliot, Christians and Christianity (voir note 15), 44.



Polémique mazdéenne anti-christologique 111

Mardanfarrox (SGW) L’exégése coranique premiére (8°-10°s.)
au sujet de la christologie
«(Si) le Messie fut de par le <vent> pur de
Dieu», SGW 15.18-24. Jésus était «le troisieéme des trois» melkites

«Le Pére et le Fils et le «(Vent) saint sont
trois noms», SGW 15.46-70.

«Le Messie fut fils de Dieuy, «Jésus est fils de Dieu» nestoriens
SGW 15.25-30.
«Le Messie est Dieu lui-méme», «Jésus est Dieu» jacobites
SGW 15.31-45.

En revanche, I’identification de la position melkite dans le traité¢ mazdéen est
plus problématique. Lors d’un premier examen, c’est le premier paragraphe cité
(15.18-24) qui paraissait étre le meilleur candidat. Concentré sur la relation
entre Jésus et le Saint Esprit de Dieu, il donnait I’intelligence mazdéenne de la
formule trinitaire attribuée par I’exégése coranique aux plus orthodoxes parmi
les chrétiens d’Orient, a savoir les melkites. Pourtant, si la trinité prise en
compte dans le SGW 15.18-24 est celle qui correspond 2 la position normative
de I’Eglise chrétienne, les «trois» que I’exégése coranique envisage ne sont pas
forcément la «trinité» chrétienne, puisque la Vierge Marie y est comptée: «]...]
Jesus is <the third of three», that is <Allah is God, he [Jésus] is God, his mother is
God>.»'® A cet égard, les deux catégories de textes ne semblent pas parler de la
méme chose, & moins que I’exégese coranique indique elle aussi la formule
trinitaire adoptée par les orthodoxes chrétiens, mais I’exprime déja par sa
traduction dans son propre vocabulaire.

D’autre part, dans le cinquiéme paragraphe (15.46—70), introduit par la for-
mule «ils disent que», la formule trinitaire est explicitement mise en discussion,
sous I’espece d’un nominalisme (trois noms) que I’on trouve largement débattu
dans la littérature arabe de type kalam (chez Abi ‘Isa al-Warraq, par exemple).
Pourtant, malgré 1’apparence, «trois dieux» (exégeése coranique) et «trois noms»
(traité polémique zoroastrien) ne vont pas dans la méme direction.

Malgré ces difficultés, je pense que I’hypothése de la référence différenciée
aux trois groupes de chrétiens mérite d’étre prise en compte. Elle ouvre une per-
spective importante. D’une part, dans le cas des jacobites et des nestoriens, les
formules sont presque identiques a la lettre de I’exégése coranique. Ceci peut in-
duire I’idée d’une influence musulmane. Il n’est pas exclu que, si également
éduqué a Bagdad, Mardanfarrox ait été au courant de cette exégese premicre,
plus probablement celle d’al-TabarT que celle de Muqatil, ce dernier ayant €té

' Cf. Gilliot, Christians and Christianity (voir note 15), 44.



112 Mihaela Timug

actif en Transoxiane. D’autre part, quand il est question de la formule trinitaire,
les termes avec lesquels Mardanfarrox zoroastrien présente la doctrine chré-
tienne montre une familiarité avec son vocabulaire technique, plus grande que
dans le cas de I’exégése coranique au sujet des melkites. La comparaison montre
a quel point I’hypothése d’une influence univoque (I’exégese coranique sur le
traité) est complexe. Il est bien probable que Mardanfarrox ait utilis€ nombre
d’autres sources. Leur combinaison ainsi que son propre style d’argumentation,
comme on le verra par la suite, pourraient constituer ensemble I’empreinte origi-
nale de cet auteur.

Y a-t-il des correspondances dans les traités polémiques musulmans ou chré-
tiens, du 9° et du 10° siécles, relativement contemporains du notre traité polé-
mique?

Du c¢6té musulman, le cas par excellence serait celui d’Abi ‘Isa al-Warraq au
10° siécle (889-994), dont les traités contre la trinité ou la christologie ont été
édités par David Thomas. Pourtant, si I’on compare sa critique anti-chris-
tologique avec celle que 1’on trouve dans le SGW, on constate que le traité maz-
déen remonte a un tout autre genre. Autant d’analyse conceptuelle rigoureuse
chez I’auteur musulman, autant de sophismes et de tentatives pour tourner
I’adversaire en ridicule chez Mardanfarrox. La comparaison conduit & une con-
clusion voisine du scepticisme jadis formulé par Ulrich Rudolph: la technique
rationnelle de I’argumentation dans le SGW ne serait pas de type kalam.”

Du coté chrétien (de langue arabe et grecque), on peut envisager la polé-
mique entre les différentes communautés, avant et apres la conquéte arabe. Bien
que moins étudiée, la polémique intra-chrétienne lors des premiers siécles de
I’Hégire a été aussi significative que la polémique entre musulmans et chré-
tiens.”' Les melkites, tels que Jean Damascéne (676-749)** ou son successeur de
langue arabe, Théodore Abu Qurra (755-830), évéque de Harran, lancent des
polémiques contre les nestoriens et surtout contre les jacobites, a savoir les
monophysites de Syrie, qu’ils jugent des plus vulnérables face a I’Islam. Les

2 «Das SGW ist natiirlich vom Aufbau her nicht mit einem systematischen kalam-Werk ver-

gleichbar [...] Dabei sind die Parallelen zu den arabischen Texten unverkennbar, so daf3
sich der islamische Einflul nicht bezweifeln 14Bt», Ulrich Rudolph, Al-Maturidi und die
sunnitische Theologie in Samarkand (Islamic Philosophy, Theology and Science. Texts
and Studies 30), Leiden 1997, 195, note 120.

«In recent years a considerable amount of scholarly attention has been given to the apolo-
getic and polemical texts in Arabic written by (Melkites)> in response to the challenge of
Islam. But scholars have not so much to say about works devoted to specifically intra-
Christian controversies», Sidney H. Griffith, «Melkites», «Jacobites» and the Christo-
logical Controversies in Arabic in Third/Ninth-Century Syria, in: D. Thomas (ed.), Syrian
Christians under Islam. The first Thousand Years, Leiden/Boston/K&ln 2001, 9-55, 10.

«In Christus zwei Naturen sind und Christus in zwei Naturen existiert, als den beiden
Teilen des einen, wie Leib und Seele im Menschen», Jean Damascene dans De fide contra
Nestorianos, cf. Bonifatius Kotter, Die Schriften des Johannes von Damaskos. IV. Liber de
haeresibus. Opera polemica (Patristische Texte und Studien 22), Berlin/New York 1981.

21

22



Polémique mazdéenne anti-christologique 113

répliques des adversaires ne tardent pas a se manifester. Contemporain d’Abu
Qurra, le jacobite Abii Ra‘tta (775-835) répond aux critiques et bétit a son tour
sa propre vision (disons aussi «définition») des trois groupes principaux de
chrétiens.”> C’est une polémique intra-chrétienne, qui se déroule & une époque
relativement contemporaine de la mise par écrit du Dk. 3, probablement a
Bagdad, c’est-a-dire 1’endroit ou une majorité jacobite se trouva, comme du jour
au lendemain, voisine du nouveau monde musulman. Mais tous les auteurs ici
mentionnés maitrisent et utilisent le vocabulaire technique en vertu duquel on
fait la différence doctrinaire entre ces groupes. Rien de cela ne se retrouve dans
le chapitre adversus christianos du SGW.

Pour conclure partiellement, je pense que 1’absence de vocabulaire technique
chrétien, utilisé par des auteurs tant chrétiens que musulmans afin de marquer
les différences doctrinaires entre les communautés chrétiennes d’Orient, n’est
pas une raison suffisante pour conclure que ces derniéres n’auraient pas pu étre
envisagées, cas par cas, dans la partie anti-christologique du SGW. Mardan-
farrox fut également éduqué dans des milieux autres que les cercles de prétres
mazdéens, mais nous savons encore trés peu, sinon rien, des écoles et/ou des
manuels auprés desquels ils aurait acquis ses connaissances. A mon avis, cette
absence témoigne au premier abord du caractére non-kalam de I’argumentation
utilisée dans ce chapitre.

Les mécanismes de déconstruction

Afin de mieux discerner la nature de la polémique anti-chrétienne dans le SGW,
ses filiations d’ordre intellectuel, il convient de mieux comprendre les méca-
nismes de déconstruction utilisés. C’est ce que je propose dans le développe-
ment qui suit, et qui ne concerne qu’une partie de la critique christologique.**

3 Selon un texte d’Abd Ra‘ita, édité par Sandra Keating, connu sous le titre de «Christolo-

gisches Gespridch» (cf. Georg Graf), la différence entre les trois groupes est définie en
fonction de deux concepts fondamentaux pour le dogme chrétien, a savoir personne
(persona) et nature (physis), voir Sandra Toenis Keating, «People of Truth» in the Early
Islamic Period. The Christian Apologies of Abii Ra‘itah, Leiden-Boston 2006, 355ff. Selon
Keating, ce texte polémique serait la preuve que 1’auteur chrétien avait participé aux dis-
cussions ou aux débats avec mise en scéne, les mundzarat, un phénoméne «difficult to
reconstruct because of the nature of the historical records», Keating, «People of Truth», 27,
351. La procédure du débat public remonterait au 8° siécle, en connaissant son plein essor
au 10° siécle (idem, 28), justement 1’époque la plus probable de la mise par écrit du SGW.

# L’analyse de SGW 15.31ff. sera donnée ailleurs.



114

Mihaela Timus

Aussi, ils disent: «Si le Messie fut par le «venty” pur de Dieuy

(SGW 15.18-24)

Version pazande®

(18) dit ku agar masiide oz vad i pak i yazat biit
goend

/af

- g agar 3Paz vad i pak i oZ yazat g yak hast g
aPar3 vad i jad oz g n3 oZ yazat u n3 pak. (19)
han afridar padaihat acart.

/b/

(20) agar vad hama a7 yazat u yazadi hast
hama pak saz3t bidan. (21) agar 3paz a yak
vad pak afard vad riman n3 yazadi. (22) cun b3
yazat h3ci afridar n3st g rimant u n3paki i apar3
vad ham a7 yazat. (23) u agar afar3 vad g i
yazat u yazadi hast hama pak sazat bdan. (24)
nun g yak pa paki dast apar3 riman bt cim.

Reconstruction pehlevie’”

(18) did kii agar mas§iha az wad 1 pak T yazd bud
gowénd

la/

- @n agar 8waz wad 1 pak T az yazd an €k ast &n
abarig wad T jud az an né az yazd ud né pak. (19)
any afridar paydaghed aarag.

b/

(20) agar wad hamag az yazd ud yazdih ast
hamag pak sazéd bidan. (21) agar Ewaz an &k
wad pak abarig wad réman né yazdig. (22) ciyon
bé yazd &¢ afridar nést an rémanih ud népakth 1
abarig wad ham az yazd. (23) ud agar abarig wad
an T yazd ud yazdih ast hamag pak sazéd budan.
(24) nin an €k pad pakih dast abarig réman bid
¢im?

Traduction

(18) Aussi, ils disent: «Si le Messie fut par le «vent> pur de Dieu».

/a/

Si, parmi les dieux, seul le <vent> est pur, il n’est qu’un. Tout autre <vent» différent ne vient pas de
dieu, n’est pas pur. (19) Il est (donc) nécessaire (d’admettre) qu’un autre créateur s’est manifesté.
/b/

(20) (Quant au) ¢vent», si chacun vient de dieu et est divin, chacun devrait étre pur. (21) Si
seulement un vent est pur, les autres «vents) sont sales, non-divins. (22) Comme en dehors de Dieu il
n’y a pas d’autre créateur, cette saleté et ’impureté des autres esprits viennent également de Dieu.
(23) Et s’il y a d’autre «vent> que dieu et (ce qui est) divin, tout chacun devrait étre saint. (24)
Maintenant, pourquoi celui-ci serait-il le seul pris en compte pour sa pureté les autres (étant) sales?

Y a-t-il un texte-cible de cette critique? Selon quelle source chrétienne 1’au-
teur mazdéen lance-t-il sa critique christologique? Le Credo chrétien peut étre
envisagé,28 mais il reste a mieux démontrer laquelle de ses versions. Il est moins
probable que le Credo de Nicée (325) soit en question, puisqu’il ne mentionne
pas explicitement la descendance de Jésus par le Saint-Esprit (théme de la partie

3 Ici, Mardanfarrox fait 1’assimilation entre une notion centrale au systéme mazdéen, a

savoir le «vent (wad)», et une autre au cceur de la théologie chrétienne, le «Saint Esprit».
Afin de mieux mettre en évidence ce processus, je laisse la traduction aussi littérale que
possible, afin de mieux suivre le fil du raisonnement mazdéen.

Transcription que j’ai faite ici selon 1’édition du texte pazand dans Jamasp-Asina/West,
Shikand-glimanik Vijar (voir note 1).

La reconstruction pehlevie et la traduction m’appartiennent.

Gotz Konig a proposé que la controverse christologique envisagée dans le Dd. 36.77-78
remonterait a I’Epitre de Paul (1 Cor. 15.3) et au Credo dans sa version de Nicée (325), cf.
Gotz Konig, Training in thinking. Religious criticism and the use of logic in Zoroastrian
theology, in: Ruani/Timus (eds.), «Ils disent que...» (voir note 11) (a paraitre).

26

27
28



Polémique mazdéenne anti-christologique 113

ici analysée, 15.18-23) et par la Vierge Marie (théme de la partie précédente,
15.4/9-17).*° Pour ces raisons, le Symbole de Nicée-Constantinople (381) parait
plus vraisemblable, bien qu’il ne soit pas certain qu’il ait circulé parmi les com-
munautés chrétiennes proches des milieux de Bagdad.™

Du point de vue lexical, il est significatif que I’auteur mazdéen ait utilisé le
mot wad, qui veut dire tout simplement «venty». Un tel choix démontre une fami-
liarité avec le vocabulaire grec, avec le gr. pneuma en I’occurrence. A I’intérieur
de la théologie mazdéenne, c’est un concept ambigu, puisqu’il y a du vent bon
et du vent mauvais. Le vocabulaire mazdéen contient d’autres termes, comme
I’av. mainii(a)u / m.p. ménog, auxquels on aurait pu assimiler I’Esprit Saint des
chrétiens. Du reste il sera employé dans le méme paragraphe, mais appliqué aux
entités divines mazdéennes. Le choix méme d’un concept qui peut avoir égale-
ment des connotations négatives, afin de signifier I’une des notions centrales
pour la théologie chrétienne, peut étre déja une opération polémique.

Le contre-argument de I’auteur mazdéen comporte deux moments. Ce sont
deux constructions syllogistiques, censées conduire, chacune, par une série
d’inférences plus ou moins légitimes, a des conjectures inacceptables du point
de vue d’un chrétien: d’une part il y a un deuxiéme créateur, d’autre part Dieu
est la cause du mal.

Dans le premier cas, Mardanfarrox enchaine les inférences de telle maniere
que la conclusion soit contraire aux principes de tout monothéisme, y compris
chrétien: il y a un deuxiéme créateur, 1’origine du mal.

Syllogisme 1

A. Il n’y qu’un seul «vent) qui est saint.

B. Tout autre esprit n’est ni divin, ni saint.

C. (Conclusion) Il y a un deuxiéme créateur, |’origine de ces autres esprits, ni divins, ni saints.

La falsification remonte a un détail relevant de la logique: le fait que le fils
de Dieu est dit provenir de I’Esprit Saint introduit le constat intermédiaire
d’exclusivité. Le Saint Esprit est /e seul, souligne 1’auteur mazdéen, qui provient
de Dieu, chose logique, peut-t-on dire, sinon le Fils n’aurait pas eu besoin de
son intermédiaire. Une fois ce pas franchi, le raisonnement bascule dans les
parametres imposés par le polémiste mazdéen. On n’est plus dans la
terminologie chrétienne. L’inférence suivante introduit 1’absurdité: tout esprit

2 «[...] et s’est incarné par le Saint-Esprit, de la Vierge Marie et s’est fait homme ([...] xai

capkmBévta €k mvedpatog ‘ayiov koi Mapiag 1iig mapBévov kai évavBpamicavia)y, le
texte grec selon Giuseppe Luigi Dossetti, Il Simbolo di Nicea e di Constantinopoli. Edi-
zione critica (Testi e ricerche di scienze religiose 2), Rome 1967, apud Daniel Benga,
Cred, marturisesc i astept viaga vegnica. O istorie teologicd a Simbolului Niceo-Constanti-
nopolitan [Une histoire théologie du Symbole de Nicée-Constantinople], Bucarest 2013,
364.

Je remercie le Pére Daniel Benga (Ludwig-Maximilians Universitidt, Munich) d’avoir attiré
mon attention sur ce fait, voir Benga, Cred (voir note 29).

30



116 Mihaela Timusg

autre que I’Esprit Saint n’est ni divin, ni saint. C’est la passerelle nécessaire
pour faire place au principe dualiste: s’il y a d’autres esprits, ni divins, ni saints,
ceci veut dire qu’il y a un deuxiéme créateur, un Ahreman, c’est-a-dire tout le
contraire des principes du monothéisme chrétien (ou autre). C’est une fagon
forcée de parvenir aux prémisses de son propre systéme religieux dualiste.

Dans le deuxiéme cas, Mardanfarrox enchaine a nouveau les inférences, avec
les mémes ingrédients, a savoir 1’existence des esprits non-divins et non-saints,
qui résulterait du fait que le Fils ne vient pas directement de Dieu mais de I’Es-
prit Saint. En effet, il ignore complétement le vocabulaire spécifique chrétien. I1
simplifie le texte a outrance (le rapport entre les deux entités divines est défini
par la préposition az «de»), en introduisant ainsi un maximum d’ambiguité.’!

Les étapes du syllogisme sont:

Syllogisme 2

A. Tout esprit qui vient de Dieu est et divin, et saint.

B. §’il n’y a qu’un seul esprit qui vient de Dieu, tous les autres esprits ne sont ni saints ni divins.

C. (Conclusion) Dieu seul créateur est également 1’origine de ces esprits «sales», donc Dieu est la
cause du mal.

C’est probablement la partie la plus faible, car la réciproque pertinente de la
premiére thése anéantirait le syllogisme (elle dirait: tout ce qui n’est ni divin, ni
saint, n’est pas esprit, donc ne remonte pas directement a Dieu).

Aussi, il y a ceux [qui disent]: «Le Messie fut le fils de Dieu»
(SGW 15.25-30)

Dans ce cas-ci, I’argumentation est bien différente du cas précédent. C’est une
forme de syllogisme atypique dont le but est d’amener a une absurdité, a savoir
que Dieu (immortel par définition) est en fait mortel. En voici les étapes, en
suivant ma traduction:

31 Cen’est pas le cas de certains chapitres du DK. 3 ol I’auteur, en menant la déconstruction

du dogme de la non-existence du mal, remplace un verbe par un autre et ainsi, par
I’intermédiaire d’un seul verbe, fait basculer I’argumentation d’un systéme a ’autre.



Polémique mazdéenne anti-christologique

Version pazande™

(25) dit in ku agar masiide pus i yazat bad
[goend]

/a/ .

pa g cim ku yazat pit i vispa pa dadart u afridari
u farBardarT (26) g masiide pa pusari i yazat n3
jatar ku Xartar dgm i yazat das u afris.

/b/

(27) agar 37 aBazarT i narT madagl zat (28) a
agar aBar yazat zai8ni oZ narT madagl saZat aca
aflar amo$aspanda mainiing ham-glinaa zaisni
biidan ra margica biidan sazat™.

fc/

(29) 3dun aPar ham yazat bidan n3 gumant (30)
ci and ku z@i¥ni i pa dinaa Xara¥ni Xara¥ni
margica 3far.

117
Reconstruction pehlevie

(25) Did én kii agar mas$tha pus 1 yazd bad
[gowénd]

Ja/

pad an cim ki yazd pid T wispan pad dadarth ud
afridarth ud parwardarih (26) an mastha pad
pusarih T yazd né juttar kii xwartar dam T yazd
dad ud afrid.

/b/

(27) agar az abzarh T narTh madagth zad. (28) an
agar abar yazd zayi$n az narth madagih sazéd
an-iz abar amahrspandan méndgan ham-gdnag
zayisn bidan ray margih-iz biidan sazéd.

/c/

(29) &don abar ham yazd blidan né gumanig (30)
¢€ andh ki zayisn 1 pad 8wénag xwarisn xwarisn

margih-iz &war.
Traduction

Aussi, il y a ceux [qui disent]: «Si le Messie fut fils de Dieu».
/a/

Pour cette raison, a savoir que Dieu est le pére de tous de par le fait d’étre créateur, loueur et
nourrisseur, ce Messie, comme fils de Dieu, n’est pas différent de la créature la plus simple que Dieu
créa et loua.

/b/

§’il fut né par le moyen d’un homme et d’une femme, si, quant a Dieu, la naissance d’'un homme et
d’une femme convient, alors, pour ce qui est des esprits Amahraspand, la naissance tout autant que
la mort conviennent.

/c/

Par la suite, il n’y a pas de doute, la méme chose s’applique & Dieu, car il est sir que laou il y a
correctement naissance il y a certainement nourriture, boisson et aussi mort.

Dans un premier temps, par une suite d’inférences plus ou moins pertinentes,
on établit 1’équivalence entre Jésus/le Messie et toute autre créature. En fait,
’auteur mazdéen va contre le vocabulaire technique du symbole de Nicée-Con-
stantinople, en assimilant le fait d’étre «né» au fait d’étre «créé», chose par ail-
leurs trés familiére au systéme religieux mazdéen. L’une des métaphores cen-
trales dans le Bd. est I’image de la création du monde comme une grande gros-
sesse, Ohrmazd étant a la fois maternité et paternité. En ce sens, Mardanfarrox
procede a une claire traduction des concepts dans son propre systéme. La ou le
Credo tant de Nicée (325) que de Nicée-Constantinople (381) disent «engendré,

32 Transcription que j’ai faite ici selon 1’édition du texte pazand dans Jamasp-Asana/West,
Shikand-giménik Vijér (voir note 1).

Contrairement aux SGW 15.20 et 23 (saZat biidan, voir supra), on trouve ici la formule
inversée biidan sazat, cf. Jamasp-Asana/West, Shikand-glimanik Vijér (voir note 1), 153 et
154. En I’absence de tout manuscrit pour cette partie du texte, il est difficile de décider si
c’est un défaut du texte original ou bien une faute des éditeurs.

33



118 Mihaela Timus

et non fait (yevvn0évra od mombévia)», le polémiste mazdéen dit: fils de Dieu,
c’est-a-dire «engendréy, c’est-a-dire «crééy», autrement dit il n’y aurait aucune
différence entre lui (Messie) et toute autre créature. Il ne peut pas respecter la
distinction chrétienne puisqu’elle n’existe pas dans le cadre de sa propre reli-
gion.

Dans un deuxiéme temps, on enchaine une série d’inférences, telles que:
Jésus né de cette fagon-ci (avec peére et mére), ceci veut dire que la méme chose
s’applique a Dieu et a nouveau on saute dans le systeme mazdéen, puisque ce
qui va pour Dieu, va également pour les Amashaspontas (Amahraspand). Toutes
ces trois catégories ont un élément commun: ils naissent et, ce faisant, ils
meurent également.

En fin de compte: le dogme qui conduit a la conclusion de la mortalité de ce
qui est immortel, a savoir Dieu et les «Immortels Saints», les Amahraspand, est
certes absurde, bien que 1’auteur mazdéen soit suffisamment poli dans ce cas-ci
pour ne pas le dire explicitement. La rigidité de la logique mazdéenne est telle:
soit on est n€ et alors on meurt, soit on n’est pas né et I’on reste divin, immortel,
saint. Mardanfarrox ignore visiblement les subtilités de la théologie chrétienne
concernant les deux natures, humaine et divine, réunies dans la personne de
Jésus. Ce n’est pas pour autant qu’il évite d’associer a cette théologie les Ama-
hraspand, entités spécifiquement mazdéennes.

Remarques finales

La procédure de déconstruction utilisée par I’auteur du chapitre contre le chris-
tianisme dans le SGW peut étre résumée ainsi:

I1 fait semblant de suivre la construction de 1’autre discours; a un certain mo-
ment il piége ce discours en remplagant une seule piece du systéme, un mot ou
deux.

Ensuite il change subrepticement I’ordre du discours en faisant le passage
dans son propre syst¢me religieux. Il assimile les membres de la trinité, par
exemple, au systéme des six esprits bienfaisants, les Amahraspand. Il introduit
donc la logique de son propre systéme dans une terminologie qui n’a rien a voir,
et de ce fait devient absurde. L absurdité n’est pas tant celle du systéme adver-
saire que le résultat du mélange entre la logique et les termes spécifiques de
deux systémes différents. C’est une maniére spécifique de produire un sophisme
polémique et qui doit avoir suivi un art connu des mazdéens, forgé peut-Etre a
I’intérieur de leur propre tradition avant méme la conquéte arabe, vers la fin de
I’époque sassanide. Il est bien possible que sa technique polémique soit rede-
vable a la philosophie grecque, aux cercles de sceptiques et de néo-platoniciens,
surtout ceux qui furent porteurs de discours anti-chrétiens. Elle aurait été forgée



Polémique mazdéenne anti-christologique 119

vers la fin de ’époque sassanide et réutilisée dans ce contexte nouveau.” De
maniere générale, ’empreinte de la logique grecque semble assez forte dans le
cas du SGW.

Si, malgré les doutes déja exprimés, le Symbole de Nicée-Constantinople est
le texte cible de la critique anti-christologique du SGW 15, ceci fournirait un
terme ante quem pour la datation de cette polémique. Elle ne pourrait pas étre
antérieure a 381 (concile de Constantinople), quand on a validé sa version défi-
nitive, augmentée.

Si le Symbole est en cause, quelle que soit la version, cette source cible peut
faire penser que la polémique ici présentée remonte a la période d’avant la
conquéte arabe. Elle aurait été héritée a I’intérieur de la tradition iranienne,
parvenue jusqu’a 1’époque de Mardanfarrox, par I’intermédiaire de cercles
intellectuels mazdéens dont I’histoire nous est pourtant mal connue. Dans le
contexte de ’époque sassanide, s’attaquer au Symbole chrétien n’était pas un
simple acte théologique, de déconstruction théorique. C’était aussi une dé-
marche, orientée contre: a. I’empereur chrétien; b. tous les chrétiens, par une at-
taque universelle de I’identité profonde des chrétiens; c. I’espace liturgique des
chrétiens. On peut méme formuler I’hypothése que cette attaque aurait remonté
en dernier ressort & un exposé public, a la cour de Khusrd Andsirwan (531-579),
I’adversaire constant de Justinien (527-565).>> Cette hypothése va de pair avec
le constat que, du moins pour le SGW 15, le polémiste mazdéen ne partage pas
la technique du genre kalam, courante a son époque.

Dans une étude récente, Istvan T. Kristo-Nagy a lancé 1’idée d’une grande
similarité entre les fragments polémiques d’Ibn al-Mugaffa® et le SGW.* Bien

** Dans une autre étude (Timus, poryotkesan versus késdaran [voir note 5]) j’ai lancé 1’idée
qu’une importante catégorie de raisonnements utilisés dans le Dk. 3 et que j’appelle «bi-
naires» seraient des sortes de faux syllogismes, autrement dit 1’adaptation mazdéenne des
structures logiques classiques. Par comparaison, les cas analysés ici suggeérent une obé-
dience plutdt non problématique par rapport a la logique grecque.

C’est sous son régne que I’on procéde a des actes de persécution contre les religions
«paiennes», dont les samaritaines et les manichéens, contre les philosophes néo-platoni-
ciens anti-chrétiens, cf. Codex Iustinianus, Liber V. La fermeture de 1’école d’Athénes
(529) a eu lieu sous son régne. C’est sous Khusrd And$irwan que les philosophes grecs ont
été accueillis dans I’empire sassanide, en contribuant peut-étre au développement de la
pensée spéculative mazdéenne, mise toujours au service de la religion, de son apologie et
de sa défense. Il convient de vérifier si les «manichéens» soumis & la persécution sous
Justinien, mis a mort ou exilés, sont uniquement des «manichéens», ou bien toute forme de
dualiste. Ceci rendrait davantage de justice au constat selon lequel, dans le monde chrétien,
le terme «manichéen» aurait été utilisé pour désigner des adeptes des religions différentes:
«Just as the term <Manichaean) was used in the Christian world for nearly two millenia to
describe an incredible variety of beliefs, such is also the case for the term zindig in Islam»,
voir Istvan Kristo-Nagy, Denouncing the Damned Zindiq. The Struggle and Interaction
between Monotheism and Dualism, in: C. Adang/H. Ansari/M. Fierro/S. Schmidtke (eds.),
Accusations of Unbelief in Islam. A Diachronic Perspective on Tafkir, Leiden-Boston
2016, 56-81, 57.

36 Krist6-N4gy, Denouncing the Damned Zindiq (voir note 35), 61-62, note 25.

35



120 Mihaela Timusg

que les arguments fournis par Kristo-Nagy soient inégalement convaincants, la
comparaison entre les deux auteurs mérite d’étre approfondie. Il est possible
qu’une partie de I’éducation du polémiste mazdéen ait été forgée dans les
milieux intellectuels des personnages comme Ibn al-Mugqaffa‘, I’homme de deux
religions, 1’Islam pour la journée, le mazdéisme pour la nuit,”’ 4 savoir le repré-
sentant de I’«apostasie secréte»®, le zindig aux yeux des juristes musulmans.
L’idée de cercles d’intellectuels d’obédience (secréte ou non) mazdéenne, tra-
vaillant a développer une pensée spécifiquement mazdéenne, a la préparer pour
la confrontation avec d’autres religions, mérite d’étre prise en compte. Mardan-
farrox n’en serait qu’un représentant ultérieur d’Ibn al-Mugqaffa‘. Sa singularité,
ainsi relativisée, serait plus facile & comprendre.

Enfin, une partie de mon argument dans la premiére partie de cette étude
s’appuie sur la comparaison entre le SGW et I’exégése coranique. Au stade ac-
tuel de ma démarche je ne pourrais pas décider qui a influencé qui. Il est plus
probable que la comparaison témoigne de la familiarité¢ de I’auteur mazdéen
avec I’exégese coranique. Des études ultérieures pourront faire évoluer une telle
hypothése.

Polémique mazdéenne anti-christologique. Mécanismes de déconstruction (SGW 15)

L’article propose I’analyse d’une partie des arguments anti-christologiques que 1’on
trouve dans I’introduction du 15e chapitre (notamment les paragraphes 18-30) du traité
polémique mazdéen Skand Gumanig Wizar («La solution décisive des doutes», Jean de
Menasce 1945). A I’origine, ce dernier a été rédigé en moyen-perse, mais cette premiére
version a été perdue. Aujourd’hui, on travaille principalement avec la reconstruction mo-
yen-perse d’aprés la version pazande (moyen-perse en caractéres avestiques). L’article
comporte deux parties. D’une part, ’auteure soutient I’hypothése selon laquelle cette po-
lémique anti-christologique envisage, au cas par cas, les trois groupes de chrétiens
d’Orient, les melkites, les jacobites et les nestoriens respectivement. A son appui, trois
arguments principaux sont apportés. D’autre part, ’auteure donne la description des
structures logiques que 1’on trouve en filigrane de cette polémique. Il s’avere que 1’argu-
mentation suit un modele relevant du syllogisme, ce qui indique I’influence de la logique
grecque. Il reste a débattre si cette influence a eu lieu pendant la période sassanide et a
¢té transmise ensuite a I’exégese mazdéenne rédigée lors des premiers siécles de 1’Islam,
ou si elle a eu lieu apres la conquéte arabe, par I’intermédiaire de certaines théologies et
philosophies de I’Islam (par exemple les mu‘tazilites).

Polémique anti-christologique — modéles d’argumentation — exégése mazdéenne — chris-
tianisme oriental — premiers siécles de I’islam.

37 Michelangelo Guidi (ed. et trad.), La lotta tra I’Islam e il Manicheismo. Un libro di Ibn al-
Mugqaffa’ contro il Corano confutato da al-Qasim b. Ibrahim, Rome 1927.

® Sur la question de Iintégration de la notion d’apostasie secréte dans le corpus juridique
musulman, voir Frank Griffel, Toleration and exclusion: al-Shafi‘T and al-Ghazali on the
treatment of apostates, in: Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 64
(2001), 3, 339-354.



Polémique mazdéenne anti-christologique 121

Antichristologische zoroastrische Polemik. Mechanismen der Dekonstruktion (SGW 135)

Der Beitrag stellt die Analyse eines Teils anti-christlicher Argumente in der Einleitung
zum Kapitel 15 (insbesondere die Ziffern 18 bis 30) der polemischen mazdidischen
Streitschrift Skand Gumanig Wizar («Die entschiedene Auflésung der Zweifel», Jean de
Menasce 1945). Urspriinglich wurde es in Mittelpersisch verfasst, aber diese erste Ver-
sion ging verloren. Heute arbeitet man vor allem mit der mittelpersischen Rekonstruktion
nach der Version pazand (d.h. Mittelpersisch in awestischen Zeichen). Der Artikel be-
steht aus zwei Teilen. Auf der einen Seite unterstiitzen wir die Hypothese, dass diese
anti-christologische Polemik von Fall zu Fall die drei Gruppen der Ostchristen, der
Melkiten, der Jakobiten und der Nestorianer anzielt. In diesem Zusammenhang werden
drei Hauptargumente angefiihrt. Dariiber hinaus gibt er die Beschreibung der logischen
Strukturen zum Besten, die man in filigraner Weise in dieser Kontroverse findet. Es stellt
sich heraus, dass das Argument einem Syllogismus-Modell folgt, was den Einfluss der
griechischen Logik anzeigt. Ob dieser Einfluss wihrend der sassanidischen Periode
geltend und spéter auf die mazdédische Exegese iibertragen wurde, die in den ersten
Jahrhunderten des Islam betrieben wurde, oder ob sie nach der arabischen Eroberung
ihren Platz fand, durch die Vermittlung der Theologien und Philosophien des Islam (zB
mu’tazilites), das bleibt ein Thema, das diskutiert werden muss.

Antichristologische Polemik — Argumentationsmuster — mazddische Exegese — orienta-
lisches Christentum — erste Jahrhunderte des Islam.

Polemica zoroastriana anticristologica. Meccanismo di decostruzione (SGW 15)

L’articolo propone 1’analisi di una parte degli argomenti anticristologici che troviamo
nell’introduzione del 15esimo capitolo (in particolare nei paragrafi 18-30) del trattato
polemico zoroastriano Skand Gumanig Wizar («La soluzione decisiva dei dubbi», Jean
de Menasce 1945). In origine, quest’ultimo & stato redatto in medio-persiano secondo la
versione pazande (medio-persiano in caratteri avestici). L’articolo € composto da due
parti. Una parte sostiene 1’ipotesi secondo la quale questa polemica anticristologica con-
sidera, caso per caso, i tre gruppi cristiani d’Oriente, rispettivamente i Melchiti, i Giaco-
biti e i Nestoriani. Tre argomenti principali sostengono questa tesi. Un’altra parte de-
scrive le strutture logiche che si trovano in filigrana di questa polemica. Si scopre che
I’argomentazione segue un modello di tipo sillogistico, e cio indica I’influenza della lo-
gica greca. Che questa influenza abbia avuto luogo durante il periodo sassanide, sia stata
in seguito trasmessa alla esegesi zoroastriana redatta nei primi secoli dell’Islam, o che
abbia avuto luogo dopo le conquiste arabe, attraverso 1’intermediazione di certi teologi e
filosofi dell’islam (per esempio i mu’tazilites), rimane una questione da dibattere.

Polemica anticristologica — Modelli d’argomentazione — Esegesi zoroastriana — Cristia-
nesimo d’oriente — Primi secoli dell’Islam.

Anti-christological Zoroastrian polemics. Mechanisms of deconstruction (SGW 15)

The present article proposes the analV31s of some of the anti-christological arguments to
be found at the beginning of the 15" chapter (namely the paragraphs 18-30) of the Zoro-
astrian polemical treatise Skand Gumanig Wizar (The Doubt-dispelling Explanation, E.
W. West 1887). This treatise was originally written in Middle Persian, but its first ver-
sion was lost. Nowadays, one works mainly with the reconstruction after the Pazand
(Middle Persian in Avestan characters) version of the text. The article has two parts. On
the one hand, the article upholds the hypothesis which states that Zoroastrian anti-chris-
tological polemics was done case by case, referring to three groups of Oriental Chris-
tians: the Melkites, the Jacobites and the Nestorians respectively. Three main arguments
are brought forward. On the other hand, the article provides a description of the logical
structure of this polemical attack. It appears that the reasoning follows a syllogism-like



122 Mihaela Timug

pattern, which betrays the influence of Greek logic. It is still a matter of debate whether
such influence dates from the Sasanian period and was then passed on to the later Maz-
deic exegesis during the first centuries of the Islamic period, or whether it took place af-
ter the Arab conquest by the transmission of Muslim theologies and philosophies (eg. the
mu’tazilites).

Anti-christological polemics — patterns of reasoning — Zoroastrian exegesis — Oriental
Christianity — early centuries of Islam.

Mihaela Timus, Dr., Institut d’histoire des religions, Académie Roumaine, Bucarest.

Remarque finale: Cet article a été mis au point pendant mon stage de recherche comme
boursiére Alexander von Humboldt (2017-2018), rattachée a I’Institut fiir Iranistik, Freie
Universitét Berlin.



	Polémique mazdéenne anti-christologique : mécanismes de déconstruction (ŠGW 15)

