
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 112 (2018)

Artikel: Polémique mazdéenne anti-christologique : mécanismes de
déconstruction (ŠGW 15)

Autor: Timu, Mihaela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Polémique mazdéenne anti-christologique
Mécanismes de déconstruction (SGW 15)

Mihaela Timuç

Le seul traité polémique mazdéen, le Skand Gumânïg Wizâr (désormais SGW),
titre que l'on traduit par «The doubt-dispelling explanation» (JämäspAsänä-
West) ou bien «La solution décisive des doutes» (de Menasce),1 composé aux
alentours du 10e siècle de notre ère, comporte seize chapitres. Sa partie
polémique est orientée contre les trois religions abrahamiques, le manichéisme, les

athées et d'autres, selon une taxinomie religieuse largement familière aux
auteurs de langue arabe de l'époque.

Le 15e chapitre de ce traité dont je propose ici une lecture partielle a fait
l'objet, au cours des deux dernières décennies, de deux contributions importantes.

D'une part, Antonio Panaino, en faisant l'analyse de la prière Pater Noster,
a lancé l'hypothèse d'une version pehlevie (moyen-perse) des Évangiles,

probablement traduites selon la Pesitta, la version syriaque du Nouveau
Testament} Quelques années plus tard, Philippe Gignoux a mis en doute la pertinence
d'une telle généalogie,3 en réorientant l'attention vers le Diatessaron. Il a

1

Voir Hoshengji D.J. Jämäsp-Äsänä/E. W. West, Shikand-gûmânik Vijâr. The Pâzand-
Sanskrit Text together with a fragment of the Pahlavi. Edited with a Comparative
Vocabulary of the three versions and an Introduction by Hôshang Dastûr Jâmâspji Jâmâsp-
Asânâ, Bombay 1887; Jean de Menasce, Une apologétique mazdéenne du IXe siècle.
Skand Gumanik Vicar. La solution décisive des doutes. Texte pazand-pevlevi transcrit,
traduit et commenté (Collectanea Friburgensia. Publications de l'Université de Fribourg en
Suisse, Nouvelle Série, Fasc. 30), Fribourg 1945.

2 Antonio Panaino, Il testo del «Padre nostro» nell'apologetica mazdaica, in: S. Graziani (a
cura di), Studi sul Vicino Oriente Antico dedicati alla memoria di Luigi Cagni, Napoli
2000, Vol. II, 193-196. Pour une mise à jour des recherches portant sur le SGW, voir C. G.
Cereti, Shkand Gumânïg Wizâr, in: Encyclopedia Iranica 2014 - version électronique:
www.iranicaonline.org/articles/shkand-gumanig-wizar [8.6.2018],

3
«[...] les péricopes attestées dans le SGW, en dehors du Pater Noster, ne sont pas les
mêmes que celles dont le père Boismard s'est servi pour argumenter sa démonstration»,
Philippe Gignoux, Comment le polémiste mazdéen du Skand-Gumânïg Wizâr a-t-il utilisé
les citations du Nouveau Testament?, in: Ch. Jullien (éd.), Controverses des Chrétiens dans
l'Iran sassanide (Studia Iranica 36), Paris 2008, 59-68, 61.

SZRKG, 112(2018), 105-122



106 Mihaela Timuç

néanmoins assorti sa proposition de grandes précautions. Selon lui, le Diates-
saron persan, jadis édité par Giuseppe Messina, ne passerait pas bien l'épreuve
de la comparaison, pas plus que le texte de la Pesitta. Sans entrer dans les

détails, Gignoux a laissé ouverte, comme perspective la plus probable, Vêtus

Syra et le Diatessaron syriaque.4 Il s'est concentré sur les citations des Évangiles,

que l'on trouve dans ce chapitre, en démontrant les mécanismes qu'il
qualifie de «télescopage» et de «falsification» des sources d'origine.

Par rapport aux contributions précédentes, il faut ajouter que, mis à part le
Nouveau Testament, il y a une deuxième catégorie de textes auxquels le traité
mazdéen fait allusion. Ce sont soit des textes constitutifs de la foi chrétienne,
comme le Credo chrétien (Symbole de Nicée-Constantinople ou une autre
version, voir ci-dessous), soit de l'exégèse (dont la paternité reste à être définie),
à savoir des commentaires en marge de sujets divers, en incluant les articles
fondamentaux de la doctrine tels qu'ils ont été dégagés à travers les Conciles.
Les thèmes majeurs sont la christologie, la creatio ex nihilo ou le problème du

mal, tous des problèmes ardents tant à l'époque sassanide qu'après la conquête
arabe, lors des 3e et 4e siècles de l'Hégire.

D'autre part, et c'est un fait bien connu, puisque Mardânfarrox, fils d'Ohr-
mazddäd, l'auteur de ce traité mazdéen le dit explicitement, l'une des sources
d'inspiration pour ce traité a été un autre traité mazdéen le Dënkard 3 (Dk. 3).5

Bon nombre des thèmes abordés dans le traité polémique sont déjà familiers au
traité antérieur. Voici une concordance sélective:

Dogme SGW Dk. 3

trinité / christologie §GW 15.18-34 Dk. 3.40

creatio ex nihilo §GW 15. 63-70 Dk. 3.362

(non-)existence du mal §GW11, 126 Dk. 3.142

4 Voir Gignoux, Comment le polémiste mazdéen (voir note 3), 60. L'hypothèse des hadîth
comme véhicule intennédiaire entre les Évangiles et le SGW ne serait pas entièrement
invraisemblable. 1. Les hadîth utilisent des paraphrases, voir David Cook, New Testament
Citations in the hadîth Literature, in: E. Grypeou/M. Swanson/D. Thomas (éds.), The
Encounter of Eastern Christianity with Early Islam, Leiden/Boston 2006, 185-223, 186; 2.
la plupart des Évangiles qu'ils citent sont apocryphes, Cook, New Testament Citations,
187. Pourtant, si Ton compare la liste des citations dans les hadîth (Cook 2006) avec le
répertoire jadis dressé par de Menasce (voir note 1), pour les citations dans le SGW, on
constate qu'ils ne concordent pas.

5 J'ai consacré une série d'études à l'analyse des types de raisonnements que Ton utilise
dans le Dk. 3, voir Mihaela Timuç, Les raisonnements taxinomiques dans le Dk. 3, in:
Irano-Judaica (à paraître); Mihaela Timuç, pöryötkeään versus këâdârân. L'autorité
religieuse contre les tenants d'autres doctrines, in: Studia Iranica 47.2 (à paraître). Elles
proposent une hypothèse visant à éclairer l'algorithme de constitution de ce traité, passé
par la main de deux rédacteurs (ou davantage, selon Judith Josephson).

6 Le problème du mal est largement débattu dans les deux chapitres contre l'Islam.



Polémique mazdéenne anti-christologique 107

Si les thèmes sont communs, en revanche, les modalités d'argumentation ne
sont pas toutes les mêmes. L'analyse présente fournit des bases pour une meilleure

comparaison entre les deux traités, en permettant ainsi d'avancer des

hypothèses concernant la marque intellectuelle des milieux de leurs auteurs.
Jean de Menasce l'avait déjà dit: la cible du 15e chapitre du SGW sont

principalement les trois groupes des chrétiens d'Orient, à savoir les melkites, les

jacobites et les nestoriens.7 Sont-ils séparément désignés ou sont-ils envisagés

comme un corps unitaire? C'est le dilemme principal d'où part l'article présent.
Il comporte deux parties. Dans la première, je défends l'hypothèse selon
laquelle la critique anti-christologique du SGW 15 est organisée comme une
polémique différenciée contre les trois groupes des chrétiens.8 Dans la seconde, je
donne l'analyse de la technique de déconstruction anti-christologique utilisée

par le polémiste mazdéen.

Une critique comme toutes les autres?

Les arguments en faveur de l'hypothèse d'une référence différenciée selon les

trois groupes des chrétiens d'Orient sont les suivants:
Le SGW 15 introduit dès ses premières lignes son sujet principal. Il traite de

«la doctrine du christianisme», «pâz. kâs i tarsal / m.p. kés ï *tarsâgïh» (SGW
15.4), ainsi que de «la dispute des groupes (de) chrétiens», «pâz. patkärasni i
tarsâ grôisnq / m.p. pahikârisn ï tarsâg gröhän» (SGW 15.1 ).9

Le m.p. grôh, «groupe», est utilisé au sujet des chrétiens également dans un
autre texte mazdéen, le Dâdestân î dëriîg (Dd.) 36.77 ff., où l'on résume les

disputes entre les chrétiens:

7 Voir de Menasce, Une apologétique mazdéenne (voir note 1), 222 (note en marge de SGW
15.30).

8
Je remercie Vincent Déroché (Paris, CNRS) et Christian C. Saliner (Oxford) pour les
commentaires critiques qu'ils m'ont confiés à l'égard de cette hypothèse. Ils considèrent tous
deux que les chrétiens sont envisagés ici indistinctement, sans référence précise aux
différences entre leurs doctrines. Je pense néanmoins que l'hypothèse de la référence différenciée

et les arguments que j'apporte à son appui valent d'être pris en compte, d'autant plus
que les techniques polémiques utilisées par les mazdéens nous sont encore mal connues.

9 Pour le pluriel pâzand grôisnq, de Menasce a proposé la reconstruction pehlevie
*gröhihän, en s'appuyant sur le Dd. 37.91, voir de Menasce, Une apologétique mazdéenne
(voir note 1), 210. Cependant dans le Dd. 36.77, 78, grôh est au singulier, cf. Dâdestân î
dënïg. Part I. Transcription, Translation and Commentary by Mahmoud Jaafari-Dehaghi
(Studia Iranica. Cahier 20), Paris 1998, 138-139. Pour sa part, Dieter Tailleu a proposé une
correction, en lisant *wurrôyisnân, cf. Dieter Taillieu, Zoroastrian Polemic against Mani-
chaeism in Skand-Gumânîg Wizâr and Dënkard III - Ph.D. Diss., Katholieke Universiteit,
Leuven, 2004 (non publié), 132. Malheureusement, le fait qu'aucun manuscrit de cette
deuxième partie du traité ne soit encore accessible rend la démonstration plus difficile. Bon
nombre d'arguments sont censés garder un important degré d'incertitude.



108 Mihaela Timu$

«(77) Au sujet du Messie, un groupe dit: <il est mort!>, un groupe dit: <il n'est pas
mort!»> (ma traduction).
«(77) grôh-ê im mesïhà räy gôwênd kû murd grôh-ê gôwênd kü nê murd.»10

Il est bien possible que Manûscihr, l'auteur du Dd., fasse allusion à la
différence entre les monophysites (les jacobites), adeptes de la doctrine d'une seule

nature de Jésus, divine, et les melkites, par exemple, adeptes de sa double
nature, humaine et divine. Si pour les premiers, en vertu de sa nature divine, Jésus

ne meurt pas véritablement sur la croix, pour les derniers il meurt comme tout
homme. Cet exemple montre que, sans utiliser les termes techniques des doctrines

chrétiennes, tels que «nature» ou «personne», Manûscihr envisage
néanmoins la différence entre les deux orientations. Un argument semblable pourrait
être utilisé dans le cas du SGW 15, où l'absence de vocabulaire technique sur la
base duquel on fait les différences doctrinaires entre les melkites, les jacobites et
les nestoriens, ne serait pas un argument suffisant contre le fait qu'ils auraient

pu être pris en compte selon les différences entre leurs doctrines.
Comme déjà mentionné dans l'introduction de cette étude, le 15e chapitre de

ce traité polémique est divisé en deux parties majeures. Si la première (SGW
15.1-70) est consacrée à l'énonciation et ensuite à la déconstruction d'un certain
nombre de positions doctrinaires fondamentales pour le christianisme, la
deuxième partie (SGW 15.71-155) s'attaque au Nouveau Testament. Les
sources utilisées pour la première partie sont incertaines. Il est plus évident que
la formule «ils disent que», par ailleurs courante dans l'exégèse mazdéenne, soit
utilisée à cinq reprises, comme l'on trouve dans le tableau suivant. A chaque
fois, elle introduit une thèse chrétienne, déjà plus ou moins traduite dans le
vocabulaire mazdéen, laquelle sera par la suite déconstruite.

Formule d'introduction Contenu du dogme «cité»
(reconstruction pehlevie) (reconstruction pehlevie)

Traduction

§GW did kü [...] gowend:
15.18
§GW did ên kü [...] [gôwênd]:
15.25

MaSîhâ az wâd î pâk T yazd
bûd
Maâîhâ pus î yazd bûd

(Si) le Messie fut par le

<vent> pur de Dieu.
Le Messie fut le fils de

Dieu.
Le Messie est lui-même
Dieu.
Il [le Messie] a accepté

pour lui-même la mort et
la crucifixion afin de

montrer aux hommes la
résurrection.
Le Père et le Fils et le
<vent> pur sont trois
noms.

§GW ud ast ï kê-iz gôwêd kû: MasThâ xwad yazd ast
15.31
§GW did ân î gôwênd kü-ä:
15.40

marglh ud dârgardlh
ristâxêz ô mardômân
nimûdan rây ô griw
padfraft

§GW did ên î gôwênd kû: Pid ud pus ud wâd î pâk se

15.46 nâm

10 Selon Jaafari-Dehaghi (voir note 9), 138.



Polémique mazdéenne anti-christologique 109

D'habitude, dans le zand (le commentaire moyen-perse en marge de l'Avesta),
cette formule est utilisée pour introduire des positions doctrinaires bien
distinctes.11 Si le même principe était adopté par l'auteur de ce traité polémique, on
pourrait considérer la présence de ces formules d'introduction comme un indicateur

que la cible de la critique est différenciée, selon les (trois) différents

groupes de chrétiens d'Orient. La prudence s'impose car le texte dont nous
disposons aujourd'hui est assez corrompu, étant le résultat remanié de plusieurs
étapes qui nous éloignent de l'original pehlevi perdu. Par exemple, dans le SGW
15.25, j'ai présumé l'existence originale d'un gôwënd («ils disent»), perdu à

travers le processus complexe de la transmission de ce texte par le pâzand, ici
ajouté comme reconstruction.

Dans le SGW 10.39-40, on trouve une formule un peu différente, à savoir:
«(Paz.) yak q ka gôët ku [...]12 / ëk an kë gôwëd kû [,..]»13: «une [doctrine/ kës,

est] celle qui dit que [...].». Les deux positions majeures ici résumées sont, d'une
part, la position des monothéistes, dont le défaut, aux yeux de tout mazdéen, est
de faire de Dieu la cause tant du bien que du mal. C'est le refrain constant de

bon nombre de conclusions polémiques dans le Dk. 3.14 D'autre part, la position
introduite par la même formule est celle du dualisme. Elle introduit dans son
système un deuxième principe, Ahriman, en lui attribuant la responsabilité du
mal.

Enfin, le troisième argument s'appuie sur la comparaison entre les témoignages

de certains des premiers exégètes coraniques, au sujet des trois groupes
des chrétiens d'Orient, et les thèses combattues dans le SGW 15, résumées au

point précédent. Il s'avère que trois exégètes, à savoir Ibn 'Abbâs (m. 687),
Muqâtil ibn Sulaymân (m. 767) et Ibn Jurayj (m. 767) respectivement,15 selon
deux sources principales, le Tafsïr de Muqâtil et celui d'al-Tabarî (839-923),
rapportent dans les mêmes termes la christologie différenciée des trois groupes
de chrétiens d'Orient. On trouve ces positions résumées dans le tableau suivant:

11 Voir à ce sujet Alberto Cantera, Ast kê êdôn gôwëd: les opinions divergentes dans la litté¬
rature zoroastrienne, in: F. Ruani/M. Timuç (eds.), «Ils disent que...». La controverse
religieuse: Zoroastriens et Manichéens. Actes du colloque international, 12-13 juin 2015, Collège

de France, Paris 2018 (à paraître).
12

Transcription que j'ai faite ici selon Jämäsp-Asänä/West, Shikand-gûmânik Vijâr (voir
note 1), 72. L'avantage dans le cas du SGW 10, contrairement au §GW 15, est que nous
disposons d'un manuscrit, le MH 19 (Cod. Zend 64, Munich) pour contrôler l'édition
anglaise.

13 Ma reconstruction du pehlevi.
14 Voir Timu§, pôryôtkëÉân versus kësdâràn (voir note 5).
13 Voir principalement Claude Gilliot, Christians and Christianity in Islamic exegesis, in:

David Thomas/Barbara Roggema (eds.), Christian-Muslim Relations. A Bibliographical
History. Volume 1 (600-900), Leiden-Boston 2009, 31-56. Je remercie Père Claude Gilliot

de m'avoir accordée l'orientation nécessaire dans sa bibliographie au sujet de l'exégèse
coranique première.



110 Mihaela Timuç

Rapport sur la christologie
Auteur Source

Melkites Jacobites Nestoriens

Ibn Al-Tabarï, Jésus est «l'un des «Dieu était parmi
'Abbâs Tafsîr trois dieux», nous [...]» (Jésus

(m. 687)16 (sur le Q 61:14) ensemble avec Dieu est Dieu)
et Marie

«Le fils de Dieu
était parmi nous
[...]» (Jésus est
fils de Dieu)

Muqätil Muqâtil, Tafsîr Jésus est «le
(m. 767)17 (sur le Q 19:37) troisième des trois»

Jésus est Dieu Jésus est fils de

Dieu

IbnJurayj Al-Tabarï,
(m. 767)18 Tafsîr

(sur le Q 19:34)

Jésus est «le
troisième des trois»

Jésus est Dieu Jésus est fils de

Dieu

Mis à part le Tafsîr de Muqâtil ibn Sulaymân, considéré comme le
commentaire coranique le plus ancien qui ait été conservé, la source principale de

ces témoignages reste le Tafsîr d'al-Tabarî. Né au Tabaristan, éduqué et actif à

Bagdad, à la fm du 9e siècle et au début du 10e siècle, ce dernier a écrit toute son

œuvre en arabe, malgré ses origines persanes. A cette époque, Tabaristan
demeura encore l'un des bastions du mazdéisme après la conquête arabe. Il est

possible qu'al-Tabarï ait gardé des contacts avec des cercles d'iraniens ou du
moins persanophones. Il est aussi possible que ces commentaires aient été

connus de tout homme éduqué à Bagdad, surtout au 10e siècle, qu'il ait été

d'obédience zoroastrienne (le cas de notre Mardânfarrox) ou d'autre
appartenance religieuse.

Dans deux cas, les thèses cibles de la critique anti-christologique dans le

SGW, rappellent bien les positions des nestoriens et des jacobites, telles qu'elles
ont été rapportées par l'exégèse coranique. On trouve la comparaison dans le
tableau suivant:

16 Selon Gilliot, Christians and Christianity (voir note 15), 43.
17 Selon Gilliot, Christians and Christianity (voir note 15), 44.
18 Selon Gilliot, Christians and Christianity (voir note 15), 44.



Polémique mazdéenne anti-christologique 111

Mardânfarrox (SGW)

«(Si) le Messie fut de par le <vent> pur de

Dieu», §GW 15.18-24.

«Le Père et le Fils et le <Vent> saint sont
trois noms», §GW 15.46-70.

«Le Messie fut fils de Dieu»,
§GW 15.25-30.

L'exégèse coranique première (8c-10e s.)

au sujet de la christologie

Jésus était «le troisième des trois» melkites

«Jésus est fils de Dieu» nestoriens

«Le Messie est Dieu lui-même», «Jésus est Dieu» jacobites
§GW 15.31-45.

En revanche, l'identification de la position melkite dans le traité mazdéen est

plus problématique. Lors d'un premier examen, c'est le premier paragraphe cité

(15.18-24) qui paraissait être le meilleur candidat. Concentré sur la relation
entre Jésus et le Saint Esprit de Dieu, il donnait l'intelligence mazdéenne de la
formule trinitaire attribuée par l'exégèse coranique aux plus orthodoxes parmi
les chrétiens d'Orient, à savoir les melkites. Pourtant, si la trinité prise en

compte dans le SGW 15.18-24 est celle qui correspond à la position normative
de l'Église chrétienne, les «trois» que l'exégèse coranique envisage ne sont pas
forcément la «trinité» chrétienne, puisque la Vierge Marie y est comptée: «[...]
Jesus is <the third of three>, that is <Alläh is God, he [Jésus] is God, his mother is
God>.»19 A cet égard, les deux catégories de textes ne semblent pas parler de la

même chose, à moins que l'exégèse coranique indique elle aussi la formule
trinitaire adoptée par les orthodoxes chrétiens, mais l'exprime déjà par sa

traduction dans son propre vocabulaire.
D'autre part, dans le cinquième paragraphe (15.46-70), introduit par la

formule «ils disent que», la formule trinitaire est explicitement mise en discussion,
sous l'espèce d'un nominalisme (trois noms) que l'on trouve largement débattu
dans la littérature arabe de type kalâm (chez Abû 'Isa al-Warrâq, par exemple).
Pourtant, malgré l'apparence, «trois dieux» (exégèse coranique) et «trois noms»
(traité polémique zoroastrien) ne vont pas dans la même direction.

Malgré ces difficultés, je pense que l'hypothèse de la référence différenciée
aux trois groupes de chrétiens mérite d'être prise en compte. Elle ouvre une
perspective importante. D'une part, dans le cas des jacobites et des nestoriens, les

formules sont presque identiques à la lettre de l'exégèse coranique. Ceci peut
induire l'idée d'une influence musulmane. Il n'est pas exclu que, si également
éduqué à Bagdad, Mardânfarrox ait été au courant de cette exégèse première,
plus probablement celle d'al-Tabarî que celle de Muqâtil, ce dernier ayant été

19 Cf. Gilliot, Christians and Christianity (voir note 15), 44.



112 Mihaela Timu§

actif en Transoxiane. D'autre part, quand il est question de la formule trinitaire,
les termes avec lesquels Mardânfarrox zoroastrien présente la doctrine
chrétienne montre une familiarité avec son vocabulaire technique, plus grande que
dans le cas de l'exégèse coranique au sujet des melkites. La comparaison montre
à quel point l'hypothèse d'une influence univoque (l'exégèse coranique sur le

traité) est complexe. Il est bien probable que Mardânfarrox ait utilisé nombre
d'autres sources. Leur combinaison ainsi que son propre style d'argumentation,
comme on le verra par la suite, pourraient constituer ensemble l'empreinte originale

de cet auteur.
Y a-t-il des correspondances dans les traités polémiques musulmans ou

chrétiens, du 9e et du 10e siècles, relativement contemporains du notre traité
polémique?

Du côté musulman, le cas par excellence serait celui d'Abû 'Isa al-Warrâq au
10e siècle (889-994), dont les traités contre la trinité ou la christologie ont été

édités par David Thomas. Pourtant, si l'on compare sa critique anti-chris-
tologique avec celle que l'on trouve dans le SGW, on constate que le traité maz-
déen remonte à un tout autre genre. Autant d'analyse conceptuelle rigoureuse
chez l'auteur musulman, autant de sophismes et de tentatives pour tourner
l'adversaire en ridicule chez Mardânfarrox. La comparaison conduit à une
conclusion voisine du scepticisme jadis formulé par Ulrich Rudolph: la technique
rationnelle de l'argumentation dans le SGW ne serait pas de type kalâm.20

Du côté chrétien (de langue arabe et grecque), on peut envisager la
polémique entre les différentes communautés, avant et après la conquête arabe. Bien

que moins étudiée, la polémique intra-chrétienne lors des premiers siècles de

l'Hégire a été aussi significative que la polémique entre musulmans et
chrétiens.21 Les melkites, tels que Jean Damascène (676-749)22 ou son successeur de

langue arabe, Théodore Abu Qurra (755—830), évêque de Harran, lancent des

polémiques contre les nestoriens et surtout contre les jacobites, à savoir les

monophysites de Syrie, qu'ils jugent des plus vulnérables face à l'Islam. Les

20 «Das SGW ist natürlich vom Aufbau her nicht mit einem systematischen kaläm-Werk ver¬
gleichbar [...] Dabei sind die Parallelen zu den arabischen Texten unverkennbar, so daß
sich der islamische Einfluß nicht bezweifeln läßt», Ulrich Rudolph, Al-MätundT und die
sunnitische Theologie in Samarkand (Islamic Philosophy, Theology and Science. Texts
and Studies 30), Leiden 1997, 195, note 120.

21 «In recent years a considerable amount of scholarly attention has been given to the apolo¬
getic and polemical texts in Arabic written by <Melkites> in response to the challenge of
Islam. But scholars have not so much to say about works devoted to specifically
intraChristian controversies», Sidney H. Griffith, «Melkites», «Jacobites» and the Christo-
logical Controversies in Arabic in Third/Ninth-Century Syria, in: D. Thomas (ed.), Syrian
Christians under Islam. The first Thousand Years, Leiden/Boston/Köln 2001, 9-55, 10.

22 «In Christus zwei Naturen sind und Christus in zwei Naturen existiert, als den beiden
Teilen des einen, wie Leib und Seele im Menschen», Jean Damascène dans De fide contra
Nestorianos, cf. Bonifatius Kotter, Die Schriften des Johannes von Damaskos. IV. Liber de
haeresibus. Opera polemica (Patristische Texte und Studien 22), Berlin/New York 1981.



Polémique mazdéenne anti-christologique 113

répliques des adversaires ne tardent pas à se manifester. Contemporain d'Abü
Qurra, le jacobite Abu Râ'ïta (775-835) répond aux critiques et bâtit à son tour
sa propre vision (disons aussi «définition») des trois groupes principaux de
chrétiens.23 C'est une polémique intra-chrétienne, qui se déroule à une époque
relativement contemporaine de la mise par écrit du Dk. 3, probablement à

Bagdad, c'est-à-dire l'endroit où une majorité jacobite se trouva, comme du jour
au lendemain, voisine du nouveau monde musulman. Mais tous les auteurs ici
mentionnés maîtrisent et utilisent le vocabulaire technique en vertu duquel on
fait la différence doctrinaire entre ces groupes. Rien de cela ne se retrouve dans

le chapitre adversus christianos du SGW.
Pour conclure partiellement, je pense que l'absence de vocabulaire technique

chrétien, utilisé par des auteurs tant chrétiens que musulmans afin de marquer
les différences doctrinaires entre les communautés chrétiennes d'Orient, n'est

pas une raison suffisante pour conclure que ces dernières n'auraient pas pu être

envisagées, cas par cas, dans la partie anti-christologique du SGW. Mardân-
farrox fut également éduqué dans des milieux autres que les cercles de prêtres
mazdéens, mais nous savons encore très peu, sinon rien, des écoles et/ou des

manuels auprès desquels ils aurait acquis ses connaissances. A mon avis, cette
absence témoigne au premier abord du caractère non-kalâm de l'argumentation
utilisée dans ce chapitre.

Les mécanismes de déconstruction

Afin de mieux discerner la nature de la polémique anti-chrétienne dans le SGW,
ses filiations d'ordre intellectuel, il convient de mieux comprendre les
mécanismes de déconstruction utilisés. C'est ce que je propose dans le développement

qui suit, et qui ne concerne qu'une partie de la critique christologique.24

23 Selon un texte d'Abü Râ'ïta, édité par Sandra Keating, connu sous le titre de «Christolo-
gisches Gespräch» (cf. Georg Graf), la différence entre les trois groupes est définie en
fonction de deux concepts fondamentaux pour le dogme chrétien, à savoir personne
(persona) et nature (physis), voir Sandra Toenis Keating, «People of Truth» in the Early
Islamic Period. The Christian Apologies ofAbu Râ'ïtah, Leiden-Boston 2006, 355ff. Selon
Keating, ce texte polémique serait la preuve que l'auteur chrétien avait participé aux
discussions ou aux débats avec mise en scène, les munäzarät, un phénomène «difficult to
reconstruct because of the nature of the historical records», Keating, «People of Truth», 27,
351. La procédure du débat public remonterait au 8e siècle, en connaissant son plein essor
au 10e siècle (idem, 28), justement l'époque la plus probable de la mise par écrit du §GW.

24
L'analyse de SGW 15.31ff. sera donnée ailleurs.



114 Mihaela Timuç

Aussi, ils disent: «Si le Messiefutpar le <vent>2: pur de Dieu»
(SGW 15.18-24)

Version pâzande26 Reconstruction pehlevie27

(18) dit ku agar maSiiâe si vâ8 i päk i yazat bût
gôend
/a/
- q agar äßäz vä5 i pâk i si yazat q yak hast q
aßarä vâ8 i jâS si q nä si yazat u nä pâk. (19)
han âfrldâr pâdâihat acârî.
Pot

(20) agar vâ8 hamâ si yazat u yazadî hast
hamâ pâk sazät bûdan. (21) agar äßäz q yak
vâ5 pâk aßarä vâ8 rîman nä yazadî. (22) cun bä

yazat häci âfrîdâr näst 4 rîmanî u nâpâkî i aßarä
vâ8 ham si yazat. (23) u agar aßarä vâ8 4 i

yazat u yazadî hast hamâ pâk sazst budan. (24)
nun 4 yak pa pakî däät aßarä rîman bût cim.

(18) did kit agar masîhâ az wâd î pâk î yazd bûd
gôwënd
/a/
- ân agar êwâz wâd î pâk î az yazd ân êk ast ân

abâffg wâd î jud az ân nê az yazd ud ne pâk. (19)
any âfrîdâr paydâghëd aëârag.
Ibl
(20) agar wâd hamâg az yazd ud yazdîh ast

hamâg pâk sazêd bûdan. (21) agar êwâz ân êk
wâd pâk abârîg wâd rëman në yazdîg. (22) ciyôn
bë yazd ëë âfrîdâr nêst ân rëmanïh ud nêpâkîh î
abârîg wâd ham az yazd. (23) ud agar abârîg wâd
ân î yazd ud yazdîh ast hamâg pâk sazëd bûdan.
(24) nun ân ëk pad pâkîh dâât abârîg rëman bûd
éim?

Traduction

(18) Aussi, ils disent: «Si le Messie fut par le <vent> pur de Dieu».
/a/
Si, parmi les dieux, seul le <vent> est pur, il n'est qu'un. Tout autre <vent> différent ne vient pas de

dieu, n'est pas pur. (19) Il est (donc) nécessaire (d'admettre) qu'un autre créateur s'est manifesté.
/b/
(20) (Quant au) <vent>, si chacun vient de dieu et est divin, chacun devrait être pur. (21) Si
seulement un vent est pur, les autres <vents> sont sales, non-divins. (22) Comme en dehors de Dieu il
n'y a pas d'autre créateur, cette saleté et l'impureté des autres esprits viennent également de Dieu.
(23) Et s'il y a d'autre <vent> que dieu et (ce qui est) divin, tout chacun devrait être saint. (24)
Maintenant, pourquoi celui-ci serait-il le seul pris en compte pour sa pureté les autres (étant) sales?

Y a-t-il un texte-cible de cette critique? Selon quelle source chrétienne l'auteur

mazdéen lance-t-il sa critique christologique? Le Credo chrétien peut être
envisagé,28 mais il reste à mieux démontrer laquelle de ses versions. Il est moins
probable que le Credo de Nicée (325) soit en question, puisqu'il ne mentionne

pas explicitement la descendance de Jésus par le Saint-Esprit (thème de la partie

25 Ici, Mardânfarrox fait l'assimilation entre une notion centrale au système mazdéen, à
savoir le «vent (wâd)», et une autre au cœur de la théologie chrétienne, le «Saint Esprit».
Afin de mieux mettre en évidence ce processus, je laisse la traduction aussi littérale que
possible, afin de mieux suivre le fil du raisonnement mazdéen.

26
Transcription que j'ai faite ici selon l'édition du texte pâzand dans Jämäsp-Asänä/West,
Shikand-gûmânik Vijâr (voir note 1).

27 La reconstruction pehlevie et la traduction m'appartiennent.
28 Götz König a proposé que la controverse christologique envisagée dans le Dd. 36.77-78

remonterait à l'Êpitre de Paul (1 Cor. 15.3) et au Credo dans sa version de Nicée (325), cf.
Götz König, Training in thinking. Religious criticism and the use of logic in Zoroastrian
theology, in: Ruani/Timuç (eds.), «Ils disent que...» (voir note 11) (à paraître).



Polémique mazdéenne anti-christologique 115

ici analysée, 15.18-23) et par la Vierge Marie (thème de la partie précédente,
15.4/9-17).29 Pour ces raisons, le Symbole de Nicée-Constantinople (381) paraît
plus vraisemblable, bien qu'il ne soit pas certain qu'il ait circulé parmi les
communautés chrétiennes proches des milieux de Bagdad.30

Du point de vue lexical, il est significatif que l'auteur mazdéen ait utilisé le

mot wâd, qui veut dire tout simplement «vent». Un tel choix démontre une
familiarité avec le vocabulaire grec, avec le gr.pneuma en l'occurrence. À l'intérieur
de la théologie mazdéenne, c'est un concept ambigu, puisqu'il y a du vent bon
et du vent mauvais. Le vocabulaire mazdéen contient d'autres termes, comme
l'av. mainii(a)u / m.p. mënôg, auxquels on aurait pu assimiler l'Esprit Saint des

chrétiens. Du reste il sera employé dans le même paragraphe, mais appliqué aux
entités divines mazdéennes. Le choix même d'un concept qui peut avoir également

des connotations négatives, afin de signifier l'une des notions centrales

pour la théologie chrétienne, peut être déjà une opération polémique.
Le contre-argument de l'auteur mazdéen comporte deux moments. Ce sont

deux constructions syllogistiques, censées conduire, chacune, par une série
d'inférences plus ou moins légitimes, à des conjectures inacceptables du point
de vue d'un chrétien: d'une part il y a un deuxième créateur, d'autre part Dieu
est la cause du mal.

Dans le premier cas, Mardânfarrox enchaîne les inférences de telle manière

que la conclusion soit contraire aux principes de tout monothéisme, y compris
chrétien: il y a un deuxième créateur, l'origine du mal.

Syllogisme 1

A. Il n'y qu'un seul <vent> qui est saint.
B. Tout autre esprit n'est ni divin, ni saint.
C. (Conclusion) Il y a un deuxième créateur, l'origine de ces autres esprits, ni divins, ni saints.

La falsification remonte à un détail relevant de la logique: le fait que le fils
de Dieu est dit provenir de l'Esprit Saint introduit le constat intermédiaire
d'exclusivité. Le Saint Esprit est le seul, souligne l'auteur mazdéen, qui provient
de Dieu, chose logique, peut-t-on dire, sinon le Fils n'aurait pas eu besoin de

son intermédiaire. Une fois ce pas franchi, le raisonnement bascule dans les

paramètres imposés par le polémiste mazdéen. On n'est plus dans la

terminologie chrétienne. L'inférence suivante introduit l'absurdité: tout esprit

29
«[...] et s'est incarné par le Saint-Esprit, de la Vierge Marie et s'est fait homme ([...] koù

aapKcoGévra èk 7rvE6paroç 'ayiou Kai Mapiaç xfjç 7iap0évou Kai Èvav0pamf|aavxa)», le
texte grec selon Giuseppe Luigi Dossetti, Il Simbolo di Nicea e di Constantinopoli. Edi-
zione critica (Testi e ricerche di scienze religiose 2), Rome 1967, apud Daniel Benga,
Cred, màrturisesc çi açtept viaja veçnicâ. O istorie teologicâ a Simbolului Niceo-Constanti-
nopolitan [Une histoire théologie du Svmbole de Nicée-Constantinople], Bucarest 2013,
364.

30 Je remercie le Père Daniel Benga (Ludwig-Maximilians Universität, Munich) d'avoir attiré
mon attention sur ce fait, voir Benga, Cred (voir note 29).



116 Mihaela Timu§

autre que l'Esprit Saint n'est ni divin, ni saint. C'est la passerelle nécessaire

pour faire place au principe dualiste: s'il y a d'autres esprits, ni divins, ni saints,
ceci veut dire qu'il y a un deuxième créateur, un Ahreman, c'est-à-dire tout le
contraire des principes du monothéisme chrétien (ou autre). C'est une façon
forcée de parvenir aux prémisses de son propre système religieux dualiste.

Dans le deuxième cas, Mardânfarrox enchaîne à nouveau les inférences, avec
les mêmes ingrédients, à savoir l'existence des esprits non-divins et non-saints,
qui résulterait du fait que le Fils ne vient pas directement de Dieu mais de l'Esprit

Saint. En effet, il ignore complètement le vocabulaire spécifique chrétien. Il
simplifie le texte à outrance (le rapport entre les deux entités divines est défini

par la préposition az «de»), en introduisant ainsi un maximum d'ambiguïté.31
Les étapes du syllogisme sont:

Syllogisme 2

A. Tout esprit qui vient de Dieu est et divin, et saint.
B. S'il n'y a qu'un seul esprit qui vient de Dieu, tous les autres esprits ne sont ni saints ni divins.
C. (Conclusion) Dieu seul créateur est également l'origine de ces esprits «sales», donc Dieu est la

cause du mal.

C'est probablement la partie la plus faible, car la réciproque pertinente de la

première thèse anéantirait le syllogisme (elle dirait: tout ce qui n'est ni divin, ni
saint, n'est pas esprit, donc ne remonte pas directement à Dieu).

Aussi, ily a ceux [qui disent]: «Le Messie fut le fils de Dieu»
(SGW 15.25-30)

Dans ce cas-ci, l'argumentation est bien différente du cas précédent. C'est une
forme de syllogisme atypique dont le but est d'amener à une absurdité, à savoir

que Dieu (immortel par définition) est en fait mortel. En voici les étapes, en
suivant ma traduction:

31 Ce n'est pas le cas de certains chapitres du Dk. 3 où l'auteur, en menant la déconstruction
du dogme de la non-existence du mal, remplace un verbe par un autre et ainsi, par
l'intermédiaire d'un seul verbe, fait basculer l'argumentation d'un système à l'autre.



Polémique mazdéenne anti-christologique

Version pâzande32 Reconstruction pehlevie

(25) dit In ku agar maäiiäe pus i yazat büd
[gôend]
/al
pa q cim ku yazat pit i vîspq pa dâdârî u âfrldârî
u farßardärT (26) q maäiiäe pa pusarî i yazat nâ

jatar ku xârtar dqm i yazat dâô u âfrïô.
Pol

(27) agar äz aßazärl i narl mâdagî zät (28) q

agar aßar yazat zäiäni az narî mâdagî sazat qca
aßar amaääspandq mainiinq ham-gûnaa zäiäni
bûdan râ marglca bûdan sazat33.

Ici
(29) âdun aßar ham yazat bûdan nâ gumqnî (30)
ci änö ku zäiäni i pa äinaa xaraäni xäraäni

marglca äßar.

(25) Did ën kü agar mallhâ pus T yazd bûd

[gôwënd]
lai
pad ân cim kü yazd pid I wispân pad dâdârîh ud
âfrTdârlh ud parwardârîh (26) ân maäfhä pad
pusarlh î yazd nê juttar kü xwârtar dâm ï yazd
dâd ud âfrld.
Pol

(27) agar az abzârh I narlh mâdagîh zâd. (28) ân

agar abar yazd zäyiän az narlh mâdagîh sazêd

ân-iz abar amahrspandân mênôgân ham-gônag
zäyiän bûdan rây margïh-iz bûdan sazêd.

Ici
(29) ëdôn abar ham yazd bûdan nê gumânîg (30)
ëë ânôh kû zäyiän T pad ëwënag xwariän xwäriän
margïh-iz ëwar.

Traduction

Aussi, il y a ceux [qui disent]: «Si le Messie fut fds de Dieu».
/aJ
Pour cette raison, à savoir que Dieu est le père de tous de par le fait d'être créateur, loueur et
nourrisseur, ce Messie, comme fils de Dieu, n'est pas différent de la créature la plus simple que Dieu
créa et loua.
/b/
S'il fut né par le moyen d'un homme et d'une femme, si, quant à Dieu, la naissance d'un homme et
d'une femme convient, alors, pour ce qui est des esprits Amahraspand, la naissance tout autant que
la mort conviennent.
/c/
Par la suite, il n'y a pas de doute, la même chose s'applique à Dieu, car il est sûr que là où il y a

correctement naissance il y a certainement nourriture, boisson et aussi mort.

Dans un premier temps, par une suite d'inférences plus ou moins pertinentes,
on établit l'équivalence entre Jésus/le Messie et toute autre créature. En fait,
l'auteur mazdéen va contre le vocabulaire technique du symbole de Nicée-Con-
stantinople, en assimilant le fait d'être «né» au fait d'être «créé», chose par
ailleurs très familière au système religieux mazdéen. L'une des métaphores
centrales dans le Bd. est l'image de la création du monde comme une grande
grossesse, Ohrmazd étant à la fois maternité et paternité. En ce sens, Mardânfarrox
procède à une claire traduction des concepts dans son propre système. Là où le

Credo tant de Nicée (325) que de Nicée-Constantinople (381) disent «engendré,

32
Transcription que j'ai faite ici selon l'édition du texte pâzand dans Jämäsp-Äsänä/West,
Shikand-gûmânik Vijâr (voir note 1).

33 Contrairement aux SGW 15.20 et 23 (sazal bûdan, voir supra), on trouve ici la formule
inversée bûdan sazot, cf. Jämäsp-Äsänä/West, Shikand-gûmânik Vijâr (voir note 1), 153 et
154. En l'absence de tout manuscrit pour cette partie du texte, il est difficile de décider si
c'est un défaut du texte original ou bien une faute des éditeurs.



118 Mihaela Timu§

et non fait (yswr|0évTa où 7iovq0évxa)», le polémiste mazdéen dit: fils de Dieu,
c'est-à-dire «engendré», c'est-à-dire «créé», autrement dit il n'y aurait aucune
différence entre lui (Messie) et toute autre créature. Il ne peut pas respecter la
distinction chrétienne puisqu'elle n'existe pas dans le cadre de sa propre
religion.

Dans un deuxième temps, on enchaîne une série d'inférences, telles que:
Jésus né de cette façon-ci (avec père et mère), ceci veut dire que la même chose

s'applique à Dieu et à nouveau on saute dans le système mazdéen, puisque ce

qui va pour Dieu, va également pour les Amoshaspontas (Amahraspand). Toutes
ces trois catégories ont un élément commun: ils naissent et, ce faisant, ils
meurent également.

En fin de compte: le dogme qui conduit à la conclusion de la mortalité de ce

qui est immortel, à savoir Dieu et les «Immortels Saints», les Amahraspand, est

certes absurde, bien que l'auteur mazdéen soit suffisamment poli dans ce cas-ci

pour ne pas le dire explicitement. La rigidité de la logique mazdéenne est telle:
soit on est né et alors on meurt, soit on n'est pas né et l'on reste divin, immortel,
saint. Mardânfarrox ignore visiblement les subtilités de la théologie chrétienne
concernant les deux natures, humaine et divine, réunies dans la personne de

Jésus. Ce n'est pas pour autant qu'il évite d'associer à cette théologie les

Amahraspand, entités spécifiquement mazdéennes.

Remarques finales

La procédure de déconstruction utilisée par l'auteur du chapitre contre le
christianisme dans le SGW peut être résumée ainsi:

Il fait semblant de suivre la construction de l'autre discours; à un certain
moment il piège ce discours en remplaçant une seule pièce du système, un mot ou
deux.

Ensuite il change subrepticement l'ordre du discours en faisant le passage
dans son propre système religieux. Il assimile les membres de la trinité, par
exemple, au système des six esprits bienfaisants, les Amahraspand. Il introduit
donc la logique de son propre système dans une terminologie qui n'a rien à voir,
et de ce fait devient absurde. L'absurdité n'est pas tant celle du système adversaire

que le résultat du mélange entre la logique et les termes spécifiques de

deux systèmes différents. C'est une manière spécifique de produire un sophisme
polémique et qui doit avoir suivi un art connu des mazdéens, forgé peut-être à

l'intérieur de leur propre tradition avant même la conquête arabe, vers la fin de

l'époque sassanide. Il est bien possible que sa technique polémique soit
redevable à la philosophie grecque, aux cercles de sceptiques et de néo-platoniciens,
surtout ceux qui furent porteurs de discours anti-chrétiens. Elle aurait été forgée



Polémique mazdéenne anti-christologique 119

vers la fin de l'époque sassanide et réutilisée dans ce contexte nouveau.34 De
manière générale, l'empreinte de la logique grecque semble assez forte dans le

cas du SGW.
Si, malgré les doutes déjà exprimés, le Symbole de Nicée-Constantinople est

le texte cible de la critique anti-christologique du SGW 15, ceci fournirait un
terme ante quem pour la datation de cette polémique. Elle ne pourrait pas être
antérieure à 381 (concile de Constantinople), quand on a validé sa version
définitive, augmentée.

Si le Symbole est en cause, quelle que soit la version, cette source cible peut
faire penser que la polémique ici présentée remonte à la période d'avant la

conquête arabe. Elle aurait été héritée à l'intérieur de la tradition iranienne,

parvenue jusqu'à l'époque de Mardânfarrox, par l'intermédiaire de cercles
intellectuels mazdéens dont l'histoire nous est pourtant mal connue. Dans le

contexte de l'époque sassanide, s'attaquer au Symbole chrétien n'était pas un
simple acte théologique, de déconstruction théorique. C'était aussi une
démarche, orientée contre: a. l'empereur chrétien; b. tous les chrétiens, par une
attaque universelle de l'identité profonde des chrétiens; c. l'espace liturgique des

chrétiens. On peut même formuler l'hypothèse que cette attaque aurait remonté
en dernier ressort à un exposé public, à la cour de Khusrô Anôsirwân (531-579),
l'adversaire constant de Justinien (527-5Ö5).35 Cette hypothèse va de pair avec
le constat que, du moins pour le SGW 15, le polémiste mazdéen ne partage pas
la technique du genre kalâm, courante à son époque.

Dans une étude récente, Istvân T. Kristö-Nagy a lancé l'idée d'une grande
similarité entre les fragments polémiques d'Ibn al-Muqaffa' et le SGW.36 Bien

34 Dans une autre étude (Timuç, pôryôtkësân versus këâdârân [voir note 5]) j'ai lancé l'idée
qu'une importante catégorie de raisonnements utilisés dans le Dk. 3 et que j'appelle
«binaires» seraient des sortes de faux syllogismes, autrement dit l'adaptation mazdéenne des

structures logiques classiques. Par comparaison, les cas analysés ici suggèrent une
obédience plutôt non problématique par rapport à la logique grecque.

35 C'est sous son règne que l'on procède à des actes de persécution contre les religions
«païennes», dont les samaritaines et les manichéens, contre les philosophes néo-platoniciens

anti-chrétiens, cf. Codex Iustinianus, Liber V. La fermeture de l'école d'Athènes
(529) a eu lieu sous son règne. C'est sous Khusrô Anöäirwän que les philosophes grecs ont
été accueillis dans l'empire sassanide, en contribuant peut-être au développement de la
pensée spéculative mazdéenne, mise toujours au service de la religion, de son apologie et
de sa défense. Il convient de vérifier si les «manichéens» soumis à la persécution sous
Justinien, mis à mort ou exilés, sont uniquement des «manichéens», ou bien toute forme de
dualiste. Ceci rendrait davantage de justice au constat selon lequel, dans le monde chrétien,
le terme «manichéen» aurait été utilisé pour désigner des adeptes des religions différentes:
«Just as the term <Manichaean> was used in the Christian world for nearly two millenia to
describe an incredible variety of beliefs, such is also the case for the term zindïq in Islam»,
voir Istvân Kristö-Nagy, Denouncing the Damned Zindïq. The Struggle and Interaction
between Monotheism and Dualism, in: C. Adang/H. Ansari/M. Fierro/S. Schmidtke (eds.),
Accusations of Unbelief in Islam. A Diachronie Perspective on Tafkïr, Leiden-Boston
2016, 56-81,57.

36
Kristö-Nagy, Denouncing the Damned Zindïq (voir note 35), 61-62, note 25.



120 Mihaela Timuç

que les arguments fournis par Kristô-Nagy soient inégalement convaincants, la

comparaison entre les deux auteurs mérite d'être approfondie. Il est possible
qu'une partie de l'éducation du polémiste mazdéen ait été forgée dans les

milieux intellectuels des personnages comme Ibn al-Muqaffa', l'homme de deux
religions, l'Islam pour la journée, le mazdéisme pour la nuit,37 à savoir le
représentant de l'«apostasie secrète»38, le zindîq aux yeux des juristes musulmans.
L'idée de cercles d'intellectuels d'obédience (secrète ou non) mazdéenne,
travaillant à développer une pensée spécifiquement mazdéenne, à la préparer pour
la confrontation avec d'autres religions, mérite d'être prise en compte. Mardân-
farrox n'en serait qu'un représentant ultérieur d'Ibn al-Muqaffa'. Sa singularité,
ainsi relativisée, serait plus facile à comprendre.

Enfin, une partie de mon argument dans la première partie de cette étude

s'appuie sur la comparaison entre le SGW et l'exégèse coranique. Au stade
actuel de ma démarche je ne pourrais pas décider qui a influencé qui. Il est plus
probable que la comparaison témoigne de la familiarité de l'auteur mazdéen

avec l'exégèse coranique. Des études ultérieures pourront faire évoluer une telle
hypothèse.

Polémique mazdéenne anti-christologique. Mécanismes de déconstruction (SGW 15)

L'article propose l'analyse d'une partie des arguments anti-christologiques que l'on
trouve dans l'introduction du 15e chapitre (notamment les paragraphes 18-30) du traité
polémique mazdéen Skand Gumânïg Wizâr («La solution décisive des doutes», Jean de
Menasce 1945). A l'origine, ce dernier a été rédigé en moyen-perse, mais cette première
version a été perdue. Aujourd'hui, on travaille principalement avec la reconstruction
moyen-perse d'après la version pâzande (moyen-perse en caractères avestiques). L'article
comporte deux parties. D'une part, l'auteure soutient l'hypothèse selon laquelle cette
polémique anti-christologique envisage, au cas par cas, les trois groupes de chrétiens
d'Orient, les melkites, les jacobites et les nestoriens respectivement. A son appui, trois
arguments principaux sont apportés. D'autre part, l'auteure donne la description des
structures logiques que l'on trouve en filigrane de cette polémique. Il s'avère que
l'argumentation suit un modèle relevant du syllogisme, ce qui indique l'influence de la logique
grecque. Il reste à débattre si cette influence a eu lieu pendant la période sassanide et a
été transmise ensuite à l'exégèse mazdéenne rédigée lors des premiers siècles de l'Islam,
ou si elle a eu lieu après la conquête arabe, par l'intermédiaire de certaines théologies et
philosophies de l'Islam (par exemple les mu'tazilites).

Polémique anti-christologique - modèles d'argumentation - exégèse mazdéenne -
christianisme oriental - premiers siècles de l'islam.

37
Michelangelo Guidi (ed. et trad.), La lotta tra l'Isläm e il Manicheismo. Un libro di Ibn al-
Muqaffa' contre il Corano confutato da al-Qâsim b. Ibrahim, Rome 1927.

38 Sur la question de l'intégration de la notion d'apostasie secrète dans le corpus juridique
musulman, voir Frank Griffel, Toleration and exclusion: al-Shâfi'ï and al-Ghazâlî on the
treatment of apostates, in: Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 64
(2001), 3, 339-354.



Polémique mazdéenne anti-christologique 121

Antichristologische zoroastrische Polemik. Mechanismen der Dekonstruktion (SGW15)

Der Beitrag stellt die Analyse eines Teils anti-christlicher Argumente in der Einleitung
zum Kapitel 15 (insbesondere die Ziffern 18 bis 30) der polemischen mazdäischen
Streitschrift Skand Gumänig Wizar («Die entschiedene Auflösung der Zweifel», Jean de
Menasce 1945). Ursprünglich wurde es in Mittelpersisch verfasst, aber diese erste Version

ging verloren. Heute arbeitet man vor allem mit der mittelpersischen Rekonstruktion
nach der Version päzand (d.h. Mittelpersisch in awestischen Zeichen). Der Artikel
besteht aus zwei Teilen. Auf der einen Seite unterstützen wir die Hypothese, dass diese
anti-christologische Polemik von Fall zu Fall die drei Gruppen der Ostchristen, der
Melkiten, der Jakobiten und der Nestorianer anzielt. In diesem Zusammenhang werden
drei Hauptargumente angeführt. Darüber hinaus gibt er die Beschreibung der logischen
Strukturen zum Besten, die man in filigraner Weise in dieser Kontroverse findet. Es stellt
sich heraus, dass das Argument einem Syllogismus-Modell folgt, was den Einfluss der
griechischen Logik anzeigt. Ob dieser Einfluss während der sassanidischen Periode
geltend und später auf die mazdäische Exegese übertragen wurde, die in den ersten
Jahrhunderten des Islam betrieben wurde, oder ob sie nach der arabischen Eroberung
ihren Platz fand, durch die Vermittlung der Theologien und Philosophien des Islam (zB
mu'tazilites), das bleibt ein Thema, das diskutiert werden muss.

Antichristologische Polemik - Argumentationsmuster - mazdäische Exegese - orientalisches

Christentum - erste Jahrhunderte des Islam.

Polemica zoroastriana anticristologica. Meccanismo di decostruzione (SGW 15)

L'articolo propone l'analisi di una parte degli argomenti anticristologici che troviamo
nell'introduzione del 15esimo capitolo (in particolare nei paragrafi 18-30) del trattato
polemico zoroastriano Skand Gumänig Wizär («La soluzione decisiva dei dubbi», Jean
de Menasce 1945). In origine, quesfultimo è stato redatto in medio-persiano secondo la
versione päzande (medio-persiano in caratteri avestici). L'articolo è composto da due
parti. Una parte sostiene l'ipotesi secondo la quale questa polemica anticristologica
considéra, caso per caso, i tre gruppi cristiani d'Oriente, rispettivamente i Melchiti, i Giaco-
biti e i Nestoriani. Tre argomenti principali sostengono questa tesi. Un'altra parte de-
scrive le strutture logiche che si trovano in filigrana di questa polemica. Si scopre che
l'argomentazione segue un modello di tipo sillogistico, e ciö indica l'influenza della lo-
gica greca. Che questa influenza abbia avuto luogo durante il periodo sassanide, sia stata
in seguito trasmessa alla esegesi zoroastriana redatta nei primi secoli dell'Islam, o che
abbia avuto luogo dopo le conquiste arabe, attraverso l'intermediazione di certi teologi e

filosofi dell'islam (per esempio i mu'tazilites), rimane una questione da dibattere.

Polemica anticristologica - Modelli d'argomentazione - Esegesi zoroastriana - Cristia-
nesimo d'oriente - Primi secoli dell'islam.

Anti-christological Zoroastrian polemics. Mechanisms ofdeconstruclion ($GW 15)

The present article proposes the analysis of some of the anti-christological arguments to
be found at the beginning of the 15th chapter (namely the paragraphs 18-30) of the
Zoroastrian polemical treatise Skand Gumänig Wizär (The Doubt-dispelling Explanation, E.
W. West 1887). This treatise was originally written in Middle Persian, but its first
version was lost. Nowadays, one works mainly with the reconstruction after the Päzand
(Middle Persian in Avestan characters) version of the text. The article has two parts. On
the one hand, the article upholds the hypothesis which states that Zoroastrian anti-christological

polemics was done case by case, referring to three groups of Oriental Christians:

the Melkites, the Jacobites and the Nestorians respectively. Three main arguments
are brought forward. On the other hand, the article provides a description of the logical
structure of this polemical attack. It appears that the reasoning follows a syllogism-like



122 Mihaela Timuç

pattern, which betrays the influence of Greek logic. It is still a matter of debate whether
such influence dates from the Sasanian period and was then passed on to the later Maz-
deic exegesis during the first centuries of the Islamic period, or whether it took place after

the Arab conquest by the transmission of Muslim theologies and philosophies (eg. the
mu'tazilites).

Anti-christological polemics - patterns of reasoning - Zoroastrian exegesis - Oriental
Christianity - early centuries of Islam.

Mihaela Timuç, Dr., Institut d'histoire des religions, Académie Roumaine, Bucarest.

Remarque finale : Cet article a été mis au point pendant mon stage de recherche comme
boursière Alexander von Humboldt (2017-2018), rattachée à l'Institut für Iranistik, Freie
Universität Berlin.


	Polémique mazdéenne anti-christologique : mécanismes de déconstruction (ŠGW 15)

