Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 112 (2018)

Artikel: Rivalitat und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern
Autor: Hutter, Manfred
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842389

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rivalitidt und Konflikte zwischen
Christen und Zoroastriern

Manfred Hutter

Die Anfinge des Christentums im Iran reichen ins 2. Jahrhundert zuriick, als
von Syrien ausgehend christliche Missionare das Land erreicht haben, wobei
wahrscheinlich die ersten christlichen Gemeinden aus jiidischen Gemeinden im
Partherreich hervorgegangen sind. Die Verbreitung des Christentums im
darauffolgenden Sasanidenreich (226 bis 651) hat zwar dazu gefiihrt, dass sich
Zoroastrier der christlichen Religion angeschlossen haben, allerdings diirfte es
zumindest in den ersten Jahrhunderten der Sasanidenherrschaft keine quantitativ
nennenswerten Konversionen zum Christentum gegeben haben.! Zwar hat es
zeitweilig Spannungen zwischen sasanidischen Autoritdten und Christen
innerhalb des Staates gegeben, diese waren aber primér politisch motiviert und
vom jeweiligen Verhiltnis des Sasanidenreiches zum Ostrémischen Reich
abhingig, da im Falle eines negativen politischen Verhiltnisses zwischen den
beiden Machtblécken die Loyalitdt der Christen zum Sasanidenreich von den
iranischen — weltlichen wie religiosen — Autorititen in Frage gestellt wurde.
Daraus resultierende Verfolgungen spiegeln teilweise die sog. syrischen Mirty-
rerakten wider. Anscheinend erst im 6. Jahrhundert ist das Christentum ein fiir
zoroastrische theologische Oberschichten jedoch relevantes und herausfordern-
des Thema geworden, v.a. wenn Angehdrige des zoroastrischen Priesterstandes
oder gebildete Zoroastrier sich der «fremden» Religion zugewandt haben. Des-
halb finden sich ab diesem Zeitpunkt erste zoroastrische Aussagen, die sich ge-
gen das Christentum wenden und sich mit der «fremden» — und aus Sicht der
zoroastrischen Autoren «falschen» — Religion auseinandersetzen. Dabei ist
einerseits zu beobachten, dass diese ablehnende Haltung des Zoroastrismus ge-

' Vgl. Marco Frenschkowski, Christianity, in: Michael Stausberg/Yuhan Sohrab-Dinshaw

Vevaina (Hg.), The Wiley Blackwell Companion to Zoroastrianism, Chichester 2015, 457—
475, hier 465.

SZRKG, 112 (2018), 91-104



92 Manfred Hutter

geniiber dem Christentum v.a. dazu dient, die eigene zoroastrische Identitét als
Grundlage des Iran zu bewahren, ein Aspekt, der nach dem politischen Zusam-
menbruch des Sasanidenreiches und der Machtiibernahme durch islamische
Herrscher in der Mitte des 7. Jahrhunderts noch zunimmt. Andererseits zeigt
sich aber auch, dass durch die notwendig werdende Auseinandersetzung mit
dem Islam’ die Widerlegung des Christentums — v.a. unter dem Aspekt der Wi-
derlegung des Monotheismus — ebenfalls neues (und nunmehr anders gelagertes)
— Interesse erfihrt.

Diese beiden unterschiedlichen Aspekte der Auseinandersetzung mit dem
Christentum bedeuten, dass deswegen zoroastrische Quellen erst spét fassbar
werden. Zwei Texte — allerdings beide erst in der islamischen Zeit verfasst —
sind dabei die wichtigsten diesbeziiglichen Quellen aus zoroastrischer Sicht: das
sog. «Werk iiber die Religion» (Dénkard), das eventuell auch einzelne bereits in
der spiten Sasanidenzeit virulente Themen erneut diskutiert, sowie die «Zer-
streuung aller [Glaubens-]Zweifel» (Skand Gumanig Wizar) als systematische
Widerlegung christlicher Lehrinhalte. Als mallgebliche Quellen sind diese
beiden Werke daher in den Mittelpunkt der nachfolgenden Ausfithrungen zu
riicken. Zusitzlich zu diesen Quellen geben auch — manchmal stereotype — Aus-
sagen in Quellen zum syrischen Christentum Hinweise auf die Beziehungen
zwischen Christen und Zoroastriern.

Daraus ergibt sich der dreiteilige Aufbau dieser kleinen Untersuchung. Den
Ausgangspunkt liefert eine knappe historische Einordnung des Christentums in
die Geschichte des Sasanidenreiches als Teil des dortigen religiosen Plurali-
smus. Dominierend in der religiosen Vielfalt wihrend dieser vier Jahrhunderte
ist der Zoroastrismus; erwidhnenswert ist dabei aber, dass man fiir diese Zeit
noch nicht mit einer einheitlich-kodifizierten Religionsform rechnen darf,
sondern unterschiedliche Interpretation der Lehren Zarathustras noch neben-
einander existierten und diskutiert wurden.” Der zentrale Diskussionspunkt
kreiste um den sog. Zurwanismus, d.h. um eine theologische Spekulation, die
das Thema das Dualismus dahingehend interpretierte, als die «unerschaffene
Zeit»y (zurwan 1 akaranag) als Ursprung des Guten und des Bosen Prinzips, ver-
korpert in den beiden antagonistischen Gottheiten Ohrmazd und Ahreman,
angesehen wurde.’ Dieser Denkrichtung gegeniibergestellt ist der — aus spéterer
Sicht — «orthodoxe» Zoroastrismus, in dem Ohrmazd und Ahreman als zwei von
Anbeginn existierende Wesen und Prinzipien einander gegeniiberstanden. Diese

2> Siehe dazu zuletzt Kianoosh Rezania, The Dénkard Against its Islamic Discourse, in: Der
Islam, 94 (2017), 336-362.

Zum religionsinternen Pluralismus der Sasanidenzeit siehe z.B. Michael Stausberg, Die
Religion Zarathushtras. Geschichte — Gegenwart — Rituale. Bd. 1, Stuttgart 2002, 244-255.
Siehe im Detail dazu Kianoosh Rezania, Die zoroastrische Zeitvorstellung. Eine Unter-
suchung tiiber Zeit- und Ewigkeitskonzepte und die Frage des Zurvanismus, Gottingen
2010, 212-224, 230-240.

3

4



Rivalitdt und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern 93

Denkrichtung konnte ab dem Ende der Sasanidenzeit den sog. Zurwanismus
beseitigen, sondern entwickelte sich zugleich selbst aufgrund des monotheis-
tischen Anspruchs des Islam ab dem 8. Jahrhundert, indem die dualistische Ge-
geniiberstellung zwischen Ohrmazd und Ahreman minimiert wurde, wobei
einzelne Stimmen sogar die Existenz von Ahreman in Frage stellten. Innerhalb
solcher Entwicklungen im Zoroastrismus gewinnt dabei auch die Frage der
Bewertung «anderer» Religionen eine Rolle, was in den beiden Kapiteln
hinsichtlich der Diskussion {iber «falsche» Religion(en) aus Sicht des Zoroas-
trismus sowie der Widerlegung des Monotheismus der Christen ausgefiihrt wird.

Ein Uberblick zum Christentum unter den Sasaniden

In der Sasanidenzeit héingt die gesellschaftliche Rolle der Christen mit dem
politischen Verhiltnis der Sasaniden zum rémischen bzw. byzantinischen Nach-
barn zusammen, indem die Christen als potenzielle Sympathisanten mit dem
westlichen Imperium gesehen wurden. Dadurch kommt es zu zeitweiligen Ver-
folgungen von Christen, so etwa in der Mitte des 4. Jahrhunderts unter Sabuhr
II. oder am Ende der Regierungszeit von Yazdegird II. (399—421).” Die schritt-
weise organisatorische Verselbststdndigung der Christen im Iran gegeniiber der
(byzantinischen) GroBkirche und dem Patriarchat von Antiocheia seit dem 5.
Jahrhundert verbessert den Status der Christen im Iran, und der Metropolit von
Seleukia-Ktesiphon wird das Oberhaupt der «Perserkirche». Aktive Mission
bringt diese Form des Christentums zwischen dem 6. und 8. Jh. weit in (iranisch
geprigte) Teile Zentralasiens sowie nach China und Indien.® Trotz des
Iranbezugs bleibt Syrisch die zentrale Sprache im Kult, allerdings gab es seit
dem vierten Jahrhundert eine (nicht erhaltene) mittelpersische Bibeliibersetzung
und Teile einer jlingeren mittelpersischen Psalmeniibersetzung fiir liturgische
Zwecke sind in der Turfan-Oase in Xinjiang im Nordwesten der heutigen
Volksrepublik China gefunden worden.” Fiir die Rolle des Christentums zeigt
die Analyse von Siegeln der Sasanidenzeit,® dass das Christentum seit dem 5.

®  Frenschkowski, Christianity (wie Anm. 1), 470f; Wolfgang Hage, Das orientalische

Christentum, Stuttgart 2007, 273f.; vgl. auch Wilhelm Baum/Dietmar W. Winkler, Die
Apostolische Kirche des Ostens. Geschichte der sogenannten Nestorianer, Klagenfurt
2000, 16-20; ferner Geoffrey Herman, Persian Martyr Acts under King Yazdgird I, Pisca-
taway (NJ) 2016, xv—xix.

Vgl. Baum/Winkler, Apostolische Kirche des Ostens (wie Anm. 5), 34-56.

Friedrich C. Andreas/Kai Barr, Bruchstiicke einer Pehlevi-Ubersetzung der Psalmen,
Berlin 1933. Zur Existenz mittelpersischer Bibeliibersetzungen siehe auch Carlo G. Cereti,
Mardanfarrox T Ohrmazddadan’s Skand Gumanig Wizar, in: Name-ye Iran-e Bastan. The
International Journal of Ancient Iranian Studies, 12 (2012-2013), 47—66, hier 61 mit
weiterer Literatur.

Vgl. Judith A. Lerner, Christian Seals of the Sasanian Period, Leiden 1977; Rika Gyselen,
Les témoignages sigillographiques sur la présence chrétienne dans I’empire sassanide, in:
Rika Gyselen (Hg.), Chrétiens en terre d’Iran, Paris 2006, 17-78.



94 Manfred Hutter

Jahrhundert neben dem Zoroastrismus ein wichtiger religions- und kulturge-
schichtlicher Faktor des vorislamischen Iran war, wodurch der religiése
Pluralismus in der spiteren Sasanidenzeit zunahm, zu dem man neben diesen
beiden Religionen auch die — gegeniiber den Christen quantitativ geringere —
judische Présenz beachten muss, wohingegen der Manichdismus ab dem 5.
Jahrhundert aus den zentralen Gebiten des Sasanidenreiches weitgehend ge-
schwunden ist.” Durch diese Zunahme von religioser Vielfalt konnten zum
Christentum bekehrte Zoroastrier teilweise auch hohe Amter in der Verwaltung
des Sasanidenreiches einnehmen, eine Praxis, die bis in die frithislamische Zeit
andauerte. Zugleich fiihrte dieser religidse Pluralismus auch zu einer Entwick-
lung innerhalb des — in der friihen Sasanidenzeit dogmatisch noch wenig struk-
turierten — Zoroastrismus, indem einerseits religionsintern Differenzierung zwi-
schen richtiger und abweichender Lehre vorgenommen wurden, religionsextern
aber andere Religionen als «falsche» (agdéenih) gewertet wurde, worauf im
nichsten Abschnitt einzugehen ist. Dadurch kommt es am Ende der Sasani-
denherrschaft wiederum zu Spannungen zwischen beiden Religionen, so dass
die Interaktion zwischen Zoroastrismus und Christentum immer eine zeitweilige
Geschichte der Auseinandersetzung ist, die im 6. und 7. Jahrhundert auch zur
Verfolgung einzelner hochrangiger Christen fiihrt, v.a. Konvertiten, die den
Zoroastrismus verlassen haben.

Vor wenigen Jahren hat Peter Bruns treffend die Themen der Kritik des
Zoroastrismus an Christen, wie diese im Martyrium von Bischof ‘Aqqeb$ma*
(gest. 379) fassbar werden, zusammengefasst: '’

«die Verehrung des einen Gottes, die Weigerung, Sonne und Feuer anzubeten, die
Verunreinigung des Wassers, die Askese der christlichen Bundesséhne und Kleri-
ker, die Kriegsdienstverweigerung, die Verwerfung der Speisegebote, die Erdbe-
stattung der Toten, die Vorstellung, die ahrimanischen Kreaturen wie die Kriech-
tiere etc. gingen auf den einen (guten) Schopfer zuriick, sowie schlieBlich der von
den heiligen Schriften ausgehende «Schadenszauber>.»

Zum Judentum im Sasanidenreich siehe z.B. den grundlegenden Uberblick von Jacob
Neusner, Jews in Iran, in: Ehsan Yarshater (Hg.), The Cambridge History of Iran. Vol.
3(2): The Seleucid, Parthian and Sasanian Periods, Cambridge 1983, 909-923 sowie die
minutidse Untersuchung zu iranisch-jiidischen Wechselwirkungen von Shai Secunda, The
Iranian Talmud. Reading the Bavli in its Sasanian Context, Philadelphia 2014. Fiir den
Riickgang des Manichdismus vgl. Manfred Hutter, Manichaeism in Iran, in: Michael
Stausberg/Yuhan Sohrab-Dinshaw Vevaina (Hg.), The Wiley Blackwell Companion to
Zoroastrianism, Chichester 2015, 477-489, hier 479f. Allgemein zum religidsen Pluralis-
mus in der Sasanidenzeit und den interreligiésen Spannungen vgl. auch Stausberg, Die
Religion Zarathusthtras (wie Anm. 3), 235-244 sowie Kevin T. van Bladel, From Sasanian
Mandaeans to Sabians of the Marshes, Leiden 2017, 98-121, der auch die kleine
Religionsgemeinschaft der Mandder innerhalb dieses Pluralismus entsprechend
beriicksichtigt.

Peter Bruns, Antizoroastrische Polemik in den Syro-Persischen Mirtyrerakten, in: Geof-
frey Herman (Hg.), Jews, Christians and Zoroastrians. Religious Dynamics in a Sasanian
Context, Piscataway (NJ) 2014, 47—65, hier 52.

10



Rivalitit und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern 95

Eine kiirzere, aber vergleichbare Liste von Vorwiirfen wird gegen Mar Aba (und
implizit gegen Christen) vorgebracht, wenn dem ehemaligen Zoroastrier vor-
gehalten wird, dass er Zoroastrier bekehre, die Verwandtenehe bekidmpfe, die
Autoritdt der zoroastrischen Priester missachte und schlieBlich selbst von der
«guten Religion» abgefallen sei.'’ Wie bekannt, stammen unsere Information
iiber solche Konfliktpunkte zwischen zoroastrischen und christlichen theolo-
gischen, ethischen und religionspraktischen Vorstellungen hauptsidchlich aus
den syrischen Mirtyrerakten, so dass Christelle Jullien formuliert hat:'?

«Dagegen sind Hinweise auf heftige Streitigkeiten mit Christen in den mittel-
pers[ischen] Quellen sehr selten bezeugt, was einen Grund im zeitgendssischen,
wachsenden Einfluss des Islam haben diirfte.»

Die Beobachtung ist zutreffend, auch wenn die chronologische Erklérung mit
dem Aufkommen des Islam m.E. nicht die zentrale Ursache dafiir sein diirfte.
Zwar setzen sich mittelpersische Quellen, die im 9. Jahrhundert redigiert wur-
den oder neu entstanden — wie etwa das «theologische» Kompendium Dénkard,
das «Werk iiber die Religion», oder die theologische Apologie Skand Gumanig
Wizar, die «Zerstreuung aller [Glaubens-]Zweifel» — relativ umfangreich mit
dem Islam, aber auch mit dem Christentum und anderen religiésen Strémungen
auseinander.”® Es ist jedoch zu beachten, dass auch jene zoroastrischen Texte,
deren Entstehung noch in der Sasanidenzeit liegt, kaum inhaltliche Themen der
Ablehnung des Christentums'* zeigen. Daher sind die Hinweise auf den Zoro-
astrismus in den syrischen Texten eine wichtige Informationsquelle.”

"' Siehe Manfred Hutter, Mar Aba and the Impact of Zoroastrianism on Christianity in the

6th Century, in: Carlo G. Cereti/Mauro Maggi/Elio Provasi (Hg.), Religious Themes and
Texts of Pre-Islamic Iran and Central Asia, Wiesbaden 2003, 167—173, hier 171; fiir eine
weitere Zusammenstellung der Kritikthemen des Zoroastrismus am Christentum siehe
Frenschkowski, Christianity (wie Anm. 1), 462-466. Zur Analyse einiger Themen der
Auseinandersetzung zwischen Christen und Zoroastriern siehe auch die kleine Studie von
Kianoosh Rezania, Einige Anmerkungen zur sasanidisch-zoroastrischen Religionspraxis
im Spiegel der interreligidsen Dialoge der Christen und Zoroastrier, in: Claudia Rammelt/
Cornelia Schlarb/Egbert Schlarb (Hg.), Begegnungen in Vergangenheit und Gegenwart.
Beitrdge dialogischer Existenz. Eine freundschaftliche Festgabe zum 60. Geburtstag von
Martin Tamcke, Miinster 2015, 172—180.
Christelle Jullien, Persien I., in: Reallexikon fiir Antike und Christentum, 27 (2015-16),
190-254, hier 240.
Vgl. zum Dénkard zuletzt Rezania, The Dénkard Against its Islamic Discourse (wie Anm.
2), 336-362; zu Skand Gumanig Wizar siche z.B. Cereti, Mardanfarrox 1 Ohrmazddadan’s
kand Gumanig Wizar (wie Anm. 7); Samuel Frank Thrope, Contradictions and Vile
Utterances. The Zoroastrian Critique of Judaism in the Skand Gumanig Wizar, PhD
Dissertation, University of California, Berkeley 2012.
Anders stellt sich die Situation gegeniiber dem Manichdismus dar, vgl. dazu Hutter, Mani-
chaeism in Iran (wie Anm. 9), 485-488. Anti-Judaica fehlen in zoroastrischen Quellen der
Sasanidenzeit praktisch vollkommen, fiir die umfangreiche Ablehnung des Judentums im
Skand Gumanig Wizar siehe Thrope, Contradictions and Vile Utterances (wie Anm.13).
Zu deren Quellenwert beachte auch die Bemerkungen von Rezania, Einige Anmerkungen
zur sasanidisch-zoroastrischen Religionspraxis (wie Anm. 11), 172f.



96 Manfred Hutter

Die zoroastrische Kritik an der «falschen» Religion (agdénih)

Bereits in vorislamischer Zeit hat der Zoroastrismus eine gewisse «Exklusivitit»
beansprucht. Als «iranische» Religion distanzierte man sich vom Nicht-
Iranischen (und dazu gehort das Christentum), so dass es ein Anliegen war, die
Angehorigen der eigenen Religion — auch in kleinen Siedlungen — vor dem
«Glaubensabfall» zu bewahren, aber nicht, Andersgldubige zu «bekehren». So
betont Dénkard (Dk.) 3.140 ausdriicklich, dass sich Zoroastrier von den «Un-
gldubigen» fernhalten sollten. Dabei werden mehrere Formen der Verbindung
bzw. Trennung unterschieden:'® Verbindung mit Iranern und Trennung von
Nicht-Iranern, Verbindung mit Angehdrigen der «guten» Religion (hudén),
threm Kult und ihrer Wohltdtigkeit sowie Trennung von Anhédngern der «fal-
schen» oder «schlechten» Religionen (agdén) mit deren kultischen und anderen
Handlungen und schlielich Verbindung mit den Mit-Gliubigen und Trennung
von den Dédmonen(verehrern). Interessant ist an dieser Stelle, dass die Trennli-
nien parallel entlang der ethnischen, religitsen und «héretischen» Unterschei-
dung verlaufen, wobei m.E. die ethnische Unterscheidung (Iran vs. Nicht-Iran)
zugleich eine religiése Trennlinie (hudén / agdén) fiir den Verfasser liefert.
Ubertréigt man dies auf das Christentum der Sasanidenzeit, bedeutet dies, dass
das Christentum als «nicht-iranische» (und schlechte) Religion gilt.

Zwar wissen wir, dass es Bekehrungen zum Zoroastrismus gegeben hat, aber
aufschlussreich bleibt die «Skepsis» gegeniiber diesen Bekehrten, die an-
scheinend «Zoroastrier zweiter Klasse» blieben. So diskutiert beispielsweise der
Text Hérbedestan im 12. Kapitel iiber Neubekehrte'” und wirft dabei die Frage
auf, ob der Sohn eines zum Zoroastrismus Bekehrten iiberhaupt in der Priester-
schule (hérbedestan) die Religion studieren darf (12.5f.). Anscheinend traut
man dem Neubekehrten nicht ganz, inwieweit er es mit der neuen Religion ernst
meint. Genauso interessant ist der Hinweis tiber einen Neubekehrten, von dem
verlangt wird, dass er keinen (sexuellen) Kontakt mehr mit seiner Gattin hat.
Soweit ist die Aussage wenig tiberraschend, wohl aber die weitere Erwdhnung,
dass der Neubekehrte auch weiterhin fiir seine Gattin finanziell sorgen muss,
damit sich nicht die Christen um sie kiimmern (12.3). Daraus kann man m.E.
folgendes tiber das Verhiltnis zum Christentum ablesen:

(a) Die Versorgung der nicht bekehrten Ehefrau soll gewéhrleistet werden, da-
mit diese nicht Anspriiche gegen die zoroastrische Gemeinde erhebt, sondern — da

'8 Jason Mokhtarian, The Boundaries of an Infidel in Zoroastrianism. A Middle Persian Term
of Otherness for Jews, Christians, and Muslims, in: Iranian Studies, 48 (2015), 99-115,
hier 112. Siehe auch die Ubersetzung durch Jean de Menasce, Le troisi¢éme livre du Dénk-
art. Traduit du pehlevi, Paris 1973, 145.

s Vgl. Mokhtarian, The Boundaries of an Infidel (wie Anm. 16), 106f. Siehe auch die
Ubersetzung des Hérbedestan-Kapitels durch Firoze M. Kotwal/Philip G. Kreyenbroek,
The Hérbedestan and Nérangestan. Volume 1: Hérbedestan, Paris 1992, 62—65.



Rivalitdt und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern 97

der Lebensunterhalt gesichert ist — die Grenzen von der «schlechten» zur «gu-
ten» Religion nicht {iberschreitet.

(b) Genauso ist daraus abzuleiten, dass kein Interesse besteht, dass die
Ehefrau sich der «guten» Religion anschlief3t.

(c) Ebenfalls wird deutlich, dass man — obwohl die Frau Christin bleibt — den
Christen offensichtlich keinen Vorwand geben mdchte, die zoroastrische
Gesellschaft als «a-sozial» hinzustellen.

Wenn von «schlechter» bzw. «guter» Religion die Rede ist, so sind damit die
beiden mittelpersischen Begriffe agden(ih) bzw. hudén(ih) gemeint. Die «gute
Religion» ist eine Selbstbezeichnung fiir den Zoroastrismus, wihrend agdenih
weniger prézise ist, da damit alle «Ungldubigen» bezeichnet werden kénnen —
so in der Sasanidenzeit Christen, Querdenker und Manichzer.® In der spitsasa-
nidischen und frithislamischen Zeit werden auch Araber (tazig) und Juden
(vahiid) als Angehorige der schlechten Religion bezeichnet.”” Man darf daher
agden nicht fir die Christen verallgemeinern, aber Aussagen bzgl. der
«schlechten» Religion kénnen auch als Polemik gegen die Christen verstanden
werden. Dass man das Christentum als «nicht-iranische» Religion sieht, zeigt
Dk. 3.29.%° Das Christentum wird als «Religion der RSmer» bezeichnet, was man
zwar nicht als politisches Statement fiir die Begriindung der Verfolgung von
Christen deuten sollte, aber klar nochmals die Grenze zwischen der eigenen und
der fremden Religion zeigt — und damit die Ablehnung des Christentums. Denn
die Forderung und Stirkung des Zoroastrismus kann als Aufgabe der
sasanidischen Herrscher fiir die «Zwillingsverbindung»’' zwischen Staat und Re-
ligion gelten. Daher betont eine Stelle zu Beginn des vierten Buches im Dénkard,
dass sowohl Sabuhr II. (309-379) als auch Xusrd I. (531-579) sich erfolgreich fiir
die Religion eingesetzt haben.”” Sabuhr wendet sich gegen die Entfaltung der
«schlechten» Religionen, die er zundchst vorgestellt bekommt, um dann sein
Urteil (durch den Einfluss des Priesters Adurbad) zu fillen, dass die falschen
Religionen nicht toleriert werden sollen. In #hnlicher Weise untersucht auch
Xusro die Religion und unterstiitzt die Priester im Kampf gegen die Irrlehren.

'8 Letztere werden hiufig als zandig bezeichnet, die ihre eigene Interpretation (zand) der

zoroastrischen Religion liefern, d.h. «Héretiker» sind; vgl. z.B. ihre Nennung in der
Aufzihlung der verschiedenen Religionen in Kerdirs Inschrift von der Ka°ba-ye Zardost,
Zeile 9f.; siehe fir Text und Ubersetzung Philippe Gignoux, Les quatre inscriptions du
mage Kirdir, Paris 1991, 60.69f.

Vgl. Mokhtarian, The Boundaries of an Infidel (wie Anm. 16), 100f.

Vgl. Frenschkowski, Christianity (wie Anm. 1), 472. Siehe auch die Ubersetzung von de
Menasce, Le troisieme livre du Dénkart (wie Anm. 16), 46f.

Vgl. zu dieser Vorstellung Stausberg, Die Religion Zarathushtras (wie Anm. 3), 233-235 mit
weiterer Literatur.

Vgl. Jes P. Asmussen, Das Christentum im Iran und sein Verhéltnis zum Zoroastrismus, in:
Studia Theologica, 16 (1962), 1-24, hier 10; Frenschkowski, Christianity (wie Anm. 1),
472. Siehe Text und Ubersetzung der Dénkard-Stelle bei Robert Ch. Zaehner, Zurvan. A
Zoroastrian Dilemma, Oxford 1955, 7-9.

19
20

21

22



98 Manfred Hutter

Die Abgrenzung der guten Religion gegeniiber der falschen Religion und die
identitétsstlitzende Funktion der iranischen Religion wird dabei in besonderer
Weise herausgefordert, wenn Angehorige der Oberschicht die Religion verlas-
sen, so dass die Idee einer religionsbegriindeten «iranischen Identitét» ins Wan-
ken gerét. Dadurch liegt ein zentraler Punkt der zoroastrischen Auseinanderset-
zung mit den Christen auch auf der religionsrechtlichen Ebene, derzufolge ein
«Glaubensabfall» die Todesstrafe nach sich zieht. Diese Strafe wird — wie die
syrischen Mirtyrerakten zeigen — auch vollzogen, aber offensichtlich liegt es
den zoroastrischen Priestern nicht grundsétzlich daran, die vom Glauben Abge-
fallenen hinzurichten, sondern wir sehen immer wieder das Bemiihen, die Abge-
fallenen fiir die «gute Religion» zuriickzugewinnen, die deswegen vor der Hin-
richtung lange im Gefingnis bleiben miissen, damit sie re-konvertieren.”> Wer
sich der Riickbekehrung verschlieft, gehort jedoch der widergottlichen Sphére
Ahremans an, was man aus der Bestrafung ableiten kann, wenn z.B. ein hinge-
richteter Christ an Ratten verflittert wird — als Ausdruck der Vorstellung, dass
dieser Christ wie die Ratte ein Geschopf Ahremans ist und daher mit anderem
«Ungeziefer» (xrafstra) auf einer Ebene steht.”* Liest man somit die Miirtyrer-
akten in Hinblick auf den Aussagewert flir den Umgang der zoroastrischen
Religion mit Konvertiten zur anderen Religionen, so zeigen diese Hinweise
deutlich das Bemiihen um Rekonversionen. Hinsichtlich der Literaturgattung
der Mirtyrerakten ist jedoch die Aufnahme solcher zoroastrischer Themen aus-
gezeichnet dafiir geeignet, die Glaubensstirke des Mirtyrers zu betonen, der den
«weltlichen» Vorteilen und dem irdischen Leben — in der alten «heidnischen»
Religion — zu widerstehen vermag, um dafiir sein himmlisches Leben zu erhal-
ten.

Trotz der angedrohten — und manchmal vollzogenen — Todesstrafe verlédsst
doch eine betrichtliche Zahl von zoroastrischen Priestern ihre angestammte Re-
ligion.” Dies stellt offensichtlich fiir die zoroastrischen Autorititen ein nicht zu
unterschétzendes Problem dar, da der Vorwurf der Bekehrung von Zoroastriern
immer wieder genannt wird. Aufschlussreich ist auch ein Zeugnis des griechi-
schen Historikers Menander in Bezug auf den Friedensschluss zwischen Byzanz
und den Sasaniden im Jahr 561/62. Wihrend die byzantinische Seite von den
Sasaniden verlangt, dass Christen Freiheit gewdhrt werden muss, um ihren Got-
tesdienst ungehindert ausfiithren zu diirfen, auch die Toten in Erdbegridbnissen
bestatten zu diirfen und nicht mehr zur Teilnahme an zoroastrischen Ritualen

¥ Vgl. z.B. die Hinweise auf Re-Konversionsbemiihungen von Seiten der Zoroastrier bei

Rezania, Einige Anmerkungen zur sasanidisch-zoroastrischen Religionspraxis (wie Anm.
11), 174.177.

2 Frenschkowski, Christianity (wie Anm. 1), 471.

¥ Frenschkowski, Christianity (wie Anm. 1), 467.



Rivalitdt und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern 99

gezwungen werden zu diirfen, verlangt die zoroastrische Vertragsseite, dass die
Missionierung hochrangiger Zoroastrier unterbunden werden miisse.*

Somit l4sst sich als Zwischenresiimee festhalten: Die Abgrenzung der guten
Religion gegeniiber der agdénih ist ein zentraler Punkt des interreligiGsen
Konflikts bzw. der religidsen Interaktion in der Sasanidenzeit, wobei der Reli-
gionswechsel von hochrangigen und gebildeten Zoroastriern — aus der Perspek-
tive des Sasanidenreiches — das «Iran-tum» des Staates in Frage stellte. Wer die
Religion wechselt, verldsst ndmlich die Einordnung in die sasanidische Gesell-
schaft, die Religion und Staat als — idealisierte — Zwillinge betrachtet. Damit
wird der Abtriinnige aber zugleich ein Siinder, wobei das Thema des Glaubens-
abfalls mit der fortschreitenden Etablierung des Islam ab dem 9. Jahrhundert in
zoroastrisch-theologischen Schriften weitere Beachtung erfihrt.”’

Die Polemik gegen den monotheistischen christlichen Gott

Der ausfiihrlichste zoroastrische Text, der sich gegen das Christentum wendet,
ist Mardanfarroxs Skand Gumanig Wizar, die «Zerstreuung aller [Glaubens-]
Zweifel» aus dem 9. Jahrhundert.”® Mehrfach beruft sich Mardanfarrox auf den
Dénkard bzw. auf Adurfarrbay als «Autor» bzw. maBigeblichen Redaktor des
Dénkard. Die ersten zehn Kapitel im Skand Gumanig Wizar bieten eine Dar-
stellung der Lehren des Zoroastrismus, und ab Kapitel 11 setzt sich der Autor
mit den anderen Religionen seiner Zeit — Islam, Judentum, Christentum, Mani-
chiismus — auseinander, um die Uberlegenheit des Zoroastrismus darzustellen.
Das 15. Kapitel von Skand Gumanig Wizar ist eine zoroastrische Wider-
legung des Christentums.” Gleich zu Beginn findet sich folgendes polemisches
Motiv hinsichtlich der Glaubwiirdigkeit und des Rufs von Maria (15.5ff.):*°

«In Jerusalem, der Stadt der Juden, war eine Frau von schlechtem Umgang. Man
bemerkte ihre Schwangerschaft und fragte sie: Von wem bist du schwanger? Und
sie gab zur Antwort: Der Engel Gabriel ist zu mir gekommen und sagte: Du sollst
vom Reinen Geist [Heiligen Geist] schwanger werden. Schauen wir (nun) auf
jenes: Wer — auBer jener Frau — hat den Engel Gabriel gesehen? Und weshalb soll
man jene Frau fiir glaubwiirdig halten? Wenn man sagt, wegen seiner Geistigkeit

?% Antonio Panaino, Christians and Zoroastrians in the Fifty-Years Peace Treaty, in: Name-ye

Iran-e Bastan. The International Journal of Ancient Iranian Studies, 12 (2012-2013), 67—
90, hier 70f. nach dem Historiker Menander, fragm. 6.1.398—407.

Vgl. Mokhtarian, The Boundaries of an Infidel (wie Anm. 16), 113f.

Edition des Textes von Jean de Menasce, Une apologétique mazdéenne du IXe siécle.
Skand-Gumanik Vigar. La solution décisive des doutes, Fribourg 1945. Zu literatur-
geschichtlichen Fragen des Werkes siehe u.a. Thrope, Contradictions and Vile Utterances
(wie Anm. 13), 5-13; vgl. auch Rezania, The Dénkard Against its Islamic Discourse (wie
Anm. 2), 342. )

Cereti, Mardanfarrox 1 Ohrmazddadan’s Skand Gumanig Wizar (wie Anm. 7); Asmussen,
Das Christentum im Iran (wie Anm. 22), 15-22.

Zur Textgrundlage siehe de Menasce, Une apologétique mazdéenne (wie Anm. 28), 210f.

27
28

29

30



100 Manfred Hutter

(menogih) konnte niemand jenen Engel sehen und wenn man wegen der geistigen
Art jenes Engels (ihn) nicht sehen kann, dann wire auch jene Frau deswegen nicht
fahig gewesen, (ihn) zu sehen. Wenn man sagt, Gott lie jene Frau ihn sehen
wegen der Wiirde jener Frau — aber hat er (diese) Wiirde einem anderen nicht
gegeben? Welchen Beweis (gibt es also), dass diese Frau die Wahrheit sagte?»

Das Motiv der «Fragwiirdigkeit und Glaubwiirdigkeit» Marias stammt sicher
aus vorislamischer Zeit, ist auch in der jiidischen antichristlichen Polemik nicht
unbekannt. Es wird jedoch im Islam nicht gegen Jesus und Maria verwendet, da
Maria im Koran als Mutter Jesu hoch geschitzt wird. Insofern kann man hier
eine vom Zoroastrier nicht genuin geschaffene, sondern rezipierte Polemik ge-
gen das Christentum sehen. Da zwischen Juden und Christen das Verhiltnis
nicht immer spannungsfrei war, teilweise Juden im Sasanidenreich auch gute
Beziehungen zur iranischen Oberschicht pflegten, ist es denkbar, dass dieses
polemische Motiv tiber jiidische Vermittlung der zoroastrischen Apologetik zu
Ohren gekommen ist.’! Fiir Mardanfarrox liegt eine Schwiiche des Christentums
und der Christen darin, dass ihr Urheber Jesus von zweifelhafter Herkunft ist, so
dass auch weitere Aussagen gegen die Religion in diesem Lichte zu sehen sind.

Die Diskussion iiber die Géttlichkeit Jesu betrifft dabei das Spannungsfeld
zwischen dem Monotheismus, dem Dualismus und der Einheit Jesu mit Gott
dem Vater. Die Kritik, dass der Messias selbst Gott sei, fiihrt zur Frage, wie es
sein kann, dass dann Gott sterben miisse — denn jeder, der geboren wird wie der
Messias, muss auch sterben (15.29f.). Ebenfalls «un-gottlich» wire, wenn Gott
— flir die menschliche Geburt — seinen himmlischen Thron aufgeben wiirde, um
in einem dunklen und unreinen Mutterschof3 geboren zu werden (15.31ff.). Da-
mit kritisiert der zoroastrische Verfasser — aus der Perspektive einer strengen
Dichotomie von rein und unrein — die christliche monotheistische Lehre, denn
dann miisse das Unreine wie alles Negative vom guten Gott kommen. Aber
weshalb schafft dann der gute Gott das Negative?

Ein weiterer Kritikpunkt am christlichen Dogma, den Mardanfarrox aufgreift,
ist die Sohnschaft Jesu (15.59ff.). Wenn der Vater und der Sohn gleich sind,
dann ist Gott genauso unwissend wie der Sohn, der nicht um die Stunde seines
Kreuzestodes noch um den Tag der Auferstehung weill, wobei Mardanfarrox
hier auf das Matthdus-Evangelium (24:36) anspielt. Auch an weiteren Stellen
bemiiht sich der zoroastrische Verfasser fiir seine Widerlegung und Polemik ge-
gen das Christentum, diese durch biblische Zitate oder Paraphrasen zu stiitzen.”

Die Gottessohnschaft Jesu wird auch von anderen Autoren als Thema gegen
die Christen aufgegriffen, etwa vom Theologen Manti§¢ihr im 9. Jahrhundert,
der in seinem Werk Dadestan 7 Dénig diskutiert, ob der Messias der Sohn Got-

31 Asmussen, Das Christentum im Iran (wie Anm. 22), 23f.
2 Vgl. Asmussen, Das Christentum im Iran (wie Anm. 22), 22f.



Rivalitdit und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern 101

tes sei (DD 36.76-79).>> Da aber Gott unsterblich ist, verstricken sich Christen
in Liigen bzw. Widerspriiche, wenn sie einerseits sagen, dass der Messias am
Kreuz gestorben sei, wihrend andererseits manche dies auch leugnen. Diesen
innerchristlichen Widerspriichen stellt daher Man$¢ihr seine Lehre entgegen
(DD 36.79): «Der rechtschaffene Thron Gottes (besteht) in der Kraft der Macht
der Wahrheit. Dadurch besteht und erhilt die reine mazdayasnische Religion in
perfekter Weise ihre Stirke.»

Auch im Dk. 3.40 wird auf das Vater-Sohn-Verhiltnis und die ewige Ge-
meinschaft von Vater und Sohn kurz eingegangen®* — mit dem lapidaren Hin-
weis, dass eine solche Vorstellung absurd und unméglich sei, da der Sohn nicht
dlter als der Vater (aber auch nicht gleich alt) sein kann. Zwar ist an dieser
Stelle terminologisch nicht explizit von «Christentum» oder vom «Messias» die
Rede, aber die Vater-Sohn-Dichotomie ist selbstredend klar.

Diese wenigen Beispiele — aus Texten der frithen islamischen Zeit — zeigen
theologische Versuche, den Kern christlicher Lehrinhalte zu widerlegen. Mar-
danfarrox geht dabei in seinem Skand Gumanig Wizar ausfiihrlich und systema-
tisch vor, wobei aber nicht zu tibersehen ist, dass er seine theologische Apologie
nicht nur gegen das Christentum, sondern auch gegen die drei anderen konkur-
rierenden Religionen (Islam, Judentum, Manichdismus) formuliert — in einer Zeit,
als die «gute Religion» bereits auf dem unumkehrbaren Weg zur Minderheit im
Iran war. Andere Stellen gehen nur beildufig auf das Christentum ein, so dass sich
hier nochmals eine Uberlegung bzgl. der vorislamischen Zeit anschlieBen kann.

Offensichtlich zeigen diese — relativ spiten — Stellen, dass die theologische
Auseinandersetzung mit agdenih, mit fremder oder falscher Religion, erst in jener
Zeit fir den Zoroastrismus relevant wurde, als die vielleicht von manchen
zoroastrischen Priestern der vor-islamischen Zeit als selbstverstdndlich ange-
nommene Vorherrschaft der Religion als iranisches Identititsmerkmal durch die
gesellschaftliche und religionspolitische Veriinderung mit dem Uberhandnehmen
des Islam schwindet. Dieser gesellschaftliche Wandel verlangt eine theologische
Antwort, die versucht, die Wahrheit der «guten Religion» gegeniiber den
«falschen Religionen» (und eben nicht nur gegentiber dem Islam) zu formulieren
— ein theologischer Versuch, der jedoch die Marginalisierung des Zoroastrismus
nicht mehr zu stoppen vermag. Gegeniiber der vor-islamischen Zeit ist dies in der
theologischen Qualitit eine Neuerung im Umgang mit den anderen Religionen,
die man zuvor — aus der Position der quantitativen Uberlegenheit — nicht anstrebte.

¥ Siehe den Text bei Mahmoud Jaafari-Dehaghi, Dadestan 1 Dénig. Part 1. Transcription,
Translation and Commentary, Paris 1998, 138-141.
* de Menasce, Le troisiéme livre du Dénkart (wie Anm. 16), 53.



102 Manfred Hutter

Zusammenfassung

Unter der Regierungszeit des Sasaniden Wahram II. (276-293) formulierte der
zoroastrische Priester Kerdir seine Sicht der Bedeutung des Zoroastrismus und
der anderen Religionen im Iran folgendermaBen:®

«Und der zoroastrischen Religion und den Priestern wurde im Reich hohe Wiirde
zuteil. Und die Goétter, das Wasser, das Feuer und die Nutztiere erlangten im Reich
groBe Zufriedenheit, aber Ahreman und den Daéwas widerfuhren grofle Schlige
und groBer Schaden. Und die (Irr-)Lehren Ahremans und der Dagwas verschwan-
den aus dem Reich und wurden unglaubwiirdig gemacht. Und die Juden, Buddhis-
ten, Hindus, syrischen und griechischen Christen, Tdufer und Manichéer wurden
im Reich zerschlagen, ihre Gétzenbilder wurden zerstort und die Behausungen der
Daéwas wurden vernichtet und zu Stéitten und Sitzen der Gétter gemacht. Und in
allen Provinzen, an allen Orten, wurden in groBer Zahl die Kulthandlungen der
Gotter vermehrt; und in groBer Zahl wurden Wahram-Feuer gegriindet, und in
grofler Zahl wurden Priester froh und gliicklich gemacht.»

Der Text Kerdirs ist ein propagandistischer Text, zeigt aber deutlich einen
Punkt des Umgangs des sasanidischen Zoroastrismus mit anderen Religionen.
Es geht um die Stirkung der eigenen Religion und ihrer Kulthandlungen, ohne
sich mit anderen Religionen in argumentativer Weise auseinanderzusetzen.
Diese Linie ldsst sich auch in der weiteren Sasanidenzeit beobachten, wie auch
die «Referate» liber die Religion aus den syrischen Mirtyrerakten zeigen. Wenn
dort — als Vorwurf gegen Christen — deren Weigerung genannt wird, die Ele-
mente (Feuer, Wasser) zu verehren, die zoroastrischen Priester zu schétzen und
am zoroastrischen Kult teilzunehmen,’® tauchen jene Motive auf, die auch Ker-
dir nennt. Kerdirs Inschrift macht dabei in der Aufzéhlung der verschiedenen
Religionen, deren Wirken er eingeschréinkt hat, keinen Unterschied zwischen
diesen einzelnen Religionen, die alle «nicht-iranisch» sind. Dadurch kann man
sie unter der Sammelbezeichnung agdénih zusammenfassen, allerdings m.E. mit
zwel Ausnahmen. So sind diese Religionen von den «Irrlehren» Ahremans zu
unterscheiden, d.h. hier findet sich eine erste Differenzierung der Bewertung der
religiosen Pluralitdt der Sasanidenzeit. Genauso ist m.E. aber auch auf die
Bezeichnung zandig hinzuweisen, wobei Kerdir — zeitgeschichtlich zutreffend —
an die Manichéer denkt. Die Bezeichnung zandig, d.h. eine Person, die den zand

» Die Ubersetzung von Kerdirs Inschrift an der Kaba-ye Zardost folgt der Edition des

Textes von Gignoux, Les quatre inscriptions (wie Anm. 18), 60f. — Zur umfangreichen und
teilweise kontrdren Diskussion der beiden Termini Nasura und Krestyane, die ich als
«syrisch(sprachig)e» bzw. «griechisch(sprachig)e» (ostrémische) Christen verstehe, siehe
u.a. de Menasce, Une apologétique mazdéenne (wie Anm. 28), 206f.; Frenschkowski,
Christianity (wie Anm. 1), 467; Christelle Jullien/Florence Jullien, Aux frontiéres de I’ira-
nité. «Nasrayé» et «Kristyoné» des inscriptions du mobad Kirdir: Enquéte littéraire et his-
torique, in: Numen, 49 (2002), 282-335.

Vgl. zu den Motiven Bruns, Antizoroastrische Polemik (wie Anm. 10), 52; Rezania, Einige
Anmerkungen zur sasanidisch-zoroastrischen Religionspraxis (wie Anm. 11), 174f.

36



Rivalitdit und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern 103

(Kommentar, Erlduterung) zur Religion liefert, ist dabei ein nicht unwesent-
licher Begriff der religiosen Konkurrenz im Sasanidenreich; denn Mani und der
Manichéismus beanspruchen, den «richtigen» Kommentar zur Verkiindigung
Zarathustras zu liefern, und damit stellt der Manichdismus theologisch die
groBere Herausforderung fiir die zoroastrische Religion dar als das Christentum
unter den frilhen Sasaniden.”” Religionshistorisch fiihrt dies dazu, dass der
Manichéismus nachhaltiger verfolgt und aus dem Sasanidenreich vertrieben
wurde, als dies hinsichtlich des Christentums der Fall war: Die Christen hatten
die «falsche» (und «un-iranische») Religion (agdénih), die Manichéer die «hére-
tische» Religion (zandig), deren Héresie deswegen zusiétzliche Brisanz beinhal-
tete, weil sie sich in eine iranische Form kleidete. Diese Unterscheidung zwi-
schen den beiden Religionen sollte daher in der Frage der zoroastrischen Po-
lemik gegen die Christen nicht auler Acht bleiben: Christen praktizieren ihre
Religion nicht entsprechend den iranischen Riten, was ihnen zum Vorwurf
gemacht wird. Aber diese falsche Form der Religionsausiibung bedarf wihrend
der Sasanidenzeit keiner tiefer gehenden theologischen Diskussion, was m.E.
eine Erkldrung dafiir liefert, dass es in vor-islamischer Zeit keine substanziellen
anti-christlichen zoroastrischen Texte gibt.

Rivalitdt und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern

Die Begegnung zwischen Christentum und Zoroastrismus begann schon im 3. Jahrhun-
dert im Sasanidenreich, allerdings bekehrte sich erst seit dem 5. Jahrhundert eine signi-
fikante Anzahl von Personen der sasanidischen Oberschicht zum Christentum. Dies fiihrt
zu Reaktionen der zoroastrischen Priester gegen die agdén, die «falsche» oder «schlech-
te» Religion, die man als unpassend fiir die iranische Identitit betrachtete. Daher dis-
kutieren mittelpersische Texte die Notwendigkeit, Kontakte zum Angehdrigen der agdén
zu vermeiden. Der Begriff agdén bezieht sich dabei nicht nur ausschlieBlich auf das
Christentum, sondern auch auf andere Religionen. Erst in der frithislamischen Zeit im
Iran diskutieren (und widerlegen) zwei mittelpersische Texte, Dénkard und Skand Gu-
manig Wizar in gréBerer systematischer Form die christlichen Lehren. Die Ursache fiir
diese nun aufkommende theologische Diskussion iiber das Christentum hingt mit der
Minderheitensituation des Zoroastrismus aufgrund der Islamisierung Irans zusammen.

Dénkard — Skand Gumanig Wizar — gute / schlechte Religion (hudén / agdén) — Christen-
verfolgung — syrische Mirtyrerakten.

Rivalité et conflits entre chrétiens et zoroastriens

La rencontre entre le christianisme et le zoroastrisme débuta au 3° siecle pendant le réegne
des Sassanides. C’est toutefois seulement & partir du 5° siécle qu’un grand nombre de
membres de la classe supérieure des Sassanides se convertit au christianisme. Cela fit
réagir les prétres zoroastriens contre 1’agdeén, la «fausse» ou la «mauvaise» religion, que
I’on considérait comme inappropriée a 1’identité iranienne. Pour cette raison, les textes
moyen-perses relatent la nécessité d’éviter tout contact avec les adeptes de 1’agden. Le
terme «agdén» ne fait pas seulement référence au christianisme, mais aussi a d’autres

37 Siehe dazu — mit Literatur — Hutter, Manichaeism in Iran (wie Anm. 9), 478—480.



104 Manfred Hutter

religions. Ce n’est qu’au début de la période islamique que deux textes moyen-perses,
Dénkard et Skand Gumanig Wizar, discutent (et réfutent) de maniére étendue et
systématique les préceptes chrétiens. La cause de cette nouvelle discussion théologique
sur le christianisme s’inscrit dans le contexte de la situation minoritaire des zoroastriens
en raison de |’islamisation de 1’Iran.

Dénkard — Skand Gumanig Wizar — bonne/mauvaise religion (hudén / agdén) — persécu-
tion des chrétiens — actions de martyrs syriens.

Rivalita e conflitti tra Cristiani e Zoroastriani

L’incontro tra Cristiani e Zoroastriani inizid gia nel terzo secolo sotto I’impero dei Sa-
sani, ma solo dal quinto secolo un numero considerevole di persone appartenenti alla
classe superiore dei zoroastriani si converti al Cristianesimo. Cio porta a una reazione dei
sacerdoti zoroastriani contro 1’agdén, la religione «falsa» e «cattiva», considerata ina-
datta all’identitd iraniana. Per questo i testi medio-persiani discutono della necessita di
evitare i contatti con gli appartenenti all’agdén. 1l concetto di agdén non si riferisce sola-
mente al Cristianesimo, ma anche ad altre religioni. In Iran soltanto nei primi tempi
dell’Islamismo due testi medio-persiani, Dénkard e Skand Gumanig Wizar, discutono (e
controbattono) I’insegnamento Cristiano in modo piti ampio e sistematico. La nascita di
questa discussione teologica sul Cristianesimo €& legata alla situazione di minoranza del
zoroastrismo, a causa dell’islamizzazione dell’Iran.

Dénkard — Skand Gumanig Wizar — Religione buona / cattiva (hudén / agdén) — Perse-
cuzione dei Cristiani — Atti dei martiri siriani.

Rivalry and conflicts between Christians and Zoroastrians

The encounter of Chrlstlamty with Zoroastr;amsm in the Sasanian Empire started already
in the 3" century. But it was only since the 5" century that a sizable number of Zoro-
astrians, mostly from the upper classes, converted to Christianity. This led to reactions by
the Zoroastrian clergy against the adherents of the agden, the «false» or «bad» religion,
as this religion was seen as unfitting to Iranian culture. Thus, Middle Persian texts dis-
cuss the necessity to avoid contacts with members of agdén. This term is not restricted to
Christianity, but can also be applied to other religions. It is only from the early Islamic
period in Iran that two Middle Persian texts, the Dénkard and the Skand Gumanig Wizar,
discuss (and refute) Christian teachings more systematically. The reason for this theolo-
gical discussion about Christianity can be seen in the minority situation which Zoro-
astrianism faced in the Islamic period.

Dénkard — Skand Gumanig Wizar — good / bad religion (huden / agdén) — persecution of
Christians — Syrian Martyr Acts.

Manfred Hutter, Prof. Dr. phil. Dr. theol., Institut fiir Orient- und Asienwissenschaften
der Universitidt Bonn.



	Rivalität und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern

