
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 112 (2018)

Artikel: Rivalität und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern

Autor: Hutter, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rivalität und Konflikte zwischen
Christen und Zoroastriern

Manfred Hutter

Die Anfänge des Christentums im Iran reichen ins 2. Jahrhundert zurück, als

von Syrien ausgehend christliche Missionare das Land erreicht haben, wobei
wahrscheinlich die ersten christlichen Gemeinden aus jüdischen Gemeinden im
Partherreich hervorgegangen sind. Die Verbreitung des Christentums im
darauffolgenden Sasanidenreich (226 bis 651) hat zwar dazu geführt, dass sich
Zoroastrier der christlichen Religion angeschlossen haben, allerdings dürfte es

zumindest in den ersten Jahrhunderten der Sasanidenherrschaft keine quantitativ
nennenswerten Konversionen zum Christentum gegeben haben.1 Zwar hat es

zeitweilig Spannungen zwischen sasanidischen Autoritäten und Christen
innerhalb des Staates gegeben, diese waren aber primär politisch motiviert und

vom jeweiligen Verhältnis des Sasanidenreiches zum Oströmischen Reich

abhängig, da im Falle eines negativen politischen Verhältnisses zwischen den

beiden Machtblöcken die Loyalität der Christen zum Sasanidenreich von den
iranischen - weltlichen wie religiösen - Autoritäten in Frage gestellt wurde.
Daraus resultierende Verfolgungen spiegeln teilweise die sog. syrischen
Märtyrerakten wider. Anscheinend erst im 6. Jahrhundert ist das Christentum ein für
zoroastrische theologische Oberschichten jedoch relevantes und herausforderndes

Thema geworden, v.a. wenn Angehörige des zoroastrischen Priesterstandes
oder gebildete Zoroastrier sich der «fremden» Religion zugewandt haben. Deshalb

finden sich ab diesem Zeitpunkt erste zoroastrische Aussagen, die sich

gegen das Christentum wenden und sich mit der «fremden» - und aus Sicht der
zoroastrischen Autoren «falschem) - Religion auseinandersetzen. Dabei ist
einerseits zu beobachten, dass diese ablehnende Haltung des Zoroastrismus ge-

1

Vgl. Marco Frenschkowski, Christianity, in: Michael Stausberg/Yuhan Sohrab-Dinshaw
Vevaina (Hg.), The Wiley Blackwell Companion to Zoroastrianism, Chichester 2015, 457-
475, hier 465.

SZRKG, 112 (2018), 91-104



92 Manfred Hulter

genüber dem Christentum v.a. dazu dient, die eigene zoroastrische Identität als

Grundlage des Iran zu bewahren, ein Aspekt, der nach dem politischen
Zusammenbruch des Sasanidenreiches und der Machtübernahme durch islamische
Herrscher in der Mitte des 7. Jahrhunderts noch zunimmt. Andererseits zeigt
sich aber auch, dass durch die notwendig werdende Auseinandersetzung mit
dem Islam2 die Widerlegung des Christentums - v.a. unter dem Aspekt der
Widerlegung des Monotheismus - ebenfalls neues (und nunmehr anders gelagertes)

- Interesse erfahrt.
Diese beiden unterschiedlichen Aspekte der Auseinandersetzung mit dem

Christentum bedeuten, dass deswegen zoroastrische Quellen erst spät fassbar
werden. Zwei Texte - allerdings beide erst in der islamischen Zeit verfasst -
sind dabei die wichtigsten diesbezüglichen Quellen aus zoroastrischer Sicht: das

sog. «Werk über die Religion» (Dênkard), das eventuell auch einzelne bereits in
der späten Sasanidenzeit virulente Themen erneut diskutiert, sowie die

«Zerstreuung aller [Glaubens-]Zweifel» (Skand Gumänlg Wizär) als systematische
Widerlegung christlicher Lehrinhalte. Als maßgebliche Quellen sind diese
beiden Werke daher in den Mittelpunkt der nachfolgenden Ausführungen zu
rücken. Zusätzlich zu diesen Quellen geben auch - manchmal stereotype -
Aussagen in Quellen zum syrischen Christentum Hinweise auf die Beziehungen
zwischen Christen und Zoroastriern.

Daraus ergibt sich der dreiteilige Aufbau dieser kleinen Untersuchimg. Den

Ausgangspunkt liefert eine knappe historische Einordnung des Christentums in
die Geschichte des Sasanidenreiches als Teil des dortigen religiösen Pluralismus.

Dominierend in der religiösen Vielfalt während dieser vier Jahrhunderte
ist der Zoroastrismus; erwähnenswert ist dabei aber, dass man für diese Zeit
noch nicht mit einer einheitlich-kodifizierten Religionsform rechnen darf,
sondern unterschiedliche Interpretation der Lehren Zarathustras noch
nebeneinander existierten und diskutiert wurden.3 Der zentrale Diskussionspunkt
kreiste um den sog. Zurwanismus, d.h. um eine theologische Spekulation, die
das Thema das Dualismus dahingehend interpretierte, als die «unerschaffene
Zeit» (zurwän 1 akäranag) als Ursprung des Guten und des Bösen Prinzips,
verkörpert in den beiden antagonistischen Gottheiten Ohrmazd und Ahreman,
angesehen wurde.4 Dieser Denkrichtung gegenübergestellt ist der - aus späterer
Sicht - «orthodoxe» Zoroastrismus, in dem Ohrmazd und Ahreman als zwei von
Anbeginn existierende Wesen und Prinzipien einander gegenüberstanden. Diese

2 Siehe dazu zuletzt Kianoosh Rezania, The Dênkard Against its Islamic Discourse, in: Der
Islam, 94 (2017), 336-362.

3 Zum religionsinternen Pluralismus der Sasanidenzeit siehe z.B. Michael Stausberg, Die
Religion Zarathushtras. Geschichte - Gegenwart - Rituale. Bd. 1, Stuttgart 2002,244-255.

4 Siehe im Detail dazu Kianoosh Rezania, Die zoroastrische Zeitvorstellung. Eine Unter¬
suchung über Zeit- und Ewigkeitskonzepte und die Frage des Zurvanismus, Göttingen
2010, 212-224, 230-240.



Rivalität und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern 93

Denkrichtung konnte ab dem Ende der Sasanidenzeit den sog. Zurwanismus
beseitigen, sondern entwickelte sich zugleich selbst aufgrund des monotheistischen

Anspruchs des Islam ab dem 8. Jahrhundert, indem die dualistische
Gegenüberstellung zwischen Ohrmazd und Ahreman minimiert wurde, wobei
einzelne Stimmen sogar die Existenz von Ahreman in Frage stellten. Innerhalb
solcher Entwicklungen im Zoroastrismus gewinnt dabei auch die Frage der

Bewertung «anderer» Religionen eine Rolle, was in den beiden Kapiteln
hinsichtlich der Diskussion über «falsche» Religion(en) aus Sicht des Zoroastrismus

sowie der Widerlegung des Monotheismus der Christen ausgeführt wird.

Ein Uberblick zum Christentum unter den Sasaniden

In der Sasanidenzeit hängt die gesellschaftliche Rolle der Christen mit dem

politischen Verhältnis der Sasaniden zum römischen bzw. byzantinischen Nachbarn

zusammen, indem die Christen als potenzielle Sympathisanten mit dem
westlichen Imperium gesehen wurden. Dadurch kommt es zu zeitweiligen
Verfolgungen von Christen, so etwa in der Mitte des 4. Jahrhunderts unter Säbuhr
II. oder am Ende der Regierungszeit von Yazdegird II. (399-421).5 Die schrittweise

organisatorische Verselbstständigung der Christen im Iran gegenüber der

(byzantinischen) Großkirche und dem Patriarchat von Antiocheia seit dem 5.

Jahrhundert verbessert den Status der Christen im Iran, und der Metropolit von
Seleukia-Ktesiphon wird das Oberhaupt der «Perserkirche». Aktive Mission
bringt diese Form des Christentums zwischen dem 6. und 8. Jh. weit in (iranisch
geprägte) Teile Zentralasiens sowie nach China und Indien.6 Trotz des

Iranbezugs bleibt Syrisch die zentrale Sprache im Kult, allerdings gab es seit
dem vierten Jahrhundert eine (nicht erhaltene) mittelpersische Bibelübersetzung
und Teile einer jüngeren mittelpersischen Psalmenübersetzung für liturgische
Zwecke sind in der Turfan-Oase in Xinjiang im Nordwesten der heutigen
Volksrepublik China gefunden worden.7 Für die Rolle des Christentums zeigt
die Analyse von Siegeln der Sasanidenzeit,8 dass das Christentum seit dem 5.

5
Frenschkowski, Christianity (wie Anm. 1), 470f.; Wolfgang Hage, Das orientalische
Christentum, Stuttgart 2007, 273f.; vgl. auch Wilhelm Baum/Dietmar W. Winkler, Die
Apostolische Kirche des Ostens. Geschichte der sogenannten Nestorianer, Klagenfurt
2000, 16-20; ferner Geoffrey Herman, Persian Martyr Acts under King Yazdgird I, Pisca-
taway (NJ) 2016, xv-xix.

6
Vgl. Baum/Winkler, Apostolische Kirche des Ostens (wie Anm. 5), 34-56.

7 Friedrich C. Andreas/Kai Barr, Bruchstücke einer Pehlevi-Übersetzung der Psalmen,
Berlin 1933. Zur Existenz mittelpersischer Bibelübersetzungen siehe auch Carlo G. Cereti,
Mardänfarrox î Ohrmazddädän's Skand Gumämg Wizär, in: Näme-ye Irän-e Bästän. The
International Journal of Ancient Iranian Studies, 12 (2012-2013), 47-66, hier 61 mit
weiterer Literatur.

8
Vgl. Judith A. Lerner, Christian Seals of the Sasanian Period, Leiden 1977; Rika Gyselen,
Les témoignages sigillographiques sur la présence chrétienne dans l'empire sassanide, in:
Rika Gyselen (Hg.), Chrétiens en terre d'Iran, Paris 2006, 17-78.



94 Manfred Hutter

Jahrhundert neben dem Zoroastrismus ein wichtiger religions- und
kulturgeschichtlicher Faktor des vorislamischen Iran war, wodurch der religiöse
Pluralismus in der späteren Sasanidenzeit zunahm, zu dem man neben diesen
beiden Religionen auch die — gegenüber den Christen quantitativ geringere —

jüdische Präsenz beachten muss, wohingegen der Manichäismus ab dem 5.

Jahrhundert aus den zentralen Gebiten des Sasanidenreiches weitgehend
geschwunden ist.9 Durch diese Zunahme von religiöser Vielfalt konnten zum
Christentum bekehrte Zoroastrier teilweise auch hohe Ämter in der Verwaltung
des Sasanidenreiches einnehmen, eine Praxis, die bis in die ffühislamische Zeit
andauerte. Zugleich führte dieser religiöse Pluralismus auch zu einer Entwicklung

innerhalb des - in der frühen Sasanidenzeit dogmatisch noch wenig
strukturierten - Zoroastrismus, indem einerseits religionsintern Differenzierung
zwischen richtiger und abweichender Lehre vorgenommen wurden, religionsextern
aber andere Religionen als «falsche» (agdëriîh) gewertet wurde, worauf im
nächsten Abschnitt einzugehen ist. Dadurch kommt es am Ende der Sasani-
denherrschaft wiederum zu Spannungen zwischen beiden Religionen, so dass

die Interaktion zwischen Zoroastrismus und Christentum immer eine zeitweilige
Geschichte der Auseinandersetzung ist, die im 6. und 7. Jahrhundert auch zur
Verfolgung einzelner hochrangiger Christen führt, v.a. Konvertiten, die den
Zoroastrismus verlassen haben.

Vor wenigen Jahren hat Peter Bruns treffend die Themen der Kritik des

Zoroastrismus an Christen, wie diese im Martyrium von Bischof cAqqebsmäc

(gest. 379) fassbar werden, zusammengefasst:10

«die Verehrung des einen Gottes, die Weigerung, Sonne und Feuer anzubeten, die
Verunreinigung des Wassers, die Askese der christlichen Bundessöhne und Kleriker,

die Kriegsdienstverweigerung, die Verwerfung der Speisegebote, die
Erdbestattung der Toten, die Vorstellung, die ahrimanischen Kreaturen wie die Kriechtiere

etc. gingen auf den einen (guten) Schöpfer zurück, sowie schließlich der von
den heiligen Schriften ausgehende <Schadenszauber>.»

9 Zum Judentum im Sasanidenreich siehe z.B. den grundlegenden Überblick von Jacob
Neusner, Jews in Iran, in: Ehsan Yarshater (Hg.), The Cambridge History of Iran. Vol.
3(2): The Seleucid, Parthian and Sasanian Periods, Cambridge 1983, 909-923 sowie die
minutiöse Untersuchung zu iranisch-jüdischen Wechselwirkungen von Shai Secunda, The
Iranian Talmud. Reading the Bavli in its Sasanian Context, Philadelphia 2014. Für den
Rückgang des Manichäismus vgl. Manfred Hutter, Manichaeism in Iran, in: Michael
Stausberg/Yuhan Sohrab-Dinshaw Vevaina (Hg.), The Wiley Blackwell Companion to
Zoroastrianism, Chichester 2015, 477^489, hier 479f. Allgemein zum religiösen Pluralismus

in der Sasanidenzeit und den interreligiösen Spannungen vgl. auch Stausberg, Die
Religion Zarathusthtras (wie Anm. 3), 235-244 sowie Kevin T. van Bladel, From Sasanian
Mandaeans to Çâbians of the Marshes, Leiden 2017, 98-121, der auch die kleine
Religionsgemeinschaft der Mandäer innerhalb dieses Pluralismus entsprechend
berücksichtigt.

10 Peter Bruns, Antizoroastriscie Polemik in den Syro-Persischen Märtyrerakten, in: Geoffrey

Herman (Hg.), Jews, Cliristians and Zoroastrians. Religious Dynamics in a Sasanian
Context, Piscataway (NJ) 2014, 47-65, hier 52.



Rivalität und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern 95

Eine kürzere, aber vergleichbare Liste von Vorwürfen wird gegen Mar Abä (und
implizit gegen Christen) vorgebracht, wenn dem ehemaligen Zoroastrier
vorgehalten wird, dass er Zoroastrier bekehre, die Verwandtenehe bekämpfe, die
Autorität der zoroastrischen Priester missachte und schließlich selbst von der

«guten Religion» abgefallen sei.11 Wie bekannt, stammen unsere Information
über solche Konfliktpunkte zwischen zoroastrischen und christlichen
theologischen, ethischen und religionspraktischen Vorstellungen hauptsächlich aus
den syrischen Märtyrerakten, so dass Christelle Jullien formuliert hat:12

«Dagegen sind Hinweise auf heftige Streitigkeiten mit Christen in den mittel-
pers[ischen] Quellen sehr selten bezeugt, was einen Grund im zeitgenössischen,
wachsenden Einfluss des Islam haben dürfte.»

Die Beobachtung ist zutreffend, auch wenn die chronologische Erklärung mit
dem Aufkommen des Islam m.E. nicht die zentrale Ursache dafür sein dürfte.
Zwar setzen sich mittelpersische Quellen, die im 9. Jahrhundert redigiert wurden

oder neu entstanden - wie etwa das «theologische» Kompendium Dënkard,
das «Werk über die Religion», oder die theologische Apologie Skand Gumäriig
Wizär, die «Zerstreuung aller [Glaubens-JZweifel» - relativ umfangreich mit
dem Islam, aber auch mit dem Christentum und anderen religiösen Strömungen
auseinander.13 Es ist jedoch zu beachten, dass auch jene zoroastrischen Texte,
deren Entstehung noch in der Sasanidenzeit liegt, kaum inhaltliche Themen der

Ablehnung des Christentums14 zeigen. Daher sind die Hinweise auf den Zoro-
astrismus in den syrischen Texten eine wichtige Informationsquelle.15

11 Siehe Manfred Hutter, Mar Abä and the Impact of Zoroastrianism on Christianity in the
6th Century, in: Carlo G. Cereti/Mauro Maggi/Elio Provasi (Hg.), Religious Themes and
Texts of Pre-Islamic Iran and Central Asia, Wiesbaden 2003, 167-173, hier 171; für eine
weitere Zusammenstellung der Kritikthemen des Zoroastrismus am Christentum siehe
Frenschkowski, Christianity (wie Anm. 1), 462^166. Zur Analyse einiger Themen der
Auseinandersetzung zwischen Christen und Zoroastriern siehe auch die kleine Studie von
Kianoosh Rezania, Einige Anmerkungen zur sasanidisch-zoroastrischen Religionspraxis
im Spiegel der interreligiösen Dialoge der Christen und Zoroastrier, in: Claudia Rammelt/
Cornelia Schlarb/Egbert Schiarb (Hg.), Begegnungen in Vergangenheit und Gegenwart.
Beiträge dialogischer Existenz. Eine freundschaftliche Festgabe zum 60. Geburtstag von
Martin Tamcke, Münster 2015, 172-180.

12 Christelle Jullien, Persien I., in: Reallexikon für Antike und Christentum, 27 (2015-16),
190-254, hier 240.

13
Vgl. zum Dënkard zuletzt Rezania, The Dënkard Against its Islamic Discourse (wie Anm.
2), 336-362; zu Skand Gumäriig Wizär siehe z.B. Cereti, Mardänfarrox I Ohrmazddädän's
Skand Gumäriig Wizär (wie Anm. 7); Samuel Frank Thrope, Contradictions and Vile
Utterances. The Zoroastrian Critique of Judaism in the Skand Gumänlg Wizär, PhD
Dissertation, University of California, Berkeley 2012.

14 Anders stellt sich die Situation gegenüber dem Manichäismus dar, vgl. dazu Hutter, Mani-
chaeism in Iran (wie Anm. 9), 485^488. Anti-Judaica fehlen in zoroastrischen Quellen der
Sasanidenzeit praktisch vollkommen, für die umfangreiche Ablehnung des Judentums im
Skand Gumäriig Wizär siehe Thrope, Contradictions and Vile Utterances (wie Anm. 13).

15 Zu deren Quellenwert beachte auch die Bemerkungen von Rezania, Einige Anmerkungen
zur sasanidisch-zoroastrischen Religionspraxis (wie Anm. 11), 172f.



96 Manfred Hutter

Die zoroastrische Kritik an der «falschen» Religion (agdenih)

Bereits in vorislamischer Zeit hat der Zoroastrismus eine gewisse «Exklusivität»
beansprucht. Als «iranische» Religion distanzierte man sich vom Nicht-
Iranischen (und dazu gehört das Christentum), so dass es ein Anliegen war, die

Angehörigen der eigenen Religion - auch in kleinen Siedlungen - vor dem
«Glaubensabfall» zu bewahren, aber nicht, Andersgläubige zu «bekehren». So

betont Dënkard (Dk.) 3.140 ausdrücklich, dass sich Zoroastrier von den
«Ungläubigen» fernhalten sollten. Dabei werden mehrere Formen der Verbindung
bzw. Trennung unterschieden:16 Verbindung mit Iranern und Trennung von
Nicht-Iranern, Verbindung mit Angehörigen der «guten» Religion (hudën),
ihrem Kult und ihrer Wohltätigkeit sowie Trennung von Anhängern der
«falschen» oder «schlechten» Religionen (agdëri) mit deren kultischen und anderen

Handlungen und schließlich Verbindung mit den Mit-Gläubigen und Trennung
von den Dämonen(verehrern). Interessant ist an dieser Stelle, dass die Trennlinien

parallel entlang der ethnischen, religiösen und «häretischen» Unterscheidung

verlaufen, wobei m.E. die ethnische Unterscheidung (Iran vs. Nicht-Iran)
zugleich eine religiöse Trennlinie (hudën / agdën) für den Verfasser liefert.
Überträgt man dies auf das Christentum der Sasanidenzeit, bedeutet dies, dass

das Christentum als «nicht-iranische» (und schlechte) Religion gilt.
Zwar wissen wir, dass es Bekehrungen zum Zoroastrismus gegeben hat, aber

aufschlussreich bleibt die «Skepsis» gegenüber diesen Bekehrten, die
anscheinend «Zoroastrier zweiter Klasse» blieben. So diskutiert beispielsweise der
Text Hërbedestân im 12. Kapitel über Neubekehrte17 und wirft dabei die Frage
auf, ob der Sohn eines zum Zoroastrismus Bekehrten überhaupt in der Priesterschule

(hërbedestân) die Religion studieren darf (12.5f.). Anscheinend traut
man dem Neubekehrten nicht ganz, inwieweit er es mit der neuen Religion ernst
meint. Genauso interessant ist der Hinweis über einen Neubekehrten, von dem

verlangt wird, dass er keinen (sexuellen) Kontakt mehr mit seiner Gattin hat.

Soweit ist die Aussage wenig überraschend, wohl aber die weitere Erwähnung,
dass der Neubekehrte auch weiterhin für seine Gattin finanziell sorgen muss,
damit sich nicht die Christen um sie kümmern (12.3). Daraus kann man m.E.

folgendes über das Verhältnis zum Christentum ablesen:

(a) Die Versorgung der nicht bekehrten Ehefrau soll gewährleistet werden,
damit diese nicht Ansprüche gegen die zoroastrische Gemeinde erhebt, sondern - da

16 Jason Mokhtarian, The Boundaries of an Infidel in Zoroastrianism. A Middle Persian Term
of Otherness for Jews, Christians, and Muslims, in: Iranian Studies, 48 (2015), 99-115,
hier 112. Siehe auch die Übersetzung durch Jean de Menasce, Le troisième livre du Denkart.

Traduit du pehlevi, Paris 1973, 145.
17

Vgl. Mokhtarian, The Boundaries of an Infidel (wie Anm. 16), 106f. Siehe auch die
Übersetzung des Herbedestän-Kapitels durch Firoze M. Kotwal/Philip G. Kreyenbroek,
The Hërbedestân and Nêrangestân. Volume 1: Hërbedestân, Paris 1992, 62-65.



Rivalität und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern 97

der Lebensunterhalt gesichert ist - die Grenzen von der «schlechten» zur «guten»

Religion nicht überschreitet.

(b) Genauso ist daraus abzuleiten, dass kein Interesse besteht, dass die
Ehefrau sich der «guten» Religion anschließt.

(c) Ebenfalls wird deutlich, dass man - obwohl die Frau Christin bleibt - den

Christen offensichtlich keinen Vorwand geben möchte, die zoroastrische
Gesellschaft als «a-sozial» hinzustellen.

Wenn von «schlechter» bzw. «guter» Religion die Rede ist, so sind damit die
beiden mittelpersischen Begriffe agdën(ïh) bzw. hudën(îh) gemeint. Die «gute
Religion» ist eine Selbstbezeichnung für den Zoroastrismus, während agdënih
weniger präzise ist, da damit alle «Ungläubigen» bezeichnet werden können -
so in der Sasanidenzeit Christen, Querdenker und Manichäer.18 In der spätsasa-
nidischen und frühislamischen Zeit werden auch Araber (täzlg) und Juden

(yahüd) als Angehörige der schlechten Religion bezeichnet.19 Man darf daher

agdën nicht für die Christen verallgemeinern, aber Aussagen bzgl. der
«schlechten» Religion können auch als Polemik gegen die Christen verstanden
werden. Dass man das Christentum als «nicht-iranische» Religion sieht, zeigt
Dk. 3.29.20 Das Christentum wird als «Religion der Römer» bezeichnet, was man
zwar nicht als politisches Statement für die Begründung der Verfolgung von
Christen deuten sollte, aber klar nochmals die Grenze zwischen der eigenen und
der fremden Religion zeigt - und damit die Ablehnung des Christentums. Denn
die Förderung und Stärkung des Zoroastrismus kann als Aufgabe der
sasanidischen Herrscher für die «Zwillingsverbindung»21 zwischen Staat und
Religion gelten. Daher betont eine Stelle zu Beginn des vierten Buches im Dënkard,
dass sowohl Säbuhr II. (309-379) als auch Xusrö I. (531-579) sich erfolgreich für
die Religion eingesetzt haben.22 Säbuhr wendet sich gegen die Entfaltung der
«schlechten» Religionen, die er zunächst vorgestellt bekommt, um dann sein

Urteil (durch den Einfluss des Priesters Ädurbäd) zu fallen, dass die falschen

Religionen nicht toleriert werden sollen. In ähnlicher Weise untersucht auch
Xusrö die Religion und unterstützt die Priester im Kampf gegen die Irrlehren.

18 Letztere werden häufig als zandig bezeichnet, die ihre eigene Interpretation (zand) der
zoroastrischen Religion liefern, d.h. «Häretiker» sind; vgl. z.B. ihre Nennung in der
Aufzählung der verschiedenen Religionen in Kerdïrs Inschrift von der Kacba-ve Zardoät,
Zeile 9f.; siehe für Text und Übersetzung Philippe Gignoux, Les quatre inscriptions du

mage Kirdîr, Paris 1991, 60.69f.
19

Vgl. Mokhtarian, The Boundaries of an Infidel (wie Anm. 16), lOOf.
20

Vgl. Frenschkowski, Christianity (wie Anm. 1), 472. Siehe auch die Übersetzung von de
Menasce, Le troisième livre du Denkart (wie Anm. 16), 46f.

21
Vgl. zu dieser Vorstellung Stausberg, Die Religion Zarathushtras (wie Anm. 3), 233-235 mit
weiterer Literatur.

22
Vgl. Jes P. Asmussen, Das Christentum im Iran und sein Verhältnis zum Zoroastrismus, in:
Studia Theologica, 16 (1962), 1-24, hier 10; Frenschkowski, Christianity (wie Anm. 1),
472. Siehe Text und Übersetzung der Dënkard-Stelle bei Robert Ch. Zaehner, Zurvan. A
Zoroastrian Dilemma, Oxford 1955, 7-9.



98 Manfred Hutter

Die Abgrenzung der guten Religion gegenüber der falschen Religion und die
identitätsstützende Funktion der iranischen Religion wird dabei in besonderer
Weise herausgefordert, wenn Angehörige der Oberschicht die Religion verlassen,

so dass die Idee einer religionsbegründeten «iranischen Identität» ins Wanken

gerät. Dadurch liegt ein zentraler Punkt der zoroastrischen Auseinandersetzung

mit den Christen auch auf der religionsrechtlichen Ebene, derzufolge ein
«Glaubensabfall» die Todesstrafe nach sich zieht. Diese Strafe wird - wie die

syrischen Märtyrerakten zeigen - auch vollzogen, aber offensichtlich liegt es

den zoroastrischen Priestern nicht grundsätzlich daran, die vom Glauben
Abgefallenen hinzurichten, sondern wir sehen immer wieder das Bemühen, die
Abgefallenen für die «gute Religion» zurückzugewinnen, die deswegen vor der

Hinrichtung lange im Gefängnis bleiben müssen, damit sie re-konvertieren.23 Wer
sich der Rückbekehrung verschließt, gehört jedoch der widergöttlichen Sphäre
Ahremans an, was man aus der Bestrafung ableiten kann, wenn z.B. ein
hingerichteter Christ an Ratten verfüttert wird - als Ausdruck der Vorstellung, dass

dieser Christ wie die Ratte ein Geschöpf Ahremans ist und daher mit anderem

«Ungeziefer» (xrafsträ) auf einer Ebene steht.24 Liest man somit die Märtyrerakten

in Hinblick auf den Aussagewert für den Umgang der zoroastrischen

Religion mit Konvertiten zur anderen Religionen, so zeigen diese Hinweise
deutlich das Bemühen um Rekonversionen. Hinsichtlich der Literaturgattung
der Märtyrerakten ist jedoch die Aufnahme solcher zoroastrischer Themen
ausgezeichnet dafür geeignet, die Glaubensstärke des Märtyrers zu betonen, der den
«weltlichen» Vorteilen und dem irdischen Leben - in der alten «heidnischen»

Religion - zu widerstehen vermag, um dafür sein himmlisches Leben zu erhalten.

Trotz der angedrohten - und manchmal vollzogenen - Todesstrafe verlässt
doch eine beträchtliche Zahl von zoroastrischen Priestern ihre angestammte
Religion.25 Dies stellt offensichtlich für die zoroastrischen Autoritäten ein nicht zu
unterschätzendes Problem dar, da der Vorwurf der Bekehrung von Zoroastriern
immer wieder genannt wird. Aufschlussreich ist auch ein Zeugnis des griechischen

Historikers Menander in Bezug auf den Friedensschluss zwischen Byzanz
und den Sasaniden im Jahr 561/62. Während die byzantinische Seite von den
Sasaniden verlangt, dass Christen Freiheit gewährt werden muss, um ihren
Gottesdienst ungehindert ausführen zu dürfen, auch die Toten in Erdbegräbnissen
bestatten zu dürfen und nicht mehr zur Teilnahme an zoroastrischen Ritualen

23
Vgl. z.B. die Hinweise auf Re-Konversionsbemühungen von Seiten der Zoroastrier bei
Rezania, Einige Anmerkungen zur sasanidisch-zoroastrischen Religionspraxis (wie Anm.
11), 174.177.

24
Frenschkowski, Christianity (wie Anm. 1), 471.

25
Frenschkowski, Christianity (wie Anm. 1), 467.



Rivalität und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern 99

gezwungen werden zu dürfen, verlangt die zoroastrische Vertragsseite, dass die

Missionierung hochrangiger Zoroastrier unterbunden werden müsse.26

Somit lässt sich als Zwischenresümee festhalten: Die Abgrenzimg der guten
Religion gegenüber der agdënïh ist ein zentraler Punkt des interreligiösen
Konflikts bzw. der religiösen Interaktion in der Sasanidenzeit, wobei der
Religionswechsel von hochrangigen und gebildeten Zoroastriern - aus der Perspektive

des Sasanidenreiches - das «Iran-tum» des Staates in Frage stellte. Wer die

Religion wechselt, verlässt nämlich die Einordnung in die sasanidische Gesellschaft,

die Religion und Staat als - idealisierte - Zwillinge betrachtet. Damit
wird der Abtrünnige aber zugleich ein Sünder, wobei das Thema des Glaubensabfalls

mit der fortschreitenden Etablierung des Islam ab dem 9. Jahrhundert in
zoroastrisch-theologischen Schriften weitere Beachtung erfährt.27

Die Polemik gegen den monotheistischen christlichen Gott

Der aus fuhrlichste zoroastrische Text, der sich gegen das Christentum wendet,
ist Mardänfarroxs Skand Gumäriig Wizär, die «Zerstreuung aller [Glaubens-]
Zweifel» aus dem 9. Jahrhundert.28 Mehrfach beruft sich Mardänfarrox auf den
Dënkard bzw. auf Ädurfarrbay als «Autor» bzw. maßgeblichen Redaktor des

Dënkard. Die ersten zehn Kapitel im Skand Gumänlg Wizär bieten eine
Darstellung der Lehren des Zoroastrismus, und ab Kapitel 11 setzt sich der Autor
mit den anderen Religionen seiner Zeit - Islam, Judentum, Christentum, Mani-
chäismus - auseinander, um die Überlegenheit des Zoroastrismus darzustellen.

Das 15. Kapitel von Skand Gumänlg Wizär ist eine zoroastrische Widerlegung

des Christentums.29 Gleich zu Beginn findet sich folgendes polemisches
Motiv hinsichtlich der Glaubwürdigkeit und des Rufs von Maria (15.5ff.):30

«In Jerusalem, der Stadt der Juden, war eine Frau von schlechtem Umgang. Man
bemerkte ihre Schwangerschaft und fragte sie: Von wem bist du schwanger? Und
sie gab zur Antwort: Der Engel Gabriel ist zu mir gekommen und sagte: Du sollst
vom Reinen Geist [Heiligen Geist] schwanger werden. Schauen wir (nun) auf
jenes: Wer - außer jener Frau - hat den Engel Gabriel gesehen? Und weshalb soll
man jene Frau für glaubwürdig halten? Wenn man sagt, wegen seiner Geistigkeit

26 Antonio Panaino, Christians and Zoroastrians in the Fifty-Years Peace Treaty, in: Näme-ye
Irän-e Bästän. The International Journal of Ancient Iranian Studies, 12 (2012-2013), 67-
90, hier 70f. nach dem Historiker Menander, fragm. 6.1.398-407.

27
Vgl. Mokhtarian, The Boundaries of an Infidel (wie Anm. 16), 113f.

28 Edition des Textes von Jean de Menasce, Une apologétique mazdéenne du IXe siècle.
Skand-GumänTk Viöär. La solution décisive des doutes, Fribourg 1945. Zu
literaturgeschichtlichen Fragen des Werkes siehe u.a. Thrope, Contradictions and Vile Utterances
(wie Anm. 13), 5-13; vgl. auch Rezania, The Dënkard Against its Islamic Discourse (wie
Anm. 2), 342.

29
Cereti, Mardänfarrox I Ohrmazddädän's Skand Gumänlg Wizär (wie Anm. 7); Asmussen,
Das Christentum im Iran (wie Anm. 22), 15-22.

30 Zur Textgrundlage siehe de Menasce, Une apologétique mazdéenne (wie Anm. 28), 210f.



100 Manfred Hutter

(,mënôgîh) konnte niemand jenen Engel sehen und wenn man wegen der geistigen
Art jenes Engels (ihn) nicht sehen kann, dann wäre auch jene Frau deswegen nicht
fähig gewesen, (ihn) zu sehen. Wenn man sagt, Gott ließ jene Frau ihn sehen

wegen der Würde jener Frau - aber hat er (diese) Würde einem anderen nicht
gegeben? Welchen Beweis (gibt es also), dass diese Frau die Wahrheit sagte?»

Das Motiv der «Fragwürdigkeit und Glaubwürdigkeit» Marias stammt sicher
aus vorislamischer Zeit, ist auch in der jüdischen antichristlichen Polemik nicht
unbekannt. Es wird jedoch im Islam nicht gegen Jesus und Maria verwendet, da

Maria im Koran als Mutter Jesu hoch geschätzt wird. Insofern kann man hier
eine vom Zoroastrier nicht genuin geschaffene, sondern rezipierte Polemik
gegen das Christentum sehen. Da zwischen Juden und Christen das Verhältnis
nicht immer spannungsfrei war, teilweise Juden im Sasanidenreich auch gute
Beziehungen zur iranischen Oberschicht pflegten, ist es denkbar, dass dieses

polemische Motiv über jüdische Vermittlung der zoroastrischen Apologetik zu
Ohren gekommen ist.31 Für Mardänfarrox liegt eine Schwäche des Christentums
und der Christen darin, dass ihr Urheber Jesus von zweifelhafter Flerkunft ist, so

dass auch weitere Aussagen gegen die Religion in diesem Lichte zu sehen sind.
Die Diskussion über die Göttlichkeit Jesu betrifft dabei das Spannungsfeld

zwischen dem Monotheismus, dem Dualismus und der Einheit Jesu mit Gott
dem Vater. Die Kritik, dass der Messias selbst Gott sei, fuhrt zur Frage, wie es

sein kann, dass dann Gott sterben müsse - denn jeder, der geboren wird wie der
Messias, muss auch sterben (15.29f.). Ebenfalls «un-göttlich» wäre, wenn Gott

- für die menschliche Geburt - seinen himmlischen Thron aufgeben würde, um
in einem dunklen und unreinen Mutterschoß geboren zu werden (15.3 Iff.). Damit

kritisiert der zoroastrische Verfasser - aus der Perspektive einer strengen
Dichotomie von rein und unrein - die christliche monotheistische Lehre, denn
dann müsse das Unreine wie alles Negative vom guten Gott kommen. Aber
weshalb schafft dann der gute Gott das Negative?

Ein weiterer Kritikpunkt am christlichen Dogma, den Mardänfarrox aufgreift,
ist die Sohnschaft Jesu (15.59ff.). Wenn der Vater und der Sohn gleich sind,
dann ist Gott genauso unwissend wie der Sohn, der nicht um die Stunde seines
Kreuzestodes noch um den Tag der Auferstehung weiß, wobei Mardänfarrox
hier auf das Matthäus-Evangelium (24:36) anspielt. Auch an weiteren Stellen
bemüht sich der zoroastrische Verfasser für seine Widerlegung und Polemik
gegen das Christentum, diese durch biblische Zitate oder Paraphrasen zu stützen.32

Die Gottessohnschaft Jesu wird auch von anderen Autoren als Thema gegen
die Christen aufgegriffen, etwa vom Theologen Manüscihr im 9. Jahrhundert,
der in seinem Werk Dädestän I Dënîg diskutiert, ob der Messias der Sohn Got-

31
Asmussen, Das Christentum im Iran (wie Anm. 22), 23f.

32
Vgl. Asmussen, Das Christentum im Iran (wie Anm. 22), 22f.



Rivalität und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern

tes sei (DD 36.76-79).33 Da aber Gott unsterblich ist, verstricken sich Christen
in Lügen bzw. Widersprüche, wenn sie einerseits sagen, dass der Messias am
Kreuz gestorben sei, während andererseits manche dies auch leugnen. Diesen
innerchristlichen Widersprüchen stellt daher Manüscihr seine Lehre entgegen
(DD 36.79): «Der rechtschaffene Thron Gottes (besteht) in der Kraft der Macht
der Wahrheit. Dadurch besteht und erhält die reine mazdayasnische Religion in
perfekter Weise ihre Stärke.»

Auch im Dk. 3.40 wird auf das Vater-Sohn-Verhältnis und die ewige
Gemeinschaft von Vater und Sohn kurz eingegangen34 - mit dem lapidaren
Hinweis, dass eine solche Vorstellung absurd und unmöglich sei, da der Sohn nicht
älter als der Vater (aber auch nicht gleich alt) sein kann. Zwar ist an dieser
Stelle terminologisch nicht explizit von «Christentum» oder vom «Messias» die

Rede, aber die Vater-Sohn-Dichotomie ist selbstredend klar.
Diese wenigen Beispiele - aus Texten der frühen islamischen Zeit - zeigen

theologische Versuche, den Kern christlicher Lehrinhalte zu widerlegen. Mar-
dänfarrox geht dabei in seinem Skand Gumäriig Wizär ausfuhrlich und systematisch

vor, wobei aber nicht zu übersehen ist, dass er seine theologische Apologie
nicht nur gegen das Christentum, sondern auch gegen die drei anderen
konkurrierenden Religionen (Islam, Judentum, Manichäismus) formuliert — in einer Zeit,
als die «gute Religion» bereits auf dem unumkehrbaren Weg zur Minderheit im
Iran war. Andere Stellen gehen nur beiläufig auf das Christentum ein, so dass sich
hier nochmals eine Überlegung bzgl. der vorislamischen Zeit anschließen kann.

Offensichtlich zeigen diese - relativ späten - Stellen, dass die theologische
Auseinandersetzung mit agdënïh, mit fremder oder falscher Religion, erst in jener
Zeit für den Zoroastrismus relevant wurde, als die vielleicht von manchen
zoroastrischen Priestern der vor-islamischen Zeit als selbstverständlich
angenommene Vorherrschaft der Religion als iranisches Identitätsmerkmal durch die

gesellschaftliche und religionspolitische Veränderung mit dem Überhandnehmen
des Islam schwindet. Dieser gesellschaftliche Wandel verlangt eine theologische
Antwort, die versucht, die Wahrheit der «guten Religion» gegenüber den

«falschen Religionen» (und eben nicht nur gegenüber dem Islam) zu formulieren

- ein theologischer Versuch, der jedoch die Marginalisierung des Zoroastrismus
nicht mehr zu stoppen vermag. Gegenüber der vor-islamischen Zeit ist dies in der

theologischen Qualität eine Neuerung im Umgang mit den anderen Religionen,
die man zuvor - aus der Position der quantitativen Überlegenheit - nicht anstrebte.

33 Siehe den Text bei Mahmoud Jaafari-Dehaghi, Dädestän î Dënîg. Part 1. Transcription,
Translation and Commentary, Paris 1998, 138-141.

34 de Menasce, Le troisième livre du Denkart (wie Anm. 16), 53.



102 Manfred Hutter

Zusammenfassung

Unter der Regierungszeit des Sasaniden Wahräm II. (276-293) formulierte der
zoroastrische Priester Kerdrr seine Sicht der Bedeutung des Zoroastrismus und
der anderen Religionen im Iran folgendermaßen:35

«Und der zoroastrischen Religion und den Priestern wurde im Reich hohe Würde
zuteil. Und die Götter, das Wasser, das Feuer und die Nutztiere erlangten im Reich
große Zufriedenheit, aber Ahreman und den Daëwas widerfuhren große Schläge
und großer Schaden. Und die (Irr-)Lehren Ahremans und der Daëwas verschwanden

aus dem Reich und wurden unglaubwürdig gemacht. Und die Juden, Buddhisten,

Hindus, syrischen und griechischen Christen, Täufer und Manichäer wurden
im Reich zerschlagen, ihre Götzenbilder wurden zerstört und die Behausungen der
Daëwas wurden vernichtet und zu Stätten und Sitzen der Götter gemacht. Und in
allen Provinzen, an allen Orten, wurden in großer Zahl die Kulthandlungen der
Götter vermehrt; und in großer Zahl wurden Wahräm-Feuer gegründet, und in
großer Zahl wurden Priester froh und glücklich gemacht.»

Der Text Kerdrrs ist ein propagandistischer Text, zeigt aber deutlich einen
Punkt des Umgangs des sasanidischen Zoroastrismus mit anderen Religionen.
Es geht um die Stärkung der eigenen Religion und ihrer Kulthandlungen, ohne
sich mit anderen Religionen in argumentativer Weise auseinanderzusetzen.
Diese Linie lässt sich auch in der weiteren Sasanidenzeit beobachten, wie auch
die «Referate» über die Religion aus den syrischen Märtyrerakten zeigen. Wenn
dort - als Vorwurf gegen Christen - deren Weigerung genannt wird, die
Elemente (Feuer, Wasser) zu verehren, die zoroastrischen Priester zu schätzen und
am zoroastrischen Kult teilzunehmen,36 tauchen jene Motive auf, die auch Kerdrr

nennt. Kerdrrs Inschrift macht dabei in der Aufzählung der verschiedenen

Religionen, deren Wirken er eingeschränkt hat, keinen Unterschied zwischen
diesen einzelnen Religionen, die alle «nicht-iranisch» sind. Dadurch kann man
sie unter der Sammelbezeichnung agdënîh zusammenfassen, allerdings m.E. mit
zwei Ausnahmen. So sind diese Religionen von den «Irrlehren» Ahremans zu
unterscheiden, d.h. hier findet sich eine erste Differenzierung der Bewertung der

religiösen Pluralität der Sasanidenzeit. Genauso ist m.E. aber auch auf die

Bezeichnung zandig hinzuweisen, wobei Kerdïr - zeitgeschichtlich zutreffend -
an die Manichäer denkt. Die Bezeichnung zandig, d.h. eine Person, die den zand

35 Die Übersetzung von Kerdïrs Inschrift an der Kacba-ye Zardost folgt der Edition des
Textes von Gignoux, Les quatre inscriptions (wie Anm. 18), 60f. - Zur umfangreichen und
teilweise konträren Diskussion der beiden Termini Nasura und Krestyane, die ich als
«syrisch(sprachig)e» bzw. «griechisch(sprachig)e» (oströmische) Christen verstehe, siehe
u.a. de Menasce, Une apologétique mazdéenne (wie Anm. 28), 206f.; Frenschkowski,
Christianity (wie Anm. 1), 467; Christelle Jullien/Florence Jullien, Aux frontières de l'ira-
nité. «Nâçrâyë» et «Krïstyonë» des inscriptions du mobad Kirdïr: Enquête littéraire et
historique, in: Numen, 49 (2002), 282-335.

36
Vgl. zu den Motiven Bruns, Antizoroastrische Polemik (wie Anm. 10), 52; Rezania, Einige
Anmerkungen zur sasanidisch-zoroastrischen Religionspraxis (wie Anm. 11), 174f.



Rivalität und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern

(Kommentar, Erläuterung) zur Religion liefert, ist dabei ein nicht unwesentlicher

Begriff der religiösen Konkurrenz im Sasanidenreich; denn Mani und der
Manichäismus beanspruchen, den «richtigen» Kommentar zur Verkündigung
Zarathustras zu liefern, und damit stellt der Manichäismus theologisch die
größere Herausforderung für die zoroastrische Religion dar als das Christentum
unter den frühen Sasaniden.37 Religionshistorisch führt dies dazu, dass der
Manichäismus nachhaltiger verfolgt und aus dem Sasanidenreich vertrieben
wurde, als dies hinsichtlich des Christentums der Fall war: Die Christen hatten
die «falsche» (und «un-iranische») Religion (agdënïh), die Manichäer die
«häretische» Religion (zandig), deren Häresie deswegen zusätzliche Brisanz beinhaltete,

weil sie sich in eine iranische Form kleidete. Diese Unterscheidung
zwischen den beiden Religionen sollte daher in der Frage der zoroastrischen
Polemik gegen die Christen nicht außer Acht bleiben: Christen praktizieren ihre

Religion nicht entsprechend den iranischen Riten, was ihnen zum Vorwurf
gemacht wird. Aber diese falsche Form der Religionsausübung bedarf während
der Sasanidenzeit keiner tiefer gehenden theologischen Diskussion, was m.E.
eine Erklärung dafür liefert, dass es in vor-islamischer Zeit keine substanziellen
anti-christlichen zoroastrischen Texte gibt.

Rivalität und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern
Die Begegnung zwischen Christentum und Zoroastrismus begann schon im 3. Jahrhundert

im Sasanidenreich, allerdings bekehrte sich erst seit dem 5. Jahrhundert eine
signifikante Anzahl von Personen der sasanidischen Oberschicht zum Christentum. Dies führt
zu Reaktionen der zoroastrischen Priester gegen die agdën, die «falsche» oder «schlechte»

Religion, die man als unpassend für die iranische Identität betrachtete. Daher
diskutieren mittelpersische Texte die Notwendigkeit, Kontakte zum Angehörigen der agdën
zu vermeiden. Der Begriff agdën bezieht sich dabei nicht nur ausschließlich auf das
Christentum, sondern auch auf andere Religionen. Erst in der frühislamischen Zeit im
Iran diskutieren (und widerlegen) zwei mittelpersische Texte, Dënkard und Skand Gu-
mänlg Wizär in größerer systematischer Form die christlichen Lehren. Die Ursache für
diese nun aufkommende theologische Diskussion über das Christentum hängt mit der
Minderheitensituation des Zoroastrismus aufgrund der Islamisierung Irans zusammen.

Dënkard - Skand Gumânïg Wizär - gute / schlechte Religion (hudën / agdën) -
Christenverfolgung - syrische Märtyrerakten.

Rivalité et conflits entre chrétiens et zoroastriens
La rencontre entre le christianisme et le zoroastrisme débuta au 3e siècle pendant le règne
des Sassanides. C'est toutefois seulement à partir du 5e siècle qu'un grand nombre de
membres de la classe supérieure des Sassanides se convertit au christianisme. Cela fit
réagir les prêtres zoroastriens contre Vagdën, la «fausse» ou la «mauvaise» religion, que
l'on considérait comme inappropriée à l'identité iranienne. Pour cette raison, les textes
moyen-perses relatent la nécessité d'éviter tout contact avec les adeptes de Yagdën. Le
terme «agdën» ne fait pas seulement référence au christianisme, mais aussi à d'autres

37 Siehe dazu - mit Literatur - Hutter, Manichaeism in Iran (wie Anm. 9), 478^180.



104 Manfred Hutter

religions. Ce n'est qu'au début de la période islamique que deux textes moyen-perses,
Dënkard et Skand Gumânlg Wizâr, discutent (et réfutent) de manière étendue et
systématique les préceptes chrétiens. La cause de cette nouvelle discussion théologique
sur le christianisme s'inscrit dans le contexte de la situation minoritaire des zoroastriens
en raison de l'islamisation de l'Iran.

Dënkard - Skand Gumânîg Wizâr - bonne/mauvaise religion (hudën / agdëri) - persécution
des chrétiens - actions de martyrs syriens.

Rivalità e conflitti tra Cristiani e Zoroastriani
L'incontro tra Cristiani e Zoroastriani iniziô già nel terzo secolo sotto l'impero dei Sa-
sani, ma solo dal quinto secolo un numéro considerevole di persone appartenenti alla
classe superiore dei zoroastriani si converti al Cristianesimo. Ciô porta a una reazione dei
sacerdoti zoroastriani contro Vagdën, la religione «falsa» e «cattiva», considerata ina-
datta all'identità iraniana. Per questo i testi medio-persiani discutono délia necessità di
evitare i contatti con gli appartenenti a\Vagdën. Il concetto di agdën non si riferisce sola-
mente al Cristianesimo, ma anche ad altre religioni. In Iran soltanto nei primi tempi
dell'Islamismo due testi medio-persiani, Dënkard e Skand Gumânlg Wizâr, discutono (e
controbattono) l'insegnamento Cristiano in modo più ampio e sistematico. La nascita di
questa discussione teologica sul Cristianesimo è legata alla situazione di minoranza del
zoroastrismo, a causa dell'islamizzazione dell'Iran.

Dënkard - Skand Gumânîg Wizâr - Religione buona / cattiva (hudën / agdën) - Perse-
cuzione dei Cristiani - Atti dei martiri siriani.

Rivalry and conflicts between Christians and Zoroastrians
The encounter of Christianity with Zoroastrianism in the Sasanian Empire started already
in the 3rd century. But it was only since the 5th century that a sizable number of
Zoroastrians, mostly from the upper classes, converted to Christianity. This led to reactions by
the Zoroastrian clergy against the adherents of the agdën, the «false» or «bad» religion,
as this religion was seen as unfitting to Iranian culture. Thus, Middle Persian texts
discuss the necessity to avoid contacts with members of agdën. This term is not restricted to
Christianity, but can also be applied to other religions. It is only from the early Islamic
period in Iran that two Middle Persian texts, the Dënkard and the Skand Gumânlg Wizâr,
discuss (and refute) Christian teachings more systematically. The reason for this theological

discussion about Christianity can be seen in the minority situation which
Zoroastrianism faced in the Islamic period.

Dënkard - Skand Gumânîg Wizâr - good / bad religion (hudën / agdën) - persecution of
Christians - Syrian Martyr Acts.

Manfred Hutter, Prof. Dr. phil. Dr. theol., Institut für Orient- und Asienwissenschaften
der Universität Bonn.


	Rivalität und Konflikte zwischen Christen und Zoroastriern

