Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 112 (2018)

Artikel: Les sarcasmes de Lucien sur les chrétiens dans sa lettre Sur la mort de
Pérégrinos

Autor: Amsler, Frédéric

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842388

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les sarcasmes de Lucien sur les chrétiens
dans sa lettre Sur la mort de Pérégrinos

Frédéric Amsler

L’opuscule de Lucien de Samosate, intitulé Sur la mort de Pérégrinos,l a sur-
tout retenu I’attention des historiens du christianisme en raison des quelques
paragraphes que I’auteur y consacre aux chrétiens. La recherche’ a souligné en
particulier les sarcasmes du sophiste syrien a 1’égard de la naiveté des chrétiens
qui se sont laissé abuser par le premier charlatan venu, en I’espéce par le philo-
sophe Pérégrinos. Mais replacée dans la stratégie de Lucien pour disqualifier
celui-1a, I’image des chrétiens n’est pas totalement négative. Dans la tendance
actuelle de la recherche a valoriser la véracité du témoignage de Lucien sur les
chrétiens,’ la présente contribution distingue cependant les maigres informations
que ’auteur fournit sur le chrétien Pérégrinos de celles plus développées qu’il
rapporte sur les chrétiens en général. Bien que sa visée polémique 1’emporte sur

! Editions récentes: Lucien, (Euvres, t. XII, Opuscules 55-57, texte établi et traduit par

Emeline Marquis (Collection des Universités de France), Paris 2017, 79-105 (toutes les
citations du présent article sont tirées de cette édition et de sa traduction frangaise); Lucian,
On the Death of Peregrinus, by C. T. Hadavas, s.I. 2014, 2—116; Lukian, Der Tod des
Peregrinos. Ein Scharlatan auf dem Scheiterhaufen, herausgegeben, iibersetzt und mit
Beitrigen versehen von Peter Pilhofer, Manuel Baumbach, Jens Gerlach und Dirk Uwe
Hansen (Sapere 9), Darmstadt 2005, 16—46; ITEPI THX ITEPETPINOY TEAEYTHE. Lu-
ciani opera, recognovit brevique adnotatione critica instruxit M. D. Macloed, t. III, libelli
44-68 (Loeb Library), Oxford 1980, 188-205. Autres traductions: Lucien de Samosate,
(Euvres complétes, traduction d’Emile Chambry, révisée et annotée par Alain Billaut et
Emeline Marquis, avec la collaboration de Dominique Goust. Introduction d’Alain Billaut,
Paris 2015, 795-809; Lucien de Samosate, La fin de Pérégrinus, traduction nouvelle
annotée de Joseph Longton (2008) (<bcs.fltr.ucl.ac.be/LUCIEN/Peregrinus.htm>, consulté
le 10.9.2018); Lucien de Samosate, La Mort de Pérégrinos. Une nouvelle traduction par
Philippe Renault, Poéte et traducteur (<bces.fltr.ucl.ac.be/LUCIEN/Mort.htmD, consulté le
10.9.2018). La comparaison de ces traductions permet d’apprécier la différence des options
prises par les traducteurs.

Voir, par exemple, Marquis, Lucien, (Euvres (voir note 1), 4; Hadavas, Lucian, On the
Death of Peregrinus (voir note 1), xiii.

Voir, par exemple, Pilhofer, Lukian, Der Tod des Peregrinos (voir note 1), 97-98.

SZRKG, 112 (2018), 75-90



76 Frédéric Amsler

son souci de véracité, le sophiste dispose d’informations de premiére main sur
les chrétiens, acquises probablement lorsqu’il a pu voir leur solidarité se mettre
en ceuvre quand I'un des leurs était emprisonné. C’est probablement & partir
d’elles qu’il construit son portrait a charge de Pérégrinos. Malgré son caractére
tendancieux, le témoignage de Lucien de Samosate recéle une documentation
digne d’intérét de la part d’un non-chrétien du II° siécle.

Lucien de Samosate

Selon la Souda,* Lucien est né 4 Samosate en Commagene sous Trajan, donc
avant 1’été 117, mais la critique moderne’ le fait naitre un peu plus tard, autour
de 120, voire méme vers 125.° Il meurt sous Commode, vers 180, en Egypte ou
plus probablement & Athénes. De langue maternelle barbare, Lucien n’a appris
le grec qu’a I’école des sophistes, mais il va se révéler un ardent classiciste,
aussi bien dans son style qui tend a la pureté de I’attique que dans ses idées qui
se veulent un reflet de la paideia.

De sa formation en Ionie, puis de ses pérégrinations a Antioche, en Gréce et
en Occident jusqu’en Italie et en Gaule, on retiendra seulement que lors de son
séjour prolongé en Orient, entre 162 et 166, il entre en contact avec I’empereur
Lucius Verus et sa maitresse Pantheia, et qu’en 165, a la fin des Jeux Olympi-
ques, il assiste a I’immolation par le feu de Pérégrinos.

La lettre Sur la mort de Pérégrinos

Dans toute I’ceuvre conservée de Lucien, les chrétiens ne sont mentionnés expli-
citement qu’a deux reprises, dans deux opuscules proches sur le plan thématique
et qui sont de surcroit deux lettres, Sur la mort de Pérégrinos, adressée au philo-
sophe Cronios, et Sur Alexandre ou le faux prophéete (25; 38), adressée a 1’épi-
curien Celse. Dans le second, les chrétiens ne font que 1’objet d’une mention qui
n’est d’aucune aide pour la compréhension du passage qui va retenir notre atten-
tion, soit Sur la mort de Pérégrinos 11-14.16.

4 r 4 r hY } ] ~ r Ay bl
Souda, s.v. Aouvkiwavég, Zapooatshe. «yéyove 68 émi tod Kaiocapog Tpowvod xai

énékewva.» Cité par Manuel Baumbach, Lukian, Der Tod des Peregrinos (voir note 1), 203
et 204 note 16 pour le grec.

> Voir par exemple Baumbach, Pilhofer, Lukian, Der Tod des Peregrinos (voir note 1), 4;
Hadavas, Lucian, On the Death of Peregrinus (voir note 1), vi; «fr.wikipedia.org/wiki/Lu-
cien_de_Samosate> (consulté le 10.9.2018). -

% Voir «en.wikipedia.org/wiki/Lucian) (consulté le 10.9.2018).



Les sarcasmes de Lucien sur les chrétiens 77
Structure de la lettre

Souvent extraite de son contexte littéraire, la notice sur les chrétiens mérite
d’étre replacée dans la structure d’ensemble de 1’ceuvre qu’il convient de rap-
peler briévement.’

1-2  adresse et proemium

3—6  éloge de Pérégrinos par son disciple Théageénés a Elis

7-30 biographie de Pérégrinos par un orateur anonyme a Elis

31 réactions suscitées par ce discours

32-34 arrivée et discours de Pérégrinos a Olympie

35-45 mort de Pérégrinos

Comme I’ont relevé Manuel Baumbach et Peter Pilhofer, il y a une gradation
dans I’ouvrage. Les deux témoignages contradictoires initiaux préparent I’entrée
en sceéne de Pérégrinos, dont le discours sera couronné par I’immolation par le
feu. L’ensemble de I’ceuvre se présente comme un témoignage oculaire de Lu-
cien lui-méme,® qui dit avoir assisté a 1’éloge de Théagénés a Elis, la capitale de
I’Elide chargée de 1’organisation des Jeux Olympiques, puis ensuite au discours
d’un anonyme qui prend le contre-pied du précédent, puis aux actes et discours
de Pérégrinos a Olympie, enfin a son immolation a Harpina, a vingt stades a
I’est d’Olympie.

L’interprétation globale de cette lettre que nous retenons est qu’elle doit se
lire par la fin, comme le suggere d’ailleurs le titre méme de 1’oeuvre, Sur la
mort de Pérégrinos. Lucien a été profondément choqué par la macabre mise en
scéne nocturne de ’immolation par le feu de Pérégrinos, a laquelle il a assisté a
Harpina, quelques jours aprées les Jeux Olympiques de 165. Le reproche fonda-
mental qu’il adresse au philosophe est moins de s’étre suicidé, que de 1’avoir
fait de maniére publique, spectaculaire, dans le seul but, a ses yeux, d’en retirer
une gloire personnelle posthume. L’irrépressible recherche de prestige de 1’in-
fatué cynique constitue des lors le fil rouge du traité et toutes les actions que
celui-ci peut entreprendre sont ramenées a ce but unique. Lucien affirme, en
effet, au terme de sa lettre: «Telle fut la fin du malheureux Protée, un homme
qui, pour le définir en deux mots, ne tourna jamais ses regards vers la vérité,
mais qui toujours parla et fit toutes choses en vue de la gloire et de la louange de
la foule [...].»" Ce passage fait écho a I’introduction: «en effet, aprés avoir été
toutes sortes de choses par amour de la gloire et avoir opéré mille transfor-
mations, pour finir, il s’est aussi changé en feu, tant était grand en vérité le désir
de gloire qui le tenait. Et voila que cet excellent homme, vois-tu, a été réduit en

7 Nous empruntons ce plan a Peter Pilhofer (Lukian, Der Tod des Peregrinos [voir note 1],

6-8). Voir aussi la structure plus détaillée proposée par Emeline Marquis (Marquis,
Lucien, (Euvres [voir note 1], 3-5).

Voir Pilhofer, Lukian, Der Tod des Peregrinos (voir note 1), 8.9-10.

Pérégrinos 42.



78 Frédéric Amsler

cendres a la facon d’Empédocle, a ceci prés que ce dernier au moins, s’est ef-
forcé de se jeter dans le cratére a I’insu de tous, tandis que lui, cette noble dme,
a guetté la plus fréquentée des assemblées grecques pour entasser le plus grand
biicher possible et s’élancer dedans, sous les yeux d’une foule de témoins, apres
avoir tenu aux Grecs des discours & ce sujet quelques jours avant cet acte
d’audace.»"

Pour Lucien, la mort de Pérégrinos est la clé d’interprétation de sa vie'' et le
rhéteur développera son ironie la plus mordante pour se moquer de ceux qui ont
succombé aux belles paroles de ce pseudo-philosophe, qu’il s’agisse des chré-

tiens ou des cyniques.

L’auteur de la section 7-30

L’auteur anonyme de ce discours, dans lequel se trouve le passage sur les chré-
tiens, a souvent été identifié a Lucien lui-méme'” et plusieurs arguments décisifs
plaident en faveur de cette identification.

Tout d’abord, Lucien se met plus d’une fois en scéne lui-méme dans ses
ceuvres et I’orateur anonyme de la section 7-30 a exactement la méme opinion
que ’auteur qui s’exprime en «je» au début de la lettre (Pérégrinos 1-2) et juste
apres le discours anonyme (Pérégrinos 31-45). Ainsi par exemple, le motif de
la gloriole se retrouve en Pérégrinos 12: «C’est alors que Protée, arrété pour
cette raison, fut jeté en prison, ce qui en soi-méme ne lui procura pas peu de re-
nom pour la suite de sa vie, pour sa charlatanerie et la soif de gloire dont il était
épris.»"® Ensuite, si 1’orateur anonyme n’est pas Lucien, comment expliquer que
ce méme Lucien connaisse le nom de Théagenes qu’il méprise et non celui de
I’orateur qu’il écoute beaucoup plus attentivement, dont il partage les idées,
qu’il appelle «excellent homme» et qu’il croise presque au pied de la tribune
apres son discours, quand bien méme il prétend ignorer «le nom de cet excellent
homme» en Pérégrinos 31? Enfin, le discours de I’orateur anonyme provoque la
colére de Théageénes (Pérégrinos 31), exactement comme Lucien provoque la
colére des cyniques qui ont assisté a I’immolation de Pérégrinos en Pérégrinos
37.

C’est donc a juste titre que les savants attribuent a Lucien lui-méme les
jugemcle?ts portés sur les chrétiens, méme si notre auteur tente de les attribuer a
autrui.

Pérégrinos 1.

Voir Marquis, Lucien, (Euvres (voir note 1), 9.

Voir les références données par Marquis, Lucien, (Euvres (voir note 1), 12.
Pérégrinos 12.

Voir Hansen, Lukian, Der Tod des Peregrinos (voir note 1), 131.



Les sarcasmes de Lucien sur les chrétiens 79

Sur Pérégrinos

L’orateur anonyme, alias Lucien, se propose de retracer la vie de Pérégrinos, qui
est un personnage historique, bien que la lecture de la lettre donne parfois I’im-
pression d’une figure de fiction dans un drame.” Il est attesté par plusieurs
auteurs anciens,'® polythéistes'” ou chrétiens,'® et indépendants de Lucien.

15

16
17

Voir Hansen, Lukian, Der Tod des Peregrinos (voir note 1), 130-131; Marquis, Lucien,
(Euvres (voir note 1), 5.

Voir la liste compléte chez Marquis, Lucien, (Euvres (voir note 1), 13.

Aulu-Gelle, Les nuits attiques, XII, 11. «Qu’ils se trompent, ceux qui commettent une faute
avec I’espoir assuré du secret alors qu’il n’y a pas moyen de cacher éternellement une
faute; et propos sur le sujet du philosophe Pérégrinus avec une maxime du poete Sophocle.
1. Quand nous étions & Athénes nous avons vu le philosophe nommé Pérégrinus auquel on
a donné par la suite le surnom de Protée, homme plein d’autorité et de constance, habiter
dans une chaumiére hors de la ville. Et comme nous venions souvent le voir, nous 1’avons
entendu tenir bien des propos utiles et beaux, ma foi. Parmi eux il y eut celui-ci dont nous
nous souvenons comme particuliérement important. 2. Il disait que le sage ne commettrait
pas de faute méme si les dieux et les hommes devaient I’ignorer. 3. Il pensait en effet qu’il
ne fallait pas commettre de faute, non par crainte du chatiment ou du déshonneur, mais par
golit du juste et du bien et par devoir. 4. Cependant ceux qui n’avaient pas été dotés par la
nature ou I’éducation de s’écarter facilement de la faute par leur propre force et leur vo-
lonté, tous ceux-13, il jugeait qu’ils étaient plus enclins a la faute quand ils pensaient que
cette faute pouvait rester secréte et qu’ils espéraient I'impunité de ce secret. 5. (Mais le
jour ou on saurait que rien dans I’univers ne peut rester bien longtemps caché, on péchera
(sic!) avec plus de retenue et de pudeur. 6. C’est pourquoi il faut avoir a la bouche, disait-
il, ces vers de Sophocle [Hipponus], le plus sage des poetes: <Aprés cela ne cache rien, car
le temps qui voit tout et entend tout dévoilera tout. Un autre des poétes anciens dont je n’ai
pas le nom a I’esprit maintenant, a dit que la vérité était fille du Temps.» (Aulu-Gelle, Les
nuits attiques, t. I1L, livres XI-XV, texte établi et traduit par René Marache, Paris 2002, 52).
Nous nous limitons aux témoignages les plus anciens. Tatien, Discours aux Grecs 25:
«Que font donc de grand et d’extraordinaire vos philosophes? Ils laissent une de leurs
épaules découverte, portent une longue chevelure, laissent croitre leur barbe, ont des
ongles comme des bétes féroces, et, alors qu’ils prétendent n’avoir aucun besoin, a
I’exemple de Protée il leur faut le corroyeur pour leur besace, le tisseur pour leur manteau,
et le blicheron pour leur baton, sans parler des riches et des cuisiniers pour leur gour-
mandise. Homme qui rivalise avec le chien, tu ignores Dieu, et tu descends a I’imitation
d’animaux sans raison.» (Aimé Puech, Recherches sur le Discours aux Grecs de Tatien,
suivie d’une traduction frangaise du Discours avec notes [Université de Paris. Bibliothéque
de la Faculté des Lettres 17], Paris 1903, 140; Athénagore, Supplique au sujet des chrétiens
26,3-5: «3. Pour prouver que ceux qui agissent (a I’entour des statues) et ceux en 1’hon-
neur de qui elles sont dressées ne sont pas les mémes, les cités de Troas et Parion four-
niront un excellent témoignage: la premiére posséde des images de Neryllinos — un de nos
contemporains —, et Parion, d’Alexandre et de Protée: on peut voir encore sur la place
publique le tombeau et I’'image d’Alexandre. Les autres statues de Neryllinos servent
d’ornement public, si tant est qu’il y ait 1a de quoi embellir une cité; mais il y en a une qui
passe pour rendre des oracles et guérir les malades; c’est pour cela que les gens de Troas
lui offrent des sacrifices, la couvrent d’or et I’ornent de couronnes. 4. Quant aux statues
d’Alexandre et de Protée — qui, vous ne I’ignorez pas, s’est jeté lui-méme dans le feu prés
d’Olympie —, la seconde passe pour rendre d’elle-méme des oracles; et en ’honneur de
celle d’Alexandre: «(Funeste Péris, toi le bellatre, le coureur de femmes), on offre des sacri-
fices publics et on célebre des fétes, comme a un dieu bienveillant! 5. Sont-ce donc Neryl-
linos, Protée et Alexandre qui exercent cette action a I’entour des statues, ou est-ce la con-



80 Fréderic Amsler

Dans son discours anonyme, Lucien, en bon biographe, donne des gages de
sérieux et de fiabilité: «Mais pour connaitre quelle est cette figure divine qui
doit se faire briiler, écoutez-moi, car depuis le début (€€ apyiic) j’ai observé son
caractere (yvounv avtod) et suivi attentivement sa vie (koi tov Biov); de plus,
j’ail appris certaines informations de ses concitoyens et de gens qui devaient né-
cessairement'” le connaitre parfaitement (¢véykn v dxpiég eidévar onTév).»*°
En réalité, le discours anonyme est trés loin de répondre aux attentes suscitées
par cette déclaration d’intention. Le témoignage d’Aulu-Gelle, qui, comme Lu-
cien, a personnellement rencontré Pérégrinos, contraste tant avec celui de Lu-
cien qu’on en viendrait a douter qu’il puisse s’agir de la méme personne. La
réalité doit se trouver plus pres de 1’éloge d’ Aulu-Gelle que de la philippique de
Lucien.”!

Sur le plan de la chronologie, Lucien est plutét avare d’informations. Il n’y
en a que trois, a partir desquelles Gilbert Bagnani a tenté de reconstituer une
chronologie®® qui sera largement reprise par la recherche ultérieure:

Premiérement, Pérégrinos était 4gé au moment de sa mort en 165.
Deuxiémement, Pérégrinos atteint 1’dge adulte en Arménie qui appartient alors a
la province romaine d’Asie, c’est-a-dire lors de la campagne de Trajan entre 114
et 116. Troisiemement Pérégrinos a critiqué Hérode Atticus d’avoir amené de

stitution de la matiére (dont elles sont faites)? Mais la matiére en est |’airain; et que peut
I’airain par lui-méme, puisqu’on peut lui redonner une autre forme, comme le fait Amasis
de son bassin chez Hérodote? Et Neryllinos, Protée et Alexandre, qu’apportent-ils aux
malades? L’action que I’on attribue maintenant & son image, on la constatait du vivant de
Nerylinos, et pendant sa propre maladie. (Athénagore, Supplique au sujet des chrétiens et
Sur la résurrection, introduction, texte et traduction par Bernard Pouderon [Sources chré-
tiennes 379], Paris 1992, 173); Tertullien, Aux martyrs 4: «Les philosophes en ont fait
autant: Héraclite se couvrit de bouse de vache et se donna la mort; Empédocle se jeta vi-
vant dans les feux de I’Etna, et il n’y a pas bien longtemps que Pérégrinos se jeta vivant sur
le bicher.» (Tertullien, Aux martyrs, in: Le martyre dans 1’ Antiquité chrétienne, traduction
frangaise Paul Papillon [Les Péres dans la foi 38], Paris 1990, 29).

Le terme peut étre pris en bonne ou mauvaise part, selon Peter Pilhofer, Lukian, Der Tod
des Peregrinos (voir note 1), 109.

Pérégrinos 8.

Voir Marquis, Lucien, (Euvres (voir note 1), 13—14.

Voir Gilbert Bagnani, Peregrinus Proteus and the Christians, in: Historia. Zeitschrift fiir
Alte Geschichte, 4,1 (1955), 107. Vers 95 naissance a Parium en Mésie sur 1’Hellespont
(actuellement Kemer en Turquie); il appartient & une riche famille de Parium; 114-116 en
Arménie; vers 120 a Parium; mort de son peére; 120—130 séjour en Palestine et en Syrie, ou
il rejoint I’Eglise esséno-ébionite a Pella; 132 emprisonnement lors de la révolte juive; 134
relaxé le gouverneur d’Asie (Julius Severus ou L. Flavius Arrianus); 135 aprés un retour a
Parium, il reprend ses voyages; vers 140 exclu de la communauté chrétienne comme
ébionite: il se rend en Egypte chez Agathoboulos et devient cynique; vers 150 séjour a
Rome ou il attaque I’empereur; vers 152 chassé de Rome; 153 il attaque Hérode Atticus a
Olympie lors des Jeux qui suivent I’achévement de 1’aqueduc; 157 il se réconcilie avec
Hérode Atticus; entre 160 et 163, il rencontre Aulu-Gelle a Athénes; 165 Immolation a
Harpina pres d’Olympie, Pérégrinos est un homme agé (npecping, yépwv).

20
21
22



Les sarcasmes de Lucien sur les chrétiens 81

I’eau a Olympie, lors des Jeux Olympiques qui ont suivi I’achévement de
I’aqueduc en 153.

La période chrétienne de Pérégrinos

La période chrétienne de Pérégrinos, évoquée dans le Sur la mort de Pérégrinos
11-14 et 16, correspond aux années 120—140, selon la chronologie de Gilbert
Bagnani. Il convient tout d’abord de remarquer que Lucien est le seul auteur
ancien a évoquer une phase chrétienne dans la vie de Pérégrinos.”> On pourra
bien sir expliquer le silence d’un Aulu-Gelle par le fait qu’il n’avait aucun
intérét a évoquer ce passé insolite dans son éloge du philosophe cynique et a
I’inverse celui des auteurs chrétiens par le fait qu’ils n’avaient pas non plus
intérét a rappeler son appartenance a la communauté chrétienne dont il avait été
exclu. Mais ces silences surprennent tout de méme et n’invitent pas a accorder
une confiance aveugle au témoignage de Lucien.

Structure du passage sur les chrétiens

Sur le plan littéraire, ce passage sur les chrétiens se laisse diviser en trois par-
ties. Sont évoqués tour a tour la carriére chrétienne de Pérégrinos (Pérégrinos
11), puis son «martyre raté», pour reprendre la fine expression de Marie-Fran-
coise Baslez,®* c’est-a-dire son arrestation, son emprisonnement et sa relaxe
(Pérégrinos 12—14), et enfin son expulsion de la communauté chrétienne (Péré-
grinos 16).

I1 est & remarquer, sans entrer dans les détails, que la notice débute par des
indications centrées sur Pérégrinos (Pérégrinos 11), tandis que la deuxi¢me
partie contient surtout des informations de portée générale sur les chrétiens
(Pérégrinos 12—14) et que la troisiéme combine les deux. L’auteur entrelarde
donc la biographie de son héros de généralités sur les chrétiens, ce qui refléte
sans doute des sources d’information différentes. Parce que la période chré-
tienne de Pérégrinos est vieille de prés de vingt-cing ans lorsque Lucien écrit, et
parce qu’elle remonte a une époque ou le rhéteur ne connaissait pas encore le
philosophe, il est plus que vraisemblable que notre auteur fusionne des infor-
mations de seconde main sur le natif de Parium avec des connaissances qu’il
tient de sa propre fréquentation de chrétiens. Il est d’ailleurs frappant que les

# La périodisation de la vie de Pérégrinos avec une phase chrétienne suivie d’une phase

cynique a été mise en doute. Voir la discussion chez Marquis, Lucien, (Euvres (voir note
1), 16 et aussi Heinz-Giinther Nesselrath, Lucien et le Cynisme, in: L’Antiquité classique,
67 (1998), 121-135.

Marie-Frangoise Baslez, Les persécutions dans 1’Antiquité. Victimes, héros, martyrs, Paris
2007, 220.

24



82 Frédeéric Amsler

informations sur son héros malheureux, qui est pourtant au centre de son récit,
soient si lacunaires et ne témoignent pas d’une connaissance précise de ce qu’est
un chef d’Eglise, tandis que celles sur les chrétiens, qu’il traite «en passant»,”
sont de qualité, mais ne concernent pas directement le philosophe.

Que sait Lucien sur les chrétiens?

Sans aller jusqu’a soutenir que 1’épisode chrétien de Pérégrinos est une pure
invention de Lucien, I’hypothése que nous voudrions défendre est donc que le
sophiste de Samosate a des connaissances sectorielles, mais directes des chré-
tiens, et qu’il s’en sert en les extrapolant pour construire son portrait a charge de
Pérégrinos, a propos duquel il ne sait en réalité pas grand-chose. Pareille hypo-
thése souléve un probléme de méthode, car il n’y a pas de critére absolu pour
distinguer ce que Lucien sait vraiment sur les chrétiens d’une part et sur Péré-
grinos d’autre part. Nous pouvons néanmoins retenir en premier lieu la qualité et
la précision des informations sur les chrétiens, puis en second lieu la polémique
de Lucien contre le philosophe. Il y a en effet un contraste entre le traitement de
Pérégrinos qui est systématiquement présenté comme un abuseur et le tableau
fait des chrétiens, qui n’est pas complétement noir, alors méme que Lucien ne
les tient pas en haute estime. Le sophiste fait habilement d’une pierre deux
coups en utilisant les chrétiens comme un exemple de victimes du charlatan.”®

Sur le plan lexical et de maniére générale, il n’y a pas de vocabulaire spéci-
fiquement chrétien, comme I’a remarqué Hans-Dieter Betz, qui en conclut que
Lucien n’a pas une connaissance livresque du christianisme. «Dabei kann als
sicher gelten, dass Lukians Kenntnisse nicht aus der Lektiire christlicher Schrif-
ten stammen. [...] Das besagt nun, dass seine Angaben tiber die Christen sicher
mit Vorsicht behandelt werden miissen, dass sie gleichwohl aber Zutreffendes
enthalten konnen.»”’

Sur le christianisme, les connaissances de Lucien sont ponctuelles et peuvent
étre synthétisées de la maniére suivante.

Lucien prend acte que le christianisme est un culte nouveau (kowviyv tadTny
tehetv),”® originaire de Palestine et fondé par un sophiste empalé que ses dé-
vots adorent, mais dont il passe le nom sous silence. Un peu curieusement, il
ignore la législation relative aux chrétiens® en s’imaginant a tort qu’ils se

25

> Marquis, Lucien, (Euvres (voir note 1), 16.

Mutatis mutandis, Lucien recourt au méme procédé rhétorique que Tacite qui, dans son
récit sans équivalent de I’incendie de Rome (Annales XV, 38-44), parvient a stigmatiser a
la fois Néron et les chrétiens.

Hans Dieter Betz, Lukian von Samosata und das Christentum, in: Novum Testamentum,
3,3 (1959), 227.

Pérégrinos 11.

»* Voir Pilhofer, Lukian, Der Tod des Peregrinos (voir note 1), 102.

27

28



Les sarcasmes de Lucien sur les chrétiens 83

livrent  la justice romaine en raison de leur mépris de la mort.** Sur le plan
religieux, il sait que I’adhésion a ce culte nouveau implique le rejet des dieux de
la Gréce, mais il n’a pas la moindre idée des rapports des chrétiens au judaisme.
Sauf erreur, il n’y a qu’une ou deux mentions ou allusions aux Juifs, plus ex-
actement aux Judéens, dans I’ceuvre conservée de Lucien qui ne manifeste donc
aucun intérét pour la religion juive, ce qui ne contribue pas a lui accorder du
crédit a propos du christianisme.

En matiére de doctrine, il ne connait pour ainsi dire rien. Avec 1’adoration
d’un sophiste empalé en Palestine (non d’un 4ne, note Pilhofer’"), la croyance en
I’immortalité et la vie éternelle sont les seuls éléments de nature doctrinale que
semble connaitre Lucien. Et encore, il pourrait les avoir imaginés pour s’expli-
quer le mépris de la mort et des biens matériels affiché par les chrétiens.

Sur I’Eglise et son organisation, il en sait encore moins. A part le mot «pro-
phéte», qui n’est pas spécifiquement juif ou chrétien, il n’a aucune idée des
ministéres. Méme si les termes mpoenng kai Oachpyns xai Euvaywyedg aux-
quels on peut ajouter vopoB£tng et npootdtng (Pérégrinos 11) peuvent se trou-
ver occasionnellement sous des plumes chrétiennes, leur accumulation méme
dénote une profonde méconnaissance de la nature des ministeres ecclésiastiques
qui ne sont pas cumulatifs. C’est la projection sur la communaut€ chrétienne du
fonctionnement que Lucien imagine pouvoir étre celui d’un thiase. Par contre,
Lucien a pu observer que les chrétiens formaient une communauté trés solidaire
et il est fort bien renseigné a ce propos. Que les chrétiens se considérent comme
fréres et qu’ils mettent leurs biens en commun sont des éléments d’organisation
interne qui ne se devinent pas sans un minimum d’enquéte.

Sur le culte chrétien, il ne connait évidemment rien non plus, sinon, qu’«on
récitait des discours sacrés»’’ ou plutdt qu’«on lisait les livres saints» (AGyot
iepol avtdv éAéyovro)” a I'intérieur de la prison dans laquelle se trouvait Péré-
grinos, ce qui nécessite la encore de se renseigner. On peut d’ailleurs se de-
mander si, une fois de plus, Lucien n’impute pas a son héros, ce qu’il a appris de
’usage des livres chez les chrétiens.

Lucien affirme, en effet, que Pérégrinos commentait et composait des livres
(tédv BiProv Tag pév é€nyeito kol diecdper).”” Peter Pilhofer signale méme des
[TTepe]ypivov dnoloyiot dans une liste de livres du III° siécle, a I’appui de cette

30
31
32
33

Pérégrinos 13.

Voir Pilhofer, Lukian, Der Tod des Peregrinos (voir note 1), 105.

Pérégrinos 12 selon la traduction de Marquis, Lucien, (Euvres (voir note 1), 85.

Pérégrinos 12 selon la traduction de Chambry, Lucien de Samosate, (Euvres complétes
(voir note 1), 799. Dans le méme sens, Joseph Longton (Lucien de Samosate, La fin de
Pérégrinus [voir note 1] traduit: «Ils y faisaient ensuite porter toutes sortes de plats et y
lisaient leurs écritures sacrées.»

3 Pérégrinos 11. Voir Pilhofer, Lukian, Der Tod des Peregrinos (voir note 1), 100—101.



84 Frédéric Amsler

information,” mais notre pamphlétaire est, lui, dans I’incapacité de fournir le
moindre titre de ses ceuvres. De maniere plus générale, on notera qu’il ne men-
tionne pas explicitement la présence, pourtant fondamentale chez les chrétiens,
de livres bibliques, a moins qu’ils ne soient désignés par les Adyor iepoi avt@dv,
mais I’expression est trop imprécise pour qu’on puisse en décider.

Enfin, sur tout ce qui touche au martyre, la manifestation de loin la plus
visible des chrétiens dans 1’espace public, Lucien est bien informé et il donne
I’impression de s’appuyer a la fois sur un témoignage oculaire et sur une en-
quéte personnelle. Sur ce point encore, le contraste est frappant. Il ne sait avec
précision ni ou, ni en quelle année, ni combien de temps Pérégrinos a été
incarcéré, mais il donne clairement 1’impression d’avoir vu des chrétiens préter
main forte & I’'un des leurs emprisonné. Non seulement il sait ce qui se passe
devant la prison, ou il voit des femmes dgées, des veuves et des orphelins, et ou
il remarque qu’on apporte des plats variés au confesseur, mais encore il sait ce
qui se passe a I’intérieur de la prison. Il a appris que des dirigeants chrétiens y
passaient la nuit aprés avoir corrompu les gardiens et qu'on y tenait des
«discours sacrés» ou qu’on y lisait des «livres saints». En outre, il a di s’in-
former pour savoir que des chrétiens étaient venus d’Asie, et cela griace a des
fonds de la communauté, pour porter assistance a Pérégrinos.’® Si on admet que
ce dernier a été¢ emprisonné dans une gedle relevant de la juridiction du gouver-
neur de Syrie, peut-étre en Palestine, le voyage accompli par ces chrétiens avait
de quoi impressionner Lucien.

La naiveté chrétienne

Lucien ne cesse de faire croire a son lecteur que Pérégrinos n’a été chrétien que
par opportunisme, c’est-a-dire pour profiter de la solidarité et de la naiveté sans
limite des chrétiens. C’est ce qu’on retient généralement de la critique lucianiste
du christianisme, sur la base de phrases telles que: «C’est alors que Protée,
arrété pour cette raison, fut jeté en prison, ce qui en soi-méme ne lui procura pas
peu de renom pour la suite de sa vie, pour sa charlatanerie et la soif de gloire
dont il était épris»37 déja citée, ou «Ainsi, si un charlatan, un fourbe habile qui
sait mettre a profit les circonstances arrive parmi eux, voila qu’en un rien de
temps il est devenu trés riche, en riant au nez de gens idiots (ididToNg
avBphmorg)».”®

> Voir Pilhofer, Lukian, Der Tod des Peregrinos (voir note 1), 98.
Voir déja 1’épitre aux Philippiens 2,25-30.

Pérégrinos 12.

Pérégrinos 13.



Les sarcasmes de Lucien sur les chrétiens 85

Il y a cependant tout lieu de penser que cette argumentation polémique ne rend
justice ni a la sincérité de Pérégrinos ni a celle des chrétiens pour au moins deux
raisons.

Si Lucien dit vrai, Pérégrinos s’est fait arréter pour christianisme et il était
prét @ mourir en chrétien. Il n’est pas devenu chrétien pour se faire arréter, puis-
qu’il a eu le temps de devenir un notable chrétien, et rien n’indique qu’il se soit
dénoncé volontairement. I1 est arrété pour fait de christianisme (é7i Tovt®),” ce
qui correspond parfaitement a ce que nous savons de la condition chrétienne
sous le régime de la jurisprudence de Pline et Trajan qui punit de mort le seul
nom de chrétien.** Que Pérégrinos se soit fait chrétien au péril de sa vie
simplement pour profiter de la solidarité chrétienne et s’enrichir effrontément
apparait comme une extrapolation de Lucien. Une fois encore, il transfert sur
son malheureux héros, ce qu’il sait de la solidarité financiére chrétienne.

En outre, la suite du texte révele que Pérégrinos a certainement été un chré-
tien sincére, puisqu’il était prét a mourir pour sa foi et qu’il a di sa libération
non au fait d’avoir renié sa foi, mais, selon Lucien, au double fait que le gouver-
neur aimait la philosophie et qu’il tenait son détenu pour un dérangé, a cause de
son gofit immodéré pour la mort.*’ A aucun moment I’éminent chrétien ne renie
sa foi. Si ce que raconte Lucien est exact, les chrétiens n’avaient pas de raisons
de douter de la sincérité de leur guide, parce qu’il s’est fait arréter en tant que
chrétien en vue, alors que rien n’indique qu’il ait cherché a se faire emprisonner,
et parce qu’une fois incarcéré, il n’a pas cherché a s’enfuir. Toutes les condi-
tions étaient donc réunies pour que les chrétiens le tiennent pour un authentique
confesseur et se déménent pour tenter de le libérer.

I1 est permis de conclure que si Pérégrinos a bel et bien été chrétien un temps,
il I’a été avec sincérité, ce que Lucien ne peut évidemment pas comprendre, lui
qui s’efforce de montrer qu’il a été fourbe sa vie durant. Mais méme dans ’hy-
pothése ou les chrétiens se seraient laissé abuser, leur naiveté n’était pas sans
limite, puisqu’ils sauront trés bien expulser leur responsable, lorsqu’ils I’estime-
ront nécessaire.”” Le motif de la simplicité des chrétiens, qu’on retrouve chez
d’autres adversaires du christianisme, comme Celse, est un topos. Dans sa lettre,
pour démontrer que Pérégrinos est un imposteur, Lucien a besoin de mettre en
scéne quelques-unes de ses victimes et, pour le public gréco-romain auquel il
s’adresse, les chrétiens sont parfaitement crédibles dans ce réle.

39
40
41
42

Pérégrinos 7.

Voir Betz, Lukian von Samosata und das Christentum (voir note 27), 230.

Voir Pérégrinos 14.

Betz (Lukian von Samosata und das Christentum [voir note 27], 231) fait remarquer que
les premiers chrétiens étaient assez vigilants: 1 Co 4,12; 9,12ss; voir aussi Ac 18,3; 20,34;
1 Tim 6,5 et Didache 11.



86 Fréderic Amsler

Vrai et faux Socrate

Le nceud idéologique autour duquel Lucien construit son traité est cet attrait
pour la mort noble, répandu a I’époque et emblématisé par Socrate.

En Pérégrinos 12, Lucien déclare que Pérégrinos «était appelé par eux le
nouveau Socrate».”’ L’authenticité de ce titre a suscité bien des commentaires. Il
n’a rien d’invraisemblable si on I’inscrit dans I’esprit de I’époque. Marie-Fran-
coise Baslez ouvre sa monographie sur les persécutions dans 1’ Antiquité par ces
lignes:

«Tous ils se réclamérent de Socrate; tous, ils lui furent implicitement ou expli-

citement comparés: Sénéque, contraint au suicide par I’empereur; Eléazar, dans le

martyrologe des Juifs; Paul, Justin, Polycarpe, Apollonios, Pionios et bien d’autres
dans celui des chrétiens; [...]. [...]. Socrate a donc fonctionné dans la mentalité
antique comme |’archétype du juste persécuté, tel que 1’avaient élaboré ses dis-

ciples dans les années qui suivirent son exécution. [...]. Socrate a surtout fourni a

la postérité I’exemple d’une mort exemplaire, mort consentie, mort supportée sans

révolte et avec une parfaite maitrise de soi, au nom d’une réalité supérieure qui

était, pour lui, I’obéissance a la loi de la cité. Mais la réside, justement, le para-
doxe et le scandale.»™

Inscrite toutefois dans la construction rhétorique du traité, 1’appellation
«nouveau Socrate» conférée par les chrétiens a Pérégrinos perd nettement de sa
vraisemblance et Pierre de Labriolle a raison de parler de «fausse note».”> Une
de plus ajouterons-nous. Dans le lexique de Lucien, en effet, «nouveau Socra-
tey, sert a désigner simplement une personne tenue a tort en trés haute estime.

A la fin de sa lettre, Lucien raconte que juste apres la mort du Cynique, alors
que ses disciples étaient encore interloqués par le spectacle auquel ils venaient
d’assister, il prit la parole pour se livrer a la méchante comparaison suivante:

«Allons-nous-en, m’exclamai-je, fous que nous sommes; car ce n’est pas un spec-

tacle agréable de voir un vieillard roti et de nous remplir les narines d’une odeur
infecte de chair et de graisses brlilées! Ou bien attendez-vous qu’un peintre arrive
pour vous représenter, tel qu’on peint les compagnons de Socrate a coté de lui
dans sa prison?»

Lucien livre a la méme ironie cinglante les disciples chrétiens et les disciples
cyniques de Pérégrinos. Les uns et les autres se sont fourvoyés en croyant voir
Socrate, 1a ou il n’y avait qu’un mystificateur. Et il est a craindre que ’ex-
pression «nouveau Socrate» en dise davantage sur les catégories de pensée de
Lucien que sur celles des chrétiens. Elle révele avec quelles lunettes Lucien

43

“ Pérégrinos 12.

Baslez, Les persécutions dans I’ Antiquité (voir note 24), 23-24.
* Pierre de Labriolle, La réaction paienne. Etude sur la polémique ant1chret1enne du I au
VI siécle. Préface de Jean-Claude Fredouille (Patrimoines), Paris 2005 ('1934), 105.

6 Pérégrinos 37.



Les sarcasmes de Lucien sur les chrétiens 87

interpréte ce qu’il sait du christianisme et a quel point les chrétiens, a son avis,
pratiquent une forme dévoyée de sagesse. Xavier Levieils n’a pas tort d’écrire
que, pour Pérégrinos, aux yeux de Lucien, «le martyre n’était guére plus qu’un
prétexte pour assurer sa notoriété».'” Mais il faut aller plus loin en explicitant les
présupposés idéologiques qui conduisent Lucien a dénoncer les martyrs chrétiens
ou les morts volontaires publiques. On discerne ici le moraliste classicisant, selon
lequel il ne peut y avoir qu’un seul Socrate et qu'une seule forme de mort noble,
celle de Socrate, qui est une mort consentie au nom de la vérité philosophique et
vécue en privé. Par son caractere publique, voir publicitaire, la mort de Pérégrinos,
comme d’ailleurs celle des martyrs chrétiens qui repose de surcroit sur des croyan-
ces délirantes, n’est & ses yeux qu’un vil canular.

L’expulsion de Pérégrinos de la communauté chrétienne

Lucien explique que Pérégrinos a été expulsé de la communauté chrétienne,
parce qu’il aurait (g oipat) consommé des aliments défendus (Pérégrinos 16),
ce qu’on comprend généralement comme la consommation d’idolothytes. Mais
Lucien ne manifeste aucune connaissance des prescriptions alimentaires du dé-
cret apostolique, tout comme il est profondément ignorant du judaisme. Et si
vraiment Pérégrinos était, comme il le dit, un dirigeant chrétien réputé, on ne
comprend pas pourquoi il aurait commis une erreur aussi grossiére.

Gilbert Bagnani a proposé une autre explication.”® Il estime que Pérégrinos
serait resté €bionite & une époque ou la communauté serait devenue pagano-
chrétienne et qu’il aurait refusé de consommer des mets devenus autorisés et
donc qu’il aurait été expulsé comme judaisant. Il faut reconnaitre a I’hypothése
de Bagnani d’un Pérégrinos ébionite le mérite d’expliquer facilement son pas-
sage au cynisme. Du radicalisme itinérant au cynisme, il n’y a qu’un pas. Mais
le probléme de cette interprétation est qu’elle fait dire au texte le contraire de ce
qu’il dit. Selon I’explication de Bagnani, Pérégrinos le judaisant aurait refusé de
manger ce qu’il était devenu permis de consommer dans une communauté pa-
gano-chrétienne. Il faudrait donc profondément modifier le textet de l’incise.

" Xavier Levieils, Contra christianos. La critique sociale et religieuse du christianisme des

origines au concile de Nicée (45-325) (Beihefte zur Zeitschrift fiir die neutestamentliche
Wissenschaft und die Kunde der #lteren Kirche 146), Berlin 2007, 422.

«He became a Christian by associating with the Christians in Palestine during the second
decade of the second century. The Church at that time was at Pella, represented fundamen-
tally a Judaeo-Christian congregation, and was strongly influenced by the Essenes. Having
obtained some position in the Church Peregrinus then went to Syria as a missionary to the
Jews in Syria and Antioch, and he will have gone there ca. A.D. 130. On the outbreak of
the Bar Kochba revolt in A.D. 132 the Legate of Syria, C. Publicius Marcellus, would
naturally arrest all Jewish sympathizers in Syria who might directly or indirectly give sup-
port to the insurgents.» (Bagnani, Peregrinus Proteus and the Christians [voir note 22],
110-111).

48



88 Frédeéric Amsler

Dans le méme ordre d’idée, on pourrait aussi imaginer que, par rigorisme
ascétique, Pérégrinos ait préconisé le végétarisme, ce qui aurait été refusé par
les chrétiens et I’aurait conduit au cynisme. Quoi qu’il en soit, il se pourrait
qu’une fois encore, Lucien, qui ignorait pourquoi Pérégrinos avait quitté la
communauté chrétienne — tout comme il ignorait dans quelles circonstances il y
avait adhéré —, ait inventé un prétexte futile et ridicule, mais plausible.

Il n’en demeure pas moins qu’en dehors des lapsi, Pérégrinos représenterait
un des rares exemples, sinon le seul, d’un chrétien qui cesse de I’étre au II°
siécle. A la différence de Marcion ou d’autres chrétiens, exclus de leur commu-
nauté et partis fonder une nouvelle Eglise, Pérégrinos, aux dires de Lucien, de-
vient, lui, un philosophe cynique.

Au final, cette période chrétienne du philosophe est entourée de bien de
zones d’ombre. Unique auteur a 1’évoquer, Lucien semble combler son manque
d’informations sur son héros par des renseignements épars sur les chrétiens,
glanés a I’occasion d’une instruction contre les chrétiens, a laquelle il a pu as-
sister, mais sa connaissance ne dépasse pas vraiment celle d’un badaud curieux.

Conclusion

Il'y a plus d’un demi-siécle, le célébre exégete de Chicago Hans-Dieter Betz,
qui a consacré sa thése de doctorat a 1’étude de Lucien de Samosate et le
Nouveau Testament, estimait que les informations de Lucien sur les chrétiens
contenues dans sa lettre Sur la mort de Pérégrinos étaient «ein eigenartiges
Gemisch von Angaben [dar], die historische Wahrscheinlichkeit beanspruchen
konnen, aber auch von tendenziésen Entstellungen, vor allem aber von Um-
interpretationen».* Les historiens du christianisme ont surtout cherché a voir ce
qui était historiquement vraisemblable a la lumiére de la documentation chré-
tienne du II° siécle, mais sans toujours tenir assez compte des déformations ten-
dancieuses occasionnées par la virulente polémique développée par 1’auteur
contre Pérégrinos. Dans sa récente édition des traités de Lucien, Emeline Mar-
quis a parfaitement mis en évidence ces déformations tendancieuses.” Lucien
est un polémiste rompu a tous les procédés rhétoriques pour disqualifier un ad-
versaire. Dés lors, la difficulté méthodologique consiste a tenter de corriger ce
prisme déformant pour espérer accéder a des informations fiables. Concrete-
ment, toutes les indications qui alimentent la thése de Lucien d’un Pérégrinos
imposteur impénitent de sa naissance a sa mort doivent étre appréhendées avec
prudence, voire méfiance.

Sur la base du constat que les informations sur Pérégrinos lui-méme sont
moins précises que certaines de celles concernant les chrétiens, les pages qui

4" Betz, Lukian von Samosata und das Christentum (voir note 27), 226.
Voir Marquis, Lucien, (Euvres (voir note 1), 3.9-13.



Les sarcasmes de Lucien sur les chrétiens 89

préceédent ont tenté d’illustrer 1’idée que le sophiste de Samosate avait des con-
naissances ponctuelles, mais directes des chrétiens, et qu’il s’en était servi en les
tournant en ridicule pour construire un portrait a charge du suicidé d’Harpina, a
propos duquel il ne savait en réalité pas grand-chose.

Les connaissances les plus solides du christianisme, dont Lucien témoigne, se
rattachent a la solidarité des chrétiens, lorsque I’'un des leurs est emprisonné, ce
qui laisse penser qu’il a pu constater de visu leurs pratiques dans cette circon-
stance. Les informations fournies par Lucien ne vont néanmoins pas trés au-dela
de ce que pouvait apprendre un badaud intrigué par un nouveau mouvement re-
ligieux d’origine orientale. Mais il n’en faut pas plus pour que Lucien s’en em-
pare, puis se délecte & montrer comment Pérégrinos va en abuser, ridiculisant au
passage les chrétiens pour leur naiveté. Le mécanisme fonctionne car, aux yeux de
’opinion publique gréco-romaine, les chrétiens passent pour des illuminés, bien
propres a se laisser berner par le premier charlatan venu. De la sorte, Lucien le
classicisant fait d’une pierre deux coups. Il disqualifie Pérégrinos et discrédite les
chrétiens.

Les sarcasmes de Lucien sur les chrétiens dans sa lettre Sur la mort de Pérégrinos

L’opuscule de Lucien de Samosate, intitulé Sur la mort de Pérégrinos, doit sa célébrité aux
quelques paragraphes que |’auteur y consacre aux chrétiens. La recherche a surtout souligné
les sarcasmes du sophiste syrien a 1’égard de la naiveté des chrétiens qui se sont laissé
abuser par Pérégrinos, un de leurs notables qui deviendra philosophe cynique et s’immolera
par le feu prés d’Olympie en 165. Replacée dans la stratégie de Lucien pour disqualifier
Pérégrinos, I'image des chrétiens n’est pas complétement négative. Dans la tendance
actuelle de la recherche a reconnaitre la véracité historique du témoignage de Lucien sur les
chrétiens, la présente contribution distingue cependant les maigres informations que
I’auteur fournit sur le chrétien Pérégrinos de celles plus développées qu’il rapporte sur les
chrétiens en général. Bien que sa perspective polémique I’emporte sur son souci de véracité,
le sophiste dispose d’informations de premiére main sur les chrétiens, acquises probable-
ment lorsqu’il a pu voir leur solidarité se mettre en ceuvre quand 1’un des leurs était em-
prisonné. L’idée défendue dans la présente étude est que c’est a partir d’elles qu’il construit
son portrait a charge de Pérégrinos. En dépit de son caractére tendancieux, le témoignage de
Lucign de Samosate recele une documentation digne d’intérét de la part d’un non-chrétien
du IT” siecle.

Lucien de Samosate — Pérégrinos — chrétiens — cynisme — martyre — polémique anti-
chrétienne — construction narrative.

Die Sarkasmen des Lukian iiber die Christen in dessen Brief Uber den Tod des Peregrinos

Lukian von Samosatas Kleinschrift mit dem Titel Uber den Tod des Peregrinos verdankt
ihren Ruhm den wenigen Abschnitten, die der Autor den Christen gewidmet hat. Die For-
schung hat besonders den Sarkasmus des syrischen Sophisten gegeniiber der Naivitit der
Christen hervorgehoben, die sich von Peregrinos tiuschen liessen — einem ihrer Notablen,
welcher ein zynischer Philosoph wurde und sich 165 in der Ndhe von Olympia im Feuer
opferte. Im Gegensatz zu Lukians Absicht, Peregrinos zu disqualifizieren, ist sein Bild der
Christen nicht ganz negativ. In der aktuellen Tendenz der Forschung, die historische
Wabhrheit von Lukians Zeugnis tiber Christen anzuerkennen, unterscheidet dieser Beitrag
jedoch die diirftigen Informationen, die der Autor iiber den christlichen Peregrinos liefert,



90 Frédéric Amsler

von den stirker entwickelten Angaben, in welchen er iiber Christen im Allgemeinen
berichtet. Obwohl seine polemische Perspektive die Sorge um Wahrhaftigkeit {iberwiegt,
hat Lukian wahrscheinlich Informationen aus erster Hand iiber Christen erworben, als er
sah, wie diese ihre Solidaritit in die Tat umsetzten, als einer von ihnen inhaftiert wurde.
Hinter diesem Beitrag steht die Idee, dass auf der Grundlage von ihnen ein Portrét
Peregrinos’ erstellt wurde. Trotz seiner Vorurteile enthélt Lukian von Samosatas Zeugnis
eine Dokumentation eines Nichtchristen des 2. Jahrhunderts, die von Interesse ist.

Lukian von Samosata — Peregrinus — Christen — Zynismus — Martyrium — antichristliche
Polemik — narrative Konstruktion.

1l sarcasmo di Luciano sui cristiani nella sua lettera La morte di Peregrino

L’opuscolo di Luciano di Samosata, intitolato La morte di Peregrino, deve la sua fama ad
alcuni paragrafi che 1’autore dedica ai cristiani. La ricerca ha soprattutto sottolineato il
sarcasmo del sofista siriano nei confronti dell’ingenuita dei cristiani che si sono lasciati
turlupinare da Peregrino, uno dei loro notabili che diventera un filosofo cinico e s’immolera
con il fuoco vicino a Olimpo nel 165. Usata nella strategia di Luciano per squalificare
Peregrino, I’'immagine dei cristiani non & completamente negativa. Nella tendenza attuale
della ricerca a riconoscere la veridicita storica della testimonianza di Luciano sui cristiani, il
presente contributo tuttavia distingue le scarse informazioni che I’autore fornisce sul
cristiano Peregrino da quelle pitt ampie che riporta sui cristiani in generale. Sebbene il
punto di vista polemico prevalga sull’esigenza di veridicita, il sofista dispone d’informa-
zioni di prima mano sui cristiani, acquisite probabilmente vedendo la loro solidarieta
mettersi all’opera quando uno di loro era stato imprigionato. Il presente contributo porta
avanti I’idea che ¢ a partire da queste informazioni che egli costruisce il suo ritratto di
Peregrino. Nonostante il suo carattere tendenzioso, la testimonianza di Luciano di Samosata
contiene una documentazione degna d’interesse da parte di un non-cristiano del II secolo.

Luciano di Samosata — Peregrino — cinismo — martirio — polemica anticristiana —
costruzione narrativa.

Lucien of Samosata’s sarcasm towards Christians in his letter On the death of Peregrinus

Lucien of Samosata’s opuscule, On the Death of Peregrinus, owes its fame to the few
passages which the author dedicated to the Christians. Studies of the work have underlined
especially the sarcasm of the Syrian sophist towards the naivity of Christians. The
Christians were deceived by Peregrinus, one of the prominent members of their community,
who later on had become a cynical philosopher and had immolated himself near Olympia in
165 AD. Within his strategy to disqualify Peregrinus, the image of the Christians that Lu-
cien presents is not a totally negative one. According to the tendency of current research to
recognize the historical veracity of Lucien’s witness, this essay distinguishes, however, the
scant information that the author provides about the Christian Peregrinus and the more
detailed information that he provides about Christians in general. Even though his polemic
view stands above his concern for veracity, the sophist Lucien possesses first hand infor-
mation about Christians, acquired probably by his eyewitness of how they practiced soli-
darity when one of them was imprisoned. The idea that this essay upholds is that Lucien
constructs the portrait of Peregrinus out of these pieces of information. In spite of its ten-
dentious character, the testlmony of Lucien of Samosata contains a documentation by a
non-Christian from the 2™ century AD that is worthy of interest.

Lucien of Samosata — Peregrinus — cynicism — martyrdom — anti-christian-polemics —
narrative construction.

Frédéric Amsler, Prof. Dr., Université de Lausanne, Institut romand des sciences bib-
liques, Histoire du christianisme ancien et littérature apocryphe chrétienne.



	Les sarcasmes de Lucien sur les chrétiens dans sa lettre Sur la mort de Pérégrinos

