
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 112 (2018)

Artikel: Perspektiven und Herausforderungen einer Tagung zur antichristlichen
Polemik

Autor: Emmenegger, Gregor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Perspektiven und Herausforderungen einer Tagung
zur antichristlichen Polemik

Gregor Emmenegger

Mit diesem einleitenden Beitrag möchte ich kurz umreissen, was wir mit diesem

Kolloquium beabsichtigt haben, welche Erwartungen wir damit verbanden -
aber auch, was wir damit nicht intendiert haben. Im Vorfeld der Tagung bin ich

von der Presse, aber auch von Kolleginnen und Bekannten immer wieder auf
diese Veranstaltung hin angesprochen worden. Im Dialog stellte sich heraus,
dass einige grundsätzliche Sachverhalte, die ich für selbstverständlich hielt, für
viele von ihnen keineswegs so klar waren. Solche als evident vorausgesetzten
Annahmen können für Missverständnisse sorgen. Drei Punkte möchte ich
deshalb vorsorglich erwähnen.

Zunächst einmal verfolgen wir mit diesem Kolloquium und der Publikation
der Akten keine polemischen, keine politischen und keine religiösen Absichten.
Dies mag auf den ersten Blick in einem universitären Kontext als trivial
erscheinen. Doch eine Durchsicht von Artikeln und Studien zu unserem Thema

zeigt, dass der Umgang mit antiken polemischen Schriften auch heute herausfordert

und provoziert. Gerade im populärwissenschaftlichen Bereich - aber nicht
nur dort - gleiten Darstellungen unseres Themas gerne in Rechtfertigungen oder
umfassende Anschuldigungen ab. Erwähnen möchte ich hier etwa die These von
der «Mosaischen Unterscheidung»: Christentum, Judentum und Islam seien

Kinder einer Revolution: die Ablösung der vielen Götter durch den alleinigen
Gott. Diese Umwälzung habe für unsere Vorstellung von der Welt, für unser
Menschenbild und für unsere Ethik fundamentale Veränderungen mit sich
gebracht, liest man da. Und weiter: die monotheistische Unterscheidung von
gläubig und ungläubig sei Quelle von Intoleranz, Gewalt, Hass und Ausgrenzung.

Wie immer man zu derlei Mutmassungen stehen mag - für unser Thema
sind sie kontraproduktiv. Denn solche Rundumschläge vernebeln den Blick für
das Detail, das Vielfältige, das Unstimmige. In der Spätantike vertreten beispiels-

SZRKG, 112(2018), 21-26



22 Gregor Emmenegger

weise zahlreiche so genannt heidnische Autoren einen platonischen Henotheis-

mus und werfen den «monotheistischen» Christen immer wieder vor, dass sie

mit ihrer inkonsequenten Rede von einem Gottessohn gar nicht verstanden hätten,

dass es nur ein Göttliches geben könne, aus dem alles stammt.
Zweitens: Religiöse Gruppen werden von Nichtfachleuten vorschnell als

homogene Einheiten wahrgenommen, die womöglich auch noch als handelnde
Subjekte imaginiert werden, die durch die Jahrhunderte hindurch geschlossen auf
diese oder jene Weise agiert hätten. Doch selbst vermeintlich klar fassbare Gruppen

wie die Juden, Christen und Muslime hat es als monolithischen Block wenn
überhaupt nur im Denken ihrer Gegner gegeben. Ob also ein Topos aus einer

jeweiligen Polemik gegen Christen repräsentativ für die jeweilige Gemeinschaft als

ganze oder auch nur für einen Teil von ihr ist, ob er rezipiert und tradiert wurde,
muss immer wieder von neuem aufgezeigt werden. Dies gilt besonders für den

höchst problematischen Begriff «Heiden». Dieser undifferenzierte und pauschale
Terminus für Menschen, die weder dem Judentum noch dem Christentum
angehören, bezeichnet eine im höchsten Masse heterogene Masse an Kulten und
Philosophien. Frühestens ab Mitte des vierten Jahrhunderts begannen sich «Heiden» als

Kollektiv zu verstehen, und dies meist auch nur in der Hinsicht, dass sie weder

jüdisch noch christlich sind. Aus praktischen Gründen bleibe ich bei der

Bezeichnung «Heiden», da auch alternative Termini dieses Problem nicht lösen.

Der vielleicht wichtigste Punkt unter diesen Selbstverständlichkeiten ist
jedoch folgender: Wenn hier viel von jüdischer, muslimischer, zoroastrischer und

heidnisch-philosophischer Polemik gegen die Christen die Rede sein wird, so darf
daraus keinesfalls geschlossen werden, dass es von christlicher Seite keine
Polemik gegeben habe - im Gegenteil. Doch über christliche Polemik wurde und
wird seit langem geforscht, und es gibt zahlreiche Studien dazu. Auch die Paarungen

Christentum-Judentum, Christentum-Heidentum, etc. wurden und werden
ausgiebig studiert. Wir haben deshalb bewusst eine andere Fragestellung gewählt.

Fragestellung

Wir haben Spezialistinnen und Spezialisten für Literaturen jener Gruppen eingeladen,

die als Gegner des frühen Christentums bekannt sind, um sie miteinander
ins Gespräch zu bringen. Wir haben uns dabei auf jüdische, heidnisch-philosophische,

zoroastrische und islamische Quellen beschränkt.' Es hätte durchaus

1

Aus verschiedenen Gründen sind in diesem Band nicht alle Beiträge der Tagung enthalten.
So fehlen insbesondere die Arbeiten zur jüdischen antichristlichen Polemik. Vgl. allgemein
Andrist Patrick, Instrumentalisation de la polémique antijudaïque dans les apologies envers
les gentils (s. II—IV). Le rôle pivot du Contre Celse d'Origène?, in: Alessandro Capone
(ed.), Cristiani, ebrei e pagani: il dibattito sulla Sacra Scrittura tra III e VI secolo - Christians,

Jews and Heathens: the Debate on the Holy Scripture between the 3th and the 6th
Century (Judaïsme ancien et origines du christianisme 12), Turnhout 2017, 133-165.



Perspektiven und Herausforderungen 23

einige weitere Gruppen gegeben, etwa die Manichäer, die mit guten Gründen
auch hätten berücksichtigt werden können. Wir sind uns bewusst, dass diese

Auswahl willkürlich ist, und vornehmlich praktische Gründe hat. Ebenfalls
ausgeschlossen haben wir Gruppierungen, die man früher als häretisch bezeichnet

hätte, also jene, die nicht zum Mainstream-Christentum gezählt werden, wie
gnostische oder judenchristliche Kreise, aber auch Arianer, Pelagianer, Dona-
tisten, Messalianer, Montanisten und viele mehr. Ein Einbeziehen dieser
Gruppierungen hätte die Fragestellung anders akzentuiert und der dogmatischen
Polemik grosses Gewicht verliehen, was nicht in unserer Absicht lag.

Zudem beschränkten wir uns auf literarische Quellen, und klammerten
juristische Texte, aber auch archäologische Befunde aus. Gerade Letztere hätten
noch einmal einen ganz neuen Aspekt hineingebracht: In wieweit ist eine Polemik

in die Tat umgesetzt worden, bzw. ist diese Polemik nur so genannt «akademisch»

geblieben und hatte wenig, kaum oder gar keine Auswirkung auf das

alltägliche Zusammenleben? Diese Problematik hängt eng mit einer Fragestellung

zusammen, die ebenfalls nicht im Fokus dieser Tagung steht: Die Frage nach
Macht und Politik. Polemiken haben oft auch politische Gründe, drücken
Machtverhältnisse aus und sind hierin stark mit ihrem historischen Kontext verbunden.
Aber die Frage, wie Juden, Christen, Heiden, Zoroastrier ihr Zusammenleben

gestalteten, in welchen Reichen sie organisiert waren und wie und warum sich
diese bekämpften, hätte den Rahmen der Veranstaltung bei weitem gesprengt.

Was waren unsere Erwartungen an diese Tagung?

Wir erhofften uns zunächst Antwort auf die Frage, welche Argumente ein Autor
oder eine Gruppe gegen die Christen hervorgebracht haben. In einem zweiten
Schritt wollten wir ergründen, ob und in welcher Weise polemische Topoi
weitergegeben, rezipiert und modifiziert wurden, innerhalb einzelner
Religionsgemeinschaften, und auch darüber hinaus. Gibt es Netzwerke unter diesen Gruppen?

Werden etwa jüdische antichristliche Werke von Muslimen gelesen? Im
Rahmen des historischen Kontexts ergeben sich durchaus Situationen mit ähnlich

gelagerten Spannungen, Fragestellungen und Herausforderungen, die
zumindest eine solche Weitergabe plausibel erscheinen lassen.

Da ist zum einen Judentum und Islam: Die verschiedenen Formen des

Christentums und des Judentums im zweiten Jahrhundert haben einen gemeinsamen
Vorläufer: das Judentum des ersten Jahrhunderts. Der schwierige Separierungs-

prozess der Christen in dieser Zeit dreht sich letztlich um eine zentrale Frage der
Identität. Wer sind wir, wer sind die anderen? Warum und worin sind wir von
anderen verschieden? Gerade in solchen Ablösungsprozessen ermöglicht die
Sicht auf den anderen die Formulierung des Selbst. Ähnliche Prozesse sind auch
im frühen Islam anzunehmen, der sich von Judentum und Christentum abgrenzt.



24 Gregor Emmenegger

Die Frage nach der eigenen Identität betrifft verschiedene Aspekte: Wie gehen
Christen mit dem jüdischen Erbe um? Wenn die Christen sich als die
rechtmässigen Erben des Frühjudentums sehen, wie wird das spätere Judentum von
ihnen bewertet? Solche Problemstellungen konkretisieren sich exemplarisch im
Umgang mit der Heiligen Schrift: Wird sie rezipiert? In welcher Weise? Wie
soll sie ausgelegt werden? Aber auch die Übernahme von liturgischen Elementen,

oder der Lebensweise, wie etwa die Beachtung von Reinheitsgeboten stehen

zur Debatte. Eine zentrale Frage betrifft schliesslich Stellung und Rolle von
Jesus Christus: Wem gehört er? Ist er ein Prophet, ein Verfuhrer, Sohn Gottes?

In einer ganz anderen Situation befinden sich römische NichtChristen in den

ersten Jahrhunderten - sie scheint jener der Zoroastrier zu entsprechen: Mit dem
Christentum begegnet ihnen eine Gruppierung, welche die fundierenden
Traditionen und Kulte des Reiches zu einem Teil nicht respektiert, und folglich
illoyal erscheint. Christen begreifen sich als neues Volk Gottes, als eine Art
Alternativgesellschaft, welche durch die Welt pilgert, ohne in der jeweiligen
Gesellschaft zuhause zu sein. Heidnische Autoren wie etwa Celsus sehen in den
Christen deshalb eine anmassende Gruppe ohne vernünftige Lehre und ohne

zweckmässiges Gesetz.2 Sie verweisen gegen die Christen auf althergebrachte
Traditionen und Werte. In christlichen Überzeugungen erkennen sie eine Neuerung,

eine Gefährdung des Gemeinwesens und einen Wust an unausgegorenen
und zusammengeklaubten Ideen, die man vernünftigerweise nicht vertreten und
mit denen man nicht regieren kann. Deshalb stelle dieser Aberglaube eine
Gefahr für das Reich dar. Ich war gespannt darauf zu erfahren, ob sassanidische
Autoren ebenso argumentieren. Da Christen sowohl im Römischen Reich, als
auch im Sassanidenreich eine Minderheit darstellen und zunächst kaum
Repräsentanten in den herrschenden, reichen und gebildeten Klassen haben, wäre
zudem zu vermuten, dass man ihnen dies zum Vorwurf macht. Celsus beschreibt
Christen als aufmüpfige Sklaven, die aus ihrer Not eine Tugend machen und
deshalb Geld, Amt und Bildung verachten.3

Das Christentum hat sowohl heidnische als auch jüdische Wurzeln, und
übernimmt von beiden Gruppen Praktiken, Vorstellungen und Methoden, die ange-
passt und modifiziert werden. Folglich wäre denkbar, dass Vertreter aus diesen

Gruppen den Christen diese Vereinnahmung und Zweckentfremdung zum
Vorwurf machen. In späteren Jahrhunderten wäre zudem zu erwarten, dass sich in
jüdischen und heidnischen Schriften angesichts eines übermächtigen Christentums

sich Furcht artikuliert: Furcht vor Marginalisierung, vor Übergriffen und

vor Druck zur Konversion.4

2
Vgl. Carl Andresen, Logos und Noraos: die Polemik des Kelsos wider das Christentum
(AKG 30), Berlin 1955.

3
Origenes, C. Cels. 3,44.

4
Vgl. Irmgard Männlein-Robert (Hg.), Die Christen als Bedrohung? Text, Kontext und Wir¬
kung von Porphyrios' Contra Christianos (Roma aeterna 5), Stuttgart 2017.



Perspektiven und Herausforderungen 25

Zum Schluss möchte ich die wandernden Topoi erwähnen, die für unser Thema
eine emblematische Rolle spielen. Berühmtes Beispiel ist die Geschichte von der
unehelichen Geburt Jesu. Sie findet sich zuerst bei Celsus Ende des zweiten
Jahrhunderts, der angibt, er wisse das von einem Juden.5 Der Panthera-Topos taucht

später in den jüdischen Toledot-Jeschu im Mittelalter wieder auf.6 Dass sich diese

Polemik gegen die Person Christi richtet, scheint kein Zufall zu sein. In der

Ablehnung von dessen Anspruch als «Sohn Gottes» müssten sich alle vier Gruppen

finden.

Perspektiven

Oda Wischmeyer und Lorenzo Scornaienchi halten als Ergebnis ihres
Kolloquiums zur Polemik im Neuen Testament fest, dass Polemikforschung ein offenes

Feld sei und sich nach vielen Seiten hin anschlussfähig zeige.7 Es zeichnen
sich deshalb über unsere konkrete Fragestellung hinaus einige weitere Perspektiven

ab. Drei möchte ich hier nennen. Da ist zunächst die Anwendung auf das

Christentum: Wenn man sich selbst beurteilen will, ist man immer in einer
ungünstigen Position. Unsere Gegner kennen uns manchmal besser, als wir selbst

es zu tun pflegen. Die Christen der Antike werden durch ihre Apologeten weniger

scharf skizziert als durch ihre Verleumder. Als Beispiel fällt mir hierzu wieder

der scharfzüngige Celsus ein. In seinem «Wahren Wort» fertigt er eine
Karikatur des Christentums an, die eine Reihe von treffenden Einsichten enthält. Es

war interessant zu erfahren, dass in anderen Texten nur selten ähnliche Erkenntnisse

zu finden sind.
Bei zahlreichen polemischen Texten bemerkt man eine weitgehende

Abwesenheit des Gegners: Die Texte sind mehr eigene Identitäts-Sicherung als

reale Gegnerbekämpfung. Sie sind in Polemik gekleidete Apologie. Wenn man
bei solchen Texten über diese Gegnerfrage hinaus den Blick zurück auf den

Sprecher spiegelt, wird aus dem Monolog mit dem abwesenden Gegner plötzlich

ein Dialog mit der eigenen Tradition. Identitäten werden im Dialog
gebildet. Individuen und Gruppen finden in der Diskussion mit anderen die eigene
Position - und schärfen sie in der Ablehnung des Gegners. Polemische Texte
sind deshalb im Idealfall immer auch Instrument theologischer und
philosophischer Wahrheitsfindung.

Doch die verbreitete Abwesenheit des Gegners in antiken polemischen Texten

muss auch als Anfrage verstanden werden: Inwieweit liegt hier überhaupt

5
Origenes, C. Cels. 1,28.

6
Vgl. Samuel Krauss, Das Leben Jesu nach jüdischen Quellen, Hildesheim 1977.

7

Vgl. Oda Wischmeyer/Lorenzo Scornaienchi, Polemik in der frühchristlichen Literatur
(ZRGG.B 170), Berlin 2010, 8. Einige von den Autoren auf den Seiten 8-10 dargestellte
Perspektiven gelten auch für unser Thema.



26 Gregor Emmenegger

Polemik im Sinn eines echten Streitgesprächs vor? Wenn Polemik zu einem
Schattenboxen mit imaginierten Gegnern verkommt, verliert sie ihre Berechtigung,

Teil einer dialogischen und sachlichen Bemühung um Wahrheitsfindung zu
sein. Denn gerade dort, wo es zu einem echten Dialog kommt, entstehen plötzlich
auch tolerante Haltungen und Anstrengungen zu einem friedlichen Miteinander.
Drei Beispiele fallen mir ein - und ich frage mich, ob sich in der Antike so wenige
finden lassen, weil es eben auch nur wenige echte Streitgespräche gibt.

Der bekannteste diesbezügliche Text stammt von Symmachus, Sprecher des

noch stark heidnisch geprägten römischen Senats. Er beantragt 384 vor einem
christlichen Kaiser die Wiederaufstellung des Viktoria-Altars in der Curia Iulia
und die Wiederaufnahme der staatlichen Zuwendungen für die vestalischen

Jungfrauen mit folgenden Worten: «Wir leben alle in derselben Welt, wir beten zu
den göttlichen Gewalten. Es spielt keine Rolle, welches Denken die Wahrheit
vermittelt, auf einem Weg allein kann das hohe Geheimnis nicht erreicht werden.»8

Das zweite Beispiel stammt von Dionysius Areopagita, der sich ausgiebig
mit neuplatonischer Philosophie auseinandersetzte. Seine Synthese von Neupla-
tonismus und Christentum war für Jahrhunderte prägend. In einem Brief hält er
fest, dass alles menschliche Denken vor Gott nur Irrtum sei, und schreibt weiter:
«So erübrigt es sich für den, der die Wahrheit an den Tag zu bringen hat, gegen
diese oder jene zu polemisieren. Schliesslich behauptet ein jeder, dass nur er die
echte kaiserliche Münze in der Hand halte; was er aber wahrscheinlich in der
Hand hält, ist nur beliebige Fälschung irgendeines Stückchens der Echten.»9

Als drittes Beispiel möchte ich den ostsyrischen Patriarchen Timotheos
(780-823) erwähnen, der vor dem Kalifen al-Mahdi mit Juden und Muslimen
debattiert und dann, ein Jahrtausend vor Lessing meint: «In dieser Welt der
Sterblichkeit sind wir wie in der Dunkelheit, und die Perle des wahren Glaubens
ist mitten unter uns gefallen. Einer von uns hat sie in der Hand, aber ein jeder
von uns meint, das kostbare Juwel zu haben.»10

In diesem Sinne danke ich allen, die mit ihren Vorträgen an der Tagung das

Feld der verschiedenen antichristlichen Literaturen erschlossen haben. Mögen
diese Beiträge nicht nur als Anstoss zu einer vertieften Beschäftigung mit einem
spannenden Phänomen dienen, sondern auch zum Verständnis von Pluralität
innerhalb und ausserhalb der jeweils eigenen religiösen Gruppen führen.

Gregor Emmenegger, Prof. tit., Dr., Departement für Patristik und Kirchengeschichte,
Universität Freiburg Schweiz.

Symmachus, Relatio 3.
9 Ps. Dionysius Areopagita, Brief 7,165.
10 Patriarch Timotheos, Disputation vor Kalif al-Mahdi, Bagdad 782; Brief 59,21,1-5.


	Perspektiven und Herausforderungen einer Tagung zur antichristlichen Polemik

