Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 112 (2018)

Artikel: Perspektiven und Herausforderungen einer Tagung zur antichristlichen
Polemik

Autor: Emmenegger, Gregor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842385

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Perspektiven und Herausforderungen einer Tagung
zur antichristlichen Polemik

Gregor Emmenegger

Mit diesem einleitenden Beitrag mdchte ich kurz umreissen, was wir mit diesem
Kolloquium beabsichtigt haben, welche Erwartungen wir damit verbanden —
aber auch, was wir damit nicht intendiert haben. Im Vorfeld der Tagung bin ich
von der Presse, aber auch von Kolleginnen und Bekannten immer wieder auf
diese Veranstaltung hin angesprochen worden. Im Dialog stellte sich heraus,
dass einige grundsitzliche Sachverhalte, die ich fiir selbstverstindlich hielt, fiir
viele von ihnen keineswegs so klar waren. Solche als evident vorausgesetzten
Annahmen konnen fiir Missverstidndnisse sorgen. Drei Punkte mdochte ich des-
halb vorsorglich erwdhnen.

Zuniéchst einmal verfolgen wir mit diesem Kolloquium und der Publikation
der Akten keine polemischen, keine politischen und keine religiosen Absichten.
Dies mag auf den ersten Blick in einem universitdren Kontext als trivial er-
scheinen. Doch eine Durchsicht von Artikeln und Studien zu unserem Thema
zeigt, dass der Umgang mit antiken polemischen Schriften auch heute herausfor-
dert und provoziert. Gerade im populédrwissenschaftlichen Bereich — aber nicht
nur dort — gleiten Darstellungen unseres Themas gerne in Rechtfertigungen oder
umfassende Anschuldigungen ab. Erwédhnen mdchte ich hier etwa die These von
der «Mosaischen Unterscheidung»: Christentum, Judentum und Islam seien
Kinder einer Revolution: die Ablosung der vielen Goétter durch den alleinigen
Gott. Diese Umwilzung habe fiir unsere Vorstellung von der Welt, fiir unser
Menschenbild und fiir unsere Ethik fundamentale Veréinderungen mit sich
gebracht, liest man da. Und weiter: die monotheistische Unterscheidung von
gldubig und ungldubig sei Quelle von Intoleranz, Gewalt, Hass und Ausgren-
zung. Wie immer man zu derlei Mutmassungen stehen mag — fiir unser Thema
sind sie kontraproduktiv. Denn solche Rundumschlige vernebeln den Blick fiir
das Detail, das Vielfiltige, das Unstimmige. In der Spétantike vertreten beispiels-

SZRKG, 112 (2018), 21-26



22 Gregor Emmenegger

weise zahlreiche so genannt heidnische Autoren einen platonischen Henotheis-
mus und werfen den «monotheistischen» Christen immer wieder vor, dass sie
mit ihrer inkonsequenten Rede von einem Gottessohn gar nicht verstanden hét-
ten, dass es nur ein Goéttliches geben kénne, aus dem alles stammt.

Zweitens: Religiose Gruppen werden von Nichtfachleuten vorschnell als ho-
mogene Einheiten wahrgenommen, die womdéglich auch noch als handelnde Sub-
jekte imaginiert werden, die durch die Jahrhunderte hindurch geschlossen auf
diese oder jene Weise agiert hitten. Doch selbst vermeintlich klar fassbare Grup-
pen wie die Juden, Christen und Muslime hat es als monolithischen Block wenn
tiberhaupt nur im Denken ihrer Gegner gegeben. Ob also ein Topos aus einer je-
weiligen Polemik gegen Christen représentativ flir die jeweilige Gemeinschatft als
ganze oder auch nur fiir einen Teil von ihr ist, ob er rezipiert und tradiert wurde,
muss immer wieder von neuem aufgezeigt werden. Dies gilt besonders flir den
hochst problematischen Begriff «Heiden». Dieser undifferenzierte und pauschale
Terminus fiir Menschen, die weder dem Judentum noch dem Christentum ange-
héren, bezeichnet eine im héchsten Masse heterogene Masse an Kulten und Philo-
sophien. Frithestens ab Mitte des vierten Jahrhunderts begannen sich «Heiden» als
Kollektiv zu verstehen, und dies meist auch nur in der Hinsicht, dass sie weder
judisch noch christlich sind. Aus praktischen Griinden bleibe ich bei der
Bezeichnung «Heiden», da auch alternative Termini dieses Problem nicht 16sen.

Der vielleicht wichtigste Punkt unter diesen Selbstverstidndlichkeiten ist je-
doch folgender: Wenn hier viel von jiidischer, muslimischer, zoroastrischer und
heidnisch-philosophischer Polemik gegen die Christen die Rede sein wird, so darf
daraus keinesfalls geschlossen werden, dass es von christlicher Seite keine
Polemik gegeben habe — im Gegenteil. Doch {iiber christliche Polemik wurde und
wird seit langem geforscht, und es gibt zahlreiche Studien dazu. Auch die Paarun-
gen Christentum-Judentum, Christentum-Heidentum, etc. wurden und werden
ausgiebig studiert. Wir haben deshalb bewusst eine andere Fragestellung gewihlt.

Fragestellung

Wir haben Spezialistinnen und Spezialisten flir Literaturen jener Gruppen einge-
laden, die als Gegner des frithen Christentums bekannt sind, um sie miteinander
ins Gesprédch zu bringen. Wir haben uns dabei auf jiidische, heidnisch-philo-
sophische, zoroastrische und islamische Quellen beschrinkt.' Es hitte durchaus

' Aus verschiedenen Griinden sind in diesem Band nicht alle Beitréige der Tagung enthalten.

So fehlen insbesondere die Arbeiten zur jiidischen antichristlichen Polemik. Vgl. allgemein
Andrist Patrick, Instrumentalisation de la polémique antijudaique dans les apologies envers
les gentils (s. II-1V). Le role pivot du Contre Celse d’Origene?, in: Alessandro Capone
(ed.), Cristiani, ebrei e pagani: il dibattito sulla Sacra Scrittura tra III e VI secolo — Chris-
tians, Jews and Heathens: the Debate on the Holy Scripture between the 3th and the 6th
Century (Judaisme ancien et origines du christianisme 12), Turnhout 2017, 133-165.



Perspektiven und Herausforderungen 23

einige weitere Gruppen gegeben, etwa die Manichéder, die mit guten Griinden
auch hitten berticksichtigt werden konnen. Wir sind uns bewusst, dass diese
Auswahl willkiirlich ist, und vornehmlich praktische Griinde hat. Ebenfalls aus-
geschlossen haben wir Gruppierungen, die man frither als héretisch bezeichnet
hitte, also jene, die nicht zum Mainstream-Christentum gezéhlt werden, wie
gnostische oder judenchristliche Kreise, aber auch Arianer, Pelagianer, Dona-
tisten, Messalianer, Montanisten und viele mehr. Ein Einbeziehen dieser Grup-
pierungen hitte die Fragestellung anders akzentuiert und der dogmatischen
Polemik grosses Gewicht verliehen, was nicht in unserer Absicht lag.

Zudem beschrinkten wir uns auf literarische Quellen, und klammerten juris-
tische Texte, aber auch archdologische Befunde aus. Gerade Letztere hitten
noch einmal einen ganz neuen Aspekt hineingebracht: In wieweit ist eine Pole-
mik in die Tat umgesetzt worden, bzw. ist diese Polemik nur so genannt «akade-
misch» geblieben und hatte wenig, kaum oder gar keine Auswirkung auf das
alltdgliche Zusammenleben? Diese Problematik hédngt eng mit einer Fragestellung
zusammen, die ebenfalls nicht im Fokus dieser Tagung steht: Die Frage nach
Macht und Politik. Polemiken haben oft auch politische Griinde, driicken Macht-
verhéltnisse aus und sind hierin stark mit ihrem historischen Kontext verbunden.
Aber die Frage, wie Juden, Christen, Heiden, Zoroastrier ihr Zusammenleben
gestalteten, in welchen Reichen sie organisiert waren und wie und warum sich
diese bekdmpften, hitte den Rahmen der Veranstaltung bei weitem gesprengt.

Was waren unsere Erwartungen an diese Tagung?

Wir erhofften uns zunéchst Antwort auf die Frage, welche Argumente ein Autor
oder eine Gruppe gegen die Christen hervorgebracht haben. In einem zweiten
Schritt wollten wir ergriinden, ob und in welcher Weise polemische Topoi wei-
tergegeben, rezipiert und modifiziert wurden, innerhalb einzelner Religions-
gemeinschaften, und auch dartiber hinaus. Gibt es Netzwerke unter diesen Grup-
pen? Werden etwa jlidische antichristliche Werke von Muslimen gelesen? Im
Rahmen des historischen Kontexts ergeben sich durchaus Situationen mit &hn-
lich gelagerten Spannungen, Fragestellungen und Herausforderungen, die zu-
mindest eine solche Weitergabe plausibel erscheinen lassen.

Da ist zum einen Judentum und Islam: Die verschiedenen Formen des Chris-
tentums und des Judentums im zweiten Jahrhundert haben einen gemeinsamen
Vorldufer: das Judentum des ersten Jahrhunderts. Der schwierige Separierungs-
prozess der Christen in dieser Zeit dreht sich letztlich um eine zentrale Frage der
Identitit. Wer sind wir, wer sind die anderen? Warum und worin sind wir von
anderen verschieden? Gerade in solchen Abldsungsprozessen ermdglicht die
Sicht auf den anderen die Formulierung des Selbst. Ahnliche Prozesse sind auch
im frithen Islam anzunehmen, der sich von Judentum und Christentum abgrenzt.



24 Gregor Emmenegger

Die Frage nach der eigenen Identitét betrifft verschiedene Aspekte: Wie gehen
Christen mit dem jiidischen Erbe um? Wenn die Christen sich als die recht-
maéssigen Erben des Frithjudentums sehen, wie wird das spéitere Judentum von
thnen bewertet? Solche Problemstellungen konkretisieren sich exemplarisch im
Umgang mit der Heiligen Schrift: Wird sie rezipiert? In welcher Weise? Wie
soll sie ausgelegt werden? Aber auch die Ubernahme von liturgischen Elemen-
ten, oder der Lebensweise, wie etwa die Beachtung von Reinheitsgeboten stehen
zur Debatte. Eine zentrale Frage betrifft schliesslich Stellung und Rolle von Je-
sus Christus: Wem gehort er? Ist er ein Prophet, ein Verfiihrer, Sohn Gottes?

In einer ganz anderen Situation befinden sich rémische Nichtchristen in den
ersten Jahrhunderten — sie scheint jener der Zoroastrier zu entsprechen: Mit dem
Christentum begegnet ihnen eine Gruppierung, welche die fundierenden Tradi-
tionen und Kulte des Reiches zu einem Teil nicht respektiert, und folglich
illoyal erscheint. Christen begreifen sich als neues Volk Gottes, als eine Art
Alternativgesellschaft, welche durch die Welt pilgert, ohne in der jeweiligen
Gesellschaft zuhause zu sein. Heidnische Autoren wie etwa Celsus sehen in den
Christen deshalb eine anmassende Gruppe ohne verniinftige Lehre und ohne
zweckmissiges Gesetz.” Sie verweisen gegen die Christen auf althergebrachte
Traditionen und Werte. In christlichen Uberzeugungen erkennen sie eine Neue-
rung, eine Gefihrdung des Gemeinwesens und einen Wust an unausgegorenen
und zusammengeklaubten Ideen, die man verniinftigerweise nicht vertreten und
mit denen man nicht regieren kann. Deshalb stelle dieser Aberglaube eine Ge-
fahr fiir das Reich dar. Ich war gespannt darauf zu erfahren, ob sassanidische
Autoren ebenso argumentieren. Da Christen sowohl im Rdmischen Reich, als
auch im Sassanidenreich eine Minderheit darstellen und zunéchst kaum Repré-
sentanten in den herrschenden, reichen und gebildeten Klassen haben, wire zu-
dem zu vermuten, dass man ihnen dies zum Vorwurf macht. Celsus beschreibt
Christen als aufmiipfige Sklaven, die aus ihrer Not eine Tugend machen und
deshalb Geld, Amt und Bildung verachten.’

Das Christentum hat sowohl heidnische als auch jiidische Wurzeln, und iiber-
nimmt von beiden Gruppen Praktiken, Vorstellungen und Methoden, die ange-
passt und modifiziert werden. Folglich wire denkbar, dass Vertreter aus diesen
Gruppen den Christen diese Vereinnahmung und Zweckentfremdung zum Vor-
wurf machen. In spéteren Jahrhunderten wire zudem zu erwarten, dass sich in
jidischen und heidnischen Schriften angesichts eines tiberméchtigen Christen-
tums sich Furcht artikuliert: Furcht vor Marginalisierung, vor Ubergriffen und
vor Druck zur Konversion.*

2 Vgl. Carl Andresen, Logos und Nomos: die Polemik des Kelsos wider das Christentum
(AKG 30), Berlin 1955.

3 Origenes, C. Cels. 3,44.

*  Vgl. Irmgard Minnlein-Robert (Hg.), Die Christen als Bedrohung? Text, Kontext und Wir-
kung von Porphyrios’ Contra Christianos (Roma aeterna 5), Stuttgart 2017.



Perspektiven und Herausforderungen 25

Zum Schluss mochte ich die wandernden Topoi erwéhnen, die fiir unser Thema
eine emblematische Rolle spielen. Beriihmtes Beispiel ist die Geschichte von der
unehelichen Geburt Jesu. Sie findet sich zuerst bei Celsus Ende des zweiten Jahr-
hunderts, der angibt, er wisse das von einem Juden.’ Der Panthera-Topos taucht
spiter in den jiidischen Toledot-Jeschu im Mittelalter wieder auf.® Dass sich diese
Polemik gegen die Person Christi richtet, scheint kein Zufall zu sein. In der
Ablehnung von dessen Anspruch als «Sohn Gottes» miissten sich alle vier Grup-
pen finden.

Perspektiven

Oda Wischmeyer und Lorenzo Scornaienchi halten als Ergebnis ihres Kollo-
quiums zur Polemik im Neuen Testament fest, dass Polemikforschung ein offe-
nes Feld sei und sich nach vielen Seiten hin anschlussfihig zeige.” Es zeichnen
sich deshalb {iber unsere konkrete Fragestellung hinaus einige weitere Perspek-
tiven ab. Drei mochte ich hier nennen. Da ist zundchst die Anwendung auf das
Christentum: Wenn man sich selbst beurteilen will, ist man immer in einer un-
giinstigen Position. Unsere Gegner kennen uns manchmal besser, als wir selbst
es zu tun pflegen. Die Christen der Antike werden durch ihre Apologeten weni-
ger scharf skizziert als durch ihre Verleumder. Als Beispiel fillt mir hierzu wie-
der der scharfziingige Celsus ein. In seinem «Wahren Wort» fertigt er eine Kari-
katur des Christentums an, die eine Reihe von treffenden Einsichten enthilt. Es
war interessant zu erfahren, dass in anderen Texten nur selten dhnliche Erkennt-
nisse zu finden sind.

Bei zahlreichen polemischen Texten bemerkt man eine weitgehende Ab-
wesenheit des Gegners: Die Texte sind mehr eigene Identitits-Sicherung als
reale Gegnerbekdmpfung. Sie sind in Polemik gekleidete Apologie. Wenn man
bei solchen Texten iiber diese Gegnerfrage hinaus den Blick zuriick auf den
Sprecher spiegelt, wird aus dem Monolog mit dem abwesenden Gegner plétz-
lich ein Dialog mit der eigenen Tradition. Identititen werden im Dialog ge-
bildet. Individuen und Gruppen finden in der Diskussion mit anderen die eigene
Position — und schirfen sie in der Ablehnung des Gegners. Polemische Texte
sind deshalb im Idealfall immer auch Instrument theologischer und philoso-
phischer Wahrheitsfindung.

Doch die verbreitete Abwesenheit des Gegners in antiken polemischen Tex-
ten muss auch als Anfrage verstanden werden: Inwieweit liegt hier iiberhaupt

Origenes, C. Cels. 1,28.

Vgl. Samuel Krauss, Das Leben Jesu nach jiidischen Quellen, Hildesheim 1977.

Vgl. Oda Wischmeyer/Lorenzo Scornaienchi, Polemik in der frithchristlichen Literatur
(ZRGG.B 170), Berlin 2010, 8. Einige von den Autoren auf den Seiten 8—10 dargestellte
Perspektiven gelten auch fiir unser Thema.



26 Gregor Emmenegger

Polemik im Sinn eines echten Streitgesprichs vor? Wenn Polemik zu einem
Schattenboxen mit imaginierten Gegnern verkommt, verliert sie ihre Berechti-
gung, Teil einer dialogischen und sachlichen Bemiihung um Wahrheitsfindung zu
sein. Denn gerade dort, wo es zu einem echten Dialog kommt, entstehen plétzlich
auch tolerante Haltungen und Anstrengungen zu einem friedlichen Miteinander.
Drei Beispiele fallen mir ein — und ich frage mich, ob sich in der Antike so wenige
finden lassen, weil es eben auch nur wenige echte Streitgespréche gibt.

Der bekannteste diesbeziigliche Text stammt von Symmachus, Sprecher des
noch stark heidnisch geprégten rémischen Senats. Er beantragt 384 vor einem
christlichen Kaiser die Wiederaufstellung des Viktoria-Altars in der Curia Iulia
und die Wiederaufhahme der staatlichen Zuwendungen fiir die vestalischen
Jungfrauen mit folgenden Worten: « Wir leben alle in derselben Welt, wir beten zu
den gottlichen Gewalten. Es spielt keine Rolle, welches Denken die Wahrheit ver-
mittelt, auf einem Weg allein kann das hohe Geheimnis nicht erreicht werden.»®

Das zweite Beispiel stammt von Dionysius Areopagita, der sich ausgiebig
mit neuplatonischer Philosophie auseinandersetzte. Seine Synthese von Neupla-
tonismus und Christentum war fiir Jahrhunderte prigend. In einem Brief hélt er
fest, dass alles menschliche Denken vor Gott nur Irrtum sei, und schreibt weiter:
«So ertibrigt es sich fiir den, der die Wahrheit an den Tag zu bringen hat, gegen
diese oder jene zu polemisieren. Schliesslich behauptet ein jeder, dass nur er die
echte kaiserliche Miinze in der Hand halte; was er aber wahrscheinlich in der
Hand hilt, ist nur beliebige Filschung irgendeines Stiickchens der Echten.»’

Als drittes Beispiel méchte ich den ostsyrischen Patriarchen Timotheos
(780—-823) erwihnen, der vor dem Kalifen al-Mahdi mit Juden und Muslimen
debattiert und dann, ein Jahrtausend vor Lessing meint: «In dieser Welt der
Sterblichkeit sind wir wie in der Dunkelheit, und die Perle des wahren Glaubens
ist mitten unter uns gefallen. Einer von uns hat sie in der Hand, aber ein jeder
von uns meint, das kostbare Juwel zu haben.»'’

In diesem Sinne danke ich allen, die mit ihren Vortréigen an der Tagung das
Feld der verschiedenen antichristlichen Literaturen erschlossen haben. Mdégen
diese Beitréige nicht nur als Anstoss zu einer vertieften Beschéftigung mit einem
spannenden Phénomen dienen, sondern auch zum Verstindnis von Pluralitit
innerhalb und ausserhalb der jeweils eigenen religidsen Gruppen fiihren.

Gregor Emmenegger, Prof. tit., Dr., Departement fiir Patristik und Kirchengeschichte,
Universitdt Freiburg Schweiz.

8

; Symmachus, Relatio 3.

Ps. Dionysius Areopagita, Brief 7,165.
° Patriarch Timotheos, Disputation vor Kalif al-Mahdi, Bagdad 782; Brief 59,21,1-5.



	Perspektiven und Herausforderungen einer Tagung zur antichristlichen Polemik

