
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 111 (2017)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen - Comptes rendus 399

Antike: Schrift, materiale Kulturen, Identitäten

Marianne Grohniann (Hg.), Identität und Schrift. Fortschreibungsprozesse als Mittel
religiöser Identitätsbildung (=Biblisch-Theologische Studien 169), Göttingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 2017, 200 S.

Der von Marianne Grohmann herausgegebene Band geht auf die 4. Projektgruppentagung
zu «Religionsgemeinschaft und Identität» der Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie

im März 2015 zurück. Verbindendes Thema der Beiträge ist die Wechselwirkung
zwischen den Fortschreibungen antiker Texte und dem Ringen um Identitäten der

Trägergruppen, das sich darin artikuliert.
Als erstes Beispiel stellt Sabina Franke die «Fortschreibungsprozesse im/des Gilga-

mesch-Epos» (1-32) vor und verdeutlicht, wie sich in neuen Themensetzungen, aber auch
dem Wegfall älterer Traditionen veränderte gesellschaftliche Gegebenheiten und
Problemstellungen niederschlagen. Sie unterscheidet dabei vier Hauptphasen der Entstehungsgeschichte:

(1) Die sumerischen Texte, deren Vorlagen in die Ur-III-Zeit (21. Jh. v. Chr.)
zurückreichen, dürften im Umkreis des Königshofs als unverbundene Erzählungen über
den Abenteurer und Helden Gilgamesch entstanden sein. (2) Für die elf fragmentarischen
Texte aus altbabylonischer Zeit (1900-1600 v. Chr.) ist die Einbettung der Frage nach
dem Sinn des Lebens charakteristisch, die in der auf einer Tafel aus Sippar erhaltenen
Szene von der Schenkin Siduri mit einem Rat zur pragmatischen Lebensfreude und be-
wussten Diesseitigkeit beantwortet wird, was auch nach anderen Zeugnissen der Mentalität

der Epoche entspricht. (3) Die jungbabylonische («Standard Babylonian») Fassung des

1. Jtsd. v. Chr. stilisiert den ursprünglichen Helden Gilgamesch zum Rollenvorbild des

guten Herrschers. Das zuvor wichtige Motiv der Lebensfreude fehlt. (4) Als Reaktion auf
den Tod Sargons II. 705 v. Chr. und die dadurch aufkommende Frage nach der jenseitigen
Existenz des Gefallenen konzipiert ein Gelehrter eine zusätzliche 12. Tafel (im Wesentlichen

eine wörtliche Ubersetzung des zweiten Teils der sumerischen Erzählung von
«Gilgamesch und der Unterwelt»).

Konrad Schmid präsentiert mit «Von Jakob zu Israel. Das antike Israel auf dem Weg
zum Judentum im Spiegel der Fortschreibungsgeschichte der Jakobsüberlieferungen der
Genesis» (33-67) die Jakobserzählung in Gen 25-35 als Zeugnis des Identitätswandels
Israels. Die literarischen Anfange des Komplexes reichen in die Königszeit oder die Periode
nach dem Untergang des Nordreichs 720 v. Chr. zurück und bieten eine «Ursprungslegende»,

indem sie das Verhältnis des in Jakob verkörperten Israel zu seinen Nachbarn deuten.
Eine Ergänzung trägt im 7. Jh. die Beziehung Jakobs zu Harran ein, dem damaligen
assyrischen Zentrum im Westen, und bekundet damit indirekt ein Loyalitätsverhältnis zur
Hegemonialmacht. Zugleich wird die Jakobserzählung mit der im Süden verwurzelten Isaak-
Tradition verbunden, was eine Ausdehnung des Israelnamens auf Juda bedeutet. Nach
dem Ende der Staatlichkeit auch des Südreichs Juda werden die Erzelterngeschichten
einschließlich des Jakobszyklus' durch den Eintrag von Verheißungen miteinander verflochten,

deren Inhalt - Mehrung, Land, Beistand auf allen Wegen - auf die Identität des in der
Diaspora zerstreuten Israel abzielt. Die priesterschriftliche Rezeption schließlich
konzentriert sich entsprechend der perserzeitlichen Beschränkung der politischen Möglichkeiten

auf Religions- und Familienpolitik v.a. auf die für das entstehende Judentum bedeutsame

Regelung von Endogamie und Exogamie, der ein spezifisches Konzept von der
Identität Israels im Kreis der Völker unterliegt.

Lutz Doering widmet sich «Fort- und Neuschreibungen autoritativer Texte und
Identitätsbildung im Jubiläenbuch sowie in Texten aus Qumran» (69-103). Fortschreibung wird

SZRKG, 111 (2017)



400 Rezensionen - Comptes rendus

als Erweiterung innerhalb eines literarischen Werks definiert, Neuschreibung als die
Produktion «paralleler Texte», die eine autoritative Version überkommener Traditionen unter
veränderten Rezeptionsbedingungen beabsichtigen. Ein Beispiel dafür ist das Jubiläenbuch

(2. Jh. v. Chr.), das als «rewritten scripture» eine Aktualisierung von Gen 1-Ex 24

(mit Vorblicken auf späteres Material aus Ex) bietet. Es versteht dabei das Gesetz nicht
als erst am Sinai ergangene Offenbarung, sondern als bereits mit der Schöpfung gesetzt
und exklusiv auf Israel bezogen. Die schöpfungstheologische Fundierung bedeutet eine

Identitätssicherung Israels angesichts der hellenistischen Herausforderung. Die Frage, ob
das Jubiläenbuch selbst Fortschreibungen erfahren hat, wird in Auseinandersetzung mit
einschlägigen Forschungspositionen diskutiert, bleibt ohne genaueren Einblick in die besprochenen

Texte aber schwer nachvollziehbar, was auch für die weiteren Ausführungen gilt.
In Qumran ist das Werk mit 14 Handschriften belegt, die Damaskusschrift (CD 16,2-4)
und 4Q228 1 i 9 nehmen darauf wohl als autoritative Schrift Bezug. Als partielle
Neuschreibungen können 4Q217; 4Q225-226; 4Q227 gelten, außerdem die Gemeinschaftsregel

in 1QS 5,13-21 und 4Q265 Frag. 6f. Das Jubiläenbuch wurde in Qumran auch dann
noch weiter abgeschrieben, als bereits partiellen Neufassungen autoritativer Rang zukam,
was Doering als «harmonische Kontextualisierung von im Detail widersprüchlichen Texten»

(103) deutet.
Stefan Alkier gibt in «Identitätsbildung im Medium der Schrift» (105-161) zunächst

einen interessanten Einblick in die geistes- und sozialwissenschaftlichen Theoriediskussionen

zum Konzept kollektiver und personaler «Identität» und zieht daraus das Fazit: Identität

ist nicht objektiv-essentialistisch zu fassen, sondern ereignet sich als dynamischer
Interpretationsprozess, der angesichts der Erfahrung von Wandel und Kontingenz nach
Kontinuität und Zusammenhang fragt. Dieser Ansatz fundiert die These: Die neutesta-
mentlichen Schriften «bilden nicht die kollektive Identität der Christenheit des 1.

Jahrhunderts deskriptiv ab, sondern sie sind darum bemüht, auf je eigene Weise eine kollektive

Identität von Christusanhängern und ihren Versammlungen zu generieren, die ihren
normativen Überzeugungen genüge leisten soll.» (105) Die etwas weitschweifige Darstellung

dieser unterschiedlichen und widersprüchlichen, im Kern aber immer als Auslegung
des Auferstehungsglaubens (bzw. dessen, was «in 1 Kor 15,3b—5 als narrative Abbreviatur

angelegt ist» [160]) zu verstehenden frühchristlichen Identitätsbildungsprozesse und
ihrer «Strategien und Verfahren im Medium der Schrift» gerät dann mitunter redundant
und ist häufig unnötig fachsprachlich chiffriert.

Susanne Plietzsch beleuchtet in «Repräsentanz des Heiligen: Torarolle und Person in
rabbinischen Diskursen zu Mischna Megilla 3,1» (163-200) die in der rabbinischen
Literatur und der jüdischen Tradition etablierte wechselseitige Identifizierung von Torarolle
und menschlicher Person an einem Beispiel, nämlich der «Fortschreibung» einer im
Mischnatraktat Megilla (mMeg 3,1-3) aufgeworfenen Frage durch den palästinensischen
(pT) und den babylonischen (bT) Talmud. In mMeg 3,1-3 wird die Möglichkeit des
Verkaufs von zueinander in einem hierarchischen Verhältnis stehenden Sakralgegenständen
diskutiert und für die Torarolle implizit negativ beantwortet: Sie zu verkaufen würde der

Synagoge ihre «Seele» nehmen und das religiöse Symbolsystem so eklatant verletzen, dass

sich das Ansinnen als Denkunmöglichkeit verbietet (und das Verbot daher nicht einmal
expliziert werden muss). Wenn das Denkunmögliche aber dennoch gedacht wird? Der pT
erörtert in yBik 3,7, ob und in welchem Fall eine Torarolle doch verkauft werden darf-
nämlich für Heirat und Torastudium, die für das Kollektiv existenzentscheidend sind, aber
eher nicht für den eigenen Lebensunterhalt, der hinter der durch die Tora repräsentierten
kollektiven Identität zurücksteht. Während die Torarolle in der Diskussion des pT trotz
ihrer hohen Wertschätzung objekthafte Züge trägt, wird sie in der Fortschreibung des bT

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 401

personalisiert und in bMeg 26b-27a zur Metapher des Menschen: Sie verkörpert (an
menschlicher Vergänglichkeit gespiegelte) Unvergänglichkeit, und die Beziehung zur ihr
hat etwas Unwiderrufliches, das nicht der Nützlichkeit oder Willkür unterworfen ist - ihr
Verkauf wäre mit dem Verkauf der eigenen Tochter zu vergleichen (bMeg 27a). Damit
wird der Diskurs transparent für eine andere Sinndimension: Er ermöglicht es «davon zu
sprechen, dass die Einzigartigkeit und unwiderrufliche Präsenz eines Individuums ebenso
unfassbar und unverfligbar ist wie die Heiligkeit einer Torarolle.» (200).

Marburg an der Lahn/Fulda Stephan Lauber

Hannes Bezzel, Saul. Israels König in Tradition, Redaktion und früher Rezeption
^Forschungen zum Alten Testament 97), Tübingen, Mohr Siebeck, 2015, 303 S.

Hannes Bezzel, inzwischen Inhaber der Professur für Altes Testament an der Friedrich-
Schiller-Universität Jena, geht in seiner ebendort im Wintersemester 2013/14 angenommenen

Habilitationsschrift dem ambivalenten Bild Sauls im AT und dessen früher Rezeption
nach. Dazu rekonstruiert er in den biblischen Texten die für diese Vielgestaltigkeit
verantwortlichen sukzessiven Überformungen und Fortschreibungen und erhellt die unterschiedlichen

Intentionen der nachbiblischen Deutungen vor dem Hintergrund der jeweiligen Entste-

hungsumstände.
Nach Erläuterungen zu Absicht und Methode in der Einleitung (1-7) wendet sich Kap. 2

«Saul in der frühen Rezeptionsgeschichte» (8-81) zu: Die dort vorgefundenen divergenten
Linien sollen entsprechend der «klassischen redaktionsgeschichtlichen Vorgehensweise» (6)
von dieser (die Grenzen des biblischen Kanon übersteigenden) Endtextebene zu ihren
Ursprüngen zurückverfolgt werden. Die Textbasis bilden diejenigen großangelegten Erzähl-
werke, durch deren Neuinterpretationen keine Eingriffe in die ihnen zugrunde liegenden
biblischen Quellen mehr angestoßen wurden (wie es etwa im Zuge der relecture der Samuelbücher

durch I Chr geschehen ist).
Als ersten dieser «rewritten Bible»-Texte präsentiert Vf. das Väterlob in Ben Sira 44—50,

in dem er eine weitgehende damnatio memoriae Sauls nach Maßgabe von Prov 10,7 konstatiert:

Saul wird namentlich nie genannt und lediglich im Kontext der Würdigung Samuels

(Sir 46,13-20) in seinen Funktionen erwähnt. Instruktiv ist die Aufnahme von I Sam 28 im
hebräischen Text von Sir 46,20, wonach Samuel «noch nach seinem Tode dem König seine

Wege ansagte» - die Wege Sauls erweisen sich indes vom Ende her gesehen als die eines

Frevlers, wie etwa I Sam 14,47 (MT) (in Abhängigkeit von Ben Sira oder parallel zu ihm)
ausdrücklich feststellt («In allem, wohin er sich wandte, frevelte er.»).

In dem traditionell als «Genesispescher» bezeichneten 4Q252 ist als einzigem der
nichtbiblischen Texte aus Qumran in IV, 1-3 von Saul eindeutig die Rede. Nach einem Zitat der

Genealogie Amaleks aus Gen 36,12a wird die göttliche Anordnung zur Vernichtung Ama-
leks in Dtn 25,19 zitiert und eschatologisiert. Diese Eschatologisierung bedeutet eine Entlastung

Sauls, dessen Scheitern an seiner heilgeschichtlichen Aufgabe damit (anders als in I
Sam 28,18) nicht als Freveltat, sondern als Bestandteil des göttlichen Plans interpretiert ist.

Pseudo-Philos (mehrheitlich zwischen 70 und 132 n. Chr. datiertes) Liber Antiquitatum
Biblicarum versteht das Geschick Sauls einerseits nach I Chr 10,13f. als Folge eigener
Schuld, nämlich seiner fehlenden JHWH-Treue, andererseits im Sinne von I Sam 8-12 als

gottgewolltes Verhängnis aus der Sünde des Volkes, das Saul als einen König ante tempus
gefordert hat. Die zynische Konsequenz dieser - daher theologisch gescheiterten - Kombi-

SZRKG, 111 (2017)



402 Rezensionen - Comptes rendus

nation von Deutungen: «Saul hat von Anfang an keine Chance, aber er wird dafür verurteilt
sie nicht zu nutzen.» (58)

Ganz im Gegensatz zu Ben Sira und Pseudo-Philo stilisiert Flavius Josephus in den Anti-
quitates Judaicae Saul für seine pagane Leserschaft als jüdischen Flektor oder Achill: Wie
diese klassischen Flelden scheitert er zwar am Ende tragisch und begeht auch schuldhafte

Verfehlungen, durch die er dennoch nicht schlichtweg zum «Frevler» wird, verdient er doch

wegen seiner überragenden Tugenden, besonders seiner Tapferkeit angesichts des Todes,
ewiges Andenken (Ant 6,343.345) als vorbildlicher Herrscher.

Kap. 3 thematisiert «Saul in I Chr» (82-113). Bereits die Tatsache seiner Erwähnung in
dieser ganz auf den Tempel und David als Tempelherrn konzentrierten relecture der
Geschichte Israels verwundert. In der Tat zeigt die literarkritische Analyse, dass in einer ersten

Fassung von Saul nur beiläufig und im Blick auf David in I Chr 11,2 die Rede war. Eine
erste Ergänzung trägt Saul und dessen Familie in die Genealogie Benjamins in I Chr 8,SS-
TO ein. Auf eine zweite Ergänzung geht in I Chr 10 unter Rückgriff auf I Sam 31 ein Bericht
über Sauls geschichtstheologisch gedeutetes Ende zurück: Der Kommentar in V. 13a. 14

präsentiert durch Stichwortverbindungen Saul als Beispiel für den frevelnden Gerechten nach
Ez 18,24 und zugleich als Gegenbild des exemplarisch frommen Josia nach II Chr 34,21,
vielleicht auch Davids nach I Chr 13,3. Dieses Verdikt wird an verschiedenen Stellen
erzählerisch v.a. durch gezielte Modifikationen gegenüber der Vorlage konkretisiert.

Eine Literar- und Kompositionskritik der Erzählungen von Saul in den Samuelbüchern
unternehmen die drei folgenden Kapitel: Kap. 4 untersucht mit der Schilderung seines Todes
in I Sam 31-11 Sam 1 und der nachrufartigen Würdigung in I Sam 14,47-51 «Das Ende»

(114—148) Sauls. Anschließend beleuchtet Kap. 5 «De[n] Anfang» (149-194) in der
märchenhaften Erzählung I Sam 9,1-16 und der als «Anfang vor dem Anfang» verstandenen

Geburtsgeschichte Samuels in I Sam 1. Kap. 6 zeichnet die Entwicklung «Von der älteren

zur erweiterten Saulüberlieferung» (195-234) nach, nämlich die Fortsetzung von I Sam

9,10-16 durch I Sam 11 und die anschließende Erweiterung durch I Sam 13-14.
Die Etappen der literarischen Genese werden in ihrem Kern folgendermaßen rekonstruiert:

Die Ursprünge der Samuel-Überlieferung finden sich in I Sam 9,1-10,16*; 11*; 14,47-51*.
Erzählt wird, wie er auszieht um die entlaufenen Eselinnen seines Vaters Kisch zu suchen,
und dabei auf einen Gottesmann stößt, der ihm eine baldige Geistbegabung voraussagt, die
ihn zu einer Großtat befähigen wird. Die Gelegenheit zu dieser Tat ergibt sich durch die
Bedrohung von Jabesch-Gilead durch die Ammoniter, gegen die Saul im Geist JHWHs
siegreich in den Kampf zieht. Ein Nachwort berichtet, dass Saul die Königswürde über Israel
erlangt hat und gibt summarisch Auskunft über seine Familie. Diese älteste Überlieferung
profiliert ihren Protagonisten nur schwach; sie weiß (so Vf. trotz I Sam 14,47) weder von der

Einfuhrung der Monarchie als Regierungsform in der Person Sauls noch von einer
Philisterbedrohung.

Die erste große Überarbeitung legt einen neuen Anfang und ein neues Ende um diesen
Grundbestand und schreibt ein neues Kapitel über Sauls Kriege ein. Diese erweiterte
Saulüberlieferung umfasst jetzt I Sam 1*;4*; 9,1-10,16*; 11*; 13-14*; 29,1.1 lb; 31*. Mit der

Geburtsgeschichte Samuels erhält der zuvor anonyme Gottesmann in I Sam 9-10* eine

Identität, vor allem aber werden durch sie zwei neue Themen eingeführt: Der Verlust der Lade

bei Eben-Eser und die Feindschaft der Philister, die trotz des anfänglichen Erfolgs Sauls

in den Untergang bei Gilboa mündet und so mit seinem Scheitern endet. Die Präsentation
der Philister verweist (nach I.Finkelstein) als den Entstehungshintergrund dieser literarischen
Ebene auf die assyrische Zeit, deren Verhältnisse sich in der Darstellung widerspiegeln.

Die Frage nach dem Fortgang der Geschichte wird aus judäischer Sicht mit dem Verweis
auf David beantwortet. Dessen «Aufstiegsgeschichte» in II Sam 11-1 Reg 2* steht die Einar-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 403

beitung einer ursprünglich eigenständigen Legende von einer Heldentat Jonathans in den

Bericht über die Schlacht bei Michmas in I Sam 13-14* nahe, die das Thema der Ablösung
und Nachfolge Sauls einführt. Die betonte Klage auch über den Tod des Thronprätendenten
Jonathan in II Sam 1,1-4.11—12a* greift das auf und legt die Übernahme dieser Funktion
durch David nahe.

Kap. 7 zieht ein «Resümee» (235-240) und skizziert die ambivalenten Züge Sauls auf der
Endtextebene von I Sam zwischen Erwähltem und siegreichem Heerführer einerseits und

katastrophal Gescheitertem andererseits zum Ausgangspunkt der verschiedenartigen davon

ausgehenden späteren Deutungen werden.
Im Anhang (241-258) sind die behandelten Texte aus I Sam mit graphischer Markierung

der literarischen Schichten wiedergegeben, es folgen Literaturverzeichnis (259-286) und die
üblichen Register (287-303).
Auch wenn jede literarkritische Analyse in Einzelentscheidungen anfechtbar bleibt, legt
Bezzel ein Lehrstück überaus gründlicher und exakt argumentierender Exegese vor, die

durch eine breite Auseinandersetzung mit der Forschungsliteratur abgesichert ist und
dennoch oft überzeugend eigene Wege geht. Das Resultat ist eine eindrückliche Erhellung des

literarischen Prozesses aus Deutung und fortschreibender Neudeutung im Ringen um die
immer neu gestellte und beantwortete Frage: «Wer war Saul?»

Marburg an der Lahn/Fulda Stephan Lauber

Kim Ryholt/Gojko Barjamovic (Ed.), Problems of Canonicity and Identity Formation in
Ancient Egypt and Mesopotamia (=CNI Publications 43), Kopenhagen, Museum Tuscula-

num Press, 2016, V-VII, 1-347 S.

Der Band nimmt die Tagungsakten einer Konferenz über «Problems of Canonicity and Identity

Formation in Ancient Egypt and Mesopotamia» auf, die vom 26.-28. Mai 2010 in
Kopenhagen realisiert wurde. Der Inhalt der Publikation zeigt folgendes Format:

Im Beitrag von J. S. Cooper werden Aspekte der sumerischen Literatur und Identität traktiert.

Die sumerische Literatur wird auf Manuskripte der ersten Hälfte des 18. Jhdts. v. Chr.
mit Kompositionen der älteren Ur III-/Isin Larsa-Zeit beschränkt (1). Die ersten literarischen
Texte mit z. T. panbabylonischer Identität kommen Mitte des 3. Jtsd. v. Chr. zu administrativen

und lexikalischen Texten hinzu (2). Die Etymologie der Eigenbezeichnung ki-en-gi(r)
für Sumer wird als «Region von Enegi(r)= Sitz der Unterweltsgöttin Ninazu» oder «Ort der
sumerischen Sprache» bestimmt (3). In der Sargonzeit (2350-2150 v. Chr.) ist die erste

ethno-linguistische Erwähnung von Sumer belegt (5). Die sumerische Identität hat z. T. nur
in der Beherrschung der Sprache in der Gelehrtenwelt bestanden (7). Die sumerische Literatur

hat einen wesentlichen Bestandteil im altbabylonischen Schulcurriculum gebildet (11).
Die Existenz einer sumerischen Identität vor der Zeit des Shulgi wird negiert (11).

Der Beitrag von P. Delnero forscht Literatur und Identität in Mesopotamien während der

altbabylonischen Zeit nach. In altbabylonischer Zeit (2000-1595 v. Chr.) tritt die erste
größere Menge sumerischer literarischer Texte auf (23). Die literarischen Quellen aus Nippur
werden in Gruppe 1 aus «Tablett Hill» und Gruppe 2 aus «Haus F» zerlegt (28). Der Haupt-
fündort in Ur wird in «Haus Nr. 1, Breite Straße» und «Haus Nr. 7, Ruhige Straße» lokalisiert

(29). Die wichtige Position des Mondgottes Nanna-Suen im Curriculum von Ur wird
erwähnt (32-36). Der Gebrauch des Akkadischen wurde dort offenbar ebenfalls stärker als
in Nippur gepflegt (36-41). Die Schreiberausbildung in Nippur wird wegen der geringeren
Fehlerquote der dortigen Texte als elitärer eingestuft (41-M4).

SZRKG, 111 (2017)



404 Rezensionen - Comptes rendus

Der Beitrag von A. von Lieven geht der Frage der Kanonisierung bei altägyptischen
Totentexten nach. Die Standardisierung wird als Hauptmerkmal der Kanonisierung verstanden

(52). Pyramidentexte, Sargtexte und Totenbuch werden als Spruchsammlungen von den
Unterweltsbüchern als ganzen Texten abgegrenzt (54). Die 12-stündige Einteilung des Am-
duat, Pfortenbuch und Buch von Tag und Nacht wird thematisiert (56). Die Kanonisierung
des Amduat wird als gegeben vorausgesetzt (60). Die Entstehungszeit der Unterweltsbücher
wird ins Alte Reich zurückverlegt (65). Die Kanonisierung der Spruchcorpora wird mit
Ausnahme des Totenbuchs der Saitenzeit abgelehnt (68).

Der Beitrag von M. Liverani fuhrt über kanonische Motive in neuassyrischen Königsinschriften

aus. Die Funktionalität der Beziehung zwischen König und Schreiber wird erwähnt
(81). Die Kenntnisnahme der Königsinschriften durch die Bevölkerung wird auf oraler,
visueller und zeremonieller Ebene gesehen (81). Die Königsinschriften werden als soziales
Gedächtnis Assyriens interpretiert (82). Die zeitliche Verteilung bestimmter Motive (z. B.

«Stelenmotiv», «Palast und Gouverneur») wird statistisch ausgewertet (82-85).
Der Beitrag von J. Fr. Quack analysiert den ägyptischen Bestand unter den Handschriften

aus Oxyrhynchos in der EES Papyrussammlung/Oxford. Die Basis setzt sich aus 40 hieratischen,

7 hieroglyphischen und 90 demotischen Papyri zusammen (106). Die literarischen
Texte sind in allen drei Medien geschrieben (108). Das demotische Textspektrum schließt
administrative (107-108), astrologische (108-109), religiöse/mythologische (109),
mathematische/medizinische 109) Kompositionen ein. Das Fehlen von narrativem und weisheitli-
chem Stoff in Oxyrhynchos wird explizit genannt (114). Die Existenz eines festen Kanons in
der Spätzeit wird als sicher betrachtet (120). Der zentrale Rang der literarischen Texte für
die ägyptische Identität wird herausgestrichen (121).

Im Beitrag von St. Quirke wird die Literatur aus der ägyptischen Pyramidenstadt el-Lahun
untersucht. Die Grabung von Petrie in 1889 hat den größten geschlossenen Papyrusflind des

Mittleren Reiches geliefert (137). Die Fundgeschichte und Fundorte der Papyri (Lot III - VI)
werden mit deren Inhalt rekapituliert (140-145).

Der Beitrag von Chi. Ragazzoli beschäftigt sich mit dem Ideal des Gelehrten in Biographien

des ägyptischen Neuen Reiches. Der Anteil der Schreiber und literarischen Elite an

der Kanonisierung der Texte wird hoch bewertet (154). Das Interesse des frühen Neuen
Reiches an alten Texten wird berührt (156-159). Die Rolle des Grabes bei der Kanonisierung

von Texten wird angeschnitten (159). Die Bedeutung der schulischen Ausbildung in
ramessidischen Biographien wird hervorgehoben (167).

Der Beitrag von R. K. Ritner stellt den ptolemäerzeitlichen Privatsarg des Petemenekh im
Mildred Lane Kemper Art Museum/St. Louis vor. Die Inschriften sind meist dem königlichen

Programm des frühen Neuen Reichs entlehnt 189). Die engsten Parallelen werden auf
dem Sarkophag von Thutmosis III. beobachtet. Die Situation beim saitenzeitlichen Sarkophag

des Hapymen (BM 826) wird zum Vergleich herangezogen. Die direkte Vorlage der
beiden Särge wird in hieratischen/kursivhieroglyphischen Musterbüchern angenommen
(197-198).

Der Beitrag von G. Robins ist der Identität in der Dekoration der thebanischen Beamtengräber

der ägyptischen 18. Dynastie gewidmet. Die Architektur/Dekoration der Grabkapellen

bilden universelle Vorstellungen der Elite über deren nachtodliche Existenz ab (203—

204). Die Szenen deuten hierarchische Strukturen der Gesellschaft an (204). Die Individualität

der Grabbesitzer wurde durch verschiedene/n Größe/Plan der Bauten und Szenenwahl

zum Ausdruck gebracht (205).
Der Beitrag von Fr. Rochberg konzentriert sich auf Probleme des Kanons im keilschriftlichen

Gelehrtenwesen. Die Kanonisierung von Texten wird nicht mit deren Standardisierung,
sondern die Standardisierung von Texten mit deren Autorität für die Schreiber erklärt (224).

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 405

Der Einfluss des Königtums auf die Kanonisiening von Texten wird für gering gehalten
(226).

Der Beitrag von G. Rubio begibt sich an Gesichtspunkte zur sumerischen Literatur und
Identität heran. Die frühesten Belege für eine sumerische Ethnie und Identität werden - mit
einer sargonzeitlichen Ausnahme - in altbabylonische Zeit datiert (237). Der Beginn der
sumerischen Literatur wird mit Texten aus Fära und Abu SaläbTh aus Frühdynastischer Zeit
III gesetzt (238). Das sumerische Material aus den syrischen Städte Ebla, Nabada und Mari
wird benannt (238-239). Die Verbreitung der sumerischen Texte im semitischen Raum wird
mit deren Rolle im Schulcurriculum begründet (243). Die Schreiber in Ur folgen einem
freieren Umgang bei Orthographien und phonetischen Schreibungen, während sich die

Kollegen in Nippur stärker an der Tradition orientieren (250-251).
Im Beitrag von M. van der Mieroop wird der kosmopolitische Charakter der babylonischen

Kultur unterstrichen. Der Beginn der Erscheinung wird unter Einschluss des Sumerischen

ins 3. Jtsd. v. Chr. geschoben (263). Der Unterschied zwischen gesprochener und
geschriebener Sprache wird u. a. am Beispiel des Amuritischen exemplifiziert (263). Die
Vertrautheit der Schreiber in den kulturellen Randgebieten wie z. B. Anatolien mit der
literarischen Tradition Babyloniens wird verdeutlicht (265). Das Ende der kosmopolitischen
Kultur Babyloniens wurde durch den Hellenismus eingeläutet (268).

Im Beitrag von P. Vermis wird über Schrift und Kanon im pharaonischen Ägypten gehandelt.

Die schriftliche/mündliche Überlieferung als Bindeglied zwischen Gegenwart und
Vergangenheit wird akzentuiert (275). Die Kanonisierung des Totenbuches in der 26.-30.
Dynastie - Stichwort: «Zusatzkapitel» - wird angesprochen (283-284). Das Nebeneinander der
illustrierten Langfassung und nichtillustrierten Kurzfassung des Amduat wird speziell
gewürdigt (285). Die Textvermerke vkll dd» «andere Version» und «dd (r)» «d. h.» werden
diskutiert (287-291). Der Zusammenhang zwischen «Mundöffnungsritual» und
Pyramidentexten/Sargtexten wird erörtert (306). Die Verbindung zwischen «Pflichten des Wezier» und
«Lehre des Ptahhotep» wird konkretisiert (310-312).

Bonn Stefan Bojowald

Thomas Meier/Michael R. Ott/Rebecca Sauer (Hg.), Materiale Textkulturen, Konzepte -
Materialien - Praktiken (=Schriften des Sonderforschungsbereichs 933, Bd. 1),
Berlin/München/Boston, De Gruyter, 2015, 746 S.

Die Publikation stellt interdisziplinäre Beiträge zur ersten Förderphase (2011-15) des SFB
933 «Materiale Textkulturen. Materialität und Präsenz des Geschriebenen in non-typo-
graphischen Gesellschaften» an der Universität Heidelberg vor. Der Inhalt gliedert sich wie
folgt:

A. Karagianni/J. P. Schwindt/Chr. Tsouparopoulou blicken auf «Materialität». Das Konzept

wird als Element der Sozialkultur verstanden (34). Die Texte neuassyrischer Paläste

werden mit Machtzugang assoziiert (40). Die präsenz-/materialitätsnahe Sprache in der
römischen Literatur wird notiert (41).

Chr. Tsouparopoulou/Th. Meier widmen sich dem «Artefakt». Der Begriff wird auf
menschliche Produkte mit sozialem/politischem Eigensinn bezogen (47). Die Abgrenzung
zu Ökofakten/Biofakten wird diskutiert (49). Die Mobilität als Kennzeichen der Artefakte
wird skeptisch beurteilt (52).

R. Fox/D. Panagiotopoulos/Chr. Tsouparopoulou wenden sich der «Affordanz» zu. Der
Terminus gibt in der Archäologie physisch bedingte Funktionen von Gegenständen an (66).

SZRKG, 111 (2017)



406 Rezensionen - Comptes rendus

Chr. D. Haß/D. C. Luft/P. A. Miglus visieren «Bedeutung» an. Das Phänomen wird als

Resultat menschlicher Rezeption interpretiert (71).
A, Hombacher/T. Frese/L. Willer pirschen sich zu «Präsenz» vor. Der hohe Rang der

göttlichen «Realpräsenz» im christlichen Abendmahl des Mittelalters wird betont (89).
D. C. Luft/M. R. Ott/Chr. Theis spüren «Kontext» nach. Das Prinzip hängt bei archäologischen

Objekten vom Bearbeiter/Fundort ab (104).
J.-A. Dickmann/W. E. Keil/Chr. Witschel fassen «Topologie» an. Die topologische Analyse

betrifft bei Schriftgütern die Position im Raum (114).
Fr. E. Focken/Fr. Elias/Chr. Witschel/Th. Meier forschen «Material(itäts)-profil, Topologie

und Praxeographie» nach. In Bezug auf singulare Schrifthandlung/routinierte Schriftpraktik

nimmt Praxeographie bei praxeologisch fundierter Artefakt-/Metatextanalyse eine

Schlüsselstellung ein (131
J.-A. Dickmann/Fr. Elias/Fr.-E. Focker gehen auf «Praxeologie» ein. Die Metatexte werden

hierfür bei Schriften alter Kulturen als wichtige Quelle gesehen 140-141).
J. Lougovaya greift auf Interpretationsmethoden der Netzwerkanalyse zu. Das System

wird an der Ziegelindustrie des kaiserzeitlichen Rom verdeutlicht 149-151).
M. R. Ott/S. Kiyanrad nähern sich «Geschriebenem» an. Der Unterschied zu «Gesprochenem»

und «Gedrucktem» wird akzentuiert (161).
A. Flornbacher/S. Neumann/L. Willer dringen in Schriftzeichen ein. Das Textverständnis

hängt stets vom Layout ab (170-171).
T. Licht hebt die Pionierleistung von L. Traube in der mittellateinischen Philologie hervor

(183-190).
M. R. Ott/R. Ast kreisen «Textkulturen» ein. Das Phänomen bildet das Ergebnis von

Beobachtungen für die Gewinnung von Kriterien zur Beschreibung von Formen/Funktionen
des Textumgangs (193).

C. Meyer/Th. Meier denken über den Gegensatz «typographisch-nontypographisch» nach.

Die Bedeutung der Erfindung des Buchdrucks hierbei wird relativiert (202).
J. Chr. Gertz/Fr. Krabbes/E. M. Noller/F. Opdenhoff tasten sich an «Metatext(ualität)»

heran. Die kommentierende Funktion des Metatextes mit Reflexion über sich selbst oder
andere Texte wird erwähnt (207-209).

K. J. Petzold/J. Fr. Quack/J. Simek führen «Edition» ein. Der Akt wird bei divergentem
Textnutzer von heute und früher als Transformation begriffen (220).

J. P. Schwindt theoretisiert über «(Radikal)Philologie». Die philologische Lektüre zielt
auf ein besseres Verständnis der Textgeschichte durch die Untersuchung der Sprachgebung
ab (240).

Th. E. Balke/W. F. Keil/F. Opdenhoff/Fr. Stroth leuchten Stein als Schriftträger aus (247-
267).

E. Opdenhoff/W. E. Keil sprechen über Putz als Schriftträger. Die Ritzung oder Bemalung

kommen vor (270).
Th. E. Balke/D. Panagiotopoulos/A. Sarri/Chr. Tsouparopolou räsonieren über Ton als

Schriftträger. Die Gründe für die Dominanz der Tafelform in Vorderasien/Ägäis müssen
offen bleiben (279).

S. Kiyanrad/J. Lougovaya/A. Sarri/K. Trampedach betrachten Metall als Schriftträger.
Das Ende der öffentlichen Bronzeinschriften in Athen ist mit der Erschließung der
Marmorsteinbrüche im 5. Jhdt. synchron (300).

R. Ast/A. Jördens/J. Fr. Quack/A. Sarri nehmen sich Papyrus als Schreibstoff vor. Die
Flerstellung und chronologische/geographische Bezeugung werden geschildert (307-308).

A. Jördens/S. Kiyanrad/J. Fr. Quack zeigen Leder als Schriftträger auf. Die historischen
Wurzeln liegen im Assyrien des 8. Jhdt. v. Chr. (324).

SZRKG, III (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 407

J. Becker/T. Licht/B. Schneidmüller untersuchen Pergament als Schriftträger. Der
Zusammenhang mit der Stadt Pergamon wird kritisch beurteilt (337).

C. Meyer/B. Schneidmüller kontrastieren Papier und Pergament. Der Erfolg des Papiers
als bloße Begleiterscheinung des Buchdrucks wird eher abgelehnt (350). Der Gebrauch des

Pergaments dauert bis in die Neuzeit an (351).
C. Meyer/R. Sauer schreiten die Geschichte des Papiers ab. Die Ursprünge reichen bis ins

chinesische Xinjiang des 2. Jhdts. v. Chr. zurück (357).
A Jördens/M. R. Ott/R. Ast/Chr. Tsouparopoulos vertiefen sich in Wachs als Schriftträger.

Die Rolle bei Siegelwesen und Schreibtafeln wird konstatiert (372-373).
L. Berkes/E. Giele/M. R. Ott/J. Fr. Quack werten Holz als Schriftträger aus. Die Anfänge

werden ins hethitische 13. Jhdt. v. Chr. datiert (383). Die Holztafeln aus dem römischen
Vindolanda (1.-2. Jhdt. n. Chr.) werden speziell beschrieben (386).

S. Kiyaanrad/M. R. Ott/A. Sarri/E. Giele deklinieren Naturmaterialien als Schreibstoff
durch. Das Spektrum schließt u. a. Horn, Knochen, Elfenbein ein (397).

M. Trede befasst sich mit Kalligraphie/Malerei im Japan des 14./15. Jhdts. Die Wahl von
Papier/Seide als Untergrund wird von religiösen und machtpolitischen Interessen geleitet
(418).

S. Enderwitz/E. Giele/M. R. Ott/R. Sauer begeben sich an «Textilien» als Schriftträger
heran. Die Präferenz für Seide in China (422-M25) und Stoffstickereien im vormodernen
Islam (426) werden beschrieben.

Kl. Oschema/M. R. Ott präsentieren Menschenhaut als Schriftträger. Die Tätowierung ist
ab dem 4. Jtsd. v. Chr. belegt (441

A. Jördens/Th. Balke/I. Berti/N. Maag setzen sich mit «Beurkundung» auseinander. Die
Praxis ist seit den mesopotamischen Hüllentafeln im 3. Jtsd. v. Chr. attestiert (457). Die
athenischen poletai-Urkunden über Immobilienverkäufe werden besprochen (459^160).

S. Enderwitz/F. Opdenhoff/Chr. Schneider decken Ikonozität von Schrift auf. Die islamische

Vorliebe für Kalligraphie wird mit einem Anikonismus begründet (475).
K. Bolle/St. Westphalen/Chr. Witschel stoßen zu Mosaik als Schriftträger vor. Das Repertoire

besteht aus Bau-, Stifter- und Grabinschriften (486-487).
I. Berti/W. E. Keil/P. A. Miglus skizzieren Meißeln als Schrifttechnik. Das Hauptmaterial

liefern weiche Gesteine wie Sandstein, Marmor, Kalkstein (504). Die ältesten Beispiele
stammen aus dem neolitihischen Anatolien (504).

I. Berti/W. E. Keil/P. A. Miglus porträtieren Ritzen als Schrifttechnik. Das Verfahren wird
als spontane Textproduktion gedeutet (519).

Th. Meier/I. Berti/M. R. Ott versenken sich in «Gießen» von Schrift. Der Prozess läuft auf
den höchsten Grad der Dreidimensionalität hinaus (533).

E. Giele/Kl. Oschema/D. Panagiotopoulos sieben «Siegeln» als Schrifttechnik durch. Die
Anfänge sind im 7. Jtsd. v. Chr. zu erkennen (555).

S. Enderwitz/R. Folger/R. Sauer exemplifizieren «Einweben/Aufnähen» von Text. Die
Kartuschen auf der Tunika des Tutanchamun zählen zu den ältesten Zeugnissen (567-568).
Die Praktik breitet sich erst mit dem Christentum weiter aus (568). Die islamischen tiräz
werden dokumentiert (575-578).

J. Chr. Gertz/S. Schultz/J. Simek/K. Wallenwein sehen sich «Kopieren» an. Das Verfahren

kann auditiv oder visuell gesteuert sein (586).
R. Ast/E. Attia/A. Jördens/Chr. Schneider konzentrieren sich auf «Layout». Die enge Nähe

von Bild und Text bei der griechische Vasenmalerei wird erwähnt (598). Die Wahl des

Layout wird durch Lesbarkeit, rasche Texterfassung und Ästhetik determiniert (600).
Chr. Theis äußert sich zu mobilen/immobilen Schriftträgern. Der erste Typ zeichnet sich

durch Tragbarkeit und der zweite Typ durch Ortsgebundenheit aus (611).

SZRKG, 111 (2017)



408 Rezensionen - Comptes rendus

S. Neumann/E. M. Noller widmen sich «Perception». Der Aspekt hebt auf
Materialität/Präsenz des Geschriebenen ab (623-624).

T. Frese/W. E. Keil forsten «Schriftakt/Bildakt» durch. Der Bildakt setzt Interaktion
zwischen menschlichem Akteur und materiellem Artefakt voraus (634). Der Schriftakt wird mit
Körperlichkeit in Verbindung gebracht (636).

I. Berti/Chr. D. Haß/Kr. Krüger/M. R. Ott schneiden «Entziffern» an. Die semantischen
und sozialen (z. B. Zensur) Hürden werden angegeben (641

D. Cubelic/J. Lougovaya/J. Fr. Quack berühren «Vortrag». Die Handlung wird u. U.
durch Hilfszeichen im Text erleichtert (652-657).

Chr. D. Haß/D. C. Luft nähern sich «Transzendieren» an. Die Häufigkeit der Praktik im

religiösen Kultbetrieb wird apostrophiert (666).
E. Giele/J. Peltzer/M. Trede stecken Parameter zwischen Rolle, Kodex und Faltblatt ab.

Das Format ist im europäischen Mittelalter nicht an Inhalte gebunden (681).
R. Ast/J. Becker/M. Trede/L. Wilhelmi tauchen in «Ordnen und Archivieren» von Text

ein. Die wissenschaftliche Exegese fängt mit Kommentaren zu Dichtungen im hellenistischen

Ägypten an (698).
Chr. Theis/L. Wilhelmi/L. Ledderose thematisieren «Tradieren» von Text. Die temporale

Komponente wird für zentral gehalten (711).
K. Bolle/Chr. Theis/L. Wilhelmi merken Fakten zu «Wiederverwendung» an. Die Motive

werden auf ökonomischer, ideologisch-politischer, spiritueller, dekorativer, praktischer Ebene

angesiedelt (724).
Chr. Mauntel/R. Sauer/Chr. Theis/K. Tramedal rekurrieren auf Textmutilationen. Die

römische damnatio memoriae und mittelalterliche Bücherverbrennung dienen als Beispiel
(739-740).

Bonn Stefan Bojowald

Joachim Friedrich Quack/Daniela Christina Luft (Hg.), Erscheinungsformen und
Handhabungen heiliger Schriften (=Materiale Textkulturen, Schriftenreihe des Sonderforschungsbereichs

933, Bd. 5), Berlin/München/Boston, De Gruyter, 2014, V-VII, 3-349 S.

Die Publikation legt die Tagungsakten eines interdisziplinären Workshops zum Thema
«Erscheinungsbild und Handhabung Heiliger Schriften» vor, der vom 25. bis 27. November
2011 in Heidelberg abgehalten wurde. Der Inhalt des Bandes lässt sich wie folgt umreißen:

Der einführende Beitrag von D. C. Luft klärt über Ziele und Ergebnisse des Workshops
auf. Die Beziehung zum Numinosen wird als erstes, etwas banales Kennzeichen des Heiligen

angesprochen (5). Die emotionale Seite der Heiligkeit als eine sich im Menschen
vollziehende Erfahrung wird herausgestrichen (28ff).

Der Beitrag von P. Haupt wendet sich der Kognition von Heiligem in Vor- und
Frühgeschichte zu. Die durch Messer verursachten Wetzspuren in einem römerzeitlichen Altar werden

als Hinweis auf die apotropäische Entnahme von Steinsubstanz gedeutet (45). Die gleiche

Interpretation wird auf Schleifspuren an neolitischen und bronzezeitlichen Felsdenkmälern

übertragen (46). Die antike Überquerung von Flüssen wird als sakral aufgeladener Akt
verstanden (47). Die in der Mosel gefundenen römischen Münzen werden in Übereinstimmung

mit der opinio communis als Flussopfer analysiert (47).
Der Beitrag von N. P. Heeßel ist auf das Amulettwesen im Zweistromland fokussiert. Die

faktische Nichtexistenz der speziellen Herstellung, Verwahrung und Behandlung heiliger
Texte in Mesopotamien wird extra betont (53-54). In der Typenreihe der Amulette wird

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 409

zwischen körpemah getragenen, persönlichen Schutzamuletten in Form von Tier- oder

Dämonendarstellungen und Amuletten zum Schutz von Häusern/Räumen in Gestalt von
Statuetten oder flachen Tafeln differenziert (55). Die durch rechteckige Ausbuchtungen am
oberen Ende charakterisierte «Amulettform» mit Bilddarstellungen wird erläutert (57-59).
Der Gebrauch der «Amulettform» bei Textamuletten wird diskutiert, die u. a. mit dem Erra-
Epos gegen Epidemien und Verwüstungen beschriftet wurden (59-60). Das dortige
Textspektrum schließt außerdem Königslisten, Votivinschriften, Hemerologien, Königsinschriften

etc. ein (69). Das Alter der Textamulette reicht bis in altassyrische Zeit hoch, wie
ein Beispiel aus der Handelskolonie von Kanesch/Ktiltepe zeigt (69).

Der Beitrag von H. Kockelmann ist der Rolle des Leinens als Schriftmaterial in Altägypten

gewidmet. Das Leinen wurde offenbar seit dem 3.Jhts. v. Chr. als Schriftträger für nicht
profane Texte gebraucht (80). Das Textspektrum auf Leinen spiegelt verschiedene Sorten
wie Briefe an Verstorbene, Briefe an Götter, Jenseitstexte wieder (80-100). Das Leinen war
wohl wegen dessen kultischer Reinheit geschätzt (101).

Im Beitrag von J. Fr. Quack wird der Zweitverwendung ägyptischer Handschriften Beachtung

geschenkt. Der Ausgangspunkt findet sich in pKairo JdE 95575a, b, c, d und JdE 95693

aus der 18. Dynastie, wo ein Totenbuch auf der Rückseite einer Getreideabrechnung
geschrieben ist. Der Befund wird durch Parallelen für die Beschriftung von Verwaltungsakten
mit Funerärtexten in breiteren Kontext gestellt (115-117). Die Aufzeichnung von Funerär-
texten als Palimpseste wird an mehreren Beispielen demonstriert (117-118). Die schon im
Mittleren Reich bekannte Wiederverwendung von religiösen Ritualhandschriften für
administrative und ökonomische Aufzeichnungen wird erwähnt (118-119). Im Fall des «Buches

vom Tempel» stehen die meisten demotischen Handschriften auf der Rückseite von
Verwaltungsakten, während die hieratischen Versionen neue Papyri bevorzugen (124).

Im Beitrag von J. Moje geht es um bilingue/trilingue Inschriften des griechisch-römischen
Ägypten, wobei der Schwerpunkt auf der Lokalisation der Schriftarten auf den Textträgem
liegt. Die Untersuchungsobjekte werden von Grab- und Weihestelen (ohne Dekrete) sowie
Graffiti gebildet. Die Materialgruppe setzt sich u. a. aus hieroglyphisch-aramäischen und
hieroglyphisch-karischen Stelen zusammen (155-161). Die stärker «ostgriechisch-kari-
schen» Ikonographien steigen erst ab der Mitte des 6. Jhdts. v. Chr. mit neuen Einwande-
rungswellen an (161). Die hieroglyphisch-griechischen Bilinguen scheinen bei Grafitti zu
fehlen (162). Das Graffito <Graffito Philae 436> hebt sich dadurch von der breiten Masse ab,
dass es neben der Inschrift eine Abbildung des im Text selbst erwähnten Gottes Mandulis
enthält (165). Die dortige Hieroglypheninschrift stellt das späteste datierte Beispiel generell
dar (166). Das Demotische tritt auf Graffiti hinter Hieroglyphen und dem Griechischen
zurück (171).

Im Beitrag von Cl. Wenzel werden Steininschriften aus der zweiten Hälfte des 6. Jhdts. in
der chinesischen Provinz Schandong akzentuiert. Die Textausschnitte in sorgfältig arrangiertem

Layout auf senkrechten Felswänden kommen am häufigsten vor (177). Die größten
Inschriftenorte werden durch begehbare Felsflächen mit überdimensionalen Texten
repräsentiert (177). Die Textpassagen können auf Felsen und Steinen ansteigender Pfade nach Art
von Pilgerwegen stehen (178). Die Shandonger Steininschriften gliedern sich in Buddhanamen,

Sutrenabschnitte und Stifternamen auf 186).
Im Beitrag von H. Liss wird der Bedeutung von Büchern im «Buch der Frommen» des R.

Yehudaben Schemu el he-Chasid Rechnung getragen. Die aschkenasische Tradition sieht die

Bekleidung der Tora mit Gürtel, Mantel und Kopfbedeckung nach Art der Priester vor (210).
Die hebräische Buchentwicklung fügt der Tora-Rolle ab dem 9. Jhdt. den Bibelkodex in
Pandektenform hinzu (211). Die heute bekannten Codizes greifen auf Vokalisation und
Masora zurück (212). Die strengen Vorschriften des Sefer Chassidim, eines um 1200 ver-

SZRK.G, 111 (2017)



410 Rezensionen - Comptes rendus

fassten halachisch-ethischen Lehrwerks mit eigenem Normen- und Verhaltenskodex, bei

Schreibmaterial, Schreibgerät und Schreibpraktik werden dokumentiert (215). Die Autorin
tritt für die Bestimmung des Ausdrucks «quntres» als «Einzelblatt, Folio» ein (222ff.).

Der Beitrag von Br. Reudenbach nimmt mediengeschichtliche, theologische und ikono-
graphische Details zu frühen Evangelienbücher in den Blick. Die Ausbreitung des Christentums

wird als entscheidender Faktor für die Durchsetzung des Codex bestimmt (230). Die
kleinteilige Gliederung des Bibeltextes wird als Orientierungshilfe bei der Auffindung von
Querverweisen und Schriftzitaten aus dem AT interpretiert (231-232). Die Bedeutung der
Codexform und Textstrukturierung für die Genese eigener christlicher Schriftkultur und
Identität wird sehr hoch eingestuft (233). Der Zusammenhang zwischen Christus und Codex
als fleisch-gewordenem Wort wird erläutert (234-235).

Der Beitrag von G. Becht-Jördens konzentriert sich auf die Bedeutung von Material und
Form im Zusammenhang mit Schrift während des europäischen Mittelalters. Die vierfache
Schriftauslegung - sensus litteralis/historicus, sensus moralis, sensus mysticus, sensus ana-
gogicus - wird erwähnt (249). Die Sichtweise auf den Schreiber als Werkzeug göttlichen
Offenbarungswillens wird thematisiert (251-252). Die Verhüllungstechniken der Schrift wie
nomina sacra, Ligaturen, litterae inscriptae zur Betonung der Verborgenheit des Mysteriums
werden besprochen (271-272). Die Anordnung der Schrift in geometrischen Formen wird
als weiteres Kunstmittel genannt (273).

Der Beitrag von A. Flornbacher beschäftigt sich mit ausgewählten Aspekten der schriftlichen

Uberlieferung auf Bali. Die Anfänge der balinesischen Schriftentwicklung datieren bis
ins 9. Jhdt. n. Chr. zurück (312). Die sog. tutur oder tattwa werden eingeführt, bei denen es

sich um Palmblattmanuskripte mit soteriologischen und kosmologisch-philosophischen
Inhalten handelt (316). Die tutur werden nach einheimischer Tradition als Wohnsitz der Göttin
Saraswati betrachtet und dürfen daher nur mit rituellen Vorkehrungen geöffnet und gelesen
werden (318). Die tutur lassen Einflüsse indischer Philosophie wie der Lehre von den fünf
feinstofflichen Elementen Erde, Wind, Wasser, Feuer und Äther erkennen (321).

Bonn Stefan Bojowald

Christoph Elsas/FIeike Sternberg-el Hotabi/Orell Witthuhn (Hg.), Sterben, Tod und
Trauer in den Religionen und Kulturen der Welt, Band 3: Bestattungsbräuche, Totenkult
und Jenseitsvorstellungen im Alten Ägypten, Berlin, EB-Verlag, 2015, 296 S.

Die hier zu besprechende Publikation ist ausgewählten Aspekten zu Tod und Jenseits im
alten Ägypten gewidmet. Die Beiträge können wie folgt zusammengefasst werden:

H. Sternberg-el Hotabi führt allgemeiner in das Thema ein. Die durchschnittliche
Lebenserwartung zu pharaonischen Zeiten wird zwischen 25 und 30 Jahre geschätzt (9). Die Idee

vom Weiterleben nach dem Tod lässt sich in Ägypten ab Ende des 4. Jtsd. v. Chr. belegen
(10). Die Körperbestandteile des ägyptischen Menschen werden analysiert, unter denen der
«Ka» als Lebensenergie, der «Ba» als vogelgestaltige Seele und der «Ach» als jenseitige
Existenzform des einzelnen Individuums bestimmt werden (10-12). Das Schicksal des

Totengottes Osiris mit Tod und Wiedergeburt hat als Analogie für den Verstorbenen gedient
(12). Das ägyptische Grab weist ein zweigeteiltes Schema aus unterirdischem, verschlossenem

und oberirdischem, zugänglichem Bereich auf (15). Die Permanenz des Namens wird
als Garant für die Fortdauer des Verstorbenen interpretiert (17). Der Totenkult lief in zwei
Phasen aus Vorbereitung und Ausführung der Bestattung selbst und Opferhandlungen nach
der Bestattung ab (20).

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 411

H. Sternberg-el Hotabi skizziert einige Linien zu den Pyramidentexten. Das Königsdogma
des Alten Reiches als Bezugspunkt der Pyramidentexte wird erläutert (44-45). Die Texte
werden nach moderner Zählung in mehr als 750 Sprüche unterteilt (46). Der Inhalt baut sich

aus dramatischen Texten, Hymnen, Gebeten/Litaneien, Verklärungen und Zaubersprüchen
auf (47). Der Kernaspekt wird von der Wiedergeburt des verstorbenen Königs gebildet, zu
der die Versorgung des Toten, Bewegungsfreiheit im Jenseits und Abwehr feindlicher Wesen

hinzutreten (49-50). Die Pyramidentexte steuern den frühesten Beleg fur Osiris als
Herrscher der Unterwelt bei (51 Die älteste Bezeugung der Pyramidentexte unter Unas (ca.
2350 v. Chr.) wird mit neuen Weltanschauungen in Verbindung gebracht (53). Das zunächst
rein königliche Nutzungsrecht der Pyramidentexte wurde später auf dessen nahe Verwandte
und Privatleute ausgedehnt (60).

A. Endruweit gibt einen Überblick über die königliche Grabarchitektur im Alten Reich.
Die erste Verwendung von Stein als Baumaterial wird kurz vor die 3. Dyn. (2700 v. Chr.)
gesetzt (63). Der Grabbezirk des Djoser in Sakkara wird ausfuhrlicher besprochen. Die Reste

der Originalausstattung konnten in Form von Steingefäßen aus 11 Schächten an der
Ostseite der Pyramide geborgen werden (76). Das «Maison du Nord» und «Maison du Sud» an
der Ostseite werden als Landesvertretung Ober- und Unterägyptens aufgefasst (76). Der
Hebsed-Hof wird als Kultbühne zur Regeneration des Königs gedeutet (80). Die Kultbauten
der 4. Dynastie wurden in sehr viel kleinerem Maßstab konzipiert (81). Die Knick-Pyramide
des Snofru in Daschur-Süd stellt den ersten als Pyramide geplanten Bau dar (89). Der Name
der «Roten Pyramide» des Snofru wird nicht durch die Rotfarbung des Gesteins, sondern

Farbpigmente für Bauinschriften erklärt (94). Der Bruch zwischen Djoser und Snofru wird
durch Veränderungen im Totenkult wie dessen Verlegung von der Nord- zur Ostseite, Wegfall

der Jenseitspalastarchitektur etc erläutert (97). In der Zeit des Snofru wurde die klassische

Form des Grabbezirks aus Taltempel, Aufweg, Pyramidentempel, Pyramide etabliert
(97).

L. Gestermann geht auf die sog. «Briefe an Tote» ein. Die Zahl der bisher bekannten Stücke

umfasst 18 Exemplare, deren Mehrheit in die Zeit vom Ende des Alten Reiches bis ins

Mittlere Reich (2000-1800 v. Chr.) gehört (101). Der letzte Ausläufer ist in der 26. Dyn. (7.
Jhdt. v. Chr.) dokumentiert (102). Die Provenienz deutet überwiegend auf Mittelägypten hin
(102). Die Briefe können auf Keramik, Leinwand oder Papyrus geschrieben sein (103). Das
Schema der Briefe zeichnet sich durch eine gewisse Individualität aus (107). Die Terminologie

lehnt sich an die juristische Fachsprache an (108). Die Götter scheinen eine eher
untergeordnete Rolle zu spielen (108). Das Vokabular der Briefe weist gewisse Ähnlichkeiten auf
(109). Der Gebrauch der hieratischen/abnormal hieratischen Schrift bei allen Briefen ist als

weitere Gemeinsamkeit zu bezeichnen (111). Die Themen können um Erbstreitigkeiten,
Gesundheit, Kinderwünsche und persönlichen Schutz kreisen (116-122).

M. Hesse handelt von Grabsitten und Jenseitszeugnissen in Amarna. Die Nekropole der

Würdenträger auf der Ostseite des Felskessels nimmt 45 Gräber auf (135). Die Gräber werden

nach dem Zustand ihrer Reliefs in Haupt- und Nebengräber unterteilt, was Verf. kritisch
sieht (135). In der Stadt kommen intramurale Bestattungen von Kleinkindern vor (136). Die
Körper der einfachen Bevölkerung wurden offenbar nicht künstlich mumifiziert (139). In
den Gräbern der Notabein sind u. a. wegen mangelnder Fertigstellung nur wenige Szenen

zum Bestattungsritual zu finden (141). Die häufigsten Themen werden von der AtonVerehrung

durch das Königspaar, Ausfahrt zum Tempel und Verleihung des Ehrengoldes gebildet
(141). Die Verleihung des Ehrengoldes wird mit dem traditionellen Totengericht auf eine
Stufe gestellt (143-144), was leicht hinterfragt werden kann. Die Arbeitersiedlung trägt weitere

Hinweise auf Trauerriten und Jenseitsvorstellungen wie Grabkapellen mit alten Göttern
bei (145).

SZRK.G, 111 (2017)



412 Rezensionen - Comptes rendus

H. Sternberg el-Hotabi hebt Einzelheiten zu altägyptischen Grabbeigaben hervor. Im Alten

Reich wurden dreidimensionale Dienerfiguren im Grab deponiert, während im Mittleren
Reich ganze Miniaturmodelle dorthin gelangten (158). Die Sitte der Beigabe von Uschebtis
wird beleuchtet, die stellvertretend für den Verstorbenen im Jenseits u. a. landwirtschaftliche
Tätigkeiten verrichten sollten (160). Die Grabbeigaben können Naturalien und Mobiliar
umfassen (161). Das Grab des Kha (TT 8) aus dem Neuen Reich sticht durch die reichen Tex-
tilfunde hervor (175-176).

O. Witthuhn befasst sich mit dem Totenbuch, dessen Corpus aus ca. 200 Sprüchen
besteht. Die Handschriften decken eine Zeitspanne vom 16. Jhdt. v. Chr. bis ins 1. Jhdt. v. Chr.
ab (185). Die Texte sind in klassischem Mittelägyptisch gehalten, während als Schrift die
Totenbuch-Kursive verwendet wird (185). Die Illustration kommt in Form von Vignetten
vor (186). Die Komposition zielt auf Bewegungsfreiheit, Versorgung, Abwehr von Bösem
und Aufnahme unter die Götter ab 187). Die historischen Wurzeln der Sprüche werden z. T.
in die 12/13. Dyn. zurückdatiert (187). Die Sprüche werden in «Totenliturgien» zur Rezitation

im Totenkult und «Totenliteratur» zum Nutzen im Jenseits unterteilt (187). Die Abfolge
der Sprüche wurde erst in der Spätzeit kanonisiert («Saitische Rezension») (188). Der
Spruch 172 greift als einzige Ausnahme auf das Gliederungselement der Stanzen zurück
(200).

Chr. Theis folgt den Spuren des ägyptischen Bestattungsrituals. Die ersten Abbildungen
hierzu sind im Grab des Debechni in Gizeh, LG 90, aus dem Alten Reich erhalten (213). Die
Blütezeit der Darstellungen liegt im Neuen Reich, wo auch deren Zahl pro Grab zunimmt
(214). In Texten tauchen nur wenige Informationen auf (215). Die Nachrichten griechischer
Historiker wie Herodot oder Diodorus Siculus sind umso höher zu bewerten (216). Der
Ablauf einer idealtypischen Bestattung wird in den Einzelschritten - Prozession des Sargs zu
Schiff, Reinigungszelt, Balsamierungsstätte - rekonstruiert (218-229). Die Kernhandlungen
fanden in der Mumifizierungshalle statt (230-241). Der Schlusspunkt wurde mit Sargschlittenzug,

Mundöffnung und Zerbrechen der roten Krüge vor dem Grab gesetzt (241-260).
Chr. Elsas akzentuiert persischen und griechischen Dualismus bei Leben und Tod. Das

Prinzip im Mazdaismus wird an konkreten Beispielen wie dem Kampf zwischen Gut und
Böse deutlich gemacht (283-287). Die Lehre vom Himmelsaufstieg der Seele breitet sich in
Griechenland seit Mitte des 5. Jhdt. aus (290). Der Glaube an die Seelenwanderung stellt die

Verbindung zwischen kosmologischem und psychologischem Dualismus der Pythagoräer
her (291).

Bonn Stefan Bojowald

Beate Ego/Ulrike Mittmann (Eds.), Evil and Death, Conceptions of the Human in Biblical,
Early Jewish, Greco-Roman and Egyptian Literature (=Deuterocanonical and Cognate
Literature Studies 18), Berlin/München/Boston, De Gruyter, 2015, VII—XIII, 421 S.

Der Sammelband nimmt Beiträge zum Symposium «Evil and Death in Light of Present
and Future Existence. Conceptions of the Human in Biblical, Early Jewish, Greco-Roman
and Egyptian Literature» auf, das vom 21.-25. August 2011 in Osnabrück stattfand. Der
Inhalt lässt sich nach folgendem Schema aufteilen:

Beate Ego setzt sich mit Bösem und Tod in der alttestamentalischen Paradieserzählung
auseinander. Die Leerstellen der Erzählung wie z. B. die Nichtbegründung des göttlichen
Verbotes des Essens vom Baum der Erkenntnis und diffuse Rolle der Schlange werden
angedeutet (7). Die Erklärungsmöglichkeiten des Todes als Strafe oder Ätiologie für
Sterblichkeit werden diskutiert (7-10).

SZRKG, III (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 413

Georg Steins wertet ausgewählte Aspekte zu Ps 107 aus. Die Textstruktur wird in Ebene

1 mit Gotteslob und Ebene 2 mit Aufforderung an «Erlöste» untergliedert (23). Der
gleiche Aufbau der vier «Rettungserzählungen» in V. 4-32 aus Notsituation, Hilfeschrei
der Bedrängten, Rettung durch Gott und Aufruf zum Dank wird demonstriert (26). Der
Zusammenhang zwischen Raummetaphern und anthropologischen Themen wird
beschrieben (36).

Patricia G. Kirkpatrick filtert Details zur Rede der Frau des Hiob in Hiob 2,9 heraus.
Der Sinn der Worte zielt auf die Absage an die Ergebenheit in den Willen Gottes ab (51).

Christoph Berner forscht dem Todesbegriff in Qohelet nach. Der hellenistische Einfluss
auf das Konzept der Schicksalhaftigkeit des Todes wird postuliert (59). Die völlige
Gleichheit von Mensch und Tier in Bezug auf die Sterblichkeit wird zur Sprache gebracht
(62-64). Die Erklärung des Bösen mit Hilfe von Mangel an Gerechtigkeit wird dargelegt
(66-67).

Gerbern S. Oegema weist auf Ansätze zu Bösem und Tod im nichtkanonischen
jüdischen Schrifttum hin. Das früheste judaistische Beispiel für die Goldene Regel wird durch
das Buch Tobit überliefert (79). Die enge Verbindung aus Nächstenliebe und Gottesliebe
im «Testament der 12 Patriarchen» wird apostrophiert (81). Die Apokalypsen können als
klarste Beispiele des frühjüdischen Schrifttums für eine Antwort auf Böses und Tod
verstanden werden (83).

Ulrike Mittmann zeichnet die Rezeption von Gen 1-3 in Sapientia Salomonis 1/2 nach.
Der Hauptakzent wird auf die Gottesebenbildlichkeit des Menschen und dessen Todesver-
fallenheit nach Gen 1,26-27 gesetzt. Die neue Gott-Mensch-Beziehung in Sap lässt sich
durch das Todesverständnis als Verlust des ewigen Lebens charakterisieren (107-108).
Das Böse wird nach der dortigen Vorstellung durch die hellenistische Gedankenwelt
verkörpert (121).

David A. deSilva schneidet das Theodizeeproblem im 4. Makkabäerbuch an. Das Böse
wird im dortigen Rahmen mit dem Verstoß gegen den göttlichen Heilsplan gleichgesetzt
und entweder als Tat eines Einzelnen oder göttliche Strafe gedeutet (134). Die Interpretation

des Todes als Siegel (139), Zeugnis (140) oder Hafen (141) wird zur Sprache
gebracht.

Ekaterina Matusova hebt auf die hierarchische Unterscheidung der Toten in 1 Enoch
22, 1-13 ab. Der ugaritische/babylonische Einfluss auf die Flussepisode in 1 En 17,4-8
wird unterstrichen (150-151). Die noch vor dem späteren Endgericht gedachte Klassifizierung

der Toten wird mit homerischen Ideen in gegenseitige Spannung gesetzt (159).
Die Parallelen zu Plato's Phaedo werden mit einem gemeinsamen ideengeschichtlichen
Hintergrund begründet (162-163).

Hermann Lichtenberger legt eine Analyse des Menschenbildes in Qumrantexten vor.
Das Ausgeliefertsein an den Tod und die Verkaufung durch die Sünden an die Scheol in
1 lQPsa XIX, 1-18 wird thematisiert (184). Die Rettung aus dem Tod wird im dortigen
Textzusammenhang in der aktuellen Jetztzeit angesiedelt (185). Die Verbindung aus

Niedrigkeit und Sündhaftigkeit des Beters in 1QH IX, 23-29 [Suk. I, 23-29] wird porträtiert

(185-186).
Ian H. Henderson evaluiert das Menschenbild im Markusevangelium. Der dort zu

findende Jüngerbegriff wird eher kritisch bewertet (201). Die Position des Kindes in eben
dieser Schrift wird ausführlicher behandelt (204-216).

Rouven Genz stellt Betrachtungen zur neutestamentalischen Lazarusgeschichte (Lukas
16,19-31) an. Die ägyptischen, jüdischen und griechisch-römischen Parallelen werden
separat aufgeführt (226-231). Die direkte Abhängigkeit der Ideen untereinander wird zu-

SZRKG, 111 (2017)



414 Rezensionen - Comptes rendus

rückgewiesen und stattdessen ein kulturübergreifendes Motiv favorisiert (230). Die textinternen

Bezüge im Lukasevangelium selbst werden einzeln aufgezählt (232-248).
Ellen Bradshaw Aitken formuliert über den Tod im paulinischen Hebräerbrief aus. Die

Sterblichkeit Jesu wird in jener Textquelle als Solidaritätsakt mit der Menschheit hingestellt

(264). Die Befreiung von der Furcht vor dem Tod tritt als wichtiges Ziel hervor
(264). Die wahre Menschlichkeit drückt sich durch Teilnahme am Kult und Jesu Apotheose

aus (270).
Wolfgang Spickermann erhebt Fakten zu Trauer und Tod in der 2. Sophistik am

Beispiel des Lukian von Samosata. Die Typologie der guten/schlechten Todesarten nach dem

ureigenen Verständnis des Lukian wird entwickelt (282-287). Der Glaube des antiken
Autors an die Absurdität der traditionellen Mythen von Göttern und Hades wird verdeutlicht

(288).
Veit Rosenberger geht auf Privatdeifikationen in der römischen Kaiserzeit ein. Die

Ausübung des Brauches durch Freigelassene wird als Imitation der kaiserlichen Praxis
identifiziert (299). Die hierfür relevanten Beispiele datieren allesamt ins 1./2. Jhdt. n.
Chr., wobei der Fundort der Inschriften meist in Rom oder Umgebung liegt (309). Die
Nutznießer haben sich immer aus den Reihen von Frauen rekrutiert (309).

Christiane Kunst steuert Überlegungen zur Rekonstruktion des unrühmlichen Endes der
römischen Kaiser Caracalla und Elagabal bei. Die entscheidenden antiken Quellen werden
einzeln exzerpiert, die sich in der Zuschreibung aller möglichen Perversionen und
Anomalien an die beiden Zielpersonen geradezu überboten haben (316-329).

Darja Sterbenc Erker nähert sich anhand der Rede zwischen Numa und Jupiter im 3.

Buch der Fasten des Ovid dem Menschenbild der römischen Religion an. Der Inhalt des

Gesprächs greift die Ätiologie des Wurfes der Schilde des Mars aus dem Himmel durch

Jupiter auf (340). Die Rückprojektion der Eigenschaften des Augustus auf Numa nimmt
in dem Abschnitt eine wichtige Position ein (342). Der Zweck des Gespräches läuft wohl
auf die Erklärung des Ursprungs der auguralen Lehre und der daraus für die Magistraten
resultierenden Autorität hinaus (343).

Marlies Arnhold widmet sich dem Aspekt des Todes im Meleagermythos. Die homerische

Version im 3. Buch der Ibas klammert die eigentliche Jagd noch aus (357-358). Das
Böse ist dort mit göttlichem Ursprung verbunden (358). Die Version des Bacchylides malt
die persönlichen Folgen fur Meleager plastischer aus (359). Die Fassung in den Metamorphosen

des Ovid misst der Liebe größere Bedeutung bei (361). Das Böse wird dort offenbar

auf menschliche Urheberschaft zurückgeführt (363).
Joachim Fr. Quack trägt Gedanken der spätägyptischen Literatur über das Böse vor,

wobei Weisheitstexte als Hauptquelle dienen. Der Zurückfall des Übels auf den Täter ist
dort ebenso wie die Vergeltung durch allwissende Gottheiten zu beobachten (383). Die
Existenz eines freien Willen Gottes in den Lebenslehren wird prinzipiell in Erwägung
gezogen (385).

Das abschließende Urteil lässt sich wie folgt zusammenfassen: Der Band kann als wirklich

gelungenes Beispiel für Interdisziplinarität gelten. Die Qualität der aus unterschiedlichen

Fachrichtungen stammenden Beiträge ist als fundiert zu bezeichnen. Das Anliegen
der einzelnen Autoren wird gut vermittelt. Die leichte Lesbarkeit der Texte ist ebenso
lobend zu erwähnen. Die Lektüre hat sich voll und ganz gelohnt.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 415

Mittelalter and Frühe Neuzeit:
Personen, Bilder, Selbstdefinitionen

Die Autobiographie Karls IV. - Vita Caroli Quarti. Einführung, Übersetzung und Kommentar

von Eugen Hillenbrand (=Bibliothek Historischer Denkwürdigkeiten), Essen, Acorde-
Verlag, 2016, 307 S.

Das Buch ist eine neue Edition der bereits im Jahre 1979 von Eugen Hillenbrand erstellten
kritischen Edition, Übersetzung und Kommentierung der Schrift, die sich als Autobiographie
von Karl, König von Böhmen, seit 1346 römisch-deutscher König und seit 1355 römischer
Kaiser, ausgibt. Ergänzt ist diese Edition in dem vorliegenden Buch durch Abbildungen aus
der Handschrift der tschechischen Übersetzung von 1472, durch eine Stammtafel der
luxemburgischen Dynastie, einem Register sowie einer Fortsetzung der Einleitung, die in Form
eines Rückblickes die seit 1978 erschienene Literatur und die im Gedenkjahr des Todes
Karls IV (1378) ihm gewidmeten Ausstellungen vorstellt (67-89). Die Überhöhung Karls
zur Gestalt eines europäischen Friedensfursten wird als Leitthema dieses Abschnittes behandelt.

Weit ausgreifend bespricht Eugen Hillenbrand in der Ergänzung seiner Einleitung die

Aussagen der Handbücher zur europäischen Geschichte des Mittelalters, wobei der
einschlägige Band der New Cambridge Medieval History fehlt. Was vor allem fehlt, sind die
Hinweise auf die grundlegenden Forschungen von Peter Moraw, auch in der grossen
Monographie zur Geschichte Deutschlands im späten Mittelalter präsentiert, die die Veränderungen,

die Karl für das Reich und für seine Hausmacht (vor allem Böhmen), einführte, bzw.
ihnen ausgesetzt war. In diesem Abschnitt ist auch unvermittelt eine Skizze der Beziehungen
Karls zum französischen Königshaus eingefügt (79-85); darauf folgt die Besprechung von
Editionen der Vita Caroli. Das Buch stellt keine wissenschaftliche Erweiterung gegenüber
dem Kenntnisstand der Edition von 1979 dar. Es ist das Ergebnis einer verlegerischen Initiative.

Diese ist durchaus verdienstvoll, rückt die Schrift der Vita in den Blick einer interessierten

Öffentlichkeit, die in dem weiteren Gedenkjahr 2016 und motiviert durch die zu
diesem Anlass vorgesehenen Veranstaltungen und Ausstellungen zur Lektüre dieser Schrift
eingeladen und hoffentlich angeregt werden. Denn in der Tat, der Wert der Vita Caroli kann
nicht hoch genug eingeschätzt werden. In Deutschland hat Karl mit ihr Anschluss an eine

gesamt-europäische Entwicklung gefunden, die seit dem 12. Jahrhundert das Ideal des
gelehrten Königs einforderte, der - so die berühmte Diktion von Johannes von Salisbury ohne
Gelehrsamkeit nichts anderes als ein Esel auf dem Thron wäre. Die Herrscher waren
herausgefordert, selbst als Schöpfer von Texten aufzutreten, sei es, indem sie sie selbst verfassten,
verfassen Hessen oder als Auftraggeber der Erstellung von Handschriften tätig wurden. Die
Schrift ist als Selbststilisierung Karls zu deuten, unabhängig davon, wer als tatsächlicher
Autor den Text verfasste, denn was zählte, war der Anspruch eines noch jungen Königs,
dessen Herrschaft um 1350 (dem in der Literatur angenommenen Datum der Abfassung der

Schrift) noch ungesichert war. Das Prestige eines militärisch erfolgreichen (in Italien und in

Tirol), eines die religiösen Grundlagen seiner Herrschaft und seines Handelns bewussten
und eines diplomatisch gewandt auftretenden künftigen Herrschers wurde vorgeführt, dessen

Bestimmung zur Erhebung zum römischen König in einer Pseudo-Prophezeiung der spätere
Papst Clemens VI. dem jungen Karl in Aussicht stellte. In der Tat ist diese Selbst-Affirmation

eines Königs ein herausragendes Dokument. Es erneut zu publizieren ist das
Verdienst des vorliegenden Buches.

Freiburg/Schweiz Hans-Joachim Schmidt

SZRKG, 111 (2017)



416 Rezensionen - Comptes rendus

Horst F. Rupp (Hg.), Der Waltensburger Meister in seiner Zeit, Lindenberg i. Allgäu/Chur,
Kunstverlag Josef Fink/Verlag Bündner Monatsblatt, 2015, 192 S., III.

Der vorliegende Sammelband geht auf eine Tagung zurück, die Anfang Oktober 2014 im
bündnerischen Waltensburg stattgefunden hat. In deren Zentrum stand der so genannte
Waltensburger Meister, ein anonymer Maler, der im 14. Jahrhundert tätig war und dem in
Graubünden verschiedene Wandmalereien zugeschrieben werden - darunter, als wohl spektakulärstes

Beispiel seiner Kunst, ein Bildzyklus im Inneren, aber auch am Äusseren der
reformierten Kirche von Waltensburg. Iso Camartin eröffnet den Band aus einer breit gefassten
kulturgeschichtlichen Perspektive heraus, indem er anhand des Werkes von Giotto, der
Poesie und Musik von Guillaume de Marchaut sowie der «Weltwahrnehmung» von Petrarca
das Phänomen der Mirabilia umreisst, zu denen das Werk des Waltensburger Meisters zweifellos

gehört. Florian Hitz zeichnet die in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts einsetzende

Forschungsgeschichte zum Waltensburger Meister nach, die von Datierungs- und Zu-
schreibungsfragen geprägt ist. Im zweiten Teil seines Beitrags lässt er die Quellenbelege zu
einem zu Beginn des 14. Jahrhunderts in Chur belegten Maler (pictor) Berchtold Revue
passieren, dem aber bislang noch kein bestimmtes Werk zugeschrieben worden ist, also auch jene

nicht, von denen angenommen wird, dass sie vom Waltensburger Meister stammen. Die
Wandmalereien in bzw. an der Kirche von Waltensburg werden von Simona Boscani Leoni
vorgestellt. In den Anmerkungen zu ihrem Beitrag stösst der mit dem Künstler nicht ganz so

vertraute Leser auch auf eine Auflistung des dem Waltensburger Meister zugeschriebenen
Œuvres, das erst darauf von Susanne Hirsch in seiner Breite gewürdigt wird. Ihre Ausführungen

könnte man sich auch zu Beginn des Bandes vorstellen. Horst F. Rupp, zugleich der

Herausgeber, konzentriert sich auf die Darstellung der Juden im Passionszyklus der Kirche
von Waltensburg. Die beobachteten ikonographischen Mittel, die dazu dienen, die «Juden zu
charakterisieren, ja auch zu diskriminieren und abzuwerten» (92), bewegen den Verfasser,
vom bisherigen Datierungskonsens (um 1330) abzurücken, und die Waltensburger Ausmalungen

auf die Zeit nach den Pestpogromen an den Juden in den Jahren 1347/48 anzusetzen.

Rupps Zuspitzung der Passionsdarstellung auf die darin ausgedrückte Judenfeindschaft
widerspricht David Ganz in seiner narrativen Analyse der Waltensburger Bildstreifen. In
seinen - aus der Sicht der Rezensenten - fundiertesten Ausführungen im Band bemerkt er:

«Vergegenwärtigt man das Spektrum bildlicher Diffamierung und Schuldzuweisung, das

christlichen Malern des späten Mittelalters zu Gebote stand, dann bewegt sich der Waltensburger

Zykulus eher in einem moderaten Bereich. [...] In meiner Sicht ist der Hinweis auf
die Mitschuld der Juden daher nur eines von mehreren Angeboten des Waltensburger Zyklus,

die Passion als unabgeschlossene Geschichte zu lesen» (159-160). In den verbleibenden
Beiträgen richtet Gerhard Simon den Blick auf die dem Waltensburger Meister zugeschriebenen

Ausmalungen in der Magdalenenkapelle in Dusch und der Kirche Sogn Gieri (St.
Georg) in Rhäztins, während Annegret Diethelm auf der Grundlage des Waltensburger
Beispiels die Grundzüge eines piktoralen «Alphabets der menschlichen Gestalt» skizziert.
Zum Abschluss bieten Oskar Emmenegger und Anna Coello eine technische Beschreibung
der Waltensburger Malereien, in der sie auf den Untergrund, auf Maltechniken sowie auf die
Problematik der Restaurierung im Jahr 1934 eingehen. Die reich bebilderte, für einen Kunstband

eher kleinformatige Publikation ist zweifellos dazu angetan, die Beschäftigung mit
dem Waltensburger Anonymus und den mit seinem Werk verbundenen Fragen zu befeuern.

Solothum Georg Modestin

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 417

Irene Bueno, Defining Heresy: Inquisition, Theology, and PapaI Policy in the Time of
Jacques Fournier, translated from Italian by Isabella Bolognese, Tony Brophy and Sarah

Rolfe Prodan (=Studies in Medieval and Reformation Traditions 192), Leiden/Boston, Brill,
2015,371 S.

Als «heimlicher Held» von Emmanuel Le Roy Laduries 1975 erschienenem Überraschungserfolg

Montaillou ist Jacques Foumier in seinen Funktionen als Bischof von Pamiers und

Inquisitor berühmter geworden als der überaus fruchtbare Theologe Foumier, ja berühmter
noch als der Papst Benedikt XII., zu dem Foumier im Dezember 1334 nach dem Ableben
Johannes' XXII. gewählt wurde. Diese Ungleichbehandlung ist mindestens teilweise
quellenbedingt: Während der Bischof und Ketzerrichter ein von der einschlägigen Forschung -
dank der Edition (1965) und Übersetzung (1978) durch Jean Duvemoy - viel rezipiertes
Inquisitionsregister hinterlassen hat, sind die theologischen Schriften desselben Mannes bis
heute nahezu unerforscht geblieben. Dies gilt insbesondere für seine mehrbändige Postilla

super Matheum, die rund 1700 Folien lang ist; kein Wunder hat das unediert gebliebene
Werk - es existiert bloss ein kurzer Teildruck aus dem Jahr 1603 - potentielle Interessenten

bislang abgeschreckt. Deshalb ist Irene Buenos auf ihre Doktorarbeit aus dem Jahr 2010
zurückgehende Studie auch so verdienstvoll, bildet sie doch die längst überfallige Brücke
zwischen dem Inquisitor und dem Theologen Foumier. Insbesondere schlägt sie eine erste
Schneise durch das theologische Denken dieses renommierten Gelehrten, von dem Johannes

XXII. mehrere heute verlorene Stellungnahmen verfassen Hess.

Ein erster Teil des Buches ist dem Inquisitor Fournier gewidmet, der in seiner Zeit als
Bischof von Pamiers zusammen mit dem dominikanischen Inquisitor von Carcassonne einem

Glaubensgericht vorstand, das zwischen 1318 und 1325 nicht weniger als 578 Verhöre
durchführte. Der emsigste Befrager war der Bischof selbst, der in erster Linie nach Anhängern

eines im Niedergang befangenen okzitanischen Katharismus fahndete. Die Verfasserin
konzentriert sich in ihrer Arbeit zunächst auf den Ablauf der Verfahren, den sie präzise
nachzeichnet. Damit verfolgt sie keinen Selbstzweck: Hinter dem Ablauf steht nämlich die

diffizile Frage nach der Belegbarkeit des factum heresis. Da die menschliche Seele letztlich
undurchdringbar bleibt, waren andere, gleichsam sekundäre Anzeichen für heterodoxes
Denken und Sektenzugehörigkeit gefragt: «The judges were well aware of the doctrinal
foundations of the various strands of heresy, but their investigations rested primarily on
specific actions and behavioral patterns» (91). Foumier bewegte sich in dieser Hinsicht in einer
Tradition: Wie seine Vorgänger, auf welche die Verfasserin jeweils verweist, befragte auch

er die Vorgeladenen zunächst nach ihrem eventuellen häretischen Umgang und nach ihrer
Teilnahme an häretischen Ritualen. Dazu interessierte er sich aber auch für die heterodoxen
Glaubensinhalte. Er war in dieser Hinsicht zwar kein völliger Innovator - was ihn aber
auszeichnete, war die Tiefe, in die er mit seinen Fragen mitunter (nicht immer) stiess. Grössere
Tiefe bedeutet aber nicht unbedingt grössere Differenziertheit: Foumier zögerte nämlich
nicht, auch «blossen» Antiklerikalismus oder Protest gegen die Belastung durch kirchliche
Abgaben durch eine antihäretische Brille zu betrachten: «this is tantamount to a reductio ad

unum, which equates even questions of discipline under the levelling guise of heresy» (139).
Im zweiten Teil ihrer Studie wendet sich Irene Bueno dem Theologen Foumier zu, besonders

seinem oben erwähnten umfangreichen Matthäus-Kommentar. Bestimmte Matthäus-
Stellen bewogen den Exegeten zu vertieften Überlegungen zum Thema Häresie und Häretiker,

so z. B. Mt 7,15-20 («15. Hütet euch vor den falschen Propheten; sie kommen zu euch
wie harmlose Schafe, in Wirklichkeit aber sind sie reißende Wölfe. 16. An ihren Früchten
werdet ihr sie erkennen...»). Foumier nahm die in die Spätantike zurückreichende
Gleichsetzung von falschen Propheten und Häretikern auf und unterzog die ganze Passage einer

SZRKG, III (2017)



418 Rezensionen - Comptes rendus

Wort-zu-Wort-Interpretation. Auf den ersten Blick macht sich das Ergebnis recht konventionell

aus, es gewinnt aber an Interesse, wenn man - angeleitet durch Bueno - Founders
Exegese in all ihren Verästelungen verfolgt. Für die Details verweisen wir auf Buenos Text,
möchten aber nichtsdestoweniger ein Motiv herausgreifen. Es geht um die Früchte, an denen

man die falschen Propheten erkennen soll: Diese Früchte werden von Fournier mit den

Taten und Worten der Fläretiker gleichgesetzt, daher die Bedeutung dieser Taten und Worte.
Wenn also der Inquisitor nach vermeintlichen Äusserlichkeiten fragte, z. B. nach dem

Umgang mit Fläretikern, so geschah dies zum einen aus der Not, da dem Verhörenden die

Überzeugungen der Verdächtigten grundsätzlich verborgen blieben, zum anderen aber auch in der

praktischen Anwendung eines Bibelwortes.
In einem dritten Teil, der einen Überblickscharakter hat, lässt Irene Bueno die Ketzerpolitik
des Papstes Fournier, also Benedikts XII., Revue passieren, so sein Vorgehen gegen hete-

rodoxe Franziskaner, an denen sich bereits Benedikts Vorgänger Johannes XXII. gerieben
hatte, sein ebenfalls von Johannes geerbter Kampf mit Ludwig dem Bayern oder etwa Benedikts

Haltung gegenüber dem Islam, sei es auf der Iberischen Halbinsel oder im Osten.
Weitere Schlaglichter beleuchten die Fragen, welche die anerkanntermassen christliche, vom
Standpunkt der Orthodoxie her jedoch suspekte armenische Kirche oder die ins Auge gefass-
te Bekehrung der Tataren aufwarfen.

Irene Buenos Studie leistet Pionierarbeit, indem sie drei von der bisherigen Forschung -
wenn überhaupt - getrennt behandelte Themenbereiche zusammenführt: das Wirken des

Bischof-Inquisitors, die Reflektion des Theologen und die Politik des Papstes. Dadurch
erhält Jacques Fournier/Benedikt XII. eine Gesamtwürdigung, die umso begrüssenswerter ist,
als der Gewürdigte in der Rezeption durch die Forschung bislang stets im Schatten Johannes'

XXII. gestanden hat.

Solothurn Georg Modestin

Sabine Zinsmeyer, Frauenklöster in der Reformationszeit. Lebensformen von Nonnen in
Sachsen zwischen Reform und landesherrlicher Aufhebung Quellen und Forschungen zur
sächsischen Geschichte 41), Stuttgart, Franz Steiner in Kommission (Sächsische Akademie
der Wissenschaften zu Leipzig), 2016, 455 S.

Bei der vorliegenden Monographie handelt es sich um die im Jahr 2015 vorgelegte Dissertation

der Autorin. Die Arbeit gliedert sich in drei Teile: Im I. Teil (11-270), der denselben
Titel trägt wie das Buch als Ganzes, beschreibt die Autorin nach der Einleitung (11-29) die

«[p]olitische[n], gesellschaftliche[n] und religiöse[n] Rahmenbedingungen» (30) zwischen
1464 und 1550 (30-77), bevor sie auf ihren Untersuchungsgegenstand, das Magdalenerin-
nenkloster im sächsischen Freiberg, eingeht (78-189). Im Anschluss präsentiert sie kurze
Fallstudien zu sieben weiteren sächsischen Frauenklöstern, welche unterschiedlichen Orden

angehörten (190-236), und einige «Leitthemen» (237), denen Forscher und Leser während
der Beschäftigung mit dem Thema wiederholt begegnen (237-265). Eine kurze Zusammenfassung

(266-270) beschliesst diesen ersten Teil. Der II. Teil (271-335) besteht aus
Personenkatalogen: Eine erste, tabellarische Übersicht von Nonnen und Laienschwestern des Frei-

berger Klosters (273-278) ist gefolgt von einem längeren, ausformulierten Katalog von
Biogrammen von «Freiberger Nonnen, Laienschwestern und am Kloster tätigen Personen»

(279; 279-335). Der III. Teil (337-455) schliesslich besteht aus verschiedenen Anhängen,
nämlich Quellentranskriptionen, einigen Abbildungen und Karten, Verzeichnissen und
einem Register.

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 419

Die Autorin hat sich vorgenommen, die «sozialen, religiösen und wirtschaftlichen Verhältnisse

von Frauenklöstem vordergründig im Herzogtum Sachsen sowie im Kurfürstentum
Sachsen aus landesgeschichtlicher Perspektive» (13; vgl. auch 26) zu untersuchen. So gibt
sie in der Einleitung an, das Herzogtum Sachsen sei ihr Untersuchungsgebiet (11), während
sie in der Zusammenfassung schreibt, Frauenklöster in der Mark Meissen untersucht zu
haben (266). Für jene Leser, die in der hessischen Landesgeschichte nicht besonders bewandert
sind, hinterlässt diese terminologische - und möglicherweise auch geographische - Unstimmigkeit

Fragezeichen.
Das zweite Kapitel, welches die politischen und gesellschaftlichen Hintergründe vorstellt,

scheint nachträglich hinzugekommen zu sein, da es praktisch keine Verbindungen zwischen
diesem und den anderen Kapiteln gibt; fehlende inhaltliche Querverweise und fehlende
inhaltliche Kohärenz sind durch das ganze Buch hinweg festzustellen. Zum Beispiel schreibt

Zinsmeyer (unter dem Kapitel «Heirat»), dass nach dem Tod des Ehemannes die ehemalige
Nonne «Marie Schulmeisterin der Mädgleinschule in Greussen» (260) wurde. Bloss eine

Seite und ein Kapitel (mit Namen «Erwerbstätigkeit») später schreibt sie, dass es für «keines
der untersuchten Klöster [...] Hinweise auf eigenen Broterwerb ehemaliger Nonnen [gebe],
abgesehen von der Tätigkeit der Freiberger Priorin als Leiterin der Jungfrauenschule» (261).

Die fehlende Einheitlichkeit weitet sich auf die Schreibweise von Personennamen aus:
Eine Normalisierung im Fliesstext (natürlich unter Nennung der [Schreib]Varianten in den

Fussnoten) ist für Sekundärliteratur absolut notwendig. Die Autorin aber listet mehrere

(Schreib)Varianten des Namens eines Ordensgenerals der Magdalenerinnen auf; so heisst
jener Titel «Nikolaus Püscher/Puhser/Puster/Poscher/Buscher» (85). Die Darstellung der

Biogramme im II. Teil geschah analog dazu (z. B. «Bünau, Margaretha/Margarethe von»,
«Colwitz, Magdalena [von]», «Dressler/Dressel/Drechseler, Anna» [284f]). Des Weiteren
wird die Priorin des Klosters Altenburg «Katharina Könneritz» genannt (191), wobei sie

kurz darauf (193) das Adelsprädikat «von» im Namen trägt. Eine Herzogin von Sachsen

wird durchwegs «Zedena von Sachsen» (z. B. 133) genannt, obwohl die normalisierte Form
ihres Vornamens «Sidonia» wäre. Diese Namensform wird allerdings bloss in einer Fussnote

erwähnt und ist nicht im Register erfasst.
Der Leser kommt nicht umhin, der Autorin ein zu kleines Bewusstsein im Bereich der

Leserfreundlichkeit zu unterstellen: Sie stellt die Kirchen- und Klosterlandschaft der Stadt

Freiberg vor (89-95), ohne eine dazugehörige Karte mitzugeben; die Orientierung
ausschliesslich mit Hilfe des Textes ist für ortsunkundige Leser praktisch unmöglich. Gänzlich
unübersichtlich ist die Liste der Freiberger Nonnen mit ihren Herkunftsorten, für welche die
Form eines Fliesstextes gewählt wurde (120); dies gilt ebenso für die Liste der Vertragspartner

desselben Klosters (128). In beiden Fällen wird eine kartografische Darstellung -
sowie auch eine Analyse - der Inhalte schmerzlich vermisst. Es entsteht der Eindruck, dass

sich das Werk ausschliesslich an Leser richtet, die sich mit den lokalen Gegebenheiten (Lage
der Orte, Wichtigkeit und Hintergrund der Familien etc.) bereits bestens auskennen.

Wie bereits erwähnt, wollte die Autorin die «sozialen, religiösen und wirtschaftlichen
Verhältnisse von Frauenklöstem vordergründig im Herzogtum Sachsen sowie im Kurfürstentum

Sachsen aus landesgeschichtlicher Perspektive» (13; vgl. auch 26) erforschen. Dieses

selbstgesteckte hohe Ziel hat sie mit Sicherheit erreicht; allerdings ist zu fragen, ob es nicht
sinnvoll und besser gewesen wäre, diese thematische Vielfalt zu Gunsten einzelner
Fragestellungen anders zu gewichten bzw. ganz aufzugeben. Es wäre in höchstem Masse spannend

gewesen, zu erfahren, wie das Freiberger Kloster innerhalb von kürzester Zeit von
grosser Armut (bloss 4 Konventsmitglieder und 100 Gulden Schulden im Jahr 1480 [127];
zu wenig Mittel, um sich einen Verwalter leisten zu können [125]) zu solcher «wirtschaftlicher

Potenz» (128) und «enorme[r] Wirtschaftskraft» (130) gelangte, dass es noch vor 1500

SZRKG, 111 (2017)



420 Rezensionen - Comptes rendus

(131) der Stadt Erfurt 3000 Gulden (128) und 1513 der Stadt Leipzig 1200 Gulden (129)
leihen konnte. Dieser fundamentale Richtungswechsel in der wirtschaftlichen Entwicklung
des Klosters wird von der Autorin bloss umschrieben und festgestellt, dass «nicht bekannt

[sei, woher] der heruntergewirtschaftete Freiberger Konvent dieses <Startkapital> nahm»

(130). Diese und andere Lücken hätten eventuell geschlossen werden können, hätte

Zinsmeyer sich dazu entschlossen, in der Geschichte des Magdalenerinnenklosters Freiberg -
bildlich gesprochen - punktuell tief zu graben, anstatt breitflächig an der Oberfläche zu
kratzen.

Trotz allen Wünschen, welche die Arbeit unbefriedigt lässt, ist es der Autorin hoch
anzurechnen, eine Menge an Archivalien und Literatur zu den Frauenklöstern in Sachsen während

der Reformationszeit gesammelt und verarbeitet und zwischen zwei Buchdeckeln
publiziert zu haben.

St. Gallen/Stein am Rhein Claudia Sutter

Matthias Emil Ilg, Constantia et Fortitudo. Der Kult des kapttzinischen Blutzeugen Fidelis
von Sigmaringen zwischen «Pietas Austriaca» und «Ecclesia Triumphans». Die
Verehrungsgeschichte des Protomärtyrers der Gegenreformation, des Kapuzinerordens und der
(Congregatio de propaganda fide>1622~1729, 2 Bände, Münster, Aschendorff Verlag, 2016,
1485 S., Tab., 99 Abb.

Beim Aufstand im biindnerischen Prättigau gegen die habsburgische Militärpräsenz und die
in deren Schutz vorangetriebene Gegenreformation wurde im April 1622 der Kapuzinerpater
Fidelis von Sigmaringen nahe der Kirche von Seewis erschlagen. Damit hatte sich der
Macht- und Konfessionskonflikt um die Herrschaft in Graubünden, dessen Durchgangswegen

in der Frühphase des Dreissigjährigen Krieges wesentliche strategische Bedeutung
zukam, in einem blutigen Ereignis von hoher Symbolkraft verdichtet. Den reformierten Prätti-

gauem galt der Kapuziner aus dem vorarlbergischen Feldkirch als strenger Vertreter habs-

burgischer und katholischer Ansprüche, die in Graubünden kämpfenden österreichischen
Söldner sahen in ihm einen aufopferungswilligen Militärseelsorger, den Bewohnern
Feldkirchs erschien er als charismatischer Geistlicher. Sein Leben und Sterben konnte die

Kriegserfahrungen in der Frühphase des grossen europäischen Konflikts für Zivil- und

Militärbevölkerung versinnbildlichen und dem Leiden einen anschaulichen religiösen Sinn
verleihen. Es handelt sich somit um einen besonders aussagekräftigen Einzelfall an der
Schnittstelle zwischen der <Pietas Austriaca) des 17. Jahrhunderts und der <Ecclesia Triumphans)

in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts, galt es doch als bedeutender Erfolg für die
kaiserlich-österreichische Politik an der römischen Kurie, dass 1729 die Seligsprechung des

Blutzeugen Fidelis zur gleichen Zeit erfolgte wie die Heiligsprechung des böhmischen
Märtyrers Johannes Nepomuk. Damit fand indirekt auch der Einsatz des Hauses Habsburg für
die Bewahrung der Katholizität in seinem Herrschaftsbereich eine kirchliche Anerkennung
von hohem Prestigewert, deren Krönung die 1746 endlich erfolgte Heiligsprechung des

Fidelis sein sollte.
Dieses Ergebnis war harten Widerständen an der Kurie abgerungen, die es sich mit den

Blutzeugen der kämpferischen Gegenreformation keineswegs leicht machte und an der im
17. Jahrhundert Parteigänger Frankreichs den Ton angaben, denen ein zur Ehre der Altäre
erhobener schwäbisch-österreichischer «Reichsmärtyrer» nicht ins kirchenpolitische Konzept

passte. Nach mancherlei Verzögerungen setzten sich am Ende aber doch die Fidelisverehrer

durch, die sich auf ein effizientes süddeutsch-österreichisch-schweizerisches Netzwerk

SZRK.G, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 421

stützen konnten, dem einflussreiche Adelsfamilien (Grafenhäuser von Hohenzollem und

Hohenems) ebenso angehörten wie die Magistraten der Fidelisstadt Feldkirch oder die
vorderösterreichische Universität Freiburg im Breisgau, an der Fidelis einst, unter bürgerlichem
Namen Marcus Roy, die Rechtswissenschaften studiert hatte. Selbstverständlich setzten sich

auch die Kapuziner für das kirchliche Gedächtnis ihres erschlagenen Mitbruders ein. Eine
herausragende Rolle spielte dabei die Luzerner Ordensniederlassung, wo der Obere der
Schweizer Kapuzinerprovinz residierte. An der Spitze der katholischen Orte der Eidgenossenschaft

intervenierte beispielsweise der Luzemer Rat 1675 offiziell in Rom zugunsten der

(Wieder-)Aufnahme des Kanonisierungsverfahrens für den Sigmaringer. Das Fidelisprojekt
verband somit die katholischen Obrigkeiten der Schweiz mit der Casa d'Austria und den

süddeutschen Adligen, die sich für die Verehrung des kapuzinischen Märtyrers engagierten.
Damit verstärkte sich die Ausprägung konfessioneller Identitäten und Gegensätze auch in
der Eidgenossenschaft des 17. Jahrhunderts, ablesbar an der Verehrung des Protomärtyrers
der Gegenreformation und der in Fidelis' Todesjahr 1622 gegründeten Congregatio de

propaganda fide.
Die bei Anton Schindling an der Universität Tübingen angefertigte Dissertation über die

Lebens- und Verehrungsgeschichte des Fidelis ist nicht nur wegen ihres mit fast 1500 Seiten
sehr stattlichen Umfanges ein beeindruckendes Werk. Die besonders von Angehörigen des

Kapuzinerordens getätigten älteren Forschungen zu Leben, Tod und Fortleben des Blutzeugen

aufgreifend und weiterführend, konnte der Verfasser eine Fülle politik-, militär- und

frömmigkeitsgeschichtlicher Aspekte umfassend berücksichtigen, um somit ein überzeugendes

Gesamtbild zu erstellen, das der komplexen Geschichte des «Märtyrerheros» der
Gegenreformation im Alpenraum gerecht wird. Bereits die systematische Auswertung der
Aktenmassen des sich über ein Jahrhundert hinziehenden Kanonisationsprozesses stellt eine
besonders anerkennenswerte Leistung dar, die einzelne Episoden aus dem Leben des Marcus
Roy/Pater Fidelis in neuem Licht erscheinen lässt. Bei aller Ausführlichkeit ist die Studie an
keiner Stelle redundant, kommt doch jedem Mosaiksteinchen eine besondere Funktion in der

Gesamtkomposition zu. Auch ein kulturgeschichtlicher Exkurs zu den Prättigauer Prügeln
hat dabei seine Bedeutung! Man könnte von einem religionsgeschichtlichen Ansatz
sprechen, der dem Anspruch Lucien Fcbvres an eine histoire totale auf seine Weise Genüge tut.
Abschliessend sei aber noch, im Einklang mit dem Verfasser, auf das eklatante Forschungsdefizit

zum Sigmaringer Kapuzinerheiligen in der Romania hingewiesen. In der Tat kann die
vorbildliche Studie von Matthias Ilg der Ausgangspunkt sein, um nun «dem
kirchengeschichtlichen Ausnahmephänomen der Verehrung eines deutschen Heiligen der Frühen
Neuzeit im Italien, im Spanien und im Frankreich des 17. und 18. Jahrhunderts auf den
Grund zu gehen» (38). Die Beziehungen zwischen dem borromäischen Mailand und dem

kapuzinischen Missionsland Hochrätien könnten der Ausgangspunkt für weitere Forschungen

sein.

Reims Thomas Nicklas

Lydia Salviucci Insolera (a cura di), Immagini e arte sacra nel Concilio di Trento: per is-

truire, ricordare, meditare e trarne frutti [atti deI Convegno per il 450° anniversario del de-

creto sulle immagini], Roma, Artemide, 2016, p. 255.

Il volume raccoglie gli atti del convegno svolto a Roma, presso la Pontificia Université Gre-
goriana tra il 2 e il 3 dicembre 2013, frutto della condivisione delle ricerche di studiosi quali-
ficati. II convegno s'inserisce nell'ambito di studio e insegnamento della Facoltà di Storia e

SZRKG, 111 (2017)



422 Rezensionen - Comptes rendus

Beni Culturali délia Chiesa délia suddetta Université, con il suo obiettivo di valorizzazione e

conservazione dell'arte cristiana, ponendone in risalto il valore teologico e spirituale.
Nell'introduzione (13-14), Lydia Salviucci Insolera chiarisce il motivo del convegno: rif-

lettere sul significato sacro dell'immagine cristiana defmito al concilio di Trento nel decreto
De invocatione, veneratione et reliquiis Sanctorum, et sacris imaginibus délia sessione XXV
del 3 dicembre 1563 e sulle conseguenze di taie decreto sull'arte cristiana.

Dopo il saluto del decano délia Facoltà (7-8) e la presentazione del présidente del Pontifi-
cio Comitato di Scienze Storiche (9-11), il libro si suddivide in quattro parti, seguite da

un'appendice di documenti. La stessa Salviucci Insolera definisce come strutturali per il
convegno gli interventi di François Boespflug e Paolo Prodi, rispettivamente posti in apertura
délia prima e délia seconda parte.

La prima parte (15-70), per aiutare il lettore a intendere le radici del decreto a livello
teologico, approfondisce proprio la dimensione teologica delFimmagine. François Boespflug,
nel suo contributo «Le manteau des saints, ou comment le concile de Trente a placé les images

sous leur protection», parte da una domanda: il decreto del concilio di Trento puo ancora
nel XXI secolo essere illuminante per la Chiesa nell'ambito delle immagini? Per giungere
alla risposta il Boespflug propone una comparazione tra l'epoca attuale e il tempo dell'assise
tridentina, cercando di individuare la concezione teologica sottostante. Quest'ultima si collo-
ca in un contesto in cui, in contrasto con i protestanti, la Chiesa insisteva sul culto dei santi,
attraverso le reliquie e le immagini. In taie contesto, il culto delle immagini che emerge da

Trento non ha un interesse prettamente rivolto alle Stesse, come awenne invece al concilio
di Nicea II nel 787; esso è da collocarsi nell'ambito più ampio del culto ai santi. Ancora
diverse le cose sono nella nostra epoca, dopo le indicazioni offerte dalla costituzione Sacro-
sanctum Concilium del Vaticano II. In questo caso si mantiene l'uso di esporre le immagini
nelle chiese, intese corne mezzi idonei a rappresentare e richiamare i misteri délia salvezza,

ma se ne ridimensiona il culto per non confondere e disorientare i fedeli chiamati a parteci-
pare alla liturgia.

È in codesta chiave di comparazione che il Boespflug propone, nello spirito di un'erme-
neutica attuale e attualizzante, alcuni punti di osservazione a riguardo del testo del decreto
tridentino. Uno spirito apologetico, un'insistenza sulla rappresentazione delle scene cruente
di martirio, la nécessité che Farte fosse portatrice di dottrina, il chiarire che l'immagine utile

per istraire il popolo non avrebbe rappresentato la dimensione divina, la lotta contro le

immagini indecenti sono stati aspetti dominanti nella composizione del decreto. Nello stesso

tempo l'autore sostiene la nécessité di accogliere la créativité insita nell'espressione artistica
e il conseguente dovere per la Chiesa e il clero di un aggiornamento in ambito teologico e

artistico. Il Boespflug quindi puô rispondere alla domanda iniziale facendo notare corne sia

déterminante conoscere l'origine e il significato del decreto, ma nello stesso tempo come si

debba tener conto del percorso che sépara l'attualità dal Cinquecento, e quindi degli appro-
fondimenti awenuti in campo teologico e nella concezione dell'arte.

La seconda parte (71-127) considéra l'origine e l'identité del decreto tridentino. Il contributo

di Paolo Prodi, «Storia, natura e pieté: il problema délia disciplina delle immagini
nell'eté tridentina», vuole conduire il lettore a comprendere come il decreto sulle immagini
s'inserisca non solo nella disputa religiosa originata dalla Riforma, ma in un mondo che

dalla metà del Quattrocento subisce un inesorabile mutamento. A partire dal suo studio

sull'opera del vescovo di Bologna cardinale Gabriele Paleotti e dal Discorso intorno aile
immagini sacre e profane che questi compose nel 1582, Prodi fa comprendere al lettore alcuni
passaggi storico-culturali importanti. Per capire il decreto sulle immagini è necessario quindi
considerare il rapporta delle espressioni délia pieté sia con lo sviluppo delta visione del

mondo, sia con il pensiero teologico del tempo. Con l'Umanesimo e il Rinascimento, in una

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 423

realtà che vede la nascita dell'individuo e il sottrarsi délia scienza dal dominio délia teologia,
si ha il passaggio dalla visione sacrale delle immagini ad un'immagine intesa come racconto
délia storia umana, sacra o profana. Il concilio di Trento si trova ad aver a che fare con es-

pressioni artistiche dove le storie raffigurate, che precedentemente si collocavano ai margini
délia figura di Cristo o dei santi, sono poste al centra délia scena con il risultato di uno
sguardo sempre più profano. Il decreto sembra nascere con il desiderio di un equilibrio tra il
trascendente e la realtà storica. La sua legiferazione, seppur generica ed affidata al discerni-
mento dei vescovi nelle proprio diocesi, appare rivolta più al contenimento degli splendori
dell'arte rinascimentale e manieristica che contra l'iconomachia di protestanti e riformati. Il
Paleotti si pone al centra di una biforcazione, cercando di fare una sintesi, nella quale egli
ancora sperava al tempo del suo Discorso. In sintonia con le proposte tridentine cercô di im-
pedire la fuoriuscita délia teologia dall'arte, indicando la strada per lo sviluppo delle arti
figurative come espressione délia nuova pietas emersa dall'assise conciliare.

Gli ulteriori contributi di questa parte delineano, sulla base di un solido studio sulla docu-
mentazione, la figura del teologo gesuita Diego Lainez, la sua partecipazione al concilio di
Trento e il suo coinvolgimento nella genesi del decreto sulle immagini.

La terza parte (129-176) si sofferma sulla recezione del decreto tridentino, presentando
alcuni esempi sia storici che artistici. Il contributo di Cristina Mandosi «Istruzione del cardinale

Gabriele Paleotti per la costruzione delle cappelle nei palazzi» offre un'idea di come il
già ricordato cardinale agisse da protagonista in codesto settore. Il Paleotti, studiato dopo il
suo trasferimento da Bologna alla sede di Magliano Sabina, cercô di traduire in concreto le

indicazioni tridentine. La sua Istruzione, viene collocata dall'autrice nella più ampia attività
pastorale del vescovo e in rapporto al modo con cui svolgeva la visita pastorale. In questa il
Paleotti dimostra un grande scrupolo per gli edifici sacri e la cura delle immagini sacre.
Nell'Istruzione il cardinale offre indicazioni precise nello stile individuato nella visita pastorale.

Le immagini sacre nella concezione e legislazione del vescovo dovevano essere esegui-
te perché utili per l'edificazione e devozione dei fedeli, ricoprendo il compito di indicare la
sacralità del luogo di preghiera.

La quarta parte (177-198) présenta il momento significativo del convegno realizzatosi con
la visita a San Silvestro al Quirinale dove gli astanti hanno potuto ammirare la pala dell'al-
tare dell'Assunzione délia Vergine di Scipione Pulzone nella cappella Bandini. Ancora si

puô vedere l'influsso del cardinale Paleotti, avendo i committenti consultato il cardinale per
l'iconografia. Questa parte ha lo scopo di far osservare la complessità dell'incontro concreto
tra il significato teologico dell'immagine e la sua realizzazione nell'opera d'arte. Conducen-
do ad un virtuale incontro con le immagini, questa parte offre a chi legge la possibilité di
essere coinvolto nell'esperienza del convegno e un incentivo per una visita del sito.

Nelle Appendici (199-235), oltre al decreto in questione, si trova la trascrizione latina con
annessa traduzione di alcuni documenti inerenti il padre Lainez a riguardo delle immagini
sacre. Questi offrono al lettore l'idea del suo coinvolgimento nella genesi del decreto e la sua
capacité di rispondere agli awersari delle immagini sacre con citazioni erudite e una chiara
concezione teologica dell'immagine sacra.

11 lettore, particolarmente lo storico e lo storico dell'arte, puô trovare, in questa pubbli-
cazione, materiale per alimentäre i propri studi. Il decreto sulle immagini viene presentato
nella sua formazione e nell'incidenza sull'arte cristiana successiva. La conoscenza dei mu-
tamenti storici, la comprensione del pensiero teologico e pastorale che muoveva legislatori
ecclesiastici e committenti e faceva agire artisti è affrontato con insistenza e permette una
conoscenza ad ampio raggio del testo tridentino. Quest'approfondimento teologico sull'im-
magine, considerato nel suo rapporto tra Oriente e Occidente e tra le varie epoche e il
présente, consente di aprire nuovi orizzonti di indagine.

SZRKG, 111 (2017)



424 Rezensionen - Comptes rendus

Attraverso la pluralità di tematiche scaturita dallo studio del decreto del 1563, puô giunge-
re luce sulla ricerca già in atto e possono sorgere nuove domande per ulteriori studi che

potranno conduire la comunità scientifica a nuovi approfondimenti.

Lido di Camaiore, Italia Flavio Belluomini

Adriano Prosperi, La vocazione. Storie di gesuiti tra Cinquecento e Seicento (=Einaudi
storia 66), Torino, Einaudi, 2016, p. XIX, 250 p.

La présente monografia è uno studio critico di Adriano Prosperi, professore emerito di Storia
moderna presso la Scuola Normale Superiore di Pisa, su racconti di vocazione di gesuiti,
redatti in maniera autobiografica o corne testimonianza. Raccolti negli archivi presso la curia
generalizia di quest'Ordine a partire dal 1573, dettero origine alla serie archivistica Vocatio-
nes Illustres, entrando a far parte del nucleo più ampio délia Historia societatis. Ivi vennero a

confluire i racconti dei collaboratori più significativi dei primi seguaci di Ignazio di Loyola
e, di seguito, relazioni di vocazione maturate dalla metà del Cinquecento fino ai primi del
Seicento. A parte, rispetto all'elenco generale délia serie, furono inseriti racconti denominati
Vocazioni meravigliose.

Come annunciato nel Proemio (V-XIX), dette fonti scritte si presentano come mezzo per
conoscere il mondo gesuitico e contribuiscono ad eliminare le immagini stereotipate forma-
tesi su di esso. Per evitare anacronismi e semplicistiche interpretazioni, attraverso le tre parti
délia monografia Prosperi cerca di leggere i racconti nel loro contesto storico e di compren-
deme il genere.

La prima parte, La costruzione délia memoria. Le premesse (5-71), conduce il lettore a

considerare come nella Compagnia di Gesù, tra gli anni Cinquanta e Settanta del Cinquecento,
si senti l'esigenza di avere una storia dell'Ordine. All'interno di questo progetto, nella

collezione di testimonianze scritte di vario genere inerenti l'opéra dei gesuiti, venne svi-
luppandosi la nécessita di raccogliere narrazioni di vocazioni. Queste furono concepite per
offrire esempi edificanti di chi aveva risposto alla chiamata e aveva perseverato nel cammi-
no gesuitico. Esse avrebbero mostrato l'identità dell'Ordine, divenendo utili per scrivere la
sua storia corne un insieme di risposte alla chiamata di Dio. In tal modo gli scritti, realizzati
su richiesta dei superiori, anche attraverso appositi questionari, avrebbero costruito la memoria,

attingendo al passato, per legittimare il présente ed edificare il futuro. Ci si servi cosi
délia scrittura con fini precisi che ne fissavano i criteri di esecuzione.

Nella seconda parte, La rete da pesca del collegio (75-125), Prosperi sostiene che dagli
anni Cinquanta del Cinquecento la Compagnia, divenuta a tutti gli effetti un Ordine inseg-
nante, fece del collegio uno dei suoi massimi ambiti d'azione. In questa istituzione educati-

va, oltre a compiere un'opera d'insegnamento, i gesuiti avrebbero attinto e formato le nuove
leve. L'autore comincia a presentare alcuni racconti di vocazione, facendo osservare come
siano rilevanti quelli di gesuiti che avevano contribuito alla vita dei collegi corne insegnanti.
Il riferimento al collegio, poi, sarebbe stato quasi continuo nei racconti, che lo indicavano
come luogo in cui i candidati imparavano la virtù dell'obbedienza e délia perseveranza nella
vocazione.

La terza parte, intitolata Vocazioni (129-235), è completamente dedicata ad approfondire
i racconti délia serie Vocationes Illustres. In essi emerge un fondamento comune dato dalla
concezione, concepita da Ignazio e portata avanti dalla Compagnia, délia vocazione corne
realtà metastorica. Era su taie fondamento che si dovevano scrivere le singole esperienze.
Esse, pur nella loro diversité, presentano caratteri strutturali comuni indotti dalla richiesta di

SZRK.G, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 425

chi ne domandava l'esecuzione. Il racconto doveva mettere in evidenza la vita nuova intrap-
resa con la risposta alla chiamata e la pace ottenuta da chi aveva saputo usare bene il libero
arbitrio per rispondervi. Emergeva cosi il taglio netto col passato, quasi sempre espresso con
le difficoltà procurate dalle resistenze délia famiglia di origine. Per converso il collegio, con
la pratica délia confessione generale, la partecipazione agli esercizi spirituali e l'apprendi-
mento délia virtù dell'obbedienza, era presentato come il mezzo per imparare a vivere la

nuova vita. Nei casi in cui le dispute con le famiglie creavano difficoltà con gli Stati di pro-
venienza degli aspiranti, nei racconti si cercava di attenuare lo scontro con esse. Nelle Vo-
cazioni Meravigliose si mostrava l'intervento miracoloso di Dio con sogni da interpretare e

apparizioni riservate ai suoi eletti. Non mancava poi l'altra faccia délia medaglia e cioè il far
notare come si potesse rifiutare o rinnegare la chiamata di Dio. Per quelle persone si presen-
tavano storie di esistenze disastrate con difficoltà in vita, punizioni divine e il rischio délia
dannazione eterna.

Attraverso questo libro è possibile avere una maggiore conoscenza dei gesuiti délia
seconda generazione e rendersi conto di quanto l'Ordine, in breve tempo, riusci ad offrire un
modello per molti giovani, in modo trasversale a tutte le classi sociali. La vita del collegio, i

rapporti con le autorità del tempo, il libero arbitrio e la spiritualità incentrata sugli Esercizi
Spirituali e suH'obbedienza al papa, sono tematiche che emergono da questo studio. Ciö che
è particolarmente significativo di questo lavoro sulle fonti è comunque il metodo usato da

Prosperi e il suo obiettivo. Nei leggere i racconti inseriti nella serie archivista, egli, individu-
andone la finalità e la struttura con cui sono posti in essere, mostra come usare le fonti in
modo critico. In questo modo puô evitare, andando ad esse, di cadere in clichés formatisi nei

tempo sui gesuiti, ma, nello stesso tempo, leggendole criticamente, di non soggiacere ad una
lettura positivistica di queste. Ciö che fù scritto nei racconti di vocazione e che fu raccolto in
archivio va compreso aU'interno dell'immagine che il gesuita aveva di sé e di cui si chiedeva
rendesse conto. Per questo chi scriveva il racconto délia vocazione doveva necessariamente
fare una selezione délia memoria. Grazie a note a margine o ad altre testimonianze scritte,
Prosperi ha potuto documentare come nei racconti di vocazione ci siano fatti taciuti, mentre
si insisteva su altri che tendevano ad essere ricorrenti. Tra i molti racconti possiamo citare
quello dell'ebreo convertito Eliano, che, contestualmente alla conversione, scelse di entrare
nella Compagnia. Egli, nei narrare la sua esperienza, seppur nell'eccezionalità del personag-
gio, mostra i soliti momenti significativi délia struttura del racconto di vocazione e quasi tace
sut resto. Il cambiamento di vita grazie all'appello divino, maggiorato dall'abbandono
dell'ebraismo, i miracoli che lo portano a capire l'agire di Dio per liberarsi dai legami fami-
liari e l'approdo al collegio sono le tappe che Eliano ricorda. Questa era la struttura che in-
teressava ai superiori ed Eliano, ormai adulto, era cosciente che di taie racconto ci fosse bi-
sogno per edificare la Compagnia e contribuire alla sua storia. Non interessavano altre cose e

per questo quasi non si fa menzione dei molti e prestigiosi incarichi che, come insegnante e

inviato in Oriente per speciali missioni, aveva ricoperto. Un'altra storia, quella di Ludovico
Pennardi, mostra una simile trama. Un giovane che aveva scoperto di sentirsi chiamato da

Dio e aveva trovato nei collegio la via per comprendere che quella chiamata doveva realiz-
zarsi nella Compagnia di Gesù. Anche in questo caso egli mostra il necessario distacco dalla
famiglia, l'aiuto del confessore del collegio e la pratica dei sacramenti. Tutto questo lo aveva
messo nella condizione di lasciare le resistenze di una precedente vita. Ludovico non mette
perô minimamente in evidenza il fatto, registrato in una nota a margine del racconto da parte
di un confratello, che tra le resistenze ci fu anche quella del generale dell'Ordine che, in un
primo momento, lo aveva respinto per alcuni difetti fisici. Da questi due esempi, tra i tanti
citati nell'opera di Prosperi, possiamo vedere come l'autorappresentazione dei gesuiti, cris-
tallizzata nei racconti di vocazione, risponda all'immagine che il gesuita ab origine ha di sé.

SZRKG, 111 (2017)



426 Rezensionen - Comptes rendus

La monografia si caratterizza come uno studio critico sulle fonti, permettendo al lettore di
conoscere una parte délia storia délia Compagnia di Gesù. Tramite la gamma dei racconti di
vocazione presentati, emergono, pur nel centralismo che fil un punto forza dell'Ordine, una
varietà di soggetti e una poliedricità di attività. Questi aspetti, con il metodo proposto da

Prosperi, incentivano a continuare nell'indagine di nuovi ambiti di ricerca sul mondo gesui-
tico.

Lido di Camaiore, Italia Flavio Belluomini

19. und 20. Jahrhundert:
Konfliktlagen, Erneuerungsbewegungen, Praktiken der Macht

Christine Christ-von Wedel/Thomas K. Kuhn (Hg.), Basler Mission. Menschen,
Geschichte, Perspektiven 1815-2015, Basel, Schwabe Verlag, 2015,243 S.

1815 von Exponenten aus dem Umfeld der Deutschen Christentumsgesellschaft in der Stadt

am Rheinknie gegründet, entwickelte sich die Basler Mission rasch zu einem der wichtigsten
der dortigen <Reich-Gottes-Werke>. Diese intendierten, ganz einem erwecklich-pietistischen
Schriftverständnis folgend, die (Wiederkunft Christi) und somit die Errichtung des (Reich
Gottes auf Erden) aktiv zu befördern. Entsprechend nährte sich die Motivation der Basler
Mission aus dieser Weltsicht und war insbesondere während der ersten hundert Jahre ihrer
Existenz - auf dem Hintergrund der als krisenhaft wahrgenommenen Zeitgeschehnisse -
sogar durch das Gefühl geprägt, sich bereits in endzeitlichen Prozessen zu bewegen.

Vor zwei Jahren feierte die Basler Mission ihr zweihundertjähriges Bestehen. Zu diesem
Anlass gab sie die auf Deutsch und Englisch vorliegende Festschrift in Auftrag. Im Gegensatz

zu den früheren Jubiläumsschriften beabsichtigte die Basler Mission, wie deren Präsident

Karl F. Appl im Geleitwort betont, die Festschrift nicht von «Insidern der Basler Mission»

verfassen, sondern «eine kritisch wohlwollende Aussensicht» auf die Arbeit der
Vereinigung werfen zu lassen (7). Diese Offenheit gegenüber einer kritisch-historischen Beleuchtung

der Geschichte der Missionsgesellschaft ist zu würdigen. Eine weitere perspektivische
Besonderheit streichen die Herausgeber Christine Christ-von Wedel und Thomas K. Kuhn
hervor. Erstmals hätten Autoren nicht nur die Sicht des europäischen Sitzes, sondern die
Basler Mission auch aus Sicht der betroffenen Missionsgebiete beleuchtet (9). Diese
perspektivischen Verschiebungen im Vergleich zu früheren Festschriften reflektieren letztlich
neue, nicht zuletzt postkolonial geprägte Forschungsansätze, die beispielsweise das

Zusammenspiel von (Zentrum) und (Peripherie), von Mission und kolonialer Herrschaft sowie
kultureller Einflussnahme (Kulturtransfer, (Zivilisierungsmission> als Rechtfertigungsdiskurs
usw.) mit veränderten Fragestellungen neu beurteilen. Die konkrete Umsetzung dieses

Anspruchs gilt es weiter unten noch eingehender zu reflektieren.
Die Grundstruktur der Festschrift, die in sechs verschiedene thematische Dimensionen

unterteilt ist, vermag insgesamt zu überzeugen. In einem ersten Teil («Identität») thematisieren

unter anderem Thomas K. Kuhn und Martin Sallmann die Entstehungs- und
Entwicklungsgeschichte der Missionsgesellschaft. Sallmanns Beitrag fokussiert dabei auf die Plura-

lisierung und organisatorische Öffnung der Basler Mission, welche den missionierten Gebieten

im 20. Jahrhundert eine zunehmende Mitbestimmung garantierte. Teil II («Menschen»)

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 427

rückt die Missionare und deren Familien ins Zentrum. Die entsprechenden Beiträge legen
etwa die Herkunft und Motive (Dieter Becker und Thorsten Altena) der Missionare offen,
oder aber zeigen die den Ehefrauen der Missionare (Judith Becker) zugedachten Rollen und
das Schicksal der Kinder der Missionsfamilien auf. Auch letztere waren unweigerlich in die
missionarische Weltsicht ihrer Eltern sowie die Organisationsstruktur der Basler Mission
eingebunden, mussten sie doch, sobald sie das schulpflichtige Alter erreicht hatten, ihre
Eltern verlassen und in die organisatorische Zentrale nach Basel reisen, um im eigens errichteten

Kinderhaus zu leben. Dagmar Konrad legt hierbei die weitreichenden emotionalen und
familiären Folgen dieses Systems offen. Teil III («Institution») setzt sich in verschiedenen

Beiträgen etwa mit der Leitung (Christine Christ-von Wedel) sowie der Finanzierung der

Missionsgesellschaft (Heinrich Christ) auseinander. Teil VI, der in einer ausfuhrlichen, gut
strukturierten Übersichtsdarstellung am Ende des Buches Ereignisse und Personen der
zweihundertjährigen Geschichte der Organisation präsentiert, kann als wichtige Ergänzung zu
diesem Teil sowie Teil I gesehen werden. Die Ausführungen zu den von der Missionsgesellschaft

verwendeten Medien (Teil IV) setzen sich einerseits mit den Publikationsorganen der

Vereinigung (Julia Mack) sowie vertieft mit der Bedeutung bildlicher Darstellungen
auseinander. Besonders lohnenswert zu lesen sind dabei die Ausführungen von Guy Thomas zur
religiösen Kartographie, die sich in populärer Form in Missionsweltkarten manifestierte.
Teil V letztlich weitet den Blick und lässt vorab aussereuropäische Autorinnen und Autoren
über Impulse und Wirkungen der Basler Mission in Afrika (Cephas Omenyo), Hongkong
(Wing Sze Tong), Lateinamerika (Juan Sepülveda) sowie die (Rück-)Wirkungen der Mission

auf Europa (Christine Lienemann) zu Wort kommen.
Die gewählten inhaltlichen Schwerpunkte eröffnen dem Leser ein breites und illustratives

Themenfeld. Mit Blick auf die geschichtliche Einordnung der Basler Mission hätte man sich
aber zusätzliche Vertiefungen gewünscht. So kommen eine Analyse der religiösen
Grundhaltungen sowie deren Einordnung in den internationalen Kontext (z.B. Vorbildfunktion
britischer Vereinigungen) zu kurz. Zudem fehlt eine eigentliche Analyse der angewandten
Missionsstrategien. Zielten sie auf Personen aus einer gesellschaftlichen oder sozioökonomi-
schen Randstellung ab? Transformierten sich die Missionsstrategien? Einzelne Missionsvehikel

finden in den Beiträgen Erwähnung, so etwa die Bedeutung der lokalen Sprachen für
die Missionare sowie die Schaffung eines alternativen Solidar- und Klientelsystems (Schaffung

von <Christendörfern>, Bekämpfung der lokalen Formen von Sklaverei). Wie Peter

Haenger in seinem Beitrag über die missionsinterne Sklavenbefreiung an der Goldküste
darlegt, konnte es in solchen Fragen durchaus zu Zielkonflikten zwischen der Vereinsleitung im
<Zentrum> und den Missionaren in der <Peripherie> kommen. Ähnliches zeigte sich ansatzweise

auch in der Bewertung lokaler Riten (Andreas Heuser).
Abschliessend soll der eingangs erwähnte Anspruch der Publikation auf eine veränderte

und differenzierte Perspektive noch einmal aufgegriffen werden. In der Tat tritt diese im
Buch wiederholt zu Tage. In erster Linie sind die Beiträge von Christine Christ-von Wedel
und Andreas Heuser in Teil I zu nennen. Christine Christ-von Wedel setzt sich mit der

(selbst-)kritischen Erinnerung der Basler Mission anlässlich ihrer Jubiläen und der darin
aufscheinenden Diskussion über die Frage des Kulturtransfers auseinander, und Andreas
Heuser beleuchtet die Sicht der Basler Mission auf die in den Missionsgebieten angetroffenen

religiösen Riten. Ebenso sei auf die Kurzporträts verwiesen, die in die Teile eingestreut
wurden und teilweise afrikanische Akteurinnen und Akture beleuchten sowie deren
Handlungsspielräume und zugewiesenen Rollen reflektieren. Eine vertiefte Analyse eines solchen
Akteurs nimmt allerdings einzig Sonia Abun-Nasr (Teil III) in ihrer differenzierten Sicht auf
das Leben David Asantes von der Goldküste vor. Eine postkoloniale Perspektive hätte im
Sammelband jedoch insgesamt noch konsequenter umgesetzt werden können. Dies soll an

SZRKG, 111 (2017)



428 Rezensionen - Comptes rendus

drei Beispielen gezeigt werden. Erstens beschränken sich die Beiträge aussereuropäischer
Autoren letztlich auf Teil V (Impulse und Wirkungen) und sind vorab kirchengeschichtliche
Darstellungen der lokalen Entwicklungen, die, wie etwa der Beitrag von Wing Sze Tong,
den althergebrachten Fortschritts- respektive Zivilisierungsdiskurs in Teilen sogar
fortschreiben. Zweitens werden die Interaktion der Basler Mission mit den Kolonialherren und
somit die Frage nach dem Platz der Mission innerhalb des Kolonialsystems zu wenig
ausgeleuchtet. Drittens werden Fragen des (erzwungenen) Kulturtransfers vorwiegend aus einer

Innenperspektive der Organisation geschildert, indem etwa die Frage aufgeworfen wird, ab

wann die Vorstellung einer europäischen <Zivilisierungsmission> organisationsintern auf
Kritik stiess (Christine Christ-von Wedel).

Diese Hinweise sollen aber keine Grundsatzkritik darstellen, denn der Mehrwert dieses

vielfältigen und reich bebilderten Sammelbandes für die Geschichte der Basler Mission
sowie der internationalen Missionsgeschichte ist unbestreitbar.

St. Gallen Thomas Metzger

Leen Van Molle (Ed.), Charity and Social Weifare. The Dynamics of Religious Reform in
Northern Europe 1780-1920, Leuven, Leuven University Press, 2017, 336 p.

As a researcher who has been engaged in the study of welfare and religion in contemporary
Europe, I have been missing this book. Religion has been largely neglected in the writing of
the social history of Europe. It is obvious - if you are not completely blind to this aspect of
life - that the churches did play and still play a crucial role in many aspects of social life in

Europe. Religious orders were among the first to provide for the poor and sick in many
countries. Christian values of caring for one's neighbor have made an imprint on what has

become a European way of dealing with welfare issues as a common responsibility. Still
today, churches are in various ways engaged in providing for citizens in need.

A more detailed background to the present situation has however not been easily accessible

for those who are not experts in the field. These gaps in historical knowledge have made
studies on the contemporary situation unnecessarily open to guesswork and less well grounded

theories. After all, history has a big role to play in the understanding of what is going on
here and now. To know the present we need to know the past.

The more welcome is this comprehensive volume, telling in some detail the stories of how
the churches in the Northern half of Europe dealt with the social issues that arose along with
industrialization, urbanization and the creation of the modem nation states during primarily
the 19th century.

Most of the authors are professors of history and church history from medieval to modem
times at universities all over Europe. One of them, Annelies van Heijst, has recently retired
from a chair in Ethics of Care and Charity at Tilburg University. They are thus all well
suited to provide in depth stories on the development in their respective countries. As revealed

by the title the relation between charity and social welfare constitutes the focus of the

book. Other than that, perspectives on social needs, on the churches as actors, including the

development of the modem diakonie, and on socio-political history are well integrated. In

addition, gender is often taken into account, as the relevant variable it is, in this history.
The book is the fourth in the ambitious series Dynamics of Religious Reform in Northern

Europe 1780-1920, with volumes hitherto published on Political and Legal Perspectives,
The Churches and Piety and Modernity. The countries in focus are Britain and Ireland, the

Netherlands and Belgium, Germany, Denmark, Sweden and Norway. The inclusion of the

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 429

less well known stories of Ireland and the Low Countries is a plus. The time span covered is

limited to «the long nineteenth century», starting with the French revolution and ending with
World War I.

Poverty increased when rural bonds were broken and the European population grew.
Flealth care had to be dealt with in new and more professionalized ways. Drinking showed to
be an increasing problem. These issues constituted challenges to both churches and new
nation states. The exact details differed between the countries and sometimes even between
regions. The strength of Charity and Social Welfare is the thorough account of all these

variations. Why was health care at the heart of the religiously based welfare provision in

Norway, but not a distinctive part of British religious history? Why were Lutheran churches

welcoming towards state initiatives, while Roman-Catholics defended independent provision
to the poor via religious orders?

A recurring theme - and still relevant today - is the attitudes towards the poor. Is poverty
there to stay or can it be prevented by structural changes? What is the right Christian attitude
towards the poor? Should poverty be dealt with only locally and what then to do with
vagrants? Such questions recur in most of the texts.

All churches contributed in one way or the other to social welfare, sometimes as enthusiastic

partners to the state, sometimes rather as critics and sometimes as rivals. Whichever
route the relation between church and state took, modernity came with new challenges,
forcing both church and state to reinvent old traditions. Seen in retrospect, this sheds new
light on variations in the church attitudes towards not only the state, but also towards poverty,

work and good deeds. The distinction between deserving and non-deserving poor seems
to have been a common understanding in most cases. The poor seem however to have been

held in higher regard in Roman-Catholic settings than in Lutheran, where work was seen as

the key to a good life both on an individual and at societal level. Good deeds were encouraged,

but in different ways. Lutherans strongly rejected any idea of giving to the poor as a

means for salvation, whereas in Reformed traditions good deeds could be interpreted as a

sign of divine election.
The chapters are held together regionally, followed by a lengthy bibliography, useful for

those who want to dig deeper into the details of the stories. Germany is justifiably dealt with
in three chapters, two on the Roman-Catholic side of the story, which differs quite a lot from
the Protestant story. The first chapter by Bernhard Schneider shows the internal Roman-
Catholic tensions between Catholic Enlightenment and Ultramontanism and the development

of Catholic social doctrine. The second deals with the Catholic Milieu and the development

of Social Catholicism, ending with the creation of the Caritasverband für das katoli-
sche Deutschland. Complemented by the following chapter by Katarina Kunter on Diakonie
and Protestantism in Germany during the long 19th century the chapters give a rather good
overview of the complicated history of the important and influential role of the churches in
the German welfare system.

Anthologies always risk missing the links between the stories told. Sometimes while
reading I have felt lost among the many details of the specific case I have been studying. Then
it has been useful to be able to go back to the introductory chapter, written by the editor
Leen Van Molle. This gives a comparative overview over the development summarized in
that «the common European religious culture left its profound marks» on the long 19th

century. What I do miss, however, as a theologian, is a bit more of problematizing of methodology

and theoretical underpinnings and clarifying of choices made. The book fills a gap in
the writing of the social history of Europe, but there might be more ways of telling the
stories, more perspectives possible to integrate, and definitely more clarity to be gained on the

SZRKG, 111 (2017)



430 Rezensionen - Comptes rendus

methodological and theoretical problems the authors have come across in writing. That may
be something to wait for in a later volume.

Uppsala Ninna Edgardh

Raul Mlnguez Blasco, Evas, Marias y Magdalenas. Género y modernidad catôlica en la
Espana liberal (1833-1871), Madrid, Centra de Estudios Politicos y Constitucionales, 2016,
299 p.

Le paradoxe se révèle être un outil heuristique de première importance pour comprendre le

passé. Quand il constate combien le paradoxe est généralisé, le discours historique lui-même
s'enrichit, en montrant la logique cachée sous l'apparence d'une contradiction. Ce qui, à

première vue, nous semble illogique et dépourvu de tout sens paraît complètement cohérent

pour les sujets ainsi qualifiés. La persistance des stéréotypes issus du paradigme de la
sécularisation fait de la religion un terrain particulièrement fertile pour le paradoxe. Modernité
religieuse et Lumières catholiques sont deux exemples parmi d'autres de cette incohérence
cohérente.

Ce n'est donc pas par hasard que les deux plus importantes contributions à l'étude des

rapports entre catholicisme et genre en Espagne ont fait appel à ce miroir paradoxal pour
montrer la vitalité et la complexité de cette combinaison: le beau livre Paradojas de la orto-
doxia: politica de masas y militancia catôlica femenina en Espana (1919-1939) (2003) d'In-
maculada Blasco et la thèse soutenue à Valencia par Raul Minguez, La paradoja catôlica
ante la modernidad: modelos de feminidad y mujeres catôlicas en Espana (1851-1874)
(2014). Prix Miguel de Artola de l'Association d'histoire contemporaine d'Espagne, cette
dernière vient d'être publiée par le Centra de Estudios Politicos y Constitucionales sous le

titre : Evas, Marias y Magdalenas. Género y modernidad catôlica en la Espana liberal (1833—

1871). Le livre de Raul Mlnguez combine de façon magistrale l'analyse de discours catholiques

sur la féminité, le constat de l'importance de la dimension de genre dans la guerre
culturelle et l'étude de l'expérience des fondatrices des congrégations en Espagne.

Le livre se divise en cinq chapitres. Le premier chapitre nous offre un bilan sur les récents
débats autour de la sécularisation, des rapports entre religion et modernité et de la féminisation

de la religion. Dans le sillage des études d'Olaf Blaschke, Tine Van Osselaer ou Bernhard

Schneider, Raul Minguez propose une lecture critique de la thèse de la féminisation de

la religion à la lumière du constat de l'existence de différentes formes de participation
masculine dans l'espace religieux et de la présence majoritaire des femmes dans la vie dévo-
tionnelle avant le XIXe siècle. Evas, Marias y Magdalenas contribue aussi au développement

d'un vaste chantier de recherche, celui ouvert par Phyllis Mack et Sabah Mahmood sur
l'application de la notion d'«agency» à l'étude religieuse.

Le deuxième chapitre est consacré à l'étude des modèles de féminité à l'œuvre dans

l'Espagne libérale. Raûl Minguez en distingue deux: celui, libéral, de l'Ange de la maison et
celui du catholicisme antilibéral, qui combine la suspicion envers les femmes avec la
revalorisation de la maternité et l'importance de l'instruction catholique. Tous les deux participent
à la construction discursive de la différence sexuelle en Espagne, même si le rôle joué par
l'instruction des femmes et le principe du libre arbitre ont évité aux catholiques de tomber
dans le déterminisme biologique. La contribution la plus importante de cette partie est l'analyse

du discours sur la féminité d'un personnage qui mériterait une étude détaillée, le fondateur

des Fils du Cœur Immaculé de Marie et confesseur de la reine Isabelle II, Antonio
Maria Claret.

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 431

Dans le troisième chapitre, Raul Minguez souligne l'importance des modèles issus de la

Bible: Eve (le danger), Marie (la maternité) et Marie-Madeleine (la rédemption). L'analyse
de l'usage du dogme de l'Immaculée Conception par l'écrivain catholique Concepciôn Arenal

dans le but de renforcer la capacité d'agir des femmes au sein de l'Église est particulièrement

intéressante. Néanmoins, le passage consacré à la Vierge comporte certaines lacunes,

notamment en ne rendant pas compte de l'essor des dévotions mariales avant la déclaration

du dogme de l'Immaculée Conception (voir, par exemple, le rôle des dévotions mariales
durant la période révolutionnaire [1789-1814] ou les apparitions de Notre Dame de la

Médaille Miraculeuse en 1830).
Dans le quatrième chapitre, l'auteur s'intéresse au rôle joué par le discours du genre dans

les guerres culturelles en Espagne. Raûl Minguez montre aussi bien la mobilisation précoce
des femmes, avec la collecte de signatures contre les mesures sécularisatrices, que l'essor
des publications carlistes destinées au public féminin durant la période du Sexenio democrâ-
tico. Néanmoins, cette question pose le problème de l'application de l'expression «culture

wars» au Bienio Progresista (1854—1856). Issue du Kulturkampf allemand, la notion de

«culture wars», telle qu'elle a été formulée par Christopher Clark et Wolfram Kaiser, fait
référence à la nouvelle ampleur que prend l'affrontement entre l'État et l'Église durant le
dernier tiers du XIXe siècle. De la même manière, l'historiographie récente en Espagne emploie
«culture wars» pour définir la mobilisation sociale et l'extension du conflit clérical-anticlérical

à tous les aspects de la vie sociale durant la période du Sexenio democrâtico (1868—

1874), éléments qu'on ne retrouve que difficilement à l'époque du Bienio Progresista.
Finalement, ce chapitre aurait pu profiter d'autres études sur la dimension nationale de la querelle

autour de la réception de l'Ineffabilis Deus en Espagne et sur la dimension politique des

fêtes de la promulgation du dogme de l'Immaculée Conception dans le duché de Savoie.

Le demier chapitre analyse l'essor des congrégations en Espagne. Après un bilan de la

diffusion de ce modèle, Raûl Minguez nous propose une étude très fine de la trajectoire
biographique des fondatrices de congrégations espagnoles en faisant appel à la notion d'agency.
A partir des autobiographies des fondatrices, il reconstitue d'une manière brillante leurs

expériences, leurs contradictions et les difficultés rencontrées. La question dépasse les approches

traditionnelles de l'inspiration divine et de la manipulation des confesseurs pour montrer

l'importance, quand elles font le choix de fonder une congrégation, des possibilités offertes

par le modèle de féminité catholique pour agir dans l'espace public.
La richesse de cet ouvrage réside dans la combinaison de plusieurs approches méthodologiques

pour rendre compte de la complexité des rapports entre religion et genre. C'est ainsi

que les études de genre et la notion d'«agency» permettent à l'auteur d'offrir de nouvelles
perspectives pour l'étude de la vocation religieuse des femmes dans les instituts de vie
consacrée. Finalement, le livre conjugue un demier élément, celui de la dimension politique
du genre, avec la religion dans les disputes entre libéraux et antilibéraux dans l'Espagne de

la deuxième moitié du XIXe siècle. C'est à partir de ces éléments que l'auteur dévoile le
paradoxe de la modernité catholique et, en suivant Eisenstadt, qu'il cherche à montrer l'existence

de multiples modernités.

Münster Francisco Javier Ramon Solans

SZRKG, 111 (2017)



432 Rezensionen - Comptes rendus

Le gouvernement pontifical sous Pie XI. Pratiques romaines et gestion de l'universel Études

réunies par Laura Pettinaroli (=Collection de l'École française de Rome 467), Rome,
École française de Rome, 2014, 847 p.

En Septembre 2006, les papiers du pontificat de Pie XI (1922-1939), conservés dans les

Archives Secrets du Vatican, ont été ouverts à la consultation. A ce jour, il y a eu beaucoup
de chercheur(e)s qui ont utilisé ces papiers et qui ont donné vie à des occasions internationales

de discussion.
Le volume rassemble les actes du séminaire organisé par l'École française de Rome (5-6

mars 2010 et 14-15 janvier 2011) sur le gouvernement pontifical sous Pie XI (Achille Ratti),
édités par Laura Pettinaroli (ancienne élève de l'École française de Rome); travaux de
recherche d'un groupe bien organisé de spécialistes remarqué(e)s et jeunes chercheur(e)s, qui
nous mettent face à l'état des recherches après l'ouverture des archives du pontificat de Pie

XI en 2003 et 2006.
Dans le volume, nous trouvons rassemblé 39 communications, 6 interventions de synthèse

et 8 compte rendus des débats, 2 index 1 index des personnes; 1 index des lieux).
L'ouvrage a un programme thématique composé de cinq grands parties:
I - Le style de gouvernement au miroir des récentes éditions de sources: La connaissance

des récents ouvrages sur le pontificat de Pie XI à permis de prendre conscience de l'apport
des travaux éditoriaux à propos du style de gouvernement. L'analyse à travers différents
moyens et méthodologies des sources (sources administratives comme les audiences et les

enquêtes; ou sources plus classique comme les «feuilles d'audiences» pontificales ou les

procès-verbaux de réunions cardinalices ou les rapports de nonciatures) garantissent une meilleure

compréhension du fonctionnement de la machine administrative du Vatican, et nous
font connaître le travail quotidien des hauts fonctionnaires du Saint-Siège.

II - De l'information à l'action. Le Saint-Siège en ses réseaux: Les études nous montrent
les réseaux d'information du Saint-Siège. Les fonctionnent des plusieurs réseaux
(ecclésiastiques, diplomatiques, politiques, etc.) ne marchent pas à sens unique. L'information est

transmise à travers une hiérarchisation et une mis en ouvre strictement personnalisée.
III L'administration pontificale entre centre et périphérie: Le fonctionnement de

l'administration pontificale (personnels et institutions) a été vue en son centre romain et de manière

plus décentralisée à travers des nonciatures qui se trouvent dans le nouveau contexte du
Première après-guerre. Puis, il y a l'analyse de l'influence qui certaines personnalités de la Curie

ont eu dans les orientations, en matière théologique, du pontificat.
IV - La prise de décision: Proche au pontife dans le gouvernement de l'Église, son entourage

immédiat (la cour pontificale, le secrétaire d'État, les cardinaux membres de la congrégation

des Affaires ecclésiastiques extraordinaires) est ici objet d'étude. Étudier la condamnation

de l'Action française nous met face les contractions internes au Sacré Collège,
particulièrement avec le Saint-Office. Puis, il y a une attention sur les processus rédactionnels des

encycliques, ces dernières un outil primordial pour l'exposition du Magistère romain. Enfin,
il est analysé, à partir de Rome, le gouvernement des Églises locales. Les papiers des archives

de la Congrégation Consistoriale, mais aussi de nominations épiscopales en Tchécoslovaquie

et en France, nous permettent de pénétrer dans le rapport de Rome avec les épisco-
pats nationaux dans l'endroit ecclésiologique de l'entre-deux conciles.

V - Mettre en oeuvre une politiques à l'échelle universelle: La mis en lumière de l'exposition

missionnaire de 1925 et de la procession du 25 juillet 1929 nous conduit vers la

compréhension du rôle unificateur des modèles dévotionnels et liturgiques créés à Rome. Même
si traditionnellement liés à l'épiscopat, nous avons des nouveaux vecteurs de diffusion des

décisions romaines: l'Action catholique féminine et les universités pontificales.

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 433

Les travaux qui composent l'ouvrage nous conduit à comprendre le processus décisionnel
à travers l'étude des actes de Pie XI et le travail des plus proches collaborateurs du pontife;
comprendre le fonctionnement de la Curie dans sa gestion de problèmes universels (à partir
du centre) à travers l'analyse des processus d'information, de centralisation et de mise en
circulation du modèle romain. Aussi, certaines communications fournissent d'éclairages sur
les pratiques de l'échange entre le niveau local et le niveau central (centre romain), qui
animent soit l'information soit l'initiative du Vatican. Dans tous communications, l'attention
sur la dimension temporelle résulte déterminante pour comprendre les évolutions d'un
«gouvernement pontifical» qui se développe à l'intérieur d'un cadre complexe du point de vue
des événements historiques. Dans cette perspective, il faut réfléchir dans un cadre historique
plus large des années du pontificat de Pie XI.

Plusieurs communications mettent en évidence l'importance de certains modèles romaines

(le modèle du prêtre de «spirito romano», c'est-à-dire formé à Rome, dans les séminaires
nationaux et les universités pontificales), destinés à informer les pratiques locales des Catholiques.

La circulation de modèles romains - à souligner le rôle unifiant de Rome et la personne

du pape - permet l'élaboration de modèles dévotionnels, intellectuelles, éducatifs, qui
sont représentés localement par des institutions intermédiaires entre les niveaux étatique et

individuel, qui nous permet vraisemblablement d'associer les deux niveaux de l'action de

Pie XI: «le souci concordataire et l'appel aux individus». Cependant, il semble y avoir une
insuffisance de réflexion sur «l'eccessivo accentramento del potere di Roma». Par exemple,
Mgr Celso Costantini dans son papier de 1939 met en évidence la nécessité de rompre «la

prassi di correntismo» qui monte le personnel de la Curie à fixer leur regard sur le pedigree
plutôt que sur le talent des nouveaux co-optés: «la Segreteria di Stato è quasi una camerata
del Seminario romano» (G. Butturini, Aile origini del Concilio Vaticano secondo. Una
proposta di Celso Costantini, Pordenone 1988, 69-116).

Beaucoup de chercheur(e)s ont largement concentré leur attention sur les sources vaticanes

en produisant études qui regardent Rome par moyen de Rome. Une approche historique,
plus proche de l'histoire diplomatique, l'histoire des relations internationales, et l'histoire
des institutions politiques (nous ne devons pas oublier que l'Église de Pie XI est au centre
d'une intense activité politique et diplomatique), constitue un vaccin par rapport au virus,
particulièrement présent dans certaines historiographies, à observer les événements
historiques sous la lentille unique de l'histoire ecclésiastique. Pour éviter le «narcissisme du
spécialiste», il aurait été très utile essayer d'analyser les questions étendant le regard plus loin,
en analysant les aspects généraux qui caractérisent un gouvernement pontifical, c'est-à-dire
les aspects diplomatiques, politiques, culturels et sociaux. Dans l'étude de question
complexe et sensible comme l'histoire d'un pontificat à l'époque contemporaine nous devons
avoir le courage d'interroger les papiers, pas seulement pour confirmer des thèses déjà
établies par des spécialistes mais pour essayer de faire baisser les certitudes et les clichés. Par

exemple, le pouvoir soviétique élabore un projet de modernisation qui passe par le changement

de vie des masses. C'est agir au quotidien et penser le monde, grâce à l'exploitation
collective des terres et l'industrialisation, mais également par l'acculturation des masses et la

politique de lutte contre le sentiment religieux. Le monde socialiste doit remplacer l'ancienne

monde construite autour à la rupture du travail et des rituels religieux: «des sociabilités
religieuses aux sociabilités socialistes» (voir Eviatar Zerubavel, The Soviet Five-Day Ne-
preryvka, dans: Id., The Seven Day Circle. The History and Meaning of the Week, Chicago
University Press, 1985, 35-43). Le grand combat entre l'Église de Pie XI et le pouvoir
soviétique se joue sur le grand terrain de la culture. Le socialisme vise à développer une idéologie

scientiste qui combat contre les croyances religieuses et qui vise à affaiblir l'esprit
religieux pour changer la vie religieuse avec la vie communiste. A toute raison, le Vatican ne

SZRK.G, 111 (2017)



434 Rezensionen - Comptes rendus

peut pas se soustraire à chercher un canal politico-diplomatique (les missions de secours
envers la population Russe en difficulté ne sont pas suffisantes à atteindre l'objectif que le pontife

s'était fixé) et engager un «dialogue de compromis» à fin de négocier des réglés et des

lieux certes et se garantir la possibilité d'éduquer la jeunesse selon les principes chrétiens.
Dans une logique de realpolitk, il faut fixer les règles pour pouvoir faire avancer le dialogue.
Donc, pour le Saint-Siège se pose la question de trouver espaces de manœuvre pour chercher
de traduire en structures juridiques de gouvernement des déclarations doctrinales. Dans cette

perspective, un regard qui ne se limite pas à la sphère strictement ecclésiastique est à
recommander.

Évidemment, les actes du colloque ici publiés n'ont pas l'ambition de répondre à tous
questions posé par un pontificat déjà bien exploré par l'historiographie: «tout révolution
archivistique ne se traduit pas nécessairement par un renouvellement historiographique»
(comme nous rappelle Andrea Riccardi). L'outil de la science politique dans l'étude des

institutions religieuses comme l'Église catholique romaine reste la grande inconnue en plusieurs

études et discussions ici réunies. Un «gouvernement pontifical» déborde évidemment le

domaine strictement religieux pour embrasser le domaine politico-religieux, qui comprend
aussi la dimension culturelle, la dimension sociale, la dimension économique (voir Adriano
E. Ciani, The Vatican, American Catholics and the Struggle for Palestine, 1917-1958: A
Study of Cold War Roman Catholic Transnationalism (2011). University of Western Ontario

- Electronic Thesis and Dissertation Repository. Paper 348).
Le propos est de renouveler, à partir de thèmes précis, des questions inédites ou déjà

travaillées. Aussi, s'il ne donne pas vraiment d'interprétations nouvelles, cet ouvrage a le mérite

d'utiliser de nouvelles sources vaticanes. Cependant, il reste ouvert la question d'un
dialogue entre différentes sources autour le thème du «gouvernement pontifical». Les sources

vaticanes, nonobstant pas sollicitées de façon exclusive, constituent toujours des points de

référence des études rassemblés dans le volume, qui donnent au plupart un point de vu Vati-
cano-centrée. Francesco Margiotta Broglio au cours des débats a parlé d'une mobilisation
historiographique caractérisée par la «pureté». Pour cette raison, d'abondantes questions
nécessitent d'être repris à la lumière de plus sources publiques, pas seulement sources proches
au milieu romain (à propos du Vatican, Andrea Riccardi a justement mis en évidence que
nous ne devrons jamais oublier que nous sommes face à un «petit monde»). Bref, nonobstant
des intéressants renseignements sur la machine du gouvernement de l'Église catholique sous
le pontificat de Achille Ratti, cet ouvrage collectif parcoure des perspectives interprétatives
déjà bien connues par les travaux les plus récents sur le pontificat du pape Pie XI.

Paris Marco Lavopa

Marit Monteiro/Wilhelm Damberg/Jan de Maeyer (Eds.), Child Sexual Abuse in the
Churches. Historical Approaches in Belgium, Germany and the Netherlands (=Trajecta
25/1), Nijmegen 2016, 144 p.

Wie die Herausgeber es in der Einleitung auf den Punkt bringen, gibt es Themen, die bis
anhin von Kirchenhistorikerinnen und Kirchenhistorikern wohl zu wenig angegangen
wurden. Das breite und komplexe Themenfeld des Kindesmissbrauchs ist eines davon, ein

Thema, das «might be regarded as unwanted or undesirable religious heritage» (20). Fakt
ist, dass weder das Problemfeld noch das Problembewusstsein neu sind. In neuem Kleid
zeigen sich jedoch die jüngsten gesellschaftlichen und medialen Koordinaten: Ist die
katholische Kirche als Institution in der westlichen Welt einerseits ganz allgemein mit einem

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 435

massiven Bedeutungsverlust konfrontiert, so wird andererseits in der medialen Sphäre
eine Skandalisierung und Aufbauschung der Missbrauchsfälle betrieben, die so weit geht,
«an image of a serious, large-scale and specifically Catholic problem» (4) hervorzurufen.
Das Trajecta-Heft, Jahrgang 25, Nummer 1 des Jahres 2016, zeigt auf, das dem beileibe
nicht so ist: «sexual abuse of minors is by no means a specifically Catholic problem» (8).
Und trotzdem gab und gibt es viele Muster, die zu dem aus heutiger Sicht eindeutigen
institutionellen Versagen führten: Wir sind mit einem System konfrontiert, in dem versucht
wurde, die Fälle des Missbrauchs als Einzelfälle und moralische (nicht etwa strafrechtlich)

Verfehlungen abzutun. Der Bruch des Zölibats galt etwa als schwerwiegender als die

Verletzung und Traumatisierung des Kindes. Die Kinderrechte waren bis in die 1980er
Jahre noch nicht so festgelegt, wie dies heute in unseren Breiten der Fall ist. Ein übersteigertes

Selbstbild der Institution trug zudem das Seine dazu bei und kirchliche Akteure
entzogen sich im Rahmen einer «Klassenjustiz» staatlicher Untersuchung und Verfolgung
oder sie gingen mit diesen Instanzen spezielle Vereinbarungen ein. Auch nachdem sich im
gesellschaftlichen Umfeld eine primordiale Sichtweise auf die Opfer bzw. die «Überlebenden»

durchsetzte, tat sich die Kirche mit dem Phänomen schwer. Es fiel ihr schwer,
geeignete Instrumente zu finden und dem Phänomen adäquat zu begegnen - noch um das

Jahr 2000 gab es eine «traditional culture of silence, and care for the victims was still not
a priority» (13).

Sechs kurze und durchgehend qualitätsvolle Beiträge säumen den Band bzw. das Trajec-
ta-Schwerpunktheft. Nicolai Hannig («Scandals, Affairs and the Rise of Religion. Journalism

in Post-War Germany», 23-40) zeigt auf, dass im 20. Jahrhundert zunehmend die
Medien das Bild von Religion bestimmten. In ihrer Emanzipation und Freisetzung vom
Religiösen wurde das Momentum des «Skandals» immer bedeutender. Freilich ist der

Skandal, wie Hannig festhält, kein singuläres, klar abgegrenztes Ereignis, sondern immer
in einem grösseren Zusammenhang zu sehen. Zudem sind Skandale Motoren und
Katalysatoren von Veränderungen (vgl. 28), auch religiöser Natur, sodass die Kirche als
Institution generell massiv an Ansehen und Glaubwürdigkeit eingebüsst hat. Hannig hält so

fest: «The churches and their representatives lost their halo of invulnerability and became
a legitimate target of criticism.» (37) Ebenso wie Hannig liefert Andreas Henkelmann
einen medienanalytischen Beitrag. Er tut dies auf dem Hintergrund der Heim- und
Fürsorgeerziehung und ihrer problematisierenden Wahrnehmung im Rheinland. In der
Heimerziehung arbeiteten Staat und katholische Kirche eng zusammen. Kritik an Erziehungsanstalten

wurden schon sowohl in den ausgehenden 1920er Jahren als auch Ende der
1960er Jahre laut - beide Male rochen katholische Akteure «press conspiracy against the
Church and religion in general» (56). Dass die Heimerziehung mit einer Aufwertung der
Rechte von Kindern und Jugendlichen sich fundamental änderte, ist somit auch einem
kritischen Journalismus zu verdanken. Dieser gab schon in den 1920er Jahren zu bedenken,

dass die Kinder wohl Gefängnisse den Erziehungsheimen vorgezogen hätten...
Henkelmanns Beitrag ist sehr wertvoll und analytisch bestechend - obwohl die Auswertung
einer Quelle aus 1931 (FN 43, S. 51) als etwas zu gewagt erscheint. Darin geht es um die
normative Qualifizierung von «Fürsorgezöglingen» in einem einzigen Satz in den Quellen,

der vielleicht zu viel Gewicht bekommt. Diese meine Anmerkung zur Interpretation
einer Zeitungsquelle schmälert den Beitrag Henkelmanns keineswegs. Seine Überschrift
lautet: «A desolate backwater of the education system?» A Historical Perspective on
Media and the Public Perception of Correctional Education in the Rhineland in the 20th
Century (Germany). Die Stärke der Abhandlung Henkelmanns liegt gerade darin, eine
sehr konkrete Frage im Kontext des Wohlfahrtsstaates in eine allgemeine, aber keines-

SZRKG, 111 (2017)



436 Rezensionen - Comptes rendus

wegs lineare historische Entwicklung einzuzeichnen, oder andersrum: Die Kritik ist kein
neues Phänomen an sich, aber das Ausmass und ihre Vektoren haben sich geändert.

Der im Trajecta-Heft über die ersten beiden Beiträge dargebotene mediale Schwerpunkt
wird dann von Bruno Vanobbergen und Hans van Crombrugge über eine pädagogikgeschichtliche

Perspektive ergänzt. Beide Autoren halten fest, dass es vor den 1980er Jahren

gang und gäbe war, den Umgang mit Kindern zu «entsexualisieren». Ein wichtiger
Bereich menschlichen Lebens wurde so wie ausgeklammert. Der Ausbau der Kinderrechte
und der kritische Blick auf sich zeigende Autoritätsverhältnisse bedeuteten hier einen ve-
ritablen Umkehrpunkt. In der katholischen Pädagogik wurde das Kind, gemäss den Autoren,

zu stark idealisiert und zugleich dämonisiert. Unter dem «Deckmantel der Liebe» wäre

dann vieles möglich geworden. Erst ein entidealisierendes Bild des Kindes, seiner
vollwertigen Rechte als Mensch und seiner Verletzbarkeit, und die Ausleuchtung asymmetrischer

Macht-Beziehungen hätten dabei einen Perspektivenwechsel ermöglicht. Wenn der

Beitrag («Under the Mantle of Love. [Catholic] Institutional Pedagogy and the Pedagogic-
Erotic Relationship») nicht ganz zu überzeugen vermag, ist das sicher auch seiner gebotenen

Kürze geschuldet: Ist die Phase der Idealisierung des Kindes wirklich vorbei? Ist
damit das Problem gelöst?

Marit Monteiro, die Mitherausgeberin des Trajecta-Spezialheftes, blickt auf die jüngere
Zeitgeschichte in den Niederlanden. Ihr Beitrag steht unter der Überschrift «Caught Up by
the Past». Der sexuelle Missbrauch sei einer der «such socially relevant and extremely
sensitive issues» (74) der letzten Zeit. In der Beschäftigung mit ihm sehnen die Opfer sich
nicht immer nach historischer Nachforschung, sondern sie fragen nach Unterstützung und

Kompensation. Das stellt die Historiografie vor Fragen. Monteiro spricht von einem
«ethical turn» in der Geschichtsschreibung und reflektiert über den Opferbegriff und die
Inflation dieses Konzepts («victim inflation») kritisch. Sie tut dies ohne zu relativieren,
dass 10.000-20.000 minderjährige Personen im Zeitraum von 1945-1981 in den Niederlanden

Opfer von unangebrachtem sexuellen Verhalten durch Vertreter der katholischen
Kirche wurden. Monteiro geht auch auf die grundsätzlich Quellenproblematik und
-terminologie ein: So zeigen die historisch gebrauchten Begriffe an, dass Kirchenvertreter dieses

Problem als individuell, moralisch und eher zufällig ansahen. Zudem gilt, dass die in den
Archiven aufgefundenen Berichte oft unvollständig und lückenhaft sind. Ausserdem zeigt
sich im Falle der Niederlande interessanterweise, dass gerade in den 1950er Jahren eine

grosse Offenheit für Arbeit mit Priestern «mit Problemen» da war. Dieses Faktum war
dem Umstand geschuldet, dass auf lokalkirchlicher Ebene katholische Psychiater Eingang
in klerikale Kreise fanden und Einfluss geltend machten. In Rom sah man das zu dieser
Zeit anders, sodass dieses Klima der Offenheit, Sexualität anzusprechen - und dies
insbesondere in der Ausbildung von Klerikern zu tun - an ein gewisses, vorläufiges Ende kam.

Eigene Forschungen des Rezensenten zu römischen Seligsprechungsakten scheinen diese
interessante These von Monteiro zu bestätigen. In den 1950er Jahren wurde viel offener
und offensiver mit dem Thema umgegangen - dieser «Freudianismus», wie ihn die Gegner

nannten, wurde dann aber rückgebunden und unmöglich gemacht, verblüffender
Weise gerade dann, als im Nachgang des II. Vatikanums man etwas anderes erwarten hätte.

Nicht alle Fenster wurden mit dem Aggiornamento geöffnet.
Auch Maarten van Boven und Freek Koster beschäftigen sich mit den Niederlanden. Sie

tun dies im vorliegenden Opusculum über den Blick auf juridische Strafverfolgung des

sexuellen Missbrauchs. Beide gehen dem Verdacht nach, dass mit unterschiedlichen Ellen
gemessen wurde, «a suspicion of class-based justice». (96) Es wird sodann klar, dass
Verdachtsfälle kirchlicher Würdenträger mit grösserer Diskretion behandelt wurden. Das
konnte eine Untersuchung von 5170 Fällen mit Vergehen in sexueller Hinsicht - von

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 437

denen 40 Kleriker betrafen - festgestellt werden. Kleriker profitierten von ihrem höheren
sozialen Status. Zudem zeigen van Boven und Koster eindrücklich auf, wie eng die
Zusammenarbeit zwischen Justiz und kirchlichen, diözesanen Strukturen war. Der kirchlichen

Domäne wurde vielfach zugestanden, die Probleme selber zu lösen. Sodass es dann

unter schwierigen Bedingungen an den Opfern und ihren Eltern lag, Übergriffe zu berichten.

Wobei auch dies noch zu verhindern versucht wurde. Die Justiz stand hier nicht
helfend zur Seite, oder härter formuliert: Sie war in Sachen Rechtsgleicheit ihrer Aufgabe
nicht nachgekommen. Der höchstinteressante, rechtsgeschichtliche Beitrag schliesst mit
dem Fazit, dass Priester anders als die Mehrheit der Verdächtigen behandelt wurden.
Diese Ungleichheit, obwohl sie wahrscheinlich nicht so intendiert war, ist dennoch aus

heutiger Sicht als hartes Faktum anzusehen.
Im letzten Beitrag geht Toon Osaer auf die Situation in Belgien ein. Dort macht sich in

den letzten Jahrzehnten ein drastischer religionssoziologischer Wandel bemerkbar.
Dramatische Fälle von Missbrauch erschütterten die katholische Kirche. Obwohl diese letztlich

auch in einem breiteren gesellschaftlichen Kontext zu sehen sind und nicht die Kirche
allein angehen, wie Osaer festhält (128), zeigt sich, dass die Kirche als Institution oftmals
«automatisch und reflexiv» zum Schutz ihres guten Rufes ausholte. Gleichzeitig pochte
sie auf Autonomie, sodass erst über die Veröffentlichung von Opfergeschichten über die
mediale Schiene der Damm gebrochen wurde und sich die Kirche, nach und nach, neuen
Horizonten öffnete. So wurde 2016 auch in Rom, an der Psychologischen Fakultät der

Päpstlichen Universität Gregoriana, ein «Center for Child Protection» gegründet, das sein

Programm und seine Tätigkeit 2016 aufnahm (126, FN 126).
Das Trajecta-Heft darf als überaus gelungen bezeichnet werden. Es ist inhaltlich reich,

formell sauber gearbeitet und regt zu weiteren Forschungen an. Die Kürze und Prägnanz
der Beiträge mit Zusammenfassungen ist ebenso hervorzuheben wie die konzise Einleitung.

Warum ist aber im Untertitel von Kirchen in der Mehrzahl die Rede? Geht es nicht
über weite Strecken aussschliesslich um die katholische Kirche?

Mit einem so komplexen Untersuchungsfeld ist also m.E. von allen Beiträgerinnen und
Beiträgern in unterschiedlicher Weise sehr reflektiert, verantwortungsvoll und sensibel

umgegangen worden. Dass dies andere Leserinnen und Leser vielleicht anders sehen

könnten, will nicht in Abrede gestellt sein. Spuren apologetischer Natur könnten so unter
Umständen im letzten der genannten Beiträge ausfindig gemacht werden. Aber nichts ist

voraussetzungslos. Es ist nun zu hoffen, dass in absehbarer Zeit auch z.B. in aussereuro-
päischen Kontexten diesem Beispiel gefolgt wird. Freilich gilt dasselbe für die Schweiz,
wo in der letzten Zeit auch viele Einzelstudien vorgelegt wurden. Die katholische Kirche
als internationaler Akteur steht hier in einer besonderen Verantwortung - wie das Beispiel
Belgien zeigt, ist es aber für die Institution nicht zuletzt auch eine «Zukunfts- und
Überlebensfrage».

Fribourg David Neuhold

Manfred Gailus, Friedrich Weißler. Ein Jurist und Bekennender Christ im Widerstand

gegen Hitler, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2017, 316 S.

Der Jurist Friedrich Weißler (1891-1937) ist lange Zeit nur Kennern der Geschichte des

sogenannten «Kirchenkampfes» innerhalb der protestantischen Kirchen und in deren
Auseinandersetzung mit dem NS-Staat 1933-1945 bekannt gewesen. Seit Ende 1934 arbeitete
Weißler in Berlin zunächst als Bürokraft, später als Leiter der Kanzlei und juristischer
Berater der Vorläufigen Kirchenleitung (VKL) der Bekennenden Kirche (BK). In dieser

SZRKG, III (2017)



438 Rezensionen - Comptes rendus

Funktion war er beratend und schriftführend an der Ausarbeitung einer an Adolf Hitler
gerichteten Denkschrift beteiligt, mit der die sogenannte «zweite» VKL - nach der Spaltung

der BK im Gefolge der Bekenntnissynode in Bad Oeynhausen im Februar 1936 - ihre

Sorgen über Staatseingriffe in die Kirche, die zunehmende «Entkonfessionalisierung»
des öffentlichen Lebens und die mit den KZs verbundene Willkür äußerte. Eine
Veröffentlichung der im Sinne einer «Supplik» an die Obrigkeit (137) verfassten Eingabe war
nicht vorgesehen. Nachdem der Wortlaut der Denkschrift am 23. Juli 1936 in den Basler
Nachrichten erschien, fiel der Verdacht in den Spitzengremien der BK rasch auf Weißler.
Dieser wurde vom Dienst suspendiert, am 7. Oktober 1936 von der Gestapo verhaftet -
welche die VKL zur Aufklärung der für die Veröffentlichung Verantwortlichen
eingeschaltet hatte - und am 11. Februar 1937 in das KZ Sachsenhausen überführt. Nach einigen

Tagen brutaler Misshandlung durch Mitglieder des Wachpersonals, die den aus einer
jüdischen Familie stammenden Weißler als «Juden» attackierten und beschimpften, starb
Weißler dort am 19. Februar 1937.

Weißlers Schicksal ist in der einschlägigen Literatur bislang vor allem als ein Beispiel
dafür herangezogen worden, wie wenig auch den Vertretern des entschiedenen Dahlemer
Flügels der BK um Martin Niemöller tatsächlich an einer grundsätzlichen Auseinandersetzung

mit dem NS-Regime gelegen war, über die Verteidigung kirchlicher Autonomie
hinaus. Als die Veröffentlichung der Denkschrift die BK in ein schlechtes Licht rückte,
ließ man Weißler wie eine heiße Kartoffel fallen. Manfred Gailus - der seit Jahren zu den
besten Kennern des deutschen Protestantismus im «Dritten Reich» zählt - bestätigt diesen
Befund in seiner Biographie Weißlers. Seinen akribischen Recherchen zufolge hatte
Weißler tatsächlich in Zusammenarbeit mit Werner Koch, einem bei Dietrich Bonhoeffer
tätigen Vikar, und dessen Freund Emst Tillich Informationen über kirchenpolitische Fragen

an die ausländische Presse geleitet. Er rechtfertigte dieses Verhalten damit, dass

Christen im Ausland jedes Recht gehabt hätten, mehr über die kirchlichen Verhältnisse in
Deutschland zu erfahren. Gailus zufolge hatte Weißler «hier eine Grenze überschritten,
die die Bekennende Kirche selbst nicht überschreiten wollte: vom Kirchenkampf in eigener

Sache zur politischen Handlung, letztlich zu Schritten auf dem Weg in einen christlich
begründeten Widerstand.» (231

Für seine Biographie hat Gailus erstmals den erhaltenen Nachlass der Familie Weißler
herangezogen und Gespräche mit Johannes Weißler geführt, dem 2016 verstorbenen
jüngeren Sohn von Friedrich Weißler. Auf der Basis dieses ergiebigen Quellenmaterials, zu
dem unter anderem persönliche Korrespondenz und zu verschiedenen Zeiten geführte
Tagebücher von Friedrich Weißler, dessen Vater Adolf und seinem älteren Sohn Ulrich
zählen, gelingt Gailus eine ebenso anschauliche wie eindringliche Familienbiographie, die

vom Aufstieg einer jüdischen Familie und ihrer Akkulturation in die nationalprotestantische

deutsche Kultur in Kaiserreich und Republik handelt. Adolf Weißler, Sohn eines

Rabbiners, siedelte 1893 aus der oberschlesischen Industriestadt Königshütte nach Halle
an der Saale. Dort war er als Anwalt und Notar tätig, verdiente aber den größten Teil seines

Einkommens mit juristischen Fachpublikationen. Nicht erst unter dem Eindruck des

Weltkrieges war das Bekenntnis zur deutschen Nation für Adolf Weißler ein Kernpunkt
seiner Identität. Im Juni 1919 nahm er sich deshalb, unter dem Eindruck der dem Deutschen

Reich von den Alliierten auferlegten Friedensbedingungen, die er als «Schmach»
und Erniedrigung empfand, das Leben (77).

Friedrich Weißler wurde von seinem Vater gegen den Willen der Mutter getauft. Er
wuchs in die nationalprotestantische Kultur des Kaiserreichs hinein, durch den Besuch
eines humanistischen Gymnasiums, durch das Studium der Rechtswissenschaft und die
1914 abgelegte Promotion. Durch die freiwillige Meldung zum Kriegsdienst 1914 ratifi-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 439

zierte er seine Teilhabe an dieser Kultur, auch wenn der Frontdienst aufgrund gesundheitlicher

Probleme nur kurze Zeit dauerte. Nach dem Krieg heiratete Friedrich Weißler 1922

die Pfarrerstochter Johanna Schäfer und machte im preußischen Justizdienst eine rasche

Karriere, bis hin zur Berufung als Landgerichtsdirektor in Magdeburg 1932. Bereits im
Februar 1933 wurde Friedrich Weißler erst von der SA in Magdeburg drangsaliert, dann

vom Dienst suspendiert und schließlich im April 1933 als Beamter entlassen. Der Umzug
nach Berlin und die Annäherung an die Bekennende Kirche schienen ihm zunächst einen
Schutzraum vor der gegen ihn als «Nichtarier» gerichteten Politik des NS-Regimes zu
bieten, bis ihn die fatalen Folgen seiner Mitarbeit an der erwähnten Denkschrift der BK
einholten.

Mit seiner Biographie Friedrich Weißlers hat Manfred Gailus eine umfassend recherchierte

und klug argumentierende Fallstudie vorgelegt, an der wie in einem Brennspiegel
Chancen und Grenzen der jüdischen Akkulturation nach 1900 und Grenzen der Liberalität
im protestantischen Milieu deutlich werden. Zugleich finden sich eindringliche Belege für
die andauernden antisemitischen Vorurteile unter Protestanten und für die Grenzen der
Bereitschaft auch innerhalb des radikalen Flügels der BK, sich für getaufte Juden
einzusetzen. Gailus bündelt seine diesbezüglichen Reflexionen abschließend als Anfragen an
die «protestantische Performance in der FLitlerzeit» (217). In sprachlicher Flinsicht scheint
dies durch den etwas unglücklichen Anglizismus - besser wäre es, von «Verhalten» zu
sprechen - und die irreführende Fokussierung auf Hitler problematisch. Die sachliche
Substanz seiner Schlussfolgerungen überzeugt allerdings. Als Flüchtigkeitsfehler ist zu
notieren, dass die letzte Reichstagswahl am 5. März 1933 stattfand. (104) Dem wichtigen
Buch von Manfred Gailus ist eine breite, weit über den Kreis der an Religionsgeschichte
Interessierten hinausreichende Leserschaft zu wünschen.

Sheffield Benjamin Ziemann

Guido Bausenhart, Eine Frau im Konzil: Hedwig von Skoda (=Studien zur Kirchengeschichte

28), Hamburg, Verlag Dr. Kovac, 2017, 196 S.

«Gefunden, ohne gesucht zu haben» (5) - dies resümiert die ungewöhnliche Geschichte
eines überraschenden Buches, das eine bemerkenswerte Frau der Vergessenheit entreißt! Dem
Konzilsforscher Guido Bausenhart (Hildesheim), einschlägig ausgewiesen durch die Mitarbeit

an Herders Theologischem Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, ist es zu
verdanken, dass der Nachlass einer der bis dahin mit am wenigsten bekannten Konzilsaudi-
torinnen sachgerecht - und das heißt durch eine Verbindung von archivarisch-kirchengeschichtlicher

Feinarbeit mit dem Gespür für die großen systematisch-theologischen
Fragestellungen im Zusammenhang mit dem Konzil, seiner Vorbereitung und Rezeption -
erschlossen werden konnte.

Die Präsenz Hedwig von Skodas - die Familie gab einer bekannten tschechischen
Automarke den Namen - auf dem Konzil mag auf den ersten Blick sporadisch wirken: erst 1965

war sie, die aufgrund der politisch-familiengeschichtlichen Konstellation längst in der
Schweiz und dann in Frankreich Fuß gefasst hatte (vgl. Kap. 2), durch Vermittlung des

Prager Kardinals Beran zur Konzilsauditorin ernannt worden (vgl. Kap. 1). Damit ist sie auf
dem Konzil eine der relativ wenigen Repräsentantinnen und Repräsentanten der authentischen

christlichen Glaubenserfahrung von Laiinnen und Laien, deren Einfluss und theologische

Bedeutung gleichsam umgekehrt proportional ist zur institutionellen Einbindung (vgl.
Kap. 3). Dieser trotz mancher Grenzen zumindest indirekt durchaus beachtliche Einfluss

SZRKG, 111 (2017)



440 Rezensionen - Comptes rendus

speist sich im Falle FTedwig von Skodas aus ihrer führenden Rolle in den von ihr geleiteten
und gegründeten «Equipes Internationales de Renaissance Chrétienne» (Kap. 4). Die in dieser

Grundlagenarbeit vor dem Konzil erworbene Sensibilität ist denn auch die Basis für ihre
nicht minder sensible Konzilsrezeption und -hermeneutik, in der sie zentrale Antwortelemente

für die Frage nach einem tragfähigen Rahmen christlicher Spiritualität angesichts sich

rasant wandelnder Bedingungen entwickelte. Wenn sie dies im Geiste des Konzils tat, fiel
ihr dies umso leichter, als sie dessen Buchstaben kannte (Kap. 5).

Vor dem Konzil befand sich Fledwig von Skoda mit ihren Anliegen «in bester
Gesellschaft» (116): Theologen wie Yves Congar oder Gérard Philips, die sich der Laientheologie
widmeten, sind hier ebenso zu nennen wie diverse Institutionen (z.B. Caritas) und Initiativen
(z.B. Weltkongresse für das Laienapostolat; Studenten- und Intellektuellenvereinigung Pax

Romana - in diesem Zusammenhang erwähnt Bausenhart übrigens die Furcht des

diesbezüglich wichtigen Bischofs von Lausanne-Genf-Freiburg, François Charrière, dass sein

Amtskollege aus Freiburg im Breisgau, Wendelin Rauch, durch die Unterstützung von Hedwig

von Skodas Aktivitäten «der Zersplitterung der Kräfte» [93] Vorschub leisten könnte).
Eine Tagung der EIRC in Sitten (Wallis) nach der ersten Sitzungsperiode des Konzils im
Juli 1963 zeigt, wie sehr die pastoralen Fragen des II. Vaticanums in hohem Maße theologische

waren - und umgekehrt (vgl. lOOf). Ausweislich des Tagungsverlaufs äußert sich dies
besonders auch in thematischen Querverbindungen zur späteren Pastoralkonstitution Gaudium

et spes.
Wie bei allen Konzilsteilnehmern und -teilnehmerinnen der «zweiten Reihe» kann man

vom Endtext des Konzils her fragen, ob denn tatsächlich ein nachweisbarer Einfluss gegeben

ist. Nüchtern stellt Bausenhart im Zusammenhang seiner minutiösen Rekonstruktionen
der Diskussionen, an denen Skoda beteiligt war, fest: «Am Ende wird keiner der Anliegen
und Vorschläge Hedwig von Skodas den Weg in den endgültigen Text von Gaudium et spes
gefunden haben. - Wie ist das zu erklären?» (168) Eine Antwort darauf lautet: «Hedwig von
Skoda war spät, zu spät zum Konzil gekommen. In der Phase, in der ein Text die grundsätzliche

Zustimmung der Konzilsväter gefunden hatte, waren keine neuen Ideen mehr gefragt,
sondern lediglich eine präzisere, ergänzende, schönere Formulierung der Gedanken, mit
denen man bereits einverstanden war» (169). Die Frage auf den unmittelbaren Einfluss zu
reduzieren hieße allerdings, die Frage falsch zu stellen. Vielmehr können anhand der Personen

der «zweiten» (und auch «dritten») Reihe im Konzilsgeschehen Dynamiken, Prozesse
und Entwicklungen oft besonders pointiert herausgearbeitet und v.a. in einen größeren
Zusammenhang gestellt werden. Dank der ausgezeichneten historischen und systematischen
Kenntnis des II. Vaticanums und seiner Themen kann Guido Bausenhart im besten Sinne
des Wortes Exemplarisches herausarbeiten und aufzeigen, wie sich hinter dem Text eine
reiche Vor- und Nachgeschichte christlichen Denkens verbirgt, das in christlichem Leben
verwurzelt ist. Angesichts der Auswahlkriterien für die eingeladenen Auditorinnen (z.B.
Verantwortung für internationale Vereinigungen oder Leitung einer Ordensgemeinschaft)
resümiert Bausenhart: «Hedwig von Skoda durfte sich als Person gemeint und berufen fühlen.

Sie hatte keine bekannte internationale Organisation im Rücken» (134). Umso
bemerkenswerter erscheint von daher, dass Hedwig von Skoda eine theologisch in hohem Maße

gebildete Vertreterin ihrer Generation war.
Weit über die Person von Skodas ist auch ein Urteil Bausenharts über die nachkonziliaren

Vorträge Skodas von großer konzilshermeneutischer Bedeutung: «Liest sie aus den Konzilstexten

heraus oder in sie hinein, was sie in ihren eigenen Intentionen bestätigt?» (185). Im
Grunde ist dies die Frage, die dem Konzilsereignis als Rezeptionsgeschehen wie auch dem

Rezeptionsgeschehen des Konzilsereignisses gilt. Gerade die kompetente Darstellung von
Einzelpersönlichkeiten zeigt: es gibt das Eine nicht ohne das Andere. Es ist dies der Reich-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 441

tum des Konzils, der Konzilsrezeption und der Konzilshermeneutik. Dies exemplarisch
aufgezeigt zu haben, ist nicht das geringste Verdienst dieser Studie. Dass dabei einer der wenigen

Frauen auf dem Konzil ein Denkmal gesetzt wurde, ist ein ebensolches Verdienst.
Nur am Rande sei abschließend vermerkt, dass der Mainzer Bischof Hermann Volk erst

nach dem Konzil Kardinal wurde (165).

Freiburg/Schweiz Michael Quisinsky

Claudia Lepp/Harry Oelke/Detlef Pollack (Hg.), Religion und Lebensfiihntng im
Umbruch der langen 1960er Jahre, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2016, 370 S.

Der Sammelband nimmt die 1960er Jahre als Zeit grosser gesellschaftlicher Veränderungen
in Bezug auf die religiöse Lebensführung in den Blick. Insbesondere in der protestantischen
Geschichtsschreibung mangelt es an empirischen Studien aus kulturwissenschaftlicher und

mentalitätsgeschichtlicher Perspektive. Mit seinem Fokus auf den evangelischen Bereich
bearbeitet der Band deshalb eine Forschungslücke. Einzelne Ausflüge und Quervergleiche zum
katholischen Milieu kontextualisieren die Erkenntnisse. Der Sammelband geht aus einer

gleichnamigen Tagung hervor, die im Oktober 2013 in Münster stattfand. Die breit angelegte

Themenpalette umfasst die Bereiche Religiöser und gesellschaftlicher Wandel; Arbeit,
Freizeit und Konsum; Jugend; Ehe und Familie; Sexualität und Fortpflanzung.

Detlef Pollack klärt in seiner Einleitung die beiden zentralen Begriffe «Umbruch» und

«Lebensführung». Pollack und seine Mitherausgeber ziehen «Umbrach» den Begriffen
«Krise» und «Transformation» vor, da der erste zu stark die Perspektive der Zeitgenossen
wiedergebe, während der zweite die Veränderungen verharmlose. Der Begriff «Lebensführung»

nach Max Weber wiederum beschreibe «latente mentale Orientierangsmuster» wie
auch «manifeste Verhaltensweisen» sowie das Verhältnis beider zueinander. Pascal Eitler
fordert, die Religionsgeschichtsschreibung der 1960er und 1970er Jahre solle sich mehr den

religiösen Praktiken und dem Alltagsleben widmen. Er bezieht sich dabei vor allem auf
Bourdieu und Foucault. Zu einseitig hätten Forschende bisher die Säkularisierangsthese
vertreten und dabei den Kirchen die Rolle der Ewiggestrigen zugeschrieben.

Den Themenbereich «Arbeit, Freizeit und Konsum» hätte man sich reichhaltiger
gewünscht. Norbert Friedrich wirft in seiner Einführung hochspannende Fragen auf, darunter:
«Was machten Christen mit der der Arbeitswelt abgewonnenen freien Zeit? [...] Bot die freie
Zeit die Möglichkeit eines Aufbraches zu neuer, anderer Religiosität und Kirchlichkeit?»
Fragen, die in den beiden Beiträgen leider nur sehr am Rande behandelt werden. Traugott
Jähnichen behandelt die Reaktion evangelischer Theologen auf die Bedingungen der
Industriearbeit, Harry Oelke schreibt über den Konsumwahn und die Reflexion von Kirchendenkern

darüber. Die Lebensführung der Menschen - insbesondere solcher ohne kirchliches
Amt - kommt nicht vor.

Im Kapitel «Jugend» postuliert Thomas Grossbölting, weniger die Studierenden der
1968er Bewegung als die «katholischen Mädchen vom Lande» seien «eine wichtige Trägergrappe

des religiösen Wandels der 1960er Jahre». Allerdings bleibt das «katholische Mädchen

vom Lande» (wohl in Ermangelung empirischer Studien) eine rhetorische Figur: Um
den Umbrach zu fassen, beschreibt Grossbölting die Entwicklungen der katholischen
Jugendarbeit und der Einstellungen katholischer Studierender. Ulrich Schwab zeigt in seinem

Beitrag, wie sich die evangelische Jugendarbeit ab den 1960er Jahren für Gesellschaftskritik
öffnete.

SZRK.G, 111 (2017)



442 Rezensionen - Comptes rendus

Die Kapitel «Ehe und Familie» sowie «Sexualität und Fortpflanzung» sind die
gehaltvollsten des Sammelbandes. Hier gelingt der Anspruch, Lebensführung und Religion in
Bezug zueinander zu setzen, die Individualisierungsthese durch präzisere Analysen zu ersetzen
und auch genau zwischen Ideal und tatsächlicher Lebensführung zu unterscheiden. Christiane

Kuller warnt in ihrer Einfuhrung zu Ehe und Familie davor, das «Golden Age of Marriage»

um 1960 wie die Zeitgenossen als «heile Welt» und die Zeit danach als Beginn einer
andauernden Krise der Familie zu deuten. Der «Babyboom» sei die erklärungsbedürftige
Ausnahme eines langfristigen Jahrhunderttrends des Geburtenrückgangs. Dennoch seien die

Veränderungen in den 1960er Jahren einschneidend gewesen, insbesondere auf normativer
Ebene. Christopher Neumaier beschreibt die enge Verzahnung des bürgerlichen und christlichen

Familienverständnisses in der BRD der 1950er Jahre. Die Unterscheidung zwischen
Ideal und Lebensführung macht Neumaier am Beispiel der Scheidung deutlich: In Umfragen
war die Unauflöslichkeit der Ehe als Ideal bis in die 1960er Jahre verbreitet, die Durchsetzung

des Ideals erschien aber auch im religiösen Milieu nicht mehr in jedem Fall als
erstrebenswert. Dimitrij Owetschkin thematisiert konfessionsverschiedene Ehen in den 1960er
Jahren als Ausdruck der zunehmenden Heterogenität, befördert durch Mobilität,
Bildungsexpansion und Frauenerwerbstätigkeit. Eberhard Hauschildt analysiert die Positionsänderung

der evangelischen Familienberatung von der «Verkündigung» zum «Dialog».
Im Kapitel «Sexualität und Fortpflanzung» widmet sich Claudia Lepp in ihrem sehr

aufschlussreichen Beitrag den Kirchen als sexualmoralische Instanz. Wie sehr zumindest
einzelne Exponenten mit der Zeit gingen, zeigt sich an der Person Martin Goldstein, der
zeitgleich kirchlicher Eheberater und Sexkolumnist für Jugendliche in der Bravo war. Der Arzt
und evangelische Jugendleiter wurde zum Chefaufklärer der Nation: «Die neue evangelische
Sexualethik kam in Goldsteins alias Dr. Sommers Antworten indirekt vor, als Ermutigung
zu einem verantwortlichen, partnerschaftlichen Sexualverhalten.» Dass explizite religiöse
Argumente an Gewicht verloren und die Kirchen ein neues Selbstverständnis entwickelten,
legt auch Katharina Ebner in ihrem Beitrag zu Bundestagsdebatten dar. Kritischer zeigt sich
Klaus Fitschen in seinem Beitrag zu Homosexualität und evangelische Kirche. Die
seelsorgerische Perspektive auf die gleichgeschlechtliche Liebe habe sich zwar der Psychologie
angenähert und damit zur Entkriminalisierung von Homosexualität beigetragen. In der evangelischen

Beratung sei Homosexualität aber nicht entpathologisiert worden. Insgesamt bietet
der Sammelband vielfältige Einblicke in den Umbruch in der Lebensführung in den langen
1960er Jahren und regt zum Weiterdenken an.

Zürich Christina Caprez

Antje Schnoor, Gehorchen und Gestalten. Jesuiten zwischen Demokratie und Diktatur in
Chile (1962-1983), Frankfurt/New York, Campus, 2016, 481 S.

Antje Schnoor dankt in der Druckfassung der 2014 in Münster verteidigten historischen
Dissertation Leo O'Donovan SJ, dem ehemaligen Präsidenten der Georgetown University, für
den Mut, eine «kirchenferne Doktorandin mit einer Arbeit über seinen Orden zu begleiten
und das Zweitgutachten zu erstellen» (427). Man darf vermuten, dass dieser seine Entscheidung

nicht bereut hat. Um es vorweg zu nehmen: Schnoor hat eine hervorragende Studie

vorgelegt, die zeigt, wie bereichernd eine kritische und unvoreingenommene Außenperspektive

sein kann. Wer denkt, das Thema sei eng gefasst, täuscht sich. Es geht um grundlegende
Fragen des Verhältnisses der Kirche zur Politik. In ihrer Studie verdeutlicht Schnoor, dass es

die Kirche als politischen Akteur nicht gibt. Mit dem Konzept der «institutionellen Hetero-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 443

genität» verdeutlicht sie komplexen Strukturen und mikropolitischen Prozesse innerhalb der

Kirche, die Interdependenzen verschiedener Handlungs- und Entscheidungsebenen sowie
die internen Aushandlungsprozesse. Sie zeigt auf, dass die sozialwissenschaftliche
Auseinandersetzung mit dem Akteur Kirche oft von unterkomplexen Konzepten ausgeht.

Schnoor befasst sich nicht rein ereignisgeschichtlich mit der Rolle der Gesellschaft Jesu.

Vielmehr vertritt sie die These, dass sich «das Handeln der Jesuiten nur verstehen lässt,

wenn es vor dem Hintergrund des Wandels des Gehorsamskonzeptes betrachtet wird» (11).
Die sich wandelnden Vorstellungen von Autorität und Gehorsam sind zentrale Analysekategorien

Schnoors. Gehorsam sei eines der «zentralen Element der jesuitischen Identitätskonstruktion»

(27). Dieser Gehorsam löse, so Schnoor, aus kirchenferner Perspektive Befremden

aus. Allzu leicht würde er reduziert auf das «Befolgen von Befehlen» (30). Die Autorin,
die stets transparent Rechenschaft über die hermeneutischen und forschungssoziologischen
Bedingungen ihres Erkenntnisprozesses ablegt, macht dieses Befremden methodisch fruchtbar:

Sie deutet es als Hinweis darauf, «dass sich das Gehorsamsverständnis der Autorin [...]
wesentlich von dem Gehorsamsbegriff der Jesuiten unterschied» (30). Davon ausgehend

spürt sie kultur- und mentalitätsgeschichtlich dem Bedeutungswandel nach, indem sie den

jesuitischen Gehorsamsdiskurs analysiert und zeigt, dass es seit den 1960er Jahren

Demokratisierungstendenzen gegeben habe, die auf mehr Dialog und Partizipation bei der
Entscheidungsfindung abzielten. «Durch die Reformen» - so Schnoor - «sollte der Einzelne an
der Entscheidungsfindung partizipieren. Die Entscheidung treffen durfte er aber nicht»
(151). Dies stellte eine große Herausforderung für die Oberen dar, die sich fortan bemühten,
einen Gehorsam einzufordern, der von den Mitbrüdern auch guten Gewissens befolgt werden

konnte. Hier wird eine andere Entwicklung wichtig: «Der religiöse Gehorsam [...] wurde
im Verlauf des Konzeptwandels in immer stärkeren Zusammenhang mit dem Gehorsam

gegenüber dem eigenen Gewissen gebracht und von der Vorstellung der Übernahme eines
fremden Willens abgelöst» (283).

Mit den so gewonnenen differenzierten Analysekategorien untersucht die Autorin die
konkrete Rolle der Jesuiten in der chilenischen Politik der 1960er bis 1980er Jahre. Sie
konzentriert sich dabei auf das Centro Bellarmino, einen jesuitischen Think Tank, sowie auf die
dort herausgegebene Monatszeitschrift Mensaje. Sie stützt ihre Studie auf eine breite
Quellenbasis (Beiträge der Mensaje, interne Ordenskommunikation, Pressemeldungen, Archivalien

etc.) sowie auf Interviews.
Der Untersuchungszeitraum erstreckt sich von 1962, dem Jahr des Konzilsbeginns, aber

auch dem Jahr, in dem eine bedeutende Sondernummer der Mensaje erschien, bis ins Jahr

1983, in dem in Chile nach zehn Jahren Diktatur die ersten Massenproteste einsetzten. In
diese Zeit fallen unterschiedliche Regierungen: die letzten Regierungsjahre des Konservativen

Jorge Alessandri, die Regierung des Christdemokraten Eduardo Frei, die der sozialistischen

Unidad Popular unter Salvador Allende sowie der Militärputsch 1973 und die
anschließende Pinochet-Diktatur. Schnoor greift Schlüsselereignisse heraus und analysiert die

jeweilige politische Rolle der Jesuiten. Dabei nimmt sie nicht nur das Wirken des Ordens
nach außen in den Blick, sondern stets auch die Ordens- und kircheninternen Debatten vor
dem Hintergrund von Gehorsam und Autorität sowie den sich daraus ergebenden
Handlungsspielräumen.

Schnoor untersucht, welche konkreten Formen der Einsatz der Gesellschaft Jesu für soziale

Gerechtigkeit angenommen hat. Höchst interessant ist etwa die Rolle der Jesuiten bei der
Wahl des Christdemokraten Frei (1964): Die Autorin zeigt auf, dass wesentliche sozialpolitische

Programmpunkte Freis direkt auf die Vorarbeiten des Centro Bellarmino zurückzuführen

sind. Die Jesuiten fungierten aber nicht nur inhaltlich als «Spin Doctors», sie bereiteten

dem Christdemokraten Frei auch publizistisch das Feld: Die Mensaje widmete 1962 eine

SZRKG, 111 (2017)



444 Rezensionen - Comptes rendus

Ausgabe dem Thema «Revolution in Lateinamerika». Schnoor weist nach, wie die Jesuiten
daran arbeiteten, das damals in Lateinamerika virulente, für Katholiken aber wenig akzeptable

Konzept «Revolution» inhaltlich neu zu definieren als «radikale Reformpolitik» bzw.
als «Notwendigkeit eines grundlegenden sozialen Wandels» (202). Eine weitere Mensaje-
Ausgabe widmete sich 1963 der «Freiheit». Die so angestoßenen Debatten zeigten Wirkung:
«Der erfolgreiche Wahlkampfslogan der Christdemokraten Revolution in Freiheit baute
wesentlich auf der Begriffsverwendung und -Umwandlung in der Mensaje auf» (407). So
urteilt Schnoor: «Für die politische Geschichte in Chile kann der Umdeutung des Revolutionsbegriffes

durch die Jesuiten kaum zu viel Bedeutung beigemessen werden.» (213).
Nachdem die Jesuiten den Christdemokraten zum Wahlsieg verholfen hatten, machte sich

allerdings ab 1967 Enttäuschung darüber breit, dass die Reformen zu langsam und zu
halbherzig erfolgten. Schnoor belegt, wie fortan in der Mensaje immer häufiger sozialismusnahe
Positionen vertreten werden. Es kam zu verstärkten Spannungen zwischen den Bischöfen,
die einen möglichen Wahlsieg der Sozialisten fürchteten, und den Jesuiten, die ihre strukturelle

Freiheit und Unabhängigkeit nutzten, um innerhalb der institutionellen Fleterogenität
der Kirche eigene Positionen zu vertreten. Die Spannungen nahmen zu, als sich während der
Allende-Jahre die Bewegung «Christen für den Sozialismus» bildete, der Gonzalo Arroyo SJ

vorstand und der es fundamental um die Frage ging, wie sich Priester im revolutionären
Prozess positionieren sollten. Mensaje, die schon in den 1960ern revolutionäre Gewalt als

Reaktion auf strukturelle Gewalt legitimiert hatte, stand der Bewegung wohlwollender
gegenüber als die Bischöfe, die ein parteipolitisches Engagement von Priestern ablehnten
und den innerkirchlichen Meinungspluralismus der päpstlichen und bischöflichen Vormundschaft

unterstellen wollten. Im direkten Konflikt mit dem Erzbischof von Santiago widersetzte

sich P. Arroyo SJ dessen Wünschen und begründete dies mit dem Gehorsam - Gehorsam

gegenüber dem eigenen Gewissen (283). Er erhielt dabei Unterstützung des Ordens, der
in Konflikten mit den Bischöfen - nicht zuletzt aufgrund der Exemption - selbstbewusst,
aber dennoch kirchlich loyal agierte.

Während die Exemption hier die Durchgriffsrechte der Bischöfe beschnitt, nutze diese

Freiheit des Ordens dem Episkopat in anderen Situationen. Als etwa die Bischöfe während
der Diktatur vom Regime oder konservativen Kreisen wegen ihres Einsatzes für Demokratie
und Menschenrechte angegriffen wurden, stützte Mensaje sie und forderte die Gläubigen
auf, den Bischöfen Gehorsam zu leisten - jener Art des Gehorsams, der innerhalb des
Ordens bereits überwunden war. Dies war, so Schnoor, nur möglich aufgrund der institutionellen

Heterogenität. Eine von den Bischöfen abhängige Zeitschrift, hätte diese nicht glaubhaft
stützen können: «Es ist daher zu fragen, ob die Exemption, die von bischöflicher Seite [...]
vehement bekämpft wurde, in bestimmten politischen Situationen, wie hier beispielsweise in

der Diktatur, nicht auch zur Stärkung der katholischen Kirche in Auseinandersetzungen mit
dem Staat beigetragen hat» (421).

Auch an anderen Beispielen zeigt Schnoor mithilfe ideen- und kulturgeschichtlich
gewonnener Analysekategorien gekonnt und präzise die vielfältigen Verflechtungen theologischer,

politischer und gesellschaftlicher, aber auch kontinental- und weltkirchlicher Entwicklungen

auf, die ihrerseits auf die ordensinternen Diskurse und Entwicklungen Einfluss
nahmen. Schnoor liefert am Beispiel der chilenischen Jesuiten eine äußerst präzise und luzide

Analyse kirchlicher Strukturen und Prozesse. Zugleich zeigt sie den Wandel der Organisationskultur

der Gesellschaft Jesu als einem der bedeutendsten innerkirchlichen Akteure auf.

Mainz Veit Straßner

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 445

Lorenzo Planzi, La fabrique des prêtres. Recrutement, séminaire, identité du clergé
catholique en Suisse romande (1945-1990) (=Studia Friburgensia), Fribourg, Academic
Press, 2016, 621 p.

L'ouvrage de Lorenzo Planzi est le fruit d'une thèse de doctorat soutenue à la Faculté des

Lettres de l'Université de Fribourg en avril 2014 sous la direction du professeur Francis
Python. L'intention de l'auteur est de «comprendre et d'analyser les mutations dans la

fabrique du clergé des diocèses de Lausanne, Genève et Fribourg (LGF), Sion et du Jura»

(p. 25). Solidement charpenté, il se découpe en trois parties plus ou moins égales
correspondant aux trois grandes périodes de l'histoire de l'Eglise du second XXème siècle: les

années 1945-60, les années 1960-75, les 1975-90. Basée sur le dépouillement de
nombreux fonds d'archives (archives diocésaines de Fribourg, Sion, Bâle et du Jura pastoral,
archives du séminaire de Fribourg, archives de l'abbaye Saint-Maurice et de la Congrégation

des chanoines du Grand-Saint-Bernard) et sur plusieurs entretiens avec des prêtres
(13) et des évêques (2) «protagonistes de la période étudiée», la thèse se propose de faire
dialoguer «les archives et l'histoire orale» (p. 40). Elle s'organise autour de trois axes

problématiques bien identifiées par l'historiographie française récente: le recrutement, la

formation, l'identité. L'ouvrage montre, statistiques à l'appui, que les années de l'après-
guerre sont encore celles «de l'omniprésence cléricale», surtout dans les pays de chrétienté

(Fribourg, Valais, Jura) où le curé est une véritable autorité morale et politique, une
sorte de «chef du village» (Philippe Boutry). Il en va diversement dans les pays mixtes où
le prêtre est d'abord identifié à son rôle religieux. A l'orée des années soixante, cette

figure de prêtre-pasteur attirera paradoxalement plus de candidats au sacerdoce dans les

cantons de la diaspora que dans les bastions traditionnels du catholicisme romand. Si l'on
constate un certain «ébranlement» dès les années cinquante (notamment en ce qui concerne

les «petits séminaires»), c'est surtout au lendemain du concile Vatican II (1962-1965)
que l'on assiste à la remise en cause généralisé d'un modèle sacerdotal (le prêtre comme
«autre Christ» voué à la sainteté) hérité du concile de Trente et qui avait atteint une sorte
d'apogée durant le «siècle des Pie» (de Pie IX à Pie XII). Le processus de déclergificati-
on, porté par certains mouvements de prêtres contestataires venus de la France voisine
(comme le mouvement Echanges et dialogues, dont l'influence est trop rapidement
évoquée) n'épargne pas le clergé romand à la fin des années soixante. La chute brutale des

vocations (de 89 séminaristes en 1959-60 à 37 en 1975-76) et des ordinations (de 17 en
1960 à 7 en 1975), la vague des départs du séminaire et des abandons de ministères (une
«véritable épidémie» qui touche en dix ans «environ cent-quarante prêtres dispensés» en
Suisse romande) témoignent d'une «crise majeure» qui atteint son pic au début des années

septante. Le séminaire diocésain, ce lieu privilégié de la «fabrique» des prêtres où prévalait

jusqu'alors une discipline quasi militaire, se trouve obligé de s'ouvrir sur l'extérieur et

d'assouplir ses règlements intérieurs au risque de disparaître. C'est dans ce contexte agité

que naît, en 1967, le Centre romand des Vocations (CRV), conçu comme «un organisme
de coordination» mandaté par la hiérarchie, dont le siège s'établit à Lausanne et qui publiera

une revue trimestrielle intitulée Vocations. Plusieurs affaires à grand retentissement

(comme l'affaire Pflirtner en 1971, ou encore l'affaire des «capucins rouges» de Romont
en 1974) révèlent un «malaise» profond lié à la réception des enseignements de Vatican II
dans le contexte de crise de civilisation de l'après mai 1968 dont témoignera le Synode
1972. Le jugement selon lequel les évêques romands de l'époque (en particulier l'évêque
de LGF Mgr François Charrière et l'évêque de Sion Mgr Nestor Adam) «adhèrent
généralement positivement à l'aggiornamento qui se dessine dans l'Eglise des années sixties»

SZRK.G, 111 (2017)



446 Rezensionen - Comptes rendus

(p. 264) mériterait sans doute d'être nuancé à la lumière de leurs propres interventions
avant, pendant et surtout après le concile. C'est d'ailleurs grâce à la bienveillance des

deux évêques romands que Mgr Marcel Lefebvre pourra ériger la Fraternité sacerdotale
Saint-Pie X à Fribourg et créer son propre séminaire à Ecône (Valais) en octobre 1970.

Dans la ligne du concile, la fondation de l'Ecole de la foi et des ministères par le dominicain

Jacques Loew à Fribourg en 1969, participe, elle aussi, d'une volonté de renouvellement

dans la formation en dehors des cadres traditionnels. L'auteur met bien en lumière,
dans la troisième partie du livre, ce qu'on a pu appeler un «retour à l'ordre» et une «reprise

en mains de l'épiscopat» (Denis Pelletier) à partir du milieu de la décennie, à la suite
du tournant de l'Année sainte (1975) et de l'avènement d'un pape polonais (1978) sur le
trône de Pierre. La lettre pastorale de Mg Pierre Mamie, l'ancien secrétaire particulier du
cardinal Journet qui avait succédé à Mgr Charrière comme nouvel évêque de LGF trois
ans plus tôt, sur La sainteté des prêtres (1973), sera ainsi perçue comme une tentative de

réactivation d'un modèle sacerdotal que l'on pouvait croire révolu. Le retour au col
romain, après l'abandon de la soutane au profit de la cravate qui avait caractérisé les années

précédentes, sera le symbole de cette «génération Jean-Paul II en Suisse romande» à

laquelle sont consacrées les dernières pages de l'ouvrage. Etayée par des citations toujours
bien choisies et illustrée par de nombreux tableaux statistiques, l'étude très riche de

Lorenzo Planzi dessine la fresque d'une Eglise locale (en l'occurrence l'Eglise catholique en
Suisse romande) confrontée, à travers le prisme de l'évolution de son corps d'élite qu'est
le clergé diocésain, aux soubresauts de la modernité sécularisatrice dans les tourments
d'une époque de profonds changements. Comme telle, elle est appelée à devenir une
œuvre de référence pour bien d'autres travaux sur la réception du concile dans le catholicisme

suisse romand et au-delà.

Rome Philippe Chenaux

Chris Dois, Fact Factory. Sociological Expertise and Episcopal Decision Making in the
Netherlands 1946-1972, Nijmegen, Valkhof Pers, 2015, 287 S.

Hollandia docet! Die katholische Kirche in den Niederlanden nahm mehrfach in ihrer
Geschichte eine besondere Vorbildfunktion ein. Nicht zuletzt viele deutsche Katholikinnen

verfolgten mit großer Aufmerksamkeit ihre Entwicklung unmittelbar nach dem Konzil.

V.a. der Katechismus von 1966, der bereits zwei Jahre später in deutscher Sprache
erhältlich war, und das Pastoralkonzil, das 1966 seine Arbeit aufnahm, sind hier zu nennen.
Einer seiner spektakulärsten Momente fand am 7. Januar 1970 statt, als mehr als 2/3 der
Teilnehmenden dafür votierten, die Zölibatspflicht als Voraussetzung für das Priesteramt
aufzuheben. Bis heute unzutreffend als Beschluss gegen den Zölibat etikettiert markieren
das Votum und die anschließenden römischen Gegenmaßnahmen einen der wichtigsten
Einschnitte der nachkonziliaren Kirchengeschichte, wie Chris Dois in seiner Dissertation
«Fact Factory» zeigt.

Germania docet! Dois versteht seine Arbeit aber nicht als Geschichte des Pastoralkonzils.

Vielmehr geht es ihm darum zu untersuchen, wie sich die katholische Kirche in den
Niederlanden nach dem Zweiten Weltkrieg verstärkt über sozialwissenschaftliche Zugänge,

zum Beispiel Meinungsumfragen, zu erneuem suchte - Dois bezeichnet diesen Pro-
zess als «sociologisation» (21). Im Hintergrund steht als «frame of reference» die auf
Deutschland bezogene Studie von Benjamin Ziemann Katholische Kirche und Sozialwis-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 447

senschaften, 1945-1975, Göttingen 2007, die aber, dies sei bereits an dieser Stelle gesagt,
breiter angelegt ist als die von Dois.

Das Buch ist in drei große Teile gegliedert. Der erste Teil ist primär eine Institutionengeschichte.

Dois analysiert darin zum einen den Aufstieg des «Katholiek Sociaal-Kerke-

lijk Instituts» (KASKI), der ersten katholischen sozialwissenschaftlichen Arbeitsstelle in
den Niederlanden. 1947 gegründet und bis 1958 geleitet wurde sie von George Zeegers,
kirchenrechtlich gesehen einem Laien, der aber als Absolvent der Rotterdamer School of
Economics ein Experte war, was sozialwissenschaftliche Planungsprozesse anbelangt.
Zeegers fand viele Förderer in den religiösen Orden, allen voran die Franziskaner sind
hier zu nennen. Die Amtskirche reagierte dagegen zunächst auf sein Ansinnen, empirische
Erhebungen zum religiösen Leben der Katholiken zu unternehmen und daraus pastorale
Erneuerungsprozesse zu initiieren, nicht zuletzt finanziell sehr verhalten. Mit zunehmendem

Interesse der Diözesen wurde KASKI aber zu einer Erfolgsgeschichte. 1956 hatte es

so mehr als 80 Angestellte und veröffentlichte 35 Memoranden und Berichte. Das Interesse

resultierte aus der Krisenwahrnehmung einer Entkirchlichung. Die Bischöfe erhofften
sich, über sozialwissenschaftliche Analysen und Expertisen, wozu beispielsweise eine
verbesserte statistische Datenerhebung gehörte, gegensteuern und ihre Seelsorge zielgenauer

auf einzelne Gruppen ausrichten zu können.
1962 entstand auf der Grundlage einer kleineren Vorgängerinstitution als weiteres wichtiges

Forschungszentrum das «Pastoraal Instituut van den Nederlandse Kerkprovincie»
(PINK) des Franziskaners Walter Goddijn, der sich aufgrund einer Reihe von
kirchensoziologischen Studien auch in Deutschland einen Namen machen sollte. Wesentliche
Inspirationsquelle fur PINK war das Zweite Vatikanische Konzil. Die Aufgabe von PINK ging
daher weit über einer sozialwissenschaftlichen Datenerhebung und -auswertung hinaus
und bestand darin, die Beschlüsse des Konzils in der niederländischen Kirche zu
implementieren. Dois hebt allerdings weniger die Relevanz der Organisation als die Goddijns,
der neben der Leitung von PINK auch eine Fülle von anderen Positionen zum Beispiel auf
dem Pastoralkonzil einnahm, hervor und stellt ihn als Spin-Doctor des niederländischen
Episkopats dar. Die Bedeutung, die ihm in der Studie zukommt, belegt am eindrücklichsten,

dass Dois seine Arbeit mit Goddijns Aufgabe der Leitung des PINK 1972 beschließt.
Der zweite Teil besteht aus zwei Fallstudien. Dabei handelt es sich um zwei wichtige

Meinungsumfragen aus den 1960er Jahren, die sich auf verschiedene Weise mit dem

Rückgang der Priesterzahlen auseinandersetzten. Besonders signifikant mit Blick auf die
These einer «sociologisation» ist die Veränderung in der Wahrnehmung des priesterlichen
Amts: Die erste behandelte Umfrage, die zwischen 1964 und 1968 entstand, «conceptualised

a religious calling as something part and parcel of a rational career choice, rather
than as a divine call from God, and linked the <religious profession) to secular ones such
as that of the medical doctor and secondary school teacher (148).»

Die zweite behandelte Umfrage zum Selbstverständnis der Priester wurde im Februar
1968 an 8879 Priester und Diakone verschickt. Dois hebt hier v.a. hervor, dass die Fragen
und Antworten suggestiv angelegt waren: «Negative answering possibilities often
outnumbered the positive ones. Items hardly addressed the positive sides of religiosity. [...].
Since the script of their [the respondents] answers had already been written, they could do
little else besides following suggested lines of reasoning (257).» Obwohl die Ergebnisse
ein recht nuanciertes Bild zum Thema Zölibat ergaben, wurde medial mit großer Wirkung
die These verbreitet, dass die meisten Priester für die Abschaffung des Zölibats seien.

Der letzte Block spinnt den Faden der Zölibatsfrage weiter und untersucht detailiert den

Verlauf der Beratungen des Pastoralkonzils in Noordwijkerhout. Mit dem Beschluss vom
7. Januar 1970 befanden sich die Bischöfe in einer Falle. Obwohl die Versammlung kei-

SZRKG, 111 (2017)



448 Rezensionen - Comptes rendus

nerlei kirchenrechtliche Entscheidungsbefugnis hatte, fühlte sich das niederländische
Episkopat trotzdem verpflichtet, sich für seine Umsetzung einzusetzen. Gleichzeitig wuss-
te es aber auch, dass der Beschluss in den Diözesen auf viel Ablehnung stieß und Paul VI.
bereits im Vorfeld des Konzils unmissverständlich erklärte hatte, am Zölibat festzuhalten.
Und so endet Dois Studie mit den römischen Gegenmaßnahmen. Der von Goddijn entwickelte

Plan, Unterstützung für den Beschluss im Episkopat anderer westeuropäischer Länder

zu finden, scheiterte kläglich, während der Papst bei seiner ablehnenden Haltung
blieb. Mit den Bischofsernennungen von Adrian Simonis im Jahr 1970 und von Joannes

Gijsen zwei Jahre später setzte Paul VI. dann zwei konservative Kirchenmänner ein, die
das reformorientierte Handeln des Episkopats endgültig lahmlegten. (In Ergänzung zu
Dois ist die Bischofsernennung von Gijsen als besonders tragische Fehlentscheidung zu
bewerten: Wie 2014 offiziell bekannt wurde, hatte Gijsen zwischen 1958 und 1961 mehrere

Minderjährige des von ihm geleiteten kirchlichen Internats sexuell missbraucht.) Es
verwundert nicht, dass Goddijn 1972 gedrängt wurde, die Leitung von PINK abzugeben.

Dieser Abschluss wirkt abrupt. Die Frage, ob der von Dois eindrücklich nachgewiesene
Prozess der «sociologisation» während der 1970er Jahre zu seinem Ende kam, liegt auf
der Hand und wird doch nicht bearbeitet. Kritisch bleibt außerdem zu fragen, ob Dois,
wenn er denn tatsächlich Goddijn für so zentral hält, nicht hätte stärker auf seine Biographie

eingehen müssen - wesentliche Aspekte, etwa seine Identität als Franziskaner, werden

kaum beleuchtet.
Wenn man der Arbeit gerecht werden will, bleibt zudem zu erwähnen, dass sie anders

als das Referenzwerk von Ziemann angelegt ist. Während Ziemann breit auf sehr
unterschiedliche Spielarten sozialwissenschaftlichen Handels eingeht und dazu auch Psychologie

und Gruppendynamik zählt, konzentriert sich Dois auf zwei sozialwissenschaftliche
Kirchenorganisationen und in den Fallbeispielen auf die Priesterthematik. Ein solches

Vorgehen hat seine Vorteile, begibt sich aber auch in die Gefahr, äußerst vielschichtige
Prozesse wie die Diskussion um das Pflichtzölibat monokausal über den Prozessbegriff
der «sociologisation» erklären zu wollen. An einigen Stellen gelingt es Dois, dieser
Gefahr zu entgehen - Dois betont so zu Recht verschiedentlich auch die Grenzen des

soziologischen Einflusses (z.B. 258) -, an anderen Stellen dagegen nicht. Wenn etwa Dois mit
Blick auf die römischen Gegenmaßnahmen von einer «collision between traditional modes

of thought and modern scientific reasoning» (259) spricht, übersieht er, dass die
Auseinandersetzung im Kern mit theologischen Argumenten geführt wurde, so wie in den
Diskussionen zwischen der Gruppe der Konservativen und den Kirchenreformern die

theologischen Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils den Referenzrahmen bildeten,

den nur sehr wenige Splittergruppen wie Opus Dei zu verlassen bereit waren.
Unabhängig von diesen Einwänden ist festzuhalten, dass Dois eine kluge und anregende

Untersuchung vorgelegt hat. Es ist zu begrüßen, dass sie in englischer Sprache vorliegt, da

ihre Ergebnisse nicht nur für die niederländische Kirchengeschichtsschreibung von großer
Bedeutung sind. Neben der These der «sociologisation» besteht vielleicht ihr größter
Verdienst darin anzuregen, die Rezeption des Konzils auch als transnationalen Prozess zu
verstehen - Hollandia docet!

Krefeld Andreas Henkelmann

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 449

Schweiz: Lebenswelt, Figuren, Räume

André Heinzer, Pfründen, Herrschaft, Gottesdienst. Lebenswelten der Mönche und
Weltgeistlichen am Kloster und Kollegiatstift St. Leodegar in Luzern zwischen 1291 und 1500

(=Luzerner Historische Veröffentlichungen 45), Schwabe, Basel, 2014, 400 S., Abb.

Im Jahr 1456 wurde die Benediktinerpropstei - nicht Abtei, weil ursprünglich abhängig von
der Abtei Murbach im Elsass - in ein Kollegiatstift umgewandelt, in dem sog. Propst
Schwaigerschen Brief. Was in diesem «Brief» steht, erfährt man allerdings bis zum Schluss
des Buches eigentlich nirgends richtig; es wäre vielleicht angebracht gewesen, seinen Inhalt
gleich am Anfang einmal für den Leser zusammenzufassen... Indem eine Benediktinerpropstei

in ein Kollegiatstift umgewandelt wurde, trug man im Grund der Realität Rechnung,
denn bereits in der Zeit der Benediktinerpropstei war der Besitz in Pfründen aufgeteilt, 12

ordentliche Pfründen und drei Säkularpfründen (Laienpfründen, weil von Laien vergeben [S.

54], Leutpriester, Schulmeister und eine weitere Laienpfründe - der berühmteste Pfründner

war, bereits zu Kollegiatstiftszeiten, der Luzerner Chronist Diebold Schilling), und diese

wurden vom Kollegiatstift ohne Änderung übernommen. Dies ergibt eine spannende
Ausgangslage und Versuchsanordnung: vom wem wurden die Pfründen in der Zeit der
Benediktinerpropstei vergeben und empfangen, und von wem in der Kollegiatstiftszeit? Während

man in der «Benediktinerzeit» weniger darauf achtete, dass alle Pfründen besetzt waren,
legte man in der Kollegiatstiftszeit mehr Wert darauf. In der «Benediktinerzeit» wurden die

Pfründen, die für die Geistlichen bestimmt waren, in Kooptation vergeben, in der Stiftszeit -
und das ist eine Besonderheit von St. Leodegar - von einem gemeinsamen Wahlgremium
von Stadt und Stift Luzern. Etwas anders verhielt es sich mit den Laienpfründen, die bis
1291 vom Abt von Murbach, dann vom Haus Habsburg und schliesslich seit 1415 von
Luzern vergeben wurden. Die päpstliche Provision spielte in der Benediktinerzeit nur eine sehr

untergeordnete Rolle (wahrscheinlich weil die Luzerner Pfründen keine «fetten» waren),
und in der Kollegiatstiftszeit überhaupt keine mehr. Seit 1491 mussten die Bewerber um
eine Pfründe ihr Interesse vor dem Rat öffentlich kundtun, so dass die inoffiziellen Kanäle

versiegten. Nicht zuletzt, weil die Pfründen eben keine «fetten» waren, wurde Pfründenkumulation

zugelassen, wenn auch nur in ganz beschränktem Masse (etwa mit einer Pfründe
des Kollegiatstifts Beromtinster), und dies sowohl bei den Benediktinern als auch bei den

Chorherren, wenn auch die Luzerner Obrigkeit viel strenger dagegen vorging als der Papst.
Nach 1456 wurden die Pfründen viel mehr an Luzerner Bürger vergeben, was bedeutete,
dass auch der Anteil der Adeligen zurückging. Man kann vermuten, dass die Benediktinerpropstei

1456 in ein Kollegiatstift umgewandelt wurde, weil sie Probleme mit der Rekrutierung

und der Überalterung hatte, aber nach 1500 erwuchsen dem Kollegiatstift neue Probleme

mit der Pest (1520) und dann vor allem mit der Reformation. Interessant ist, dass bei
den Dignitäten 1456 keine tiefgreifenden Änderungen eintrat: es gab vorher wie nachher
eine Propstei, eine Kustorei, eine Kämmerei, eine Almosenerei, eine Baumeisterei und eine
Kantorei.

Unter dem etwas seltsamen Titel «Tätigkeiten und Wirkungsfelder in der <Gotteshausle-
benswelt>» befasst sich der Autor in der Folge einerseits mit dem Gottesdienst und der

Seelsorge und andererseits mit der Grundherrschaft. Die Leutpriesterei gehörte zu den

Säkularpfründen und wurde schon vor 1456 meist mit einem Weltgeistlichen besetzt. Der
Leutpriester versuchte immer wieder und mit wechselndem Erfolg, sich zunächst von der
Benediktinerpropstei und dann vom Kollegiatstift unabhängig zu machen, doch gelang ihm dies

SZRKG, 111 (2017)



450 Rezensionen - Comptes rendus

unter dem letzteren weniger gut als unter dem ersteren. Auch Präsenzgelder wurden bereits

vor 1456 durch den Almosenier ausgeteilt, und sie waren durchaus willkommene Ergänzungen

zu den Pfründen. Die Grundherrschaft von St. Leodegar entwickelte sich nicht anders
als andere Grundherrschaften auch, indem die Lehen mit der Zeit erblich wurden und die
schwindenden Einkünfte von St. Leodegar durch Handänderungsgebühren aufgestockt werden

mussten. Unter dem Kollegiatstift fand eine Herrschaftsintensivierung statt, die von der
Stadt unterstützt wurde. Zur Grundherrschaft gehörten auch die niedere Gerichtsbarkeit, die

von Meiern und Hofgerichten ausgeübt wurde und mehr und mehr an die Stadt überging.
Auch das letzte Kapitel vereint unter dem wiederum seltsam anmutenden Titel «Aussen-

leben» zwei Komplexe, die man ebenfalls nicht unter einem Dach erwarten würde, nämlich
zunächst das Verhältnis der Benediktinerpropstei und des Chorherrenstifts zu den wechselnden

Herrschaften (Murbach, Österreich, Luzem) und dann den Universitätsbesuch sowohl
der Benediktiner als auch der Chorherren. Sowohl die Herrschaft als auch der Universitätsbesuch

waren doch wohl integrierende Bestandteile sowohl der Benediktinerpropstei als

auch des Kollegiatstifts, und es wirkt recht künstlich, wenn St. Leodegar (S. 217) als «Herr-
schaftsrezipient» bezeichnet wird. Die weltlichen Rechte der Propstei St. Leodegar wurden
1291 von Murbach an Österreich verkauft, doch behielt die Abtei das Recht auf die Besetzung

der Propstei und der Pfründen und scheint 1456 überrascht und vor ein fait accompli
gestellt worden zu sein. Trotz recht umfassender Herrschaftsrechte über St. Leodegar und

grossen Anstrengungen einzelner Klostervögte scheint es Österreich nicht gelungen zu sein,
seine Herrschaft über St. Leodegar im 14. Jahrhundert zu intensivieren, wohl dann aber der
Stadt Luzem, auch wenn die Verfassungsveränderung von 1456 scheinbar nicht auf städtische

Initiative zurückzuführen ist. Tatsächlich zum «Aussenleben» gehören dann die
«Interaktionen mit weiteren Gotteshäusern und geistlichen Institutionen», und da verwundert
eigentlich nicht, wenn St. Leodegar vor 1456 mehr Kontakte zu den Benediktinern von
Engelberg und nachher mehr zu den Chorherren von Beromünster unterhielt. Beim
Universitätsbesuch der Benediktiner und Chorherren von St. Leodegar nimmt Heinzer wiederum
zunächst die beiden Gruppen zusammen und kommt zum Resultat, dass 35% sowohl der

Benediktiner als auch der Chorherren die Universität besucht hätten, eine Zahl, die er dann
aber wohl zu Unrecht mit dem Universitätsbesuch der Chorherren der Kollegiatstifte von
Zofingen (42%) und Beromünster (39%) vergleicht, nicht ohne zu Recht zu erklären, dass

die (etwas!) niedrigere Prozentzahl von St. Leodegar sich dadurch erklärt, dass dieses bis
1456 eine Benediktinerpropstei war! Es wäre wohl besser gewesen, St. Leodegar in einem
ersten Teil als Benediktinerpropstei zu behandeln, und dann in einem zweiten Teil als

Chorherrenstift; dann wäre auch klarer zum Ausdruck bekommen, was die Propst Schwaigersche
Verfassungsänderung 1456 wirklich bedeutet. Dies gilt auch fur den prosopografischen
Anhang, in dem Benediktiner und Chorherren durcheinander gemischt sind. Dabei soll der
Wert der geleisteten Arbeit nicht geschmälert werden, aber sie arbeitet zu sehr mit Längsund

zu wenig mit Querschnitten, und man hat den Eindruck, dass dem Autor - und vielleicht
den heutigen Mediaevisten allgemein - die geistlichen Institutionen des Mittelalters sehr
fremd geworden sind.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 451

Fritz Gloor, Bruder Klaus und die Reformierten. Der Landesheilige zwischen den
Konfessionen, Zürich, Theologischer Verlag Zürich, 2017, 135 S.

Auf den ersten Blick mag es als kalendarischer Zufall erscheinen, dass in der Schweiz
2017 sowohl 600 Jahre Bruder Klaus als auch 500 Jahre Reformation gefeiert werden.

Angesichts der vielfaltigen inhaltlichen Bezüge zwischen den beiden Phänomenen habe
sich eine gemeinsame Jubiläumsfeier freilich geradezu angeboten, meint Fritz Gloor
(http://reformiert.info/artikel/news/«wie-ökumenisch-ist-bruder-klaus-herr-gloor» [03.10.
2017]), Ideengeber und Projektleiter des nationalen ökumenischen Gedenk- und Feiertags

«Gemeinsam zur Mitte. 500 Jahre Reformation - 600 Jahre Nikiaus von Flüe» am
1. April 2017 in Zug, der von mehreren hundert Personen besucht und mit einem Gottesdienst

unter der Leitung des Basler Bischofs Felix Gmür und des SEK-Ratspräsidenten
Gottfried Locher abgeschlossen wurde. Doch selbst wenn sich Bruder Klaus durchaus dafür

eigne, «im ökumenischen Gespräch eine Schlüsselrolle einzunehmen», sei es verfehlt,
Nikiaus von Flüe (1417-1487) als «vorreformatorischen», «ökumenischen Heiligen» zu
betrachten, schreibt Gloor in seiner hier anzuzeigenden rezeptionsgeschichtlichen Studie,
die sich als «Beitrag zu einer ökumenischen Erinnerungskultur» versteht. Der 1949 geborene

und im Kanton Luzem aufgewachsene Autor wirkte 35 Jahre lang als reformierter
Pfarrer in Nid- und Obwalden, also in ausgeprägt katholischem Umfeld. Dort lernte er den
in seinem Buch theoretisch entfalteten Themenkomplex, so darf vermutet werden, wohl
auch aus ganz praktischer Perspektive kennen.

Anlass und Ausgangspunkt des schmalen Bandes ist das vom Autor beobachtete «fast

zwanghafte Bedürfnis» (11), im Zusammenhang mit Bruder Klaus dessen Wertschätzung
nicht allein von katholischer, sondern «sogar» von reformierter Seite hervorzuheben. Bei
Franz von Assisi und anderen mittelalterlichen Heiligen werde das reformierte Interesse

hingegen als kaum erwähnenswert angesehen. Doch obwohl Bruder Klaus ein (offiziell
erst 1947 kanonisierter) Heiliger der katholischen Kirche und zugleich eine überkonfessionelle

«zivilreligiöse» Integrationsfigur (10) ist, haben sich in der Erinnerungskultur über
die Jahrhunderte hinweg «tief verwurzelte konfessionelle Deutungsmuster erhalten» (8).
Insofern lasse sich die Nachgeschichte von Bruder Klaus «von derjenigen der Reformation

nicht trennen» (128). Letztlich geht es Gloor in seiner «Spurensuche» denn auch um
die Frage, «wie Bruder Klaus katholisch wurde» (Untertitel des vierten Kapitels sowie Titel

des Beitrags von Fritz Gloor im umfangreichen und vielschichtigen Gedenkbuch
«Mystiker, Mittler, Mensch. 600 Jahre Nikiaus von Flüe, 1417-1487», hg. von Roland
Gröbli et al., Zürich 2016, 167-170).

In 17 fünf- bis elfseitigen Kapiteln - jeweils mit konzisen, aussagekräftigen Haupt-,
Unter- und Zwischentiteln und zum Teil mit farbigen Abbildungen versehen - spannt der
Autor einen weiten Bogen vom ausgehenden 15. bis ins beginnende 21. Jahrhundert.
Kapitelabfolge und -inhalte orientieren sich dabei nicht an der Ereignis-, sondern an der

Rezeptionsgeschichte. Gestützt auf die massgebenden Quelleneditionen von Robert Durrer

(1917-1921) und Rupert Amschwand (1987) und die einschlägige Literatur referiert
Gloor die wichtigsten Wendepunkte in der öffentlichen Wahrnehmung von Bruder Klaus.
Der Fokus liegt klar auf der (deutschsprachigen) Schweiz; das langanhaltende Interesse

am eidgenössischen Landesheiligen im deutschen Protestantismus (und insbesondere

Pietismus) und die dortige «spezifisch evangelische Erinnerungskultur zu Bruder Klaus»
kommt nur am Rande zur Sprache (76-86). Der Autor, der einen historisch-kritischen
Ansatz verfolgt, analysiert - und interpretiert - scharfsinnig; er schreibt sorgfältig und präzis.
Das Lektorat durch den Verlag ist vorbildlich. Etwas gar spärlich ausgefallen sind die
Literaturnachweise (z.B. 75, 112, 126). Bemerkenswerterweise fehlen in der aufgeführten

SZRKG, III (2017)



452 Rezensionen - Comptes rendus

Literatur wichtige Biographien und Einzelstudien über Bruder Klaus von Pirmin Meier
und anderen.

Gloors Beitrag zur Bruder-Klaus-Forschung besteht nicht etwa in der Darstellung des
Lebens und Wirkens sowie der Bedeutung von Brader Klaus aus reformierter Perspektive

- solche Darstellungen gibt es etliche -, sondern in der Darstellung und Analyse des sich
im Laufe der Jahrhunderte wiederholt wandelnden Bildes von Bruder Klaus «im Streit
zwischen den Konfessionen» (Untertitel des zehnten Kapitels), und zwar aus einer
anwaltschaftlich, aber nie apologetisch evangelisch-reformierten Perspektive.

Dass der Autor nicht alle Aspekte des Themas gleichermassen ausleuchtet, sollte man
ihm angesichts der abundanten Literatur und der vielen neuen Beiträge und Erkenntnisse
gerade in diesem Jubiläumsjahr nicht vorwerfen. Gerne hätte man aber zum Beispiel mehr
über die Bedeutung von Brader Klaus für Reformierte in der französischsprachigen
Westschweiz erfahren, zumal der Obwaldner «Landesheilige» bei der Erweiterung der
Eidgenossenschaft in Richtung Westen ja eine nicht unwesentliche Rolle gespielt hatte. Und die

Aussage, «Verehrung im kirchlich-religiösen Sinn» habe Bruder Klaus «ausserhalb der
katholischen Kirche nie erfahren» (9), wird nicht nur durch Gloors eigene Hinweise auf
die Rezeption im deutschen Pietismus (80ff.) relativiert, sondern ebenso durch die
schwärmerische Verehrung, die Axel Springer (1912-1985), der protestantische Verleger
der Hamburger Boulevardzeitung «Bild», dem Eremiten vom Ranft entgegenbrachte (siehe

Erich Aschwanden, Axel Springer will Brader Klaus sein, in: Neue Zürcher Zeitung,
04.03.2017, Nr. 53, 16-17). Auch für Schweizer Reformierte scheint Bruder Klaus weit
über das Politische und Zivilreligiöse hinaus «anschlussfähig» zu sein - dies zeigen nicht
zuletzt der eingangs erwähnte ökumenische Gedenk- und Feiertag vom 1. April und das
ökumenische Pilgern der Berner Landeskirchen von Fliieli-Ranft ins Berner Münster an

Pfingsten 2017 (www.kirchenbewegen.ch [03.10.2017]) mit mehreren Dutzend
Teilnehmerinnen und Teilnehmern.

Bern David Zimmer

Heinrich Bullinger, Briefe von Juni bis September 1546 Heinrich Bullinger Werke, Abt.
2: Briefwechsel, Band 17), und Briefe von Oktober bis Dezember 1546 ebd.. Band 18),
bearb. von Reinhard Bodenmann/Alexandra Kess/Judith Steiniger, Zürich, Theologischer

Verlag Zürich, 2015 und 2017, 547, 491 S.

Das allgegenwärtige Thema in Heinrich Bullingers Briefen von Juni bis Dezember 1546 ist
der Schmalkaldische Krieg, der als erster grosser Konfessionskrieg bezeichnet worden ist.

Im Juli 1546 zogen die schmalkaldischen Trappen unter dem Oberbefehl von Kurfürst
Johann Friedrich von Sachsen und Landgraf Philipp von Hessen los, um einem Angriff des

Kaisers gegen die Protestanten zuvorzukommen. Die Unentschlossenheit des schmalkaldischen

Heeres und die zunehmende finanzielle Not seiner Gegner ebneten Kaiser Karl V. den

Weg, Süddeutschland im Donaufeldzug beinahe kampflos einzunehmen. Bis gegen Ende
Jahr kapitulierten die beiden protestantischen Fürsten und die meisten oberdeutschen
Reichsstädte ohne grossen Widersand.

Die zwei hier vorgestellten Bände stellen eine bedeutende Quelle für diese erste Phase des

Schmalkaldischen Krieges dar und erlauben neue Einsichten in das Kriegsgeschehen. 282
Briefe von und vor allem an Bullinger sind aus diesem Zeitraum zumeist als Originale
überliefert, was durchschnittlich neun Briefe pro Woche entspricht. Die Schreiben sind oft
umfangreich und wurden häufiger als sonst in deutscher Sprache verfasst. Ambrosius Blarer,

SZRK.G, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 453

Bullingers wichtigster Korrespondent in der genannten Zeit, berichtete über Neuigkeiten in
Konstanz und über den Krieg, wobei er manchmal ein Geheimalphabet benutze, das die

Herausgeber entschlüsselt haben. Andere wichtige Briefpartner waren Antistes Oswald Myco-
nius in Basel sowie Pfarrer Johannes Haller und Stadtschreiber Georg Frölich in Augsburg.
Die Bände enthalten informative Einleitungen, Zusammenfassungen der editierten und
ausführlich kommentierten Briefe und Register, welche Namen, tagende Versammlungen,
Schriften und, als einziges Thema, Täufer verzeichnen.

In einer Zeit, da es keine periodisch erscheinende Zeitungen gab, diente Bullingers
Briefwechsel zu einem wesentlichen Teil der Nachrichtenverbreitung. Der Zürcher Antistes und
seine Korrespondenten sind sehr am Kriegsgeschehen interessiert, anfangs voller Hoffnung
und gleichzeitig von Sorgen geplagt. Bullinger war überzeugt, dass der Kaiser scheitern

würde, betete für einen Sieg der Protestanten, wurde von seinen Briefpartnern informiert,
übermittelte seinerseits Nachrichten an sie und erteilte ihnen Ratschläge, während er zu
Hause mit dem Bürgermeister und den Ratsherren offen Informationen austauschte. Der Rat
in Zürich verfügte indessen noch über weitere Nachrichtenkanäle. Die Herausgeber haben

für die Anmerkungen diese politische Korrespondenz der Stadt Zürich herangezogen.
Auch Falschmeldungen machten die Runde und zeigen zusammen mit zahlreichen

Flugschriften die Bedeutung der Kriegspropaganda auf beiden Seiten. In den Briefen tauchen
wiederholt solche Gerüchte auf, die der Einschüchterung des Feindes dienten und wohl öfter
noch ein Ausdruck der Hoffnungen und Erwartungen waren. Anders als Bullinger waren
viele Protestanten blind und deuteten selbst die schlechtesten Nachrichten zu ihren Gunsten,
bis sie endlich aus ihrem Traum aufwachten.

Auch die Eidgenossenschaft war vom Schmalkaldischen Krieg betroffen, und dies nicht
erst als Zürich im Dezember mobil machte, um seine Grenzen zu sichern. Die Briefe zeigen,
dass es in Zürich und in anderen Orten innerprotestantischen Gegensätzen zum Trotz grosse
Sympathien für die Schmalkaldener gab und dass etwa 4000 eidgenössische Söldner in den

Krieg zogen. Bullinger unterstützte den Zuzug der Söldner, was zwar der reformatorischen
Ethik Zwingiis und der Gesetzgebung in Zürich widersprach, jedoch ohne obrigkeitliche
Sanktionen blieb. Manch einer wünschte sich mehr Solidarität mit den deutschen Glaubensgenossen.

Hingegen lehnten die evangelischen Orte der Eidgenossenschaft einen Kriegseintritt

entgegen den Erwartungen vieler deutscher Protestanten ab. Bullinger teilte die
obrigkeitliche Position mindestens seit Oktober, während verschiedene Hinweise dafür sprechen,
dass er ursprünglich anderer Meinung war und dass er einmal vorhandene Äusserungen
diesbezüglich vernichtet hatte.

Der Schmalkaldische Krieg förderte auch eine apokalyptische Deutung der Zeit. Zum
Beispiel rechnete Johannes Haller in Augsburg nach dem für die Protestanten ungünstigen
Verlauf des Krieges damit, dass demnächst die grosse Verfolgung gegen die Auserwählten
beginnen würde. Auch Bullingers Ziehsohn Rudolf Gwalther nahm den Schmalkaldischen
Krieg und das Konzil von Trient als bedrohliche Ereignisse mit einer apokalyptischen
Dimension wahr und hielt deshalb seine Antichrist-Predigten, in denen er das Papsttum als

antichristlich zu entlarven versuchte. Seine in mehreren Auflagen gedruckten Predigten fanden

eine weite Verbreitung, während die katholischen Orte der Eidgenossenschaft in dieser
veröffentlichten Schrift einen Verstoss gegen den Landesfrieden erblickten und Gwalthers
Bestrafung forderten.

Bullingers Briefe enthalten nicht nur Angaben zum Schmalkaldischen Krieg, sondern
erlauben auch Einblicke in viele andere Bereiche. Die Schreiben aus Augsburg zum Beispiel
geben Auskunft über das kirchliche und gesellschaftliche Leben dort wie den praktizierten
Brauch, im Haus eines Kranken oder Sterbenden das Abendmahl zu feiern. Zum Schluss sei

festgehalten, dass der mittlerweile 18 Bände umfassende Briefwechsel Bullingers zu einer

SZRKG, 111 (2017)



454 Rezensionen - Comptes rendus

unentbehrlichen Quelle für die Geschichte der Frühen Neuzeit geworden ist und die sorgfältige

Arbeit der Herausgeber Anerkennung verdient. Von grossem Nutzen ist auch die seit

einigen Jahren angebotene elektronische Ausgabe, die laufend ergänzt wird. Die Briefdatenbank

verfügt über gute Recherche- und Navigationsmöglichkeiten in den Bänden 1 bis 17

(Juni 1524 bis September 1546) und ist über die Webseite des Instituts für Reformationsgeschichte

kostenlos zugänglich.

Zürich Christian Scheidegger

Jean-Pierre Bastian, La fracture religieuse vaudoise, 1847-1966: l'Eglise libre, «la
Môme» et le canton de Vaud, Genève, Labor et Fides, 2016, 400 p.

Professeur émérite de sociologie des religions à la Faculté de théologie protestante de
l'Université de Strasbourg, Jean-Pierre Bastian signe un ouvrage très fouillé et intelligemment
illustré, à l'appareil scientifique et didactique remarquable, dans une langue agréable à lire,
sur l'histoire d'une communauté religieuse. Durant plus d'un siècle (1847-1966), le
protestantisme du canton de Vaud fut en effet divisé en deux Eglises, numériquement fort inégales
mais toutes deux influentes: la grande Eglise nationale, qui compta l'écrasante majorité des

fidèles, et la modeste Eglise libre qui, si l'on ajoute les sympathisants, ne toucha que 2 à 3%
de la population. Cette division s'origine dans les violents conflits religieux du début du

XIXe siècle opposant partisans et adversaires vaudois du Réveil. Les premiers voulaient
responsabiliser les chrétiens et refusaient l'appartenance automatique des citoyens à l'Eglise.
Les seconds au contraire se moquaient de la piété exagérée des «méthodistes» ou «mô-
miers». La politique s'en mêla. En 1845, le gouvernement vaudois radical voulut forcer les

pasteurs à lire une circulaire prônant la nouvelle constitution cantonale. La plupart des

ministres s'y refusèrent. Contrairement aux attentes, ils reçurent un soutien très modéré des

paroissiens et perdirent leur poste. Avec une poignée de fidèles, un certain nombre d'entre eux

coupa les ponts et érigea un groupe indépendant de l'Etat: l'Eglise libre.
Le premier chapitre du livre s'intitule «le déploiement d'une dissidence religieuse». La

jeune Eglise s'était organisée selon un système presbytérien-synodal avec des communautés

réparties un peu partout dans le canton. En 1890, on comptait 37 chapelles; une dizaine
d'autres suivront. L'Eglise avait sa figure de référence en la personne du théologien vaudois
Alexandre Vinet (1797-1847), chantre de la responsabilité individuelle. Bien souvent, on a

mis en équation Eglise libre et parti libéral. Cela est confirmé dans l'ouvrage. «S'il est
évident que tous les libéraux, appelés au départ (conservateurs, ne furent pas libristes, en revanche

tous les libristes furent nécessairement libéraux, c'est-à-dire opposés aux radicaux» (69).
De fait, l'Eglise est composée en grande partie de personnes issues de l'aristocratie, de la

bourgeoisie d'affaires et des professions libérales, un milieu assez guindé et prêtant à la

caricature, cultivant l'entre-soi. L'auteur a plaisir à référer les liens de sang entre les

protagonistes de la communauté, des dynasties familiales telles les Bonnard, Bridel, Bumand,
Mercier, Rivier. Ces familles se considéraient volontiers comme les garantes des vraies
valeurs huguenotes. Beaucoup d'entre elles étaient d'ailleurs issues du Refuge. Elles entretenaient

un réseau au-delà des frontières cantonales et nationales.
Le deuxième chapitre est consacré à la «pédagogie de la conviction». L'Eglise libre n'était

pas une secte fondamentaliste. L'année même de sa fondation en 1847, elle s'intéressait à la

formation académique des pasteurs en créant une faculté de théologie, avec un corps professoral

issu de l'Académie de Lausanne. On lui bâtit en 1863-1864 la maison du chemin des

Cèdres à Lausanne, appelée par affection «la Môme». La division des disciplines était la

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 455

même qu'à l'Académie: théologie systématique, biblique, historique, pratique, disciplines
auxquelles s'adjoignait la philosophie. Les chaires furent souvent occupées par des noms

connus, Jean-Frédéric Astié (1822-1894), Philippe Bridel (1852-1936), René Guisan

(1874-1934), etc. Bridel était aussi - cela ne doit pas nous étonner - membre du conseil
d'administration de la libérale Gazette de Lausanne. Au centenaire de l'institution en 1947,
le doyen de la faculté estimait qu'elle avait accueilli environ 700 étudiants, dont 382 avaient

reçu le titre de licenciés en théologie (la faculté ne délivrait pas de doctorat), des Vaudois en

majorité, avec 76 Confédérés et 70 étrangers. A côté de l'enseignement académique, les

libristes déployèrent une littérature d'édification qui toucha un public populaire bien plus
large que l'Eglise. Des peintres «réveillés» donnaient aussi, par leurs œuvres pleines de

«conviction», le goût de la piété. Citons Eugène Burnand (1850-1921) et Louis Rivier
(1885-1963).

Bien que petite, cultivant l'entre-soi, l'Eglise libre ne s'est pas repliée sur elle-même.
L'auteur insiste sur ce point. Une manière de dépasser la tentation sectaire fut «le rayonnement

par les œuvres», objet du troisième chapitre. L'Eglise voulait former «des individualités

fortes et engagées socialement». Nombreuses sont les figures de libristes philanthropes.
Beaucoup se dévouent dans des causes sociales, le combat contre l'alcoolisme notamment,
le pacifisme ou la sanctification du dimanche. Ainsi, un notable finance le train d'Yverdon à

Sainte-Croix, à l'expresse condition qu'il ne circule pas le jour du Seigneur. D'autres
deviennent missionnaires en Afrique. En 1921 par exemple, il y a 69 missionnaires libristes,
mais seulement 6 nationaux... Les femmes auront un fort engagement. On lira avec émotion
le portrait de la doctoresse Charlotte Olivier-von Mayer (1864-1945), dame austère et pieuse,

totalement dédiée à la lutte contre la tuberculose. C'est dans l'Eglise libre qu'eut lieu la

première consécration de femme pasteure en Romandie, Lydia von Auw (1897-1994).
L'auteur note toutefois que le féminisme est «embryonnaire». Dans l'Eglise libre, les femmes

étaient en majorité, mais les hommes commandaient!
Le quatrième et demier chapitre s'intitule «de la fracture religieuse à la fusion des

contraires». Il analyse la manière dont le rapprochement s'opéra entre l'Eglise libre et l'Eglise
nationale. Fondamentalement, ces communautés n'étaient pas séparées par la théologie (des
recherches ultérieures sur la théologie ou la liturgie de l'Eglise libre seraient éclairantes à ce

sujet). Ce qui les distinguait était leur rapport à la société. Dans un passage intéressant,
l'auteur développe l'opposition établie par le critique littéraire Edmond Gilliard (1875-
1969) entre «Vinet» et le «vin». Alexandre Vinet incame le sérieux, l'engagement individuel
du libriste vaudois. Le vin quant à lui est le symbole de la culture cantonale penchant vers la

facilité, la fête, la communauté «nationale» acceptant le fait religieux sans l'analyser. «Au
pays vécu comme héritage coutumier s'opposa le pays choisi comme projet régénéré par les

individualités qui le composent» (302). Une telle opposition n'allait pas durer éternellement.
Certes, la faiblesse numérique de l'Eglise libre l'engageait à entamer des négociations pour
sa survie. Elle avait toutefois des raisons à ne plus considérer la fusion avec l'Eglise nationale

comme contraire à sa nature: la société évoluait, se déchristianisait, l'appartenance à l'Eglise

majoritaire demandait elle aussi un engagement toujours plus croissant. Après de

longues négociations, il n'y eut à partir de 1966 plus qu'une seule Eglise évangélique réformée
du canton de Vaud. Laquelle avait renoncé, à la satisfaction des libristes, à se déclarer nationale.

Comme il a été souligné, la différence entre la «Nationale» et l'Eglise libre concerne avant
tout le rapport à la société. Dans sa postface l'auteur souligne, cinquante ans après sa disparition,

la pertinence de l'Eglise libre: «L'option libriste se présente d'une étonnante actualité

pour la réflexion de ceux qui ne désirent ni tomber dans la secte et le fondamentalisme chrétien,

ni se dissoudre dans l'apathie, au sens de l'absence de pathos dans un champ religieux

SZRK.G, 111 (2017)



456 Rezensionen - Comptes rendus

régulé par le (religieusement correct) renvoyé à l'opacité des consciences et au relativisme
culturel de l'interreligiosité célébrée» (316-317). Si l'Eglise libre n'est plus, le librisme peut
toujours inspirer les esprits.

Fribourg Jacques Rime

Lukas Zurfluh, Raum, Körper und Licht. Die Kirche St. Martin des Benediktinerkollegiums
Samen (1961-1966). Mit einem Bildessay von Karin Gauch und Fabien Schwartz
(=Murensia 4), Chronos Verlag, Zürich, 2016, 72 S.

In der Zeit des Kirchenbaubooms der 1960er Jahre finden sich aufgrund des von 1874
stammenden Klosterartikels der Bundesverfassung, der den Neubau und die Wiederherstellung
aufgelöster Klöster bis zur Volksabstimmung 1973 untersagte, nur wenige realisierte
Klosterneu- und -umbauten in der Schweiz. Eine dieser seltenen Klosterkirchen stellt die Kirche
St. Martin des Benediktinerkollegiums Samen der Architekten Joachim Naef sowie Emst
und Gottlieb Studcr dar, die zu Recht als eine der Ikonen der modernen Schweizer Kirchen-
baugeschichte gilt. Zum 50-jährigen Kirchweihjubiläum ist eine in der Schriftenreihe der

Stiftung «Geschichte Kloster Muri» von Lukas Zurfluh verfasste und reich mit Plänen und

Abbildungen illustrierte Broschüre erschienen.
Die Kollegikirche ist in dreifacher Hinsicht von Bedeutung: für ihre Wichtigkeit für den

Konvent und das Kollegium der Benediktiner in Samen, für ihre singulare Disposition als

Kloster-, Schul- und Publikumskirche im Kirchenbau der Zeit und für ihre aussergewöhnli-
che Architektur und Stellung im Architekturdiskurs der Zeit. Die titelgebende Bezeichnung
«Raum, Körper und Licht» stammt von Emst Studer selber; diese drei Elemente verstand
der junge Architekt als entscheidende Ausdrucksmöglichkeiten für seine Zeit. Damit fand er
für die Versöhnung von Tradition und Moderne eine passende Form.

In einem einleitenden Teil beleuchtet Lukas Zurfluh den Anfang der Benediktiner in
Samen ohne näher auf die historischen Begebenheiten der Klosteraufhebung und Vertreibung

aus Muri im Jahr 1841 einzugehen. Mit der Aufnahme der Benediktiner in Samen

verpflichtet sich der Konvent zur Übernahme des kantonalen Kollegiums. Die Benediktiner
verbleiben auch 1845 nach der Übersiedlung in das ehemalige Augustinerchorherrenstift in
Gries mit ihrer Schule in Samen. Diese entwickelt sich zu einer der wichtigsten Bildungsstätten

der katholischen Elite der Schweiz. Schon bald erfordert die rasche Zunahme der
Schülerzahl nebst dem Gebäude «altes Kollegium» (1749-51) von Jakob Singer, Luzem,
verschiedene Neubauten. Mit dem «Pensionat Nikiaus von Fliie» 1867/68, einem spätklassizistischen

Gebäude, wird ein erster Neubau errichtet. 1889 entwirft der Bozener Stadtbaumeister

Sebastian Altmann einen repräsentativen Gymnasiumsbau. 1928/29 folgt ein neues
Professorenheim von Emil Winzeier und Hans Burkard. Die Baldegger Schwestern, die für
Verpflegung und Haushalt sorgen, erhalten 1955/56 einen in etwas nüchterner Sprache
entworfenen Bau des Luzerner Architekten Hans U. Gtibelin.

Für die neue Studenten- und Klosterkirche hingegen braucht es drei Anläufe. In der ersten

Phase 1927-29 reichen die Architekten Vinzenz Fischer, Luzern, sowie Emil Winzeier
und Hans Burkard, St. Gallen, zahlreiche Entwürfe für einen Konventneubau neubarocker

Prägung ein. Diese teilweise monumentalen, «Escorial»-ähnlichen traditionellen Anlagen
mit geschlossenem Klostergeviert und Kirchen mit vorgelagerten Innenhöfen überzeugen
jedoch nicht. Die zweite Planungsphase 1939^11 mit Plänen von Hans Burkard, Fritz Metzger

und P. Aldrich Arnold wird infolge des Zweiten Weltkriegs abgebrochen. Mit der Gründung

der Samer Kollegi-Stiftung 1954 und der Besetzung einer Baukommission wird die

SZRK.G, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 457

dritte Planungsphase eingeläutet. In das Preisgericht des Wettbewerbs werden hochkarätige
Namen des Schweizerischen Kirchenbaus berufen: Hermann Baur (1884—1980), Fritz Metzger

1897-1973), Rino Tami, Professor der ETH Zürich 1908-94) und Ernst Gisel (* 1922);
ein Hinweis darauf, welch grosse Bedeutung einem zeitgenössischen Kirchenbau beigemessen

wurde. Dafür spricht auch die Zugehörigkeit der Preisrichter (ausser E. Gisel) und Ernst
Studers zur Gruppe der Schweizerischen St.-Lukas-Gesellschaft, die in jener Zeit bestimmend

in Fragen sakraler Baukunst war.
1960 findet in der vorgegebenen Definition des Raumprogramms ein Umdenken statt.

Die traditionelle Disposition einer Klosterkirche mit Schiff, Mönchschor und Hochaltar wird
zu Gunsten einer zentralen Positionierung des Hochaltars und der Anbindung des Orgel- und

Sängerchors an diesen Bereich aufgegeben. Am Wettbewerb sind nur «katholische Architekten

schweizerischer Nationalität» zugelassen. Von den 57 eingegangenen Entwürfen schaffen

es fünf Studien in die zweite Runde; daraus geht das Projekt «Daniel» des unbekannten,
jungen Architekten Emst Studer hervor. Studer hat 1960 mit Joachim Naef ein gemeinsames
Architekturbüro in Zürich gegründet und seinen Bruder Gottlieb als Partner einbezogen.
Beim Siegerprojekt lobt die Jury besonders «die plastische und räumliche Gestaltung des

Ganzen», die «eine reiche und starke Form von schöner Einfachheit und Stille» zeige. Die
Qualität liegt in der gelungenen Verbindung von mönchischem Geist und zeitgenössischer
Modernität. Noch weist der siegreiche Entwurf der zweiten Wettbewerbsstufe mit seinen

Kreisformen, geneigten Aussenwänden und Flachdächern auf eine stilistische Verwandtschaft

mit den Werken des amerikanischen Architekten Frank Lloyd Wright (bspw.
Guggenheim Museum N.Y., 1959); Merkmale, die mit der Überarbeitung zugunsten einer
Eigenständigkeit verschwinden werden. Die Bauausführung erfolgt 1964-66. 1983 werden im
Zuge einer Sanierung die Dachränder mit Blechrändern versehen - leider eine Beeinträchtigung

der plastischen Wirkung. Der allgemein «skulptural» wirkende Charakter des Aussen-
baus ist aber heute noch in einer (hier leider fehlenden) Flugansicht eindrücklich erkennbar.

Im letzten Kapitel setzt der Autor die Kollegikirche St. Martin in Beziehung zum katholischen

Kirchenbau der Zeit, einschliesslich Emst Studers weiteren Kirchenbauten. Nach der

Fertigstellung von St. Martin in Samen findet die Fachwelt lobende Worte für den Bau, der
rasch in Verbindung mit Le Corbusiers 1951-55 entstandener Wallfahrtskirche Notre-
Dame-du-Haut in Ronchamp gebracht wird. Als Gemeinsamkeit weist der Architekturhistoriker

Georg Germann auf die mediterrane, nordafrikanische Erscheinung sowie das konvexe
und konkave Formenspiel hin, während Lukas Zurfluh auch markante Unterschiede benennt.

Als weiterer Vergleichsbau wird St. Felix und Regula in Zürich (1946-51) von Fritz Metzger,

ein wichtiger Kirchenbau der Nachkriegszeit, herbeigezogen. Übereinstimmungen ergeben

sich in der Raumdisposition, der Dachkonstruktion und den liturgischen Einrichtungen.
Kirchengeschichtlich erwähnt der Autor zudem das zweite Vatikanische Konzil von 1964,
da die Forderungen nach Neugestaltung des Sakralraums sozusagen in der Planungsdisposition

von St. Martin bereits vorweggenommen wurden.
Lukas Zurfluh ist es auf ansprechende Weise und in verständlicher Sprache gelungen, der

interessierten Leserschaft den langen Entstehungsprozess des Baus, die historischen
Begebenheiten, die Planungsphasen, das Zusammenspiel von Architekten und Beteiligten sowie
die Bauentwicklung und Situierung von St. Martin im Kontext des katholischen Kirchenbaus

aufzuzeigen. Der reichhaltige, farbige Bildessay von Karin Gauch und Fabien Schwartz
mit aktuellen Aussen- und Innenaufnahmen ergänzt das Heft; schade nur, dass hier nicht die
Gelegenheit für ausführlichere Bildlegenden genutzt wurde, die auf Textstellen und Details
hätten aufmerksam machen können. Dank einer ausführlichen Bibliografie- und Literaturliste

kann das Thema individuell noch vertieft werden.

Schmitten Daniela Schneuwly-Poffet

SZRK.G, 111 (2017)



458 Rezensionen - Comptes rendus

Benedikt Pfister, Die Katholiken entdecken Basel. Der Weg aus dem Milieu in die
Gesellschaft (=Beiträge zur Basler Geschichte), Basel, Christoph Merian Verlag, 2014, 271 S.

Der Fussball stiess noch nach dem Zweiten Weltkrieg bei vielen Basler Katholiken auf
Ablehnung. Der importierte Sport als «Engländerlis» sei ganz und gar unschweizerisch,
zu kommerziell, schade zudem der Gesundheit, hiess es namentlich in Kreisen der
katholischen Eliten. Kirchliche Veranstaltungen würden beispielsweise durch einen Match des

FC Basel empfindlich gestört. Andererseits standen katholische Sportvereine als «Kinder
der Diaspora» (Joseph Jung) durch Wettkämpfe in stetem Kontakt zu «neutralen» oder
anderen konfessionellen Vereinen. «Das Religiöse war deshalb weit weniger als bei den
übrigen Vereinen» (197) Der organisierte Sport war also in der zweitgrössten
Deutschschweizer Stadt insgesamt interkonfessioneller Kommunikation mehr als forderlich, wies
den steinigen Weg der Basler Katholiken hinaus dem «Ghetto» vor allem unter den

Jüngeren.

Der Historiker Benedikt Pfister beschreibt die Öffnung des katholischen Stadtbasier
Vereinswesens in seiner quellennahen, schön bebilderten und gutleserlichen Studie als ein
zentrales Beispiel für den «Weg aus dem Milieu», einen Weg, der freilich viele Jahrzehnte

dauerte und keinesfalls geradlinig verlief. Für seine «Innenansicht der Basler Katholiken»
im, grob gesprochen, «langen 20. Jahrhundert» bis ca. 1970, benützt Pfister mit grossem
Gewinn Selbstzeugnisse beispielsweise Fritz Blums (1901-1969), lange Jahrzehnte Pfarrer

von St. Clara, aber auch Protokolle, Briefe, Interviews mit vielen Zeitzeugen und
Zeitungsartikel der «katholischen Presse». Der Autor begleitet Pfarrer Blum auf seinen
Lebensstationen, seiner Kindheit im Basler Gundelidingerquartier, seinem Studium in
Einsiedeln und in Luzern sowie auf seinen ersten seelsorgerischen «Posten» in Root, Frauenfeld

und Aesch. Neben dem Pfarrer und dessen sozialem Engagement werden stellvertretend
für viele Akteure und aktive Gemeindemitglieder wie Constantin Gyr als Präsident der
katholischen Gesamtgemeinde und Martha Walz vorgestellt, die sich im «Katholischen
Frauenbund» selbstbewusst für mehr Freiheit einsetzte. Und einmal mehr zeigt, dass eine
moderne Katholizismusforschung keinesfalls auf dem «Genderauge» blind sein darf!

Wie angedeutet, war der Weg der Basler Katholiken in die «Gesellschaft» von manchen
Schüben und Brüchen gekennzeichnet. Ohne diesen wie anderswo gewundenen Weg en
détail nacherzählen zu wollen, sei exemplarisch auf den «kleinen Kulturkampf» von 1945

bis 1950 hingewiesen. Nach dem «Burgfrieden» während des Zweiten Weltkrieges, nach
dem wohl inszenierten Schulterschluss der freisinnig-sozialdemokratisch-konservativenkatholischen

Kräfte gegen de nationalsozialistische und faschistische Bedrohung, traten
rasch konfessionell bedingte Spannungen zutage. So sahen sich viele Katholiken durch
säkular denkende Sozialdemokraten und durch vermeintliche oder tatsächliche Kommunisten

bedroht. Der Klerus und die Gemeindeelite wollten die Abschottung gegen aussen
weiter fortsetzen. Ihnen widerfuhr Opposition aus den eigenen Reihen, die sich als «Basler

Jungkatholiken» innerhalb der CVP und im Vereinswesen bald Gehör zu verschaffen
wusste. Das war auch ein Generationenkonflikt, wie Pfister völlig richtig bemerkt. Ihren

Höhepunkt erlebte der «Kalte Krieg der Konfessionen» (Hermann Kocher) im Jahre 1947

mit der Heiligsprechung von Bruder Klaus. Reformierte «Falken» sahen im laufenden
Heiligsprechungsprozess den Versuch der Katholiken, «die Schweiz an den katholischen
Glauben und an Rom binden zu wollen» (107). Als die offizielle Schweiz zum feierlichen
Akt der Heiligsprechung in Rom keinen Vertreter schickte, reagierten viele Katholiken
enttäuscht und verärgert. Das an sich erfreuliche Ereignis bedeutete schliesslich, dass der
Eremit und Politiker nur noch bedingt zum «überkonfessionellen Landesvater» taugte.

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 459

Zum Rechtsrutsch jener Jahre und zum strammen Antikommunismus der Basler Katholiken

trug der Umsturz in der Tschechoslowakei 1948 bei. Auch das Schicksal des ungarischen

Kardinals Jôszef Mindszenty (1892-1975) beschäftigte die katholische Welt nicht
nur am Rheinknie. Nachdem er sich mehrmals öffentlich gegen die Kommunisten eingesetzt

hatte, wurde der Kardinal 1948 verhaftet und blieb bis 1956 in Haft. Basler und
Baselbieter Katholiken protestierten bei der ungarischen Gesandtschaft. Die Schwächung des

linkskatholischen Flügels war eine langfristige Folge, die bis zum Ende des «Kalten
Kriegs» anhalten sollte und gewissermassen der Integration der «offiziellen Katholiken»
im antikommunistischen Konsens jener Jahrzehnte forderlich war.

Zürich Fabian Brändle

Transversal: Gemeinschaften, Bewegungen, Spiritualität

Thomas Fries, Eucharistische Spiritualität bei Augustinus von Hippo (=Cassiciacum 53),
Würzburg, Echter, 2016, 423 S.

Nach einleitenden Bemerkungen zu Forschungsstand und Methodik (9-16) erfolgen im
ersten Kapitel dieser liturgiewissenschaftlichen Dissertationsschrift, die im Frühlingssemester

2015 von der Theologischen Fakultät der Universität Fribourg angenommen wurde,
«Klärungen zum Konzept der eucharistischen Spiritualität» (17-59). Auf der Basis einer
sorgfältigen terminologiegeschichtlichen Darstellung wird christliche Spiritualität vom
Geistempfang in der Taufe her bestimmt und in ihrem Bezug zum liturgischen Leben umrissen.

Eucharistische Spiritualität kreist um den Zusammenhang zwischen dem eucharistischen

Leib Christi und dem ekklesialen Leib Christi und umfasst daher im Speziellen die
«Teilnahme der Gläubigen an der Eucharistiefeier», die «Verehrung de Eucharistie, innerhalb

oder außerhalb der Feier», aber auch «das soziale Engagement (Nächstenliebe), das aus
der Teilnahme an der Feier und aus dem Empfang der Eucharistie erwächst» (57f). Um
diesen Themenkomplex im augustinischen Denken einordnen zu können, werden der
Auswertung einschlägiger Texte zunächst in Kapitel II «Grundzüge der augustinischen Sicht auf
den Menschen» vorangestellt (60-122). Obwohl der vergleichsweise große Umfang dieses

Anlaufs auf das eigentliche Thema und seine teilweise recht basale Anlage bei der Lektüre
zunächst überraschen, erweist sich das Kapitel im Gesamtzusammenhang der Studie als

äußerst sinnvoll, da die weiteren Ausführungen immer wieder auf diese Grundlagen zurückgreifen

und die Positionen des Augustinus zur eucharistischen Spiritualität so vor dem
weiteren Horizont seiner Anthropologie plausibilisieren. Unter Berücksichtigung biographischer
Eckdaten und der damit verbundenen geistigen Einflüsse (v.a. durch den Neuplatonismus
und die paulinische Briefliteratur) werden besonders der Zusammenhang zwischen
Innerlichkeit und Transzendenz, die Konzeption von Sünde, Bedürftigkeit und Erlösung sowie die

Ordnung von Genuss und Gebrauch herausgearbeitet. Sodann entfaltet das zentrale Kapitel
III «Die eucharistische Spiritualität auf Grundlage der Traktate zum Johannesevangelium
25-27» (123-272). Angesichts der unüberschaubaren Fülle einschlägiger Textpassagen ist
die Entscheidung, der Untersuchung einen zusammenhängenden Basistext zugrunde zu
legen, ebenso pragmatisch für den Verfasser wie hilfreich für den Leser. Zugleich zeugt die

Darstellung von einer umfassenden Kenntnis der eucharistischen Theologie des Augustinus,
indem sie laufend passende Texte beizieht, um das Bild zu ergänzen und abzurunden. Vier

SZRKG, 111 (2017)



460 Rezensionen - Comptes rendus

Aspekte stehen im Zentrum der Ausführungen und werden im Sinne eines thematischen
roten Fadens intelligent miteinander verknüpft: Wort Gottes und Eucharistie als geistliche
Nahrung; die Eucharistie als Zeichen und die Voraussetzungen ihres rechten Verständnisses
im Prozess der Aneignung der Demut als christlicher Zentraltugend; die Wirkungen der
Eucharistie im Horizont der Christus-totus-Theologie (ekklesiale Dimension) und des durch
die Taufe eröffneten, aber auch danach fortzusetzenden Weges der inneren Heilung (individuelle

Dimension); die eschatologische Perspektive der Eucharistie unter besonderer

Berücksichtigung von Totengedächtnis und Martyriumsidee. Ein eigenes Kapitel ist der
«Eucharistie als Opfer» gewidmet (273-329): Nach einer ausfuhrlichen Erörterung der
Opferkonzeption in De civitate Dei 10 wird das augustinische Verständnis vom Opfercharakter
der Eucharistie in Abgrenzung zu heidnischen und alttestamentlichen Opfern primär vom
Gedanken der Selbstdarbringung der Kirche her rekonstruiert. Ein abschließendes Kapitel V
untersucht Sachfragen zur Häufigkeit der Eucharistiefeier (Ergebnis: es ist unklar, ob

Augustinus die tägliche Eucharistiefeier voraussetzt) sowie zu Gebetshaltungen und Gebetsorientierung

(330-361), bevor die Ergebnisse des Buches in einer «Conclusio» (362-372)
resümiert und auf aktuelle Fragen heutiger eucharistischer Spiritualität bezogen werden.
Eine umfassende Bibliographie (373—423) rundet das Werk ab. - Die Studie überzeugt
durch die gute Auswahl der behandelten Texte, von denen zahlreiche im Wortlaut mit
deutscher Ubersetzung dokumentiert werden, und deren mit Ubersicht organisierte Auswertung.
Die Leserführung ist stringent und didaktisch gut aufbereitet, wirkt dabei jedoch stellenweise
beinahe etwas betulich. Mit programmatischer Absicht (vgl. z.B. 281 mit Anm. 1111) legt
der Verfasser weithin wenig Augenmerk auf die Frage nach Vorlagen bzw. Parallelen der

augustinischen Gedanken im theologischen Schrifttum; die Betonung der werkimmanenten
Perspektive ist nachvollziehbar und legitim, wenn auch hier und da durch eine Weitung des

Blickwinkels gewiss noch eine Vertiefung der Erkenntnisse möglich gewesen wäre. An
einigen Stellen könnte man sich eine klarere Position des Autors in der Interpretation von
Textbefunden wünschen, etwa hinsichtlich der Frage, inwiefern die Formel «conversi ad

dominum» auf eine physische Hinwendung der Gläubigen nach Osten zielt (353-356).
Insgesamt handelt es sich um eine wohl abgewogene, angenehm lesbare Darstellung zu
einem gewichtigen Thema, der reiche Rezeption zu wünschen ist.

Salzburg Alexander Zerfaß

Rudolf Steiner, Philosophische Schriften. Wahrheit und Wissenschaft. Die Philosophie der
Freiheit (=Schriften. Kritische Ausgabe [SKA] 2). Herausgegeben und kommentiert von
Christian Clement, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2015, CXXXVI, 413
S., 2 Abb.; Rudolf Steiner, Schriften zur Anthropologie. Theosophie - Anthroposophie. Ein
Fragment (=Schriften. Kritische Ausgabe [SKA] 6). Herausgegeben und kommentiert von
Christian Clement, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2016, CLII, 423 S.

Die kritische Ausgabe wichtiger Werke des Gründers der Anthroposophie, Rudolf Steiner

(1861-1925), der zugleich Goethe-Herausgeber, Philosoph und spiritus rector von Praxisfeldern

(Steiner-Schulen, Demeter-Produkten, anthroposophischer Medizin) war und in
Dornach (bei Basel) des Zentrum seiner Weltanschauungsgemeinschaft errichtete, erscheint seit
2013 im renommierten Verlag Frommann-Holzboog. Verantwortet wird das Editionsprojekt
von Christian Clement, einem zeitweiligen Waldorf-Lehrer, der inzwischen am Department
für germanische und slawische Sprachen an der Brigham Young-Universität der Mormonen
in Utah unterrichtet und zeitweilig Waldorf-Lehrer war. Die auf acht Bände angelegte Editi-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 461

on feiert gerade mit zwei Bänden zu zentralen philosophischen und theosophischen Schriften

Steiners ihr «Bergfest» - ein Grund, Zwischenbilanz zu ziehen.

Der Band zu den philosophischen Schriften Steiners enthält die Dissertation Wahrheit und
Wissenschaft mit den einschneidenden Erweiterungen zwischen Promotion (1891) und
Publikation (1892) sowie Die Philosophie der Freiheit aus dem Jahr 1893 mit den Überarbeitungen

aus den Jahren 1917/18, nach Steiners Hinwendung zur Theosophie (um 1900). Die
editorische Arbeit, die vor allem Veränderungen in unterschiedlichen Auflagen und Ausgaben

dokumentiert, ist, wie Stichproben belegen, sorgfältig vorgenommen worden. Es gibt
keine Indizien auf weltanschaulich motivierte Mängel. Ein ausgesprochen hilfreicher
Stellenkommentar erschließt vor allem Steiners Bezüge auf Literatur, mit der er sich
auseinandergesetzt hat. Clement hat mit diesen Arbeiten in gewohnter Weise der Wissenschaft einen

wichtigen Dienst erwiesen.
Zu einem differenzierteren Urteil komme ich hinsichtlich der 135 Seiten umfassenden

Einleitung. Sie dokumentiert Clements intensive und genaue Rezeption von Steiners Texten.
Dabei fällt besonders positiv ins Auge, dass er vor einem Tabu der klassischen anthroposo-
phischen Lektüre nicht zurückschreckt, nämlich Steiners Veränderungen, die teilweise in
Widersprüchen und der Verkehrung von Positionen ins Gegenteil enden, zu benennen: Er
sieht in aller Schärfe die Aporien bei Steiners Freiheitsbegriff (XXVIII-XXXII), der von
einem hoch individualistischen Menschenbild bis zu einer pantheisierenden Subjektkritik
reicht, er verweist auf die dramatischen Veränderungen bei der Überarbeitung der Philosophie

der Freiheit (CVII-CXXV), etwa in der Abkehr vom radikalen Individualismus der
1890er Jahre, er indiziert die Ambivalenz in der Deutung Kants (XXXVIIIf.), den Steiner als

großen Gegner stilisierte und dem er doch die Matrix seiner erkenntnistheoretischen Fragen
verdankte, und schließlich legt er die Widersprüche in Steiners Nietzsche-Deutungen offen

(LXXII), die zwischen abgöttischer Verehrung und Dämonisierung changierten. Clement ist
zurückhaltend, was Antworten nach den Gründen für diese Veränderungen anbetrifft, aber er
hat in jedem Fall die weitere Forschung auf ein großes Feld verwiesen, auf dem bislang
weitgehend polemische Kämpfe ausgetragen wurden.

Kritisch sehe ich vor allem fünf Punkte:

(1.) Quellendokumentation und Forschungsliteratur. Clements Kenntnis von Steiners
Werk ist sehr gut, allerdings fehlen immer wieder Quellenbelege für Steiners Ansichten.
Weitaus problematischer ist seine begrenzte Einbeziehung der Forschung. Er verweist zwar
auf wichtige Werke im Umfeld der Anthroposophie-Forschung, setzt sich aber damit oft nur
unzureichend auseinander. Extrem dünn ist seine Kenntnis von Themenstellungen und
Forschungsdebatten außerhalb des unmittelbaren Umfeldes von Steiners (s.u.)

(2.) Der spirituelle Steiner. Clement beginnt seine Einleitung mit dem folgenden Satz
Steiners: «Wir sollten endlich zugeben, daß der Gott, den eine abgelebte Menschheit in den

Wolken wähnte, in unserem Herzen, in unserem Geiste wohnt.» (XIX) In dieser Aussage
spricht der idealistische Steiner des Jahres 1886, doch der Steiner, um den es in diesem Band
auch geht, hat dieses Ideal in den 1890er Jahren aufgegeben. Er wurde in den neunziger
Jahren Atheist, bevor er mit dem Jahr 1900 in eine neue spirituelle, die theosophische Phase

eintrat. Clement liest Steiners Philosophie von diesen frommen Anfängen und nicht von den
atheistischen Konsequenzen her. Das ist legitim, wird aber problematisch, wenn andere

Dimensionen an den Rand rücken oder verschwinden. So kommt in Clements Band das

Stichwort Atheismus nicht vor, in den hinein die hier edierten philosophischen Schriften den

Weg öffneten. Die Potenz der Philosophie der Freiheit zum Atheismus und die nietzschea-
nische Einfärbung von Wahrheit und Wissenschaft bleibt den Anthroposophen, denen es um
spirituelle Erkenntnis geht, mit Clements Leseanweisung erspart. Damit erscheint Steiner
viel statischer, als er in Wirklichkeit war.

SZRKG, 111 (2017)



462 Rezensionen - Comptes rendus

(3.) Philosophische Reputation Steiners. Ein zentrales Anliegen Clements ist es, Steiner
als Philosophen und nicht als Esoteriker darzustellen und seine «intellektuelle Biographie»,
«seine philosophische Entwicklung von seiner Schulzeit bis zum Jahr 1902» (XXXII) zu
zeichnen. Die Probleme einer solchen Perspektive liegen im Detail, ich nenne davon drei:
Clement folgt mit diesem Ansatz, wie er explizit sagt, Steiners eigener Deutung in dessen

Autobiographie aus den Jahren 1923/24 (XXXVII) - aber diese ist eine problematische
Quelle, weil von Steiners Interesse geleitet, genau das zu machen, was Clement auch tut,
nämlich den Anthroposophen Steiner als Philosophen auszuweisen. Eine solche Entwicklung

ist nicht prinzipiell infragezustellen, aber sehr kritisch auf ihre Interessen hin zu
untersuchen, was Clement nahezu vollständig unterlässt. Dabei bleibt auch unterbelichtet, dass

die Philosophie der Freiheit, Steiners «philosophisches Hauptwerk» (XLIII), so Clement,
zwischen Tür und Angel entstand. Clement unterschlägt diese Entstehungsgeschichte nicht

(LXXXI), aber die Einzelheiten, die die konzeptionelle Solidität der Philosophie der Freiheit

infragestellen, fehlen. Beispielsweise schrieb Steiner noch am Schlussteil, während der

Verleger mit der Drohung, das ganze Projekt einzustampfen, die Korrekturbögen der ersten
Teile anforderte. Zeit für eine gewissenhafte Bearbeitung des «Hauptwerkes» gab es nicht.
Schließlich bleibt eine Dimension des Scheiterns der Philosophie der Freiheit ausgespart:
Steiner hatte sich mit diesem Text in Jena mit Blick auf eine Professur für Philosophie
habilitieren wollen. Bei Clement findet sich dazu kein Wort. Er konzentriert sich ideengeschichtliche

Aspekte, sozialgeschichtliche Dimensionen fehlen weitgehend.
Die Konsequenzen, die Clement aus dem Versuch zieht, Steiner vor allem als Philosophen

aufzubauen, scheinen mir weit überzogen. So soll die Praxiswelt der Anthroposophie, von
Kliniken über Schulen und Banken bis zu politischen Initiativen, eine zumindest «ansatzweise

verwirklichte, aber dennoch beispiellose Realisierung jener Vision des deutschen
Idealismus» sein (XXIII). Belege fehlen, und nach meiner Kenntnis der Quellen ist diese

spezifisch philosophische Begründung extrem weit hergeholt und weitenteils ein Produkt
von Clements Versuch, dem philosophischen Theoretiker auch eine Praxis zuzuweisen.

Clement hat sich bei dem Versuch, Steiner philosophisch aufzuwerten, Rückendeckung
bei Eckart Förster geholt, Professor für Philosophie an der Johns Hopkins Universität in
Baltimore und Honorarprofessor an der Humboldt-Universität zu Berlin. Dieser meint, dass

«aus heutiger philosophischer Sicht» der «interessanteste» Punkt «die Erkenntnis der Wahrheit,

d. h. Erkenntnis der Wesenheit der Dinge und ihrer Verhältnisse zueinander» sei (XI).
«Wahrheit» als «Wesenheit» zu lesen, klingt allerdings weniger nach gegenwärtiger
philosophischer Debatte als nach der Ontologie des 19. Jahrhunderts.

(4.) Philosophiehistorische Kontexte. In diesem Feld mischen sich Stärken und Schwächen

wie sonst kaum. Clement nennt die wichtigsten Philosophen des 19. Jahrhunderts, die

irgendwie in Verbindung mit Steiner gebracht werden, aber all das geschieht weitgehend
ohne Bezug auf die vorliegende Literatur zum Umfeld Steiners oder zur
Philosophiegeschichtsschreibung überhaupt. Im Zentrum sieht Clement das große Triumvirat des
deutschen Idealismus, «Fichte, Schelling und Hegel» (XLI), aber auch Schiller, Herbart und
Nietzsche werden integriert. Zu Recht bezieht Clement auch diejenigen Philosophen ein, die

heute nicht mehr zu den «Heroen» des 19. Jahrhunderts gezählt werden, die aber für Steiner

von immenser Bedeutung waren, wie Eduard von Hartmann (XLII-XLVIII) und Emst
Haeckel (LXXII-LXXV). Zugleich bietet Clement spannende neue Perspektiven, etwa

wenn er angesichts der «gelegentlichen Zugeständnisse Steiners, dass Kant in seiner Analyse
des gewöhnlichen Erkenntnisvermögens prinzipiell doch eigentlich Recht gehabt habe»

(XXXIX), diesen partiell zu einem Kantianer macht, gegen die anthroposophische
Auslegungstradition - allerdings ohne Quellennachweise. Sehr wichtig, wenngleich nicht ganz
neu ist Clements Einbeziehung des Neukantianismus (erneut ohne Bezug auf die vorliegen-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 463

de Forschungsliteratur, etwa auf Hartmut Traubs grundlegende Arbeit «Philosophie und

Anthroposophie. Die philosophische Weltanschauung Rudolf Steiners» [2011]). Hier wäre
insbesondere Clements Hinweis auf den metaphysischen Neukantianismus des Wieners
Johannes Volkelt (LX-LXII), der sogar «entscheidende Gesichtspunkte für den methodischen

Ansatz Steiners» in dessen Dissertation geliefert habe (LXII); aber auch an dieser
Stelle sowie an einer weiteren (LXXXIIf.) enthält sich Clement jeglicher Quellenbelege und
Referenzen auf die Forschungsliteratur. Sodann verweist er auf die vermutlich unterschätzte

Bedeutung Herbarts (XLI; Clllf.), dessen Stellenwert in der Literatur allerdings schon diskutiert

wurde, etwa bei Klaus Prange, den Clement wiederum nicht beizieht. Zuzustimmen ist
Clement schliesslich, und das ist für weite Teile der anthroposophischen Rezeption eine
bittere Pille, dass die Bedeutung Goethes massiv überschätzt wird (LI), wie nicht nur Traub
schon gemeint hatte; Clements Rettungsversuch hingegen, dass «um das Jahr 1902 Goethe

wieder ganz prominent» bei Steiner auftrete (LIV), ist nicht nur einmal mehr ohne
Quellenbeleg behauptet, sondern meines Erachtens nach auch überzogen. Nicht diskutiert wird
die Lebensphilosophie, auf die Clement hin und wieder verweist (z. B. XXV); aber hier liegt
im Blick auf den früheren Steiner ein Forschungsdefizit vor. Ein anderes Defizit ist hingegen
ein massives Versäumnis. Traub hatte Immanuel Hermann Fichte, den weniger bekannten
Sohn Johann Gottlieb Fichtes, als wichtige, bislang übersehene Referenz für Steiner zur
Diskussion gestellt. Clement lässt erkennen, dass er um diesen Punkt weiß (XXVIII;
CXXVIII), diskutiert ihn aber nicht. Selbst wenn man Traubs Position nicht teilt: auseinandersetzen

muss man sich damit.
Letztlich bleibt unklar, wie Steiner in das Karussell von Namen, das in den letzten Jahren

immer wieder gedreht worden ist, gehört. Listen, wie Clement sie vorlegt, sind vermutlich
immer noch zu stark von der «Höhenkammliteratur» gekennzeichnet. Ob beispielsweise
Hegel wirklich eine zentrale Stelle als Referenz für Steiner besaß, scheint mir so sicher
nicht. Auf ein grundsätzlich relativierendes Element verweist Clement selbst, nicht systematisch,

aber immer wieder: Steiner hat - natürlich - Sekundärliteratur, etwa Philosophiegeschichten,

benutzt (XLV; XLVIII), vermutlich, aber dies wäre näher zu analysieren, in
großem Ausmaß. Damit aber steht die gesamte Geschichte von Steiner als authentischem

Rezipienten großer Philosophen zur Disposition.
(5.) Methodische Deutungsfragen. Schon zu Steiners Lebzeiten wurde eine intensive, oft

polemische Auseinandersetzung über eine Dimension seines Werks geführt: Wie hat man
die Veränderungen zu deuten, mit denen er Positionen nachjustiert, neu interpretiert oder in
ihr Gegenteil verkehrt hat, all das in der Regel gerahmt von Kontinuitätsbehauptungen Steiners

wie deijenigen, dass ein Inhalt «im wesentlichen fast ganz unverändert» geblieben sei

(CX). Clement stellt diesbezügliche Debatten unter die Frage «Bruch oder Kontinuität?»
(XXVII), lässt aber an einigen Stellen erkennen, dass dieses binäre Analyseraster unangemessen

ist, etwa wenn er Steiner eine «Umdeutung» (CVIII) seiner Positionen attestiert. Ich
bin der Meinung, dass nach den Debatten der letzten Jahre eine prinzipielle Neuorientierung
in dieser Frage notwendig ist. Die polare Metaphorik von «Bruch oder Kontinuität?» ist
noch ein Kind der polemischen Debatten um Steiners Werk. Angemessen wäre ein Zugang,
der solche Veränderungen als Transformationsprozesse beschreibt, unabhängig von der oft
normativen Frage, ob die philosophische «Identität» Steiners gebrochen oder im Kontinuitätsbild

der «philosophischen Entwicklung» zu beschreiben sei.

Der zweite hier zu besprechende Band enthält zwei Texte Steiners aus der theosophischen
Zeit, die Theosophie [als Buchtitel im Folgenden kursiv] (zuerst 1904) und die Anthroposophie

(Manuskript um 1910), die also zwischen den Eintritt in die Theosophische Gesellschaft

(1902) und der Gründung der Anthroposophischen Gesellschaft (1912/13) fallen. Die

SZRKG, 111 (2017)



464 Rezensionen - Comptes rendus

Theosophie hat Steiner in 19 Auflagen bis zum Jahr 1922 überarbeitet; sie ist damit ein zentrales

Dokument der Veränderungen von Steiners Denken in seiner theosophisch-anthropo-
sophischen Phase und zeigt sein unermüdliches Bemühen, den Text seinen veränderten
Vorstellungen anzupassen. An genau diese Revisionen haben sich Anthroposophen während der

ersten 100 Jahre nach der Erstausgabe fast nicht herangetraut, weil man von Steiner keine
immer neuen Formulierungen, sondern endgültige Antworten erwartet hatte. Den zweiten
Text, die Anthroposophie, die eine Sinneslehre enthält, stellt Clement mit nachvollziehbaren

Argumenten in diesen Kontext von Steiners Überarbeitung seiner theosophischen Vorstellungen.

Sie existiert nur als Manuskript und wurde von Steiner nicht veröffentlicht.
Sehr viel stärker als bei anderen Schriften stellt sich allerdings die Frage nach der editorischen

Notwendigkeit einer historisch-kritischen Ausgabe, denn eine historisch-kritische
Dokumentation der Veränderungen der Theosophie liegt, herausgegeben von Daniel Hartmann,
seit 2004 vor, und die Anthroposophie ist in der «Gesamtausgabe» der Werke Steiners
bereits publiziert. Letztlich war ein entscheidendes Motiv die hohe Bedeutung beider Schriften,
die Clement als ein Zentrum von Steiners philosophischer Ausarbeitung der Theosophie
betrachtet. Mit dieser Deutungsperspektive begründet er auch die Einbeziehung weiterer
«Vorarbeiten und Varianten zur Thematik» der Anthroposophie (CXLVIII). Eine zweite
editionstechnische Frage stellt sich hinsichtlich der Vorträge Steiners, die nicht in diese kritische
Edition aufgenommen wurden. Die Editionsbeschränkung ist aus arbeitsökonomischen
Gründen und angesichts der extremen methodischen Probleme sinnvoll. Allerdings nutzt
Clement die Vorträge immer wieder (z.B. CXXXI; CXXXIV-CXL; XXXIV; LXIV u.ö.).
Damit aber holt er sich die methodischen Probleme dieses Textgenus in seine Argumentation,

die er aber nicht reflektiert. Letztlich muss der historisch-kritische Umgang mit Steiners

Vorträgen eine nächste Stufe der philologischen Steiner-Forschung sein.

Seine Einleitung in diesen Band gehört zum Besten, was er bislang in seiner Edition
vorgelegt hat. Ihm ist zuzustimmen, dass Steiners Theosophie weder ein «Plagiat» ist, wie
manch polemische Steinerkritik meint, noch «ausschließlich auf der Grundlage seiner
übersinnlichen Forschungen» (LXV) erklärt werden kann, wie orthodoxe Anthroposophen glauben.

Sie ist vielmehr Rezeption und Transformation theosophischer Ideen unter Einbeziehung

seiner älteren philosophischen Vorstellungen, wie Clement minutiös und in beeindruckender

Kenntnis von Steiners Schriften und ihrer Umfeldliteratur nachweist. Zentrale
Thesen, die Clement durch den Vergleich der unterschiedlichen Auflagen der Theosophie
herausarbeitet, schärfen unser Wissen über Steiners Veränderungen und zwingen dazu, ihn

an manchen Stellen neu zu lesen. Ich nenne zwei besonders gewichtige Beobachtungen.
Zum einen die These, dass Steiner die «übersinnlich» geschauten «Fakten», die er zu Beginn
seiner theosophischen Zeit wie selbstverständlich darstellte, zurücknahm oder sogar
revidierte, indem er psychologische Fragen der Erkenntnis an die Stelle von Lehrinhalten setzte

(z.B. LXXVII; XCII). Clement kann sogar soweit gehen, «zu fragen, ob die Darstellung
der drei Welten [physische Welt, seelische Welt, geistige Welt/Ich, HZ] (realistisch) als

Schilderung objektiv bestehender Seinssphären oder (idealistisch) als Darstellung subjektiver

Erlebnissphären gemeint sei» (XCI). Das wäre nun der Abschied von der «objektiven»
Seite «höherer» Erkenntnis, die Steiner auch wollte und die das Fundament der «Glaubens-

anthroposophie» bildet. In einer zweiten These postuliert Clement einen Übergang von
einem statischen zu einem prozessualen Denken bei Steiner (z.B. XCVIII), und auch dies
beinhaltet massive Fragen an die große Teile der orthodoxen Steiner-Deutung, die «höhere
Erkenntnis» eher wie Gebrauchsgüter aus einem Ladenregal fertiger Antworten und weniger
als plastische Modelliermasse benutzte. Gut dokumentiert und nachvollziehbar begründet,
setzt Clement hier hohe Maßstäbe für die weitere Erforschung des «esoterischen» Steiner.

Was von diesen Thesen auf Dauer Akzeptanz findet, ist eine andere Frage, aber sichtbar

SZRKG, III (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 465

wird in jedem Fall, dass Steiner nicht nur der dogmatische Lieferant von Lösungen auf alle

möglichen Probleme war, sondern auch ein kreativer und lebenslang an seinen Vorstellungen

arbeitender Denker.
Eine Fundgrube für unser Kontextwissen sowohl für die Theosophie als auch für die

Anthroposophie ist einmal mehr Clements Stellenkommentar. In aller Klarheit hat er die Bezüge

auf theosophische Literatur offengelegt, die Steiner in späteren Auflagen getilgt hat (z.B.
Clf.; CVII), und die Namen wieder lesbar gemacht, die Steiner gestrichen hat, etwa des

Theosophen Charles Webster Leadbeater (CVI).
Meine Kritik setzt erneut an Clements Art und Weise des Versuchs an, den Theosophen

Steiner als Philosophen zu lesen. Clement konzipiert eine «philosophische Grundlegung der
steinerschen Theosophie» (XXVII), eine «Werkgenese» «von der Philosophie der Freiheit
zur Theosophie» (CXVI), in der die Philosophie der der Freiheit zum hermeneutischen
Schlüssel der Theosophie wird (z.B. XCI; CXVI). Dies ist für Clement der Königsweg,
Steiners Schritt - den Bruch, wie manche Kommentatoren meinten - zu verstehen, der von
seinen philosophischen zu seinen theosophischen Überzeugungen führte und der von
Anhängern, Kritikern und Wissenschaftlern seit langem intensiv diskutiert wird. Clement zufolge
haben allerdings vor ihm bislang weder Anthroposophen noch Wissenschaftler Steiners
Wende angemessen verstanden (XXIV). Zu Recht kritisiert er in diesem Zusammenhang
meine zu stark dichotomisierende Darstellung der philosophischen und der theosophischen
Phase (XXXVIII) und weist auf die strukturellen Ähnlichkeiten zwischen beiden Lebensphasen

Steiners hin, etwa im monistischen Denken.
Nur lässt er das Pendel jetzt ins andere Extrem ausschlagen. Dazu marginalisiert er Probleme,

die bei einer solchen Deutung auch zu diskutieren wären. Ein Beispiel (XXXV): Er
sieht in der Theosophie eine «definitive schriftliche Darstellung» mit «Geschlossenheit und
Kohärenz», ohne im gleichen Atemzug die Entstehungsgeschichte zu bedenken: mit
Veränderungen, die zu Spannungen im Text geführt hatten oder angesichts von Passagen, die
Steiner als Schlusskapitel ankündigte und die er dann doch munter fortschrieb. Zugleich
weiss Clement, dass Kohärenz in Steiners Werken ein problematischer Begriff ist, denn
schon wenige Zeilen später lobt er im Modus der Frage hinsichtlich der Anthroposophie, das

«die Idee von anthroposophischer Geisteswissenschaft, wie sie Steiner vorschwebte, sich
vielleicht prinzipiell dagegen verwahrt und verwahren muss, als abgeschlossenes Gedankengebäude,

das festgeschriebenes und festschreibendes <Werk> aufzutreten» (XXXV). Dort,
wo er Kohärenz braucht, unterstellt er diese, wo er sie nicht braucht, bringt er das Lob des

unabgeschlossenen Fragments ins Spiel. Im Hintergrund steht einmal mehr Clements
Projekt, Steiner als Philosophen zu etablieren, der der Theosophie Blavatskys und Besants das

«Konzept einer autonomen, an die Errungenschaften und das Reflexionsniveau
neuzeitlichabendländischer Philosophie und Wissenschaft anknüpfenden rationalen Theosophie»
entgegengestellt (XXXI) und das Ziel verfolgt habe, «eine moderne, auf methodischer und
kritischer Forschung beruhende Wissenschaft von der Selbsterkenntnis des Geistes im
Menschen» (LXII) zu präsentieren - gegen die Theosophie seiner Vorgänger als «unkritisch
hinzunehmender Offenbarung» (LXI). Mit dieser Vorgabe zieht sich Clements Postulat von
Steiners «Eigenständigkeit» wie ein Mantra durch die Einleitung (nur als Beispiele: LXV;
LXVIII; LXXVII). Das, was dem entgegensteht, gerät dann an den Rand, etwa in der
Theosophie die oben genannten Folgen von Veränderungen, oder die Frage, warum in den vielen
Vorträgen Steiners von der Sinnestheorie der Anthroposophie so wenig auftaucht.

Zu bedenken wäre in einer Geschichte des Philosophen Steiner auch, wie seine Theorie
mit der Praxis zusammenhängt. Wenn man jedenfalls, wie Clement es tut, der Theosophie
und der Anthroposophie einen derart zentralen Stellenwert zuweist, muss man sich fragen,
warum in weiten Bereichen von Steiners Oeuvre von diesem methodenkritischen Ansatz oft

SZRKG, III (2017)



466 Rezensionen - Comptes rendus

wenig, noch öfter nichts mehr zu spüren ist. Steiners Hinweise für die anthroposophische
Pädagogik und Medizin, für die Christengemeinschaft und die Landwirtschaft sind häufig
autoritative Anweisungen, wie man Dinge zu machen habe - und sie gründen nicht nur im
Bedürfnis von Anthroposophen, Steiner als Antwortbox zu nutzen, sondern auch in Steiners
Auftreten als der große Eingeweihte mit «höherer» Erkenntnis, bei dem der philosophische
Diskurs keine Rolle spielt.

Clements Fokussierung auf Steiner als Philosophen und auf die Kontinuität seiner Überlegungen

führt zudem dazu, mögliche Diskontinuitäten kleinzureden. So übernimmt er
unkommentiert Robin Schmidts These, Steiner habe zur Jahrhundertwende «auf eine fünfzehnjährige,

intensive und existenziell gefärbte Vertrautheit mit der Theosophie und ihren
führenden Vertretern zurückblicken können» (XL). Dagegen aber sprechen etwa Steiners

Abwendung von der Theosophie, sein stirnerscher Atheismus und seine antitheosophische
Polemik. Ähnliches gilt für eine Kontinuität des Begriffes oder Konzeptes von Anthroposophie.

Clement gibt Steiners Behauptung aus dem Jahr 1923 wieder, schon 1902 von einer

Anthroposophie gesprochen zu haben, und man muss in die Anmerkungen schauen, um die

Argumente zu finden, die aber meines Erachtens zeigen, dass dies wohl eine Rückprojektion
ist (XXXIII, Anm. 24). Emeut macht sich hier Clements oft zu wenig kritische Nutzung von
Steiners Autobiographie bemerkbar.

Den Höhepunkt seiner Kontinuitätsthese mit einer philosophischen Interpretation der

Theosophie erreicht Clement bei der Rückprojektion ihrer Wurzeln in die Philosophie der
Freiheit (CXXII). Über Verbindungen angesichts von strukturellen und manchen inhaltlichen

Ähnlichkeiten muss man sicher auf der Grundlage von Clements Forschungen neu
diskutieren, aber deutlich überzogen scheint mir seine Perspektive, wenn er behauptet, Steiner
habe, «als er 1902 an die Theosophie herantrat, bereits selbstständig den Begriff einer höheren

Erkenntnis) und einer (verborgenen Weisheit) ausgebildet» (XXXI). Mit solchen

Äußerungen unterläuft Clement das Komplexitätsniveau, das er selbst hinsichtlich dieser
Transformationsgeschichte etabliert hat, weil er strukturelle Gemeinsamkeiten zwischen grenzenloser

Erkenntnis (vor 1900) und höherer Erkenntnis (nach 1900) mit inhaltlichen
Gemeinsamkeiten überblendet und die atheistische Phase ausblendet. Sehr viel präziser und eben

komplexer hat Clement längst dokumentiert, dass man sich Steiners Weg in die und in der

Theosophie überaus vielschichtig vorstellen muss, etwa angesichts eines veränderten Frei-
heits- (CXIXf.) und Gottesbegriffs (CXXIf.) oder hinsichtlich der vor 1900 fehlenden Re-

inkarnationsvorstellung (CXXIII-CXXV). Dass Clement diese Veränderungen nicht
unterschlägt, obwohl man sie gegen seine Traditionstheorie interpretieren kann, spricht nun
wiederum für ihn und seine Arbeit.

Kritik meine ich auch in diesem Band hinsichtlich des Forschungskontextes äußern zu
müssen. Die theosophische Vereinsgeschichte mit ihren machtpolitischen Interessen,
überhaupt die ganze Sozialgeschichte, in der es nicht nur Philosophie, sondern auch pragmatische

Bedingungen gibt, besitzt einen marginalen Status. Clement spricht zwar all dies an,
macht aber davon für eine kritische Interpretation seines Bildes von Steiner als Philosophen
keinen Gebrauch. Der Stand der Forschung ist etwa hinsichtlich konkurrierender Vereinigungen

schlicht nicht präsent: Mesmerismus und Spiritismus sind nicht nur oberflächlich,
sondern auch ohne Einbeziehung der Problematisierungen und der Deutungsauseinandersetzungen

in der wissenschaftlichen Literatur vorgestellt (XLVIII-LI). Der Rückgriff etwa auf
Literatur mit anthroposophischem Hintergrund zum Spiritismus (L) ersetzt nicht die
Einbeziehung reicher Forschungsliteratur, die Clement praktisch komplett ignoriert. Mir scheint es

hingegen zwingend, Steiner nicht nur in Auseinandersetzung mit der Theosophie, sondern
auch in der Beschäftigung mit dem Spiritismus, der wiederum ein zentraler Hintergrund der

Theosophie ist, zu deuten. Beispielsweise kommt der Begriff «Geisterland», ein wichtiger

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 467

Begriff des spiritistischen Jenseitslehren, in Steiners Theosophie ubiquitär vor, aber im
Stellenkommentar zu dieser Passage (294-322) fehlt der spiritistische Hintergrund komplett.

Doch auch für die nähere Geschichte der Theosophie - und hier steht man nun wirklich
mitten in einem zentralen Kontext von Steiners Theosophie - sind vergleichbare Defizite zu
monieren, sowohl für die Forschungsliteratur als auch hinsichtlich der Ereignisgeschichte
(LI-LVI), etwa zur Konfliktgeschichte, namentlich mit Annie Besant, in der die Theosophie
eben auch entstand (marginale Andeutung etwa XXXII). Hierzu ein Beispiel. Annie Besant

war eine zentrale Figur für Steiners Anverwandlung der Theosophie, aber ebenso zentral für
die Auseinandersetzungen, die ihn aus der Theosophischen Gesellschaft wieder hinausführten.

Clements Stellenkommentar bietet einen detaillierten, ausgezeichneten Einblick in
Steiners Rezeption und Transformation der Werke dieser Frau, er legt in aller Deutlichkeit
offen, wo und in welchem Ausmaß Steiner Übernahmen aus ihren Werken und Verweise
darauf später getätigt hat (z.B. XCIV; CXI; 257), und man erfährt auch, dass die Theosophie
auf sublime Weise Annie Besant gewidmet war (258). Vieles davon ist ausgezeichnete und

wichtige Forschung. Aber man erfährt nicht, dass die Forschung schon einiges zur
Rezeptionsgeschichte und zur persönlichen Beziehung dieser beiden Menschen gesagt hat, man hört
nichts von Steiners zeitweilig fast abgöttischer Verehrung dieser Frau, nur wenig von den

Streitigkeiten und von Steiners schlussendlicher Abwendung. All dies spielt aber unmittelbar
in die Geschichte der Theosophie und ihrer Vorstellungen hinein und hätte deshalb zwingend

in diesem Band gehört. Verschlimmert wird diese Situation durch eine formal korrekte,
sachlich aber völlig unsinnige Entscheidung Clements. Im Register fuhrt er ausschließlich
Namen auf, die in Steiners Werk genannt werden. Da Steiner Besant in keiner Auflage
namentlich genannt hat, kommt sie im Register mit keinem einzigen Nachweis vor (385),
sodass man nicht einmal Clements Forschungsergebnisse in Einleitung und Stellenkommentar
leicht findet.

Schließlich hat sich Clement erneut keinen Gefallen mit dem Autor der Einleitung, Egil
Asprem, Assistant professor an der Universität Stockholm, getan. Er ist ausgewiesener
Forscher zur Geschichte der Esoterik mit wichtigen Publikationen in diesem Feld. Aber zum
einen gehört schon viel Mut dazu, eine solche Einleitung ohne deutschsprachige Literatur zu
verfassen. Zum anderen aber handelt sich Clement mit Asprems These eines «post-theo-
sophischen Okkultismus» zwar im Prinzip spannende Perspektive auf die Geschichte der

Theosophie ein, aber mehr noch klassische Periodisierungsprobleme, mit denen er die
Komplexität des Transformationsprozesses, die Clement ja gerade zur Diskussion stellt, wieder
zugunsten einer Grenzmetapher zurücknimmt.

Wenn man anlässlich dieses «Bergfestes» auf die beiden Bände und ein wenig auf die
gesamte bisherige Edition zurückschaut, scheint mir Clement in der Einleitung und dem
Stellenkommentar zur Theosophie und Anthroposophie sehr viel weniger abhängig von Steiners

Perspektiven und anthroposophischen Deutungsorthodoxien zu sein als in früheren Bänden;
nurmehr in Andeutungen dokumentiert er persönliche Interessen (etwa wenn er fragt, ob der

persönliche Lehrer Rudolf Steiner nicht durch die Lektüre seiner Schriften ersetzt werden
könne [Bd. 6, CXII]). Vielmehr dokumentiert er in schneidender Deutlichkeit, dass er die

Verdrängung von Veränderungen, wie Steiner sie vorgelebt hatte und worin ihm die Anthro-
posophen in der Regel gefolgt waren, nicht reproduziert. Eine zentrale Frage für die weitere
Steiner-Forschung scheint mir die Belastbarkeit seiner zentralen These zu sein: zu diskutieren

ist, in welchem Ausmaß (nicht: ob) seine Überlegungen, dass Steiner seine Philosophie
der Freiheit in ein neues Format in der Theosophie überführt habe, zutrifft. Clements
Interesse, Rudolf Steiner als Philosophen zu rehabilitieren, mit dem auf Augenhöhe mit anderen

großen Philosophen zu diskutieren ist, macht es ihm schwer, gegenläufige Entwicklungen in
Steiners intellektueller Biographie angemessen einzubeziehen. Es gibt eben neben dem dis-

SZRKG, 111 (2017)



468 Rezensionen - Comptes rendus

kursiven Philosophen bis zum Lebensende den autoritären Theosophen Steiner, bei dem
«höhere Erkenntnis» nicht zur Diskussion steht. Dieser Anspruch auf objektives, esoterisches

Wissen gegen eine «nur» debattierende Philosophie wäre in aller Schärfe auszuhalten

- und man würde dann auch besser verstehen, warum Steiner an den philosophischen
Diskurs trotz ernsthafter Bemühungen nach 1900 keinen Anschluss mehr fand und seine
Wirkung im esoterischen Feld lag.

Freiburg/Schweiz Flelmut Zander

Rudolf Steiner, Architektur, Plastik und Malerei des ersten Goetheanum. Neun Vorträge,
gehalten an verschiedenen Orten zwischen dem 10. April 1915 und dem 12. Juni 1920
Rudolf Steiner-Gesamtausgabe 288), hg. v. Roland Halfen, Basel, Rudolf Steiner-Verlag
2016, 163 S., 60 ungez. S„ 106 III.

Die Schweiz besitzt das wohl wichtigste esoterische Architekturensemble der Welt.
Theosophen, die seit 1912/13 Anthroposophen hießen, haben in Domach (Kanton Solothurn,
bei Basel) das Zentrum ihrer Gesellschaft errichtet, mit Wohnhäusern, Werkstätten und
im Mittelpunkt dem aus Holz seit 1913 errichteten Johannesbau (seit 1918: Goetheanum).
Er brannte 1922 ab und wurde durch den noch heute stehenden Betonbau ersetzt. Wichtige

Vorträge Steiners zum Johannesbau sind im vorliegenden Band der Rudolf
Steiner-Gesamtausgabe zusammengetragen. Als Herausgeber zeichnet Roland Halfen verantwortlich,

der seit mehr als anderthalb Jahrzehnten am Rudolf Steiner-Archiv Steiners künstlerisches

Werk ediert, ein profunder Kenner der Architekturen auf dem Dornacher Hügel.
Der Band ist schön, nachgerade liebevoll gearbeitet. Er beinhaltet Steiners Texte, Halfens

Kommentare sowie einen Anhang mit Photographien. Steiners Texte sind gut ausgewählt

und ermöglichen es, seine Theorie der künstlerischen Repräsentation der anthropo-
sophischen Weltanschauung nachzuvollziehen. Deutlich wird, dass der Bau eine Art
maieutischer Funktion besitzen, ein Tempel für die Initiation von Anthroposophen sein
sollte. Eine ausgezeichnete Zusammenfassung von Funktionen des Baus für die «geistige»
Erkenntnis bietet der Auszug aus einem Vortrag Steiners vom Januar 1916 (34-37).
Unübersehbar ist dabei, in welchem Ausmaß Steiner sich zeitgenössischer Vorstellungen,
insbesondere evolutionärer Kulturtheorien in theosophischer Tradition, bediente, um die
historische Stellung des Baus zu bestimmen: «Der Grieche» «in seiner eigentümlichen
Weitempfindung» (39) gehörte für Steiner in die antike Entwicklungsgeschichte der
Menschheit und ihrer Kunst, der «Barockstil» wiederum, ganz in der um 1900 dominierenden

Abwertung, «zeigt, wie die neuere Zeit sich mit ihrer vom Geistigen abgewendeten

Art ausleben will» (41). In der Ausmalung des Baus haben sich diese Vorstellungen
konkret niedergeschlagen. Die sorgfältige Dokumentation von Photographien, die Steiner
teilweise für Diavorträge benutzt hat, um den Bau zu erläutern, rundet den Bau ab.

Halfen weist in seinem Kommentar nach, an welchen Stellen ein beträchtlicher Teil der

Vorträge bereits veröffentlicht wurde, gibt aber keine Begründung, warum diese Texte in
diesem Band erneut abgedruckt werden und wie deren Verhältnis zu weiteren Ausführungen

Steiners zum Johannesbau in anderen Bänden der Gesamtausgabe ist. Textveränderungen,

die Steiner im Rahmen von (zum Teil nur geplanten) Editionsprozessen
vorgenommen hat, sind präzise nachgewiesen (146-150) und zeigen, dass er dabei keine
substantiellen Veränderungen vorgenommen hat.

Halfens Kommentare zu den Vorträgen sind hilfreich, halten sich allerdings eng an
Publikationen und Wissen im anthroposophischen Umfeld. Kontextualisierungen, wie sie

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 469

im wissenschaftlichen Ausgaben üblich sind, fehlen weitgehend. Dazu ein Beispiel: Steiners

Vorstellungen über da Vinci, Michelangelo und Raffael werden nicht im Rahmen der
Debatten um 1900 gedeutet, sondern nur werkintern, insbesondere indem Halfen weitere
Äußerungen Steiners nachgeweist (151, Anm. zu Seite 18). Eine Auseinandersetzung mit
der Ideologie der damaligen Geschichtsschreibung, Heroen «der Renaissance» zu kanonisieren,

fehlt. Heute ist klarer, in welchem Ausmaß Steiners Renaissance ein Kinde der
damaligen Kulturtheorie war, um eine weltgeschichtlich singulare Entwicklung in Europa zu
konstruieren. Allerdings muss man fairerweise sagen, dass die «Gesamtausgabe» eine

Leseausgabe für Anthroposophen und keine wissenschaftliche Edition ist. Dies dokumentieren

auch Halfens Literaturhinweise, die offenbar auf ein allgemeinwissenschaftlich
interessiertes Publikum zielen und nicht auf die akademische Debatte.

Zu einer wichtigen Frage hat sich Halfen im vorliegenden Band nicht geäußert, für welche

Funktionen nämlich der (noch unfertige) Bau über eine allgemeine Initiationspädagogik
hinaus konkret genutzt werden sollte. Dies war nicht das unmittelbare Thema von

Steiners Vorträgen, gehört gleichwohl zentral zum Kontext hinzu. In der Literatur gibt es
dazu eine Reihe von Überlegungen, zu denen Halfen aber keine Stellung bezieht. Dass er
zu dieser und anderen Fragen von Johannesbau und Goetheanum beträchtliche Kenntnisse
besitzt, hat er in vielen Veröffentlichungen bereits dokumentiert. Ich hoffe, dass er als
einer der sicherlich besten Kenner von Steiners Dornacher Bauensemble einmal eine Studie

vorlegt, in der er sein gesammeltes Wissen präsentiert.

Freiburg/Schweiz Helmut Zander

Marc Stegherr, Die Renaissance der katholischen Tradition. Die Reform der Reform
Benedikts XVI. und die Gemeinschaften der Tradition, Taschenbuch, Heimbach/Eifel,
Patrimonium-Verlag, 2015, 603 S.; Roberto de Mattei, Verteidigung der Tradition. Die
unüberwindbare Wahrheit Christi, Leinen mit Schutzumschlag, Altötting, Grignion-
Verlag, 2017, 192 S.

Vorkonziliare katholische Gemeinschaften haben Konjunktur. Die Messen, die sie nach
dem tridentinischen Messritus abhalten, sind gut besucht und die Besucherschaft ist nicht
überaltert. Andernorts, in den (wie Traditionalisten sagen: durch das Zweite Vatikanum
und dessen Auslegung durch die Deutsche Bischofskonferenz und die örtlichen Geistlichen)

geleerten Pfarrgemeinden, erfolgen dagegen seit Jahrzehnten Kirchenaustritte und
Messen werden vor zu drei Vierteln leeren Kirchenbänken gelesen, es müssen teils gar
Kirchengebäude aufgegeben werden. Zudem scheint es ein stets wachsendes Interesse an
der tridentinischen Messe und überkommenen Formen der Frömmigkeit zu geben, die bei
der «Amtskirche» längst ins Abseits gedrängt wurden oder in Vergessenheit geraten
(Wallfahrten, Beichte, Rosenkranzgebet, aufwendiges Katechumenat vor Erwachsenentaufen
usw.). Werden die Anhänger der «Gemeinschaften der Tradition» immer mehr - schon
durch oft hohe Kinderzahl - und zugleich die aktiven Gemeindeglieder in den amtskirchlichen

Kirchengemeinden immer weniger (wenn auch von ganz anderem Niveau aus), so
ist absehbar, dass die Bedeutung der Fragen, die Traditionalisten hauptsächlich bewegen,
zunehmen wird (Romtreue, Formen der durch Handlungen sichtbaren Frömmigkeit,
überlieferte Liturgie, Sakramente, Abtreibungsverbot usw.). Die Vergangenheit der Kirche
könnte ihre Zukunft sein.

Vor diesem Hintergrund seien zwei Werke vorgestellt, die sich aus der Innensicht, aber
mit wissenschaftlichem Anspruch, dem Erstarken traditionalistischer Tendenzen widmen.
Beide Werke sind insofern vergleichbar, als sie Apologetik mit Geschichtsschreibung in

SZRKG, 111 (2017)



470 Rezensionen - Comptes rendus

der Absicht vermischen, den Widerstand gegen «modernistische» Entwicklungen der
römischen Kirche mit der Treue zu ebendieser Kirche zu erklären. Insofern handelt es sich

um Rechtfertigungsschriften. Ausserdem arbeiten beide Autoren - engagierte Laien - teils
fachfremd: Der Politikwissenschaftler und Philologe Stegherr kirchen- und zeitgeschichtlich,

der Historiker de Mattei theologisch. Während aber Stegherr eine Gesamtdarstellung
der Gemeinschaften leisten will, die er in Konsistenz zur katholischen Tradition sieht,
unternimmt es de Mattei, mit theologischen Argumenten nachzuweisen, dass und warum
Katholiken durch das Zweite Vatikanum eingeführten Neuerungen widerstehen können
oder sogar müssen.

In einem umfangreichen ersten Kapitel, das in kürzerer Form schon alle Themen des

Buches enthält, legt Stegherr zunächst dar, was die alte und die neue Messe jeweils
ausmacht, wie es zum «Bruch» mit der «Kontinuität» gekommen sei und welche Auswirkungen

die Modernisierung der Liturgie hatte. Dazu gehört auch das Entstehen einer
traditionalistischen, antireformistischen Strömung unter Schriftstellern, Intellektuellen und
Künstlern. Die Liturgiereform erscheint als Kern einer viel breiteren, geistig-kulturellen
Umwälzung. Änderungen am Messablauf können aus der Perspektive traditionsorientier-
ter Katholiken als Spitze eines umfangreichen Verfallsprozesses verstanden werden.

In den beiden folgenden Kapiteln wird das Entstehen der traditionsverpflichteten
Gemeinschaften beschrieben und werden diese im Einzelnen vorgestellt. Anschaulich wird,
wie unterschiedlich nicht nur institutionell und persönlich-biographisch die Wege waren,
die im Rahmen einer «traditionalistischen Revolte» zum Widerstand gegen das Zweite
Vatikanum führten, sondern auch, welche Folgen die verschiedenen theologischen
Standpunkte der Protagonisten hatten. Die Piusbruderschaft (FSSPX) hat sich durch mehrere
Phasen von Annäherung und Radikalisierung, Abspaltungen und innere Konflikte
hindurch immerhin im Gespräch mit dem Vatikan gehalten, zu dem sie aber theologisch in
unversöhnlicher Opposition steht und den sie als «Konzilskirche» (als neue, «gemachte»
Kirche in Untreue zur wahren Kirche) versteht. Sie erreichte die Zurücknahme der
Exkommunikation der vier durch ihren Gründer Marcel Lefebvre geweihten Bischöfe, nicht
aber eine weiter gehende Zulassung. Die Priester der FSSPX feiern aus Sicht der Kirche
wirksame, aber unerlaubte Messen. Dagegen steht die Petrusbruderschaft (FSSP) heute in
Treue zu Rom als eine anerkannte «Gesellschaft apostolischen Lebens», ähnlich einem
Orden, nur ohne Gelübde. Trotz der Schwierigkeiten, etwa gegenüber den Bistümern die

Zuweisung von Kirchenräumen für die tridentinische Messfeier zu erreichen, hat die
FSSP damit einen festen, wenn auch marginalen Platz innerhalb der Kirche errungen.
Weitere vorgestellte Priestergemeinschaften sind das «Institut Christus König und Hoher-
priester», das «Institut St. Philipp Neri» und verschiedene Klöster.

Die zweite Hälfte des Buches stellt zuerst das päpstliche Motu proprio «Summorum
pontificum» vor, den «Glockenschlag» für die traditionalistische Bewegung, mit der die alte
Messe als Sonderform wieder ermöglicht wurde. Die weitere Folge war die bis heute

unvollständige Aussöhnung mit der FSSPX, die im nächsten Kapitel gesondert untersucht
wird. Mit einer Würdigung des Wirkens des Papstes Benedikt XVI. für die Tradition
schliesst der Band ab.

Stegherr ist in der Abhandlung seines Themas nicht neutral, es handelt sich letztlich
nicht um eine rein wissenschaftliche Monographie. Der Autor schreibt als faszinierter
Teilnehmer, als Parteigänger mit akademischem Hintergrund. Der FSSP und anderen mit Rom
verbundenen traditionalistischen Gemeinschaften gehört eindeutig seine Sympathie,
während er die FSSPX bereits da in negativer Weise kritisiert, wo zunächst sachlich
Argumente vorzustellen und zu gewichten wären. Seine Voreingenommenheit nimmt dem
Buch viel vom analytischen Wert, Hess den Verfasser aber derart detailtief in die Ge-

SZRKG, III (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 471

schichte der «Gemeinschaften der Tradition» eindringen, wie es wissenschaftliche Arbeiten

nur bei grösstem Rechercheaufwand vermögen, in der Parteilichkeit liegen also Nachteile

und Vorzüge begründet.
Diese Vor- und Nachteile sollen beispielhaft an einem frühen Abschnitt (II.6.: «Von der

vertieften zur gemachten Liturgie») dargestellt werden. Dieser Abschnitt legt im Rahmen
des zweiten Kapitels über «Die alte und die neue Messe» die Grundprobleme des vor
allem aus unterschiedlichen Auffassungen über den Umgang mit der überkommenen
katholischen Messfeier (und die Zulässigkeit von Änderungen) folgenden Traditionalismus-
streits in der Liturgik dar und ragt daher aus dem ersten Teil des Buches hervor.

Zunächst stellt Stegherr die Kritik des (damaligen) Kardinals Ratzinger von 1966 an

ungestümen Modernisierern ebenso wie an Archaisierern dar, die spätantike Messformen
wiederherstellen wollten. Der spätere Papst erscheint als einer Modernisierung gegenüber
durchaus aufgeschlossener Denker. Stegherr flicht eine Anekdote über den Abbruch von
Hoch- und die Aufstellung von Volksaltären in den siebziger Jahren ein, um dann zur
Geschichte des Prosper Guéranger zu springen, der um die Mitte des 19. Jahrhunderts eine

Aufbruchbewegung zu Erneuerung der traditionellen katholischen Liturgie gegründet
hatte. Mit Eamon Duffy wird ein interessanter Ansatz zitiert, die Modernisierung der
katholischen Kirche im Zuge des Zweiten Vatikanischen Konzils mit den Anliegen der
Reformation zu parallelisieren. Da Kritiker des Vatikanums der Kirche vorwerfen, sich an
die evangelischen Konfessionen anzupassen, zugleich aber gerade die auf die eigene
Überzeugung rekurrierenden und sie im Zweifel über die Treue zum Papst stellenden
radikalsten Traditionalisten (Piusbruderschaft und Sedisvakantisten) sich gefallen lassen

müssen, mit den frühesten Protestanten verglichen zu werden, wäre diesem Argument
nachzugehen lohnenswert gewesen. Die Argumente von Kritikern oder über die zitierten
Passagen der Traditionalisten hinausgehende Erwägungen sucht man aber vergebens. Und
wie genau die Liturgie «gemacht» wurde, wird nicht systematisch aufgearbeitet.

Wie im ganzen Buch, so ist auch hier der Aufbau wenig nachvollziehbar. Dem Verfasser

ist über ständige Gedankensprünge, Voraus- und Rückblicke sowie lange Zitate
hinweg schwer zu folgen. Manche wichtige Information steht in Fussnoten, dafür sind
Nebensächlichkeiten im Fliesstext zu finden. Das ganze Werk krankt an der Vermischung
theoretischer, auch durchaus anspruchsvoller Darlegungen und anekdotischer Erzählungen

aus den Gemeinschaften der Tradition. Andererseits wird man dem genannten
Abschnitt wie dem ganzen Buch zugestehen müssen, dass er eine Fundgrube unterschiedlichster

Argumente und Themen darstellt, die sich um einen Ausgangspunkt, in diesem
Fall die Liturgiereformen, herumgruppieren.

Weiter problematisch an Stegherrs Aufbereitung des - zugegebenermassen sehr

umfangreichen - Themas ist, dass er oft Konjunktiv I und II verwechselt, was insbesondere

angesichts der vielen Wiedergaben in indirekter Rede von traditionalistischen Positionen
bzw. von Streitpunkten in Diskussionen zu Missverständnissen führen muss und den
Eindruck mangelnder Neutralität des Autors erweckt, wenn Argumente, teils auch lediglich
argumentfreie apodiktische Positionierungen, als Aussagen des Verfassers erscheinen. Bei
der sehr häufigen Verwendung von teils langen Passagen aus Zeitungs- und Zeitschriftenartikeln,

Büchern und Kleinschriften, Vorträgen und kirchenamtlichen Dokumenten wäre
überdies eine kritische Einordnung wichtig gewesen. Auch mit Aussagen wie «es wird
kritisiert» und Fussnoten, die als Quelle dieser Kritik lediglich z.B. vatikankritische
Internetseiten anführen, ist wenig anzufangen.

Ungewöhnlich, aber lesenswert sind die biographischen Details zu Protagonisten der
Gemeinschaften der Tradition. Die Fülle an Informationen über Lebens-, Glaubens- und
Denkwege von Priestern belegt den betriebenen Rechercheaufwand. Für sein Buch hat der

SZRKG, III (2017)



472 Rezensionen - Comptes rendus

Autor bis hinein in die katholische Wochenpresse, Internetseiten und graue Literatur aus
Jahrzehnten eine kaum mehr überschaubare Menge aus Texten gesichtet und ausgewertet.
Stegherr gelingt es durchaus, die Priesterseminare, Orden und Institute in ihren handelnden

Menschen sichtbar und biographisch nachvollziehbar zu machen, ohne deshalb die
Gemeinschaften zu personalisieren. Das Buch hätte die seltene Gelegenheit geboten, der

Forschung eine umfangreiche Sammlung von aufbereiteten Priester(kurz)biographien zur
Verfugung zu stellen. Leider gibt es weder ein Personenverzeichnis (und auch kein
Sachverzeichnis, inakzeptabel für ein dermassen materialreiches Buch!) noch wurden die vielen

zur Verfügung stehenden Informationen systematisch aufbereitet.
Der dickleibige Band kann letztlich nicht den Anforderungen an eine wissenschaftliche

Studie genügen und bleibt weit unter seinen Möglichkeiten, beeindruckt aber durch das

umfangreiche Faktenwissen über die Entstehungsgeschichte des Zweiten Vatikanums
bzw. der theologischen Argumente, die sich auf die Konzilsdokumente berufen - allzu oft
eher zu Unrecht, folgt man diesem Buch.

Wo Stegherr aus der lebendigen und facettenreichen, auch in sich widersprüchlichen,
Existenz und dem Wachstum traditionsverbundener Gemeinschaften auch deren Berechtigung

herleiten zu wollen scheint, verfolgt Roberto de Mattei einen ganz anderen, nämlich
theologisch-kirchenrechtlichen Ansatz der Selbstlegitimation eines Widerspruchs gegen
als antitraditionell verstandene Modernisierungstendenzen der kirchlichen Hierarchie. Der
vielfach in Institutionen, bei katholischen Zeitschriften und als Autor engagierte römische
Professor für Kirchengeschichte setzt sich in seiner Schrift mit der Frage auseinander, die
Martin Mosebach seinem Vorwort für diesen Band zum Titel gegeben hat: «Darf ein
Katholik den Papst kritisieren?» Denn ob die Mitglieder traditionsverbundener Gemeinden

in ihrem Begehren, die überkommene Form der römischen Liturgie feiern zu dürfen
bzw. die neuere Form zu verweigern, anderslautende Anweisungen der Bistümer befolgen
müssen und ob Priester überhaupt in der Position sind, Konzilsbeschlüsse und lehramtliche

Dokumente und Aussagen ergebnisoffen zu diskutieren, ist in einer so stark in ver-
rechtlichten hierarchischen Formen denkenden Religionsgemeinschaft wie der
römischkatholischen Kirche durchaus eine Vor- und zugleich Kernfrage.

Im ersten Teil seines interessanten Buches, «Die streitende Kirche in den schwierigsten
Stunden ihrer Geschichte», entwickelt de Mattei eine Krisengeschichte des Papsttums.
Von den antiken Christenverfolgungen über die Wirren des Grossen Abendländischen
Schismas und der Reformation bis zum 19. Jahrhundert verfolgt er Konzile, Häresien
(besser wäre wohl zu sagen: «Meinungskämpfe innerhalb der Kirche») und päpstliche
Skandale. Die Ecclesia Militans, die sich durch alle Krisen hindurch behauptet habe,

interpretiert er als vom Heiligen Geist geleitet und unabhängig von päpstlichem Handeln
im Einzelnen. Wo das Papsttum oder allgemein der Klerus in Irrtum gefallen sei, habe der

Mystische Leib Christi von anderer Seite Beistand erfahren. Als Beispiele nennt er unter
anderem den Arianismus, dem ein grosser Teil der Bischöfe zugefallen war (Konzil von
Mailand 355), jedoch nicht das Kirchenvolk, sowie aus späterer Zeit die Desorientierung
oder Verweltlichung gewisser spätmittelalterlicher und Renaissancepäpste, als der Kirche
zahlreiche Ordensgründer und Heilige entstanden seien. Für seine Darstellung bezieht de

Mattei sich hierbei ganz überwiegend auf die älteren Papsttums- bzw. Kirchengeschichten
von Kardinal Joseph Hergenröther und Ludwig von Pastor.

Dieser historische Abriss dient de Mattei zum Nachweis, dass eine Tradition existiere,
die in sich nicht mit dem Lehramt oder der Hierarchie identisch sei, sondern in der Kirche
als Gesamtheit lebe und diese Kirche wesentlich ausmache. Es wird deutlich, dass, diesem

Gedankengang folgend, selbst noch so massive Verwerfungen innerhalb der Kirche, auch
sündhaftes Verhalten ihrer Häupter, Häresien innerhalb der Hierarchie oder Spaltungen

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 473

nie die Unfehlbarkeit der Kirche in Gänze beeinträchtigen können. Die Wahrheit der

Aussagen, die sie schon immer und als ganze Kirche geglaubt hat, sei auch ohne Dogmatisie-
rung erwiesen, eben weil diese Glaubensinhalte zur Tradition gehören. Selbst wenn
mitunter kritisiert werden kann, dass bei de Mattei alle Widersprüche und Auseinandersetzungen

stets dadurch, dass sie auf eine bestimmte Weise geklärt wurden, geradezu
selbstevident aufgelöst erscheinen (abweichender Glauben also «unwahr» war, weil die Kirche
diesen Glauben nicht angenommen hat - und umgekehrt), so ist ihm doch zuzugestehen,
dass er auf 75 Seiten eine detailreiche, bündige und ansprechend verfasste Geschichte des

katholischen Glaubens in der Krise geschrieben hat.

Welchem didaktischen Zweck dieser erste (historische) Teil verpflichtet ist, zeigt sich
im zweiten Teil des Buches, überschrieben mit «Die régula fidei der Kirche in den Epochen

der Glaubenskrisen». Der Autor setzt sich hier theologisch mit dem Verhältnis von
Lehramt, Tradition, Unfehlbarkeit der Kirche, Volksglaube und kirchenamtlichen
(insbesondere konziliaren) Dokumenten auseinander. Mit Melchior Cano grenzt er «theologische

Orte» voneinander ab, um zu ermitteln, wer im Zweifel das letzte Wort habe in
Konflikten zwischen diesen Instanzen. Früh wird klar, auch angesichts des Vorwortes, wohin
der Gedankengang fuhren wird: zur Rechtfertigung, dass und warum im Interesse der
«seit jeher geglaubten» Glaubensinhalte allem widersprochen werden müsse, was der
Tradition widerspricht. Wie traditionsverbundene Priester und sogar Laien sich in eine
innerkirchliche Diskussion einbringen könnten, entwickelt de Mattei im Folgenden. Er ist
dabei darum bemüht, integrierend zu argumentieren, sich nicht grundsätzlich vom Vatikan
und dem Papsttum abzugrenzen oder gar Laien dazu aufzufordern, sich in den Aufstand

gegen die Kirche zu begeben. Aber auch die «lernende Kirche», das Kirchenvolk also, habe

den Beistand des Heiligen Geistes. Der christliche Glaubenssinn (sensus fidei) sei

ebenso «Organ der Tradition» wie «die Autorität der Kirche in Ausübung des Lehramtes».

Hier folgt de Mattei einer Linie der katholischen Erkenntnislehre, die von Thomas

von Aquin bis Benedikt XVI. reicht.
Canos Methode und der Wissensschatz der von ihm so genannten «guten Theologie»

führt den Autor schliesslich zu dem Resultat, dass «modernistische» Eingriffe in den
katholischen Glaubensschatz, hier namentlich die Ergebnisse des Zweiten Vatikanischen
Konzils, «nicht bindend» seien. Anderenfalls müsse man «dem Konzil eine derartige
Autorität zu[schreiben], dass sie alle anderen 20 vorhergehenden Kirchenversammlungen
verdunkelt und damit aufhebt oder ersetzt». Wie de Mattei «die Tradition, die [...] den

Vorrang unter allen theologischen Orten hat, einschliesslich der Heiligen Schrift» zum
Leitfaden für die Analyse sämtlicher kirchlicher Glaubensaussagen wird, ist mindestens
lehrreich. Unabhängig davon, ob seine «Beweisführung» den Leser überzeugen wird, und
obwohl ersichtlich in einer weiter gehenden Absicht als nur der Klärung eines rein
theoretischen Problems geschrieben, ist sein Buch in seiner stilistischen Klarheit, prägnanten
Argumentationsfuhrung und seiner Konsequenz auch für Nichtkatholiken eine lohnende
Lektüre.

Kommen wir zu einem Fazit: Wenn Stegherrs Versuch einer bis in Details gehenden
Gesamtdarstellung des faszinierenden und für die katholische Kirche so wichtigen Prozesses
der «Retraditionalisierung» in Teilen als misslungen bewertet werden muss, ist doch
zuzugestehen, dass sein Vorhaben enorm ambitioniert war. Dass er es überhaupt gewagt hat
und der Forschung eine - wenn auch schwach aufbereitete - Materialsammlung an die
Hand gegeben hat, ist zu begrüssen. De Matteis Buch dagegen, an einen anderen Leserkreis

gerichtet und völlig anders thematisch zugeschnitten, kann formal weitestgehend
überzeugen. Beide Bücher bieten einen aktuellen und lehrreichen Einblick in die
Legitimationsstrategien einer gegen die Hierarchie der eigenen Kirche gerichteten Priester- und

SZRKG, 111 (2017)



474 Rezensionen - Comptes rendus

Laienbewegung, die im 21. Jahrhundert das versucht, was doch nach der Meinung der von
ihnen teils geschmähten, teils als Verbündeter ersehnten «Amtskirche» undenkbar scheint:
die katholische Kirche zurück in die Zeiten vor dem Zweiten Vatikanum zu führen.

Bleibenden Wert kann die Lektüre des Weiteren da stiften, wo Stegherr - in völliger
Unterscheidung zu de Mattei, der fundamental kritisiert - die Abweichungen zwischen
tatsächlichem Inhalt und Auslegung der Konzilsdokumente bzw. auch zwischen päpstlicher

Auslegungsvorstellung und Auslegungsspielräumen durch die deutsche Bischofskonferenz

darstellt. Wo statt auf nachvollziehbar zustande gekommene und jahrelang auf
höchstem theologischem Niveau im Vorfeld diskutierte religiöse Aussagen auf einen
«Geist des Konzils» rekurriert wird, der angeblich Auslegungen, Anpassungen oder sogar
völlig neue Dogmen (oder auch nur liturgische Rahmenbestimmungen) gebiete oder erfordere,

ist vonseiten aller kirchenamtlich Beteiligten Vorsicht geboten. Allzu leicht mag
diese Identifizierung eines «Geistes», erst recht in der Rückschau auf eine Zeit, die die
meisten heute aktiven Theologen noch gar nicht nachverfolgt haben können, zur Interpretation

nach Lage und «Sachzwängen» (wie den Forderungen eines Teils des Kirchenvolkes)

oder nach den Wünschen der Interpreten selbst verleiten. Dann drohen religiöse
Positionen von weltanschaulich-politischen Programmen kontrolliert zu werden, was von
Beschlüssen eines theologischen Konzils ebenso wenig gedeckt sein könnte wie umgekehrt
aufseiten der Traditionalisten gesellschaftliche oder ästhetische Wunschvorstellungen als

Argumente in einem theologischen Streit ohne Weiteres angemessen sein dürften.

Baden-Baden Yannic Weber

Hubert Wolf, Konklave. Die Geheimnisse der Papstwahl, München, C.H. Beck, 22017, 47

Abb., 220 S.

Hier liegt ein sehr schönes Buch vor, das gekonnt fundierte historische Information mit eigenen

Einschätzungen des Autors, der Theologe und Priester ist, verbindet. Das alles geschieht
in bestechender Aufmachung, von der für den C.H. Beck - ich würde sagen - charakteristischen,

prägnanten Titelsetzung bis hin zum schönen Layout und der ansprechend-informativen

Bebilderung. Dazu ist noch die einfache, aber eingehende Inhaltsgliederung zu erwähnen,

die besticht: Wer, Wie, Wo und Was sind hier für den/die Leser/in wegleitend.
Selbstverständlich ist die Geschichte des Konklaves eine von Macht, Einfluss und

Durchsetzungsvermögen im Rahmen einer sehr spezifischen Institution; eine, die Freude an der

Schlüsselsymbolik hat. Der im Konklave (claves,-is, «Schlüssel») ablaufende Wahlvorgang
ist Ausdruck für dieses Ringen um Schlüsselpositionen, insbesondere für jene zentrale Figur,
der dann die Himmelsschlüsselgewalt zugeschrieben wird (24). Eine oligarchische Gruppe
greift darin zum Stimmzettel und bestimmt über meist 2/3-Mehrheitsentscheidung einen
Mann zum Papst. Dieser wiederum bestückt - weil keine erbdynastischen Strukturen
vorhanden sind - das Wählergremium für die Zukunft. Dazu, und das zeigt Wolf auf, lässt es

sich beinahe kein Papst der jüngeren Geschichte nehmen, den Ablauf dieses Auswahl verfahrens

juridisch neu zu regeln, ja zu präfigurieren. Oft geschieht dies aus einem Erfahrungshorizont

der je eigenen Wahl heraus.

Ein schöner, stabiler Kreislauf tut sich hier auf, der aber bei historischer Betrachtung sich
als äusserst dynamisch und veränderlich erweist. Dass Kardinäle in einem Konklave einen

Papst aus ihren eigenen Reihen kreieren, ist keine Selbstverständlichkeit. Es war im ersten
Jahrtausend der Kirchengeschichte beileibe nicht so, später auch nicht immer. So z.B. noch
1417 auf dem Konzil von Konstanz. Ich komme noch darauf zurück. Es ist ein durch und

SZRKG, III (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 475

durch historisch gewachsenes Prozedere, das sich heute vielen so eindrücklich zeigt und das

in die allgemeine Kulturgeschichte des Westens tief eingeschrieben ist. Man könnte den

Papst ja auch per Losentscheid durch Kinderhand bestimmen, wie das bei der koptischen
Kirche der Fall ist. In Fragen der Demokratieentwicklung ist neuerdings allgemein das

zufällige Losverfahren wieder etwas ins Gespräch gekommen. Entscheidungsträger sollten
dabei nicht mehr nur durch demokratische Mehrheitsentscheide eruriert werden. Dies sind
aber Ideen am Rande aktueller Diskussionen. Ein Misstrauen gegen Wahl-Mehrheits-
Entscheidungen gibt es auch in der Institution der katholischen Kirche, wo man das Nicht-
Machbare und Unverfügbare - von dem man gerne redet und überzeugt ist - aber eher in der

Dynamik des abgeschlossenen Kollegiums der Wähler ausmacht. Am Ort der Wahl, seit Leo
XIII. die Sixtina, und in den Gewissen der Wähler hat das mysterium tremendum und fasci-
nosum seinen zugewiesenen Platz.

Wolf zeigt historisch-genetisch wie es zum heutigen Verfahren kam. Voraussetzung dafür
waren die Konstruktion der apostolischen Sukzession in der Herausformung einer Zentralfigur

(Monepiskopat), die Überwindung des Wahlrechts durch Volk und Klerus sowie
Ausschaltung von so genannten äusseren Einflüssen durch Kaiser und politische Mächte.
Interessant ist vor allem die Verhältnisbestimmung von Bischofsamt und Papstamt. Sie ist
äusserst komplex, wie Wolf zeigt. Dies insbesondere, weil es eine starke Tradition in der Kirche
gab, das Bischofsamt fest an das Volk zu binden, quasi sakramental. So konnte eigentlich in
der Theorie ein bestehender Diözesanbischof nicht zum Papst kreiert werden. Das wäre, als

ob der Flirte seine Herde, der Ehemann seine Frau verliesse... Heute ist das, abgesehen vom
Papstamt, sehr weit verbreitet und akzeptiert. Immerhin handelt es sich aber um einen Kon-
zilsbeschluss des altehrwürdigen Konzils von Nizäa, der neutralisiert werden musste. Aber
die Kirche ist immer im Wandel, wie am Beispiel des Konklaves zentral ersichtlich:
Ursprünglich als weltliche Beugehaft (manchmal bei Brot und Wasser für die Kardinäle)
gedacht, wird es neuerdings als geheimnisvolles Mysterienspiel in der Sixtina inszeniert. Wie
vielfältig Wahlverfahren sein können - abseits des zu Beginn erwähnten Stimmzettels -,
zeigt Wolf ebenso, wie er den Insignien des römischen Bischofs und Papstes historisch
nachspürt. Die Papstkrone, die Tiara, als hochgradige-symbolische Grösse regt Wolf zu
vielfältigen Reflexionen an. Als Insigne der Herrschaft war sie eine portable Grösse, die sich

aus dem Phrygium heraus entwickelte - «heute vor allem als Mütze von Gartenzwergen und

Schltimpfen bekannt.» (134) Da muss der Leser schmunzeln, die Lektüre macht Freude...
Die Tiara fand bis zu Paul VI. Verwendung. Benedikt XVI. liess sie schliesslich aus den

Wappen entfernen.
Wolf positioniert sich an der einen oder anderen Stelle kritisch zu Benedikt XVI., wie auch

zu dessen Amstvorgänger Johannes Pauls II. Führt er bei letzterem eher historisch-archivarische

Bedenken ins Feld, so in Bezug auf Benedikt XVI. theologische Erwägungen, die
besonders die Zeit nach dessen Rücktritt betreffen. Der «nomadisch» agierende polnische
Papst hat mit seinen rigiden Konklaveregelungen künftige historische Forschung verunmög-
licht. Das könnte als Teilelement einer Tenedenz hin zum Mysteriösen zu sehen sein. Nüchterne

historische Aufarbeitung wird so per se ausgeschlossen, weil Akten und Aufzeichnungen

fehlen und vernichtet werden müssen. Auch hatte es Johannes Paul II. doch nicht immer
so mit der Tradition, wie man vielleicht denken würde. Ein bevorzugtes methodisches Muster,

eine Waffe der Kirchenhistoriker, zeigt sich hier, das Widerspruchsrecht der Quellen
wird zelebriert. Gerade als Kompensation zu seiner Reisetätigkeit hat Johannes Paul II. die
strikte Fixierung auf die Sixtina als Wahlort bestimmt - früher wurden Päpste auch dort
gewählt, wo sie verstarben. Dem aktuellen Papstrücktritt widmet Wolf ein eigenes Kapitel:
2013 sei es zu einer Entzauberung des Papsttums gekommen. Wolf fragt freilich, warum

SZRKG, 111 (2017)



476 Rezensionen - Comptes rendus

Benedikt XVI. sich nicht wiederum in den Kardinalsstand zurück versetzt hätte, wie das

beispielsweise 1417 der Fall war, als ein Papst freiwillig zurück trat.
Das fuhrt uns nochmals zum Konzil von Konstanz, das Wolf auch an mehreren Stellen

beizieht. Auf es Bezug zu nehmen, es aus der Krypta der Kirchengeschichte zu bergen, war
schon Ende des 19. Jahrhunderts ein Instrument, Kirchenreformen gedanklich anzuregen.
Martin V. wurde zwar einstimmig gewählt, aber unter den 53 Wählern waren nur 23 Kardinäle,

weiters je sechs Vertreter aus den fünf damaligen «Nationen» der westlichen Kirche.
Wenn auch Priester, waren unter diesen 30 Wahlmännern zwei Universitätsprofessoren der

Universität Wien (gegr. 1365) und Heidelberg (gegr. 1386), dazu zwei Vertreter aus

Ordensgemeinschaften. Damit soll die historische Komplexität und Vielfals des Konklaves nur
angedeutet werden...

Vor einigen Jahren ist Alberto Mellonis Das Konklave. Die Papstwahl in Geschichte und
Gegenwart erschienen, bei Herder (22002) in einer manchmal etwas holprigen Übersetzung.
Wolf zitiert auch daraus, nimmt es als Referenzwerk. Ohne die beiden Werke einander

gegenüberstellen zu wollen, weil sie sich doch gut ergänzen, kann gesagt werden, dass

Melloni etwas stärker auf Wertungen verzichtet - z.B. zu Johannes Pauls II. Papstwahlordnung

Universi domini gregis von 1996 - und dass Melloni auch stärker auf allgemeine
diplomatische Dokumente und Einbettungen zurückgreift. Wolfs Perspektive ist dabei eher eine

innerkirchliche, instutionelle, prospektive. So greift der Mtinsteraner Kirchenhistoriker für
2059 auch in die Zukunft aus ein interessanter Ausblick für das Pontifikat eines Hadrians
VII. Anregend und gewagt wird das exzellente Buch so zum Abschluss gebracht. Ästhetisch

unausgewogen ist etwas, dass das Schlusskapitel nur eine Anmerkung enthält.
Mit Holger Arning, Verena Bäumer, Matthias Daufratshofer, Thomas Fusenig, Michael

Neumann, Michael Pfister, Florian Reddeker, Sarah Röttger und Barbara Schüler werden

neun Personen verdankt, die an diesem eindrücklichen Werk mitarbeiteten. Dem Band muss
keine weite Verbreitung gewünscht werden, ist doch zum Zeitpunkt der Niederschrift dieser
kleinen Anzeige bereits die zweite Auflage erschienen. Sehr schön!

Fribourg David Neuhold

Mouez Khalfaoui, Islam und Muslime in Europa ^Religionswissenschaft 27), Berlin, LIT
Verlag, 2016, 176 S.

Beim vorliegenden Buch handelt es sich um eine Aufsatzsammlung von Mouez Khalfaoui,
Professor am Lehrstuhl für Islamisches Recht des Zentrums für Islamische Theologie der
Universität Tübingen, die inhaltlich durch den Bezug zum Thema Bildung - mal im engeren,

mal im weiteren Sinne - zusammengehalten wird. Entsprechend findet sich im Buchinneren

auch der Untertitel «Beiträge zum islamischen Religionsunterricht, zur Sozialgeschichte

und Schulbuchforschung» wieder, den man der Prägnanz wegen durchaus auch auf
dem Cover hätte platzieren dürfen. Inhaltlich werden unterschiedliche Themen wie die
gesellschaftliche Funktion des islamischen Religionsunterrichtes, die Geschichte der Medrese
als Bildungsinstitution, die methodische und inhaltliche Gestaltung von Lehrbüchern oder
auch die Erwartungen an den schulischen Religionsunterricht behandelt. Fünf der sieben
Aufsätze wurden zwischen 2010 und 2015 bereits andernorts publiziert. Anhand einiger
Beispiele aus zwei Artikeln lassen sich paradigmatisch die Stärken und Schwächen des Buches

aufzeigen.
In einem der Aufsätze widmet sich Khalfaoui der Untersuchung, ob die Frage «warum»

im islamischen Religionsunterricht erlaubt sei. Zu Beginn stellt er die Nachahmung und das

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 477

kritische Nachfragen als zwei konkurrierende Wissenskonzeptionen innerhalb der islamischen

Geschichte einander gegenüber. Diese verknüpft er alsdann mit der Auseinandersetzung

zwischen der Tradition und der Moderne, wobei er die Nachahmung und das kritische
Denken jeweils als Indikator für die Tradition resp. Moderne betrachtet. Obwohl er seinen

Aufsatz anhand dieser Pole aufzieht, muss man ihm zugutehalten, dass er sich der Komplexität

bewusst ist, dass z.B. Erneuerung auch aus der Tradition heraus erfolgen kann (96),
kritisches Denken in vormodernen Epochen bereits Bestandteil der Wissensaneignung war
(98) und es eine Vielzahl an Traditionen gibt (116).

Um seine Ausgangsfrage zu beantworten, untersucht er drei Lehrbücher, die von
unterschiedlichen Institutionen entworfen wurden. Was als Idee sehr ansprechend klingt, zeigt bei
der Umsetzung einige Schwierigkeiten. Zweifellos veranschaulichen seine Beispiele
eindrücklich, in welchem Ausmass die Lehrmaterialien jeweils eine kritische Hinterfragung der
Inhalte ermöglichen und alternative Lemkonzeptionen anbieten. Jedoch ist es diskutabel, ob

man die Analyse eines statischen Objektes nicht durch eine Befragung der Schüler- und
Lehrerschaft hätte ergänzen sollen. Zudem erscheinen einige seiner Interpretationen
problematisch. So wird der Abdruck von Koranzitaten ohne exegetischen Kommentar in einem
Fall negativ als Ausblendung von Auslegungsdifferenzen und Pluralität gedeutet (111) und
in einem anderen Fall positiv als Methode fxir einen direkten Umgang mit religiösen Quellen
gewertet, welche Raum für selbständiges Nachdenken und Entdeckungen lässt (112). In
einem anderen Aufsatz des Buches wird dasselbe Phänomen als Aufforderung zum
Auswendiglernen (51 interpretiert. Auch wenn der Autor aus Sicht der tendenziellen Ausrichtung

der Bücher argumentiert, ist Vorsicht geboten, wenn derselbe Befund so unterschiedlich

interpretiert wird.
Hinsichtlich der Formulierung der Leitfrage, «Ist die Frage <warum> im islamischen

Religionsunterricht erlaubt?», würde man als Antwort auf der sprachlichen Ebene ein «ja/nein»
mit entsprechender Begründung oder zumindest eine Spezifizierung auf bestimmte Fälle
erwarten. Auf der inhaltlichen Ebene weckt das Schlüsselwort «erlaubt» die Erwartung, dass

entweder eine empirische Studie zur aktuellen Praxis innerhalb des Unterrichts folgt oder
allenfalls eine theoretische Abhandlung, wie normative Quellen das kritische Nachfragen
beurteilen. Khalfaouis Untersuchung hingegen thematisiert, inwiefern Schulbücher durch
ihre inhaltliche und methodische Aufbereitung kritisches Hinterfragen ermöglichen. Auch

wenn dies für manche lediglich eine Nuancierung darstellen mag, ist sie für die Beantwortung

der Leitfrage entscheidend. Seine Studie bewegt sich auf einer Zwischenebene, weil sie

einerseits empirisch arbeitet, gleichzeitig jedoch auf einer theoretischen Ebene verhaften
bleibt, weil sie die Rolle der Lehrpersonen nur am Rande miteinbezieht. Jedoch ist deren

Umgang mit den Lehrmaterialen entscheidend, ob die Frage «warum» im Unterricht Platz
hat. Diese Diskrepanz zeigt sich am deutlichsten in seinem abschliessenden Antwortversuch.
So hält der Autor zunächst fest, dass die Frage nach dem warum bisher im Unterricht wenig
berücksichtigt wurde (116) und ergänzt die Schlussfolgerung, «dass die Frage <Warum?>

einen Platz im Unterricht verdient. Sie ist ein wichtiger Bestandteil und muss und kann

gestellt und beantwortet werden. [...] Sollte die Frage <Warum?> im IRU [islamischen
Religionsunterricht] noch nicht gestellt werden, so muss sich dies ändern» (117). Während das

«kann» als Teilantwort sinnvoll und plausibel ist, spricht der Rest der Antwort eine andere

Dimension an, weshalb er seine Ausgangsfrage in letzter Konsequenz nicht exakt beantworten

kann. Hier sind präzisere Formulierungen unerlässlich. Nichtsdestotrotz zeigen die

ausgewählten Beispiele prägnant, wie sich die inhaltlichen und methodischen Konzeptionen der
Lehrbücher für den islamischen Religionsunterricht gewandelt und weiterentwickelt haben.

Neben dem Aufsatz zur Medrese (vgl. auch SZRKG, 108 [2014], 449^-64) gehört der
Artikel zur Darstellung von Muslimen in der Sozialgeschichte Europas des 20. Jahrhunderts zu

SZRKG, III (2017)



478 Rezensionen - Comptes rendus

den stärksten Beiträgen. Darin untersucht Khalfaoui, wie gegenwärtige österreichische
Geschichtsschulbücher die Vergangenheit rekonstruieren und Muslime darstellen. Hier gelingt
ihm ein spannender Perspektivenwechsel. In seiner Analyse geht er transparent vor, indem

er seine Kernkonzepte definiert, Hypothesen aufstellt, seine Auswahl begründet und seine

Untersuchungsmethode und theoretischen Überlegungen darlegt. Anhand von fünf
Zeitabschnitten skizziert er die Wahrnehmungsveränderungen und zeigt auf, wie die Darstellung
des Fremdbildes die Entwicklung des europäischen Selbstbildes beeinflusst hat. Resümierend

regt Khalfaoui an, sich von einer eurozentrischen Darstellung zu versabschieden und
die Repräsentation Europas in Schulbüchern alternativ über Konzepte wie «multiple modernities»

oder «provincializing Europe» zu schreiben. Dieser konkrete Vorschlag verdient eine
besondere Würdigung, da er über die deskriptive Ebene hinausgeht und praktische Empfehlungen

abgibt.
Abschliessend ist zu sagen, dass der Aufsatzcharakter den Vorteil eines schnellen

Überblicks bietet, dadurch aber mancherorts auch an Tiefe verliert. Das Buch ist für jene geeignet,

die sich für Bildungsfragen interessieren, Einblick in zeitgenössische Diskurse gewinnen

und konkretes Datenmaterial einsehen möchten. Als Stärken des Buches sind einige
anregende Thesen, das bearbeitete empirische Material, die Vernetzung der Themen untereinander

sowie einige kreative Lösungsanstösse hervorzuheben. An manchen Stellen wünscht
man sich mehr sprachliche Prägnanz, weniger polare Gegenüberstellungen und mehr Rücksicht

auf die Veränderungen innerhalb der wissenschaftlichen Landschaft. So stammt die

Literatur der beiden bisher unveröffentlichten Aufsätze hauptsächlich aus den 80ern, 90ern
und Anfang der 2000er. Nur insgesamt drei (der 37) Werke sind nach 2010 datiert. Interessant

wäre es auch gewesen, wenn der Autor in seiner Aufsatzsammlung eine Verknüpfung
zum aktuellen Aufbau der islamisch-theologischen Studien an europäischen Universitäten
hergestellt hätte. Welche Auswirkungen die Etablierung neuer Fachdisziplinen wie der
islamischen Religionspädagogik auf die Gesamtgesellschaft, die muslimische Glaubensgemeinschaft

sowie die Konzeption von Religionsunterricht und -materialien hat oder welche

Disziplinen des klassisch-islamischen Fächerkanons in welcher Form übernommen und
nach welchen Kriterien ausgewählt wurden, wären höchst spannende Anschlussfragen.

Bern Esma Isis-Arnautovic

Karsten Lehmann/Ansgar Jödicke (Hg.), Einheit und Differenz in der Religionswissenschaft.

Standortbestimmungen mit Hilfe eines Mehr-Ebenen-Modells von Religion (=Dis-
kurs Religion. Beiträge zur Religionsgeschichte und religiösen Zeitgeschichte 10), Würzburg,

Ergon Verlag, 2016, 233 S.

Der Tagungsband Einheit und Differenzen der Religionsgeschichte ist das Ergebnis eines

Workshops, der im Jahr 2013 vom Lehrstuhl für Religionswissenschaft an der Universität
Freiburg (CH) abgehalten wurde. Die Teilnehmer des Workshops wurden dazu aufgefordert,

auf ein von den Organisatoren Karsten Lehmann und Ansgar Jödicke im Vorfeld
erstelltes Hintergrundpapier zu reagieren, welches versucht ein Modell religionswissenschaftlichen

Arbeitens vorzulegen.
Das Hintergrundpapier bildet dann auch das erste Kapitel des Bandes. Es folgen die

Reaktionen der Teilnehmer auf das Papier und abschließend ein Resümee der Herausgeber
Lehmann und Jödicke. Die Beiträge zum Band umfassen ein breites Spektrum der

deutschsprachigen Religionswissenschaft.

SZRK.G, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 479

Das vorangestellte Hintergrundpapier fasst Religion Burkhard Gladigow und Clifford
Geertz folgend als Symbolsystem auf. Diese Definition verbinden Lehmann und Jödicke
mit einer in die Mikro-, Meso- und Makroebene unterteilte Sozialform von Religion. Auf
der Mikro-Ebene werden dabei die individuellen religiösen Akteure abgebildet, auf der
Meso-Ebene die religiösen Organisationen und auf der Makroebene der Kontakt mit anderen,

nicht religiösen Akteuren. Das Drei-Ebenen-Modell wird dann durch den Rational-
Choice-Ansatz von Rodney Stark und Roger Finke und den Anti-Utilitarismus-Ansatz nach
Alain Caillé erweitert und erläutert.

Dieses Modell verstehen die Herausgeber als eine heuristische Annäherung an
religionswissenschaftliches Arbeiten. Es soll also kein neues Paradigma der Religionswissenschaft

eingeführt, sondern eine Diskussionsgrundlage geschaffen werden. Das Ziel des

Workshops war es, das Modell durch die Beiträge der Teilnehmer so zu erweitern, dass es

möglich wird, sich im Modell zu verorten und somit Schnittstellen religionswissenschaftlicher

Forschung sichtbar und für den Dialog nutzbar zu machen.
Die Beiträge der Workshop-Teilnehmer sind in vier Unterkapitel unterteilt, wobei der Beitrag

von Hans Kippenberg mit allgemeineren Überlegungen den Unterkapiteln vorangestellt
ist. Unter dem ersten Kaptiel «Zur Relevanz und Kritik des Symbolbegriffs» sind die
Aufsätze von Ulrich Berner und Jens Schlieter zusammengefasst, die sich mit dem Gegenstand
der Religionswissenschaft auseinandersetzen. Das zweite Kapitel «Zur Resonanz des
Modells in der Forschungspraxis» beinhaltet religionshistorische Beiträge von Katharina Neef
mit Daniel Eißner und Philippe Bomet. Es folgt ein Kapitel «Zur Resonanz des Modells in
der Theoriebildung» mit Beiträgen von Jürgen Mohn, der das Modell aus dem Blickwinkel
der Religionsästhetik betrachtet und Francois Gautier, der eine axiale Erweiterung des Drei-
Ebenen-Modells fordert. Abschliessend enthält der Band eine Kritik am Modell aus der

Perspektive der Diskurstheorie mit Beiträgen aus der Islamforschung von Paula Schrode und
Ricarda Stegmann, die das Modell am pointiertesten problematisieren.

Während sich das Modell als relativ anschlussfähig für die historischen Arbeiten von
Neef/Eißner und Philippe Bornet erweist, stellt vor allem die Diskursanalyse ein Problem
für den Ansatz dar. Sowohl das Symbolsystem als Religionsdefinition als auch die Aufteilung

von religiösen Akteuren in drei Ebenen sind mit einem diskursanalytischen Modell
nicht zu vereinbaren. Allerdings kritisieren auch Jens Schlieter und Jürgen Mohn das

Symbolsystem als zu starr gedachte Religionsdefinition und merken an, dass aus der
Sozialwissenschaft exportierte Drei-Ebenen-Modell, das Gesellschaft und nicht Religion abbilde.

Der Versuch eines einheitlichen Modells religionswissenschaftlichen Arbeitens, das

zugleich immer auch ein Modell von Religion ist, gelingt somit nicht. Dennoch handelt es

sich hier um ein wertvolles Projekt. Der Band gibt einen Überblick über das weite Feld
der deutschsprachigen religionswissenschaftlichen Forschung und fuhrt vor Augen, wie
divers, aber auch sehr anregend diese Forschung betrieben wird. Die Vielfalt der Ansätze
wird dem Leser im Verlaufe des Buches exemplarisch und anschaulich vor Augen
geführt. Einheit und Differenz in der Religionsgeschichte fuhrt mit seinem Panoptikum der

Forschungsansätze erneut auf eindrückliche Weise vor, wie schwierig es ist, innerhalb der

Fachgrenzen Einheit zu konstruieren und ist damit ein Lehrstück für innerdisziplinäre
Fachdiskurse. Das Buch ist zugleich aber auch ein gutes Beispiel für religionswissenschaftliche

Arbeit selbst, denn gerade die Erkenntnis, dass ein Gedanke, obwohl er offen
und universell erscheint, voller ungeahnter Voraussetzungen steckt, ist eine, welche die

Disziplin der Religionsgeschichte wohl geprägt hat wie keine andere.

Bern Judith Bodendörfer

SZRKG, 111 (2017)



480 Rezensionen - Comptes rendus

Lorenz Engi (Hg.), Die religiöse und ethische Neutralität des Staates. Theoretischer
Hintergrund, dogmatischer Gehalt undpraktische Bedeutung eines Grundsatzes des schweizerischen

Staatsrechts, Schulthess Juristische Medien AG, Zürich/Basel/Genf, 2017, 604 S.

Die Frage nach der religiösen und weltanschaulichen oder eben - wie es Lorenz Engi
ausformuliert - ethischen Neutralität des Staates ist äusserst aktuell und hat weitreichende Folgen
für das staatliche Handeln. Nicht nur, dass sich die religiöse Landschaft pluralisiert und
ausdifferenziert, auch der nichtreligiöse Bevölkerungsteil nimmt zu. Das traditionell gewachsene

Verhältnis des Staates zu «seinen» Kirchen und Religionsgemeinschaften entflechtet sich
zunehmend, während gleichzeitig neuere und kleinere Kirchen und Religionsgemeinschaften
ins Blickfeld treten. Dabei müssen wir uns fragen, welche Religionspolitik und welches

Religionsrecht nötig und in welcher konkreten Ausgestaltung auch fair und zukunftsfähig
ist. Vor diesem Hintergrund erscheint das Buch von Engi am Puls der Zeit und bietet wichtige

geschichtliche Hintergrundinformationen und wegweisende Leitlinien für staatliches
Denken und Handeln. Engi umschreibt dabei die Neutralitätsforderung als eine Pflicht des

Staates, sich nicht mit einem bestimmten Modell des guten Lebens zu identifizieren. Bei all
dem legt er den Fokus auf die Schweiz und deren Kantone, was das Buch für den hiesigen
Kontext besonders interessant macht.

In seiner Arbeit - welche seine Habilitationsschrift darstellt - geht Engi systematisch vor.
In einem ersten Teil widmet er sich nach einer Einleitung (§ 1) den theoretischen Grundlagen

einer religiösen und ethischen Neutralität. Sein Ausgangspunkt hierzu bildet das
Verhältnis von Staat und Rcligion(en) und im Spezifischen das Grundrecht der Religionsfreiheit.

Dabei geht er streng chronologisch vor. Parallel dazu werden die Grundlagen einer
Konzeption ethischer und religiöser Neutralität erarbeitet. Engi leuchtet den Hintergrund der

Neutralitätsfordeaing insbesondere im Hinblick auf die historische Entwicklung aus (§ 2).
Dabei beschäftigt er sich vertieft mit Ethik und Moral in ihrem Verhältnis zur staatlichen

Rechtsordnung (§ 3) sowie einer grundsätzlichen Untersuchung der Relationen zwischen
Staat, Öffentlichkeit und Religion (§§ 4 und 5). Weil er nicht nur die Rolle der Religion im
Staat beleuchtet, sondern für ihn der Staat auch andere nichtreligiöse Lebensweisen in den

Blick nehmen muss, geht Engi gesondert auf die ethische Neutralität des Staates ein (§ 6).

Gegen Ende des ersten Teils (§ 7) erarbeitet Engi theoretische Leitlinien, die im Verlauf der
weiteren Orientierung dienen.

In einem zweiten Teil befasst sich die Arbeit mit Staats- und verfassungsrechtlichen
Leitlinien, wobei die in Teil eins herausgeschälten theoretischen Grundlagen mit ausgewählten
Praxisfeldern erstmals ins Gespräch gebracht werden. Ausgehend von der behördlichen und
gerichtlichen Praxis (§ 8) wird das staatsrechtliche Neutralitätsverständnis systematisch
entwickelt. Basis der Neutralitätsforderung bilden dabei die Grundrechte (§ 9). Dies führt Engi
zu allgemeinen staatsrechtlichen Aussagen bezüglich des Grundsatzes der ethischen und
religiösen Neutralität (§ 10). Das Neutralitätsgebot kontrastiert er danach mit dem Verhältnis
des Staates zu den Religionsgemeinschaften (§ 11), dem Bildungswesen (§ 12) sowie dem
Lebensmodell Ehe (§ 13). Eine zusammenfassende Darstellung (§ 14) der entwickelten
staatsrechtlichen Leitlinien beendet den zweiten Hauptteil.

Im dritten Teil geht Engi auf konkrete Einzelfragen ein. Zu diesem Zweck arbeitet er sich

an klassischen Themen des schweizerischen Religionsrechts ab. Detailliert und mit Beispielen

aus der juristischen Praxis werden religiöse Symbole im öffentlichen Raum (§ 15), der
Gottesverweis in der Präambel der Verfassung (§ 16), das Tragen religiöser Kleidungsstücke
im staatlichen Bereich (§ 17), die religiösen Sonn- und Feiertage (§ 18), die Dispensationen
aus religiösen Gründen in der öffentlichen Schule (§ 19) sowie das Minarettbauverbot und
die Grabfelder für Muslime auf öffentlichen Friedhöfen (§ 20) dargestellt und besprochen.

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen - Comptes rendus 481

Die Schweizer Praxis kontrastiert er dabei immer auch mit der internationalen Praxis sowie
der wissenschaftlichen Diskussion und öffnet damit immer auch das Fenster in andere Kontexte

und Neutralitätsverständnisse.
Die Darstellungen der gewonnenen Ergebnisse sowie die Zusammenfassungen am Ende

jedes Hauptteils erleichtem das Lesen und die Orientierung im Buch. Eine zusammenfassende

Darstellung der wichtigsten Thesen, die sich aus der Untersuchung im Gesamten
ergeben, findet sich am Ende des Buches (§21).

Der Text ist in einer leicht verständlichen Sprache gehalten, welche es auch nichtkundigen
Leserinnen und Lesern erlaubt, der Argumentation Engis gut zu folgen. Der oftmals historische

Aufbau erlaubt es zudem nachzuvollziehen, wieso sich heutige religionsrechtliche
Regelungen in der Schweiz so und nicht anders gestalten. Dabei eignet sich das Buch fur
den Einstieg in ein spannendes politisches und rechtliches Thema gleichermassen wie als

Vertiefung in konkrete Praxisfragen. Die drei Hauptteile und die Kapitel bauen dabei logisch
aufeinander auf, sind aber auch einzeln in sich kohärent und verständlich. Über alles hinweg
bildet die Frage nach der religiösen und ethischen Neutralität des Staates den roten Faden.

Das Buch von Engi sollte sicherlich in jeder Sammlung vorhanden sein, in der es thematisch

um (Schweizer) Religionsrecht und Religionspolitik geht. Um das Thema der religiösen und
ethischen Neutralität des Staates werden gesellschaftliche, politische und juristische Diskussionen

in absehbarer Zukunft nicht herumkommen. Wer sich also für aktuelle Zusammenhänge

und Fragestellungen sowie für einen geschichtlichen Zugang an der Schnittstelle von
Staat, Religion, Politik und Recht interessiert, wird das Buch sehr schätzen.

Freiburg/Schweiz Christian Reber

SZRKG, 111 (2017)




	Rezensionen = Comptes rendus

