Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 111 (2017)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus 399

Antike: Schrift, materiale Kulturen, ldentitdten

Marianne Grohmann (Hg.), Identitit und Schrift. Fortschreibungsprozesse als Mittel
religioser Identitdtsbildung (=Biblisch-Theologische Studien 169), Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 2017, 200 S.

Der von Marianne Grohmann herausgegebene Band geht auf die 4. Projektgruppentagung
zu «Religionsgemeinschaft und Identitdt» der Wissenschaftlichen Gesellschaft fiir Theo-
logie im Mirz 2015 zuriick. Verbindendes Thema der Beitrige ist die Wechselwirkung
zwischen den Fortschreibungen antiker Texte und dem Ringen um Identitdten der Triger-
gruppen, das sich darin artikuliert.

Als erstes Beispiel stellt Sabina Franke die «Fortschreibungsprozesse im/des Gilga-
mesch-Epos» (1-32) vor und verdeutlicht, wie sich in neuen Themensetzungen, aber auch
dem Wegfall dlterer Traditionen veridnderte gesellschaftliche Gegebenheiten und Prob-
lemstellungen niederschlagen. Sie unterscheidet dabei vier Hauptphasen der Entstehungs-
geschichte: (1) Die sumerischen Texte, deren Vorlagen in die Ur-I1I-Zeit (21. Jh. v. Chr.)
zurlickreichen, diirften im Umkreis des Konigshofs als unverbundene Erzdhlungen (iber
den Abenteurer und Helden Gilgamesch entstanden sein. (2) Fiir die elf fragmentarischen
Texte aus altbabylonischer Zeit (1900-1600 v. Chr.) ist die Einbettung der Frage nach
dem Sinn des Lebens charakteristisch, die in der auf einer Tafel aus Sippar erhaltenen
Szene von der Schenkin Siduri mit einem Rat zur pragmatischen Lebensfreude und be-
wussten Diesseitigkeit beantwortet wird, was auch nach anderen Zeugnissen der Mentali-
tit der Epoche entspricht. (3) Die jungbabylonische («Standard Babylonian») Fassung des
1. Jtsd. v. Chr. stilisiert den urspriinglichen Helden Gilgamesch zum Rollenvorbild des
guten Herrschers. Das zuvor wichtige Motiv der Lebensfreude fehlt. (4) Als Reaktion auf
den Tod Sargons II. 705 v. Chr. und die dadurch aufkommende Frage nach der jenseitigen
Existenz des Gefallenen konzipiert ein Gelehrter eine zusétzliche 12. Tafel (im Wesentli-
chen eine wortliche Ubersetzung des zweiten Teils der sumerischen Erzihlung von «Gil-
gamesch und der Unterwelt»).

Konrad Schmid prisentiert mit «Von Jakob zu Israel. Das antike Israel auf dem Weg
zum Judentum im Spiegel der Fortschreibungsgeschichte der Jakobsiiberlieferungen der
Genesis» (33-67) die Jakobserzahlung in Gen 25-35 als Zeugnis des Identitdtswandels Is-
raels. Die literarischen Anfiange des Komplexes reichen in die Konigszeit oder die Periode
nach dem Untergang des Nordreichs 720 v. Chr. zuriick und bieten eine «Ursprungslegen-
de», indem sie das Verhiltnis des in Jakob verkorperten Israel zu seinen Nachbarn deuten.
Eine Erginzung tragt im 7. Jh. die Beziehung Jakobs zu Harran ein, dem damaligen assy-
rischen Zentrum im Westen, und bekundet damit indirekt ein Loyalitdtsverhiltnis zur He-
gemonialmacht. Zugleich wird die Jakobserzihlung mit der im Siiden verwurzelten Isaak-
Tradition verbunden, was eine Ausdehnung des Israelnamens auf Juda bedeutet. Nach
dem Ende der Staatlichkeit auch des Stidreichs Juda werden die Erzelterngeschichten ein-
schlieBlich des Jakobszyklus® durch den Eintrag von Verheilungen miteinander verfloch-
ten, deren Inhalt — Mehrung, Land, Beistand auf allen Wegen — auf die Identitit des in der
Diaspora zerstreuten Israel abzielt. Die priesterschriftliche Rezeption schlielich kon-
zentriert sich entsprechend der perserzeitlichen Beschrinkung der politischen Moglichkei-
ten auf Religions- und Familienpolitik v.a. auf die fiir das entstehende Judentum bedeut-
same Regelung von Endogamie und Exogamie, der ein spezifisches Konzept von der
Identitit Israels im Kreis der Viélker unterliegt.

Lutz Doering widmet sich «Fort- und Neuschreibungen autoritativer Texte und Identi-
tatsbildung im Jubildenbuch sowie in Texten aus Qumran» (69—-103). Fortschreibung wird

SZRKG, 111 (2017)



400 Rezensionen — Comptes rendus

als Erweiterung innerhalb eines literarischen Werks definiert, Neuschreibung als die Pro-
duktion «paralleler Texte», die eine autoritative Version tiberkommener Traditionen unter
verinderten Rezeptionsbedingungen beabsichtigen. Ein Beispiel dafiir ist das Jubilden-
buch (2. Jh. v. Chr.), das als «rewritten scripture» eine Aktualisierung von Gen 1-Ex 24
(mit Vorblicken auf spéteres Material aus Ex) bietet. Es versteht dabei das Gesetz nicht
als erst am Sinai ergangene Offenbarung, sondern als bereits mit der Schopfung gesetzt
und exklusiv auf Israel bezogen. Die schopfungstheologische Fundierung bedeutet eine
Identititssicherung Israels angesichts der hellenistischen Herausforderung. Die Frage, ob
das Jubildenbuch selbst Fortschreibungen erfahren hat, wird in Auseinandersetzung mit ein-
schldgigen Forschungspositionen diskutiert, bleibt ohne genaueren Einblick in die bespro-
chenen Texte aber schwer nachvollziehbar, was auch fiir die weiteren Ausfiihrungen gilt.
In Qumran ist das Werk mit 14 Handschriften belegt, die Damaskusschrift (CD 16,2-4)
und 4Q228 1 i 9 nehmen darauf wohl als autoritative Schrift Bezug. Als partielle Neu-
schreibungen konnen 4Q217; 4Q225-226; 4Q227 gelten, auBBerdem die Gemeinschaftsre-
gel in 1QS 5,13-21 und 4Q265 Frag. 6f. Das Jubildenbuch wurde in Qumran auch dann
noch weiter abgeschrieben, als bereits partiellen Neufassungen autoritativer Rang zukam,
was Doering als «harmonische Kontextualisierung von im Detail widerspriichlichen Tex-
ten» (103) deutet.

Stefan Alkier gibt in «Identitdtsbildung im Medium der Schrift» (105-161) zunéchst
einen interessanten Einblick in die geistes- und sozialwissenschaftlichen Theoriediskussi-
onen zum Konzept kollektiver und personaler «Identitdt» und zieht daraus das Fazit: Iden-
titdt ist nicht objektiv-essentialistisch zu fassen, sondern ereignet sich als dynamischer
Interpretationsprozess, der angesichts der Erfahrung von Wandel und Kontingenz nach
Kontinuitdt und Zusammenhang fragt. Dieser Ansatz fundiert die These: Die neutesta-
mentlichen Schriften «bilden nicht die kollektive Identitidt der Christenheit des 1. Jahr-
hunderts deskriptiv ab, sondern sie sind darum bemiiht, auf je eigene Weise eine kollekti-
ve Identitidt von Christusanhingern und ihren Versammlungen zu generieren, die ihren
normativen Uberzeugungen geniige leisten soll.» (105) Die etwas weitschweifige Darstel-
lung dieser unterschiedlichen und widerspriichlichen, im Kern aber immer als Auslegung
des Auferstehungsglaubens (bzw. dessen, was «in 1 Kor 15,3b—5 als narrative Abbrevia-
tur angelegt ist» [160]) zu verstehenden frithchristlichen Identitdtsbildungsprozesse und
ihrer «Strategien und Verfahren im Medium der Schrift» geridt dann mitunter redundant
und ist hdufig unnétig fachsprachlich chiffriert.

Susanne Plietzsch beleuchtet in «Repridsentanz des Heiligen: Torarolle und Person in
rabbinischen Diskursen zu Mischna Megilla 3,1» (163-200) die in der rabbinischen Lite-
ratur und der juidischen Tradition etablierte wechselseitige Identifizierung von Torarolle
und menschlicher Person an einem Beispiel, ndmlich der «Fortschreibungy einer im
Mischnatraktat Megilla (mMeg 3,1-3) aufgeworfenen Frage durch den paléstinensischen
(pT) und den babylonischen (bT) Talmud. In mMeg 3,1-3 wird die Moglichkeit des Ver-
kaufs von zueinander in einem hierarchischen Verhiltnis stehenden Sakralgegenstinden
diskutiert und fiir die Torarolle implizit negativ beantwortet: Sie zu verkaufen wiirde der
Synagoge ihre «Seele» nehmen und das religise Symbolsystem so eklatant verletzen, dass
sich das Ansinnen als Denkunmaglichkeit verbietet (und das Verbot daher nicht einmal ex-
pliziert werden muss). Wenn das Denkunmégliche aber dennoch gedacht wird? Der pT
erortert in yBik 3,7, ob und in welchem Fall eine Torarolle doch verkauft werden darf —
niamlich fiir Heirat und Torastudium, die fiir das Kollektiv existenzentscheidend sind, aber
cher nicht fiir den eigenen Lebensunterhalt, der hinter der durch die Tora reprisentierten
kollektiven Identitdt zuriicksteht. Wihrend die Torarolle in der Diskussion des pT trotz
ihrer hohen Wertschétzung objekthafte Ziige trigt, wird sie in der Fortschreibung des bT

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 401

personalisiert und in bMeg 26b-27a zur Metapher des Menschen: Sie verkorpert (an
menschlicher Verginglichkeit gespiegelte) Unvergénglichkeit, und die Beziehung zur ihr
hat etwas Unwiderrufliches, das nicht der Niitzlichkeit oder Willkiir unterworfen ist — ihr
Verkauf wire mit dem Verkauf der eigenen Tochter zu vergleichen (bMeg 27a). Damit
wird der Diskurs transparent fiir eine andere Sinndimension: Er ermoglicht es «davon zu
sprechen, dass die Einzigartigkeit und unwiderrufliche Présenz eines Individuums ebenso
unfassbar und unverfiigbar ist wie die Heiligkeit einer Torarolle.» (200).

Marburg an der Lahn/Fulda Stephan Lauber

Hannes Bezzel, Saul. Israels Konig in Tradition, Redaktion und frither Rezeption (=For-
schungen zum Alten Testament 97), Tiibingen, Mohr Siebeck, 2015, 303 S.

Hannes Bezzel, inzwischen Inhaber der Professur fiir Altes Testament an der Friedrich-
Schiller-Universitdt Jena, geht in seiner ebendort im Wintersemester 2013/14 angenomme-
nen Habilitationsschrift dem ambivalenten Bild Sauls im AT und dessen frither Rezeption
nach. Dazu rekonstruiert er in den biblischen Texten die fiir diese Vielgestaltigkeit verant-
wortlichen sukzessiven Uberformungen und Fortschreibungen und erhellt die unterschiedli-
chen Intentionen der nachbiblischen Deutungen vor dem Hintergrund der jeweiligen Entste-
hungsumsténde.

Nach Erlduterungen zu Absicht und Methode in der Einleitung (1-7) wendet sich Kap. 2
«Saul in der frithen Rezeptionsgeschichte» (8-81) zu: Die dort vorgefundenen divergenten
Linien sollen entsprechend der «klassischen redaktionsgeschichtlichen Vorgehensweise» (6)
von dieser (die Grenzen des biblischen Kanon tibersteigenden) Endtextebene zu ihren Ur-
spriingen zuriickverfolgt werden. Die Textbasis bilden diejenigen groBangelegten Erzihl-
werke, durch deren Neuinterpretationen keine Eingriffe in die ihnen zugrunde liegenden bib-
lischen Quellen mehr angestoflen wurden (wie es etwa im Zuge der relecture der Samuelbii-
cher durch I Chr geschehen ist).

Als ersten dieser «rewritten Bible»-Texte priasentiert Vf. das Viterlob in Ben Sira 44-50,
in dem er eine weitgehende damnatio memoriae Sauls nach Maligabe von Prov 10,7 konsta-
tiert: Saul wird namentlich nie genannt und lediglich im Kontext der Wiirdigung Samuels
(Sir 46,13-20) in seinen Funktionen erwihnt. Instruktiv ist die Aufnahme von I Sam 28 im
hebréischen Text von Sir 46,20, wonach Samuel «noch nach seinem Tode dem Konig seine
Wege ansagte» — die Wege Sauls erweisen sich indes vom Ende her gesehen als die eines
Frevlers, wie etwa I Sam 14,47 (MT) (in Abhingigkeit von Ben Sira oder parallel zu ihm)
ausdriicklich feststellt («In allem, wohin er sich wandte, frevelte er.»).

In dem traditionell als «Genesispescher» bezeichneten 4Q252 ist als einzigem der nicht-
biblischen Texte aus Qumran in IV,1-3 von Saul eindeutig die Rede. Nach einem Zitat der
Genealogie Amaleks aus Gen 36,12a wird die gottliche Anordnung zur Vernichtung Ama-
leks in Dtn 25,19 zitiert und eschatologisiert. Diese Eschatologisierung bedeutet eine Entlas-
tung Sauls, dessen Scheitern an seiner heilgeschichtlichen Aufgabe damit (anders als in I
Sam 28,18) nicht als Freveltat, sondern als Bestandteil des géttlichen Plans interpretiert ist.

Pseudo-Philos (mehrheitlich zwischen 70 und 132 n. Chr. datiertes) Liber Antiquitatum
Biblicarum versteht das Geschick Sauls einerseits nach I Chr 10,13f. als Folge eigener
Schuld, ndmlich seiner fehlenden JHWH-Treue, andererseits im Sinne von I Sam 8-12 als
gottgewolltes Verhingnis aus der Siinde des Volkes, das Saul als einen Konig ante tempus
gefordert hat. Die zynische Konsequenz dieser — daher theologisch gescheiterten — Kombi-

SZRKG, 111 (2017)



402 Rezensionen — Comptes rendus

nation von Deutungen: «Saul hat von Anfang an keine Chance, aber er wird dafiir verurteilt
sie nicht zu nutzen.» (58)

Ganz im Gegensatz zu Ben Sira und Pseudo-Philo stilisiert Flavius Josephus in den Anti-
quitates Judaicae Saul fiir seine pagane Leserschaft als jiidischen Hektor oder Achill: Wie
diese klassischen Helden scheitert er zwar am Ende tragisch und begeht auch schuldhafte
Verfehlungen, durch die er dennoch nicht schlichtweg zum «Frevler» wird, verdient er doch
wegen seiner lberragenden Tugenden, besonders seiner Tapferkeit angesichts des Todes,
ewiges Andenken (Ant 6,343.345) als vorbildlicher Herrscher.

Kap. 3 thematisiert «Saul in I Chr» (82—113). Bereits die Tatsache seiner Erwdhnung in
dieser ganz auf den Tempel und David als Tempelherrn konzentrierten relecture der Ge-
schichte Israels verwundert. In der Tat zeigt die literarkritische Analyse, dass in einer ersten
Fassung von Saul nur beildufig und im Blick auf David in I Chr 11,2 die Rede war. Eine
erste Ergéinzung trigt Saul und dessen Familie in die Genealogie Benjamins in I Chr 8,33—
40 ein. Auf eine zweite Ergidnzung geht in I Chr 10 unter Riickgriff auf I Sam 31 ein Bericht
iiber Sauls geschichtstheologisch gedeutetes Ende zuriick: Der Kommentar in V. 13a.14 pri-
sentiert durch Stichwortverbindungen Saul als Beispiel fiir den frevelnden Gerechten nach
Ez 18,24 und zugleich als Gegenbild des exemplarisch frommen Josia nach II Chr 34,21,
vielleicht auch Davids nach I Chr 13,3. Dieses Verdikt wird an verschiedenen Stellen erzih-
lerisch v.a. durch gezielte Modifikationen gegeniiber der Vorlage konkretisiert.

Eine Literar- und Kompositionskritik der Erzdhlungen von Saul in den Samuelbiichern
unternehmen die drei folgenden Kapitel: Kap. 4 untersucht mit der Schilderung seines Todes
in [ Sam 31-II Sam 1 und der nachrufartigen Wiirdigung in I Sam 14,47-51 «Das Ende»
(114-148) Sauls. AnschlieBend beleuchtet Kap. 5 «De[n] Anfang» (149-194) in der mir-
chenhaften Erzdhlung 1 Sam 9,1-16 und der als «Anfang vor dem Anfang» verstandenen
Geburtsgeschichte Samuels in I Sam 1. Kap. 6 zeichnet die Entwicklung «Von der ilteren
zur erweiterten Sauliiberlieferung» (195-234) nach, ndmlich die Fortsetzung von I Sam
9,10-16 durch I Sam 11 und die anschlieSende Erweiterung durch I Sam 13-14.

Die Etappen der literarischen Genese werden in ihrem Kern folgendermafien rekonstruiert:
Die Urspriinge der Samuel-Uberlieferung finden sich in I Sam 9,1-10,16*; 11%; 14,47-51%*.
Erzihlt wird, wie er auszieht um die entlaufenen Eselinnen seines Vaters Kisch zu suchen,
und dabei auf einen Gottesmann stoBt, der ihm eine baldige Geistbegabung voraussagt, die
ihn zu einer GroBtat befihigen wird. Die Gelegenheit zu dieser Tat ergibt sich durch die Be-
drohung von Jabesch-Gilead durch die Ammoniter, gegen die Saul im Geist JHWHs sieg-
reich in den Kampf zieht. Ein Nachwort berichtet, dass Saul die Konigswiirde iiber Israel er-
langt hat und gibt summarisch Auskunft {iber seine Familie. Diese ilteste Uberlieferung pro-
filiert ihren Protagonisten nur schwach; sie weif3 (so Vf. trotz [ Sam 14,47) weder von der
Einfilhrung der Monarchie als Regierungsform in der Person Sauls noch von einer Philister-
bedrohung.

Die erste groBe Uberarbeitung legt einen neuen Anfang und ein neues Ende um diesen
Grundbestand und schreibt ein neues Kapitel iiber Sauls Kriege ein. Diese erweiterte Saul-
tiberlieferung umfasst jetzt [ Sam 1*; 4%; 9,1-10,16*; 11%*; 13-14%; 29,1.11b; 31*. Mit der
Geburtsgeschichte Samuels erhilt der zuvor anonyme Gottesmann in I Sam 9-10* eine
Identitit, vor allem aber werden durch sie zwei neue Themen eingefiihrt: Der Verlust der La-
de bei Eben-Eser und die Feindschaft der Philister, die trotz des anféinglichen Erfolgs Sauls
in den Untergang bei Gilboa miindet und so mit seinem Scheitern endet. Die Prisentation
der Philister verweist (nach I.Finkelstein) als den Entstehungshintergrund dieser literarischen
Ebene auf die assyrische Zeit, deren Verhiltnisse sich in der Darstellung widerspiegeln.

Die Frage nach dem Fortgang der Geschichte wird aus juddischer Sicht mit dem Verweis
auf David beantwortet. Dessen «Aufstiegsgeschichte» in IT Sam 11-1 Reg 2* steht die Einar-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 403

beitung einer urspriinglich eigenstindigen Legende von einer Heldentat Jonathans in den
Bericht iiber die Schlacht bei Michmas in I Sam 13-14* nahe, die das Thema der Ablosung
und Nachfolge Sauls einflihrt. Die betonte Klage auch iiber den Tod des Thronpritendenten
Jonathan in IT Sam 1,1-4.11-12a* greift das auf und legt die Ubernahme dieser Funktion
durch David nahe.

Kap. 7 zieht ein «Resiimee» (235-240) und skizziert die ambivalenten Ziige Sauls auf der
Endtextebene von I Sam zwischen Erwihltem und siegreichem Heerfiihrer einerseits und
katastrophal Gescheitertem andererseits zum Ausgangspunkt der verschiedenartigen davon
ausgehenden spiteren Deutungen werden.

Im Anhang (241-258) sind die behandelten Texte aus I Sam mit graphischer Markierung

der literarischen Schichten wiedergegeben, es folgen Literaturverzeichnis (259-286) und die
iiblichen Register (287-303).
Auch wenn jede literarkritische Analyse in Einzelentscheidungen anfechtbar bleibt, legt
Bezzel ein Lehrstlick iiberaus griindlicher und exakt argumentierender Exegese vor, die
durch eine breite Auseinandersetzung mit der Forschungsliteratur abgesichert ist und den-
noch oft iiberzeugend eigene Wege geht. Das Resultat ist eine eindriickliche Erhellung des
literarischen Prozesses aus Deutung und fortschreibender Neudeutung im Ringen um die
immer neu gestellte und beantwortete Frage: « Wer war Saul?»

Marburg an der Lahn/Fulda Stephan Lauber

Kim Ryholt/Gojko Barjamovic (Ed.), Problems of Canonicity and Identity Formation in
Ancient Egypt and Mesopotamia (=CNI Publications 43), Kopenhagen, Museum Tuscula-
num Press, 2016, V-VII, 1-347 S.

Der Band nimmt die Tagungsakten einer Konferenz iiber «Problems of Canonicity and Iden-
tity Formation in Ancient Egypt and Mesopotamia» auf, die vom 26.-28. Mai 2010 in Ko-
penhagen realisiert wurde. Der Inhalt der Publikation zeigt folgendes Format:

Im Beitrag von J. S. Cooper werden Aspekte der sumerischen Literatur und Identitét trak-
tiert. Die sumerische Literatur wird auf Manuskripte der ersten Halfte des 18. Jhdts. v. Chr.
mit Kompositionen der élteren Ur I11-/Isin Larsa-Zeit beschrinkt (1). Die ersten literarischen
Texte mit z. T. panbabylonischer Identitit kommen Mitte des 3. Jtsd. v. Chr. zu administra-
tiven und lexikalischen Texten hinzu (2). Die Etymologie der Eigenbezeichnung ki-en-gi(r)
fir Sumer wird als «Region von Enegi(r)= Sitz der Unterweltsgéttin Ninazu» oder «Ort der
sumerischen Sprache» bestimmt (3). In der Sargonzeit (2350-2150 v. Chr.) ist die erste
ethno-linguistische Erwihnung von Sumer belegt (5). Die sumerische Identitit hat z. T. nur
in der Beherrschung der Sprache in der Gelehrtenwelt bestanden (7). Die sumerische Litera-
tur hat einen wesentlichen Bestandteil im altbabylonischen Schulcurriculum gebildet (11).
Die Existenz einer sumerischen Identitét vor der Zeit des Shulgi wird negiert (11).

Der Beitrag von P. Delnero forscht Literatur und Identitét in Mesopotamien wihrend der
altbabylonischen Zeit nach. In altbabylonischer Zeit (20001595 v. Chr.) tritt die erste gro-
Bere Menge sumerischer literarischer Texte auf (23). Die literarischen Quellen aus Nippur
werden in Gruppe 1 aus «Tablett Hill» und Gruppe 2 aus «Haus F» zerlegt (28). Der Haupt-
fundort in Ur wird in «Haus Nr. 1, Breite Strale» und «Haus Nr. 7, Ruhige Strafle» lokali-
siert (29). Die wichtige Position des Mondgottes Nanna-Suen im Curriculum von Ur wird
erwihnt (32-36). Der Gebrauch des Akkadischen wurde dort offenbar ebenfalls stirker als
in Nippur gepflegt (36-41). Die Schreiberausbildung in Nippur wird wegen der geringeren
Fehlerquote der dortigen Texte als elitdrer eingestuft (41-44).

SZRKG, 111 (2017)



404 Rezensionen — Comptes rendus

Der Beitrag von A. von Lieven geht der Frage der Kanonisierung bei altdgyptischen To-
tentexten nach. Die Standardisierung wird als Hauptmerkmal der Kanonisierung verstanden
(52). Pyramidentexte, Sargtexte und Totenbuch werden als Spruchsammlungen von den
Unterweltsbiichern als ganzen Texten abgegrenzt (54). Die 12-stiindige Einteilung des Am-
duat, Pfortenbuch und Buch von Tag und Nacht wird thematisiert (56). Die Kanonisierung
des Amduat wird als gegeben vorausgesetzt (60). Die Entstehungszeit der Unterweltsbiicher
wird ins Alte Reich zuriickverlegt (65). Die Kanonisierung der Spruchcorpora wird mit
Ausnahme des Totenbuchs der Saitenzeit abgelehnt (68).

Der Beitrag von M. Liverani fiihrt {iber kanonische Motive in neuassyrischen Konigsin-
schriften aus. Die Funktionalitit der Beziehung zwischen Konig und Schreiber wird erwihnt
(81). Die Kenntnisnahme der Konigsinschriften durch die Bevélkerung wird auf oraler,
visueller und zeremonieller Ebene gesehen (81). Die Konigsinschriften werden als soziales
Gedichtnis Assyriens interpretiert (82). Die zeitliche Verteilung bestimmter Motive (z. B.
«Stelenmotivy, «Palast und Gouverneur») wird statistisch ausgewertet (82-85).

Der Beitrag von J. Fr. Quack analysiert den dgyptischen Bestand unter den Handschriften
aus Oxyrhynchos in der EES Papyrussammlung/Oxford. Die Basis setzt sich aus 40 hierati-
schen, 7 hieroglyphischen und 90 demotischen Papyri zusammen (106). Die literarischen
Texte sind in allen drei Medien geschrieben (108). Das demotische Textspektrum schlief3t
administrative (107-108), astrologische (108-109), religiose/mythologische (109), mathe-
matische/medizinische (109) Kompositionen ein. Das Fehlen von narrativem und weisheitli-
chem Stoff in Oxyrhynchos wird explizit genannt (114). Die Existenz eines festen Kanons in
der Spitzeit wird als sicher betrachtet (120). Der zentrale Rang der literarischen Texte fiir
die dgyptische Identitdt wird herausgestrichen (121).

Im Beitrag von St. Quirke wird die Literatur aus der dgyptischen Pyramidenstadt el-Lahun
untersucht. Die Grabung von Petrie in 1889 hat den grofiten geschlossenen Papyrusfund des
Mittleren Reiches geliefert (137). Die Fundgeschichte und Fundorte der Papyri (Lot IIT - VI)
werden mit deren Inhalt rekapituliert (140-145).

Der Beitrag von Chl. Ragazzoli beschiftigt sich mit dem Ideal des Gelehrten in Biogra-
phien des dgyptischen Neuen Reiches. Der Anteil der Schreiber und literarischen Elite an
der Kanonisierung der Texte wird hoch bewertet (154). Das Interesse des frithen Neuen
Reiches an alten Texten wird beriihrt (156-159). Die Rolle des Grabes bei der Kanonisie-
rung von Texten wird angeschnitten (159). Die Bedeutung der schulischen Ausbildung in
ramessidischen Biographien wird hervorgehoben (167).

Der Beitrag von R. K. Ritner stellt den ptoleméerzeitlichen Privatsarg des Petemenekh im
Mildred Lane Kemper Art Museum/St. Louis vor. Die Inschriften sind meist dem koénigli-
chen Programm des frithen Neuen Reichs entlehnt (189). Die engsten Parallelen werden auf
dem Sarkophag von Thutmosis III. beobachtet. Die Situation beim saitenzeitlichen Sarko-
phag des Hapymen (BM 826) wird zum Vergleich herangezogen. Die direkte Vorlage der
beiden Sdrge wird in hieratischen/kursivhieroglyphischen Musterbiichern angenommen
(197-198).

Der Beitrag von G. Robins ist der [dentitédt in der Dekoration der thebanischen Beamten-
griber der dgyptischen 18. Dynastie gewidmet. Die Architektur/Dekoration der Grabkapel-
len bilden universelle Vorstellungen der Elite iiber deren nachtodliche Existenz ab (203
204). Die Szenen deuten hierarchische Strukturen der Gesellschaft an (204). Die Individuali-
tat der Grabbesitzer wurde durch verschiedene/n GroBe/Plan der Bauten und Szenenwahl
zum Ausdruck gebracht (205).

Der Beitrag von Fr. Rochberg konzentriert sich auf Probleme des Kanons im keilschriftli-
chen Gelehrtenwesen. Die Kanonisierung von Texten wird nicht mit deren Standardisierung,
sondern die Standardisierung von Texten mit deren Autoritét fiir die Schreiber erklirt (224).

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 405

Der Einfluss des Konigtums auf die Kanonisierung von Texten wird fiir gering gehalten
(226).

Der Beitrag von G. Rubio begibt sich an Gesichtspunkte zur sumerischen Literatur und
Identitdt heran. Die frithesten Belege fiir eine sumerische Ethnie und Identitit werden — mit
einer sargonzeitlichen Ausnahme — in altbabylonische Zeit datiert (237). Der Beginn der
sumerischen Literatur wird mit Texten aus Fara und Abt Salabih aus Frithdynastischer Zeit
[T gesetzt (238). Das sumerische Material aus den syrischen Stidte Ebla, Nabada und Mari
wird benannt (238-239). Die Verbreitung der sumerischen Texte im semitischen Raum wird
mit deren Rolle im Schulcurriculum begriindet (243). Die Schreiber in Ur folgen einem
freieren Umgang bei Orthographien und phonetischen Schreibungen, wihrend sich die
Kollegen in Nippur stdrker an der Tradition orientieren (250-251).

Im Beitrag von M. van der Mieroop wird der kosmopolitische Charakter der babyloni-
schen Kultur unterstrichen. Der Beginn der Erscheinung wird unter Einschluss des Sumeri-
schen ins 3. Jtsd. v. Chr. geschoben (263). Der Unterschied zwischen gesprochener und
geschriebener Sprache wird u. a. am Beispiel des Amuritischen exemplifiziert (263). Die
Vertrautheit der Schreiber in den kulturellen Randgebieten wie z. B. Anatolien mit der
literarischen Tradition Babyloniens wird verdeutlicht (265). Das Ende der kosmopolitischen
Kultur Babyloniens wurde durch den Hellenismus eingeldutet (268).

Im Beitrag von P. Vernus wird iiber Schrift und Kanon im pharaonischen Agypten gehan-
delt. Die schriftliche/miindliche Uberlieferung als Bindeglied zwischen Gegenwart und Ver-
gangenheit wird akzentuiert (275). Die Kanonisierung des Totenbuches in der 26.-30. Dy-
nastie — Stichwort: «Zusatzkapitel» — wird angesprochen (283-284). Das Nebeneinander der
illustrierten Langfassung und nichtillustrierten Kurzfassung des Amduat wird speziell ge-
wirdigt (285). Die Textvermerke «kii dd» «andere Version» und «dd (r)» «d. h.» werden
diskutiert (287-291). Der Zusammenhang zwischen «Mundéffnungsritual» und Pyramiden-
texten/Sargtexten wird erdrtert (306). Die Verbindung zwischen «Pflichten des Wezier» und
«Lehre des Ptahhotep» wird konkretisiert (310-312).

Bonn Stefan Bojowald

Thomas Meier/Michael R. Ott/Rebecca Sauer (Hg.), Materiale Textkulturen, Konzepte —
Materialien — Praktiken (=Schriften des Sonderforschungsbereichs 933, Bd. 1), Berlin/Miin-
chen/Boston, De Gruyter, 2015, 746 S.

Die Publikation stellt interdisziplindre Beitrdge zur ersten Forderphase (2011-15) des SFB
933 «Materiale Textkulturen. Materialitdt und Pridsenz des Geschriebenen in non-typo-
graphischen Gesellschaften» an der Universitit Heidelberg vor. Der Inhalt gliedert sich wie
folgt:

A. Karagianni/J. P. Schwindt/Chr. Tsouparopoulou blicken auf «Materialitit». Das Kon-
zept wird als Element der Sozialkultur verstanden (34). Die Texte neuassyrischer Paldste
werden mit Machtzugang assoziiert (40). Die prisenz-/materialititsnahe Sprache in der ro-
mischen Literatur wird notiert (41).

Chr. Tsouparopoulou/Th. Meier widmen sich dem «Artefakt». Der Begriff wird auf
menschliche Produkte mit sozialem/politischem Eigensinn bezogen (47). Die Abgrenzung
zu Okofakten/Biofakten wird diskutiert (49). Die Mobilitit als Kennzeichen der Artefakte
wird skeptisch beurteilt (52).

R. Fox/D. Panagiotopoulos/Chr. Tsouparopoulou wenden sich der «Affordanz» zu. Der
Terminus gibt in der Archéologie physisch bedingte Funktionen von Gegenstdnden an (66).

SZRKG, 111 (2017)



406 Rezensionen — Comptes rendus

Chr. D. HaB3/D. C. Luft/P. A. Miglus visieren «Bedeutung» an. Das Phinomen wird als
Resultat menschlicher Rezeption interpretiert (71).

A, Hornbacher/T. Frese/L. Willer pirschen sich zu «Pridsenz» vor. Der hohe Rang der
gottlichen «Realprdsenz» im christlichen Abendmahl des Mittelalters wird betont (89).

D. C. Luft/M. R. Ott/Chr. Theis spiiren «Kontext» nach. Das Prinzip héngt bei archidologi-
schen Objekten vom Bearbeiter/Fundort ab (104).

J.-A. Dickmann/W. E. Keil/Chr. Witschel fassen «Topologie» an. Die topologische Ana-
lyse betrifft bei Schriftgiitern die Position im Raum (114).

Fr. E. Focken/Fr. Elias/Chr. Witschel/Th. Meier forschen «Material(itéits)-profil, Topolo-
gie und Praxeographie» nach. In Bezug auf singulire Schrifthandlung/routinierte Schrift-
praktik nimmt Praxeographie bei praxeologisch fundierter Artefakt-/Metatextanalyse eine
Schliisselstellung ein (131).

J.-A. Dickmann/Fr. Elias/Fr.-E. Focker gehen auf «Praxeologie» ein. Die Metatexte wer-
den hierfiir bei Schriften alter Kulturen als wichtige Quelle gesehen (140-141).

J. Lougovaya greift auf Interpretationsmethoden der Netzwerkanalyse zu. Das System
wird an der Ziegelindustrie des kaiserzeitlichen Rom verdeutlicht (149-151).

M. R. Ott/S. Kiyanrad nihern sich «Geschriebenem» an. Der Unterschied zu «Gesproche-
nem» und «Gedrucktem» wird akzentuiert (161).

A. Hornbacher/S. Neumann/L. Willer dringen in Schriftzeichen ein. Das Textverstindnis
héngt stets vom Layout ab (170-171).

T. Licht hebt die Pionierleistung von L. Traube in der mittellateinischen Philologie hervor
(183-190).

M. R. Ott/R. Ast kreisen «Textkulturen» ein. Das Phinomen bildet das Ergebnis von Be-
obachtungen fiir die Gewinnung von Kriterien zur Beschreibung von Formen/Funktionen
des Textumgangs (193).

C. Meyer/Th. Meier denken tiber den Gegensatz «typographisch-nontypographisch» nach.
Die Bedeutung der Erfindung des Buchdrucks hierbei wird relativiert (202).

J. Chr. Gertz/Fr. Krabbes/E. M. Noller/F. Opdenhoff tasten sich an «Metatext(ualitit)»
heran. Die kommentierende Funktion des Metatextes mit Reflexion iiber sich selbst oder an-
dere Texte wird erwihnt (207-209).

K. J. Petzold/J. Fr. Quack/J. Simek fithren «Edition» ein. Der Akt wird bei divergentem
Textnutzer von heute und frither als Transformation begriffen (220).

J. P. Schwindt theoretisiert iiber «(Radikal)Philologie». Die philologische Lektiire zielt
auf ein besseres Verstidndnis der Textgeschichte durch die Untersuchung der Sprachgebung
ab (240).

Th. E. Balke/W. F. Keil/F. Opdenhoft/Fr. Stroth leuchten Stein als Schrifttriger aus (247
267).

E. Opdenhoff/W. E. Keil sprechen {iber Putz als Schrifttriger. Die Ritzung oder Bema-
lung kommen vor (270).

Th. E. Balke/D. Panagiotopoulos/A. Sarri/Chr. Tsouparopolou ridsonieren iiber Ton als
Schrifttréiger. Die Griinde fiir die Dominanz der Tafelform in Vorderasien/Agiis miissen
offen bleiben (279).

S. Kiyanrad/J. Lougovaya/A. Sarri/K. Trampedach betrachten Metall als Schrifttriger.
Das Ende der offentlichen Bronzeinschriften in Athen ist mit der Erschliefung der Marmors-
teinbriiche im 5. Jhdt. synchron (300).

R. Ast/A. Jordens/J. Fr. Quack/A. Sarri nehmen sich Papyrus als Schreibstoff vor. Die
Herstellung und chronologische/geographische Bezeugung werden geschildert (307-308).

A. Jordens/S. Kiyanrad/J. Fr. Quack zeigen Leder als Schrifttriger auf. Die historischen
Waurzeln liegen im Assyrien des 8. Jhdt. v. Chr. (324).

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 407

J. Becker/T. Licht/B. Schneidmiiller untersuchen Pergament als Schrifttriger. Der Zu-
sammenhang mit der Stadt Pergamon wird kritisch beurteilt (337).

C. Meyer/B. Schneidmiiller kontrastieren Papier und Pergament. Der Erfolg des Papiers
als blofle Begleiterscheinung des Buchdrucks wird eher abgelehnt (350). Der Gebrauch des
Pergaments dauert bis in die Neuzeit an (351).

C. Meyer/R. Sauer schreiten die Geschichte des Papiers ab. Die Urspriinge reichen bis ins
chinesische Xinjiang des 2. Jhdts. v. Chr. zurtick (357).

A Jordens/M. R. Ott/R. Ast/Chr. Tsouparopoulos vertiefen sich in Wachs als Schrifttré-
ger. Die Rolle bei Siegelwesen und Schreibtafeln wird konstatiert (372-373).

L. Berkes/E. Giele/M. R. Ott/]. Fr. Quack werten Holz als Schrifttriger aus. Die Anfinge
werden ins hethitische 13. Jhdt. v. Chr. datiert (383). Die Holztafeln aus dem romischen
Vindolanda (1.-2. Jhdt. n. Chr.) werden speziell beschrieben (386).

S. Kiyaanrad/M. R. Ott/A. Sarri/E. Giele deklinieren Naturmaterialien als Schreibstoff
durch. Das Spektrum schlieBt u. a. Horn, Knochen, Elfenbein ein (397).

M. Trede befasst sich mit Kalligraphie/Malerei im Japan des 14./15. Jhdts. Die Wahl von
Papier/Seide als Untergrund wird von religiésen und machtpolitischen Interessen geleitet
(418).

S. Enderwitz/E. Giele/M. R. Ott/R. Sauer begeben sich an «Textilien» als Schrifttriger
heran. Die Priferenz fiir Seide in China (422-425) und Stoffstickereien im vormodernen Is-
lam (426) werden beschrieben.

KI. Oschema/M. R. Ott prisentieren Menschenhaut als Schrifttriger. Die Tatowierung ist
ab dem 4. Jtsd. v. Chr. belegt (441).

A. Jordens/Th. Balke/I. Berti/N. Maag setzen sich mit «Beurkundung» auseinander. Die
Praxis ist seit den mesopotamischen Hiillentafeln im 3. Jtsd. v. Chr. attestiert (457). Die
athenischen poletai-Urkunden {iber Immobilienverkidufe werden besprochen (459—460).

S. Enderwitz/F. Opdenhoff/Chr. Schneider decken Ikonozitit von Schrift auf. Die islami-
sche Vorliebe fiir Kalligraphie wird mit einem Anikonismus begriindet (475).

K. Bolle/St. Westphalen/Chr. Witschel sto3en zu Mosaik als Schrifitrdger vor. Das Reper-
toire besteht aus Bau-, Stifter- und Grabinschriften (486-487).

[. Berti/W. E. Keil/P. A. Miglus skizzieren MeiB3eln als Schrifitechnik. Das Hauptmaterial
liefern weiche Gesteine wie Sandstein, Marmor, Kalkstein (504). Die &ltesten Beispiele
stammen aus dem neolitihischen Anatolien (504).

I. Berti/W. E. Keil/P. A. Miglus portritieren Ritzen als Schrifttechnik. Das Verfahren wird
als spontane Textproduktion gedeutet (519).

Th. Meier/I. Berti/M. R. Ott versenken sich in «Gieflen» von Schrift. Der Prozess lauft auf
den hochsten Grad der Dreidimensionalitét hinaus (533).

E. Giele/Kl. Oschema/D. Panagiotopoulos sieben «Siegeln» als Schrifttechnik durch. Die
Anfinge sind im 7. Jtsd. v. Chr. zu erkennen (555).

S. Enderwitz/R. Folger/R. Sauer exemplifizieren «Einweben/Aufndhen» von Text. Die
Kartuschen auf der Tunika des Tutanchamun zihlen zu den dltesten Zeugnissen (567-568).
Die Praktik breitet sich erst mit dem Christentum weiter aus (568). Die islamischen tiraz
werden dokumentiert (575-578).

J. Chr. Gertz/S. Schultz/J. Simek/K. Wallenwein sehen sich «Kopieren» an. Das Verfah-
ren kann auditiv oder visuell gesteuert sein (586).

R. Ast/E. Attia/A. Jordens/Chr. Schneider konzentrieren sich auf «Layout». Die enge Ni-
he von Bild und Text bei der griechische Vasenmalerei wird erwdhnt (598). Die Wahl des
Layout wird durch Lesbarkeit, rasche Texterfassung und Asthetik determiniert (600).

Chr. Theis duflert sich zu mobilen/immobilen Schrifttrigern. Der erste Typ zeichnet sich
durch Tragbarkeit und der zweite Typ durch Ortsgebundenheit aus (611).

SZRKG, 111 (2017)



408 Rezensionen — Comptes rendus

S. Neumann/E. M. Noller widmen sich «Perzeption». Der Aspekt hebt auf Materiali-
tat/Priasenz des Geschriebenen ab (623—624).

T. Frese/W. E. Keil forsten «Schriftakt/Bildakt» durch. Der Bildakt setzt Interaktion zwi-
schen menschlichem Akteur und materiellem Artefakt voraus (634). Der Schriftakt wird mit
Korperlichkeit in Verbindung gebracht (636).

[. Berti/Chr. D. Hall/Kr. Kriiger/M. R. Ott schneiden «Entziffern» an. Die semantischen
und sozialen (z. B. Zensur) Hiirden werden angegeben (641)

D. Cubelic/J. Lougovaya/]. Fr. Quack berithren «Vortrag». Die Handlung wird u. U.
durch Hilfszeichen im Text erleichtert (652—657).

Chr. D. Hal/D. C. Luft ndhern sich «Transzendieren» an. Die Haufigkeit der Praktik im
religiosen Kultbetrieb wird apostrophiert (666).

E. Giele/]. Peltzer/M. Trede stecken Parameter zwischen Rolle, Kodex und Faltblatt ab.
Das Format ist im européischen Mittelalter nicht an Inhalte gebunden (681).

R. Ast/J. Becker/M. Trede/L. Wilhelmi tauchen in «Ordnen und Archivieren» von Text
ein. Die wissenschaftliche Exegese fingt mit Kommentaren zu Dichtungen im hellenisti-
schen Agypten an (698).

Chr. Theis/L. Wilhelmi/L. Ledderose thematisieren «Tradieren» von Text. Die temporale
Komponente wird fiir zentral gehalten (711).

K. Bolle/Chr. Theis/L. Wilhelmi merken Fakten zu «Wiederverwendung» an. Die Motive
werden auf 6konomischer, ideologisch-politischer, spiritueller, dekorativer, praktischer Ebe-
ne angesiedelt (724).

Chr. Mauntel/R. Sauer/Chr. Theis/K. Tramedal rekurrieren auf Textmutilationen. Die ro-

mische damnatio memoriae und mittelalterliche Biicherverbrennung dienen als Beispiel
(739-740).

Bonn Stefan Bojowald

Joachim Friedrich Quack/Daniela Christina Luft (Hg.), Erscheinungsformen und Hand-
habungen heiliger Schriften (=Materiale Textkulturen, Schriftenreihe des Sonderforschungs-
bereichs 933, Bd. 5), Berlin/Miinchen/Boston, De Gruyter, 2014, V-VII, 3-349 S.

Die Publikation legt die Tagungsakten eines interdisziplindren Workshops zum Thema «Er-
scheinungsbild und Handhabung Heiliger Schriften» vor, der vom 25. bis 27. November
2011 in Heidelberg abgehalten wurde. Der Inhalt des Bandes lésst sich wie folgt umreil3en:

Der einfiihrende Beitrag von D. C. Luft klirt tiber Ziele und Ergebnisse des Workshops
auf. Die Beziehung zum Numinosen wird als erstes, etwas banales Kennzeichen des Heili-
gen angesprochen (5). Die emotionale Seite der Heiligkeit als eine sich im Menschen voll-
ziehende Erfahrung wird herausgestrichen (28ft.).

Der Beitrag von P. Haupt wendet sich der Kognition von Heiligem in Vor- und Frithge-
schichte zu. Die durch Messer verursachten Wetzspuren in einem romerzeitlichen Altar wer-
den als Hinweis auf die apotropdische Entnahme von Steinsubstanz gedeutet (45). Die glei-
che Interpretation wird auf Schleifspuren an neolitischen und bronzezeitlichen Felsdenkma-
lern iibertragen (46). Die antike Uberquerung von Fliissen wird als sakral aufgeladener Akt
verstanden (47). Die in der Mosel gefundenen romischen Miinzen werden in Ubereinstim-
mung mit der opinio communis als Flussopfer analysiert (47).

Der Beitrag von N. P. HeeBel ist auf das Amulettwesen im Zweistromland fokussiert. Die
faktische Nichtexistenz der speziellen Herstellung, Verwahrung und Behandlung heiliger
Texte in Mesopotamien wird extra betont (53—54). In der Typenreihe der Amulette wird

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comples rendus 409

zwischen korpernah getragenen, personlichen Schutzamuletten in Form von Tier- oder
Dimonendarstellungen und Amuletten zum Schutz von Hédusern/Réumen in Gestalt von
Statuetten oder flachen Tafeln differenziert (55). Die durch rechteckige Ausbuchtungen am
oberen Ende charakterisierte «Amulettform» mit Bilddarstellungen wird erldutert (57-59).
Der Gebrauch der «Amulettform» bei Textamuletten wird diskutiert, die u. a. mit dem Erra-
Epos gegen Epidemien und Verwiistungen beschriftet wurden (59-60). Das dortige
Textspektrum schlie8t aulerdem Konigslisten, Votivinschriften, Hemerologien, Konigsin-
schriften etc. ein (69). Das Alter der Textamulette reicht bis in altassyrische Zeit hoch, wie
ein Beispiel aus der Handelskolonie von Kanesch/Kiiltepe zeigt (69).

Der Beitrag von H. Kockelmann ist der Rolle des Leinens als Schriftmaterial in Altagyp-
ten gewidmet. Das Leinen wurde offenbar seit dem 3.Jhts. v. Chr. als Schrifttrager flir nicht
profane Texte gebraucht (80). Das Textspektrum auf Leinen spiegelt verschiedene Sorten
wie Briefe an Verstorbene, Briefe an Gotter, Jenseitstexte wieder (80-100). Das Leinen war
wohl wegen dessen kultischer Reinheit geschitzt (101).

Im Beitrag von J. Fr. Quack wird der Zweitverwendung dgyptischer Handschriften Beach-
tung geschenkt. Der Ausgangspunkt findet sich in pKairo JAE 95575a, b, ¢, d und JdE 95693
aus der 18. Dynastie, wo ein Totenbuch auf der Riickseite einer Getreideabrechnung ge-
schrieben ist. Der Befund wird durch Parallelen fiir die Beschriftung von Verwaltungsakten
mit Funerirtexten in breiteren Kontext gestellt (115-117). Die Aufzeichnung von Funerir-
texten als Palimpseste wird an mehreren Beispielen demonstriert (117-118). Die schon im
Mittleren Reich bekannte Wiederverwendung von religiosen Ritualhandschriften fiir admi-
nistrative und dkonomische Aufzeichnungen wird erwihnt (118-119). Im Fall des «Buches
vom Tempel» stehen die meisten demotischen Handschriften auf der Riickseite von Verwal-
tungsakten, wihrend die hieratischen Versionen neue Papyri bevorzugen (124).

Im Beitrag von J. Moje geht es um bilingue/trilingue Inschriften des griechisch-rémischen
Agypten, wobei der Schwerpunkt auf der Lokalisation der Schriftarten auf den Texttrigern
liegt. Die Untersuchungsobjekte werden von Grab- und Weihestelen (ohne Dekrete) sowie
Graffiti gebildet. Die Materialgruppe setzt sich u. a. aus hieroglyphisch-araméischen und
hieroglyphisch-karischen Stelen zusammen (155-161). Die stirker «ostgriechisch-kari-
schen» Tkonographien steigen erst ab der Mitte des 6. Jhdts. v. Chr. mit neuen Einwande-
rungswellen an (161). Die hieroglyphisch-griechischen Bilinguen scheinen bei Grafitti zu
fehlen (162). Das Graffito «Graftito Philae 436> hebt sich dadurch von der breiten Masse ab,
dass es neben der Inschrift eine Abbildung des im Text selbst erwihnten Gottes Mandulis
enthdlt (165). Die dortige Hieroglypheninschrift stellt das spiteste datierte Beispiel generell
dar (166). Das Demotische tritt auf Graffiti hinter Hieroglyphen und dem Griechischen zu-
riick (171).

Im Beitrag von Cl. Wenzel werden Steininschriften aus der zweiten Hilfte des 6. Jhdts. in
der chinesischen Provinz Schandong akzentuiert. Die Textausschnitte in sorgfiltig arrangier-
tem Layout auf senkrechten Felswinden kommen am hidufigsten vor (177). Die grofiten
Inschriftenorte werden durch begehbare Felsflichen mit tiberdimensionalen Texten repri-
sentiert (177). Die Textpassagen konnen auf Felsen und Steinen ansteigender Pfade nach Art
von Pilgerwegen stehen (178). Die Shandonger Steininschriften gliedern sich in Buddhana-
men, Sutrenabschnitte und Stifternamen auf (186).

Im Beitrag von H. Liss wird der Bedeutung von Biichern im «Buch der Frommen» des R.
Yehudaben Schemu el he-Chasid Rechnung getragen. Die aschkenasische Tradition sicht die
Bekleidung der Tora mit Giirtel, Mantel und Kopfbedeckung nach Art der Priester vor (210).
Die hebriische Buchentwicklung fiigt der Tora-Rolle ab dem 9. Jhdt. den Bibelkodex in
Pandektenform hinzu (211). Die heute bekannten Codizes greifen auf Vokalisation und
Masora zuriick (212). Die strengen Vorschriften des Sefer Chassidim, eines um 1200 ver-

SZRKG, 111 (2017)



410 Rezensionen — Comptes rendus

fassten halachisch-ethischen Lehrwerks mit eigenem Normen- und Verhaltenskodex, bei
Schreibmaterial, Schreibgerdt und Schreibpraktik werden dokumentiert (215). Die Autorin
tritt fiir die Bestimmung des Ausdrucks «quntres» als «Einzelblatt, Folion ein (222ft.).

Der Beitrag von Br. Reudenbach nimmt mediengeschichtliche, theologische und ikono-
graphische Details zu frithen Evangelienbiicher in den Blick. Die Ausbreitung des Christen-
tums wird als entscheidender Faktor fiir die Durchsetzung des Codex bestimmt (230). Die
kleinteilige Gliederung des Bibeltextes wird als Orientierungshilfe bei der Auffindung von
Querverweisen und Schriftzitaten aus dem AT interpretiert (231-232). Die Bedeutung der
Codexform und Textstrukturierung fiir die Genese eigener christlicher Schriftkultur und
Identitdt wird sehr hoch eingestuft (233). Der Zusammenhang zwischen Christus und Codex
als fleisch-gewordenem Wort wird erldutert (234-235).

Der Beitrag von G. Becht-J6rdens konzentriert sich auf die Bedeutung von Material und
Form im Zusammenhang mit Schrift wihrend des europdischen Mittelalters. Die vierfache
Schriftauslegung — sensus litteralis/historicus, sensus moralis, sensus mysticus, sensus ana-
gogicus — wird erwidhnt (249). Die Sichtweise auf den Schreiber als Werkzeug gottlichen
Offenbarungswillens wird thematisiert (251-252). Die Verhiillungstechniken der Schrift wie
nomina sacra, Ligaturen, litterae inscriptae zur Betonung der Verborgenheit des Mysteriums
werden besprochen (271-272). Die Anordnung der Schrift in geometrischen Formen wird
als weiteres Kunstmittel genannt (273).

Der Beitrag von A. Hombacher beschiftigt sich mit ausgewihlten Aspekten der schriftli-
chen Uberlieferung auf Bali. Die Anfinge der balinesischen Schriftentwicklung datieren bis
ins 9. Jhdt. n. Chr. zuriick (312). Die sog. tutur oder tattwa werden eingefiihrt, bei denen es
sich um Palmblattmanuskripte mit soteriologischen und kosmologisch-philosophischen In-
halten handelt (316). Die tutur werden nach einheimischer Tradition als Wohnsitz der Gottin
Saraswati betrachtet und diirfen daher nur mit rituellen Vorkehrungen geéffnet und gelesen
werden (318). Die tutur lassen Einfliisse indischer Philosophie wie der Lehre von den fiinf
feinstofflichen Elementen Erde, Wind, Wasser, Feuer und Ather erkennen (321).

Bonn Stefan Bojowald

Christoph Elsas/Heike Sternberg-el Hotabi/Orell Witthuhn (Hg.), Sterben, Tod und
Trauer in den Religionen und Kulturen der Welt, Band 3: Bestattungsbrduche, Totenkult
und Jenseitsvorstellungen im Alten Agypten, Berlin, EB-Verlag, 2015, 296 S.

Die hier zu besprechende Publikation ist ausgewihlten Aspekten zu Tod und Jenseits im
alten Agypten gewidmet. Die Beitrige kénnen wie folgt zusammengefasst werden:

H. Sternberg-el Hotabi flihrt allgemeiner in das Thema ein. Die durchschnittliche Lebens-
erwartung zu pharaonischen Zeiten wird zwischen 25 und 30 Jahre geschitzt (9). Die Idee
vom Weiterleben nach dem Tod lisst sich in Agypten ab Ende des 4. Jtsd. v. Chr. belegen
(10). Die Korperbestandteile des dgyptischen Menschen werden analysiert, unter denen der
«Ka» als Lebensenergie, der «Ba» als vogelgestaltige Seele und der «Ach» als jenseitige
Existenzform des einzelnen Individuums bestimmt werden (10-12). Das Schicksal des To-
tengottes Osiris mit Tod und Wiedergeburt hat als Analogie fiir den Verstorbenen gedient
(12). Das dgyptische Grab weist ein zweigeteiltes Schema aus unterirdischem, verschlosse-
nem und oberirdischem, zugdnglichem Bereich auf (15). Die Permanenz des Namens wird
als Garant fiir die Fortdauer des Verstorbenen interpretiert (17). Der Totenkult lief in zwei
Phasen aus Vorbereitung und Ausfithrung der Bestattung selbst und Opferhandlungen nach
der Bestattung ab (20).

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 411

H. Sternberg-el Hotabi skizziert einige Linien zu den Pyramidentexten. Das Konigsdogma
des Alten Reiches als Bezugspunkt der Pyramidentexte wird erldutert (44-45). Die Texte
werden nach moderner Zihlung in mehr als 750 Spriiche unterteilt (46). Der Inhalt baut sich
aus dramatischen Texten, Hymnen, Gebeten/Litaneien, Verkldrungen und Zauberspriichen
auf (47). Der Kernaspekt wird von der Wiedergeburt des verstorbenen Konigs gebildet, zu
der die Versorgung des Toten, Bewegungsfreiheit im Jenseits und Abwehr feindlicher We-
sen hinzutreten (49-50). Die Pyramidentexte steuern den frithesten Beleg fiir Osiris als
Herrscher der Unterwelt bei (51). Die ilteste Bezeugung der Pyramidentexte unter Unas (ca.
2350 v. Chr.) wird mit neuen Weltanschauungen in Verbindung gebracht (53). Das zunéchst
rein konigliche Nutzungsrecht der Pyramidentexte wurde spiter auf dessen nahe Verwandte
und Privatleute ausgedehnt (60).

A. Endruweit gibt einen Uberblick tiber die konigliche Grabarchitektur im Alten Reich.
Die erste Verwendung von Stein als Baumaterial wird kurz vor die 3. Dyn. (2700 v. Chr.)
gesetzt (63). Der Grabbezirk des Djoser in Sakkara wird ausfiihrlicher besprochen. Die Res-
te der Originalausstattung konnten in Form von Steingefden aus 11 Schichten an der Ost-
seite der Pyramide geborgen werden (76). Das «Maison du Nord» und «Maison du Sud» an
der Ostseite werden als Landesvertretung Ober- und Unterdgyptens aufgefasst (76). Der
Hebsed-Hof wird als Kultbithne zur Regeneration des Konigs gedeutet (80). Die Kultbauten
der 4. Dynastie wurden in sehr viel kleinerem Maflstab konzipiert (81). Die Knick-Pyramide
des Snofru in Daschur-Siid stellt den ersten als Pyramide geplanten Bau dar (89). Der Name
der «Roten Pyramide» des Snofru wird nicht durch die Rotfirbung des Gesteins, sondern
Farbpigmente fiir Bauinschriften erklirt (94). Der Bruch zwischen Djoser und Snofru wird
durch Verdnderungen im Totenkult wie dessen Verlegung von der Nord- zur Ostseite, Weg-
fall der Jenseitspalastarchitektur etc erldutert (97). In der Zeit des Snofru wurde die klassi-
sche Form des Grabbezirks aus Taltempel, Aufweg, Pyramidentempel, Pyramide etabliert
(97).

L. Gestermann geht auf die sog. «Briefe an Tote» ein. Die Zahl der bisher bekannten Stii-
cke umfasst 18 Exemplare, deren Mehrheit in die Zeit vom Ende des Alten Reiches bis ins
Mittlere Reich (20001800 v. Chr.) gehort (101). Der letzte Ausldufer ist in der 26. Dyn. (7.
Jhdt. v. Chr.) dokumentiert (102). Die Provenienz deutet iiberwiegend auf Mitteldgypten hin
(102). Die Briefe konnen auf Keramik, Leinwand oder Papyrus geschrieben sein (103). Das
Schema der Briefe zeichnet sich durch eine gewisse Individualitit aus (107). Die Termino-
logie lehnt sich an die juristische Fachsprache an (108). Die Gétter scheinen eine eher unter-
geordnete Rolle zu spielen (108). Das Vokabular der Briefe weist gewisse Ahnlichkeiten auf
(109). Der Gebrauch der hieratischen/abnormal hieratischen Schrift bei allen Briefen ist als
weitere Gemeinsamkeit zu bezeichnen (111). Die Themen kdnnen um Erbstreitigkeiten, Ge-
sundheit, Kinderwiinsche und personlichen Schutz kreisen (116-122).

M. Hesse handelt von Grabsitten und Jenseitszeugnissen in Amarna. Die Nekropole der
Wiirdentriiger auf der Ostseite des Felskessels nimmt 45 Griber auf (135). Die Griber wer-
den nach dem Zustand ihrer Reliefs in Haupt- und Nebengriber unterteilt, was Verf. kritisch
sieht (135). In der Stadt kommen intramurale Bestattungen von Kleinkindern vor (136). Die
Koérper der einfachen Bevolkerung wurden offenbar nicht kiinstlich mumifiziert (139). In
den Gribern der Notabeln sind u. a. wegen mangelnder Fertigstellung nur wenige Szenen
zum Bestattungsritual zu finden (141). Die haufigsten Themen werden von der Atonvereh-
rung durch das Konigspaar, Ausfahrt zum Tempel und Verleihung des Ehrengoldes gebildet
(141). Die Verleihung des Ehrengoldes wird mit dem traditionellen Totengericht auf eine
Stufe gestellt (143—144), was leicht hinterfragt werden kann. Die Arbeitersiedlung trigt wei-
tere Hinweise auf Trauerriten und Jenseitsvorstellungen wie Grabkapellen mit alten Gottern
bei (145).

SZRKG, 111 (2017)



412 Rezensionen — Comptes rendus

H. Sternberg el-Hotabi hebt Einzelheiten zu altdgyptischen Grabbeigaben hervor. Im Al-
ten Reich wurden dreidimensionale Dienerfiguren im Grab deponiert, wihrend im Mittleren
Reich ganze Miniaturmodelle dorthin gelangten (158). Die Sitte der Beigabe von Uschebtis
wird beleuchtet, die stellvertretend fiir den Verstorbenen im Jenseits u. a. landwirtschaftliche
Tétigkeiten verrichten sollten (160). Die Grabbeigaben kénnen Naturalien und Mobiliar um-
fassen (161). Das Grab des Kha (TT 8) aus dem Neuen Reich sticht durch die reichen Tex-
tilfunde hervor (175-176).

O. Witthuhn befasst sich mit dem Totenbuch, dessen Corpus aus ca. 200 Spriichen be-
steht. Die Handschriften decken eine Zeitspanne vom 16. Jhdt. v. Chr. bis ins 1. Jhdt. v. Chr.
ab (185). Die Texte sind in klassischem Mitteldgyptisch gehalten, wihrend als Schrift die
Totenbuch-Kursive verwendet wird (185). Die Illustration kommt in Form von Vignetten
vor (186). Die Komposition zielt auf Bewegungsfreiheit, Versorgung, Abwehr von Bésem
und Aufnahme unter die Gotter ab (187). Die historischen Wurzeln der Spriiche werden z. T.
in die 12/13. Dyn. zuriickdatiert (187). Die Spriiche werden in «Totenliturgien» zur Rezita-
tion im Totenkult und «Totenliteratur» zum Nutzen im Jenseits unterteilt (187). Die Abfolge
der Spriiche wurde erst in der Spiitzeit kanonisiert («Saitische Rezension») (188). Der
Spruch 172 greift als einzige Ausnahme auf das Gliederungselement der Stanzen zuriick
(200).

Chr. Theis folgt den Spuren des dgyptischen Bestattungsrituals. Die ersten Abbildungen
hierzu sind im Grab des Debechni in Gizeh, LG 90, aus dem Alten Reich erhalten (213). Die
Bliitezeit der Darstellungen liegt im Neuen Reich, wo auch deren Zahl pro Grab zunimmt
(214). In Texten tauchen nur wenige Informationen auf (215). Die Nachrichten griechischer
Historiker wie Herodot oder Diodorus Siculus sind umso hoher zu bewerten (216). Der
Ablauf einer idealtypischen Bestattung wird in den Einzelschritten — Prozession des Sargs zu
Schiff, Reinigungszelt, Balsamierungsstitte — rekonstruiert (218-229). Die Kernhandlungen
fanden in der Mumifizierungshalle statt (230-241). Der Schlusspunkt wurde mit Sargschlit-
tenzug, Mundoffnung und Zerbrechen der roten Kriige vor dem Grab gesetzt (241-260).

Chr. Elsas akzentuiert persischen und griechischen Dualismus bei Leben und Tod. Das
Prinzip im Mazdaismus wird an konkreten Beispielen wie dem Kampf zwischen Gut und
Bose deutlich gemacht (283-287). Die Lehre vom Himmelsaufstieg der Seele breitet sich in
Griechenland seit Mitte des 5. Jhdt. aus (290). Der Glaube an die Seelenwanderung stellt die
Verbindung zwischen kosmologischem und psychologischem Dualismus der Pythagorier
her (291).

Bonn Stefan Bojowald

Beate Ego/Ulrike Mittmann (Eds.), Evil and Death, Conceptions of the Human in Biblical,
Early Jewish, Greco-Roman and Egyptian Literature (=Deuterocanonical and Cognate
Literature Studies 18), Berlin/Miinchen/Boston, De Gruyter, 2015, VII-XIII, 421 S.

Der Sammelband nimmt Beitrdge zum Symposium «Evil and Death in Light of Present
and Future Existence. Conceptions of the Human in Biblical, Early Jewish, Greco-Roman
and Egyptian Literature» auf, das vom 21.-25. August 2011 in Osnabriick stattfand. Der
Inhalt ldsst sich nach folgendem Schema aufteilen:

Beate Ego setzt sich mit Bosem und Tod in der alttestamentalischen Paradieserzihlung
auseinander. Die Leerstellen der Erzihlung wie z. B. die Nichtbegriindung des gottlichen
Verbotes des Essens vom Baum der Erkenntnis und diffuse Rolle der Schlange werden
angedeutet (7). Die Erklirungsmoglichkeiten des Todes als Strafe oder Atiologic fiir
Sterblichkeit werden diskutiert (7-10).

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 413

Georg Steins wertet ausgewihlte Aspekte zu Ps 107 aus. Die Textstruktur wird in Ebe-
ne 1 mit Gotteslob und Ebene 2 mit Aufforderung an «Erloste» untergliedert (23). Der
gleiche Aufbau der vier «Rettungserzihlungen» in V. 4-32 aus Notsituation, Hilfeschrei
der Bedringten, Rettung durch Gott und Aufruf zum Dank wird demonstriert (26). Der
Zusammenhang zwischen Raummetaphern und anthropologischen Themen wird be-
schrieben (36).

Patricia G. Kirkpatrick filtert Details zur Rede der Frau des Hiob in Hiob 2,9 heraus.
Der Sinn der Worte zielt auf die Absage an die Ergebenheit in den Willen Gottes ab (51).

Christoph Berner forscht dem Todesbegriff in Qohelet nach. Der hellenistische Einfluss
auf das Konzept der Schicksalhaftigkeit des Todes wird postuliert (59). Die vdllige
Gleichheit von Mensch und Tier in Bezug auf die Sterblichkeit wird zur Sprache gebracht
(62-64). Die Erkliarung des Bosen mit Hilfe von Mangel an Gerechtigkeit wird dargelegt
(66-67).

Gerbern S. Oegema weist auf Ansidtze zu Bésem und Tod im nichtkanonischen jiidi-
schen Schrifttum hin. Das fritheste judaistische Beispiel fiir die Goldene Regel wird durch
das Buch Tobit tiberliefert (79). Die enge Verbindung aus Néchstenliebe und Gottesliebe
im «Testament der 12 Patriarchen» wird apostrophiert (81). Die Apokalypsen konnen als
klarste Beispiele des frithjidischen Schrifttums fiir eine Antwort auf Boses und Tod ver-
standen werden (83).

Ulrike Mittmann zeichnet die Rezeption von Gen 1-3 in Sapientia Salomonis 1/2 nach.
Der Hauptakzent wird auf die Gottesebenbildlichkeit des Menschen und dessen Todesver-
fallenheit nach Gen 1,26-27 gesetzt. Die neue Gott-Mensch-Beziehung in Sap lésst sich
durch das Todesverstindnis als Verlust des ewigen Lebens charakterisieren (107-108).
Das Bose wird nach der dortigen Vorstellung durch die hellenistische Gedankenwelt
verkorpert (121).

David A. deSilva schneidet das Theodizeeproblem im 4. Makkabierbuch an. Das Bose
wird im dortigen Rahmen mit dem Verstof3 gegen den gottlichen Heilsplan gleichgesetzt
und entweder als Tat eines Einzelnen oder gottliche Strafe gedeutet (134). Die Interpreta-
tion des Todes als Siegel (139), Zeugnis (140) oder Hafen (141) wird zur Sprache ge-
bracht.

Ekaterina Matusova hebt auf die hierarchische Unterscheidung der Toten in 1 Enoch
22, 1-13 ab. Der ugaritische/babylonische Einfluss auf die Flussepisode in 1 En 17,4-8
wird unterstrichen (150-151). Die noch vor dem spédteren Endgericht gedachte Klassifi-
zierung der Toten wird mit homerischen Ideen in gegenseitige Spannung gesetzt (159).
Die Parallelen zu Plato’s Phaedo werden mit einem gemeinsamen ideengeschichtlichen
Hintergrund begriindet (162-163).

Hermann Lichtenberger legt eine Analyse des Menschenbildes in Qumrantexten vor.
Das Ausgeliefertsein an den Tod und die Verkaufung durch die Siinden an die Scheol in
11QPsa XIX, 1-18 wird thematisiert (184). Die Rettung aus dem Tod wird im dortigen
Textzusammenhang in der aktuellen Jetztzeit angesiedelt (185). Die Verbindung aus
Niedrigkeit und Siindhaftigkeit des Beters in 1QH IX, 23-29 [Suk. I, 23-29] wird portri-
tiert (185-186).

Ian H. Henderson evaluiert das Menschenbild im Markusevangelium. Der dort zu fin-
dende Jiingerbegriff wird eher kritisch bewertet (201). Die Position des Kindes in eben
dieser Schrift wird ausfiihrlicher behandelt (204-216).

Rouven Genz stellt Betrachtungen zur neutestamentalischen Lazarusgeschichte (Lukas
16,19-31) an. Die dgyptischen, jludischen und griechisch-romischen Parallelen werden
separat aufgefiihrt (226-231). Die direkte Abhédngigkeit der Ideen untereinander wird zu-

SZRKG, 111 (2017)



414 Rezensionen — Comptes rendus

riickgewiesen und stattdessen ein kulturiibergreifendes Motiv favorisiert (230). Die textin-
ternen Beziige im Lukasevangelium selbst werden einzeln aufgezéhlt (232-248).

Ellen Bradshaw Aitken formuliert iber den Tod im paulinischen Hebréerbrief aus. Die
Sterblichkeit Jesu wird in jener Textquelle als Solidaritdtsakt mit der Menschheit hinge-
stellt (264). Die Befreiung von der Furcht vor dem Tod tritt als wichtiges Ziel hervor
(264). Die wahre Menschlichkeit driickt sich durch Teilnahme am Kult und Jesu Apothe-
ose aus (270).

Wolfgang Spickermann erhebt Fakten zu Trauer und Tod in der 2. Sophistik am Bei-
spiel des Lukian von Samosata. Die Typologie der guten/schlechten Todesarten nach dem
ureigenen Verstdndnis des Lukian wird entwickelt (282-287). Der Glaube des antiken
Autors an die Absurditit der traditionellen Mythen von Géttern und Hades wird verdeut-
licht (288).

Veit Rosenberger geht auf Privatdeifikationen in der romischen Kaiserzeit ein. Die
Ausiibung des Brauches durch Freigelassene wird als Imitation der kaiserlichen Praxis
identifiziert (299). Die hierfiir relevanten Beispiele datieren allesamt ins 1./2. Jhdt. n.
Chr., wobei der Fundort der Inschriften meist in Rom oder Umgebung liegt (309). Die
Nutzniefler haben sich immer aus den Reihen von Frauen rekrutiert (309).

Christiane Kunst steuert Uberlegungen zur Rekonstruktion des unrithmlichen Endes der
romischen Kaiser Caracalla und Elagabal bei. Die entscheidenden antiken Quellen werden
einzeln exzerpiert, die sich in der Zuschreibung aller moglichen Perversionen und Ano-
malien an die beiden Zielpersonen geradezu iiberboten haben (316-329).

Darja Sterbenc Erker nihert sich anhand der Rede zwischen Numa und Jupiter im 3.
Buch der Fasten des Ovid dem Menschenbild der romischen Religion an. Der Inhalt des
Gespriichs greift die Atiologie des Wurfes der Schilde des Mars aus dem Himmel durch
Jupiter auf (340). Die Riickprojektion der Eigenschaften des Augustus auf Numa nimmt
in dem Abschnitt eine wichtige Position ein (342). Der Zweck des Gespriches 1duft wohl
auf die Erklirung des Ursprungs der auguralen Lehre und der daraus fiir die Magistraten
resultierenden Autoritéit hinaus (343).

Marlies Arnhold widmet sich dem Aspekt des Todes im Meleagermythos. Die homeri-
sche Version im 3. Buch der Ilias klammert die eigentliche Jagd noch aus (357-358). Das
Bose ist dort mit géttlichem Ursprung verbunden (358). Die Version des Bacchylides malt
die personlichen Folgen fiir Meleager plastischer aus (359). Die Fassung in den Metamor-
phosen des Ovid misst der Liebe grofliere Bedeutung bei (361). Das Bose wird dort offen-
bar auf menschliche Urheberschaft zuriickgefiihrt (363).

Joachim Fr. Quack trigt Gedanken der spitigyptischen Literatur tiber das Bose vor,
wobei Weisheitstexte als Hauptquelle dienen. Der Zuriickfall des Ubels auf den Titer ist
dort ebenso wie die Vergeltung durch allwissende Gottheiten zu beobachten (383). Die
Existenz eines freien Willen Gottes in den Lebenslehren wird prinzipiell in Erwédgung
gezogen (385).

Das abschlielende Urteil l4sst sich wie folgt zusammenfassen: Der Band kann als wirk-
lich gelungenes Beispiel filir Interdisziplinaritdt gelten. Die Qualitét der aus unterschiedli-
chen Fachrichtungen stammenden Beitrige ist als fundiert zu bezeichnen. Das Anliegen
der einzelnen Autoren wird gut vermittelt. Die leichte Lesbarkeit der Texte ist ebenso
lobend zu erwihnen. Die Lektiire hat sich voll und ganz gelohnt.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 415

Mittelalter und Friihe Neuzeit:
Personen, Bilder, Selbstdefinitionen

Die Autobiographie Karls IV. — Vita Caroli Quarti. Einfiihrung, Ubersetzung und Kommen-
tar von Eugen Hillenbrand (=Bibliothek Historischer Denkwiirdigkeiten), Essen, Acorde-
Verlag, 2016, 307 S.

Das Buch ist eine neue Edition der bereits im Jahre 1979 von Eugen Hillenbrand erstellten
kritischen Edition, Ubersetzung und Kommentierung der Schrift, die sich als Autobiographie
von Karl, Kénig von Bohmen, seit 1346 romisch-deutscher Konig und seit 1355 romischer
Kaiser, ausgibt. Ergénzt ist diese Edition in dem vorliegenden Buch durch Abbildungen aus
der Handschrift der tschechischen Ubersetzung von 1472, durch eine Stammtafel der luxem-
burgischen Dynastie, einem Register sowie einer Fortsetzung der Einleitung, die in Form
eines Riickblickes die seit 1978 erschienene Literatur und die im Gedenkjahr des Todes
Karls IV (1378) ihm gewidmeten Ausstellungen vorstellt (67-89). Die Uberhohung Karls
zur Gestalt eines europdischen Friedensfiirsten wird als Leitthema dieses Abschnittes behan-
delt. Weit ausgreifend bespricht Eugen Hillenbrand in der Ergéinzung seiner Einleitung die
Aussagen der Handbiicher zur europdischen Geschichte des Mittelalters, wobei der ein-
schldgige Band der New Cambridge Medieval History fehlt. Was vor allem fehlt, sind die
Hinweise auf die grundlegenden Forschungen von Peter Moraw, auch in der grossen Mono-
graphie zur Geschichte Deutschlands im spéten Mittelalter présentiert, die die Verdnderun-
gen, die Karl fiir das Reich und fiir seine Hausmacht (vor allem B&hmen), einfiihrte, bzw.
ihnen ausgesetzt war. In diesem Abschnitt ist auch unvermittelt eine Skizze der Beziehungen
Karls zum franzosischen Konigshaus eingefiigt (79-85); darauf folgt die Besprechung von
Editionen der Vita Caroli. Das Buch stellt keine wissenschaftliche Erweiterung gegeniiber
dem Kenntnisstand der Edition von 1979 dar. Es ist das Ergebnis einer verlegerischen Initia-
tive. Diese ist durchaus verdienstvoll, riickt die Schrift der Vita in den Blick einer interes-
sierten Offentlichkeit, die in dem weiteren Gedenkjahr 2016 und motiviert durch die zu
diesem Anlass vorgesehenen Veranstaltungen und Ausstellungen zur Lektiire dieser Schrift
eingeladen und hoffentlich angeregt werden. Denn in der Tat, der Wert der Vita Caroli kann
nicht hoch genug eingeschitzt werden. In Deutschland hat Karl mit ihr Anschluss an eine
gesamt-europdische Entwicklung gefunden, die seit dem 12. Jahrhundert das Ideal des ge-
lehrten Konigs einforderte, der — so die beriihmte Diktion von Johannes von Salisbury ohne
Gelehrsamkeit nichts anderes als ein Esel auf dem Thron wire. Die Herrscher waren heraus-
gefordert, selbst als Schopfer von Texten aufzutreten, sei es, indem sie sie selbst verfassten,
verfassen liessen oder als Auftraggeber der Erstellung von Handschriften titig wurden. Die
Schrift ist als Selbststilisierung Karls zu deuten, unabhidngig davon, wer als tatsdchlicher
Autor den Text verfasste, denn was zdhlte, war der Anspruch eines noch jungen Konigs,
dessen Herrschaft um 1350 (dem in der Literatur angenommenen Datum der Abfassung der
Schrift) noch ungesichert war. Das Prestige eines militdrisch erfolgreichen (in Italien und in
Tirol), eines die religiosen Grundlagen seiner Herrschaft und seines Handelns bewussten
und eines diplomatisch gewandt auftretenden kiinftigen Herrschers wurde vorgefiihrt, dessen
Bestimmung zur Erhebung zum rémischen Konig in einer Pseudo-Prophezeiung der spitere
Papst Clemens VI. dem jungen Karl in Aussicht stellte. In der Tat ist diese Selbst-Affir-
mation eines Konigs ein herausragendes Dokument. Es erneut zu publizieren ist das Ver-
dienst des vorliegenden Buches.

Freiburg/Schweiz Hans-Joachim Schmidt

SZRKG, 111 (2017)



416 Rezensionen — Comptes rendus

Horst F. Rupp (Hg.), Der Waltensburger Meister in seiner Zeit, Lindenberg i. Allgéduw/Chur,
Kunstverlag Josef Fink/Verlag Biindner Monatsblatt, 2015, 192 S., TIL.

Der vorliegende Sammelband geht auf eine Tagung zuriick, die Anfang Oktober 2014 im
biindnerischen Waltensburg stattgefunden hat. In deren Zentrum stand der so genannte Wal-
tensburger Meister, ein anonymer Maler, der im 14. Jahrhundert titig war und dem in Grau-
biinden verschiedene Wandmalereien zugeschrieben werden — darunter, als wohl spektaku-
larstes Beispiel seiner Kunst, ein Bildzyklus im Inneren, aber auch am Ausseren der refor-
mierten Kirche von Waltensburg. Iso Camartin eréffnet den Band aus einer breit gefassten
kulturgeschichtlichen Perspektive heraus, indem er anhand des Werkes von Giotto, der
Poesie und Musik von Guillaume de Marchaut sowie der « Weltwahrnehmung» von Petrarca
das Phidnomen der Mirabilia umreisst, zu denen das Werk des Waltensburger Meisters zwei-
fellos gehort. Florian Hitz zeichnet die in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts einsetzen-
de Forschungsgeschichte zum Waltensburger Meister nach, die von Datierungs- und Zu-
schreibungsfragen geprigt ist. Im zweiten Teil seines Beitrags ldsst er die Quellenbelege zu
einem zu Beginn des 14. Jahrhunderts in Chur belegten Maler (pictor) Berchtold Revue pas-
sieren, dem aber bislang noch kein bestimmtes Werk zugeschrieben worden ist, also auch je-
ne nicht, von denen angenommen wird, dass sie vom Waltensburger Meister stammen. Die
Wandmalereien in bzw. an der Kirche von Waltensburg werden von Simona Boscani Leoni
vorgestellt. In den Anmerkungen zu ithrem Beitrag stosst der mit dem Kiinstler nicht ganz so
vertraute Leser auch auf eine Auflistung des dem Waltensburger Meister zugeschriebenen
(Euvres, das erst darauf von Susanne Hirsch in seiner Breite gewiirdigt wird. Thre Ausflih-
rungen konnte man sich auch zu Beginn des Bandes vorstellen. Horst F. Rupp, zugleich der
Herausgeber, konzentriert sich auf die Darstellung der Juden im Passionszyklus der Kirche
von Waltensburg. Die beobachteten ikonographischen Mittel, die dazu dienen, die «Juden zu
charakterisieren, ja auch zu diskriminieren und abzuwerten» (92), bewegen den Verfasser,
vom bisherigen Datierungskonsens (um 1330) abzuriicken, und die Waltensburger Ausma-
lungen auf die Zeit nach den Pestpogromen an den Juden in den Jahren 1347/48 anzusetzen.
Rupps Zuspitzung der Passionsdarstellung auf die darin ausgedriickte Judenfeindschaft wi-
derspricht David Ganz in seiner narrativen Analyse der Waltensburger Bildstreifen. In sei-
nen — aus der Sicht der Rezensenten — fundiertesten Ausfiihrungen im Band bemerkt er:
«Vergegenwiirtigt man das Spektrum bildlicher Diffamierung und Schuldzuweisung, das
christlichen Malern des spiten Mittelalters zu Gebote stand, dann bewegt sich der Waltens-
burger Zykulus eher in einem moderaten Bereich. [...] In meiner Sicht ist der Hinweis auf
die Mitschuld der Juden daher nur eines von mehreren Angeboten des Waltensburger Zyk-
lus, die Passion als unabgeschlossene Geschichte zu lesen» (159-160). In den verbleibenden
Beitrdgen richtet Gerhard Simon den Blick auf die dem Waltensburger Meister zugeschrie-
benen Ausmalungen in der Magdalenenkapelle in Dusch und der Kirche Sogn Gieri (St.
Georg) in Rhiziins, wihrend Annegret Diethelm auf der Grundlage des Waltensburger
Beispiels die Grundziige eines piktoralen «Alphabets der menschlichen Gestalt» skizziert.
Zum Abschluss bieten Oskar Emmenegger und Anna Coello eine technische Beschreibung
der Waltensburger Malereien, in der sie auf den Untergrund, auf Maltechniken sowie auf die
Problematik der Restaurierung im Jahr 1934 eingehen. Die reich bebilderte, fiir einen Kunst-
band eher kleinformatige Publikation ist zweifellos dazu angetan, die Beschiftigung mit
dem Waltensburger Anonymus und den mit seinem Werk verbundenen Fragen zu befeuern.

Solothurn Georg Modestin

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 417

Irene Bueno, Defining Heresy: Inquisition, Theology, and Papal Policy in the Time of
Jacques Fournier, translated from Italian by Isabella Bolognese, Tony Brophy and Sarah
Rolfe Prodan (=Studies in Medieval and Reformation Traditions 192), Leiden/Boston, Brill,
2015, 371 S.

Als «heimlicher Held» von Emmanuel Le Roy Laduries 1975 erschienenem Uberraschungs-
erfolg Montaillou ist Jacques Fournier in seinen Funktionen als Bischof von Pamiers und
Inquisitor beriihmter geworden als der tiberaus fruchtbare Theologe Fournier, ja beriihmter
noch als der Papst Benedikt XII., zu dem Fournier im Dezember 1334 nach dem Ableben
Johannes’ XXII. gewihlt wurde. Diese Ungleichbehandlung ist mindestens teilweise quel-
lenbedingt: Wihrend der Bischof und Ketzerrichter ein von der einschldgigen Forschung —
dank der Edition (1965) und Ubersetzung (1978) durch Jean Duvernoy — viel rezipiertes In-
quisitionsregister hinterlassen hat, sind die theologischen Schriften desselben Mannes bis
heute nahezu unerforscht geblieben. Dies gilt insbesondere fiir seine mehrbédndige Postilla
super Matheum, die rund 1700 Folien lang ist; kein Wunder hat das unediert gebliebene
Werk — es existiert bloss ein kurzer Teildruck aus dem Jahr 1603 — potentielle Interessenten
bislang abgeschreckt. Deshalb ist Irene Buenos auf ihre Doktorarbeit aus dem Jahr 2010 zu-
riickgehende Studie auch so verdienstvoll, bildet sie doch die langst tiberfillige Briicke
zwischen dem Inquisitor und dem Theologen Fournier. Insbesondere schligt sie eine erste
Schneise durch das theologische Denken dieses renommierten Gelehrten, von dem Johannes
XXII. mehrere heute verlorene Stellungnahmen verfassen liess.

Ein erster Teil des Buches ist dem Inquisitor Fournier gewidmet, der in seiner Zeit als Bi-
schof von Pamiers zusammen mit dem dominikanischen Inquisitor von Carcassonne einem
Glaubensgericht vorstand, das zwischen 1318 und 1325 nicht weniger als 578 Verhore
durchfiihrte. Der emsigste Befrager war der Bischof selbst, der in erster Linie nach Anhin-
gern eines im Niedergang befangenen okzitanischen Katharismus fahndete. Die Verfasserin
konzentriert sich in ihrer Arbeit zunichst auf den Ablauf der Verfahren, den sie prizise
nachzeichnet. Damit verfolgt sie keinen Selbstzweck: Hinter dem Ablauf steht namlich die
diffizile Frage nach der Belegbarkeit des factum heresis. Da die menschliche Seele letztlich
undurchdringbar bleibt, waren andere, gleichsam sekundire Anzeichen fiir heterodoxes
Denken und Sektenzugehorigkeit gefragt: «The judges were well aware of the doctrinal
foundations of the various strands of heresy, but their investigations rested primarily on spe-
cific actions and behavioral patterns» (91). Fournier bewegte sich in dieser Hinsicht in einer
Tradition: Wie seine Vorginger, auf welche die Verfasserin jeweils verweist, befragte auch
er die Vorgeladenen zunidchst nach ihrem eventuellen héretischen Umgang und nach ihrer
Teilnahme an héretischen Ritualen. Dazu interessierte er sich aber auch fiir die heterodoxen
Glaubensinhalte. Er war in dieser Hinsicht zwar kein volliger Innovator — was 1thn aber aus-
zeichnete, war die Tiefe, in die er mit seinen Fragen mitunter (nicht immer) stiess. Grossere
Tiefe bedeutet aber nicht unbedingt grossere Differenziertheit: Fournier zogerte ndmlich
nicht, auch «blossen» Antiklerikalismus oder Protest gegen die Belastung durch kirchliche
Abgaben durch eine antihiretische Brille zu betrachten: «this is tantamount to a reductio ad
unum, which equates even questions of discipline under the levelling guise of heresy» (139).

Im zweiten Teil ihrer Studie wendet sich Irene Bueno dem Theologen Fournier zu, beson-
ders seinem oben erwihnten umfangreichen Matthius-Kommentar. Bestimmte Matthdus-
Stellen bewogen den Exegeten zu vertieften Uberlegungen zum Thema Héresie und Héreti-
ker, so z. B. Mt 7,15-20 («15. Hiitet euch vor den falschen Propheten; sie kommen zu euch
wie harmlose Schafe, in Wirklichkeit aber sind sie reiende Wolfe. 16. An ihren Friichten
werdet ihr sie erkennen...»). Fournier nahm die in die Spitantike zuriickreichende Gleich-
setzung von falschen Propheten und Héretikern auf und unterzog die ganze Passage einer

SZRKG, 111 (2017)



418 Rezensionen — Comptes rendus

Wort-zu-Wort-Interpretation. Auf den ersten Blick macht sich das Ergebnis recht konventi-
onell aus, es gewinnt aber an Interesse, wenn man — angeleitet durch Bueno — Fourniers
Exegese in all ihren Verdstelungen verfolgt. Fiir die Details verweisen wir auf Buenos Text,
mochten aber nichtsdestoweniger ein Motiv herausgreifen. Es geht um die Friichte, an denen
man die falschen Propheten erkennen soll: Diese Friichte werden von Fournier mit den
Taten und Worten der Héretiker gleichgesetzt, daher die Bedeutung dieser Taten und Worte.
Wenn also der Inquisitor nach vermeintlichen Ausserlichkeiten fragte, z. B. nach dem Um-
gang mit Hiretikern, so geschah dies zum einen aus der Not, da dem Verhérenden die Uber-
zeugungen der Verdichtigten grundsitzlich verborgen blieben, zum anderen aber auch in der
praktischen Anwendung eines Bibelwortes.

In einem dritten Teil, der einen Uberblickscharakter hat, lisst Irene Bueno die Ketzerpoli-
tik des Papstes Fournier, also Benedikts XII., Revue passieren, so sein Vorgehen gegen hete-
rodoxe Franziskaner, an denen sich bereits Benedikts Vorginger Johannes XXII. gerieben
hatte, sein ebenfalls von Johannes geerbter Kampf mit Ludwig dem Bayem oder etwa Bene-
dikts Haltung gegeniiber dem Islam, sei es auf der Iberischen Halbinsel oder im Osten.
Weitere Schlaglichter beleuchten die Fragen, welche die anerkanntermassen christliche, vom
Standpunkt der Orthodoxie her jedoch suspekte armenische Kirche oder die ins Auge gefass-
te Bekehrung der Tataren aufwarfen.

Irene Buenos Studie leistet Pionierarbeit, indem sie drei von der bisherigen Forschung —
wenn liberhaupt — getrennt behandelte Themenbereiche zusammenfiihrt: das Wirken des
Bischof-Inquisitors, die Reflektion des Theologen und die Politik des Papstes. Dadurch er-
hélt Jacques Fournier/Benedikt XII. eine Gesamtwiirdigung, die umso begriissenswerter ist,
als der Gewiirdigte in der Rezeption durch die Forschung bislang stets im Schatten Johan-
nes’ XXII. gestanden hat.

Solothurn Georg Modestin

Sabine Zinsmeyer, Frauenkloster in der Reformationszeit. Lebensformen von Nonnen in
Sachsen zwischen Reform und landesherrlicher Aufhebung (= Quellen und Forschungen zur
sichsischen Geschichte 41), Stuttgart, Franz Steiner in Kommission (Sichsische Akademie
der Wissenschaften zu Leipzig), 2016, 455 S.

Bei der vorliegenden Monographie handelt es sich um die im Jahr 2015 vorgelegte Disserta-
tion der Autorin. Die Arbeit gliedert sich in drei Teile: Im I. Teil (11-270), der denselben
Titel trigt wie das Buch als Ganzes, beschreibt die Autorin nach der Einleitung (11-29) die
«[pJolitische[n], gesellschaftliche[n] und religiose[n] Rahmenbedingungen» (30) zwischen
1464 und 1550 (30-77), bevor sie auf ihren Untersuchungsgegenstand, das Magdalenerin-
nenkloster im sédchsischen Freiberg, eingeht (78—189). Im Anschluss présentiert sie kurze
Fallstudien zu sieben weiteren sdchsischen Frauenklostern, welche unterschiedlichen Orden
angehorten (190-236), und einige «Leitthemen» (237), denen Forscher und Leser wihrend
der Beschiftigung mit dem Thema wiederholt begegnen (237-265). Eine kurze Zusammen-
fassung (266-270) beschliesst diesen ersten Teil. Der II. Teil (271-335) besteht aus Perso-
nenkatalogen: Eine erste, tabellarische Ubersicht von Nonnen und Laienschwestern des Frei-
berger Klosters (273-278) ist gefolgt von einem ldngeren, ausformulierten Katalog von Bio-
grammen von «Freiberger Nonnen, Laienschwestern und am Kloster téitigen Personen»
(279; 279-335). Der III. Teil (337-455) schliesslich besteht aus verschiedenen Anhingen,
ndmlich Quellentranskriptionen, einigen Abbildungen und Karten, Verzeichnissen und ei-
nem Register.

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 419

Die Autorin hat sich vorgenommen, die «sozialen, religidsen und wirtschaftlichen Verhilt-
nisse von Frauenkldstern vordergriindig im Herzogtum Sachsen sowie im Kurfiirstentum
Sachsen aus landesgeschichtlicher Perspektive» (13; vgl. auch 26) zu untersuchen. So gibt
sie in der Einleitung an, das Herzogtum Sachsen sei ihr Untersuchungsgebiet (11), wihrend
sie in der Zusammenfassung schreibt, Frauenklster in der Mark Meissen untersucht zu ha-
ben (266). Fiir jene Leser, die in der hessischen Landesgeschichte nicht besonders bewandert
sind, hinterldsst diese terminologische — und moglicherweise auch geographische — Unstim-
migkeit Fragezeichen.

Das zweite Kapitel, welches die politischen und gesellschaftlichen Hintergriinde vorstellt,
scheint nachtriglich hinzugekommen zu sein, da es praktisch keine Verbindungen zwischen
diesem und den anderen Kapiteln gibt; fehlende inhaltliche Querverweise und fehlende in-
haltliche Kohirenz sind durch das ganze Buch hinweg festzustellen. Zum Beispiel schreibt
Zinsmeyer (unter dem Kapitel «Heirat»), dass nach dem Tod des Ehemannes die ehemalige
Nonne «Marie Schulmeisterin der Médgleinschule in Greussen» (260) wurde. Bloss eine
Seite und ein Kapitel (mit Namen «Erwerbstitigkeit») spiter schreibt sie, dass es fiir «keines
der untersuchten Kloster [...] Hinweise auf eigenen Broterwerb ehemaliger Nonnen [gebe],
abgesehen von der Tétigkeit der Freiberger Priorin als Leiterin der Jungfrauenschule» (261).

Die fehlende Einheitlichkeit weitet sich auf die Schreibweise von Personennamen aus:
Eine Normalisierung im Fliesstext (natiirlich unter Nennung der [Schreib]Varianten in den
Fussnoten) ist fiir Sekundirliteratur absolut notwendig. Die Autorin aber listet mehrere
(Schreib)Varianten des Namens eines Ordensgenerals der Magdalenerinnen auf; so heisst je-
ner Titel (!) «Nikolaus Piischer/Puhser/Puster/Poscher/Buscher» (85). Die Darstellung der
Biogramme im II. Teil geschah analog dazu (z. B. «Biinau, Margaretha/Margarethe von»,
«Colwitz, Magdalena [von]», «Dressler/Dressel/Drechseler, Anna» [284f]). Des Weiteren
wird die Priorin des Klosters Altenburg «Katharina Konneritz» genannt (191), wobei sie
kurz darauf (193) das Adelspradikat «von» im Namen trigt. Eine Herzogin von Sachsen
wird durchwegs «Zedena von Sachsen» (z. B. 133) genannt, obwohl die normalisierte Form
ihres Vornamens «Sidonia» wire. Diese Namensform wird allerdings bloss in einer Fussno-
te erwdhnt und ist nicht im Register erfasst.

Der Leser kommt nicht umhin, der Autorin ein zu kleines Bewusstsein im Bereich der
Leserfreundlichkeit zu unterstellen: Sie stellt die Kirchen- und Klosterlandschaft der Stadt
Freiberg vor (89-95), ohne eine dazugehorige Karte mitzugeben; die Orientierung aus-
schliesslich mit Hilfe des Textes ist flir ortsunkundige Leser praktisch unmoglich. Génzlich
uniibersichtlich ist die Liste der Freiberger Nonnen mit ihren Herkunftsorten, fiir welche die
Form eines Fliesstextes gewihlt wurde (120); dies gilt ebenso fiir die Liste der Vertrags-
partner desselben Klosters (128). In beiden Fillen wird eine kartografische Darstellung — so-
wie auch eine Analyse (!) — der Inhalte schmerzlich vermisst. Es entsteht der Eindruck, dass
sich das Werk ausschliesslich an Leser richtet, die sich mit den lokalen Gegebenheiten (Lage
der Orte, Wichtigkeit und Hintergrund der Familien etc.) bereits bestens auskennen.

Wie bereits erwidhnt, wollte die Autorin die «sozialen, religiosen und wirtschaftlichen
Verhiltnisse von Frauenkldstern vordergriindig im Herzogtum Sachsen sowie im Kurfiirs-
tentum Sachsen aus landesgeschichtlicher Perspektive» (13; vgl. auch 26) erforschen. Dieses
selbstgesteckte hohe Ziel hat sie mit Sicherheit erreicht; allerdings ist zu fragen, ob es nicht
sinnvoll und besser gewesen wire, diese thematische Vielfalt zu Gunsten einzelner Frage-
stellungen anders zu gewichten bzw. ganz aufzugeben. Es wire in hochstem Masse span-
nend gewesen, zu erfahren, wie das Freiberger Kloster innerhalb von kiirzester Zeit von
grosser Armut (bloss 4 Konventsmitglieder und 100 Gulden Schulden im Jahr 1480 [127];
zu wenig Mittel, um sich einen Verwalter leisten zu kénnen [125]) zu solcher «wirtschaftli-
cher Potenz» (128) und «enorme[r] Wirtschafiskraft» (130) gelangte, dass es noch vor 1500

SZRKG, 111 (2017)



420 Rezensionen — Comptes rendus

(131) der Stadt Erfurt 3000 Gulden (128) und 1513 der Stadt Leipzig 1200 Gulden (129)
leihen konnte. Dieser fundamentale Richtungswechsel in der wirtschaftlichen Entwicklung
des Klosters wird von der Autorin bloss umschrieben und festgestellt, dass «nicht bekannt
[sei, woher] der heruntergewirtschaftete Freiberger Konvent dieses <Startkapital) nahm»
(130). Diese und andere Liicken hitten eventuell geschlossen werden konnen, hitte Zins-
meyer sich dazu entschlossen, in der Geschichte des Magdalenerinnenklosters Freiberg —
bildlich gesprochen — punktuell tief zu graben, anstatt breitflichig an der Oberfliche zu
kratzen.

Trotz allen Wiinschen, welche die Arbeit unbefriedigt lisst, ist es der Autorin hoch anzu-
rechnen, eine Menge an Archivalien und Literatur zu den Frauenkldstern in Sachsen wih-
rend der Reformationszeit gesammelt und verarbeitet und zwischen zwei Buchdeckeln
publiziert zu haben.

St. Gallen/Stein am Rhein Claudia Sutter

Matthias Emil 1lg, Constantia et Fortitudo. Der Kult des kapuzinischen Blutzeugen Fidelis
von Sigmaringen zwischen «Pietas Austriaca» und «Ecclesia Triumphansy. Die Vereh-
rungsgeschichte des Protomdrtyrers der Gegenreformation, des Kapuzinerordens und der
«Congregatio de propaganda fide>1622-1729, 2 Binde, Miinster, Aschendorff Verlag, 2016,
1485 S., Tab., 99 Abb.

Beim Aufstand im biindnerischen Prittigau gegen die habsburgische Militarprasenz und die
in deren Schutz vorangetriebene Gegenreformation wurde im April 1622 der Kapuzinerpater
Fidelis von Sigmaringen nahe der Kirche von Seewis erschlagen. Damit hatte sich der
Macht- und Konfessionskonflikt um die Herrschaft in Graubtinden, dessen Durchgangswe-
gen in der Frithphase des Dreissigjihrigen Krieges wesentliche strategische Bedeutung zu-
kam, in einem blutigen Ereignis von hoher Symbolkraft verdichtet. Den reformierten Prétti-
gauern galt der Kapuziner aus dem vorarlbergischen Feldkirch als strenger Vertreter habs-
burgischer und katholischer Anspriiche, die in Graubiinden kdmpfenden Osterreichischen
Soldner sahen in ihm einen aufopferungswilligen Militirseelsorger, den Bewohnern Feld-
kirchs erschien er als charismatischer Geistlicher. Sein Leben und Sterben konnte die
Kriegserfahrungen in der Frithphase des grossen europiischen Konflikts fir Zivil- und
Militarbevolkerung versinnbildlichen und dem Leiden einen anschaulichen religidsen Sinn
verleihen. Es handelt sich somit um einen besonders aussagekriftigen Einzelfall an der
Schnittstelle zwischen der «Pietas Austriaca> des 17. Jahrhunderts und der <Ecclesia Trium-
phans» in der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts, galt es doch als bedeutender Erfolg fur die
kaiserlich-osterreichische Politik an der romischen Kurie, dass 1729 die Seligsprechung des
Blutzeugen Fidelis zur gleichen Zeit erfolgte wie die Heiligsprechung des bohmischen Mir-
tyrers Johannes Nepomuk. Damit fand indirekt auch der Einsatz des Hauses Habsburg fiir
die Bewahrung der Katholizitit in seinem Herrschaftsbereich eine kirchliche Anerkennung
von hohem Prestigewert, deren Krénung die 1746 endlich erfolgte Heiligsprechung des Fi-
delis sein sollte.

Dieses Ergebnis war harten Widerstinden an der Kurie abgerungen, die es sich mit den
Blutzeugen der kimpferischen Gegenreformation keineswegs leicht machte und an der im
17. Jahrhundert Parteigéinger Frankreichs den Ton angaben, denen ein zur Ehre der Altire
erhobener schwibisch-Osterreichischer «Reichsmartyrer» nicht ins kirchenpolitische Kon-
zept passte. Nach mancherlei Verzogerungen setzten sich am Ende aber doch die Fidelisver-
ehrer durch, die sich auf ein effizientes siiddeutsch-osterreichisch-schweizerisches Netzwerk

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 421

stiitzen konnten, dem einflussreiche Adelsfamilien (Grafenhduser von Hohenzollern und
Hohenems) ebenso angehdrten wie die Magistraten der Fidelisstadt Feldkirch oder die vor-
derosterreichische Universitit Freiburg im Breisgau, an der Fidelis einst, unter biirgerlichem
Namen Marcus Roy, die Rechtswissenschaften studiert hatte. Selbstverstandlich setzten sich
auch die Kapuziner fiir das kirchliche Gedéchtnis ihres erschlagenen Mitbruders ein. Eine
herausragende Rolle spielte dabei die Luzerner Ordensniederlassung, wo der Obere der
Schweizer Kapuzinerprovinz residierte. An der Spitze der katholischen Orte der Eidgenos-
senschaft intervenierte beispielsweise der Luzerner Rat 1675 offiziell in Rom zugunsten der
(Wieder-)Aufnahme des Kanonisierungsverfahrens fiir den Sigmaringer. Das Fidelisprojekt
verband somit die katholischen Obrigkeiten der Schweiz mit der Casa d’Austria und den
stiddeutschen Adligen, die sich fiir die Verehrung des kapuzinischen Mirtyrers engagierten.
Damit verstiirkte sich die Ausprigung konfessioneller Identititen und Gegensitze auch in
der Eidgenossenschaft des 17. Jahrhunderts, ablesbar an der Verehrung des Protomirtyrers
der Gegenreformation und der in Fidelis’ Todesjahr 1622 gegriindeten Congregatio de pro-
paganda fide.

Die bei Anton Schindling an der Universitdt Tiibingen angefertigte Dissertation iiber die
Lebens- und Verehrungsgeschichte des Fidelis ist nicht nur wegen ihres mit fast 1500 Seiten
sehr stattlichen Umfanges ein beeindruckendes Werk. Die besonders von Angehorigen des
Kapuzinerordens getiitigten dlteren Forschungen zu Leben, Tod und Fortleben des Blutzeu-
gen aufgreifend und weiterfithrend, konnte der Verfasser eine Fiille politik-, militdr- und
frommigkeitsgeschichtlicher Aspekte umfassend beriicksichtigen, um somit ein iiberzeugen-
des Gesamtbild zu erstellen, das der komplexen Geschichte des «Mirtyrerheros» der Gegen-
reformation im Alpenraum gerecht wird. Bereits die systematische Auswertung der Akten-
massen des sich iiber ein Jahrhundert hinzichenden Kanonisationsprozesses stellt eine be-
sonders anerkennenswerte Leistung dar, die einzelne Episoden aus dem Leben des Marcus
Roy/Pater Fidelis in neuem Licht erscheinen ldsst. Bei aller Ausfiihrlichkeit ist die Studie an
keiner Stelle redundant, kommt doch jedem Mosaiksteinchen eine besondere Funktion in der
Gesamtkomposition zu. Auch ein kulturgeschichtlicher Exkurs zu den Prittigauer Priigeln
hat dabei seine Bedeutung! Man kdnnte von einem religionsgeschichtlichen Ansatz spre-
chen, der dem Anspruch Lucien Febvres an eine histoire totale auf seine Weise Genlige tut.
Abschliessend sei aber noch, im Einklang mit dem Verfasser, auf das eklatante Forschungs-
defizit zum Sigmaringer Kapuzinerheiligen in der Romania hingewiesen. In der Tat kann die
vorbildliche Studie von Matthias Ilg der Ausgangspunkt sein, um nun «dem kirchenge-
schichtlichen Ausnahmephiénomen der Verehrung eines deutschen Heiligen der Frithen
Neuzeit im Italien, im Spanien und im Frankreich des 17. und 18. Jahrhunderts auf den
Grund zu gehen» (38). Die Bezichungen zwischen dem borroméischen Mailand und dem
kapuzinischen Missionsland Hochritien kénnten der Ausgangspunkt flir weitere Forschun-
gen sein.

Reims Thomas Nicklas

Lydia Salviucci Insolera (a cura di), Immagini e arte sacra nel Concilio di Trento: per is-
truire, ricordare, meditare e trarne frutti [atti del Convegno per il 450° anniversario del de-
creto sulle immagini], Roma, Artemide, 2016, p. 255.

I volume raccoglie gli atti del convegno svolto a Roma, presso la Pontificia Universita Gre-
goriana tra il 2 ¢ il 3 dicembre 2013, frutto della condivisione delle ricerche di studiosi quali-
ficati. Il convegno s’inserisce nell’ambito di studio e insegnamento della Facolta di Storia e

SZRKG, 111 (2017)



422 Rezensionen — Comptes rendus

Beni Culturali della Chiesa della suddetta Universita, con il suo obiettivo di valorizzazione e
conservazione dell’arte cristiana, ponendone in risalto il valore teologico e spirituale.

Nell’introduzione (13-14), Lydia Salviucci Insolera chiarisce il motivo del convegno: rif-
lettere sul significato sacro dell’immagine cristiana definito al concilio di Trento nel decreto
De invocatione, veneratione et reliquiis Sanctorum, et sacris imaginibus della sessione XXV
del 3 dicembre 1563 e sulle conseguenze di tale decreto sull’arte cristiana.

Dopo il saluto del decano della Facolta (7-8) e la presentazione del presidente del Pontifi-
cio Comitato di Scienze Storiche (9-11), il libro si suddivide in quattro parti, seguite da
un’appendice di documenti. La stessa Salviucci Insolera definisce come strutturali per il con-
vegno gli interventi di Frangois Boespflug e Paolo Prodi, rispettivamente posti in apertura
della prima e della seconda parte.

La prima parte (15-70), per aiutare il lettore a intendere le radici del decreto a livello teo-
logico, approfondisce proprio la dimensione teologica dell’immagine. Frangois Boespflug,
nel suo contributo «Le manteau des saints, ou comment le concile de Trente a placé les ima-
ges sous leur protectiony, parte da una domanda: il decreto del concilio di Trento puo ancora
nel XXI secolo essere illuminante per la Chiesa nell’ambito delle immagini? Per giungere
alla risposta il Boespflug propone una comparazione tra I’epoca attuale e il tempo dell’assise
tridentina, cercando di individuare la concezione teologica sottostante. Quest™ultima si collo-
ca in un contesto in cui, in contrasto con i protestanti, la Chiesa insisteva sul culto dei santi,
attraverso le reliquie ¢ le immagini. In tale contesto, il culto delle immagini che emerge da
Trento non ha un interesse prettamente rivolto alle stesse, come avvenne invece al concilio
di Nicea II nel 787; esso ¢ da collocarsi nell’ambito pitt ampio del culto ai santi. Ancora di-
verse le cose sono nella nostra epoca, dopo le indicazioni offerte dalla costituzione Sacro-
sanctum Concilium del Vaticano II. In questo caso si mantiene 1’uso di esporre le immagini
nelle chiese, intese come mezzi idonei a rappresentare e richiamare i misteri della salvezza,
ma se ne ridimensiona il culto per non confondere e disorientare i fedeli chiamati a parteci-
pare alla liturgia.

E in codesta chiave di comparazione che il Boespflug propone, nello spirito di un’erme-
neutica attuale e attualizzante, alcuni punti di osservazione a riguardo del testo del decreto
tridentino. Uno spirito apologetico, un’insistenza sulla rappresentazione delle scene cruente
di martirio, la necessita che ’arte fosse portatrice di dottrina, il chiarire che I’immagine utile
per istruire il popolo non avrebbe rappresentato la dimensione divina, la lotta contro le im-
magini indecenti sono stati aspetti dominanti nella composizione del decreto. Nello stesso
tempo I’autore sostiene la necessita di accogliere la creativita insita nell’espressione artistica
e il conseguente dovere per la Chiesa e il clero di un aggiornamento in ambito teologico e
artistico. Il Boespflug quindi puo rispondere alla domanda iniziale facendo notare come sia
determinante conoscere I’origine e il significato del decreto, ma nello stesso tempo come si
debba tener conto del percorso che separa I’attualita dal Cinquecento, e quindi degli appro-
fondimenti avvenuti in campo teologico e nella concezione dell’arte.

La seconda parte (71-127) considera I’origine e I’identita del decreto tridentino. Il contri-
buto di Paolo Prodi, «Storia, natura e pieta: il problema della disciplina delle immagini
nell’eta tridentina», vuole condurre il lettore a comprendere come il decreto sulle immagini
s’inserisca non solo nella disputa religiosa originata dalla Riforma, ma in un mondo che
dalla meta del Quattrocento subisce un inesorabile mutamento. A partire dal suo studio
sull’opera del vescovo di Bologna cardinale Gabriele Paleotti e dal Discorso intorno alle im-
magini sacre e profane che questi compose nel 1582, Prodi fa comprendere al lettore alcuni
passaggi storico-culturali importanti. Per capire il decreto sulle immagini ¢ necessario quindi
considerare il rapporto delle espressioni della pieta sia con lo sviluppo della visione del
mondo, sia con il pensiero teologico del tempo. Con I’'Umanesimo e il Rinascimento, in una

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 423

realta che vede la nascita dell’individuo e il sottrarsi della scienza dal dominio della teologia,
si ha il passaggio dalla visione sacrale delle immagini ad un’immagine intesa come racconto
della storia umana, sacra o profana. Il concilio di Trento si trova ad aver a che fare con es-
pressioni artistiche dove le storie raffigurate, che precedentemente si collocavano ai margini
della figura di Cristo o dei santi, sono poste al centro della scena con il risultato di uno
sguardo sempre piu profano. Il decreto sembra nascere con il desiderio di un equilibrio tra il
trascendente ¢ la realta storica. La sua legiferazione, seppur generica ed affidata al discerni-
mento dei vescovi nelle proprie diocesi, appare rivolta piu al contenimento degli splendori
dell’arte rinascimentale e manieristica che contro 1’iconomachia di protestanti e riformati. Il
Paleotti si pone al centro di una biforcazione, cercando di fare una sintesi, nella quale egli
ancora sperava al tempo del suo Discorso. In sintonia con le proposte tridentine cerco di im-
pedire la fuoriuscita della teologia dall’arte, indicando la strada per lo sviluppo delle arti fi-
gurative come espressione della nuova pietas emersa dall’assise conciliare.

Gli ulteriori contributi di questa parte delineano, sulla base di un solido studio sulla docu-
mentazione, la figura del teologo gesuita Diego Lainez, la sua partecipazione al concilio di
Trento e il suo coinvolgimento nella genesi del decreto sulle immagini.

La terza parte (129-176) si sofferma sulla recezione del decreto tridentino, presentando
alcuni esempi sia storici che artistici. Il contributo di Cristina Mandosi «Istruzione del cardi-
nale Gabriele Paleotti per la costruzione delle cappelle nei palazzi» offre un’idea di come il
g1a ricordato cardinale agisse da protagonista in codesto settore. I Paleotti, studiato dopo il
suo trasferimento da Bologna alla sede di Magliano Sabina, cerco di tradurre in concreto le
indicazioni tridentine. La sua Istruzione, viene collocata dall’autrice nella piti ampia attivita
pastorale del vescovo e in rapporto al modo con cui svolgeva la visita pastorale. In questa il
Paleotti dimostra un grande scrupolo per gli edifici sacri e la cura delle immagini sacre.
Nell’Istruzione il cardinale offre indicazioni precise nello stile individuato nella visita pasto-
rale. Le immagini sacre nella concezione e legislazione del vescovo dovevano essere esegui-
te perché utili per 1’edificazione e devozione dei fedeli, ricoprendo il compito di indicare la
sacralita del luogo di preghiera.

La quarta parte (177-198) presenta il momento significativo del convegno realizzatosi con
la visita a San Silvestro al Quirinale dove gli astanti hanno potuto ammirare la pala dell’al-
tare dell’ Assunzione della Vergine di Scipione Pulzone nella cappella Bandini. Ancora si
puo vedere I'influsso del cardinale Paleotti, avendo i committenti consultato il cardinale per
I’iconografia. Questa parte ha lo scopo di far osservare la complessita dell’incontro concreto
tra il significato teologico dell’immagine e la sua realizzazione nell’opera d’arte. Conducen-
do ad un virtuale incontro con le immagini, questa parte offre a chi legge la possibilita di
essere coinvolto nell’esperienza del convegno e un incentivo per una visita del sito.

Nelle Appendici (199-235), oltre al decreto in questione, si trova la trascrizione latina con
annessa traduzione di alcuni documenti inerenti il padre Lainez a riguardo delle immagini
sacre. Questi offrono al lettore 1’idea del suo coinvolgimento nella genesi del decreto e la sua
capacita di rispondere agli avversari delle immagini sacre con citazioni erudite e una chiara
concezione teologica dell’immagine sacra.

Il lettore, particolarmente lo storico e lo storico dell’arte, puo trovare, in questa pubbli-
cazione, materiale per alimentare i propri studi. Il decreto sulle immagini viene presentato
nella sua formazione e nell’incidenza sull’arte cristiana successiva. La conoscenza dei mu-
tamenti storici, la comprensione del pensiero teologico e pastorale che muoveva legislatori
ecclesiastici e committenti e faceva agire artisti ¢ affrontato con insistenza e permette una
conoscenza ad ampio raggio del testo tridentino. Quest’approfondimento teologico sull’im-
magine, considerato nel suo rapporto tra Oriente ¢ Occidente ¢ tra le varie epoche e il pre-
sente, consente di aprire nuovi orizzonti di indagine.

SZRKG, 111 (2017)



424 Rezensionen — Comptes rendus

Attraverso la pluralita di tematiche scaturita dallo studio del decreto del 1563, puo giunge-
re luce sulla ricerca gia in atto e possono sorgere nuove domande per ulteriori studi che
potranno condurre la comunita scientifica a nuovi approfondimenti.

Lido di Camaiore, Italia Flavio Belluomini

Adriano Prosperi, La vocazione. Storie di gesuiti tra Cinquecento e Seicento (=Einaudi
storia 66), Torino, Einaudi, 2016, p. XIX, 250 p.

La presente monografia ¢ uno studio critico di Adriano Prosperi, professore emerito di Storia
moderna presso la Scuola Normale Superiore di Pisa, su racconti di vocazione di gesuiti,
redatti in maniera autobiografica o come testimonianza. Raccolti negli archivi presso la curia
generalizia di quest’Ordine a partire dal 1573, dettero origine alla serie archivistica Vocatio-
nes Illustres, entrando a far parte del nucleo pit ampio della Historia societatis. Ivi vennero a
confluire i racconti dei collaboratori piu significativi dei primi seguaci di Ignazio di Loyola
e, di seguito, relazioni di vocazione maturate dalla meta del Cinquecento fino ai primi del
Seicento. A parte, rispetto all’elenco generale della serie, furono inseriti racconti denominati
Vocazioni meravigliose.

Come annunciato nel Proemio (V-XIX), dette fonti scritte si presentano come mezzo per
conoscere 11 mondo gesuitico e contribuiscono ad eliminare le immagini stereotipate forma-
tesi su di esso. Per evitare anacronismi e semplicistiche interpretazioni, attraverso le tre parti
della monografia Prosperi cerca di leggere i racconti nel loro contesto storico e di compren-
derne il genere.

La prima parte, La costruzione della memoria. Le premesse (5-71), conduce il lettore a
considerare come nella Compagnia di Gesu, tra gli anni Cinquanta e Settanta del Cinquecen-
to, si senti I’esigenza di avere una storia dell’Ordine. All’interno di questo progetto, nella
collezione di testimonianze scritte di vario genere inerenti ’opera dei gesuiti, venne svi-
luppandosi la necessita di raccogliere narrazioni di vocazioni. Queste furono concepite per
offrire esempi edificanti di chi aveva risposto alla chiamata e aveva perseverato nel cammi-
no gesuitico. Esse avrebbero mostrato I’identita dell’Ordine, divenendo utili per scrivere la
sua storia come un insieme di risposte alla chiamata di Dio. In tal modo gli scritti, realizzati
su richiesta dei superiori, anche attraverso appositi questionari, avrebbero costruito la memo-
ria, attingendo al passato, per legittimare il presente ed edificare il futuro. Ci si servi cosi
della scrittura con fini precisi che ne fissavano i criteri di esecuzione.

Nella seconda parte, La rete da pesca del collegio (75-125), Prosperi sostiene che dagli
anni Cinquanta del Cinquecento la Compagnia, divenuta a tutti gli effetti un Ordine inseg-
nante, fece del collegio uno dei suoi massimi ambiti d’azione. In questa istituzione educati-
va, oltre a compiere un’opera d’insegnamento, i gesuiti avrebbero attinto e formato le nuove
leve. L’autore comincia a presentare alcuni racconti di vocazione, facendo osservare come
siano rilevanti quelli di gesuiti che avevano contribuito alla vita dei collegi come insegnanti.
I1 riferimento al collegio, poi, sarebbe stato quasi continuo nei racconti, che lo indicavano
come luogo in cui i1 candidati imparavano la virtu dell’obbedienza e della perseveranza nella
vocazione.

La terza parte, intitolata Vocazioni (129-235), ¢ completamente dedicata ad approfondire
1 racconti della serie Vocationes Illustres. In essi emerge un fondamento comune dato dalla
concezione, concepita da Ignazio e portata avanti dalla Compagnia, della vocazione come
realtad metastorica. Era su tale fondamento che si dovevano scrivere le singole esperienze.
Esse, pur nella loro diversita, presentano caratteri strutturali comuni indotti dalla richiesta di

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 425

chi ne domandava I’esecuzione. Il racconto doveva mettere in evidenza la vita nuova intrap-
resa con la risposta alla chiamata e la pace ottenuta da chi aveva saputo usare bene il libero
arbitrio per rispondervi. Emergeva cosi il taglio netto col passato, quasi sempre espresso con
le difficolta procurate dalle resistenze della famiglia di origine. Per converso il collegio, con
la pratica della confessione generale, la partecipazione agli esercizi spirituali e 1’apprendi-
mento della virti dell’obbedienza, era presentato come il mezzo per imparare a vivere la
nuova vita. Nei casi in cui le dispute con le famiglie creavano difficolta con gli Stati di pro-
venienza degli aspiranti, nei racconti si cercava di attenuare lo scontro con esse. Nelle Vo-
cazioni Meravigliose si mostrava I’intervento miracoloso di Dio con sogni da interpretare e
apparizioni riservate ai suoi eletti. Non mancava poi I’altra faccia della medaglia e cio¢ il far
notare come si potesse rifiutare o rinnegare la chiamata di Dio. Per quelle persone si presen-
tavano storie di esistenze disastrate con difficolta in vita, punizioni divine e il rischio della
dannazione eterna.

Attraverso questo libro ¢ possibile avere una maggiore conoscenza dei gesuiti della se-
conda generazione e rendersi conto di quanto 1’Ordine, in breve tempo, riusci ad offrire un
modello per molti giovani, in modo trasversale a tutte le classi sociali. La vita del collegio, i
rapporti con le autorita del tempo, il libero arbitrio e la spiritualita incentrata sugli Esercizi
Spirituali e sull’obbedienza al papa, sono tematiche che emergono da questo studio. Cio che
¢ particolarmente significativo di questo lavoro sulle fonti € comunque il metodo usato da
Prosperi e il suo obiettivo. Nel leggere i racconti inseriti nella serie archivista, egli, individu-
andone la finalita e la struttura con cui sono posti in essere, mostra come usare le fonti in
modo critico. In questo modo puo evitare, andando ad esse, di cadere in clichés formatisi nel
tempo sui gesuiti, ma, nello stesso tempo, leggendole criticamente, di non soggiacere ad una
lettura positivistica di queste. Cio che fu scritto nei racconti di vocazione e che fu raccolto in
archivio va compreso all’interno dell’immagine che il gesuita aveva di sé e di cui si chiedeva
rendesse conto. Per questo chi scriveva il racconto della vocazione doveva necessariamente
fare una selezione della memoria. Grazie a note a margine o ad altre testimonianze scritte,
Prosperi ha potuto documentare come nei racconti di vocazione ci siano fatti taciuti, mentre
si insisteva su altri che tendevano ad essere ricorrenti. Tra 1 molti racconti possiamo citare
quello dell’ebreo convertito Eliano, che, contestualmente alla conversione, scelse di entrare
nella Compagnia. Egli, nel narrare la sua esperienza, seppur nell’eccezionalita del personag-
gio, mostra i soliti momenti significativi della struttura del racconto di vocazione e quasi tace
sul resto. Il cambiamento di vita grazie all’appello divino, maggiorato dall’abbandono
dell’ebraismo, i miracoli che lo portano a capire ’agire di Dio per liberarsi dai legami fami-
liari e I’approdo al collegio sono le tappe che Eliano ricorda. Questa era la struttura che in-
teressava ai superiori ed Eliano, ormai adulto, era cosciente che di tale racconto ci fosse bi-
sogno per edificare la Compagnia e contribuire alla sua storia. Non interessavano altre cose e
per questo quasi non si fa menzione dei molti e prestigiosi incarichi che, come insegnante e
inviato in Oriente per speciali missioni, aveva ricoperto. Un’altra storia, quella di Ludovico
Pennardi, mostra una simile trama. Un giovane che aveva scoperto di sentirsi chiamato da
Dio e aveva trovato nel collegio la via per comprendere che quella chiamata doveva realiz-
zarsi nella Compagnia di Gesu. Anche in questo caso egli mostra il necessario distacco dalla
famiglia, I’aiuto del confessore del collegio e la pratica dei sacramenti. Tutto questo lo aveva
messo nella condizione di lasciare le resistenze di una precedente vita. Ludovico non mette
perd minimamente in evidenza il fatto, registrato in una nota a margine del racconto da parte
di un confratello, che tra le resistenze ci fu anche quella del generale dell’Ordine che, in un
primo momento, lo aveva respinto per alcuni difetti fisici. Da questi due esempi, tra i tanti
citati nell’opera di Prosperi, possiamo vedere come |’autorappresentazione dei gesuiti, cris-
tallizzata nei racconti di vocazione, risponda all’immagine che il gesuita ab origine ha di sé.

SZRKG, 111 (2017)



426 Rezensionen — Comples rendus

La monografia si caratterizza come uno studio critico sulle fonti, permettendo al lettore di
conoscere una parte della storia della Compagnia di Gesu. Tramite la gamma dei racconti di
vocazione presentati, emergono, pur nel centralismo che fu un punto forza dell’Ordine, una
varieta di soggetti e una poliedricita di attivita. Questi aspetti, con il metodo proposto da
Prosperi, incentivano a continuare nell’indagine di nuovi ambiti di ricerca sul mondo gesui-
tico.

Lido di Camaiore, Italia Flavio Belluomini

19. und 20. Jahrhundert:
Konfliktlagen, Erneuerungsbewegungen, Praktiken der Macht

Christine Christ-von Wedel/Thomas K. Kuhn (Hg.), Basler Mission. Menschen, Ge-
schichte, Perspektiven 1815-2015, Basel, Schwabe Verlag, 2015, 243 S.

1815 von Exponenten aus dem Umfeld der Deutschen Christentumsgesellschaft in der Stadt
am Rheinknie gegriindet, entwickelte sich die Basler Mission rasch zu einem der wichtigsten
der dortigen <Reich-Gottes-Werke». Diese intendierten, ganz einem erwecklich-pietistischen
Schriftverstdandnis folgend, die «Wiederkunft Christi> und somit die Errichtung des «Reich
Gottes auf Erden> aktiv zu befordern. Entsprechend nihrte sich die Motivation der Basler
Mission aus dieser Weltsicht und war insbesondere wihrend der ersten hundert Jahre ihrer
Existenz — auf dem Hintergrund der als krisenhaft wahrgenommenen Zeitgeschehnisse — so-
gar durch das Gefiihl geprégt, sich bereits in endzeitlichen Prozessen zu bewegen.

Vor zwei Jahren feierte die Basler Mission ihr zweihundertjdhriges Bestehen. Zu diesem
Anlass gab sie die auf Deutsch und Englisch vorliegende Festschrift in Auftrag. Im Gegen-
satz zu den fritheren Jubildumsschriften beabsichtigte die Basler Mission, wie deren Prisi-
dent Karl F. Appl im Geleitwort betont, die Festschrift nicht von «Insidern der Basler Missi-
on» verfassen, sondern «eine kritisch wohlwollende Aussensicht» auf die Arbeit der Verei-
nigung werfen zu lassen (7). Diese Offenheit gegeniiber einer kritisch-historischen Beleuch-
tung der Geschichte der Missionsgesellschaft ist zu wiirdigen. Eine weitere perspektivische
Besonderheit streichen die Herausgeber Christine Christ-von Wedel und Thomas K. Kuhn
hervor. Erstmals hitten Autoren nicht nur die Sicht des europdischen Sitzes, sondern die
Basler Mission auch aus Sicht der betroffenen Missionsgebiete beleuchtet (9). Diese per-
spektivischen Verschiebungen im Vergleich zu fritheren Festschriften reflektieren letztlich
neue, nicht zuletzt postkolonial geprigte Forschungsansitze, die beispielsweise das Zusam-
menspiel von «Zentrumy und <Peripherie, von Mission und kolonialer Herrschaft sowie kul-
tureller Einflussnahme (Kulturtransfer, <Zivilisierungsmission> als Rechtfertigungsdiskurs
usw.) mit verdnderten Fragestellungen neu beurteilen. Die konkrete Umsetzung dieses An-
spruchs gilt es weiter unten noch eingehender zu reflektieren.

Die Grundstruktur der Festschrift, die in sechs verschiedene thematische Dimensionen
unterteilt ist, vermag insgesamt zu iiberzeugen. In einem ersten Teil («Identitdt») thematisie-
ren unter anderem Thomas K. Kuhn und Martin Sallmann die Entstehungs- und Entwick-
lungsgeschichte der Missionsgesellschaft. Sallmanns Beitrag fokussiert dabei auf die Plura-
lisierung und organisatorische Offnung der Basler Mission, welche den missionierten Gebie-
ten im 20. Jahrhundert eine zunehmende Mitbestimmung garantierte. Teil I («Menschen»)

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 427

riickt die Missionare und deren Familien ins Zentrum. Die entsprechenden Beitrdge legen
etwa die Herkunft und Motive (Dieter Becker und Thorsten Altena) der Missionare offen,
oder aber zeigen die den Ehefrauen der Missionare (Judith Becker) zugedachten Rollen und
das Schicksal der Kinder der Missionsfamilien auf. Auch letztere waren unweigerlich in die
missionarische Weltsicht ihrer Eltern sowie die Organisationsstruktur der Basler Mission
eingebunden, mussten sie doch, sobald sie das schulpflichtige Alter erreicht hatten, ihre El-
tern verlassen und in die organisatorische Zentrale nach Basel reisen, um im eigens errichte-
ten Kinderhaus zu leben. Dagmar Konrad legt hierbei die weitreichenden emotionalen und
familidren Folgen dieses Systems offen. Teil III («Institution») setzt sich in verschiedenen
Beitrdigen etwa mit der Leitung (Christine Christ-von Wedel) sowie der Finanzierung der
Missionsgesellschaft (Heinrich Christ) auseinander. Teil VI, der in einer ausfiihrlichen, gut
strukturierten Ubersichtsdarstellung am Ende des Buches Ereignisse und Personen der zwei-
hundertjdhrigen Geschichte der Organisation prisentiert, kann als wichtige Ergidnzung zu
diesem Teil sowie Teil I gesehen werden. Die Ausfiihrungen zu den von der Missionsgesell-
schaft verwendeten Medien (Teil IV) setzen sich einerseits mit den Publikationsorganen der
Vereinigung (Julia Mack) sowie vertieft mit der Bedeutung bildlicher Darstellungen ausei-
nander. Besonders lohnenswert zu lesen sind dabei die Ausfiihrungen von Guy Thomas zur
religiosen Kartographie, die sich in populdrer Form in Missionsweltkarten manifestierte.
Teil V letztlich weitet den Blick und ldsst vorab aussereuropéische Autorinnen und Autoren
iiber Impulse und Wirkungen der Basler Mission in Afrika (Cephas Omenyo), Hongkong
(Wing Sze Tong), Lateinamerika (Juan Septilveda) sowie die (Riick-)Wirkungen der Missi-
on auf Europa (Christine Lienemann) zu Wort kommen.

Die gewihlten inhaltlichen Schwerpunkte erdffnen dem Leser ein breites und illustratives
Themenfeld. Mit Blick auf die geschichtliche Einordnung der Basler Mission hétte man sich
aber zusitzliche Vertiefungen gewiinscht. So kommen eine Analyse der religiosen Grund-
haltungen sowie deren Einordnung in den internationalen Kontext (z.B. Vorbildfunktion
britischer Vereinigungen) zu kurz. Zudem fehlt eine eigentliche Analyse der angewandten
Missionsstrategien. Zielten sie auf Personen aus einer gesellschaftlichen oder soziookonomi-
schen Randstellung ab? Transformierten sich die Missionsstrategien? Einzelne Missionsve-
hikel finden in den Beitrigen Erwéhnung, so etwa die Bedeutung der lokalen Sprachen fiir
die Missionare sowie die Schaffung eines alternativen Solidar- und Klientelsystems (Schaf-
fung von «Christendorferny, Bekdmpfung der lokalen Formen von Sklaverei). Wie Peter
Haenger in seinem Beitrag iiber die missionsinterne Sklavenbefretung an der Goldkiiste dar-
legt, konnte es in solchen Fragen durchaus zu Zielkonflikten zwischen der Vereinsleitung im
«Zentrumy und den Missionaren in der Peripherie> kommen. Ahnliches zeigte sich ansatz-
weise auch in der Bewertung lokaler Riten (Andreas Heuser).

Abschliessend soll der eingangs erwidhnte Anspruch der Publikation auf eine veridnderte
und differenzierte Perspektive noch einmal aufgegriffen werden. In der Tat tritt diese im
Buch wiederholt zu Tage. In erster Linie sind die Beitrdge von Christine Christ-von Wedel
und Andreas Heuser in Teil I zu nennen. Christine Christ-von Wedel setzt sich mit der
(selbst-)kritischen Erinnerung der Basler Mission anldsslich ihrer Jubilden und der darin
aufscheinenden Diskussion {iber die Frage des Kulturtransfers auseinander, und Andreas
Heuser beleuchtet die Sicht der Basler Mission auf die in den Missionsgebieten angetroffe-
nen religiosen Riten. Ebenso sei auf die Kurzportrits verwiesen, die in die Teile eingestreut
wurden und teilweise afrikanische Akteurinnen und Akture beleuchten sowie deren Hand-
lungsspielrdume und zugewiesenen Rollen reflektieren. Eine vertiefte Analyse eines solchen
Akteurs nimmt allerdings einzig Sonia Abun-Nasr (Teil III) in ihrer differenzierten Sicht auf
das Leben David Asantes von der Goldkiiste vor. Eine postkoloniale Perspektive hitte im
Sammelband jedoch insgesamt noch konsequenter umgesetzt werden konnen. Dies soll an

SZRKG, 111 (2017)



428 Rezensionen — Comptes rendis

drei Beispielen gezeigt werden. Erstens beschrinken sich die Beitrdge aussereuropdischer
Autoren letztlich auf Teil V (Impulse und Wirkungen) und sind vorab kirchengeschichtliche
Darstellungen der lokalen Entwicklungen, die, wie etwa der Beitrag von Wing Sze Tong,
den althergebrachten Fortschritts- respektive Zivilisierungsdiskurs in Teilen sogar fort-
schreiben. Zweitens werden die Interaktion der Basler Mission mit den Kolonialherren und
somit die Frage nach dem Platz der Mission innerhalb des Kolonialsystems zu wenig ausge-
leuchtet. Drittens werden Fragen des (erzwungenen) Kulturtransfers vorwiegend aus einer
Innenperspektive der Organisation geschildert, indem etwa die Frage aufgeworfen wird, ab
wann die Vorstellung einer europédischen <Zivilisierungsmission» organisationsintern auf
Kritik stiess (Christine Christ-von Wedel).

Diese Hinweise sollen aber keine Grundsatzkritik darstellen, denn der Mehrwert dieses
vielfiltigen und reich bebilderten Sammelbandes fiir die Geschichte der Basler Mission
sowie der internationalen Missionsgeschichte ist unbestreitbar.

St. Gallen Thomas Metzger

Leen Van Molle (Ed.), Charity and Social Welfare. The Dynamics of Religious Reform in
Northern Europe 1780—1920, Leuven, Leuven University Press, 2017, 336 p.

As a researcher who has been engaged in the study of welfare and religion in contemporary
Europe, I have been missing this book. Religion has been largely neglected in the writing of
the social history of Europe. It is obvious — if you are not completely blind to this aspect of
life — that the churches did play and still play a crucial role in many aspects of social life in
Europe. Religious orders were among the first to provide for the poor and sick in many
countries. Christian values of caring for one’s neighbor have made an imprint on what has
become a European way of dealing with welfare issues as a common responsibility. Still to-
day, churches are in various ways engaged in providing for citizens in need.

A more detailed background to the present situation has however not been easily accessib-
le for those who are not experts in the field. These gaps in historical knowledge have made
studies on the contemporary situation unnecessarily open to guesswork and less well groun-
ded theories. After all, history has a big role to play in the understanding of what is going on
here and now. To know the present we need to know the past.

The more welcome is this comprehensive volume, telling in some detail the stories of how
the churches in the Northern half of Europe dealt with the social issues that arose along with
industrialization, urbanization and the creation of the modern nation states during primarily
the 19th century.

Most of the authors are professors of history and church history from medieval to modern
times at universities all over Europe. One of them, Annelies van Heijst, has recently retired
from a chair in Ethics of Care and Charity at Tilburg University. They are thus all well
suited to provide in depth stories on the development in their respective countries. As revea-
led by the title the relation between charity and social welfare constitutes the focus of the
book. Other than that, perspectives on social needs, on the churches as actors, including the
development of the modern diakonie, and on socio-political history are well integrated. In
addition, gender is often taken into account, as the relevant variable it is, in this history.

The book is the fourth in the ambitious series Dynamics of Religious Reform in Northern
Europe 1780-1920, with volumes hitherto published on Political and Legal Perspectives,
The Churches and Piety and Modernity. The countries in focus are Britain and Ireland, the
Netherlands and Belgium, Germany, Denmark, Sweden and Norway. The inclusion of the

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 429

less well known stories of Ireland and the Low Countries is a plus. The time span covered is
limited to «the long nineteenth century», starting with the French revolution and ending with
World War 1.

Poverty increased when rural bonds were broken and the European population grew.
Health care had to be dealt with in new and more professionalized ways. Drinking showed to
be an increasing problem. These issues constituted challenges to both churches and new
nation states. The exact details differed between the countries and sometimes even between
regions. The strength of Charity and Social Welfare is the thorough account of all these
variations. Why was health care at the heart of the religiously based welfare provision in
Norway, but not a distinctive part of British religious history? Why were Lutheran churches
welcoming towards state initiatives, while Roman-Catholics defended independent provision
to the poor via religious orders?

A recurring theme — and still relevant today — is the attitudes towards the poor. Is poverty
there to stay or can it be prevented by structural changes? What is the right Christian attitude
towards the poor? Should poverty be dealt with only locally and what then to do with
vagrants? Such questions recur in most of the texts.

All churches contributed in one way or the other to social welfare, sometimes as enthusi-
astic partners to the state, sometimes rather as critics and sometimes as rivals. Whichever
route the relation between church and state took, modernity came with new challenges,
forcing both church and state to reinvent old traditions. Seen in retrospect, this sheds new
light on variations in the church attitudes towards not only the state, but also towards pover-
ty, work and good deeds. The distinction between deserving and non-deserving poor seems
to have been a common understanding in most cases. The poor seem however to have been
held in higher regard in Roman-Catholic settings than in Lutheran, where work was seen as
the key to a good life both on an individual and at societal level. Good deeds were encoura-
ged, but in different ways. Lutherans strongly rejected any idea of giving to the poor as a
means for salvation, whereas in Reformed traditions good deeds could be interpreted as a
sign of divine election.

The chapters are held together regionally, followed by a lengthy bibliography, useful for
those who want to dig deeper into the details of the stories. Germany is justifiably dealt with
in three chapters, two on the Roman-Catholic side of the story, which differs quite a lot from
the Protestant story. The first chapter by Bemmhard Schneider shows the internal Roman-
Catholic tensions between Catholic Enlightenment and Ultramontanism and the develop-
ment of Catholic social doctrine. The second deals with the Catholic Milieu and the develo-
pment of Social Catholicism, ending with the creation of the Caritasverband fiir das katoli-
sche Deutschland. Complemented by the following chapter by Katarina Kunter on Diakonie
and Protestantism in Germany during the long 19th century the chapters give a rather good
overview of the complicated history of the important and influential role of the churches in
the German welfare system.

Anthologies always risk missing the links between the stories told. Sometimes while rea-
ding I have felt lost among the many details of the specific case I have been studying. Then
it has been useful to be able to go back to the introductory chapter, written by the editor
Leen Van Molle. This gives a comparative overview over the development summarized in
that «the common European religious culture left its profound marks» on the long 19th
century. What I do miss, however, as a theologian, is a bit more of problematizing of metho-
dology and theoretical underpinnings and clarifying of choices made. The book fills a gap in
the writing of the social history of Europe, but there might be more ways of telling the sto-
ries, more perspectives possible to integrate, and definitely more clarity to be gained on the

SZRKG, 111 (2017)



430 Rezensionen — Comptes rendus

methodological and theoretical problems the authors have come across in writing. That may
be something to wait for in a later volume.

Uppsala Ninna Edgardh

Raul Minguez Blasco, Evas, Marias y Magdalenas. Género y modernidad catolica en la
Espaiia liberal (1833-1871), Madrid, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales, 2016,
299 p.

Le paradoxe se révele étre un outil heuristique de premiére importance pour comprendre le
passé. Quand il constate combien le paradoxe est généralisé, le discours historique lui-méme
s’enrichit, en montrant la logique cachée sous 1’apparence d’une contradiction. Ce qui, a pre-
miere vue, nous semble illogique et dépourvu de tout sens parait complétement cohérent
pour les sujets ainsi qualifiés. La persistance des stéréotypes issus du paradigme de la sécu-
larisation fait de la religion un terrain particulierement fertile pour le paradoxe. Modernité
religieuse et Lumiéres catholiques sont deux exemples parmi d’autres de cette incohérence
cohérente.

Ce n’est donc pas par hasard que les deux plus importantes contributions a I’é¢tude des
rapports entre catholicisme et genre en Espagne ont fait appel a ce miroir paradoxal pour
montrer la vitalité et la complexité de cette combinaison: le beau livre Paradojas de la orto-
doxia: politica de masas y militancia catélica femenina en Espaiia (1919-1939) (2003) d’In-
maculada Blasco et la thése soutenue & Valencia par Raul Minguez, La paradoja catolica
ante la modemidad: modelos de feminidad y mujeres catdlicas en Espafia (1851-1874)
(2014). Prix Miguel de Artola de I’Association d’histoire contemporaine d’Espagne, cette
derniére vient d’étre publiée par le Centro de Estudios Politicos y Constitucionales sous le
titre : Evas, Marias y Magdalenas. Género y modernidad catdlica en la Espaiia liberal (1833—
1871). Le livre de Rail Minguez combine de fagon magistrale I’analyse de discours catholi-
ques sur la féminité, le constat de I’importance de la dimension de genre dans la guerre
culturelle et I’étude de I’expérience des fondatrices des congrégations en Espagne.

Le livre se divise en cinq chapitres. Le premier chapitre nous offre un bilan sur les récents
débats autour de la sécularisation, des rapports entre religion et modernité et de la féminisa-
tion de la religion. Dans le sillage des études d’Olaf Blaschke, Tine Van Osselaer ou Bern-
hard Schneider, Raul Minguez propose une lecture critique de la thése de la féminisation de
la religion a la lumiére du constat de I’existence de différentes formes de participation mas-
culine dans I’espace religieux et de la présence majoritaire des femmes dans la vie dévo-
tionnelle avant le XIXe siécle. Evas, Marias y Magdalenas contribue aussi au développe-
ment d’un vaste chantier de recherche, celui ouvert par Phyllis Mack et Sabah Mahmood sur
’application de la notion d’«agency» a I’étude religieuse.

Le deuxiéme chapitre est consacré a I’étude des modeles de féminité a I’ceuvre dans
I’Espagne libérale. Raul Minguez en distingue deux: celui, libéral, de I’Ange de la maison et
celui du catholicisme antilibéral, qui combine la suspicion envers les femmes avec la revalo-
risation de la maternité et I'importance de I’instruction catholique. Tous les deux participent
a la construction discursive de la différence sexuelle en Espagne, méme si le role joué par
I’instruction des femmes et le principe du libre arbitre ont évité aux catholiques de tomber
dans le déterminisme biologique. La contribution la plus importante de cette partie est I’ana-
lyse du discours sur la féminité d’un personnage qui mériterait une étude détaillée, le fonda-
teur des Fils du Cceur Immaculé de Marie et confesseur de la reine Isabelle II, Antonio
Maria Claret.

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 431

Dans le troisiéme chapitre, Raul Minguez souligne I’importance des modeles issus de la
Bible: Eve (le danger), Marie (la maternité) et Marie-Madeleine (la rédemption). L’analyse
de I'usage du dogme de I'Immaculée Conception par 1’écrivain catholique Concepcion Are-
nal dans le but de renforcer la capacité d’agir des femmes au sein de 1’Eglise est particuli-
érement intéressante. Néanmoins, le passage consacré a la Vierge comporte certaines lacu-
nes, notamment en ne rendant pas compte de I’essor des dévotions mariales avant la déclara-
tion du dogme de I’Immaculée Conception (voir, par exemple, le réle des dévotions mariales
durant la période révolutionnaire [1789-1814] ou les apparitions de Notre Dame de la
M¢édaille Miraculeuse en 1830).

Dans le quatrieme chapitre, ’auteur s’intéresse au réle joué par le discours du genre dans
les guerres culturelles en Espagne. Raul Minguez montre aussi bien la mobilisation précoce
des femmes, avec la collecte de signatures contre les mesures sécularisatrices, que 1’essor
des publications carlistes destinées au public féminin durant la période du Sexenio democra-
tico. Néanmoins, cette question pose le probléme de 1’application de 1’expression «culture
wars» au Bienio Progresista (1854-1856). Issue du Kulturkampf allemand, la notion de
«culture warsy, telle qu’elle a été formulée par Christopher Clark et Wolfram Kaiser, fait ré-
férence & la nouvelle ampleur que prend I’affrontement entre 1’Etat et I’Eglise durant le der-
nier tiers du XIXe siecle. De la méme maniére, I’historiographie récente en Espagne emploie
«culture wars» pour définir la mobilisation sociale et I’extension du conflit clérical-anticlé-
rical a tous les aspects de la vie sociale durant la période du Sexenio democratico (1868—
1874), éléments qu’on ne retrouve que difficilement a I’époque du Bienio Progresista. Fina-
lement, ce chapitre aurait pu profiter d’autres études sur la dimension nationale de la querel-
le autour de la réception de I’Ineffabilis Deus en Espagne et sur la dimension politique des
fétes de la promulgation du dogme de I’Immaculée Conception dans le duché de Savoie.

Le dernier chapitre analyse I’essor des congrégations en Espagne. Aprés un bilan de la
diffusion de ce modele, Raul Minguez nous propose une étude trés fine de la trajectoire bio-
graphique des fondatrices de congrégations espagnoles en faisant appel a la notion d’agency.
A partir des autobiographies des fondatrices, il reconstitue d’une maniére brillante leurs ex-
périences, leurs contradictions et les difficultés rencontrées. La question dépasse les appro-
ches traditionnelles de I’inspiration divine et de la manipulation des confesseurs pour mont-
rer I’importance, quand elles font le choix de fonder une congrégation, des possibilités offer-
tes par le modele de féminité catholique pour agir dans 1’espace public.

La richesse de cet ouvrage réside dans la combinaison de plusieurs approches méthodolo-
giques pour rendre compte de la complexité des rapports entre religion et genre. C’est ainsi
que les études de genre et la notion d’«agency» permettent a I’auteur d’offrir de nouvelles
perspectives pour 1’étude de la vocation religieuse des femmes dans les instituts de vie
consacrée. Finalement, le livre conjugue un dernier élément, celui de la dimension politique
du genre, avec la religion dans les disputes entre libéraux et antilibéraux dans 1’Espagne de
la deuxieme moiti¢ du XIXe si¢cle. C’est a partir de ces éléments que I’auteur dévoile le pa-
radoxe de la modemité catholique et, en suivant Eisenstadt, qu’il cherche a montrer I’exis-
tence de multiples modernités.

Miinster Francisco Javier Ramon Solans

SZRKG, 111 (2017)



432 Rezensionen — Comptes rendus

Le gouvernement pontifical sous Pie XI. Pratiques romaines et gestion de [ 'universel. Etudes
r’éunies par Laura Pettinaroli (=Collection de I’Ecole frangaise de Rome 467), Rome,
Ecole frangaise de Rome, 2014, 847 p.

En Septembre 2006, les papiers du pontificat de Pie XI (1922-1939), conservés dans les
Archives Secrets du Vatican, ont été ouverts a la consultation. A ce jour, il y a eu beaucoup
de chercheur(e)s qui ont utilisé ces papiers et qui ont donné vie a des occasions internationa-
les de discussion.

Le volume rassemble les actes du séminaire organisé par I’Ecole frangaise de Rome (5-6
mars 2010 et 14—15 janvier 2011) sur le gouvernement pontifical sous Pie XI (Achille Ratti),
édités par Laura Pettinaroli (ancienne éléve de I’Ecole frangaise de Rome); travaux de re-
cherche d’un groupe bien organisé de spécialistes remarqué(e)s et jeunes chercheur(e)s, qui
nous mettent face a I’état des recherches aprés 1’ouverture des archives du pontificat de Pie
XTI en 2003 et 2006.

Dans le volume, nous trouvons rassemblé 39 communications, 6 interventions de synthése
et 8 compte rendus des débats, 2 index (1 index des personnes; | index des lieux).

L’ouvrage a un programme thématique composé de cinq grands parties:

I — Le style de gouvernement au miroir des récentes éditions de sources: La connaissance
des récents ouvrages sur le pontificat de Pie XI a permis de prendre conscience de I’apport
des travaux éditoriaux a propos du style de gouvernement. L’analyse a travers différents mo-
yens et méthodologies des sources (sources administratives comme les audiences et les en-
quétes; ou sources plus classique comme les «feuilles d’audiences» pontificales ou les pro-
ces-verbaux de réunions cardinalices ou les rapports de nonciatures) garantissent une meil-
leure compréhension du fonctionnement de la machine administrative du Vatican, et nous
font connaitre le travail quotidien des hauts fonctionnaires du Saint-Siege.

IT — De I’information a I’action. Le Saint-Siége en ses réseaux: Les études nous montrent
les réseaux d’information du Saint-Siege. Les fonctionnent des plusieurs réseaux (ecclési-
astiques, diplomatiques, politiques, etc.) ne marchent pas a sens unique. L’information est
transmise a travers une hiérarchisation et une mis en ouvre strictement personnalisée.

III — L’administration pontificale entre centre et périphérie: Le fonctionnement de I’admi-
nistration pontificale (personnels et institutions) a ét¢ vue en son centre romain et de manicre
plus décentralisée a travers des nonciatures qui se trouvent dans le nouveau contexte du Pre-
miére aprés-guerre. Puis, il y a I’analyse de I’influence qui certaines personnalités de la Cu-
rie ont eu dans les orientations, en matiére théologique, du pontificat.

IV — La prise de décision: Proche au pontife dans le gouvernement de I’Eglise, son entou-
rage immédiat (la cour pontificale, le secrétaire d’Etat, les cardinaux membres de la congré-
gation des Affaires ecclésiastiques extraordinaires) est ici objet d’étude. Etudier la condam-
nation de I’Action frangaise nous met face les contractions internes au Sacré College, parti-
culierement avec le Saint-Office. Puis, il y a une attention sur les processus rédactionnels des
encycliques, ces derniéres un outil primordial pour I’exposition du Magistére romain. Enfin,
il est analysé, 4 partir de Rome, le gouvernement des Eglises locales. Les papiers des archi-
ves de la Congrégation Consistoriale, mais aussi de nominations épiscopales en Tchécoslo-
vaquie et en France, nous permettent de pénétrer dans le rapport de Rome avec les épisco-
pats nationaux dans I’endroit ecclésiologique de I’entre-deux conciles.

V — Mettre en oeuvre une politiques a 1’échelle universelle: La mis en lumiére de 1’expo-
sition missionnaire de 1925 et de la procession du 25 juillet 1929 nous conduit vers la com-
préhension du rdle unificateur des modeles dévotionnels et liturgiques créés a Rome. Méme
si traditionnellement liés a 1’épiscopat, nous avons des nouveaux vecteurs de diffusion des
décisions romaines: I’ Action catholique féminine et les universités pontificales.

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 433

Les travaux qui composent I’ouvrage nous conduit a comprendre le processus décisionnel
a travers 1’étude des actes de Pie XI et le travail des plus proches collaborateurs du pontife;
comprendre le fonctionnement de la Curie dans sa gestion de problémes universels (a partir
du centre) a travers I’analyse des processus d’information, de centralisation et de mise en
circulation du modéle romain. Aussi, certaines communications fournissent d’éclairages sur
les pratiques de 1’échange entre le niveau local et le niveau central (centre romain), qui ani-
ment soit I’'information soit I’initiative du Vatican. Dans tous communications, |’attention
sur la dimension temporelle résulte déterminante pour comprendre les évolutions d’un «gou-
vernement pontifical» qui se développe a I'intérieur d’un cadre complexe du point de vue
des événements historiques. Dans cette perspective, il faut réfléchir dans un cadre historique
plus large des années du pontificat de Pie XI.

Plusieurs communications mettent en évidence I’'importance de certains modeles romaines
(le modele du prétre de «spirito romano», ¢’est-a-dire formé a Rome, dans les séminaires na-
tionaux et les universités pontificales), destinés a informer les pratiques locales des Catholi-
ques. La circulation de modéles romains — a souligner le réle unifiant de Rome et la person-
ne du pape — permet I’élaboration de modeles dévotionnels, intellectuelles, éducatifs, qui
sont représentés localement par des institutions intermédiaires entre les niveaux €tatique et
individuel, qui nous permet vraisemblablement d’associer les deux niveaux de I’action de
Pie XI: «le souci concordataire et I’appel aux individus». Cependant, il semble y avoir une
insuffisance de réflexion sur «l’eccessivo accentramento del potere di Romay. Par exemple,
Mgr Celso Costantini dans son papier de 1939 met en évidence la nécessité de rompre «la
prassi di correntismo» qui monte le personnel de la Curie a fixer leur regard sur le pedigree
plutdt que sur le talent des nouveaux co-optés: «la Segreteria di Stato € quasi una camerata
del Seminario romano» (G. Butturini, Alle origini del Concilio Vaticano secondo. Una pro-
posta di Celso Costantini, Pordenone 1988, 69-116).

Beaucoup de chercheur(e)s ont largement concentré leur attention sur les sources vaticanes
en produisant études qui regardent Rome par moyen de Rome. Une approche historique,
plus proche de I’histoire diplomatique, I’histoire des relations internationales, et 1’histoire
des institutions politiques (nous ne devons pas oublier que I’Eglise de Pie XI est au centre
d’une intense activité politique et diplomatique), constitue un vaccin par rapport au virus,
particulierement présent dans certaines historiographies, a observer les événements histo-
riques sous la lentille unique de I’histoire ecclésiastique. Pour éviter le «narcissisme du spé-
cialisten, il aurait été trés utile essayer d’analyser les questions étendant le regard plus loin,
en analysant les aspects généraux qui caractérisent un gouvernement pontifical, c’est-a-dire
les aspects diplomatiques, politiques, culturels et sociaux. Dans 1’étude de question com-
plexe et sensible comme I’histoire d’un pontificat a 1’époque contemporaine nous devons
avoir le courage d’interroger les papiers, pas seulement pour confirmer des théses déja éta-
blies par des spécialistes mais pour essayer de faire baisser les certitudes et les clichés. Par
exemple, le pouvoir soviétique élabore un projet de modernisation qui passe par le change-
ment de vie des masses. C’est agir au quotidien et penser le monde, grace a I’exploitation
collective des terres et I'industrialisation, mais également par I’acculturation des masses et la
politique de lutte contre le sentiment religieux. Le monde socialiste doit remplacer I’ancien-
ne monde construite autour a la rupture du travail et des rituels religieux: «des sociabilités
religieuses aux sociabilités socialistes» (voir Eviatar Zerubavel, The Soviet Five-Day Ne-
preryvka, dans: Id., The Seven Day Circle. The History and Meaning of the Week, Chicago
University Press, 1985, 35-43). Le grand combat entre I'Eglise de Pie XI et le pouvoir so-
viétique se joue sur le grand terrain de la culture. Le socialisme vise a développer une idéo-
logie scientiste qui combat contre les croyances religieuses et qui vise a affaiblir I’esprit reli-
gicux pour changer la vie religicuse avec la vie communiste. A toute raison, le Vatican ne

SZRKG, 111 (2017)



434 Rezensionen — Comptes rendus

peut pas se soustraire a chercher un canal politico-diplomatique (les missions de secours en-
vers la population Russe en difficulté ne sont pas suffisantes a atteindre 1’objectif que le pon-
tife s’était fixé) et engager un «dialogue de compromis» a fin de négocier des réglés et des
lieux certes et se garantir la possibilité d’éduquer la jeunesse selon les principes chrétiens.
Dans une logique de realpolitk, il faut fixer les régles pour pouvoir faire avancer le dialogue.
Donc, pour le Saint-Siége se pose la question de trouver espaces de manceuvre pour chercher
de traduire en structures juridiques de gouvernement des déclarations doctrinales. Dans cette
perspective, un regard qui ne se limite pas a la sphére strictement ecclésiastique est a recom-
mander.

Evidemment, les actes du colloque ici publiés n’ont pas I’ambition de répondre & tous
questions posé par un pontificat déja bien exploré par I’historiographie: «tout révolution
archivistique ne se traduit pas nécessairement par un renouvellement historiographique»
(comme nous rappelle Andrea Riccardi). L outil de la science politique dans 1’étude des in-
stitutions religieuses comme 1’Eglise catholique romaine reste la grande inconnue en plusi-
eurs études et discussions ici réunies. Un «gouvernement pontifical» déborde évidemment le
domaine strictement religieux pour embrasser le domaine politico-religieux, qui comprend
aussi la dimension culturelle, la dimension sociale, la dimension économique (voir Adriano
E. Ciani, The Vatican, American Catholics and the Struggle for Palestine, 1917-1958: A
Study of Cold War Roman Catholic Transnationalism (201 1). University of Western Ontario
— Electronic Thesis and Dissertation Repository. Paper 348).

Le propos est de renouveler, a partir de thémes précis, des questions inédites ou déja tra-
vaillées. Aussi, s’il ne donne pas vraiment d’interprétations nouvelles, cet ouvrage a le mé-
rite d’utiliser de nouvelles sources vaticanes. Cependant, il reste ouvert la question d’un dia-
logue entre différentes sources autour le théme du «gouvernement pontifical». Les sources
vaticanes, nonobstant pas sollicitées de fagon exclusive, constituent toujours des points de
référence des études rassemblés dans le volume, qui donnent au plupart un point de vu Vati-
cano-centrée. Francesco Margiotta Broglio au cours des débats a parlé d’une mobilisation
historiographique caractérisée par la «pureté». Pour cette raison, d’abondantes questions né-
cessitent d’étre repris a la lumiere de plus sources publiques, pas seulement sources proches
au milieu romain (& propos du Vatican, Andrea Riccardi a justement mis en évidence que
nous ne devrons jamais oublier que nous sommes face a un «petit monde»). Bref, nonobstant
des intéressants renseignements sur la machine du gouvernement de 1’Eglise catholique sous
le pontificat de Achille Ratti, cet ouvrage collectif parcoure des perspectives interprétatives
déja bien connues par les travaux les plus récents sur le pontificat du pape Pie XI.

Paris Marco Lavopa

Marit Monteiro/Wilhelm Damberg/Jan de Maeyer (Eds.), Child Sexual Abuse in the
Churches. Historical Approaches in Belgium, Germany and the Netherlands (=Trajecta
25/1), Nijmegen 2016, 144 p.

Wie die Herausgeber es in der Einleitung auf den Punkt bringen, gibt es Themen, die bis
anhin von Kirchenhistorikerinnen und Kirchenhistorikern wohl zu wenig angegangen
wurden. Das breite und komplexe Themenfeld des Kindesmissbrauchs ist eines davon, ein
Thema, das «might be regarded as unwanted or undesirable religious heritage» (20). Fakt
ist, dass weder das Problemfeld noch das Problembewusstsein neu sind. In neuem Kleid
zeigen sich jedoch die jiingsten gesellschaftlichen und medialen Koordinaten: Ist die ka-
tholische Kirche als Institution in der westlichen Welt einerseits ganz allgemein mit einem

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 435

massiven Bedeutungsverlust konfrontiert, so wird andererseits in der medialen Sphére
eine Skandalisierung und Aufbauschung der Missbrauchsfille betrieben, die so weit geht,
«an image of a serious, large-scale and specifically Catholic problem» (4) hervorzurufen.
Das Trajecta-Heft, Jahrgang 25, Nummer 1 des Jahres 2016, zeigt auf, das dem beileibe
nicht so ist: «sexual abuse of minors is by no means a specifically Catholic problem» (8).
Und trotzdem gab und gibt es viele Muster, die zu dem aus heutiger Sicht eindeutigen in-
stitutionellen Versagen fithrten: Wir sind mit einem System konfrontiert, in dem versucht
wurde, die Fille des Missbrauchs als Einzelfille und moralische (nicht etwa strafrecht-
lich) Verfehlungen abzutun. Der Bruch des Zolibats galt etwa als schwerwiegender als die
Verletzung und Traumatisierung des Kindes. Die Kinderrechte waren bis in die 1980er
Jahre noch nicht so festgelegt, wie dies heute in unseren Breiten der Fall ist. Ein liberstei-
gertes Selbstbild der Institution trug zudem das Seine dazu bei und kirchliche Akteure
entzogen sich im Rahmen einer «Klassenjustiz» staatlicher Untersuchung und Verfolgung
oder sie gingen mit diesen Instanzen spezielle Vereinbarungen ein. Auch nachdem sich im
gesellschaftlichen Umfeld eine primordiale Sichtweise auf die Opfer bzw. die «Uberle-
benden» durchsetzte, tat sich die Kirche mit dem Phinomen schwer. Es fiel ihr schwer,
geeignete Instrumente zu finden und dem Phidnomen adidquat zu begegnen — noch um das
Jahr 2000 gab es eine «traditional culture of silence, and care for the victims was still not
a priority» (13).

Sechs kurze und durchgehend qualititsvolle Beitrige sdumen den Band bzw. das Trajec-
ta-Schwerpunktheft. Nicolai Hannig («Scandals, Affairs and the Rise of Religion. Journa-
lism in Post-War Germany», 23-40) zeigt auf, dass im 20. Jahrhundert zunehmend die
Medien das Bild von Religion bestimmten. In ihrer Emanzipation und Freisetzung vom
Religiosen wurde das Momentum des «Skandals» immer bedeutender. Freilich ist der
Skandal, wie Hannig festhilt, kein singuléres, klar abgegrenztes Ereignis, sondern immer
in einem grosseren Zusammenhang zu sehen. Zudem sind Skandale Motoren und Kata-
lysatoren von Veridnderungen (vgl. 28), auch religioser Natur, sodass die Kirche als Insti-
tution generell massiv an Ansehen und Glaubwiirdigkeit eingebiisst hat. Hannig hilt so
fest: «The churches and their representatives lost their halo of invulnerability and became
a legitimate target of criticism.» (37) Ebenso wie Hannig liefert Andreas Henkelmann
einen medienanalytischen Beitrag. Er tut dies auf dem Hintergrund der Heim- und Fiir-
sorgeerziehung und ihrer problematisierenden Wahrmehmung im Rheinland. In der Hei-
merziehung arbeiteten Staat und katholische Kirche eng zusammen. Kritik an Erzichungs-
anstalten wurden schon sowohl in den ausgehenden 1920er Jahren als auch Ende der
1960er Jahre laut — beide Male rochen katholische Akteure «press conspiracy against the
Church and religion in general» (56). Dass die Heimerziehung mit einer Aufwertung der
Rechte von Kindern und Jugendlichen sich fundamental #nderte, ist somit auch einem
kritischen Journalismus zu verdanken. Dieser gab schon in den 1920er Jahren zu beden-
ken, dass die Kinder wohl Gefdngnisse den Erziehungsheimen vorgezogen hitten... Hen-
kelmanns Beitrag ist sehr wertvoll und analytisch bestechend — obwohl die Auswertung
einer Quelle aus 1931 (FN 43, S. 51) als etwas zu gewagt erscheint. Darin geht es um die
normative Qualifizierung von «Fiirsorgezoglingen» in einem einzigen Satz in den Quel-
len, der vielleicht zu viel Gewicht bekommt. Diese meine Anmerkung zur Interpretation
einer Zeitungsquelle schmilert den Beitrag Henkelmanns keineswegs. Seine Uberschrift
lautet: «A desolate backwater of the education system?» A Historical Perspective on
Media and the Public Perception of Correctional Education in the Rhineland in the 20th
Century (Germany). Die Stirke der Abhandlung Henkelmanns liegt gerade darin, eine
sehr konkrete Frage im Kontext des Wohlfahrtsstaates in eine allgemeine, aber keines-

SZRKG, 111 (2017)



436 Rezensionen — Comptes rendus

wegs lineare historische Entwicklung einzuzeichnen, oder andersrum: Die Kritik ist kein
neues Phinomen an sich, aber das Ausmass und ihre Vektoren haben sich geéndert.

Der im Trajecta-Heft iber die ersten beiden Beitrige dargebotene mediale Schwerpunkt
wird dann von Bruno Vanobbergen und Hans van Crombrugge liber eine padagogikge-
schichtliche Perspektive erginzt. Beide Autoren halten fest, dass es vor den 1980er Jahren
gang und gibe war, den Umgang mit Kindern zu «entsexualisieren». Ein wichtiger Be-
reich menschlichen Lebens wurde so wie ausgeklammert. Der Ausbau der Kinderrechte
und der kritische Blick auf sich zeigende Autorititsverhiltnisse bedeuteten hier einen ve-
ritablen Umkehrpunkt. In der katholischen Pddagogik wurde das Kind, gemiss den Auto-
ren, zu stark idealisiert und zugleich damonisiert. Unter dem «Deckmantel der Liebe» wi-
re dann vieles moglich geworden. Erst ein entidealisierendes Bild des Kindes, seiner voll-
wertigen Rechte als Mensch und seiner Verletzbarkeit, und die Ausleuchtung asymmetri-
scher Macht-Beziehungen hitten dabei einen Perspektivenwechsel ermoglicht. Wenn der
Beitrag («Under the Mantle of Love. [Catholic] Institutional Pedagogy and the Pedagogic-
Erotic Relationship») nicht ganz zu {iberzeugen vermag, ist das sicher auch seiner gebote-
nen Kiirze geschuldet: Ist die Phase der Idealisierung des Kindes wirklich vorbei? Ist da-
mit das Problem gelost?

Marit Monteiro, die Mitherausgeberin des Trajecta-Spezialheftes, blickt auf die jlingere
Zeitgeschichte in den Niederlanden. Thr Beitrag steht unter der Uberschrift «Caught Up by
the Past». Der sexuelle Missbrauch sei einer der «such socially relevant and extremely
sensitive issues» (74) der letzten Zeit. In der Beschiftigung mit ihm sehnen die Opfer sich
nicht immer nach historischer Nachforschung, sondern sie fragen nach Unterstiitzung und
Kompensation. Das stellt die Historiografie vor Fragen. Monteiro spricht von einem
«ethical turny in der Geschichtsschreibung und reflektiert iiber den Opferbegriff und die
Inflation dieses Konzepts («victim inflation») kritisch. Sie tut dies ohne zu relativieren,
dass 10.000-20.000 minderjihrige Personen im Zeitraum von 1945-1981 in den Nieder-
landen Opfer von unangebrachtem sexuellen Verhalten durch Vertreter der katholischen
Kirche wurden. Monteiro geht auch auf die grundsitzlich Quellenproblematik und -termi-
nologie ein: So zeigen die historisch gebrauchten Begriffe an, dass Kirchenvertreter dieses
Problem als individuell, moralisch und eher zufillig ansahen. Zudem gilt, dass die in den
Archiven aufgefundenen Berichte oft unvollstindig und liickenhaft sind. Ausserdem zeigt
sich im Falle der Niederlande interessanterweise, dass gerade in den 1950er Jahren eine
grosse Offenheit fiir Arbeit mit Priestern «mit Problemen» da war. Dieses Faktum war
dem Umstand geschuldet, dass auf lokalkirchlicher Ebene katholische Psychiater Eingang
in klerikale Kreise fanden und Einfluss geltend machten. In Rom sah man das zu dieser
Zeit anders, sodass dieses Klima der Offenheit, Sexualitdt anzusprechen — und dies insbe-
sondere in der Ausbildung von Klerikern zu tun — an ein gewisses, vorldufiges Ende kam.
Eigene Forschungen des Rezensenten zu romischen Seligsprechungsakten scheinen diese
interessante These von Monteiro zu bestitigen. In den 1950er Jahren wurde viel offener
und offensiver mit dem Thema umgegangen — dieser «Freudianismus», wie ihn die Geg-
ner nannten, wurde dann aber riickgebunden und unmoglich gemacht, verbliiffender
Weise gerade dann, als im Nachgang des II. Vatikanums man etwas anderes erwarten hit-
te. Nicht alle Fenster wurden mit dem Aggiornamento gedffnet.

Auch Maarten van Boven und Freek Koster beschéftigen sich mit den Niederlanden. Sie
tun dies im vorliegenden Opusculum iiber den Blick auf juridische Strafverfolgung des
sexuellen Missbrauchs. Beide gehen dem Verdacht nach, dass mit unterschiedlichen Ellen
gemessen wurde, «a suspicion of class-based justice». (96) Es wird sodann klar, dass Ver-
dachtsfille kirchlicher Wiirdentriger mit grosserer Diskretion behandelt wurden. Das
konnte eine Untersuchung von 5170 Fillen mit Vergehen in sexueller Hinsicht — von

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 437

denen 40 Kleriker betrafen — festgestellt werden. Kleriker profitierten von ihrem héheren
sozialen Status. Zudem zeigen van Boven und Koster eindriicklich auf, wie eng die Zu-
sammenarbeit zwischen Justiz und kirchlichen, diézesanen Strukturen war. Der kirchli-
chen Domine wurde vielfach zugestanden, die Probleme selber zu 16sen. Sodass es dann
unter schwierigen Bedingungen an den Opfern und ihren Eltern lag, Ubergriffe zu berich-
ten. Wobei auch dies noch zu verhindern versucht wurde. Die Justiz stand hier nicht
helfend zur Seite, oder hirter formuliert: Sie war in Sachen Rechtsgleicheit ihrer Aufgabe
nicht nachgekommen. Der hochstinteressante, rechtsgeschichtliche Beitrag schliesst mit
dem Fazit, dass Priester anders als die Mehrheit der Verdichtigen behandelt wurden.
Diese Ungleichheit, obwohl sie wahrscheinlich nicht so intendiert war, ist dennoch aus
heutiger Sicht als hartes Faktum anzusehen.

Im letzten Beitrag geht Toon Osaer auf die Situation in Belgien ein. Dort macht sich in
den letzten Jahrzehnten ein drastischer religionssoziologischer Wandel bemerkbar. Dra-
matische Fille von Missbrauch erschiitterten die katholische Kirche. Obwohl diese letzt-
lich auch in einem breiteren gesellschaftlichen Kontext zu sehen sind und nicht die Kirche
allein angehen, wie Osaer festhilt (128), zeigt sich, dass die Kirche als Institution oftmals
«automatisch und reflexiv» zum Schutz ihres guten Rufes ausholte. Gleichzeitig pochte
sie auf Autonomie, sodass erst iiber die Veroffentlichung von Opfergeschichten tiber die
mediale Schiene der Damm gebrochen wurde und sich die Kirche, nach und nach, neuen
Horizonten 6ffnete. So wurde 2016 auch in Rom, an der Psychologischen Fakultit der
Pépstlichen Universitit Gregoriana, ein «Center for Child Protection» gegriindet, das sein
Programm und seine Tatigkeit 2016 aufnahm (126, FN 126).

Das Trajecta-Heft darf als tiberaus gelungen bezeichnet werden. Es ist inhaltlich reich,
formell sauber gearbeitet und regt zu weiteren Forschungen an. Die Kiirze und Prignanz
der Beitrdge mit Zusammenfassungen ist ebenso hervorzuheben wie die konzise Einlei-
tung. Warum ist aber im Untertitel von Kirchen in der Mehrzahl die Rede? Geht es nicht
tiber weite Strecken aussschliesslich um die katholische Kirche?

Mit einem so komplexen Untersuchungsfeld ist also m.E. von allen Beitridgerinnen und
Beitrdgern in unterschiedlicher Weise sehr reflektiert, verantwortungsvoll und sensibel
umgegangen worden. Dass dies andere Leserinnen und Leser vielleicht anders sehen
konnten, will nicht in Abrede gestellt sein. Spuren apologetischer Natur kdnnten so unter
Umstidnden im letzten der genannten Beitrige ausfindig gemacht werden. Aber nichts ist
voraussetzungslos. Es ist nun zu hoffen, dass in absehbarer Zeit auch z.B. in aussereuro-
pédischen Kontexten diesem Beispiel gefolgt wird. Freilich gilt dasselbe flir die Schweiz,
wo in der letzten Zeit auch viele Einzelstudien vorgelegt wurden. Die katholische Kirche
als internationaler Akteur steht hier in einer besonderen Verantwortung — wie das Beispiel
Belgien zeigt, ist es aber fiir die Institution nicht zuletzt auch eine «Zukunfts- und Uberle-
bensfrage».

Fribourg David Neuhold

Manfred Gailus, Friedrich Weifiler. Ein Jurist und Bekennender Christ im Widerstand
gegen Hitler, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2017, 316 S.

Der Jurist Friedrich WeifSler (1891-1937) ist lange Zeit nur Kennern der Geschichte des
sogenannten «Kirchenkampfes» innerhalb der protestantischen Kirchen und in deren Aus-
einandersetzung mit dem NS-Staat 1933—-1945 bekannt gewesen. Seit Ende 1934 arbeitete
Weiller in Berlin zunéchst als Biirokraft, spiter als Leiter der Kanzlei und juristischer Be-
rater der Vorlaufigen Kirchenleitung (VKL) der Bekennenden Kirche (BK). In dieser

SZRKG, 111 (2017)



438 Rezensionen — Comptes rendus

Funktion war er beratend und schriftfithrend an der Ausarbeitung einer an Adolf Hitler
gerichteten Denkschrift beteiligt, mit der die sogenannte «zweite» VKL — nach der Spal-
tung der BK im Gefolge der Bekenntnissynode in Bad Oeynhausen im Februar 1936 — ih-
re Sorgen Uiber Staatseingriffe in die Kirche, die zunehmende «Entkonfessionalisierungy
des offentlichen Lebens und die mit den KZs verbundene Willkiir duflerte. Eine Verof-
fentlichung der im Sinne einer «Supplik» an die Obrigkeit (137) verfassten Eingabe war
nicht vorgesehen. Nachdem der Wortlaut der Denkschrift am 23. Juli 1936 in den Basler
Nachrichten erschien, fiel der Verdacht in den Spitzengremien der BK rasch auf WeiBler.
Dieser wurde vom Dienst suspendiert, am 7. Oktober 1936 von der Gestapo verhaftet —
welche die VKL zur Aufkldarung der fur die Veroffentlichung Verantwortlichen einge-
schaltet hatte — und am 11. Februar 1937 in das KZ Sachsenhausen tiberfiihrt. Nach eini-
gen Tagen brutaler Misshandlung durch Mitglieder des Wachpersonals, die den aus einer
judischen Familie stammenden Weilller als «Juden» attackierten und beschimpften, starb
WeiBler dort am 19. Februar 1937.

Weilllers Schicksal ist in der einschlidgigen Literatur bislang vor allem als ein Beispiel
dafiir herangezogen worden, wie wenig auch den Vertretern des entschiedenen Dahlemer
Fliigels der BK um Martin Niemoller tatsachlich an einer grundsitzlichen Auseinander-
setzung mit dem NS-Regime gelegen war, iiber die Verteidigung kirchlicher Autonomie
hinaus. Als die Veroftentlichung der Denkschrift die BK in ein schlechtes Licht riickte,
lieB man Weiller wie eine heille Kartoffel fallen. Manfred Gailus — der seit Jahren zu den
besten Kennern des deutschen Protestantismus im «Dritten Reich» zdhlt — bestitigt diesen
Befund in seiner Biographie WeiBllers. Seinen akribischen Recherchen zufolge hatte
Weilller tatsiichlich in Zusammenarbeit mit Werner Koch, einem bei Dietrich Bonhoeffer
tatigen Vikar, und dessen Freund Ernst Tillich Informationen tiber kirchenpolitische Fra-
gen an die auslidndische Presse geleitet. Er rechtfertigte dieses Verhalten damit, dass
Christen im Ausland jedes Recht gehabt hitten, mehr iiber die kirchlichen Verhiltnisse in
Deutschland zu erfahren. Gailus zufolge hatte Weilller «hier eine Grenze {iberschritten,
die die Bekennende Kirche selbst nicht tiberschreiten wollte: vom Kirchenkampf in eige-
ner Sache zur politischen Handlung, letztlich zu Schritten auf dem Weg in einen christlich
begriindeten Widerstand.» (231)

Fiir seine Biographie hat Gailus erstmals den erhaltenen Nachlass der Familie Weif3ler
herangezogen und Gespridche mit Johannes WeiBller gefiihrt, dem 2016 verstorbenen jiin-
geren Sohn von Friedrich WeiBller. Auf der Basis dieses ergiebigen Quellenmaterials, zu
dem unter anderem personliche Korrespondenz und zu verschiedenen Zeiten gefiihrte Ta-
gebiicher von Friedrich WeiBler, dessen Vater Adolf und seinem &lteren Sohn Ulrich
zdhlen, gelingt Gailus eine ebenso anschauliche wie eindringliche Familienbiographie, die
vom Aufstieg einer jiidischen Familie und ihrer Akkulturation in die nationalprotestanti-
sche deutsche Kultur in Kaiserreich und Republik handelt. Adolf Weiller, Sohn eines
Rabbiners, siedelte 1893 aus der oberschlesischen Industriestadt Konigshiitte nach Halle
an der Saale. Dort war er als Anwalt und Notar titig, verdiente aber den grofiten Teil sei-
nes Einkommens mit juristischen Fachpublikationen. Nicht erst unter dem Eindruck des
Weltkrieges war das Bekenntnis zur deutschen Nation fiir Adolf WeiBler ein Kernpunkt
seiner Identitidt. Im Juni 1919 nahm er sich deshalb, unter dem Eindruck der dem Deut-
schen Reich von den Alliierten auferlegten Friedensbedingungen, die er als «Schmach»
und Erniedrigung empfand, das Leben (77).

Friedrich WeiBller wurde von seinem Vater gegen den Willen der Mutter getauft. Er
wuchs in die nationalprotestantische Kultur des Kaiserreichs hinein, durch den Besuch
eines humanistischen Gymnasiums, durch das Studium der Rechtswissenschaft und die
1914 abgelegte Promotion. Durch die freiwillige Meldung zum Kriegsdienst 1914 ratifi-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 439

zierte er seine Teilhabe an dieser Kultur, auch wenn der Frontdienst aufgrund gesundheit-
licher Probleme nur kurze Zeit dauerte. Nach dem Krieg heiratete Friedrich WeiBler 1922
die Pfarrerstochter Johanna Schéfer und machte im preuBischen Justizdienst eine rasche
Karriere, bis hin zur Berufung als Landgerichtsdirektor in Magdeburg 1932. Bereits im
Februar 1933 wurde Friedrich WeiBler erst von der SA in Magdeburg drangsaliert, dann
vom Dienst suspendiert und schlielich im April 1933 als Beamter entlassen. Der Umzug
nach Berlin und die Anndherung an die Bekennende Kirche schienen ihm zunichst einen
Schutzraum vor der gegen ihn als «Nichtarier» gerichteten Politik des NS-Regimes zu
bieten, bis ihn die fatalen Folgen seiner Mitarbeit an der erwdhnten Denkschrift der BK
einholten.

Mit seiner Biographie Friedrich Weilllers hat Manfred Gailus eine umfassend recher-
chierte und klug argumentierende Fallstudie vorgelegt, an der wie in einem Brennspiegel
Chancen und Grenzen der jiidischen Akkulturation nach 1900 und Grenzen der Liberalitit
im protestantischen Milieu deutlich werden. Zugleich finden sich eindringliche Belege fiir
die andauernden antisemitischen Vorurteile unter Protestanten und fiir die Grenzen der
Bereitschaft auch innerhalb des radikalen Fliigels der BK, sich fuir getaufte Juden einzu-
setzen. Gailus biindelt seine diesbeziiglichen Reflexionen abschlieBend als Anfragen an
die «protestantische Performance in der Hitlerzeit» (217). In sprachlicher Hinsicht scheint
dies durch den etwas ungliicklichen Anglizismus — besser wire es, von «Verhalten» zu
sprechen — und die irrefiihrende Fokussierung auf Hitler problematisch. Die sachliche
Substanz seiner Schlussfolgerungen tiberzeugt allerdings. Als Fliichtigkeitsfehler ist zu
notieren, dass die letzte Reichstagswahl am 5. Mérz 1933 stattfand. (104) Dem wichtigen
Buch von Manfred Gailus ist eine breite, weit iiber den Kreis der an Religionsgeschichte
Interessierten hinausreichende Leserschaft zu wiinschen.

Sheffield Benjamin Ziemann

Guido Bausenhart, Eine Frau im Konzil: Hedwig von Skoda (=Studien zur Kirchenge-
schichte 28), Hamburg, Verlag Dr. Kovag, 2017, 196 S.

«Gefunden, ohne gesucht zu haben» (5) — dies restimiert die ungewohnliche Geschichte ei-
nes liberraschenden Buches, das eine bemerkenswerte Frau der Vergessenheit entreif3t! Dem
Konzilsforscher Guido Bausenhart (Hildesheim), einschlidgig ausgewiesen durch die Mitar-
beit an Herders Theologischem Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, ist es zu
verdanken, dass der Nachlass einer der bis dahin mit am wenigsten bekannten Konzilsaudi-
torinnen sachgerecht — und das heit durch eine Verbindung von archivarisch-kirchen-
geschichtlicher Feinarbeit mit dem Gespiir flir die grofien systematisch-theologischen Frage-
stellungen im Zusammenhang mit dem Konzil, seiner Vorbereitung und Rezeption — er-
schlossen werden konnte.

Die Priasenz Hedwig von Skodas — die Familie gab einer bekannten tschechischen Auto-
marke den Namen — auf dem Konzil mag auf den ersten Blick sporadisch wirken: erst 1965
war sie, die aufgrund der politisch-familiengeschichtlichen Konstellation langst in der
Schweiz und dann in Frankreich Full gefasst hatte (vgl. Kap. 2), durch Vermittlung des
Prager Kardinals Beran zur Konzilsauditorin ernannt worden (vgl. Kap. 1). Damit ist sie auf
dem Konzil eine der relativ wenigen Représentantinnen und Reprisentanten der authenti-
schen christlichen Glaubenserfahrung von Laiinnen und Laien, deren Einfluss und theologi-
sche Bedeutung gleichsam umgekehrt proportional ist zur institutionellen Einbindung (vgl.
Kap. 3). Dieser trotz mancher Grenzen zumindest indirekt durchaus beachtliche Einfluss

SZRKG, 111 (2017)



440 Rezensionen — Comptes rendus

speist sich im Falle Hedwig von Skodas aus ihrer fithrenden Rolle in den von ihr geleiteten
und gegriindeten «Equipes Internationales de Renaissance Chrétienne» (Kap. 4). Die in die-
ser Grundlagenarbeit vor dem Konzil erworbene Sensibilitit ist denn auch die Basis fiir ihre
nicht minder sensible Konzilsrezeption und -hermeneutik, in der sie zentrale Antwortele-
mente fur die Frage nach einem tragfihigen Rahmen christlicher Spiritualitit angesichts sich
rasant wandelnder Bedingungen entwickelte. Wenn sie dies im Geiste des Konzils tat, fiel
ihr dies umso leichter, als sie dessen Buchstaben kannte (Kap. 5).

Vor dem Konzil befand sich Hedwig von Skoda mit ihren Anliegen «in bester Gesell-
schaft» (116): Theologen wie Yves Congar oder Gérard Philips, die sich der Laientheologie
widmeten, sind hier ebenso zu nennen wie diverse Institutionen (z.B. Caritas) und Initiativen
(z.B. Weltkongresse fiir das Laienapostolat; Studenten- und Intellektuellenvereinigung Pax
Romana — in diesem Zusammenhang erwihnt Bausenhart iibrigens die Furcht des diesbe-
ziiglich wichtigen Bischofs von Lausanne-Genf-Freiburg, Frangois Charriére, dass sein
Amtskollege aus Freiburg im Breisgau, Wendelin Rauch, durch die Unterstiitzung von Hed-
wig von Skodas Aktivititen «der Zersplitterung der Krifte» [93] Vorschub leisten konnte).
Eine Tagung der EIRC in Sitten (Wallis) nach der ersten Sitzungsperiode des Konzils im
Juli 1963 zeigt, wie sehr die pastoralen Fragen des II. Vaticanums in hohem Maf}e theologi-
sche waren — und umgekehrt (vgl. 100f). Ausweislich des Tagungsverlaufs duflert sich dies
besonders auch in thematischen Querverbindungen zur spéteren Pastoralkonstitution Gaudi-
um et spes.

Wie bei allen Konzilsteilnehmern und -teilnehmerinnen der «zweiten Reihe» kann man
vom Endtext des Konzils her fragen, ob denn tatsichlich ein nachweisbarer Einfluss gege-
ben ist. Niichtern stellt Bausenhart im Zusammenhang seiner minutiésen Rekonstruktionen
der Diskussionen, an denen Skoda beteiligt war, fest: «Am Ende wird keiner der Anliegen
und Vorschldge Hedwig von Skodas den Weg in den endgiiltigen Text von Gaudium et spes
gefunden haben. — Wie ist das zu erklidren?» (168) Eine Antwort darauf lautet: «Hedwig von
Skoda war spit, zu spit zum Konzil gekommen. In der Phase, in der ein Text die grundsitz-
liche Zustimmung der Konzilsviter gefunden hatte, waren keine neuen Ideen mehr gefragt,
sondern lediglich eine prizisere, erginzende, schonere Formulierung der Gedanken, mit
denen man bereits einverstanden wam (169). Die Frage auf den unmittelbaren Einfluss zu
reduzieren hief3e allerdings, die Frage falsch zu stellen. Vielmehr kénnen anhand der Perso-
nen der «zweiten» (und auch «dritten») Reihe im Konzilsgeschehen Dynamiken, Prozesse
und Entwicklungen oft besonders pointiert herausgearbeitet und v.a. in einen gréfleren Zu-
sammenhang gestellt werden. Dank der ausgezeichneten historischen und systematischen
Kenntnis des II. Vaticanums und seiner Themen kann Guido Bausenhart im besten Sinne
des Wortes Exemplarisches herausarbeiten und aufzeigen, wie sich hinter dem Text eine
reiche Vor- und Nachgeschichte christlichen Denkens verbirgt, das in christlichem Leben
verwurzelt ist. Angesichts der Auswahlkriterien fiir die eingeladenen Auditorinnen (z.B.
Verantwortung flir internationale Vereinigungen oder Leitung einer Ordensgemeinschaft)
restimiert Bausenhart: «Hedwig von Skoda durfte sich als Person gemeint und berufen fiih-
len. Sie hatte keine bekannte internationale Organisation im Riicken» (134). Umso bemer-
kenswerter erscheint von daher, dass Hedwig von Skoda eine theologisch in hohem Mafle
gebildete Vertreterin ihrer Generation war.

Weit tiber die Person von Skodas ist auch ein Urteil Bausenharts iiber die nachkonziliaren
Vortriage Skodas von grofler konzilshermeneutischer Bedeutung: «Liest sie aus den Konzils-
texten heraus oder in sie hinein, was sie in ihren eigenen Intentionen bestétigt?» (185). Im
Grunde ist dies die Frage, die dem Konzilsereignis als Rezeptionsgeschehen wie auch dem
Rezeptionsgeschehen des Konzilsereignisses gilt. Gerade die kompetente Darstellung von
Einzelpersonlichkeiten zeigt: es gibt das Eine nicht ohne das Andere. Es ist dies der Reich-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 441

tum des Konzils, der Konzilsrezeption und der Konzilshermeneutik. Dies exemplarisch auf-
gezeigt zu haben, ist nicht das geringste Verdienst dieser Studie. Dass dabei einer der weni-
gen Frauen auf dem Konzil ein Denkmal gesetzt wurde, ist ein ebensolches Verdienst.

Nur am Rande sei abschlieSend vermerkt, dass der Mainzer Bischof Hermann Volk erst
nach dem Konzil Kardinal wurde (165).

Freiburg/Schweiz Michael Quisinsky

Claudia Lepp/Harry Oelke/Detlef Pollack (Hg.), Religion und Lebensfiithrung im Um-
bruch der langen 1960er Jahre, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2016, 370 S.

Der Sammelband nimmt die 1960er Jahre als Zeit grosser gesellschaftlicher Verdnderungen
in Bezug auf die religiose Lebensfiihrung in den Blick. Insbesondere in der protestantischen
Geschichtsschreibung mangelt es an empirischen Studien aus kulturwissenschaftlicher und
mentalitdtsgeschichtlicher Perspektive. Mit seinem Fokus auf den evangelischen Bereich be-
arbeitet der Band deshalb eine Forschungsliicke. Einzelne Ausfliige und Quervergleiche zum
katholischen Milieu kontextualisieren die Erkenntnisse. Der Sammelband geht aus einer
gleichnamigen Tagung hervor, die im Oktober 2013 in Miinster stattfand. Die breit angeleg-
te Themenpalette umfasst die Bereiche Religioser und gesellschaftlicher Wandel; Arbeit,
Freizeit und Konsum; Jugend; Ehe und Familie; Sexualitit und Fortpflanzung.

Detlef Pollack klirt in seiner Einleitung die beiden zentralen Begriffe «Umbruch» und
«Lebensfiihrung». Pollack und seine Mitherausgeber ziehen «Umbruch» den Begriffen
«Krise» und «Transformation» vor, da der erste zu stark die Perspektive der Zeitgenossen
wiedergebe, wihrend der zweite die Veranderungen verharmlose. Der Begriff «Lebensfiih-
rung» nach Max Weber wiederum beschreibe «latente mentale Orientierungsmuster» wie
auch «manifeste Verhaltensweisen» sowie das Verhiltnis beider zueinander. Pascal Eitler
fordert, die Religionsgeschichtsschreibung der 1960er und 1970er Jahre solle sich mehr den
religiosen Praktiken und dem Alltagsleben widmen. Er bezieht sich dabei vor allem auf
Bourdieu und Foucault. Zu einseitig hitten Forschende bisher die Siakularisierungsthese ver-
treten und dabei den Kirchen die Rolle der Ewiggestrigen zugeschrieben.

Den Themenbereich «Arbeit, Freizeit und Konsum» hitte man sich reichhaltiger ge-
wiinscht. Norbert Friedrich wirft in seiner Einfithrung hochspannende Fragen auf, darunter:
«Was machten Christen mit der der Arbeitswelt abgewonnenen freien Zeit? [...] Bot die freie
Zeit die Moglichkeit eines Aufbruches zu neuer, anderer Religiositdt und Kirchlichkeit?»
Fragen, die in den beiden Beitrdgen leider nur sehr am Rande behandelt werden. Traugott
Jahnichen behandelt die Reaktion evangelischer Theologen auf die Bedingungen der Indust-
ricarbeit, Harry Oelke schreibt iiber den Konsumwahn und die Reflexion von Kirchenden-
kern dariiber. Die Lebensfiihrung der Menschen — insbesondere solcher ohne kirchliches
Amt — kommt nicht vor.

Im Kapitel «Jugend» postuliert Thomas Grossbolting, weniger die Studierenden der
1968er Bewegung als die «katholischen Mddchen vom Lande» seien «eine wichtige Triger-
gruppe des religiosen Wandels der 1960er Jahrey». Allerdings bleibt das «katholische Méad-
chen vom Lande» (wohl in Ermangelung empirischer Studien) eine rhetorische Figur: Um
den Umbruch zu fassen, beschreibt Grossbolting die Entwicklungen der katholischen Ju-
gendarbeit und der Einstellungen katholischer Studierender. Ulrich Schwab zeigt in seinem
Beitrag, wie sich die evangelische Jugendarbeit ab den 1960er Jahren fiir Gesellschaftskritik
offnete.

SZRKG, 111 (2017)



442 Rezensionen — Comptes rendus

Die Kapitel «Ehe und Familie» sowie «Sexualitit und Fortpflanzung» sind die gehalt-
vollsten des Sammelbandes. Hier gelingt der Anspruch, Lebensfithrung und Religion in Be-
zug zueinander zu setzen, die Individualisierungsthese durch prizisere Analysen zu ersetzen
und auch genau zwischen Ideal und tatsdchlicher Lebensfiihrung zu unterscheiden. Christia-
ne Kuller warnt in ihrer Einfiihrung zu Ehe und Familie davor, das «Golden Age of Marria-
ge» um 1960 wie die Zeitgenossen als «heile Welt» und die Zeit danach als Beginn einer an-
dauernden Krise der Familie zu deuten. Der «Babyboom» sei die erkldarungsbediirftige Aus-
nahme eines langfristigen Jahrhunderttrends des Geburtenriickgangs. Dennoch seien die
Verdnderungen in den 1960er Jahren einschneidend gewesen, insbesondere auf normativer
Ebene. Christopher Neumaier beschreibt die enge Verzahnung des biirgerlichen und christli-
chen Familienverstindnisses in der BRD der 1950er Jahre. Die Unterscheidung zwischen
Ideal und Lebensfithrung macht Neumaier am Beispiel der Scheidung deutlich: In Umfragen
war die Unaufléslichkeit der Ehe als Ideal bis in die 1960er Jahre verbreitet, die Durchset-
zung des Ideals erschien aber auch im religiosen Milieu nicht mehr in jedem Fall als erstre-
benswert. Dimitrij Owetschkin thematisiert konfessionsverschiedene Ehen in den 1960er
Jahren als Ausdruck der zunehmenden Heterogenitiit, befordert durch Mobilitit, Bildungs-
expansion und Frauenerwerbstitigkeit. Eberhard Hauschildt analysiert die Positionsidnde-
rung der evangelischen Familienberatung von der «Verkiindigung» zum «Dialogy.

Im Kapitel «Sexualitdt und Fortpflanzung» widmet sich Claudia Lepp in ihrem sehr auf-
schlussreichen Beitrag den Kirchen als sexualmoralische Instanz. Wie sehr zumindest ein-
zelne Exponenten mit der Zeit gingen, zeigt sich an der Person Martin Goldstein, der zeit-
gleich kirchlicher Eheberater und Sexkolumnist fiir Jugendliche in der Bravo war. Der Arzt
und evangelische Jugendleiter wurde zum Chefaufklidrer der Nation: «Die neue evangelische
Sexualethik kam in Goldsteins alias Dr. Sommers Antworten indirekt vor, als Ermutigung
zu einem verantwortlichen, partnerschaftlichen Sexuvalverhalten.» Dass explizite religise
Argumente an Gewicht verloren und die Kirchen ein neues Selbstverstindnis entwickelten,
legt auch Katharina Ebner in ihrem Beitrag zu Bundestagsdebatten dar. Kritischer zeigt sich
Klaus Fitschen in seinem Beitrag zu Homosexualitdt und evangelische Kirche. Die seelsor-
gerische Perspektive auf die gleichgeschlechtliche Liebe habe sich zwar der Psychologie an-
gendhert und damit zur Entkriminalisierung von Homosexualitét beigetragen. In der evange-
lischen Beratung sei Homosexualitit aber nicht entpathologisiert worden. Insgesamt bietet
der Sammelband vielfiltige Einblicke in den Umbruch in der Lebensfiihrung in den langen
1960er Jahren und regt zum Weiterdenken an.

Ziirich Christina Caprez

Antje Schnoor, Gehorchen und Gestalten. Jesuiten zwischen Demokratie und Diktatur in
Chile (1962—1983), Frankfurt/New York, Campus, 2016, 481 S.

Antje Schnoor dankt in der Druckfassung der 2014 in Miinster verteidigten historischen Dis-
sertation Leo O’Donovan SJ, dem ehemaligen Prisidenten der Georgetown University, flir
den Mut, eine «kirchenferne Doktorandin mit einer Arbeit iiber seinen Orden zu begleiten
und das Zweitgutachten zu erstellen» (427). Man darf vermuten, dass dieser seine Entschei-
dung nicht bereut hat. Um es vorweg zu nehmen: Schnoor hat eine hervorragende Studie
vorgelegt, die zeigt, wie bereichernd eine kritische und unvoreingenommene Aufenperspek-
tive sein kann. Wer denkt, das Thema sei eng gefasst, tiuscht sich. Es geht um grundlegende
Fragen des Verhiltnisses der Kirche zur Politik. In ihrer Studie verdeutlicht Schnoor, dass es
die Kirche als politischen Akteur nicht gibt. Mit dem Konzept der «institutionellen Hetero-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 443

genitdty verdeutlicht sie komplexen Strukturen und mikropolitischen Prozesse innerhalb der
Kirche, die Interdependenzen verschiedener Handlungs- und Entscheidungsebenen sowie
die internen Aushandlungsprozesse. Sie zeigt auf, dass die sozialwissenschaftliche Ausein-
andersetzung mit dem Akteur Kirche oft von unterkomplexen Konzepten ausgeht.

Schnoor befasst sich nicht rein ereignisgeschichtlich mit der Rolle der Gesellschaft Jesu.
Vielmehr vertritt sie die These, dass sich «das Handeln der Jesuiten nur verstehen lésst,
wenn es vor dem Hintergrund des Wandels des Gehorsamskonzeptes betrachtet wird» (11).
Die sich wandelnden Vorstellungen von Autoritit und Gehorsam sind zentrale Analysekate-
gorien Schnoors. Gehorsam sei eines der «zentralen Element der jesuitischen Identitétskon-
struktion» (27). Dieser Gehorsam l6se, so Schnoor, aus kirchenferner Perspektive Befrem-
den aus. Allzu leicht wiirde er reduziert auf das «Befolgen von Befehlen» (30). Die Autorin,
die stets transparent Rechenschaft iiber die hermeneutischen und forschungssoziologischen
Bedingungen ihres Erkenntnisprozesses ablegt, macht dieses Befremden methodisch frucht-
bar: Sie deutet es als Hinweis darauf, «dass sich das Gehorsamsverstindnis der Autorin [...]
wesentlich von dem Gehorsamsbegriff der Jesuiten unterschied» (30). Davon ausgehend
spirt sie kultur- und mentalititsgeschichtlich dem Bedeutungswandel nach, indem sie den
jesuitischen Gehorsamsdiskurs analysiert und zeigt, dass es seit den 1960er Jahren Demo-
kratisierungstendenzen gegeben habe, die auf mehr Dialog und Partizipation bei der Ent-
scheidungsfindung abzielten. «Durch die Reformen» — so Schnoor — «sollte der Einzelne an
der Entscheidungsfindung partizipieren. Die Entscheidung treffen durfte er aber nicht»
(151). Dies stellte eine groBe Herausforderung fiir die Oberen dar, die sich fortan bemiihten,
einen Gehorsam einzufordern, der von den Mitbriidern auch guten Gewissens befolgt wer-
den konnte. Hier wird eine andere Entwicklung wichtig: «Der religiose Gehorsam [...] wurde
im Verlauf des Konzeptwandels in immer stirkeren Zusammenhang mit dem Gehorsam
gegeniiber dem eigenen Gewissen gebracht und von der Vorstellung der Ubernahme eines
fremden Willens abgelost» (283).

Mit den so gewonnenen differenzierten Analysekategorien untersucht die Autorin die
konkrete Rolle der Jesuiten in der chilenischen Politik der 1960er bis 1980er Jahre. Sie kon-
zentriert sich dabei auf das Centro Bellarmino, einen jesuitischen Think Tank, sowie auf die
dort herausgegebene Monatszeitschrift Mensaje. Sie stiitzt ihre Studie auf eine breite Quel-
lenbasis (Beitrdge der Mensaje, interne Ordenskommunikation, Pressemeldungen, Archiva-
lien etc.) sowie auf Interviews.

Der Untersuchungszeitraum erstreckt sich von 1962, dem Jahr des Konzilsbeginns, aber
auch dem Jahr, in dem eine bedeutende Sondernummer der Mensaje erschien, bis ins Jahr
1983, in dem in Chile nach zehn Jahren Diktatur die ersten Massenproteste einsetzten. In
diese Zeit fallen unterschiedliche Regierungen: die letzten Regierungsjahre des Konservati-
ven Jorge Alessandri, die Regierung des Christdemokraten Eduardo Frei, die der sozialisti-
schen Unidad Popular unter Salvador Allende sowie der Militdrputsch 1973 und die an-
schlieBende Pinochet-Diktatur. Schnoor greift Schliisselereignisse heraus und analysiert die
jeweilige politische Rolle der Jesuiten. Dabei nimmt sie nicht nur das Wirken des Ordens
nach aullen in den Blick, sondemn stets auch die ordens- und kircheninternen Debatten vor
dem Hintergrund von Gehorsam und Autoritit sowie den sich daraus ergebenden Hand-
lungsspielrdaumen.

Schnoor untersucht, welche konkreten Formen der Einsatz der Gesellschaft Jesu fiir sozia-
le Gerechtigkeit angenommen hat. Hochst interessant ist etwa die Rolle der Jesuiten bei der
Wahl des Christdemokraten Frei (1964): Die Autorin zeigt auf, dass wesentliche sozialpoli-
tische Programmpunkte Freis direkt auf die Vorarbeiten des Centro Bellarmino zuriickzu-
fiihren sind. Die Jesuiten fungierten aber nicht nur inhaltlich als «Spin Doctorsy, sie bereite-
ten dem Christdemokraten Frei auch publizistisch das Feld: Die Mensaje widmete 1962 eine

SZRKG, 111 (2017)



A4 Rezensionen — Comptes rendus

Ausgabe dem Thema «Revolution in Lateinamerika». Schnoor weist nach, wie die Jesuiten
daran arbeiteten, das damals in Lateinamerika virulente, fiir Katholiken aber wenig akzep-
table Konzept «Revolution» inhaltlich neu zu definieren als «radikale Reformpolitik» bzw.
als «Notwendigkeit eines grundlegenden sozialen Wandels» (202). Eine weitere Mensaje-
Ausgabe widmete sich 1963 der «Freiheit». Die so angestoenen Debatten zeigten Wirkung:
«Der erfolgreiche Wahlkampfslogan der Christdemokraten Revolution in Freiheit baute
wesentlich auf der Begriffsverwendung und -umwandlung in der Mensaje auf» (407). So ur-
teilt Schnoor: «Fiir die politische Geschichte in Chile kann der Umdeutung des Revolutions-
begriffes durch die Jesuiten kaum zu viel Bedeutung beigemessen werden.» (213).

Nachdem die Jesuiten den Christdemokraten zum Wabhlsieg verholfen hatten, machte sich
allerdings ab 1967 Enttéuschung dariiber breit, dass die Reformen zu langsam und zu halb-
herzig erfolgten. Schnoor belegt, wie fortan in der Mensaje immer héiufiger sozialismusnahe
Positionen vertreten werden. Es kam zu verstirkten Spannungen zwischen den Bischdofen,
die einen moglichen Wahlsieg der Sozialisten fiirchteten, und den Jesuiten, die ihre struktu-
relle Freiheit und Unabhidngigkeit nutzten, um innerhalb der institutionellen Heterogenitit
der Kirche eigene Positionen zu vertreten. Die Spannungen nahmen zu, als sich wihrend der
Allende-Jahre die Bewegung «Christen fiir den Sozialismus» bildete, der Gonzalo Arroyo SJ
vorstand und der es fundamental um die Frage ging, wie sich Priester im revolutioniren
Prozess positionieren sollten. Mensaje, die schon in den 1960ern revolutiondre Gewalt als
Reaktion auf strukturelle Gewalt legitimiert hatte, stand der Bewegung wohlwollender
gegeniiber als die Bischofe, die ein parteipolitisches Engagement von Priestern ablehnten
und den innerkirchlichen Meinungspluralismus der pipstlichen und bischoflichen Vormund-
schaft unterstellen wollten. Im direkten Konflikt mit dem Erzbischof von Santiago wider-
setzte sich P. Arroyo SJ dessen Wiinschen und begriindete dies mit dem Gehorsam — Gehor-
sam gegeniiber dem eigenen Gewissen (283). Er erhielt dabei Unterstiitzung des Ordens, der
in Konflikten mit den Bischdéfen — nicht zuletzt aufgrund der Exemption — selbstbewusst,
aber dennoch kirchlich loyal agierte.

Wihrend die Exemption hier die Durchgriffsrechte der Bischofe beschnitt, nutze diese
Freiheit des Ordens dem Episkopat in anderen Situationen. Als etwa die Bischiéfe wihrend
der Diktatur vom Regime oder konservativen Kreisen wegen ihres Einsatzes flir Demokratie
und Menschenrechte angegriffen wurden, stiitzte Mensaje sie und forderte die Glidubigen
auf, den Bischéfen Gehorsam zu leisten — jener Art des Gehorsams, der innerhalb des Or-
dens bereits tiberwunden war. Dies war, so Schnoor, nur moglich aufgrund der institutionel-
len Heterogenitit. Eine von den Bischifen abhingige Zeitschrift, hitte diese nicht glaubhaft
stiitzen konnen: «Es ist daher zu fragen, ob die Exemption, die von bischoflicher Seite [...]
vehement bekdmpft wurde, in bestimmten politischen Situationen, wie hier beispielsweise in
der Diktatur, nicht auch zur Starkung der katholischen Kirche in Auseinandersetzungen mit
dem Staat beigetragen hat» (421).

Auch an anderen Beispielen zeigt Schnoor mithilfe ideen- und kulturgeschichtlich ge-
wonnener Analysekategorien gekonnt und prizise die vielfiltigen Verflechtungen theologi-
scher, politischer und gesellschaftlicher, aber auch kontinental- und weltkirchlicher Entwick-
lungen auf, die ihrerseits auf die ordensinternen Diskurse und Entwicklungen Einfluss nah-
men. Schnoor liefert am Beispiel der chilenischen Jesuiten eine duflerst prizise und luzide
Analyse kirchlicher Strukturen und Prozesse. Zugleich zeigt sie den Wandel der Organisati-
onskultur der Gesellschaft Jesu als einem der bedeutendsten innerkirchlichen Akteure auf.

Mainz Veit Straf3ner

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 445

Lorenzo Planzi, La fabrique des prétres. Recrutement, séminaire, identité du clergé
catholique en Suisse romande (1945—1990) (=Studia Friburgensia), Fribourg, Academic
Press, 2016, 621 p.

L’ouvrage de Lorenzo Planzi est le fruit d’une thése de doctorat soutenue a la Faculté des
Lettres de 1I’Université de Fribourg en avril 2014 sous la direction du professeur Francis
Python. L’intention de I’auteur est de «comprendre et d’analyser les mutations dans la
fabrique du clergé des diocéses de Lausanne, Genéve et Fribourg (LGF), Sion et du Jura»
(p. 25). Solidement charpenté, il se découpe en trois parties plus ou moins égales corres-
pondant aux trois grandes périodes de I’histoire de I’Eglise du second XXeéme siécle: les
années 1945-60, les années 1960-75, les 1975-90. Basée sur le dépouillement de nom-
breux fonds d’archives (archives diocésaines de Fribourg, Sion, Béle et du Jura pastoral,
archives du séminaire de Fribourg, archives de I’abbaye Saint-Maurice et de la Congréga-
tion des chanoines du Grand-Saint-Bernard) et sur plusieurs entretiens avec des prétres
(13) et des évéques (2) «protagonistes de la période étudiéen, la thése se propose de faire
dialoguer «les archives et I’histoire orale» (p. 40). Elle s’organise autour de trois axes
problématiques bien identifiées par ’historiographie francaise récente: le recrutement, la
formation, ’identité. L.’ ouvrage montre, statistiques a I’appui, que les années de 1’aprés-
guerre sont encore celles «de 1’omniprésence cléricale», surtout dans les pays de chréti-
enté (Fribourg, Valais, Jura) ou le curé est une véritable autorité morale et politique, une
sorte de «chef du village» (Philippe Boutry). Il en va diversement dans les pays mixtes ol
le prétre est d’abord identifié a son role religieux. A ’orée des années soixante, cette fi-
gure de prétre-pasteur attirera paradoxalement plus de candidats au sacerdoce dans les
cantons de la diaspora que dans les bastions traditionnels du catholicisme romand. Si I’on
constate un certain «ébranlement» dés les années cinquante (notamment en ce qui concer-
ne les «petits séminaires»), ¢’est surtout au lendemain du concile Vatican I (1962-1965)
que ’on assiste a la remise en cause généralisé d’un modele sacerdotal (le prétre comme
«autre Christ» vou¢ a la sainteté) hérité du concile de Trente et qui avait atteint une sorte
d’apogée durant le «siécle des Pie» (de Pie IX a Pie XII). Le processus de déclergificati-
on, porté par certains mouvements de prétres contestataires venus de la France voisine
(comme le mouvement Echanges et dialogues, dont I’influence est trop rapidement évo-
quée) n’épargne pas le clergé romand a la fin des années soixante. La chute brutale des
vocations (de 89 séminaristes en 1959-60 a 37 en 1975-76) et des ordinations (de 17 en
1960 a 7 en 1975), la vague des départs du séminaire et des abandons de ministeres (une
«véritable épidémie» qui touche en dix ans «environ cent-quarante prétres dispensés» en
Suisse romande) témoignent d’une «crise majeure» qui atteint son pic au début des années
septante. Le séminaire diocésain, ce lieu privilégié de la «fabrique» des prétres ou préva-
lait jusqu’alors une discipline quasi militaire, se trouve obligé de s’ouvrir sur I’extérieur et
d’assouplir ses réglements intérieurs au risque de disparaitre. C’est dans ce contexte agité
que nait, en 1967, le Centre romand des Vocations (CRV), congu comme «un organisme
de coordination» mandaté par la hiérarchie, dont le siege s’établit & Lausanne et qui pub-
liera une revue trimestrielle intitulée Vocations. Plusieurs affaires a grand retentissement
(comme I’affaire Pfiirtner en 1971, ou encore ’affaire des «capucins rouges» de Romont
en 1974) révelent un «malaise» profond li€ a la réception des enseignements de Vatican Il
dans le contexte de crise de civilisation de I’aprés mai 1968 dont témoignera le Synode
1972. Le jugement selon lequel les évéques romands de I’époque (en particulier I’évéque
de LGF Mgr Frangois Charriére et I’évéque de Sion Mgr Nestor Adam) «adhérent géné-
ralement positivement a 1’aggiornamento qui se dessine dans I’Eglise des années sixties»

SZRKG, 111 (2017)



446 Rezensionen — Comptes rendus

(p. 264) mériterait sans doute d’étre nuancé a la lumiere de leurs propres interventions
avant, pendant et surtout aprés le concile. C’est d’ailleurs grace a la bienveillance des
deux évéques romands que Mgr Marcel Lefebvre pourra ériger la Fraternité sacerdotale
Saint-Pie X a Fribourg et créer son propre séminaire a Econe (Valais) en octobre 1970.
Dans la ligne du concile, la fondation de I’Ecole de la foi et des ministéres par le domini-
cain Jacques Loew a Fribourg en 1969, participe, elle aussi, d’une volonté de renouvelle-
ment dans la formation en dehors des cadres traditionnels. L’auteur met bien en lumiére,
dans la troisiéme partie du livre, ce qu’on a pu appeler un «retour a 1’ordre» et une «repri-
se en mains de I’épiscopat» (Denis Pelletier) a partir du milieu de la décennie, a la suite
du tournant de I’ Année sainte (1975) et de I’avénement d’un pape polonais (1978) sur le
trone de Pierre. La lettre pastorale de Mg Pierre Mamie, I’ancien secrétaire particulier du
cardinal Journet qui avait succédé a Mgr Charriére comme nouvel évéque de LGF trois
ans plus tot, sur La sainteté des prétres (1973), sera ainsi pergue comme une tentative de
réactivation d’un modele sacerdotal que I’on pouvait croire révolu. Le retour au col ro-
main, aprés I’abandon de la soutane au profit de la cravate qui avait caractérisé les années
précédentes, sera le symbole de cette «génération Jean-Paul II en Suisse romande» a la-
quelle sont consacrées les derniéres pages de ’ouvrage. Etayée par des citations toujours
bien choisies et illustrée par de nombreux tableaux statistiques, 1’étude trés riche de Lo-
renzo Planzi dessine la fresque d’une Eglise locale (en I’occurrence 1’Eglise catholique en
Suisse romande) confrontée, a travers le prisme de 1’évolution de son corps d’élite qu’est
le clergé diocésain, aux soubresauts de la modernité sécularisatrice dans les tourments
d’une époque de profonds changements. Comme telle, elle est appelée a devenir une
ceuvre de référence pour bien d’autres travaux sur la réception du concile dans le catholi-
cisme suisse romand et au-dela.

Rome Philippe Chenaux

Chris Dols, Fact Factory. Sociological Expertise and Episcopal Decision Making in the
Netherlands 1946—1972, Nijmegen, Valkhof Pers, 2015, 287 S.

Hollandia docet! Die katholische Kirche in den Niederlanden nahm mehrfach in ihrer
Geschichte eine besondere Vorbildfunktion ein. Nicht zuletzt viele deutsche KatholikIn-
nen verfolgten mit grofler Aufmerksamkeit thre Entwicklung unmittelbar nach dem Kon-
zil. V.a. der Katechismus von 1966, der bereits zwei Jahre spéter in deutscher Sprache er-
hiltlich war, und das Pastoralkonzil, das 1966 seine Arbeit aufnahm, sind hier zu nennen.
Einer seiner spektakuldrsten Momente fand am 7. Januar 1970 statt, als mehr als 2/3 der
Teilnehmenden dafiir votierten, die Zolibatspflicht als Voraussetzung fiir das Priesteramt
aufzuheben. Bis heute unzutreffend als Beschluss gegen den Zolibat etikettiert markieren
das Votum und die anschlieBenden rémischen GegenmalBnahmen einen der wichtigsten
Einschnitte der nachkonziliaren Kirchengeschichte, wie Chris Dols in seiner Dissertation
«Fact Factory» zeigt.

Germania docet! Dols versteht seine Arbeit aber nicht als Geschichte des Pastoralkon-
zils. Vielmehr geht es ihm darum zu untersuchen, wie sich die katholische Kirche in den
Niederlanden nach dem Zweiten Weltkrieg verstirkt tiber sozialwissenschaftliche Zugén-
ge, zum Beispiel Meinungsumfragen, zu erneuern suchte — Dols bezeichnet diesen Pro-
zess als «sociologisation» (21). Im Hintergrund steht als «frame of reference» die auf
Deutschland bezogene Studie von Benjamin Ziemann Katholische Kirche und Sozialwis-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 447

senschaften, 1945-1975, Gottingen 2007, die aber, dies sei bereits an dieser Stelle gesagt,
breiter angelegt ist als die von Dols.

Das Buch ist in drei gro3e Teile gegliedert. Der erste Teil ist primér eine Institutionen-
geschichte. Dols analysiert darin zum einen den Aufstieg des «Katholiek Sociaal-Kerke-
lijk Instituts» (KASKI), der ersten katholischen sozialwissenschaftlichen Arbeitsstelle in
den Niederlanden. 1947 gegriindet und bis 1958 geleitet wurde sie von George Zeegers,
kirchenrechtlich gesehen einem Laien, der aber als Absolvent der Rotterdamer School of
Economics ein Experte war, was sozialwissenschaftliche Planungsprozesse anbelangt.
Zeegers fand viele Forderer in den religiosen Orden, allen voran die Franziskaner sind
hier zu nennen. Die Amtskirche reagierte dagegen zunichst auf sein Ansinnen, empirische
Erhebungen zum religiosen Leben der Katholiken zu unternehmen und daraus pastorale
Erneuerungsprozesse zu initiieren, nicht zuletzt finanziell sehr verhalten. Mit zunehmen-
dem Interesse der Diozesen wurde KASKI aber zu einer Erfolgsgeschichte. 1956 hatte es
so mehr als 80 Angestellte und veréffentlichte 35 Memoranden und Berichte. Das Interes-
se resultierte aus der Krisenwahrmehmung einer Entkirchlichung. Die Bischife erhofften
sich, iiber sozialwissenschaftliche Analysen und Expertisen, wozu beispiclsweise eine
verbesserte statistische Datenerhebung gehorte, gegensteuern und ihre Seelsorge zielge-
nauer auf einzelne Gruppen ausrichten zu kénnen.

1962 entstand auf der Grundlage einer kleineren Vorgingerinstitution als weiteres wich-
tiges Forschungszentrum das «Pastoraal Instituut van den Nederlandse Kerkprovincie»
(PINK) des Franziskaners Walter Goddijn, der sich aufgrund einer Reihe von kirchenso-
ziologischen Studien auch in Deutschland einen Namen machen sollte. Wesentliche Inspi-
rationsquelle fiir PINK war das Zweite Vatikanische Konzil. Die Aufgabe von PINK ging
daher weit iiber einer sozialwissenschaftlichen Datenerhebung und -auswertung hinaus
und bestand darin, die Beschliisse des Konzils in der niederlidndischen Kirche zu imple-
mentieren. Dols hebt allerdings weniger die Relevanz der Organisation als die Goddijns,
der neben der Leitung von PINK auch eine Fiille von anderen Positionen zum Beispiel auf
dem Pastoralkonzil einnahm, hervor und stellt ihn als Spin-Doctor des niederldndischen
Episkopats dar. Die Bedeutung, die ihm in der Studie zukommt, belegt am eindriicklichs-
ten, dass Dols seine Arbeit mit Goddijns Aufgabe der Leitung des PINK 1972 beschlief3t.

Der zweite Teil besteht aus zwei Fallstudien. Dabei handelt es sich um zwei wichtige
Meinungsumfragen aus den 1960er Jahren, die sich auf verschiedene Weise mit dem
Riickgang der Priesterzahlen auseinandersetzten. Besonders signifikant mit Blick auf die
These einer «sociologisation» ist die Verdnderung in der Wahrnehmung des priesterlichen
Amts: Die erste behandelte Umfrage, die zwischen 1964 und 1968 entstand, «conceptua-
lised a religious calling as something part and parcel of a rational career choice, rather
than as a divine call from God, and linked the «<religious profession» to secular ones such
as that of the medical doctor and secondary school teacher (148).»

Die zweite behandelte Umfrage zum Selbstverstindnis der Priester wurde im Februar
1968 an 8879 Priester und Diakone verschickt. Dols hebt hier v.a. hervor, dass die Fragen
und Antworten suggestiv angelegt waren: «Negative answering possibilities often out-
numbered the positive ones. [tems hardly addressed the positive sides of religiosity. [...].
Since the script of their [the respondents] answers had already been written, they could do
little else besides following suggested lines of reasoning (257).» Obwohl die Ergebnisse
ein recht nuanciertes Bild zum Thema Zélibat ergaben, wurde medial mit gro3er Wirkung
die These verbreitet, dass die meisten Priester fiir die Abschaffung des Zélibats seien.

Der letzte Block spinnt den Faden der Zolibatsfrage weiter und untersucht detailiert den
Verlauf der Beratungen des Pastoralkonzils in Noordwijkerhout. Mit dem Beschluss vom
7. Januar 1970 befanden sich die Bischofe in einer Falle. Obwohl die Versammlung kei-

SZRKG, 111 (2017)



448 Rezensionen — Comptes rendus

nerlei kirchenrechtliche Entscheidungsbefugnis hatte, fiihlte sich das niederldndische
Episkopat trotzdem verpflichtet, sich fiir seine Umsetzung einzusetzen. Gleichzeitig wuss-
te es aber auch, dass der Beschluss in den Di6zesen auf viel Ablehnung stie3 und Paul VI.
bereits im Vorfeld des Konzils unmissverstindlich erklérte hatte, am Zlibat festzuhalten.
Und so endet Dols Studie mit den rémischen GegenmafBnahmen. Der von Goddijn entwi-
ckelte Plan, Unterstiitzung flr den Beschluss im Episkopat anderer westeuropéischer Lin-
der zu finden, scheiterte kldglich, wihrend der Papst bei seiner ablehnenden Haltung
blieb. Mit den Bischofsernennungen von Adrian Simonis im Jahr 1970 und von Joannes
Gijsen zwei Jahre spiter setzte Paul VI. dann zwei konservative Kirchenminner ein, die
das reformorientierte Handeln des Episkopats endgiiltig lahmlegten. (In Ergénzung zu
Dols ist die Bischofsernennung von Gijsen als besonders tragische Fehlentscheidung zu
bewerten: Wie 2014 offiziell bekannt wurde, hatte Gijsen zwischen 1958 und 1961 meh-
rere Minderjdhrige des von ihm geleiteten kirchlichen Internats sexuell missbraucht.) Es
verwundert nicht, dass Goddijn 1972 gedringt wurde, die Leitung von PINK abzugeben.

Dieser Abschluss wirkt abrupt. Die Frage, ob der von Dols eindriicklich nachgewiesene
Prozess der «sociologisation» wéhrend der 1970er Jahre zu seinem Ende kam, liegt auf
der Hand und wird doch nicht bearbeitet. Kritisch bleibt aulerdem zu fragen, ob Dols,
wenn er denn tatsédchlich Goddijn fiir so zentral hilt, nicht hitte starker auf seine Biogra-
phie eingehen miissen — wesentliche Aspekte, etwa seine Identitdt als Franziskaner, wer-
den kaum beleuchtet.

Wenn man der Arbeit gerecht werden will, bleibt zudem zu erwihnen, dass sie anders
als das Referenzwerk von Ziemann angelegt ist. Wihrend Ziemann breit auf sehr unter-
schiedliche Spielarten sozialwissenschaftlichen Handels eingeht und dazu auch Psycholo-
gie und Gruppendynamik zdhlt, konzentriert sich Dols auf zwei sozialwissenschaftliche
Kirchenorganisationen und in den Fallbeispielen auf die Priesterthematik. Ein solches
Vorgehen hat seine Vorteile, begibt sich aber auch in die Gefahr, duflerst vielschichtige
Prozesse wie die Diskussion um das Pflichtzélibat monokausal tiber den Prozessbegriff
der «sociologisation» erkldren zu wollen. An einigen Stellen gelingt es Dols, dieser Ge-
fahr zu entgehen — Dols betont so zu Recht verschiedentlich auch die Grenzen des sozio-
logischen Einflusses (z.B. 258) —, an anderen Stellen dagegen nicht. Wenn etwa Dols mit
Blick auf die romischen GegenmaBnahmen von einer «collision between traditional mo-
des of thought and modern scientific reasoning» (259) spricht, tibersieht er, dass die Aus-
einandersetzung im Kern mit theologischen Argumenten gefiihrt wurde, so wie in den
Diskussionen zwischen der Gruppe der Konservativen und den Kirchenreformern die
theologischen Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils den Referenzrahmen bilde-
ten, den nur sehr wenige Splittergruppen wie Opus Dei zu verlassen bereit waren.

Unabhéngig von diesen Einwinden ist festzuhalten, dass Dols eine kluge und anregende
Untersuchung vorgelegt hat. Es ist zu begriiBen, dass sie in englischer Sprache vorliegt, da
ihre Ergebnisse nicht nur fiir die niederldndische Kirchengeschichtsschreibung von grofer
Bedeutung sind. Neben der These der «sociologisation» besteht vielleicht ihr gro3ter Ver-
dienst darin anzuregen, die Rezeption des Konzils auch als transnationalen Prozess zu
verstehen — Hollandia docet!

Krefeld Andreas Henkelmann

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 449

Schweiz: Lebenswelt, Figuren, Rdume

André Heinzer, Pfriinden, Herrschaft, Gottesdienst. Lebenswelten der Ménche und Welt-
geistlichen am Kloster und Kollegiatstift St. Leodegar in Luzern zwischen 1291 und 1500
(=Luzerner Historische Veroffentlichungen 45), Schwabe, Basel, 2014, 400 S., Abb.

Im Jahr 1456 wurde die Benediktinerpropstei — nicht Abtei, weil urspriinglich abhéngig von
der Abtei Murbach im Elsass — in ein Kollegiatstift umgewandelt, in dem sog. Propst
Schwaigerschen Brief. Was in diesem «Brief» steht, erfihrt man allerdings bis zum Schluss
des Buches eigentlich nirgends richtig; es wiire vielleicht angebracht gewesen, seinen Inhalt
gleich am Anfang einmal fiir den Leser zusammenzufassen... Indem eine Benediktinerprop-
stei in ein Kollegiatstift umgewandelt wurde, trug man im Grund der Realitit Rechnung,
denn bereits in der Zeit der Benediktinerpropstei war der Besitz in Pfriinden aufgeteilt, 12
ordentliche Pfriinden und drei Sikularpfriinden (Laienpfriinden, weil von Laien vergeben [S.
54], Leutpriester, Schulmeister und eine weitere Laienpfriinde — der beriihmteste Pfriindner
war, bereits zu Kollegiatstiftszeiten, der Luzerner Chronist Diebold Schilling), und diese
wurden vom Kollegiatstift ohne Anderung iibernommen. Dies ergibt eine spannende Aus-
gangslage und Versuchsanordnung: vom wem wurden die Pfriinden in der Zeit der Benedik-
tinerpropstei vergeben und empfangen, und von wem in der Kollegiatstiftszeit? Wihrend
man in der «Benediktinerzeit» weniger darauf achtete, dass alle Pfriinden besetzt waren,
legte man in der Kollegiatstiftszeit mehr Wert darauf. In der «Benediktinerzeit» wurden die
Pfriinden, die fiir die Geistlichen bestimmt waren, in Kooptation vergeben, in der Stiftszeit —
und das ist eine Besonderheit von St. Leodegar — von einem gemeinsamen Wahlgremium
von Stadt und Stift Luzern. Etwas anders verhielt es sich mit den Laienpfriinden, die bis
1291 vom Abt von Murbach, dann vom Haus Habsburg und schliesslich seit 1415 von Lu-
zern vergeben wurden. Die pépstliche Provision spielte in der Benediktinerzeit nur eine sehr
untergeordnete Rolle (wahrscheinlich weil die Luzerner Pfriinden keine «fetten» waren),
und in der Kollegiatstiftszeit iberhaupt keine mehr. Seit 1491 mussten die Bewerber um
eine Pfriinde ihr Interesse vor dem Rat o6ffentlich kundtun, so dass die inoffiziellen Kanile
versiegten. Nicht zuletzt, weil die Pfriinden eben keine «fetten» waren, wurde Pfriindenku-
mulation zugelassen, wenn auch nur in ganz beschrinktem Masse (etwa mit einer Pfriinde
des Kollegiatstifts Beromtinster), und dies sowohl bei den Benediktinern als auch bei den
Chorherren, wenn auch die Luzerner Obrigkeit viel strenger dagegen vorging als der Papst.
Nach 1456 wurden die Pfriinden viel mehr an Luzerner Biirger vergeben, was bedeutete,
dass auch der Anteil der Adeligen zurtickging. Man kann vermuten, dass die Benediktiner-
propstei 1456 in ein Kollegiatstift umgewandelt wurde, weil sie Probleme mit der Rekrutie-
rung und der Uberalterung hatte, aber nach 1500 erwuchsen dem Kollegiatstift neue Prob-
leme mit der Pest (1520) und dann vor allem mit der Reformation. Interessant ist, dass bei
den Dignitéiten 1456 keine tiefgreifenden Anderungen eintrat: es gab vorher wie nachher
eine Propstei, eine Kustorei, eine Kdmmerei, eine Almosenerei, eine Baumeisterei und eine
Kantorei.

Unter dem etwas seltsamen Titel «Téatigkeiten und Wirkungsfelder in der «Gotteshausle-
benswelt»» befasst sich der Autor in der Folge einerseits mit dem Gottesdienst und der Seel-
sorge und andererseits mit der Grundherrschaft. Die Leutpriesterei gehorte zu den Siku-
larpfriinden und wurde schon vor 1456 meist mit einem Weltgeistlichen besetzt. Der Leut-
priester versuchte immer wieder und mit wechselndem Erfolg, sich zundchst von der Bene-
diktinerpropstei und dann vom Kollegiatstift unabhingig zu machen, doch gelang ihm dies

SZRKG, 111 (2017)



450 Rezensionen — Comptes rendus

unter dem letzteren weniger gut als unter dem ersteren. Auch Prisenzgelder wurden bereits
vor 1456 durch den Almosenier ausgeteilt, und sie waren durchaus willkommene Ergénzun-
gen zu den Pfriinden. Die Grundherrschaft von St. Leodegar entwickelte sich nicht anders
als andere Grundherrschaften auch, indem die Lehen mit der Zeit erblich wurden und die
schwindenden Einkiinfte von St. Leodegar durch Handédnderungsgebiihren aufgestockt wer-
den mussten. Unter dem Kollegiatstift fand eine Herrschaftsintensivierung statt, die von der
Stadt unterstiitzt wurde. Zur Grundherrschaft gehorten auch die niedere Gerichtsbarkeit, die
von Meiern und Hofgerichten ausgeiibt wurde und mehr und mehr an die Stadt tiberging.

Auch das letzte Kapitel vereint unter dem wiederum seltsam anmutenden Titel «Aussen-
leben» zwei Komplexe, die man ebenfalls nicht unter einem Dach erwarten wiirde, ndmlich
zundchst das Verhiltnis der Benediktinerpropstei und des Chorherrenstifts zu den wechseln-
den Herrschaften (Murbach, Osterreich, Luzern) und dann den Universititsbesuch sowohl
der Benediktiner als auch der Chorherren. Sowohl die Herrschaft als auch der Universitits-
besuch waren doch wohl integrierende Bestandteile sowohl der Benediktinerpropstei als
auch des Kollegiatstifts, und es wirkt recht kiinstlich, wenn St. Leodegar (S. 217) als «Herr-
schaftsrezipient» bezeichnet wird. Die weltlichen Rechte der Propstei St. Leodegar wurden
1291 von Murbach an Osterreich verkauft, doch behielt die Abtei das Recht auf die Beset-
zung der Propstei und der Pfriinden und scheint 1456 {iberrascht und vor ein fait accompli
gestellt worden zu sein. Trotz recht umfassender Herrschaftsrechte tiber St. Leodegar und
grossen Anstrengungen einzelner Klostervogte scheint es Osterreich nicht gelungen zu sein,
seine Herrschaft {iber St. Leodegar im 14. Jahrhundert zu intensivieren, wohl dann aber der
Stadt Luzern, auch wenn die Verfassungsverdnderung von 1456 scheinbar nicht auf stadti-
sche Initiative zurlickzufiihren ist. Tatsdchlich zum «Aussenleben» gehéren dann die «Inter-
aktionen mit weiteren Gotteshdusern und geistlichen Institutionen», und da verwundert
eigentlich nicht, wenn St. Leodegar vor 1456 mehr Kontakte zu den Benediktinern von En-
gelberg und nachher mehr zu den Chorherren von Beromiinster unterhielt. Beim Universi-
tédtsbesuch der Benediktiner und Chorherren von St. Leodegar nimmt Heinzer wiederum
zunichst die beiden Gruppen zusammen und kommt zum Resultat, dass 35% sowohl der
Benediktiner als auch der Chorherren die Universitit besucht hitten, eine Zahl, die er dann
aber wohl zu Unrecht mit dem Universitidtsbesuch der Chorherren der Kollegiatstifte von
Zofingen (42%) und Beromiinster (39%) vergleicht, nicht ohne zu Recht zu erkliren, dass
die (etwas!) niedrigere Prozentzahl von St. Leodegar sich dadurch erklirt, dass dieses bis
1456 eine Benediktinerpropstei war! Es wire wohl besser gewesen, St. Leodegar in einem
ersten Teil als Benediktinerpropstei zu behandeln, und dann in einem zweiten Teil als Chor-
herrenstift; dann wire auch klarer zum Ausdruck bekommen, was die Propst Schwaigersche
Verfassungsidnderung 1456 wirklich bedeutet. Dies gilt auch fiir den prosopografischen
Anhang, in dem Benediktiner und Chorherren durcheinander gemischt sind. Dabei soll der
Wert der geleisteten Arbeit nicht geschmélert werden, aber sie arbeitet zu sehr mit Langs-
und zu wenig mit Querschnitten, und man hat den Eindruck, dass dem Autor — und vielleicht
den heutigen Mediaevisten allgemein — die geistlichen Institutionen des Mittelalters sehr
fremd geworden sind.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 451

Fritz Gloor, Bruder Klaus und die Reformierten. Der Landesheilige zwischen den Kon-
fessionen, Ziirich, Theologischer Verlag Ziirich, 2017, 135 S.

Auf den ersten Blick mag es als kalendarischer Zufall erscheinen, dass in der Schweiz
2017 sowohl 600 Jahre Bruder Klaus als auch 500 Jahre Reformation gefeiert werden.
Angesichts der vielfiltigen inhaltlichen Beziige zwischen den beiden Phdanomenen habe
sich eine gemeinsame Jubildumsfeier freilich geradezu angeboten, meint Fritz Gloor
(http://reformiert.info/artikel/news/«wie-6kumenisch-ist-bruder-klaus-herr-gloor» [03.10.
2017]), Ideengeber und Projektleiter des nationalen dkumenischen Gedenk- und Feier-
tags «Gemeinsam zur Mitte. 500 Jahre Reformation — 600 Jahre Niklaus von Fliile» am
1. April 2017 in Zug, der von mehreren hundert Personen besucht und mit einem Gottes-
dienst unter der Leitung des Basler Bischofs Felix Gmiir und des SEK-Ratsprésidenten
Gottfried Locher abgeschlossen wurde. Doch selbst wenn sich Bruder Klaus durchaus da-
fiir eigne, «im 6kumenischen Gesprich eine Schliisselrolle einzunehmeny, sei es verfehlt,
Niklaus von Flile (1417-1487) als «vorreformatorischen», «6kumenischen Heiligen» zu
betrachten, schreibt Gloor in seiner hier anzuzeigenden rezeptionsgeschichtlichen Studie,
die sich als «Beitrag zu einer 6kumenischen Erinnerungskultur» versteht. Der 1949 gebo-
rene und im Kanton Luzern aufgewachsene Autor wirkte 35 Jahre lang als reformierter
Pfarrer in Nid- und Obwalden, also in ausgeprégt katholischem Umfeld. Dort lernte er den
in seinem Buch theoretisch entfalteten Themenkomplex, so darf vermutet werden, wohl
auch aus ganz praktischer Perspektive kennen.

Anlass und Ausgangspunkt des schmalen Bandes ist das vom Autor beobachtete «fast
zwanghafte Bedurfnis» (11), im Zusammenhang mit Bruder Klaus dessen Wertschédtzung
nicht allein von katholischer, sondern «sogar» von reformierter Seite hervorzuheben. Bei
Franz von Assisi und anderen mittelalterlichen Heiligen werde das reformierte Interesse
hingegen als kaum erwdhnenswert angesehen. Doch obwohl Bruder Klaus ein (offiziell
erst 1947 kanonisierter) Heiliger der katholischen Kirche und zugleich eine {iberkonfessi-
onelle «zivilreligiose» Integrationsfigur (10) ist, haben sich in der Erinnerungskultur iiber
die Jahrhunderte hinweg «tief verwurzelte konfessionelle Deutungsmuster erhalten» (8).
Insofern lasse sich die Nachgeschichte von Bruder Klaus «von derjenigen der Reformati-
on nicht trennen» (128). Letztlich geht es Gloor in seiner «Spurensuche» denn auch um
die Frage, «wie Bruder Klaus katholisch wurde» (Untertitel des vierten Kapitels sowie Ti-
tel des Beitrags von Fritz Gloor im umfangreichen und vielschichtigen Gedenkbuch
«Mystiker, Mittler, Mensch. 600 Jahre Niklaus von Fliie, 1417-1487», hg. von Roland
Grobli et al., Ziirich 2016, 167-170).

In 17 finf- bis elfseitigen Kapiteln — jeweils mit konzisen, aussagekriftigen Haupt-,
Unter- und Zwischentiteln und zum Teil mit farbigen Abbildungen versehen — spannt der
Autor einen weiten Bogen vom ausgehenden 15. bis ins beginnende 21. Jahrhundert. Ka-
pitelabfolge und -inhalte orientieren sich dabei nicht an der Ereignis-, sondern an der
Rezeptionsgeschichte. Gestlitzt auf die massgebenden Quelleneditionen von Robert Dur-
rer (1917-1921) und Rupert Amschwand (1987) und die einschldgige Literatur referiert
Gloor die wichtigsten Wendepunkte in der 6ffentlichen Wahrnehmung von Bruder Klaus.
Der Fokus liegt klar auf der (deutschsprachigen) Schweiz; das langanhaltende Interesse
am eidgendssischen Landesheiligen im deutschen Protestantismus (und insbesondere
Pietismus) und die dortige «spezifisch evangelische Erinnerungskultur zu Bruder Klaus»
kommt nur am Rande zur Sprache (76-86). Der Autor, der einen historisch-kritischen An-
satz verfolgt, analysiert — und interpretiert — scharfsinnig; er schreibt sorgfiltig und prizis.
Das Lektorat durch den Verlag ist vorbildlich. Etwas gar spirlich ausgefallen sind die
Literaturnachweise (z.B. 75, 112, 126). Bemerkenswerterweise fehlen in der aufgefiihrten

SZRKG, 111 (2017)



452 Rezensionen — Comptes rendus

Literatur wichtige Biographien und Einzelstudien {iber Bruder Klaus von Pirmin Meier
und anderen.

Gloors Beitrag zur Bruder-Klaus-Forschung besteht nicht etwa in der Darstellung des
Lebens und Wirkens sowie der Bedeutung von Bruder Klaus aus reformierter Perspektive
— solche Darstellungen gibt es etliche —, sondern in der Darstellung und Analyse des sich
im Laufe der Jahrhunderte wiederholt wandelnden Bildes von Bruder Klaus «im Streit
zwischen den Konfessionen» (Untertitel des zehnten Kapitels), und zwar aus einer anwalt-
schaftlich, aber nie apologetisch evangelisch-reformierten Perspektive.

Dass der Autor nicht alle Aspekte des Themas gleichermassen ausleuchtet, sollte man
ihm angesichts der abundanten Literatur und der vielen neuen Beitrige und Erkenntnisse
gerade in diesem Jubildumsjahr nicht vorwerfen. Gerne hitte man aber zum Beispiel mehr
tiber die Bedeutung von Bruder Klaus fiir Reformierte in der franzésischsprachigen West-
schweiz erfahren, zumal der Obwaldner «Landesheilige» bei der Erweiterung der Eidge-
nossenschaft in Richtung Westen ja eine nicht unwesentliche Rolle gespielt hatte. Und die
Aussage, «Verehrung im kirchlich-religiésen Sinn» habe Bruder Klaus «ausserhalb der
katholischen Kirche nie erfahren» (9), wird nicht nur durch Gloors eigene Hinweise auf
die Rezeption im deutschen Pietismus (80ff.) relativiert, sondern ebenso durch die
schwiirmerische Verehrung, die Axel Springer (1912-1985), der protestantische Verleger
der Hamburger Boulevardzeitung «Bild», dem Eremiten vom Ranft entgegenbrachte (sie-
he Erich Aschwanden, Axel Springer will Bruder Klaus sein, in: Neue Ziircher Zeitung,
04.03.2017, Nr. 53, 16-17). Auch fiir Schweizer Reformierte scheint Bruder Klaus weit
tiber das Politische und Zivilreligiose hinaus «anschlussfahig» zu sein — dies zeigen nicht
zuletzt der eingangs erwihnte dkumenische Gedenk- und Feiertag vom 1. April und das
okumenische Pilgern der Berner Landeskirchen von Fliieli-Ranft ins Berner Miinster an
Pfingsten 2017 (www.kirchenbewegen.ch [03.10.2017]) mit mehreren Dutzend Teilneh-
merinnen und Teilnehmern.

Bern David Zimmer

Heinrich Bullinger, Briefe von Juni bis September 1546 (= Heinrich Bullinger Werke, Abt.
2: Briefwechsel, Band 17), und Briefe von Oktober bis Dezember 1546 (= ebd., Band 18),
bearb. von Reinhard Bodenmann/Alexandra Kess/Judith Steiniger, Ziirich, Theologi-
scher Verlag Ziirich, 2015 und 2017, 547, 491 S.

Das allgegenwiirtige Thema in Heinrich Bullingers Briefen von Juni bis Dezember 1546 ist
der Schmalkaldische Krieg, der als erster grosser Konfessionskrieg bezeichnet worden ist.
Im Juli 1546 zogen die schmalkaldischen Truppen unter dem Oberbefehl von Kurfiirst
Johann Friedrich von Sachsen und Landgraf Philipp von Hessen los, um einem Angriff des
Kaisers gegen die Protestanten zuvorzukommen. Die Unentschlossenheit des schmalkaldi-
schen Heeres und die zunehmende finanzielle Not seiner Gegner ebneten Kaiser Karl V. den
Weg, Siiddeutschland im Donaufeldzug beinahe kampflos einzunehmen. Bis gegen Ende
Jahr kapitulierten die beiden protestantischen Fiirsten und die meisten oberdeutschen
Reichsstiddte ohne grossen Widersand.

Die zwei hier vorgestellten Binde stellen eine bedeutende Quelle fiir diese erste Phase des
Schmalkaldischen Krieges dar und erlauben neue Einsichten in das Kriegsgeschehen. 282
Briefe von und vor allem an Bullinger sind aus diesem Zeitraum zumeist als Originale iiber-
liefert, was durchschnittlich neun Briefe pro Woche entspricht. Die Schreiben sind oft um-
fangreich und wurden héaufiger als sonst in deutscher Sprache verfasst. Ambrosius Blarer,

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 453

Bullingers wichtigster Korrespondent in der genannten Zeit, berichtete tiber Neuigkeiten in
Konstanz und iiber den Krieg, wobei er manchmal ein Geheimalphabet benutze, das die Her-
ausgeber entschliisselt haben. Andere wichtige Briefpartner waren Antistes Oswald Myco-
nius in Basel sowie Pfarrer Johannes Haller und Stadtschreiber Georg Frolich in Augsburg.
Die Binde enthalten informative Einleitungen, Zusammenfassungen der editierten und aus-
fithrlich kommentierten Briefe und Register, welche Namen, tagende Versammlungen,
Schriften und, als einziges Thema, Tédufer verzeichnen.

In einer Zeit, da es keine periodisch erscheinende Zeitungen gab, diente Bullingers Brief-
wechsel zu einem wesentlichen Teil der Nachrichtenverbreitung. Der Ziircher Antistes und
seine Korrespondenten sind sehr am Kriegsgeschehen interessiert, anfangs voller Hoffhung
und gleichzeitig von Sorgen geplagt. Bullinger war tiberzeugt, dass der Kaiser scheitern
wiirde, betete flir einen Sieg der Protestanten, wurde von seinen Briefpartnern informiert,
tibermittelte seinerseits Nachrichten an sie und erteilte ihnen Ratschldge, wihrend er zu
Hause mit dem Biirgermeister und den Ratsherren offen Informationen austauschte. Der Rat
in Zirich verfigte indessen noch tiber weitere Nachrichtenkanile. Die Herausgeber haben
fiir die Anmerkungen diese politische Korrespondenz der Stadt Ziirich herangezogen.

Auch Falschmeldungen machten die Runde und zeigen zusammen mit zahlreichen Flug-
schriften die Bedeutung der Kriegspropaganda auf beiden Seiten. In den Briefen tauchen
wiederholt solche Geriichte auf, die der Einschiichterung des Feindes dienten und wohl &fter
noch ein Ausdruck der Hoffnungen und Erwartungen waren. Anders als Bullinger waren
viele Protestanten blind und deuteten selbst die schlechtesten Nachrichten zu ihren Gunsten,
bis sie endlich aus threm Traum aufwachten.

Auch die Eidgenossenschaft war vom Schmalkaldischen Krieg betroffen, und dies nicht
erst als Ziirich im Dezember mobil machte, um seine Grenzen zu sichern. Die Briefe zeigen,
dass es in Ziirich und in anderen Orten innerprotestantischen Gegensétzen zum Trotz grosse
Sympathien fiir die Schmalkaldener gab und dass etwa 4000 eidgendssische Séldner in den
Krieg zogen. Bullinger unterstiitzte den Zuzug der So6ldner, was zwar der reformatorischen
Ethik Zwinglis und der Gesetzgebung in Ziirich widersprach, jedoch ohne obrigkeitliche
Sanktionen blieb. Manch einer wiinschte sich mehr Solidaritdt mit den deutschen Glaubens-
genossen. Hingegen lehnten die evangelischen Orte der Eidgenossenschaft einen Kriegsein-
tritt entgegen den Erwartungen vieler deutscher Protestanten ab. Bullinger teilte die obrig-
keitliche Position mindestens seit Oktober, wihrend verschiedene Hinweise dafiir sprechen,
dass er urspriinglich anderer Meinung war und dass er einmal vorhandene Ausserungen
diesbeziiglich vernichtet hatte.

Der Schmalkaldische Krieg forderte auch eine apokalyptische Deutung der Zeit. Zum
Beispiel rechnete Johannes Haller in Augsburg nach dem fiir die Protestanten ungiinstigen
Verlauf des Krieges damit, dass demnichst die grosse Verfolgung gegen die Auserwihlten
beginnen wiirde. Auch Bullingers Zichsohn Rudolf Gwalther nahm den Schmalkaldischen
Krieg und das Konzil von Trient als bedrohliche Ereignisse mit einer apokalyptischen Di-
mension wahr und hielt deshalb seine Antichrist-Predigten, in denen er das Papsttum als
antichristlich zu entlarven versuchte. Seine in mehreren Auflagen gedruckten Predigten fan-
den eine weite Verbreitung, wihrend die katholischen Orte der Eidgenossenschaft in dieser
veroffentlichten Schrift einen Verstoss gegen den Landesfrieden erblickten und Gwalthers
Bestrafung forderten.

Bullingers Briefe enthalten nicht nur Angaben zum Schmalkaldischen Krieg, sondern er-
lauben auch Einblicke in viele andere Bereiche. Die Schreiben aus Augsburg zum Beispiel
geben Auskunft tiber das kirchliche und gesellschaftliche Leben dort wie den praktizierten
Brauch, im Haus eines Kranken oder Sterbenden das Abendmahl zu feiern. Zum Schluss sei
festgehalten, dass der mittlerweile 18 Binde umfassende Briefwechsel Bullingers zu einer

SZRKG, 111 (2017)



454 Rezensionen — Comptes rendus

unentbehrlichen Quelle fiir die Geschichte der Frithen Neuzeit geworden ist und die sorgfil-
tige Arbeit der Herausgeber Anerkennung verdient. Von grossem Nutzen ist auch die seit
einigen Jahren angebotene elektronische Ausgabe, die laufend ergénzt wird. Die Briefdaten-
bank verfiigt iiber gute Recherche- und Navigationsméglichkeiten in den Bénden 1 bis 17
(Juni 1524 bis September 1546) und ist iiber die Webseite des Instituts flir Reformationsge-
schichte kostenlos zugénglich.

Ziirich Christian Scheidegger

Jean-Pierre Bastian, La fracture religieuse vaudoise, 1847-1966: ['Eglise libre, «la
Moémepy et le canton de Vaud, Genéve, Labor et Fides, 2016, 400 p.

Professeur émérite de sociologie des religions a la Faculté de théologie protestante de 1’Uni-
versité de Strasbourg, Jean-Pierre Bastian signe un ouvrage trés fouillé et intelligemment il-
lustré, a I’appareil scientifique et didactique remarquable, dans une langue agréable a lire,
sur I’histoire d’'une communauté religieuse. Durant plus d’un siécle (1847-1966), le protes-
tantisme du canton de Vaud fut en effet divisé en deux Eglises, numériquement fort inégales
mais toutes deux influentes: la grande Eglise nationale, qui compta I’écrasante majorité des
fideles, et la modeste Eglise libre qui, si I’on ajoute les sympathisants, ne toucha que 2 a 3%
de la population. Cette division s’origine dans les violents conflits religieux du début du
XIXe siécle opposant partisans et adversaires vaudois du Réveil. Les premiers voulaient res-
ponsabiliser les chrétiens et refusaient 1’appartenance automatique des citoyens a 1’Eglise.
Les seconds au contraire se moquaient de la piété exagérée des «méthodistes» ou «mo-
miers». La politique s’en méla. En 1845, le gouvernement vaudois radical voulut forcer les
pasteurs a lire une circulaire pronant la nouvelle constitution cantonale. La plupart des mi-
nistres s’y refusérent. Contrairement aux attentes, ils regurent un soutien trés modeéré des pa-
roissiens et perdirent leur poste. Avec une poignée de fideles, un certain nombre d’entre eux
coupa les ponts et érigea un groupe indépendant de I’Etat: I'Eglise libre.

Le premier chapitre du livre s’intitule «le déploiement d’une dissidence religieuse». La
jeune Eglise s’¢était organisée selon un systéme presbytérien-synodal avec des communautés
réparties un peu partout dans le canton. En 1890, on comptait 37 chapelles; une dizaine
d’autres suivront. L’Eglise avait sa figure de référence en la personne du théologien vaudois
Alexandre Vinet (1797-1847), chantre de la responsabilité individuelle. Bien souvent, on a
mis en équation Eglise libre et parti libéral. Cela est confirmé dans 1’ouvrage. «S’il est évi-
dent que tous les libéraux, appelés au départ «conservateurs, ne furent pas libristes, en revan-
che tous les libristes furent nécessairement libéraux, c’est-a-dire opposés aux radicaux» (69).
De fait, I’Eglise est composée en grande partie de personnes issues de ’aristocratie, de la
bourgeoisie d’affaires et des professions libérales, un milieu assez guindé et prétant a la
caricature, cultivant I’entre-soi. L’auteur a plaisir a référer les liens de sang entre les prota-
gonistes de la communauté, des dynasties familiales telles les Bonnard, Bridel, Burnand,
Mercier, Rivier. Ces familles se considéraient volontiers comme les garantes des vraies va-
leurs huguenotes. Beaucoup d’entre elles étaient d’ailleurs issues du Refuge. Elles entrete-
naient un réseau au-dela des frontieres cantonales et nationales.

Le deuxiéme chapitre est consacré a la «pédagogie de la conviction». L Eglise libre n’était
pas une secte fondamentaliste. L’année méme de sa fondation en 1847, elle s’intéressait a la
formation académique des pasteurs en créant une faculté de théologie, avec un corps profes-
soral issu de I’Académie de Lausanne. On lui batit en 18631864 la maison du chemin des
Cédres a Lausanne, appelée par affection «la Mome». La division des disciplines était la

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 455

méme qu’a 1’Académie: théologie systématique, biblique, historique, pratique, disciplines
auxquelles s’adjoignait la philosophie. Les chaires furent souvent occupées par des noms
connus, Jean-Frédéric Astié (1822-1894), Philippe Bridel (1852-1936), René Guisan
(1874-1934), etc. Bridel était aussi — cela ne doit pas nous étonner — membre du conseil
d’administration de la libérale Gazette de Lausanne. Au centenaire de 1’institution en 1947,
le doyen de la faculté estimait qu’elle avait accueilli environ 700 étudiants, dont 382 avaient
recu le titre de licenciés en théologie (la faculté ne délivrait pas de doctorat), des Vaudois en
majorité, avec 76 Confédérés et 70 étrangers. A coté de I’enseignement académique, les
libristes déployérent une littérature d’édification qui toucha un public populaire bien plus
large que I'Eglise. Des peintres «réveillés» donnaient aussi, par leurs ceuvres pleines de
«convictiony», le golt de la piété. Citons Eugéne Burnand (1850-1921) et Louis Rivier
(1885-1963).

Bien que petite, cultivant 1’entre-soi, I'Eglise libre ne s’est pas repliée sur elle-méme.
L’auteur insiste sur ce point. Une maniére de dépasser la tentation sectaire fut «le rayonne-
ment par les ceuvres», objet du troisieme chapitre. L’Eglise voulait former «des individua-
lités fortes et engagées socialement». Nombreuses sont les figures de libristes philanthropes.
Beaucoup se dévouent dans des causes sociales, le combat contre 1’alcoolisme notamment,
le pacifisme ou la sanctification du dimanche. Ainsi, un notable finance le train d’Yverdon a
Sainte-Croix, a I’expresse condition qu’il ne circule pas le jour du Seigneur. D’autres devi-
ennent missionnaires en Afrique. En 1921 par exemple, il y a 69 missionnaires libristes,
mais seulement 6 nationaux... Les femmes auront un fort engagement. On lira avec émotion
le portrait de la doctoresse Charlotte Olivier-von Mayer (1864-1945), dame austére et pieu-
se, totalement dédiée a la lutte contre la tuberculose. C’est dans I’Eglise libre qu’eut lieu la
premiére consécration de femme pasteure en Romandie, Lydia von Auw (1897-1994).
L’auteur note toutefois que le féminisme est «embryonnaire». Dans I’Eglise libre, les fem-
mes €taient en majorité, mais les hommes commandaient!

Le quatriéme et dernier chapitre s’intitule «de la fracture religieuse a la fusion des con-
traires». Il analyse la maniére dont le rapprochement s’opéra entre I’Eglise libre et I’Eglise
nationale. Fondamentalement, ces communautés n’étaient pas séparées par la théologie (des
recherches ultérieures sur la théologie ou la liturgie de I’Eglise libre seraient éclairantes a ce
sujet). Ce qui les distinguait était leur rapport a la société. Dans un passage intéressant,
I’auteur développe I’opposition établie par le critique littéraire Edmond Gilliard (1875—
1969) entre «Vinet» et le «vin». Alexandre Vinet incarne le sérieux, I’engagement individuel
du libriste vaudois. Le vin quant a lui est le symbole de la culture cantonale penchant vers la
facilité, la féte, la communauté «nationale» acceptant le fait religieux sans I’analyser. «Au
pays vécu comme héritage coutumier s’opposa le pays choisi comme projet régénéré par les
individualités qui le composent» (302). Une telle opposition n’allait pas durer éternellement.
Certes, la faiblesse numérique de I’Eglise libre I’engageait a entamer des négociations pour
sa survie. Elle avait toutefois des raisons a ne plus considérer la fusion avec 1’Eglise nationa-
le comme contraire a sa nature: la société évoluait, se déchristianisait, I’appartenance a I’'Eg-
lise majoritaire demandait elle aussi un engagement toujours plus croissant. Aprés de lon-
gues négociations, il n’y eut a partir de 1966 plus qu’une seule Eglise évangélique réformée
du canton de Vaud. Laquelle avait renoncé, a la satisfaction des libristes, a se déclarer natio-
nale.

Comme il a été souligné, la différence entre la «Nationale» et I’Eglise libre concerne avant
tout le rapport a la société. Dans sa postface 1’auteur souligne, cinquante ans apres sa dispari-
tion, la pertinence de I’Eglise libre: «L’option libriste se présente d’une étonnante actualité
pour la réflexion de ceux qui ne désirent ni tomber dans la secte et le fondamentalisme chré-
tien, ni se dissoudre dans I’apathie, au sens de I’absence de pathos dans un champ religieux

SZRKG, 111 (2017)



456 Rezensionen — Comptes rendus

régulé par le religieusement correct> renvoyé a 1’opacité des consciences et au relativisme
culturel de I’interreligiosité célébrée» (316-317). Si I’Eglise libre n’est plus, le librisme peut
toujours inspirer les esprits.

Fribourg Jacques Rime

Lukas Zurfluh, Raum, Kérper und Licht. Die Kirche St. Martin des Benediktinerkollegiums
Sarnen (1961-1966). Mit einem Bildessay von Karin Gauch und Fabien Schwartz
(=Murensia 4), Chronos Verlag, Ziirich, 2016, 72 S.

In der Zeit des Kirchenbaubooms der 1960er Jahre finden sich aufgrund des von 1874 stam-
menden Klosterartikels der Bundesverfassung, der den Neubau und die Wiederherstellung
aufgeloster Kloster bis zur Volksabstimmung 1973 untersagte, nur wenige realisierte Klos-
terneu- und -umbauten in der Schweiz. Eine dieser seltenen Klosterkirchen stellt die Kirche
St. Martin des Benediktinerkollegiums Sarnen der Architekten Joachim Naef sowie Ernst
und Gottlieb Studer dar, die zu Recht als eine der Tkonen der modernen Schweizer Kirchen-
baugeschichte gilt. Zum 50-jdhrigen Kirchweihjubildaum ist eine in der Schriftenreihe der
Stiftung «Geschichte Kloster Muri» von Lukas Zurfluh verfasste und reich mit Plinen und
Abbildungen illustrierte Broschiire erschienen.

Die Kollegikirche ist in dreifacher Hinsicht von Bedeutung: fiir ihre Wichtigkeit fiir den
Konvent und das Kollegium der Benediktiner in Sarnen, fiir ihre singuldre Disposition als
Kloster-, Schul- und Publikumskirche im Kirchenbau der Zeit und fiir ihre aussergewohnli-
che Architektur und Stellung im Architekturdiskurs der Zeit. Die titelgebende Bezeichnung
«Raum, Koérper und Licht» stammt von Ernst Studer selber; diese drei Elemente verstand
der junge Architekt als entscheidende Ausdrucksmoglichkeiten fiir seine Zeit. Damit fand er
fiir die Versohnung von Tradition und Moderne eine passende Form.

In einem einleitenden Teil beleuchtet Lukas Zurfluh den Anfang der Benediktiner in
Sarnen ohne niher auf die historischen Begebenheiten der Klosterauthebung und Vertrei-
bung aus Muri im Jahr 1841 einzugehen. Mit der Aufnahme der Benediktiner in Sarnen
verpflichtet sich der Konvent zur Ubernahme des kantonalen Kollegiums. Die Benediktiner
verbleiben auch 1845 nach der Ubersiedlung in das ehemalige Augustinerchorherrenstift in
Gries mit ihrer Schule in Sarnen. Diese entwickelt sich zu einer der wichtigsten Bildungs-
stidtten der katholischen Elite der Schweiz. Schon bald erfordert die rasche Zunahme der
Schiilerzahl nebst dem Gebidude «altes Kollegium» (1749-51) von Jakob Singer, Luzern,
verschiedene Neubauten. Mit dem «Pensionat Niklaus von Fliie» 1867/68, einem spitklassi-
zistischen Gebiude, wird ein erster Neubau errichtet. 1889 entwirft der Bozener Stadtbau-
meister Sebastian Altmann einen repréisentativen Gymnasiumsbau. 1928/29 folgt ein neues
Professorenheim von Emil Winzeler und Hans Burkard. Die Baldegger Schwestern, die fiir
Verpflegung und Haushalt sorgen, erhalten 1955/56 einen in etwas niichterner Sprache ent-
worfenen Bau des Luzerner Architekten Hans U. Giibelin.

Fiir die neue Studenten- und Klosterkirche hingegen braucht es drei Anldufe. In der ers-
ten Phase 1927-29 reichen die Architekten Vinzenz Fischer, Luzern, sowie Emil Winzeler
und Hans Burkard, St. Gallen, zahlreiche Entwiirfe fiir einen Konventneubau neubarocker
Prigung ein. Diese teilweise monumentalen, «Escorial»-dhnlichen traditionellen Anlagen
mit geschlossenem Klostergeviert und Kirchen mit vorgelagerten Innenhdéfen iiberzeugen
jedoch nicht. Die zweite Planungsphase 1939-41 mit Pldanen von Hans Burkard, Fritz Metz-
ger und P. Aldrich Arnold wird infolge des Zweiten Weltkriegs abgebrochen. Mit der Griin-
dung der Samer Kollegi-Stiftung 1954 und der Besetzung einer Baukommission wird die

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 457

dritte Planungsphase eingeldutet. In das Preisgericht des Wettbewerbs werden hochkaritige
Namen des Schweizerischen Kirchenbaus berufen: Hermann Baur (1884—1980), Fritz Metz-
ger (1897-1973), Rino Tami, Professor der ETH Ziirich (1908-94) und Ernst Gisel (*1922);
ein Hinweis darauf, welch grosse Bedeutung einem zeitgendssischen Kirchenbau beigemes-
sen wurde. Dafiir spricht auch die Zugehorigkeit der Preisrichter (ausser E. Gisel) und Ernst
Studers zur Gruppe der Schweizerischen St.-Lukas-Gesellschaft, die in jener Zeit bestim-
mend in Fragen sakraler Baukunst war.

1960 findet in der vorgegebenen Definition des Raumprogramms ein Umdenken statt.
Die traditionelle Disposition einer Klosterkirche mit Schiff, Ménchschor und Hochaltar wird
zu Gunsten einer zentralen Positionierung des Hochaltars und der Anbindung des Orgel- und
Singerchors an diesen Bereich aufgegeben. Am Wettbewerb sind nur «katholische Architek-
ten schweizerischer Nationalitit» zugelassen. Von den 57 eingegangenen Entwiirfen schaf-
fen es fiinf Studien in die zweite Runde; daraus geht das Projekt «Daniel» des unbekannten,
jungen Architekten Ernst Studer hervor. Studer hat 1960 mit Joachim Naef ein gemeinsames
Architekturbiiro in Ziirich gegriindet und seinen Bruder Gottlieb als Partner einbezogen.
Beim Siegerprojekt lobt die Jury besonders «die plastische und raumliche Gestaltung des
Ganzen», die «eine reiche und starke Form von schoner Einfachheit und Stille» zeige. Die
Qualitdt liegt in der gelungenen Verbindung von monchischem Geist und zeitgengssischer
Modemitédt. Noch weist der siegreiche Entwurf der zweiten Wettbewerbsstufe mit seinen
Kreisformen, geneigten Aussenwiinden und Flachddchern auf eine stilistische Verwandt-
schaft mit den Werken des amerikanischen Architekten Frank Lloyd Wright (bspw. Gug-
genheim Museum N.Y., 1959); Merkmale, die mit der Uberarbeitung zugunsten einer Ei-
genstdndigkeit verschwinden werden. Die Bauausfiihrung erfolgt 1964-66. 1983 werden im
Zuge ciner Sanierung die Dachrinder mit Blechrindern versehen — leider eine Beeintrichti-
gung der plastischen Wirkung. Der allgemein «skulptural» wirkende Charakter des Aussen-
baus ist aber heute noch in einer (hier leider fehlenden) Flugansicht eindriicklich erkennbar.

Im letzten Kapitel setzt der Autor die Kollegikirche St. Martin in Beziehung zum katholi-
schen Kirchenbau der Zeit, einschliesslich Ernst Studers weiteren Kirchenbauten. Nach der
Fertigstellung von St. Martin in Sarnen findet die Fachwelt lobende Worte fiir den Bau, der
rasch in Verbindung mit Le Corbusiers 1951-55 entstandener Wallfahrtskirche Notre-
Dame-du-Haut in Ronchamp gebracht wird. Als Gemeinsamkeit weist der Architekturhisto-
riker Georg Germann auf die mediterrane, nordafrikanische Erscheinung sowie das konvexe
und konkave Formenspiel hin, wihrend Lukas Zurfluh auch markante Unterschiede benennt.
Als weiterer Vergleichsbau wird St. Felix und Regula in Ziirich (1946-51) von Fritz Metz-
ger, ein wichtiger Kirchenbau der Nachkriegszeit, herbeigezogen. Ubereinstimmungen erge-
ben sich in der Raumdisposition, der Dachkonstruktion und den liturgischen Einrichtungen.
Kirchengeschichtlich erwihnt der Autor zudem das zweite Vatikanische Konzil von 1964,
da die Forderungen nach Neugestaltung des Sakralraums sozusagen in der Planungsdisposi-
tion von St. Martin bereits vorweggenommen wurden.

Lukas Zurfluh ist es auf ansprechende Weise und in verstiandlicher Sprache gelungen, der
interessierten Leserschaft den langen Entstehungsprozess des Baus, die historischen Bege-
benheiten, die Planungsphasen, das Zusammenspiel von Architekten und Beteiligten sowie
die Bauentwicklung und Situierung von St. Martin im Kontext des katholischen Kirchen-
baus aufzuzeigen. Der reichhaltige, farbige Bildessay von Karin Gauch und Fabien Schwartz
mit aktuellen Aussen- und Innenaufnahmen erginzt das Heft; schade nur, dass hier nicht die
Gelegenheit fiir ausfiihrlichere Bildlegenden genutzt wurde, die auf Textstellen und Details
hitten aufmerksam machen koénnen. Dank einer ausfiihrlichen Bibliografie- und Literaturlis-
te kann das Thema individuell noch vertieft werden.

Schmitten Daniela Schneuwly-Poffet

SZRKG, 111 (2017)



458 Rezensionen — Comptes rendus

Benedikt Pfister, Die Katholiken entdecken Basel. Der Weg aus dem Milieu in die Ge-
sellschaft (=Beitrige zur Basler Geschichte), Basel, Christoph Merian Verlag, 2014, 271 S.

Der Fussball stiess noch nach dem Zweiten Weltkrieg bei vielen Basler Katholiken auf
Ablehnung. Der importierte Sport als «Englédnderlis» sei ganz und gar unschweizerisch,
zu kommerziell, schade zudem der Gesundheit, hiess es namentlich in Kreisen der katho-
lischen Eliten. Kirchliche Veranstaltungen wiirden beispielsweise durch einen Match des
FC Basel empfindlich gestort. Andererseits standen katholische Sportvereine als «Kinder
der Diaspora» (Joseph Jung) durch Wettkdmpfe in stetem Kontakt zu «neutralen» oder an-
deren konfessionellen Vereinen. «Das Religiose war deshalb weit weniger als bei den {ib-
rigen Vereinen» (197) Der organisierte Sport war also in der zweitgrdssten Deutsch-
schweizer Stadt insgesamt interkonfessioneller Kommunikation mehr als forderlich, wies
den steinigen Weg der Basler Katholiken hinaus dem «Ghetto» vor allem unter den Jiin-
geren.

Der Historiker Benedikt Pfister beschreibt die Offnung des katholischen Stadtbasler
Vereinswesens in seiner quellennahen, schon bebilderten und gutleserlichen Studie als ein
zentrales Beispiel fiir den «Weg aus dem Milieu», einen Weg, der freilich viele Jahrzehnte
dauerte und keinesfalls geradlinig verlief. Fiir seine «Innenansicht der Basler Katholiken»
im, grob gesprochen, «langen 20. Jahrhundert» bis ca. 1970, beniitzt Pfister mit grossem
Gewinn Selbstzeugnisse beispielsweise Fritz Blums (1901-1969), lange Jahrzehnte Pfarrer
von St. Clara, aber auch Protokolle, Briefe, Interviews mit vielen Zeitzeugen und Zei-
tungsartikel der «katholischen Presse». Der Autor begleitet Pfarrer Blum auf seinen Le-
bensstationen, seiner Kindheit im Basler Gundelidingerquartier, seinem Studium in Ein-
siedeln und in Luzern sowie auf seinen ersten seelsorgerischen «Posten» in Root, Frauen-
feld und Aesch. Neben dem Pfarrer und dessen sozialem Engagement werden stellvertretend
fur viele Akteure und aktive Gemeindemitglieder wie Constantin Gyr als Prédsident der
katholischen Gesamtgemeinde und Martha Walz vorgestellt, die sich im «Katholischen
Frauenbund» selbstbewusst fiir mehr Freiheit einsetzte. Und einmal mehr zeigt, dass eine
moderne Katholizismusforschung keinesfalls auf dem «Genderauge» blind sein darf!

Wie angedeutet, war der Weg der Basler Katholiken in die «Gesellschaft» von manchen
Schiiben und Briichen gekennzeichnet. Ohne diesen wie anderswo gewundenen Weg en
détail nacherzidhlen zu wollen, sei exemplarisch auf den «kleinen Kulturkampf» von 1945
bis 1950 hingewiesen. Nach dem «Burgfrieden» wihrend des Zweiten Weltkrieges, nach
dem wohl inszenierten Schulterschluss der freisinnig-sozialdemokratisch-konservativen-
katholischen Krifte gegen de nationalsozialistische und faschistische Bedrohung, traten
rasch konfessionell bedingte Spannungen zutage. So sahen sich viele Katholiken durch sa-
kular denkende Sozialdemokraten und durch vermeintliche oder tatsdchliche Kommunis-
ten bedroht. Der Klerus und die Gemeindeelite wollten die Abschottung gegen aussen
weiter fortsetzen. Thnen widerfuhr Opposition aus den eigenen Reihen, die sich als «Bas-
ler Jungkatholiken» innerhalb der CVP und im Vereinswesen bald Gehor zu verschaffen
wusste. Das war auch ein Generationenkonflikt, wie Pfister vollig richtig bemerkt. Thren
Hohepunkt erlebte der «Kalte Krieg der Konfessionen» (Hermann Kocher) im Jahre 1947
mit der Heiligsprechung von Bruder Klaus. Reformierte «Falken» sahen im laufenden
Heiligsprechungsprozess den Versuch der Katholiken, «die Schweiz an den katholischen
Glauben und an Rom binden zu wollen» (107). Als die offizielle Schweiz zum feierlichen
Akt der Heiligsprechung in Rom keinen Vertreter schickte, reagierten viele Katholiken
enttduscht und verdrgert. Das an sich erfreuliche Ereignis bedeutete schliesslich, dass der
Eremit und Politiker nur noch bedingt zum «iiberkonfessionellen Landesvater» taugte.

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 459

Zum Rechtsrutsch jener Jahre und zum strammen Antikommunismus der Basler Katho-
liken trug der Umsturz in der Tschechoslowakei 1948 bei. Auch das Schicksal des ungari-
schen Kardinals Joszef Mindszenty (1892—-1975) beschiftigte die katholische Welt nicht
nur am Rheinknie. Nachdem er sich mehrmals 6ffentlich gegen die Kommunisten einge-
setzt hatte, wurde der Kardinal 1948 verhaftet und blieb bis 1956 in Haft. Basler und Ba-
selbieter Katholiken protestierten bei der ungarischen Gesandtschaft. Die Schwichung des
linkskatholischen Fliigels war eine langfristige Folge, die bis zum Ende des «Kalten
Kriegs» anhalten sollte und gewissermassen der Integration der «offiziellen Katholiken»
im antikommunistischen Konsens jener Jahrzehnte forderlich war.

Ziirich Fabian Brindle

Transversal: Gemeinschaften, Bewegungen, Spiritualitdt

Thomas Fries, Eucharistische Spiritualitit bei Augustinus von Hippo (=Cassiciacum 53),
Wiirzburg, Echter, 2016, 423 S.

Nach einleitenden Bemerkungen zu Forschungsstand und Methodik (9-16) erfolgen im
ersten Kapitel dieser liturgiewissenschaftlichen Dissertationsschrift, die im Friithlingssemes-
ter 2015 von der Theologischen Fakultit der Universitidt Fribourg angenommen wurde,
«Klidrungen zum Konzept der eucharistischen Spiritualitdt» (17-59). Auf der Basis einer
sorgfiltigen terminologiegeschichtlichen Darstellung wird christliche Spiritualitit vom
Geistempfang in der Taufe her bestimmt und in ihrem Bezug zum liturgischen Leben umris-
sen. Eucharistische Spiritualitdt kreist um den Zusammenhang zwischen dem eucharisti-
schen Leib Christi und dem ekklesialen Leib Christi und umfasst daher im Speziellen die
«Teilnahme der Gldubigen an der Eucharistiefeier», die «Verehrung de Eucharistie, inner-
halb oder auerhalb der Feier», aber auch «das soziale Engagement (Néchstenliebe), das aus
der Teilnahme an der Feier und aus dem Empfang der Eucharistic erwéchst» (57f). Um
diesen Themenkomplex im augustinischen Denken einordnen zu kénnen, werden der Aus-
wertung einschldgiger Texte zunéchst in Kapitel II «Grundziige der augustinischen Sicht auf
den Menschen» vorangestellt (60—122). Obwohl der vergleichsweise groBe Umfang dieses
Anlaufs auf das eigentliche Thema und seine teilweise recht basale Anlage bei der Lektiire
zunéchst iiberraschen, erweist sich das Kapitel im Gesamtzusammenhang der Studie als
duBerst sinnvoll, da die weiteren Ausfiihrungen immer wieder auf diese Grundlagen zuriick-
greifen und die Positionen des Augustinus zur eucharistischen Spiritualitit so vor dem wei-
teren Horizont seiner Anthropologie plausibilisieren. Unter Beriicksichtigung biographischer
Eckdaten und der damit verbundenen geistigen Einfliisse (v.a. durch den Neuplatonismus
und die paulinische Briefliteratur) werden besonders der Zusammenhang zwischen Inner-
lichkeit und Transzendenz, die Konzeption von Siinde, Bediirftigkeit und Erlosung sowie die
Ordnung von Genuss und Gebrauch herausgearbeitet. Sodann entfaltet das zentrale Kapitel
IIT «Die eucharistische Spiritualitdt auf Grundlage der Traktate zum Johannesevangelium
25-27» (123-272). Angesichts der uniiberschaubaren Fiille einschldgiger Textpassagen ist
die Entscheidung, der Untersuchung einen zusammenhingenden Basistext zugrunde zu
legen, ebenso pragmatisch fiir den Verfasser wie hilfreich fiir den Leser. Zugleich zeugt die
Darstellung von einer umfassenden Kenntnis der eucharistischen Theologie des Augustinus,
indem sie laufend passende Texte beizieht, um das Bild zu ergiinzen und abzurunden. Vier

SZRKG, 111 (2017)



460 Rezensionen — Comptes rendus

Aspekte stehen im Zentrum der Ausflihrungen und werden im Sinne eines thematischen
roten Fadens intelligent miteinander verkntipft: Wort Gottes und Eucharistie als geistliche
Nahrung; die Eucharistie als Zeichen und die Voraussetzungen ihres rechten Verstindnisses
im Prozess der Aneignung der Demut als christlicher Zentraltugend; die Wirkungen der
Eucharistie im Horizont der Christus-totus-Theologie (ekklesiale Dimension) und des durch
die Taufe eroffneten, aber auch danach fortzusetzenden Weges der inneren Heilung (indivi-
duelle Dimension); die eschatologische Perspektive der Eucharistie unter besonderer Be-
riicksichtigung von Totengedichtnis und Martyriumsidee. Ein eigenes Kapitel ist der «Eu-
charistie als Opfer» gewidmet (273-329): Nach einer ausfiihrlichen Erérterung der Opfer-
konzeption in De civitate Dei 10 wird das augustinische Verstindnis vom Opfercharakter
der Eucharistie in Abgrenzung zu heidnischen und alttestamentlichen Opfern primédr vom
Gedanken der Selbstdarbringung der Kirche her rekonstruiert. Ein abschlieBendes Kapitel V
untersucht Sachfragen zur Haufigkeit der Eucharistiefeier (Ergebnis: es ist unklar, ob Au-
gustinus die tigliche Eucharistiefeier voraussetzt) sowie zu Gebetshaltungen und Gebetsori-
entierung (330-361), bevor die Ergebnisse des Buches in einer «Conclusio» (362-372)
resiimiert und auf aktuelle Fragen heutiger eucharistischer Spiritualitit bezogen werden.
Eine umfassende Bibliographie (373-423) rundet das Werk ab. — Die Studie iiberzeugt
durch die gute Auswahl der behandelten Texte, von denen zahlreiche im Wortlaut mit deut-
scher Ubersetzung dokumentiert werden, und deren mit Ubersicht organisierte Auswertung.
Die Leserfiithrung ist stringent und didaktisch gut aufbereitet, wirkt dabei jedoch stellenweise
beinahe etwas betulich. Mit programmatischer Absicht (vgl. z.B. 281 mit Anm. 1111) legt
der Verfasser weithin wenig Augenmerk auf die Frage nach Vorlagen bzw. Parallelen der
augustinischen Gedanken im theologischen Schrifttum; die Betonung der werkimmanenten
Perspektive ist nachvollziehbar und legitim, wenn auch hier und da durch eine Weitung des
Blickwinkels gewiss noch eine Vertiefung der Erkenntnisse moglich gewesen wire. An
einigen Stellen kénnte man sich eine klarere Position des Autors in der Interpretation von
Textbefunden wiinschen, etwa hinsichtlich der Frage, inwiefemn die Formel «conversi ad
dominum» auf eine physische Hinwendung der Gldubigen nach Osten zielt (353-356).
Insgesamt handelt es sich um eine wohl abgewogene, angenehm lesbare Darstellung zu
einem gewichtigen Thema, der reiche Rezeption zu wiinschen ist.

Salzburg Alexander Zerfal3

Rudolf Steiner, Philosophische Schriften. Wahrheit und Wissenschafi. Die Philosophie der
Freiheit (=Schriften. Kritische Ausgabe [SKA] 2). Herausgegeben und kommentiert von
Christian Clement, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2015, CXXXVI, 413
S., 2 Abb.; Rudolf Steiner, Schriften zur Anthropologie. Theosophie — Anthroposophie. Ein
Fragment (=Schriften. Kritische Ausgabe [SKA] 6). Herausgegeben und kommentiert von
Christian Clement, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2016, CLII, 423 S.

Die kritische Ausgabe wichtiger Werke des Griinders der Anthroposophie, Rudolf Steiner
(1861-1925), der zugleich Goethe-Herausgeber, Philosoph und spiritus rector von Praxisfel-
dern (Steiner-Schulen, Demeter-Produkten, anthroposophischer Medizin) war und in Dor-
nach (bei Basel) des Zentrum seiner Weltanschauungsgemeinschaft errichtete, erscheint seit
2013 im renommierten Verlag Frommann-Holzboog. Verantwortet wird das Editionsprojekt
von Christian Clement, einem zeitweiligen Waldorf-Lehrer, der inzwischen am Department
fur germanische und slawische Sprachen an der Brigham Young-Universitit der Mormonen
in Utah unterrichtet und zeitweilig Waldorf-Lehrer war. Die auf acht Bénde angelegte Editi-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 461

on feiert gerade mit zwei Bédnden zu zentralen philosophischen und theosophischen Schrif-
ten Steiners ihr «Bergfest» — ein Grund, Zwischenbilanz zu ziehen.

Der Band zu den philosophischen Schriften Steiners enthilt die Dissertation Wahrheit und
Wissenschaft mit den einschneidenden Erweiterungen zwischen Promotion (1891) und Pu-
blikation (1892) sowie Die Philosophie der Freiheit aus dem Jahr 1893 mit den Uberarbei-
tungen aus den Jahren 1917/18, nach Steiners Hinwendung zur Theosophie (um 1900). Die
editorische Arbeit, die vor allem Veridnderungen in unterschiedlichen Auflagen und Ausga-
ben dokumentiert, ist, wie Stichproben belegen, sorgfiltig vorgenommen worden. Es gibt
keine Indizien auf weltanschaulich motivierte Mingel. Ein ausgesprochen hilfreicher Stel-
lenkommentar erschlief3it vor allem Steiners Beziige auf Literatur, mit der er sich auseinan-
dergesetzt hat. Clement hat mit diesen Arbeiten in gewohnter Weise der Wissenschaft einen
wichtigen Dienst erwiesen.

Zu einem differenzierteren Urteil komme ich hinsichtlich der 135 Seiten umfassenden
Einleitung. Sie dokumentiert Clements intensive und genaue Rezeption von Steiners Texten.
Dabei fillt besonders positiv ins Auge, dass er vor einem Tabu der klassischen anthroposo-
phischen Lektiire nicht zuriickschreckt, nimlich Steiners Verdnderungen, die teilweise in
Widerspriichen und der Verkehrung von Positionen ins Gegenteil enden, zu benennen: Er
sieht in aller Schirfe die Aporien bei Steiners Freiheitsbegriff (XXVIII-XXXII), der von
einem hoch individualistischen Menschenbild bis zu einer pantheisierenden Subjektkritik
reicht, er verweist auf die dramatischen Verinderungen bei der Uberarbeitung der Philoso-
phie der Freiheit (CVII-CXXV), etwa in der Abkehr vom radikalen Individualismus der
1890er Jahre, er indiziert die Ambivalenz in der Deutung Kants (XXXVIIIf.), den Steiner als
groflen Gegner stilisierte und dem er doch die Matrix seiner erkenntnistheoretischen Fragen
verdankte, und schlieBlich legt er die Widerspriiche in Steiners Nietzsche-Deutungen offen
(LXXII), die zwischen abgéttischer Verehrung und Damonisierung changierten. Clement ist
zuriickhaltend, was Antworten nach den Griinden fiir diese Verdnderungen anbetrifft, aber er
hat in jedem Fall die weitere Forschung auf ein groBes Feld verwiesen, auf dem bislang
weitgehend polemische Kdmpfe ausgetragen wurden.

Kritisch sehe ich vor allem fiinf Punkte:

(1) Quellendokumentation und Forschungsliteratur. Clements Kenntnis von Steiners
Werk ist sehr gut, allerdings fehlen immer wieder Quellenbelege fiir Steiners Ansichten.
Weitaus problematischer ist seine begrenzte Einbeziehung der Forschung. Er verweist zwar
auf wichtige Werke im Umfeld der Anthroposophie-Forschung, setzt sich aber damit oft nur
unzureichend auseinander. Extrem diinn ist seine Kenntnis von Themenstellungen und For-
schungsdebatten aulerhalb des unmittelbaren Umfeldes von Steiners (s.u.)

(2.) Der spirituelle Steiner. Clement beginnt seine Einleitung mit dem folgenden Satz
Steiners: «Wir sollten endlich zugeben, dal der Gott, den eine abgelebte Menschheit in den
Wolken wihnte, in unserem Herzen, in unserem Geiste wohnt.» (XIX) In dieser Aussage
spricht der idealistische Steiner des Jahres 1886, doch der Steiner, um den es in diesem Band
auch geht, hat dieses Ideal in den 1890er Jahren aufgegeben. Er wurde in den neunziger
Jahren Atheist, bevor er mit dem Jahr 1900 in eine neue spirituelle, die theosophische Phase
eintrat. Clement liest Steiners Philosophie von diesen frommen Anfingen und nicht von den
atheistischen Konsequenzen her. Das ist legitim, wird aber problematisch, wenn andere
Dimensionen an den Rand riicken oder verschwinden. So kommt in Clements Band das
Stichwort Atheismus nicht vor, in den hinein die hier edierten philosophischen Schriften den
Weg offneten. Die Potenz der Philosophie der Freiheit zam Atheismus und die nietzschea-
nische Einfirbung von Wahrheit und Wissenschaft bleibt den Anthroposophen, denen es um
spirituelle Erkenntnis geht, mit Clements Leseanweisung erspart. Damit erscheint Steiner
viel statischer, als er in Wirklichkeit war.

SZRKG, 111 (2017)



462 Rezensionen — Comptes rendus

(3.) Philosophische Reputation Steiners. Ein zentrales Anliegen Clements ist es, Steiner
als Philosophen und nicht als Esoteriker darzustellen und seine «intellektuelle Biographie»,
«seine philosophische Entwicklung ... von seiner Schulzeit bis zum Jahr 1902» (XXXII) zu
zeichnen. Die Probleme einer solchen Perspektive liegen im Detail, ich nenne davon drei:
Clement folgt mit diesem Ansatz, wie er explizit sagt, Steiners eigener Deutung in dessen
Autobiographie aus den Jahren 1923/24 (XXXVII) — aber diese ist eine problematische
Quelle, weil von Steiners Interesse geleitet, genau das zu machen, was Clement auch tut,
nidmlich den Anthroposophen Steiner als Philosophen auszuweisen. Eine solche Entwick-
lung ist nicht prinzipiell infragezustellen, aber sehr kritisch auf ihre Interessen hin zu unter-
suchen, was Clement nahezu vollstdndig unterldsst. Dabei bleibt auch unterbelichtet, dass
die Philosophie der Freiheit, Steiners «philosophisches Hauptwerk» (XLIII), so Clement,
zwischen Tiir und Angel entstand. Clement unterschlédgt diese Entstehungsgeschichte nicht
(LXXXT), aber die Einzelheiten, die die konzeptionelle Soliditdt der Philosophie der Frei-
heit infragestellen, fehlen. Beispielsweise schrieb Steiner noch am Schlussteil, wihrend der
Verleger mit der Drohung, das ganze Projekt einzustampfen, die Korrekturbogen der ersten
Teile anforderte. Zeit fiir eine gewissenhafte Bearbeitung des «Hauptwerkes» gab es nicht.
SchlieBlich bleibt eine Dimension des Scheiterns der Philosophie der Freiheit ausgespart:
Steiner hatte sich mit diesem Text in Jena mit Blick auf eine Professur fiir Philosophie habi-
litieren wollen. Bei Clement findet sich dazu kein Wort. Er konzentriert sich ideengeschicht-
liche Aspekte, sozialgeschichtliche Dimensionen fehlen weitgehend.

Die Konsequenzen, die Clement aus dem Versuch zieht, Steiner vor allem als Philosophen
aufzubauen, scheinen mir weit {iberzogen. So soll die Praxiswelt der Anthroposophie, von
Kliniken iiber Schulen und Banken bis zu politischen Initiativen, eine zumindest «ansatz-
weise verwirklichte, aber dennoch beispiellose Realisierung jener Vision des deutschen
Idealismus» sein (XXIII). Belege fehlen, und nach meiner Kenntnis der Quellen ist diese
spezifisch philosophische Begriindung extrem weit hergeholt und weitenteils ein Produkt
von Clements Versuch, dem philosophischen Theoretiker auch eine Praxis zuzuweisen.

Clement hat sich bei dem Versuch, Steiner philosophisch aufzuwerten, Riickendeckung
bei Eckart Forster geholt, Professor fiir Philosophie an der Johns Hopkins Universitit in
Baltimore und Honorarprofessor an der Humboldt-Universitéit zu Berlin. Dieser meint, dass
«aus heutiger philosophischer Sicht» der «interessanteste» Punkt «die Erkenntnis der Wahr-
heit, d. h. Erkenntnis der Wesenheit der Dinge und ihrer Verhiltnisse zueinander» sei (XI).
«Wahrheit» als «Wesenheit» zu lesen, klingt allerdings weniger nach gegenwiértiger philo-
sophischer Debatte als nach der Ontologie des 19. Jahrhunderts.

(4.) Philosophiehistorische Kontexte. In diesem Feld mischen sich Stirken und Schwi-
chen wie sonst kaum. Clement nennt die wichtigsten Philosophen des 19. Jahrhunderts, die
irgendwie in Verbindung mit Steiner gebracht werden, aber all das geschieht weitgehend
ohne Bezug auf die vorliegende Literatur zum Umfeld Steiners oder zur Philosophiege-
schichtsschreibung iiberhaupt. Im Zentrum sieht Clement das groBe Triumvirat des deut-
schen Idealismus, «Fichte, Schelling und Hegel» (XLI), aber auch Schiller, Herbart und
Nietzsche werden integriert. Zu Recht bezieht Clement auch diejenigen Philosophen ein, die
heute nicht mehr zu den «Heroen» des 19. Jahrhunderts gezihlt werden, die aber flir Steiner
von immenser Bedeutung waren, wie Eduard von Hartmann (XLII-XLVIII) und Emnst
Haeckel (LXXII-LXXYV). Zugleich bietet Clement spannende neue Perspektiven, etwa
wenn er angesichts der «gelegentlichen Zugestindnisse Steiners, dass Kant in seiner Analyse
des gewohnlichen Erkenntnisvermogens prinzipiell doch eigentlich Recht gehabt habe»
(XXXIX), diesen partiell zu einem Kantianer macht, gegen die anthroposophische Ausle-
gungstradition — allerdings ohne Quellennachweise. Sehr wichtig, wenngleich nicht ganz
neu ist Clements Einbeziehung des Neukantianismus (erneut ohne Bezug auf die vorliegen-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 463

de Forschungsliteratur, etwa auf Hartmut Traubs grundlegende Arbeit «Philosophie und
Anthroposophie. Die philosophische Weltanschauung Rudolf Steiners» [2011]). Hier wire
insbesondere Clements Hinweis auf den metaphysischen Neukantianismus des Wieners
Johannes Volkelt (LX-LXII), der sogar «entscheidende Gesichtspunkte fiir den methodi-
schen Ansatz Steiners» in dessen Dissertation geliefert habe (LXII); aber auch an dieser
Stelle sowie an einer weiteren (LXXXIIf.) enthalt sich Clement jeglicher Quellenbelege und
Referenzen auf die Forschungsliteratur. Sodann verweist er auf die vermutlich unterschitzte
Bedeutung Herbarts (XLI; CIIIf.), dessen Stellenwert in der Literatur allerdings schon disku-
tiert wurde, etwa bei Klaus Prange, den Clement wiederum nicht beizieht. Zuzustimmen ist
Clement schliesslich, und das ist fiir weite Teile der anthroposophischen Rezeption eine
bittere Pille, dass die Bedeutung Goethes massiv tiberschitzt wird (LI), wie nicht nur Traub
schon gemeint hatte; Clements Rettungsversuch hingegen, dass «um das Jahr 1902 ... Goe-
the wieder ganz prominent» bei Steiner auftrete (LIV), ist nicht nur einmal mehr ohne Quel-
lenbeleg behauptet, sondern meines Erachtens nach auch iiberzogen. Nicht diskutiert wird
die Lebensphilosophie, auf die Clement hin und wieder verweist (z. B. XXV); aber hier liegt
im Blick auf den friiheren Steiner ein Forschungsdefizit vor. Ein anderes Defizit ist hingegen
ein massives Versdumnis. Traub hatte Immanuel Hermann Fichte, den weniger bekannten
Sohn Johann Gottlieb Fichtes, als wichtige, bislang tibersehene Referenz fiir Steiner zur
Diskussion gestellt. Clement ldsst erkennen, dass er um diesen Punkt weifl (XXVIII;
CXXVIII), diskutiert ithn aber nicht. Selbst wenn man Traubs Position nicht teilt: auseinan-
dersetzen muss man sich damit.

Letztlich bleibt unklar, wie Steiner in das Karussell von Namen, das in den letzten Jahren
immer wieder gedreht worden ist, gehort. Listen, wie Clement sie vorlegt, sind vermutlich
immer noch zu stark von der «Hohenkammliteratur» gekennzeichnet. Ob beispielsweise
Hegel wirklich eine zentrale Stelle als Referenz fiir Steiner besal, scheint mir so sicher
nicht. Auf ein grundsitzlich relativierendes Element verweist Clement selbst, nicht systema-
tisch, aber immer wieder: Steiner hat — natiirlich — Sekundrliteratur, etwa Philosophiege-
schichten, benutzt (XLV; XLVIII), vermutlich, aber dies wire nidher zu analysieren, in
groBem Ausmal. Damit aber steht die gesamte Geschichte von Steiner als authentischem
Rezipienten grof3er Philosophen zur Disposition.

(5.) Methodische Deutungsfragen. Schon zu Steiners Lebzeiten wurde eine intensive, oft
polemische Auseinandersetzung iiber eine Dimension seines Werks gefiihrt: Wie hat man
die Verdnderungen zu deuten, mit denen er Positionen nachjustiert, neu interpretiert oder in
ihr Gegenteil verkehrt hat, all das in der Regel gerahmt von Kontinuitdtsbehauptungen Stei-
ners wie derjenigen, dass ein Inhalt «im wesentlichen fast ganz unveréindert» geblieben sei
(CX). Clement stellt diesbeziigliche Debatten unter die Frage «Bruch oder Kontinuitét?»
(XXVII), lasst aber an einigen Stellen erkennen, dass dieses bindre Analyseraster unange-
messen ist, etwa wenn er Steiner eine «Umdeutung» (CVIII) seiner Positionen attestiert. Ich
bin der Meinung, dass nach den Debatten der letzten Jahre eine prinzipielle Neuorientierung
in dieser Frage notwendig ist. Die polare Metaphorik von «Bruch oder Kontinuitit?» ist
noch ein Kind der polemischen Debatten um Steiners Werk. Angemessen wire ein Zugang,
der solche Verdnderungen als Transformationsprozesse beschreibt, unabhingig von der oft
normativen Frage, ob die philosophische «Identitdt» Steiners gebrochen oder im Kontinui-
tétsbild der «philosophischen Entwicklung» zu beschreiben sei.

Der zweite hier zu besprechende Band enthilt zwei Texte Steiners aus der theosophischen
Zeit, die Theosophie [als Buchtitel im Folgenden kursiv] (zuerst 1904) und die Anthroposo-
phie (Manuskript um 1910), die also zwischen den Eintritt in die Theosophische Gesell-
schaft (1902) und der Griindung der Anthroposophischen Gesellschaft (1912/13) fallen. Die

SZRKG, 111 (2017)



464 Rezensionen — Comptes rendus

Theosophie hat Steiner in 19 Auflagen bis zum Jahr 1922 {iberarbeitet; sie ist damit ein zent-
rales Dokument der Verdnderungen von Steiners Denken in seiner theosophisch-anthropo-
sophischen Phase und zeigt sein unermiidliches Bemiihen, den Text seinen verdnderten Vor-
stellungen anzupassen. An genau diese Revisionen haben sich Anthroposophen wihrend der
ersten 100 Jahre nach der Erstausgabe fast nicht herangetraut, weil man von Steiner keine
immer neuen Formulierungen, sondern endgiiltige Antworten erwartet hatte. Den zweiten
Text, die Anthroposophie, die eine Sinneslehre enthilt, stellt Clement mit nachvollziehbaren
Argumenten in diesen Kontext von Steiners Uberarbeitung seiner theosophischen Vorstel-
lungen. Sie existiert nur als Manuskript und wurde von Steiner nicht veroffentlicht.

Sehr viel stérker als bei anderen Schriften stellt sich allerdings die Frage nach der editori-
schen Notwendigkeit einer historisch-kritischen Ausgabe, denn eine historisch-kritische Do-
kumentation der Verdanderungen der Theosophie liegt, herausgegeben von Daniel Hartmann,
seit 2004 vor, und die Anthroposophie ist in der «Gesamtausgabe» der Werke Steiners be-
reits publiziert. Letztlich war ein entscheidendes Motiv die hohe Bedeutung beider Schriften,
die Clement als ein Zentrum von Steiners philosophischer Ausarbeitung der Theosophie be-
trachtet. Mit dieser Deutungsperspektive begriindet er auch die Einbeziehung weiterer «Vor-
arbeiten und Varianten zur Thematik» der Anthroposophie (CXLVIII). Eine zweite editions-
technische Frage stellt sich hinsichtlich der Vortrige Steiners, die nicht in diese kritische
Edition aufgenommen wurden. Die Editionsbeschrinkung ist aus arbeitsékonomischen
Griinden und angesichts der extremen methodischen Probleme sinnvoll. Allerdings nutzt
Clement die Vortrige immer wieder (z.B. CXXXI; CXXXIV-CXL; XXXIV; LXIV u.6.).
Damit aber holt er sich die methodischen Probleme dieses Textgenus in seine Argumentati-
on, die er aber nicht reflektiert. Letztlich muss der historisch-kritische Umgang mit Steiners
Vortrigen eine nichste Stufe der philologischen Steiner-Forschung sein.

Seine Einleitung in diesen Band gehort zum Besten, was er bislang in seiner Edition vor-
gelegt hat. Thm ist zuzustimmen, dass Steiners Theosophie weder ein «Plagiat» ist, wie
manch polemische Steinerkritik meint, noch «ausschlieBlich auf der Grundlage seiner iiber-
sinnlichen Forschungen» (LXV) erkldrt werden kann, wie orthodoxe Anthroposophen glau-
ben. Sie ist vielmehr Rezeption und Transformation theosophischer Ideen unter Einbezie-
hung seiner élteren philosophischen Vorstellungen, wie Clement minutiés und in beeindru-
ckender Kenntnis von Steiners Schriften und ihrer Umfeldliteratur nachweist. Zentrale
Thesen, die Clement durch den Vergleich der unterschiedlichen Auflagen der Theosophie
herausarbeitet, schirfen unser Wissen tiber Steiners Veridnderungen und zwingen dazu, ihn
an manchen Stellen neu zu lesen. Ich nenne zwei besonders gewichtige Beobachtungen.
Zum einen die These, dass Steiner die «iibersinnlich» geschauten «Fakten», die er zu Beginn
seiner theosophischen Zeit wie selbstverstindlich darstellte, zurticknahm oder sogar revi-
dierte, indem er psychologische Fragen der Erkenntnis an die Stelle von Lehrinhalten setzte
(z.B. LXXVII; XCII). Clement kann sogar soweit gehen, «zu fragen, ... ob die Darstellung
der drei Welten [physische Welt, seelische Welt, geistige Welt/Ich, HZ] «realistischy als
Schilderung objektiv bestehender Seinssphiren oder <dealistischy als Darstellung subjekti-
ver Erlebnissphdren gemeint sei» (XCI). Das wire nun der Abschied von der «objektiven»
Seite «hoherer» Erkenntnis, die Steiner auch wollte und die das Fundament der «Glaubens-
anthroposophie» bildet. In einer zweiten These postuliert Clement einen Ubergang von ei-
nem statischen zu einem prozessualen Denken bei Steiner (z.B. XCVIII), und auch dies be-
inhaltet massive Fragen an die grof3e Teile der orthodoxen Steiner-Deutung, die «hdhere Er-
kenntnis» eher wie Gebrauchsgiiter aus einem Ladenregal fertiger Antworten und weniger
als plastische Modelliermasse benutzte. Gut dokumentiert und nachvollziehbar begriindet,
setzt Clement hier hohe Mafstibe fiir die weitere Erforschung des «esoterischen» Steiner.
Was von diesen Thesen auf Dauer Akzeptanz findet, ist eine andere Frage, aber sichtbar

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 465

wird in jedem Fall, dass Steiner nicht nur der dogmatische Lieferant von Losungen auf alle
mdoglichen Probleme war, sondern auch ein kreativer und lebenslang an seinen Vorstellun-
gen arbeitender Denker.

Eine Fundgrube fiir unser Kontextwissen sowohl fur die Theosophie als auch fiir die An-
throposophie ist einmal mehr Clements Stellenkommentar. [n aller Klarheit hat er die Bezii-
ge auf theosophische Literatur offengelegt, die Steiner in spiteren Auflagen getilgt hat (z.B.
CIf.; CVII), und die Namen wieder lesbar gemacht, die Steiner gestrichen hat, etwa des
Theosophen Charles Webster Leadbeater (CVI).

Meine Kritik setzt erneut an Clements Art und Weise des Versuchs an, den Theosophen
Steiner als Philosophen zu lesen. Clement konzipiert eine «philosophische Grundlegung der
steinerschen Theosophie» (XXVII), eine «Werkgenese» «von der Philosophie der Freiheit
zur Theosophie» (CXVI), in der die Philosophie der der Freiheit zum hermeneutischen
Schliissel der Theosophie wird (z.B. XCI; CXVI). Dies ist fiir Clement der Konigsweg,
Steiners Schritt — den Bruch, wie manche Kommentatoren meinten — zu verstehen, der von
seinen philosophischen zu seinen theosophischen Uberzeugungen fiihrte und der von Anhi-
ngern, Kritikern und Wissenschaftlern seit langem intensiv diskutiert wird. Clement zufolge
haben allerdings vor ihm bislang weder Anthroposophen noch Wissenschaftler Steiners
Wende angemessen verstanden (XXIV). Zu Recht kritisiert er in diesem Zusammenhang
meine zu stark dichotomisierende Darstellung der philosophischen und der theosophischen
Phase (XXXVIII) und weist auf die strukturellen Ahnlichkeiten zwischen beiden Lebens-
phasen Steiners hin, etwa im monistischen Denken.

Nur ldsst er das Pendel jetzt ins andere Extrem ausschlagen. Dazu marginalisiert er Prob-
leme, die bei einer solchen Deutung auch zu diskutieren wiren. Ein Beispiel (XXXV): Er
sieht in der Theosophie eine «definitive schriftliche Darstellung» mit «Geschlossenheit und
Kohirenz», ohne im gleichen Atemzug die Entstehungsgeschichte zu bedenken: mit Veridn-
derungen, die zu Spannungen im Text gefiihrt hatten oder angesichts von Passagen, die
Steiner als Schlusskapitel ankiindigte und die er dann doch munter fortschrieb. Zugleich
weiss Clement, dass Kohdrenz in Steiners Werken ein problematischer Begriff ist, denn
schon wenige Zeilen spiter lobt er im Modus der Frage hinsichtlich der Anthroposophie, das
«die Idee von anthroposophischer Geisteswissenschaft, wie sie Steiner vorschwebte, sich
vielleicht prinzipiell dagegen verwahrt und verwahren muss, als abgeschlossenes Gedanken-
gebiude, das festgeschriebenes und festschreibendes «Werk» aufzutreten» (XXXV). Dort,
wo er Kohirenz braucht, unterstellt er diese, wo er sie nicht braucht, bringt er das Lob des
unabgeschlossenen Fragments ins Spiel. Im Hintergrund steht einmal mehr Clements Pro-
jekt, Steiner als Philosophen zu etablieren, der der Theosophie Blavatskys und Besants das
«Konzept einer autonomen, an die Errungenschaften und das Reflexionsniveau neuzeitlich-
abendlindischer Philosophie und Wissenschaft ankniipfenden rationalen Theosophie» ent-
gegengestellt (XXXI) und das Ziel verfolgt habe, «eine moderne, auf methodischer und kri-
tischer Forschung beruhende Wissenschaft von der Selbsterkenntnis des Geistes im Men-
schen» (LXII) zu prisentieren — gegen die Theosophie seiner Vorgénger als «unkritisch hin-
zunchmender Offenbarung» (LXI). Mit dieser Vorgabe zicht sich Clements Postulat von
Steiners «Eigenstandigkeit» wie ein Mantra durch die Einleitung (nur als Beispiele: LXV;
LXVIIT; LXXVII). Das, was dem entgegensteht, gerit dann an den Rand, etwa in der Theo-
sophie die oben genannten Folgen von Verdnderungen, oder die Frage, warum in den vielen
Vortrdgen Steiners von der Sinnestheorie der Anthroposophie so wenig auftaucht.

Zu bedenken wire in einer Geschichte des Philosophen Steiner auch, wie seine Theorie
mit der Praxis zusammenhingt. Wenn man jedenfalls, wie Clement es tut, der Theosophie
und der Anthroposophie einen derart zentralen Stellenwert zuweist, muss man sich fragen,
warum in weiten Bereichen von Steiners Ocuvre von diesem methodenkritischen Ansatz oft

SZRKG, 111 (2017)



466 Rezensionen — Comptes rendus

wenig, noch ofter nichts mehr zu spiiren ist. Steiners Hinweise fiir die anthroposophische Pa-
dagogik und Medizin, fiir die Christengemeinschaft und die Landwirtschaft sind hiufig auto-
ritative Anweisungen, wie man Dinge zu machen habe — und sie griinden nicht nur im Be-
diirfnis von Anthroposophen, Steiner als Antwortbox zu nutzen, sondern auch in Steiners
Aufireten als der grofe Eingeweihte mit «hoherer» Erkenntnis, bei dem der philosophische
Diskurs keine Rolle spielt.

Clements Fokussierung auf Steiner als Philosophen und auf die Kontinuitit seiner Uberle-
gungen fihrt zudem dazu, mogliche Diskontinuititen kleinzureden. So iibernimmt er un-
kommentiert Robin Schmidts These, Steiner habe zur Jahrhundertwende «auf eine fiinfzehn-
jahrige, intensive und existenziell gefirbte Vertrautheit mit der Theosophie und ihren fiih-
renden Vertretern zuriickblicken kénnen» (XL). Dagegen aber sprechen etwa Steiners Ab-
wendung von der Theosophie, sein stirnerscher Atheismus und seine antitheosophische Po-
lemik. Ahnliches gilt fiir eine Kontinuitéit des Begriffes oder Konzeptes von Anthroposo-
phie. Clement gibt Steiners Behauptung aus dem Jahr 1923 wieder, schon 1902 von einer
Anthroposophie gesprochen zu haben, und man muss in die Anmerkungen schauen, um die
Argumente zu finden, die aber meines Erachtens zeigen, dass dies wohl eine Riickprojektion
ist (XXXIII, Anm. 24). Emeut macht sich hier Clements oft zu wenig kritische Nutzung von
Steiners Autobiographie bemerkbar.

Den Hohepunkt seiner Kontinuititsthese mit einer philosophischen Interpretation der
Theosophie erreicht Clement bei der Riickprojektion ihrer Wurzeln in die Philosophie der
Freiheit (CXXII). Uber Verbindungen angesichts von strukturellen und manchen inhaltli-
chen Ahnlichkeiten muss man sicher auf der Grundlage von Clements Forschungen neu dis-
kutieren, aber deutlich {iberzogen scheint mir seine Perspektive, wenn er behauptet, Steiner
habe, «als er 1902 an die Theosophie herantrat, bereits selbststindig den Begriff einer <hdhe-
ren Erkenntnis> und einer «verborgenen Weisheit> ausgebildet» (XXXI). Mit solchen Aufe-
rungen unterlduft Clement das Komplexitétsniveau, das er selbst hinsichtlich dieser Trans-
formationsgeschichte etabliert hat, weil er strukturelle Gemeinsamkeiten zwischen grenzen-
loser Erkenntnis (vor 1900) und hoherer Erkenntnis (nach 1900) mit inhaltlichen Gemein-
samkeiten iiberblendet und die atheistische Phase ausblendet. Sehr viel priziser und eben
komplexer hat Clement langst dokumentiert, dass man sich Steiners Weg in die und in der
Theosophie tiberaus vielschichtig vorstellen muss, etwa angesichts eines verinderten Frei-
heits- (CXIXf.) und Gottesbegriffs (CXXIf.) oder hinsichtlich der vor 1900 fehlenden Re-
inkarnationsvorstellung (CXXIII-CXXV). Dass Clement diese Verdnderungen nicht unter-
schldgt, obwohl man sie gegen seine Traditionstheorie interpretieren kann, spricht nun wie-
derum fiir ihn und seine Arbeit.

Kritik meine ich auch in diesem Band hinsichtlich des Forschungskontextes dufiern zu
miissen. Die theosophische Vereinsgeschichte mit ihren machtpolitischen Interessen, iiber-
haupt die ganze Sozialgeschichte, in der es nicht nur Philosophie, sondern auch pragmati-
sche Bedingungen gibt, besitzt einen marginalen Status. Clement spricht zwar all dies an,
macht aber davon fiir eine kritische Interpretation seines Bildes von Steiner als Philosophen
keinen Gebrauch. Der Stand der Forschung ist etwa hinsichtlich konkurrierender Vereini-
gungen schlicht nicht prisent: Mesmerismus und Spiritismus sind nicht nur oberflachlich,
sondern auch ohne Einbeziehung der Problematisierungen und der Deutungsauseinanderset-
zungen in der wissenschaftlichen Literatur vorgestellt (XLVIII-LI). Der Riickgriff etwa auf
Literatur mit anthroposophischem Hintergrund zum Spiritismus (L) ersetzt nicht die Einbe-
ziehung reicher Forschungsliteratur, die Clement praktisch komplett ignoriert. Mir scheint es
hingegen zwingend, Steiner nicht nur in Auseinandersetzung mit der Theosophie, sondern
auch in der Beschiftigung mit dem Spiritismus, der wiederum ein zentraler Hintergrund der
Theosophie ist, zu deuten. Beispielsweise kommt der Begriff «Geisterland», ein wichtiger

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 467

Begriff des spiritistischen Jenseitslehren, in Steiners Theosophie ubiquitdr vor, aber im
Stellenkommentar zu dieser Passage (294-322) fehlt der spiritistische Hintergrund komplett.

Doch auch fiir die ndhere Geschichte der Theosophie — und hier steht man nun wirklich
mitten in einem zentralen Kontext von Steiners Theosophie — sind vergleichbare Defizite zu
monieren, sowohl fiir die Forschungsliteratur als auch hinsichtlich der Ereignisgeschichte
(LI-LVI), etwa zur Konfliktgeschichte, namentlich mit Annie Besant, in der die Theosophie
eben auch entstand (marginale Andeutung etwa XXXII). Hierzu ein Beispiel. Annie Besant
war eine zentrale Figur fiir Steiners Anverwandlung der Theosophie, aber ebenso zentral fiir
die Auseinandersetzungen, die thn aus der Theosophischen Gesellschaft wieder hinausfiihr-
ten. Clements Stellenkommentar bietet einen detaillierten, ausgezeichneten Einblick in
Steiners Rezeption und Transformation der Werke dieser Frau, er legt in aller Deutlichkeit
offen, wo und in welchem AusmaB Steiner Ubernahmen aus ihren Werken und Verweise
darauf spiter getitigt hat (z.B. XCIV; CXI; 257), und man erfihrt auch, dass die Theosophie
auf sublime Weise Annie Besant gewidmet war (258). Vieles davon ist ausgezeichnete und
wichtige Forschung. Aber man erfihrt nicht, dass die Forschung schon einiges zur Rezepti-
onsgeschichte und zur personlichen Beziehung dieser beiden Menschen gesagt hat, man hort
nichts von Steiners zeitweilig fast abgéttischer Verehrung dieser Frau, nur wenig von den
Streitigkeiten und von Steiners schlussendlicher Abwendung. All dies spielt aber unmittelbar
in die Geschichte der Theosophie und ihrer Vorstellungen hinein und hétte deshalb zwin-
gend in diesem Band gehort. Verschlimmert wird diese Situation durch eine formal korrekte,
sachlich aber vollig unsinnige Entscheidung Clements. Im Register fiihrt er ausschlieBSlich
Namen auf, die in Steiners Werk genannt werden. Da Steiner Besant in keiner Auflage na-
mentlich genannt hat, kommt sie im Register mit keinem einzigen Nachweis vor (385), so-
dass man nicht einmal Clements Forschungsergebnisse in Einleitung und Stellenkommentar
leicht findet.

SchlieBlich hat sich Clement erneut keinen Gefallen mit dem Autor der Einleitung, Egil
Asprem, Assistant professor an der Universitdt Stockholm, getan. Er ist ausgewiesener For-
scher zur Geschichte der Esoterik mit wichtigen Publikationen in diesem Feld. Aber zum ei-
nen gehort schon viel Mut dazu, eine solche Einleitung ohne deutschsprachige Literatur zu
verfassen. Zum anderen aber handelt sich Clement mit Asprems These eines «post-theo-
sophischen Okkultismus» zwar im Prinzip spannende Perspektive auf die Geschichte der
Theosophie ein, aber mehr noch klassische Periodisierungsprobleme, mit denen er die Kom-
plexitidt des Transformationsprozesses, die Clement ja gerade zur Diskussion stellt, wieder
zugunsten einer Grenzmetapher zuriicknimmt.

Wenn man anlésslich dieses «Bergfestes» auf die beiden Bénde und ein wenig auf die ge-
samte bisherige Edition zuriickschaut, scheint mir Clement in der Einleitung und dem Stel-
lenkommentar zur Theosophie und Anthroposophie sehr viel weniger abhingig von Steiners
Perspektiven und anthroposophischen Deutungsorthodoxien zu sein als in fritheren Bénden;
nurmehr in Andeutungen dokumentiert er personliche Interessen (etwa wenn er fragt, ob der
personliche Lehrer Rudolf Steiner nicht durch die Lektiire seiner Schriften ersetzt werden
konne [Bd. 6, CXII]). Vielmehr dokumentiert er in schneidender Deutlichkeit, dass er die
Verdringung von Verdnderungen, wie Steiner sie vorgelebt hatte und worin ihm die Anthro-
posophen in der Regel gefolgt waren, nicht reproduziert. Eine zentrale Frage fiir die weitere
Steiner-Forschung scheint mir die Belastbarkeit seiner zentralen These zu sein: zu diskutie-
ren ist, in welchem AusmaB (nicht: ob) seine Uberlegungen, dass Steiner seine Philosophie
der Freiheit in ein neues Format in der Theosophie iiberfiihrt habe, zutrifft. Clements Inte-
resse, Rudolf Steiner als Philosophen zu rehabilitieren, mit dem auf Augenh6he mit anderen
grofen Philosophen zu diskutieren ist, macht es ihm schwer, gegenldufige Entwicklungen in
Steiners intellektueller Biographie angemessen einzubeziehen. Es gibt eben neben dem dis-

SZRKG, 111 (2017)



468 Rezensionen — Comptes rendus

kursiven Philosophen bis zum Lebensende den autoritiren Theosophen Steiner, bei dem
«hohere Erkenntnis» nicht zur Diskussion steht. Dieser Anspruch auf objektives, esoteri-
sches Wissen gegen eine «nur» debattierende Philosophie wire in aller Schiirfe auszuhalten
—und man wiirde dann auch besser verstehen, warum Steiner an den philosophischen Dis-
kurs trotz ernsthafter Bemithungen nach 1900 keinen Anschluss mehr fand und seine Wir-
kung im esoterischen Feld lag.

Freiburg/Schweiz Helmut Zander

Rudolf Steiner, Architektur, Plastik und Malerei des ersten Goetheanum. Neun Vortriige,
gehalten an verschiedenen Orten zwischen dem 10. April 1915 und dem 12. Juni 1920 (=
Rudolf Steiner-Gesamtausgabe 288), hg. v. Roland Halfen, Basel, Rudolf Steiner-Verlag
2016, 163 S., 60 ungez. S., 106 111,

Die Schweiz besitzt das wohl wichtigste esoterische Architekturensemble der Welt. Theo-
sophen, die seit 1912/13 Anthroposophen hieflen, haben in Dornach (Kanton Solothurn,
bei Basel) das Zentrum ihrer Gesellschaft errichtet, mit Wohnhédusern, Werkstitten und
im Mittelpunkt dem aus Holz seit 1913 errichteten Johannesbau (seit 1918: Goetheanum).
Er brannte 1922 ab und wurde durch den noch heute stehenden Betonbau ersetzt. Wichti-
ge Vortrdge Steiners zum Johannesbau sind im vorliegenden Band der Rudolf Steiner-Ge-
samtausgabe zusammengetragen. Als Herausgeber zeichnet Roland Halfen verantwort-
lich, der seit mehr als anderthalb Jahrzehnten am Rudolf Steiner-Archiv Steiners kiinstle-
risches Werk ediert, ein profunder Kenner der Architekturen auf dem Dornacher Hiigel.

Der Band ist schon, nachgerade liebevoll gearbeitet. Er beinhaltet Steiners Texte, Hal-
fens Kommentare sowie einen Anhang mit Photographien. Steiners Texte sind gut ausge-
wihlt und ermdglichen es, seine Theorie der kiinstlerischen Repréisentation der anthropo-
sophischen Weltanschauung nachzuvollziehen. Deutlich wird, dass der Bau eine Art
maieutischer Funktion besitzen, ein Tempel flir die Initiation von Anthroposophen sein
sollte. Eine ausgezeichnete Zusammenfassung von Funktionen des Baus fiir die «geistige»
Erkenntnis bietet der Auszug aus einem Vortrag Steiners vom Januar 1916 (34-37). Un-
tibersehbar ist dabei, in welchem Ausmal Steiner sich zeitgenossischer Vorstellungen,
insbesondere evolutiondrer Kulturtheorien in theosophischer Tradition, bediente, um die
historische Stellung des Baus zu bestimmen: «Der Grieche» «in seiner eigentiimlichen
Weltempfindung» (39) gehorte fiir Steiner in die antike Entwicklungsgeschichte der
Menschheit und ihrer Kunst, der «Barockstil» wiederum, ganz in der um 1900 dominie-
renden Abwertung, «zeigt, wie die neuere Zeit sich mit ihrer vom Geistigen abgewende-
ten Art ausleben will» (41). In der Ausmalung des Baus haben sich diese Vorstellungen
konkret niedergeschlagen. Die sorgfiltige Dokumentation von Photographien, die Steiner
teilweise flir Diavortrdge benutzt hat, um den Bau zu erldutern, rundet den Bau ab.

Halfen weist in seinem Kommentar nach, an welchen Stellen ein betridchtlicher Teil der
Vortrige bereits veréffentlicht wurde, gibt aber keine Begriindung, warum diese Texte in
diesem Band erneut abgedruckt werden und wie deren Verhiltnis zu weiteren Ausfithrun-
gen Steiners zum Johannesbau in anderen Bénden der Gesamtausgabe ist. Textveridnde-
rungen, die Steiner im Rahmen von (zum Teil nur geplanten) Editionsprozessen vorge-
nommen hat, sind prizise nachgewiesen (146-150) und zeigen, dass er dabei keine sub-
stantiellen Verdnderungen vorgenommen hat.

Halfens Kommentare zu den Vortrdgen sind hilfreich, halten sich allerdings eng an
Publikationen und Wissen im anthroposophischen Umfeld. Kontextualisierungen, wie sie

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comples rendus 469

im wissenschaftlichen Ausgaben iiblich sind, fehlen weitgehend. Dazu ein Beispiel: Stei-
ners Vorstellungen tiber da Vinci, Michelangelo und Raffael werden nicht im Rahmen der
Debatten um 1900 gedeutet, sondern nur werkintern, insbesondere indem Halfen weitere
AuBerungen Steiners nachgeweist (151, Anm. zu Seite 18). Eine Auseinandersetzung mit
der Ideologie der damaligen Geschichtsschreibung, Heroen «der Renaissance» zu kanoni-
sieren, fehlt. Heute ist klarer, in welchem Ausmal} Steiners Renaissance ein Kinde der da-
maligen Kulturtheorie war, um eine weltgeschichtlich singuldre Entwicklung in Europa zu
konstruieren. Allerdings muss man fairerweise sagen, dass die «Gesamtausgabe» eine
Leseausgabe fiir Anthroposophen und keine wissenschaftliche Edition ist. Dies dokumen-
tieren auch Halfens Literaturhinweise, die offenbar auf ein allgemeinwissenschaftlich in-
teressiertes Publikum zielen und nicht auf die akademische Debatte.

Zu einer wichtigen Frage hat sich Halfen im vorliegenden Band nicht geduBert, fiir wel-
che Funktionen ndmlich der (noch unfertige) Bau iiber eine allgemeine Initiationspiddago-
gik hinaus konkret genutzt werden sollte. Dies war nicht das unmittelbare Thema von
Steiners Vortrigen, gehort gleichwohl zentral zum Kontext hinzu. In der Literatur gibt es
dazu eine Reihe von Uberlegungen, zu denen Halfen aber keine Stellung bezieht. Dass er
zu dieser und anderen Fragen von Johannesbau und Goetheanum betriichtliche Kenntnisse
besitzt, hat er in vielen Veroffentlichungen bereits dokumentiert. Ich hoffe, dass er als
einer der sicherlich besten Kenner von Steiners Dornacher Bauensemble einmal eine Stu-
die vorlegt, in der er sein gesammeltes Wissen prisentiert.

Freiburg/Schweiz Helmut Zander

Marc Stegherr, Die Renaissance der katholischen Tradition. Die Reform der Reform
Benedikts XVI. und die Gemeinschaften der Tradition, Taschenbuch, Heimbach/Eifel,
Patrimonium-Verlag, 2015, 603 S.; Roberto de Mattei, Verteidigung der Tradition. Die
uniiberwindbare Wahrheit Christi, Leinen mit Schutzumschlag, Altotting, Grignion-
Verlag, 2017, 192 S.

Vorkonziliare katholische Gemeinschaften haben Konjunktur. Die Messen, die sie nach
dem tridentinischen Messritus abhalten, sind gut besucht und die Besucherschaft ist nicht
iiberaltert. Andernorts, in den (wie Traditionalisten sagen: durch das Zweite Vatikanum
und dessen Auslegung durch die Deutsche Bischofskonferenz und die ortlichen Geistli-
chen) geleerten Pfarrgemeinden, erfolgen dagegen seit Jahrzehnten Kirchenaustritte und
Messen werden vor zu drei Vierteln leeren Kirchenbidnken gelesen, es miissen teils gar
Kirchengebidude aufgegeben werden. Zudem scheint es ein stets wachsendes Interesse an
der tridentinischen Messe und iiberkommenen Formen der Frommigkeit zu geben, die bei
der «Amtskirche» langst ins Abseits gedringt wurden oder in Vergessenheit geraten (Wall-
fahrten, Beichte, Rosenkranzgebet, aufwendiges Katechumenat vor Erwachsenentaufen
usw.). Werden die Anhédnger der «Gemeinschaften der Tradition» immer mehr — schon
durch oft hohe Kinderzahl — und zugleich die aktiven Gemeindeglieder in den amtskirch-
lichen Kirchengemeinden immer weniger (wenn auch von ganz anderem Niveau aus), so
ist absehbar, dass die Bedeutung der Fragen, die Traditionalisten hauptsichlich bewegen,
zunehmen wird (Romtreue, Formen der durch Handlungen sichtbaren Frommigkeit, iber-
lieferte Liturgie, Sakramente, Abtreibungsverbot usw.). Die Vergangenheit der Kirche
koénnte ihre Zukunft sein.

Vor diesem Hintergrund seien zwei Werke vorgestellt, die sich aus der Innensicht, aber
mit wissenschaftlichem Anspruch, dem Erstarken traditionalistischer Tendenzen widmen.
Beide Werke sind insofern vergleichbar, als sie Apologetik mit Geschichtsschreibung in

SZRKG, 111 (2017)



470 Rezensionen — Comptes rendus

der Absicht vermischen, den Widerstand gegen «modernistische» Entwicklungen der ro-
mischen Kirche mit der Treue zu ebendieser Kirche zu erkliren. Insofern handelt es sich
um Rechtfertigungsschriften. Ausserdem arbeiten beide Autoren — engagierte Laien — teils
fachfremd: Der Politikwissenschaftler und Philologe Stegherr kirchen- und zeitgeschicht-
lich, der Historiker de Mattei theologisch. Wahrend aber Stegherr eine Gesamtdarstellung
der Gemeinschaften leisten will, die er in Konsistenz zur katholischen Tradition sieht,
unternimmt es de Mattei, mit theologischen Argumenten nachzuweisen, dass und warum
Katholiken durch das Zweite Vatikanum eingefiihrten Neuerungen widerstehen kdnnen
oder sogar miissen.

In einem umfangreichen ersten Kapitel, das in kiirzerer Form schon alle Themen des
Buches enthilt, legt Stegherr zunichst dar, was die alte und die neue Messe jeweils aus-
macht, wie es zum «Bruch» mit der «Kontinuitdt» gekommen sei und welche Auswirkun-
gen die Modernisierung der Liturgie hatte. Dazu gehort auch das Entstehen einer traditio-
nalistischen, antireformistischen Strémung unter Schriftstellern, Intellektuellen und
Kiinstlern. Die Liturgiereform erscheint als Kern einer viel breiteren, geistig-kulturellen
Umwilzung. Anderungen am Messablauf konnen aus der Perspektive traditionsorientier-
ter Katholiken als Spitze eines umfangreichen Verfallsprozesses verstanden werden.

In den beiden folgenden Kapiteln wird das Entstehen der traditionsverpflichteten Ge-
meinschaften beschrieben und werden diese im Einzelnen vorgestellt. Anschaulich wird,
wie unterschiedlich nicht nur institutionell und persénlich-biographisch die Wege waren,
die im Rahmen einer «traditionalistischen Revolte» zum Widerstand gegen das Zweite
Vatikanum fiihrten, sondern auch, welche Folgen die verschiedenen theologischen Stand-
punkte der Protagonisten hatten. Die Piusbruderschaft (FSSPX) hat sich durch mehrere
Phasen von Anndherung und Radikalisierung, Abspaltungen und innere Konflikte hin-
durch immerhin im Gesprach mit dem Vatikan gehalten, zu dem sie aber theologisch in
unversohnlicher Opposition steht und den sie als «Konzilskirche» (als neue, «gemachte»
Kirche in Untreue zur wahren Kirche) versteht. Sie erreichte die Zuriicknahme der Ex-
kommunikation der vier durch ihren Griinder Marcel Lefebvre geweihten Bischofe, nicht
aber eine weiter gehende Zulassung. Die Priester der FSSPX feiern aus Sicht der Kirche
wirksame, aber unerlaubte Messen. Dagegen steht die Petrusbruderschaft (FSSP) heute in
Treue zu Rom als eine anerkannte «Gesellschaft apostolischen Lebens», dhnlich einem
Orden, nur ohne Geliibde. Trotz der Schwierigkeiten, etwa gegeniiber den Bistlimern die
Zuweisung von Kirchenrdumen fiir die tridentinische Messfeier zu erreichen, hat die
FSSP damit einen festen, wenn auch marginalen Platz innerhalb der Kirche errungen.
Weitere vorgestellte Priestergemeinschaften sind das «Institut Christus Kénig und Hoher-
priester», das «Institut St. Philipp Neri» und verschiedene Kloster.

Die zweite Hilfte des Buches stellt zuerst das pépstliche Motu proprio «Summorum
pontificum» vor, den «Glockenschlag» fiir die traditionalistische Bewegung, mit der die alte
Messe als Sonderform wieder ermdglicht wurde. Die weitere Folge war die bis heute un-
vollstindige Aussohnung mit der FSSPX, die im nidchsten Kapitel gesondert untersucht
wird. Mit einer Wiirdigung des Wirkens des Papstes Benedikt XVI. fir die Tradition
schliesst der Band ab.

Stegherr ist in der Abhandlung seines Themas nicht neutral, es handelt sich letztlich
nicht um eine rein wissenschaftliche Monographie. Der Autor schreibt als faszinierter Teil-
nehmer, als Parteigédnger mit akademischem Hintergrund. Der FSSP und anderen mit Rom
verbundenen traditionalistischen Gemeinschaften gehort eindeutig seine Sympathie,
wihrend er die FSSPX bereits da in negativer Weise kritisiert, wo zundchst sachlich Ar-
gumente vorzustellen und zu gewichten wiren. Seine Voreingenommenheit nimmt dem
Buch viel vom analytischen Wert, liess den Verfasser aber derart detailtief in die Ge-

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 471

schichte der «Gemeinschaften der Tradition» eindringen, wie es wissenschaftliche Arbei-
ten nur bei grosstem Rechercheaufwand vermogen. In der Parteilichkeit liegen also Nach-
teile und Vorziige begriindet.

Diese Vor- und Nachteile sollen beispielhaft an einem frithen Abschnitt (I1.6.: «Von der
vertieften zur gemachten Liturgie») dargestellt werden. Dieser Abschnitt legt im Rahmen
des zweiten Kapitels iiber «Die alte und die neue Messe» die Grundprobleme des vor al-
lem aus unterschiedlichen Auffassungen iiber den Umgang mit der ilberkommenen katho-
lischen Messfeier (und die Zulidssigkeit von Anderungen) folgenden Traditionalismus-
streits in der Liturgik dar und ragt daher aus dem ersten Teil des Buches hervor.

Zunichst stellt Stegherr die Kritik des (damaligen) Kardinals Ratzinger von 1966 an
ungestiimen Modernisierern ebenso wie an Archaisierern dar, die spatantike Messformen
wiederherstellen wollten. Der spitere Papst erscheint als einer Modernisierung gegeniiber
durchaus aufgeschlossener Denker. Stegherr flicht eine Anekdote tiber den Abbruch von
Hoch- und die Aufstellung von Volksaltdren in den siebziger Jahren ein, um dann zur Ge-
schichte des Prosper Guéranger zu springen, der um die Mitte des 19. Jahrhunderts eine
Aufbruchbewegung zu Erneuerung der traditionellen katholischen Liturgie gegriindet
hatte. Mit Eamon Duffy wird ein interessanter Ansatz zitiert, die Modernisierung der ka-
tholischen Kirche im Zuge des Zweiten Vatikanischen Konzils mit den Anliegen der Re-
formation zu parallelisieren. Da Kritiker des Vatikanums der Kirche vorwerfen, sich an
die evangelischen Konfessionen anzupassen, zugleich aber gerade die auf die eigene
Uberzeugung rekurrierenden und sie im Zweifel iiber die Treue zum Papst stellenden ra-
dikalsten Traditionalisten (Piusbruderschaft und Sedisvakantisten) sich gefallen lassen
miissen, mit den frithesten Protestanten verglichen zu werden, wére diesem Argument
nachzugehen lohnenswert gewesen. Die Argumente von Kritikern oder tiber die zitierten
Passagen der Traditionalisten hinausgehende Erwigungen sucht man aber vergebens. Und
wie genau die Liturgie «gemacht» wurde, wird nicht systematisch aufgearbeitet.

Wie im ganzen Buch, so ist auch hier der Aufbau wenig nachvollziehbar. Dem Verfas-
ser ist Uiber stindige Gedankenspriinge, Voraus- und Riickblicke sowie lange Zitate hin-
weg schwer zu folgen. Manche wichtige Information steht in Fussnoten, dafiir sind Ne-
bensdchlichkeiten im Fliesstext zu finden. Das ganze Werk krankt an der Vermischung
theoretischer, auch durchaus anspruchsvoller Darlegungen und anekdotischer Erzdhlun-
gen aus den Gemeinschaften der Tradition. Andererseits wird man dem genannten Ab-
schnitt wie dem ganzen Buch zugestehen miissen, dass er eine Fundgrube unterschied-
lichster Argumente und Themen darstellt, die sich um einen Ausgangspunkt, in diesem
Fall die Liturgiereformen, herumgruppieren.

Weiter problematisch an Stegherrs Aufbereitung des — zugegebenermassen sehr um-
fangreichen — Themas ist, dass er oft Konjunktiv I und II verwechselt, was insbesondere
angesichts der vielen Wiedergaben in indirekter Rede von traditionalistischen Positionen
bzw. von Streitpunkten in Diskussionen zu Missverstindnissen fithren muss und den Ein-
druck mangelnder Neutralitit des Autors erweckt, wenn Argumente, teils auch lediglich
argumentfreie apodiktische Positionierungen, als Aussagen des Verfassers erscheinen. Bei
der sehr hiufigen Verwendung von teils langen Passagen aus Zeitungs- und Zeitschriften-
artikeln, Biichern und Kleinschriften, Vortrigen und kirchenamtlichen Dokumenten wiire
tiberdies eine kritische Einordnung wichtig gewesen. Auch mit Aussagen wie «es wird
kritisiert» und Fussnoten, die als Quelle dieser Kritik lediglich z.B. vatikankritische Inter-
netseiten anfiihren, ist wenig anzufangen.

Ungewohnlich, aber lesenswert sind die biographischen Details zu Protagonisten der
Gemeinschaften der Tradition. Die Fiille an Informationen iiber Lebens-, Glaubens- und
Denkwege von Priestern belegt den betriebenen Rechercheaufwand. Fiir sein Buch hat der

SZRKG, 111 (2017)



472 Rezensionen — Comptes rendus

Autor bis hinein in die katholische Wochenpresse, Internetseiten und graue Literatur aus
Jahrzehnten eine kaum mehr iiberschaubare Menge aus Texten gesichtet und ausgewertet.
Stegherr gelingt es durchaus, die Priesterseminare, Orden und Institute in ihren handeln-
den Menschen sichtbar und biographisch nachvollziechbar zu machen, ohne deshalb die
Gemeinschaften zu personalisieren. Das Buch hitte die seltene Gelegenheit geboten, der
Forschung eine umfangreiche Sammlung von aufbereiteten Priester(kurz)biographien zur
Verfiigung zu stellen. Leider gibt es weder ein Personenverzeichnis (und auch kein Sach-
verzeichnis, inakzeptabel fiir ein dermassen materialreiches Buch!) noch wurden die vie-
len zur Verfiigung stehenden Informationen systematisch aufbereitet.

Der dickleibige Band kann letztlich nicht den Anforderungen an eine wissenschaftliche
Studie geniigen und bleibt weit unter seinen Moglichkeiten, beeindruckt aber durch das
umfangreiche Faktenwissen iiber die Entstehungsgeschichte des Zweiten Vatikanums
bzw. der theologischen Argumente, die sich auf die Konzilsdokumente berufen — allzu oft
eher zu Unrecht, folgt man diesem Buch.

Wo Stegherr aus der lebendigen und facettenreichen, auch in sich widerspriichlichen,
Existenz und dem Wachstum traditionsverbundener Gemeinschaften auch deren Berechti-
gung herleiten zu wollen scheint, verfolgt Roberto de Mattei einen ganz anderen, nimlich
theologisch-kirchenrechtlichen Ansatz der Selbstlegitimation eines Widerspruchs gegen
als antitraditionell verstandene Modernisierungstendenzen der kirchlichen Hierarchie. Der
vielfach in Institutionen, bei katholischen Zeitschriften und als Autor engagierte romische
Professor fiir Kirchengeschichte setzt sich in seiner Schrift mit der Frage auseinander, die
Martin Mosebach seinem Vorwort fiir diesen Band zum Titel gegeben hat: «Darf ein
Katholik den Papst kritisieren?» Denn ob die Mitglieder traditionsverbundener Gemein-
den in ihrem Begehren, die iiberkommene Form der romischen Liturgie feiern zu diirfen
bzw. die neuere Form zu verweigern, anderslautende Anweisungen der Bistiimer befolgen
miissen und ob Priester {iberhaupt in der Position sind, Konzilsbeschliisse und lehramtli-
che Dokumente und Aussagen ergebnisoffen zu diskutieren, ist in einer so stark in ver-
rechtlichten hierarchischen Formen denkenden Religionsgemeinschaft wie der romisch-
katholischen Kirche durchaus eine Vor- und zugleich Kernfrage.

Im ersten Teil seines interessanten Buches, «Die streitende Kirche in den schwierigsten
Stunden ihrer Geschichte», entwickelt de Mattei eine Krisengeschichte des Papsttums.
Von den antiken Christenverfolgungen iiber die Wirren des Grossen Abendldndischen
Schismas und der Reformation bis zum 19. Jahrhundert verfolgt er Konzile, Hiresien
(besser wire wohl zu sagen: «Meinungskdmpfe innerhalb der Kirche») und pipstliche
Skandale. Die Ecclesia Militans, die sich durch alle Krisen hindurch behauptet habe,
interpretiert er als vom Heiligen Geist geleitet und unabhéngig von pépstlichem Handeln
im Einzelnen. Wo das Papsttum oder allgemein der Klerus in Irrtum gefallen sei, habe der
Mystische Leib Christi von anderer Seite Beistand erfahren. Als Beispiele nennt er unter
anderem den Arianismus, dem ein grosser Teil der Bischife zugefallen war (Konzil von
Mailand 355), jedoch nicht das Kirchenvolk, sowie aus spiterer Zeit die Desorientierung
oder Verweltlichung gewisser spitmittelalterlicher und Renaissancepipste, als der Kirche
zahlreiche Ordensgriinder und Heilige entstanden seien. Fiir seine Darstellung bezieht de
Mattei sich hierbei ganz tiberwiegend auf die dlteren Papsttums- bzw. Kirchengeschichten
von Kardinal Joseph Hergenréther und Ludwig von Pastor.

Dieser historische Abriss dient de Mattei zum Nachweis, dass eine Tradition existiere,
die in sich nicht mit dem Lehramt oder der Hierarchie identisch sei, sondern in der Kirche
als Gesamtheit lebe und diese Kirche wesentlich ausmache. Es wird deutlich, dass, diesem
Gedankengang folgend, selbst noch so massive Verwerfungen innerhalb der Kirche, auch
siindhaftes Verhalten ihrer Hiupter, Hiresien innerhalb der Hierarchie oder Spaltungen

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 473

nie die Unfehlbarkeit der Kirche in Génze beeintrichtigen konnen. Die Wahrheit der Aus-
sagen, die sie schon immer und als ganze Kirche geglaubt hat, sei auch ohne Dogmatisie-
rung erwiesen, eben weil diese Glaubensinhalte zur Tradition gehoren. Selbst wenn mit-
unter kritisiert werden kann, dass bei de Mattei alle Widerspriiche und Auseinanderset-
zungen stets dadurch, dass sie auf eine bestimmte Weise geklidrt wurden, geradezu selbst-
evident aufgelost erscheinen (abweichender Glauben also «unwahr» war, weil die Kirche
diesen Glauben nicht angenommen hat — und umgekehrt), so ist ihm doch zuzugestehen,
dass er auf 75 Seiten eine detailreiche, biindige und ansprechend verfasste Geschichte des
katholischen Glaubens in der Krise geschrieben hat.

Welchem didaktischen Zweck dieser erste (historische) Teil verpflichtet ist, zeigt sich
im zweiten Teil des Buches, iiberschrieben mit «Die regula fidei der Kirche in den Epo-
chen der Glaubenskrisen». Der Autor setzt sich hier theologisch mit dem Verhiltnis von
Lehramt, Tradition, Unfehlbarkeit der Kirche, Volksglaube und kirchenamtlichen (insbe-
sondere konziliaren) Dokumenten auseinander. Mit Melchior Cano grenzt er «theologi-
sche Orte» voneinander ab, um zu ermitteln, wer im Zweifel das letzte Wort habe in Kon-
flikten zwischen diesen Instanzen. Friih wird klar, auch angesichts des Vorwortes, wohin
der Gedankengang fiihren wird: zur Rechtfertigung, dass und warum im Interesse der
«seit jeher geglaubten» Glaubensinhalte allem widersprochen werden miisse, was der Tra-
dition widerspricht. Wie traditionsverbundene Priester und sogar Laien sich in eine inner-
kirchliche Diskussion einbringen koénnten, entwickelt de Mattei im Folgenden. Er ist
dabei darum bemiiht, integrierend zu argumentieren, sich nicht grundsitzlich vom Vatikan
und dem Papsttum abzugrenzen oder gar Laien dazu aufzufordern, sich in den Aufstand
gegen die Kirche zu begeben. Aber auch die «lemende Kirche», das Kirchenvolk also, ha-
be den Beistand des Heiligen Geistes. Der christliche Glaubenssinn (sensus fidei) sei
ebenso «Organ der Tradition» wie «die Autoritdt der Kirche in Ausiibung des Lehram-
tes». Hier folgt de Mattei einer Linie der katholischen Erkenntnislehre, die von Thomas
von Aquin bis Benedikt XVI. reicht.

Canos Methode und der Wissensschatz der von ihm so genannten «guten Theologie»
filhrt den Autor schliesslich zu dem Resultat, dass «modernistische» Eingriffe in den ka-
tholischen Glaubensschatz, hier namentlich die Ergebnisse des Zweiten Vatikanischen
Konzils, «nicht bindend» seien. Anderenfalls miisse man «dem Konzil eine derartige
Autoritit zu[schreiben], dass sie alle anderen 20 vorhergehenden Kirchenversammlungen
verdunkelt und damit aufhebt oder ersetzt». Wie de Mattei «die Tradition, die [...] den
Vorrang unter allen theologischen Orten hat, einschliesslich der Heiligen Schrift» zum
Leitfaden fiir die Analyse sdmtlicher kirchlicher Glaubensaussagen wird, ist mindestens
lehrreich. Unabhingig davon, ob seine «Beweisfithrung» den Leser tiberzeugen wird, und
obwohl ersichtlich in einer weiter gehenden Absicht als nur der Kldrung eines rein theore-
tischen Problems geschrieben, ist sein Buch in seiner stilistischen Klarheit, prignanten
Argumentationsfithrung und seiner Konsequenz auch fiir Nichtkatholiken eine lohnende
Lekttire.

Kommen wir zu einem Fazit: Wenn Stegherrs Versuch einer bis in Details gehenden Ge-
samtdarstellung des faszinierenden und fiir die katholische Kirche so wichtigen Prozesses
der «Retraditionalisierung» in Teilen als misslungen bewertet werden muss, ist doch zu-
zugestehen, dass sein Vorhaben enorm ambitioniert war. Dass er es tiberhaupt gewagt hat
und der Forschung eine — wenn auch schwach aufbereitete — Materialsammlung an die
Hand gegeben hat, ist zu begriissen. De Matteis Buch dagegen, an einen anderen Leser-
kreis gerichtet und vollig anders thematisch zugeschnitten, kann formal weitestgehend
iiberzeugen. Beide Biicher bieten einen aktuellen und lehrreichen Einblick in die Legiti-
mationsstrategien einer gegen die Hierarchie der eigenen Kirche gerichteten Priester- und

SZRKG, 111 (2017)



474 Rezensionen — Comptes rendus

Laienbewegung, die im 21. Jahrhundert das versucht, was doch nach der Meinung der von
ihnen teils geschmihten, teils als Verbiindeter ersehnten «Amtskirche» undenkbar scheint:
die katholische Kirche zuriick in die Zeiten vor dem Zweiten Vatikanum zu fiihren.
Bleibenden Wert kann die Lektiire des Weiteren da stiften, wo Stegherr — in volliger
Unterscheidung zu de Mattei, der fundamental kritisiert — die Abweichungen zwischen
tatsdchlichem Inhalt und Auslegung der Konzilsdokumente bzw. auch zwischen pipstli-
cher Auslegungsvorstellung und Auslegungsspielrdumen durch die deutsche Bischofskon-
ferenz darstellt. Wo statt auf nachvollziehbar zustande gekommene und jahrelang auf
héchstem theologischem Niveau im Vorfeld diskutierte religiose Aussagen auf einen
«Geist des Konzils» rekurriert wird, der angeblich Auslegungen, Anpassungen oder sogar
vollig neue Dogmen (oder auch nur liturgische Rahmenbestimmungen) gebiete oder erfor-
dere, ist vonseiten aller kirchenamtlich Beteiligten Vorsicht geboten. Allzu leicht mag
diese Identifizierung eines «Geistes», erst recht in der Riickschau auf eine Zeit, die die
meisten heute aktiven Theologen noch gar nicht nachverfolgt haben kénnen, zur Interpre-
tation nach Lage und «Sachzwingen» (wie den Forderungen eines Teils des Kirchenvol-
kes) oder nach den Wiinschen der Interpreten selbst verleiten. Dann drohen religiose Posi-
tionen von weltanschaulich-politischen Programmen kontrolliert zu werden, was von Be-
schliissen eines theologischen Konzils ebenso wenig gedeckt sein kdnnte wie umgekehrt
aufseiten der Traditionalisten gesellschaftliche oder dsthetische Wunschvorstellungen als
Argumente in einem theologischen Streit ohne Weiteres angemessen sein diirften.

Baden-Baden Yannic Weber

Hubert Wolf, Konklave. Die Geheimnisse der Papstwahl, Miinchen, C.H. Beck, 22017, 47
Abb., 220 S.

Hier liegt ein sehr schones Buch vor, das gekonnt fundierte historische Information mit eige-
nen Einschdtzungen des Autors, der Theologe und Priester ist, verbindet. Das alles geschieht
in bestechender Aufmachung, von der fiir den C.H. Beck — ich wiirde sagen — charakteristi-
schen, pragnanten Titelsetzung bis hin zum schénen Layout und der ansprechend-informa-
tiven Bebilderung. Dazu ist noch die einfache, aber eingehende Inhaltsgliederung zu erwih-
nen, die besticht: Wer, Wie, Wo und Was sind hier fiir den/die Leser/in wegleitend.

Selbstverstindlich ist die Geschichte des Konklaves eine von Macht, Einfluss und Durch-
setzungsvermdgen im Rahmen einer sehr spezifischen Institution; eine, die Freude an der
Schliisselsymbolik hat. Der im Konklave (claves,-is, «Schliissel») ablaufende Wahlvorgang
ist Ausdruck fiir dieses Ringen um Schliisselpositionen, insbesondere flir jene zentrale Figur,
der dann die Himmelsschliisselgewalt zugeschrieben wird (24). Eine oligarchische Gruppe
greift darin zum Stimmzettel und bestimmt tiber meist 2/3-Mehrheitsentscheidung einen
Mann zum Papst. Dieser wiederum bestiickt — weil keine erbdynastischen Strukturen vor-
handen sind — das Wiéhlergremium fiir die Zukunft. Dazu, und das zeigt Wolf auf, ldsst es
sich beinahe kein Papst der jiingeren Geschichte nehmen, den Ablauf dieses Auswahlverfah-
rens juridisch neu zu regeln, ja zu prifigurieren. Oft geschieht dies aus einem Erfahrungsho-
rizont der je eigenen Wahl heraus.

Ein schéner, stabiler Kreislauf tut sich hier auf, der aber bei historischer Betrachtung sich
als dusserst dynamisch und verdnderlich erweist. Dass Kardinile in einem Konklave einen
Papst aus ihren eigenen Reihen kreieren, ist keine Selbstverstindlichkeit. Es war im ersten
Jahrtausend der Kirchengeschichte beileibe nicht so, spiter auch nicht immer. So z.B. noch
1417 auf dem Konzil von Konstanz. Ich komme noch darauf zuriick. Es ist ein durch und

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 475

durch historisch gewachsenes Prozedere, das sich heute vielen so eindriicklich zeigt und das
in die allgemeine Kulturgeschichte des Westens tief eingeschrieben ist. Man konnte den
Papst ja auch per Losentscheid durch Kinderhand bestimmen, wie das bei der koptischen
Kirche der Fall ist. In Fragen der Demokratieentwicklung ist neuerdings allgemein das
zufillige Losverfahren wieder etwas ins Gespridch gekommen. Entscheidungstriger sollten
dabei nicht mehr nur durch demokratische Mehrheitsentscheide eruriert werden. Dies sind
aber Ideen am Rande aktueller Diskussionen. Ein Misstrauen gegen Wahl-Mehrheits-
Entscheidungen gibt es auch in der Institution der katholischen Kirche, wo man das Nicht-
Machbare und Unverfiigbare — von dem man gerne redet und iiberzeugt ist — aber eher in der
Dynamik des abgeschlossenen Kollegiums der Wihler ausmacht. Am Ort der Wahl, seit Leo
XIII. die Sixtina, und in den Gewissen der Wihler hat das mysterium tremendum und fasci-
nosum seinen zugewiesenen Platz.

Wolf zeigt historisch-genetisch wie es zum heutigen Verfahren kam. Voraussetzung dafiir
waren die Konstruktion der apostolischen Sukzession in der Herausformung einer Zentralfi-
gur (Monepiskopat), die Uberwindung des Wahlrechts durch Volk und Klerus sowie Aus-
schaltung von so genannten dusseren Einfliissen durch Kaiser und politische Michte. Inte-
ressant ist vor allem die Verhiltnisbestimmung von Bischofsamt und Papstamt. Sie ist dus-
serst komplex, wie Wolf zeigt. Dies insbesondere, weil es eine starke Tradition in der Kirche
gab, das Bischofsamt fest an das Volk zu binden, quasi sakramental. So konnte eigentlich in
der Theorie ein bestehender Didzesanbischof nicht zum Papst kreiert werden. Das wire, als
ob der Hirte seine Herde, der Ehemann seine Frau verliesse... Heute ist das, abgesehen vom
Papstamt, sehr weit verbreitet und akzeptiert. Immerhin handelt es sich aber um einen Kon-
zilsbeschluss des altehrwiirdigen Konzils von Nizda, der neutralisiert werden musste. Aber
die Kirche ist immer im Wandel, wie am Beispiel des Konklaves zentral ersichtlich: Ur-
spriinglich als weltliche Beugehaft (manchmal bei Brot und Wasser fiir die Kardinile) ge-
dacht, wird es neuerdings als geheimnisvolles Mysterienspiel in der Sixtina inszeniert. Wie
vielfiltig Wahlverfahren sein konnen — abseits des zu Beginn erwdhnten Stimmzettels —,
zeigt Wolf ebenso, wie er den Insignien des rémischen Bischofs und Papstes historisch
nachspiirt. Die Papstkrone, die Tiara, als hochgradige-symbolische Grosse regt Wolf zu
vielfiltigen Reflexionen an. Als Insigne der Herrschaft war sie eine portable Grosse, die sich
aus dem Phrygium heraus entwickelte — «heute vor allem als Miitze von Gartenzwergen und
Schliimpfen bekannt.» (134) Da muss der Leser schmunzeln, die Lektiire macht Freude...
Die Tiara fand bis zu Paul VI. Verwendung. Benedikt XVI. liess sie schliesslich aus den
Wappen entfernen.

Wolf positioniert sich an der einen oder anderen Stelle kritisch zu Benedikt XVI., wie auch
zu dessen Amstvorgénger Johannes Pauls II. Fiihrt er bei letzterem eher historisch-archivari-
sche Bedenken ins Feld, so in Bezug auf Benedikt X V1. theologische Erwédgungen, die be-
sonders die Zeit nach dessen Riicktritt betreffen. Der «nomadisch» agierende polnische
Papst hat mit seinen rigiden Konklaveregelungen kiinftige historische Forschung verunmog-
licht. Das konnte als Teilelement einer Tenedenz hin zum Mysteridsen zu sehen sein. Niich-
terne historische Aufarbeitung wird so per se ausgeschlossen, weil Akten und Aufzeichnun-
gen fehlen und vernichtet werden miissen. Auch hatte es Johannes Paul II. doch nicht immer
so mit der Tradition, wie man vielleicht denken wiirde. Ein bevorzugtes methodisches Mus-
ter, eine Waffe der Kirchenhistoriker, zeigt sich hier, das Widerspruchsrecht der Quellen
wird zelebriert. Gerade als Kompensation zu seiner Reisetitigkeit hat Johannes Paul II. die
strikte Fixierung auf die Sixtina als Wahlort bestimmt — frither wurden Pipste auch dort
gewihlt, wo sie verstarben. Dem aktuellen Papstriicktritt widmet Wolf ein eigenes Kapitel:
2013 sei es zu einer Entzauberung des Papsttums gekommen. Wolf fragt freilich, warum

SZRKG, 111 (2017)



476 Rezensionen — Comptes rendus

Benedikt XVI. sich nicht wiederum in den Kardinalsstand zuriick versetzt hitte, wie das bei-
spielsweise 1417 der Fall war, als ein Papst freiwillig zuriick trat.

Das fiihrt uns nochmals zum Konzil von Konstanz, das Wolf auch an mehreren Stellen
beizieht. Auf es Bezug zu nehmen, es aus der Krypta der Kirchengeschichte zu bergen, war
schon Ende des 19. Jahrhunderts ein Instrument, Kirchenreformen gedanklich anzuregen.
Martin V. wurde zwar einstimmig gewdhlt, aber unter den 53 Wihlern waren nur 23 Kardi-
nile, weiters je sechs Vertreter aus den flinf damaligen «Nationen» der westlichen Kirche.
Wenn auch Priester, waren unter diesen 30 Wahlméannern zwei Universititsprofessoren der
Universitdit Wien (gegr. 1365) und Heidelberg (gegr. 1386), dazu zwei Vertreter aus Or-
densgemeinschaften. Damit soll die historische Komplexitit und Vielfals des Konklaves nur
angedeutet werden...

Vor einigen Jahren ist Alberto Mellonis Das Konklave. Die Papstwahl in Geschichte und
Gegenwart erschienen, bei Herder (*2002) in einer manchmal etwas holprigen Ubersetzung.
Wolf zitiert auch daraus, nimmt es als Referenzwerk. Ohne die beiden Werke einander
gegeniiberstellen zu wollen, weil sie sich doch gut ergénzen, kann gesagt werden, dass
Melloni etwas stirker auf Wertungen verzichtet — z.B. zu Johannes Pauls II. Papstwahlord-
nung Universi domini gregis von 1996 — und dass Melloni auch stirker auf allgemeine dip-
lomatische Dokumente und Einbettungen zuriickgreift. Wolfs Perspektive ist dabei eher eine
innerkirchliche, instutionelle, prospektive. So greift der Miinsteraner Kirchenhistoriker fiir
2059 auch in die Zukunft aus ... ein interessanter Ausblick fiir das Pontifikat eines Hadrians
VII. Anregend und gewagt wird das exzellente Buch so zum Abschluss gebracht. Asthetisch
unausgewogen ist etwas, dass das Schlusskapitel nur eine Anmerkung enthilt.

Mit Holger Aming, Verena Bdumer, Matthias Daufratshofer, Thomas Fusenig, Michael
Neumann, Michael Pfister, Florian Reddeker, Sarah Réttger und Barbara Schiiler werden
neun Personen verdankt, die an diesem eindriicklichen Werk mitarbeiteten. Dem Band muss
keine weite Verbreitung gewiinscht werden, ist doch zum Zeitpunkt der Niederschrift dieser
kleinen Anzeige bereits die zweite Auflage erschienen. Sehr schon!

Fribourg David Neuhold

Mouez Khalfaoui, Islam und Muslime in Europa (=Religionswissenschaft 27), Berlin, LIT
Verlag, 2016, 176 S.

Beim vorliegenden Buch handelt es sich um eine Aufsatzsammlung von Mouez Khalfaoui,
Professor am Lehrstuhl fiir Islamisches Recht des Zentrums fiir Islamische Theologie der
Universitit Tiibingen, die inhaltlich durch den Bezug zum Thema Bildung — mal im enge-
ren, mal im weiteren Sinne — zusammengehalten wird. Entsprechend findet sich im Buchin-
neren auch der Untertitel «Beitrdge zum islamischen Religionsunterricht, zur Sozialge-
schichte und Schulbuchforschung» wieder, den man der Pragnanz wegen durchaus auch auf
dem Cover hitte platzieren diirfen. Inhaltlich werden unterschiedliche Themen wie die ge-
sellschaftliche Funktion des islamischen Religionsunterrichtes, die Geschichte der Medrese
als Bildungsinstitution, die methodische und inhaltliche Gestaltung von Lehrbiichern oder
auch die Erwartungen an den schulischen Religionsunterricht behandelt. Fiinf der siecben
Aufsidtze wurden zwischen 2010 und 2015 bereits andernorts publiziert. Anhand einiger Bei-
spiele aus zwei Artikeln lassen sich paradigmatisch die Stdrken und Schwichen des Buches
aufzeigen.

In einem der Aufsitze widmet sich Khalfaoui der Untersuchung, ob die Frage «warum»
im islamischen Religionsunterricht erlaubt sei. Zu Beginn stellt er die Nachahmung und das

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 477

kritische Nachfragen als zwei konkurrierende Wissenskonzeptionen innerhalb der islami-
schen Geschichte einander gegentiber. Diese verkniipft er alsdann mit der Auseinanderset-
zung zwischen der Tradition und der Moderne, wobei er die Nachahmung und das kritische
Denken jeweils als Indikator fiir die Tradition resp. Moderne betrachtet. Obwohl er seinen
Aufsatz anhand dieser Pole aufzieht, muss man ihm zugutehalten, dass er sich der Komple-
xitidt bewusst ist, dass z.B. Emeuerung auch aus der Tradition heraus erfolgen kann (96),
kritisches Denken in vormodernen Epochen bereits Bestandteil der Wissensaneignung war
(98) und es eine Vielzahl an Traditionen gibt (116).

Um seine Ausgangsfrage zu beantworten, untersucht er drei Lehrbiicher, die von unter-
schiedlichen Institutionen entworfen wurden. Was als Idee sehr ansprechend klingt, zeigt bei
der Umsetzung einige Schwierigkeiten. Zweifellos veranschaulichen seine Beispiele ein-
driicklich, in welchem Ausmass die Lehrmaterialien jeweils eine kritische Hinterfragung der
Inhalte ermdglichen und alternative Lernkonzeptionen anbieten. Jedoch ist es diskutabel, ob
man die Analyse eines statischen Objektes nicht durch eine Befragung der Schiiler- und
Lehrerschaft hitte erginzen sollen. Zudem erscheinen einige seiner Interpretationen proble-
matisch. So wird der Abdruck von Koranzitaten ohne exegetischen Kommentar in einem
Fall negativ als Ausblendung von Auslegungsdifferenzen und Pluralitdt gedeutet (111) und
in einem anderen Fall positiv als Methode fiir einen direkten Umgang mit religiésen Quellen
gewertet, welche Raum fiir selbstindiges Nachdenken und Entdeckungen ldsst (112). In
einem anderen Aufsatz des Buches wird dasselbe Phinomen als Aufforderung zum Aus-
wendiglernen (51) interpretiert. Auch wenn der Autor aus Sicht der tendenziellen Ausrich-
tung der Biicher argumentiert, ist Vorsicht geboten, wenn derselbe Befund so unterschied-
lich interpretiert wird.

Hinsichtlich der Formulierung der Leitfrage, «Ist die Frage «<warum» im islamischen Reli-
gionsunterricht erlaubt?», wiirde man als Antwort auf der sprachlichen Ebene ein «ja/nein»
mit entsprechender Begriindung oder zumindest eine Spezifizierung auf bestimmte Fille er-
warten. Auf der inhaltlichen Ebene weckt das Schliisselwort «erlaubt» die Erwartung, dass
entweder eine empirische Studie zur aktuellen Praxis innerhalb des Unterrichts folgt oder
allenfalls eine theoretische Abhandlung, wie normative Quellen das kritische Nachfragen
beurteilen. Khalfaouis Untersuchung hingegen thematisiert, inwiefern Schulbiicher durch
ihre inhaltliche und methodische Aufbereitung kritisches Hinterfragen ermdglichen. Auch
wenn dies flir manche lediglich eine Nuancierung darstellen mag, ist sie fiir die Beantwor-
tung der Leitfrage entscheidend. Seine Studie bewegt sich auf einer Zwischenebene, weil sie
einerseits empirisch arbeitet, gleichzeitig jedoch auf einer theoretischen Ebene verhaften
bleibt, weil sie die Rolle der Lehrpersonen nur am Rande miteinbezieht. Jedoch ist deren
Umgang mit den Lehrmaterialen entscheidend, ob die Frage «warum» im Unterricht Platz
hat. Diese Diskrepanz zeigt sich am deutlichsten in seinem abschliessenden Antwortversuch.
So hilt der Autor zunichst fest, dass die Frage nach dem warum bisher im Unterricht wenig
berticksichtigt wurde (116) und erginzt die Schlussfolgerung, «dass die Frage «(Warum?
einen Platz im Unterricht verdient. Sie ist ein wichtiger Bestandteil und muss und kann
gestellt und beantwortet werden. [...] Sollte die Frage <(Warum? im IRU [islamischen Reli-
gionsunterricht] noch nicht gestellt werden, so muss sich dies dndern» (117). Wihrend das
«kann» als Teilantwort sinnvoll und plausibel ist, spricht der Rest der Antwort eine andere
Dimension an, weshalb er seine Ausgangsfrage in letzter Konsequenz nicht exakt beantwor-
ten kann. Hier sind prézisere Formulierungen unerldsslich. Nichtsdestotrotz zeigen die aus-
gewihlten Beispiele priagnant, wie sich die inhaltlichen und methodischen Konzeptionen der
Lehrbiicher fiir den islamischen Religionsunterricht gewandelt und weiterentwickelt haben.

Neben dem Aufsatz zur Medrese (vgl. auch SZRKG, 108 [2014], 449-464) gehort der Ar-
tikel zur Darstellung von Muslimen in der Sozialgeschichte Europas des 20. Jahrhunderts zu

SZRKG, 111 (2017)



478 Rezensionen — Comptes rendus

den stirksten Beitrdgen. Darin untersucht Khalfaoui, wie gegenwirtige osterreichische Ge-
schichtsschulbiicher die Vergangenheit rekonstruieren und Muslime darstellen. Hier gelingt
ihm ein spannender Perspektivenwechsel. In seiner Analyse geht er transparent vor, indem
er seine Kernkonzepte definiert, Hypothesen aufstellt, seine Auswahl begriindet und seine
Untersuchungsmethode und theoretischen Uberlegungen darlegt. Anhand von fiinf Zeitab-
schnitten skizziert er die Wahrnehmungsverinderungen und zeigt auf, wie die Darstellung
des Fremdbildes die Entwicklung des europiischen Selbstbildes beeinflusst hat. Resiimie-
rend regt Khalfaoui an, sich von einer eurozentrischen Darstellung zu versabschieden und
die Reprisentation Europas in Schulbiichern alternativ tiber Konzepte wie «multiple moder-
nities» oder «provincializing Europe» zu schreiben. Dieser konkrete Vorschlag verdient eine
besondere Wiirdigung, da er iiber die deskriptive Ebene hinausgeht und praktische Empfeh-
lungen abgibt.

Abschliessend ist zu sagen, dass der Aufsatzcharakter den Vorteil eines schnellen Uber-
blicks bietet, dadurch aber mancherorts auch an Tiefe verliert. Das Buch ist fiir jene geeig-
net, die sich fiir Bildungsfragen interessieren, Einblick in zeitgendssische Diskurse gewin-
nen und konkretes Datenmaterial einsehen mochten. Als Stirken des Buches sind einige
anregende Thesen, das bearbeitete empirische Material, die Vernetzung der Themen unterei-
nander sowie einige kreative Losungsanstdsse hervorzuheben. An manchen Stellen wiinscht
man sich mehr sprachliche Prignanz, weniger polare Gegeniiberstellungen und mehr Riick-
sicht auf die Verdnderungen innerhalb der wissenschaftlichen Landschaft. So stammt die
Literatur der beiden bisher unvertffentlichten Aufsitze hauptsichlich aus den 80ern, 90ern
und Anfang der 2000er. Nur insgesamt drei (der 37) Werke sind nach 2010 datiert. Interes-
sant wire es auch gewesen, wenn der Autor in seiner Aufsatzsammlung eine Verkniipfung
zum aktuellen Aufbau der islamisch-theologischen Studien an europdischen Universititen
hergestellt hitte. Welche Auswirkungen die Etablierung neuer Fachdisziplinen wie der
islamischen Religionspiddagogik auf die Gesamtgesellschaft, die muslimische Glaubensge-
meinschaft sowie die Konzeption von Religionsunterricht und -materialien hat oder welche
Disziplinen des klassisch-islamischen Ficherkanons in welcher Form tibernommen und
nach welchen Kriterien ausgewéhlt wurden, wiren hochst spannende Anschlussfragen.

Bern Esma Isis-Arnautovié

Karsten Lehmann/Ansgar Jodicke (Hg.), Einheit und Differenz in der Religionswissen-
schaft. Standortbestimmungen mit Hilfe eines Mehr-Ebenen-Modells von Religion (=Dis-
kurs Religion. Beitridge zur Religionsgeschichte und religiosen Zeitgeschichte 10), Wiirz-
burg, Ergon Verlag, 2016, 233 S.

Der Tagungsband Einheit und Differenzen der Religionsgeschichte ist das Ergebnis eines
Workshops, der im Jahr 2013 vom Lehrstuhl fiir Religionswissenschaft an der Universitit
Freiburg (CH) abgehalten wurde. Die Teilnehmer des Workshops wurden dazu aufgefor-
dert, auf ein von den Organisatoren Karsten Lehmann und Ansgar Jodicke im Vorfeld er-
stelltes Hintergrundpapier zu reagieren, welches versucht ein Modell religionswissen-
schaftlichen Arbeitens vorzulegen.

Das Hintergrundpapier bildet dann auch das erste Kapitel des Bandes. Es folgen die Re-
aktionen der Teilnehmer auf das Papier und abschlieffend ein Resiimee der Herausgeber
Lehmann und Jédicke. Die Beitrdige zum Band umfassen ein breites Spektrum der
deutschsprachigen Religionswissenschaft.

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 479

Das vorangestellte Hintergrundpapier fasst Religion Burkhard Gladigow und Clifford
Geertz folgend als Symbolsystem auf. Diese Definition verbinden Lehmann und Jédicke
mit einer in die Mikro-, Meso- und Makroebene unterteilte Sozialform von Religion. Auf
der Mikro-Ebene werden dabei die individuellen religiosen Akteure abgebildet, auf der
Meso-Ebene die religiosen Organisationen und auf der Makroebene der Kontakt mit ande-
ren, nicht religiosen Akteuren. Das Drei-Ebenen-Modell wird dann durch den Rational-
Choice-Ansatz von Rodney Stark und Roger Finke und den Anti-Utilitarismus-Ansatz nach
Alain Caillé erweitert und erldutert.

Dieses Modell verstehen die Herausgeber als eine heuristische Annidherung an religi-
onswissenschaftliches Arbeiten. Es soll also kein neues Paradigma der Religionswissen-
schaft eingefiihrt, sondern eine Diskussionsgrundlage geschaffen werden. Das Ziel des
Workshops war es, das Modell durch die Beitrige der Teilnehmer so zu erweitern, dass es
moglich wird, sich im Modell zu verorten und somit Schnittstellen religionswissenschaft-
licher Forschung sichtbar und fiir den Dialog nutzbar zu machen.

Die Beitrige der Workshop-Teilnehmer sind in vier Unterkapitel unterteilt, wobei der Bei-
trag von Hans Kippenberg mit allgemeineren Uberlegungen den Unterkapiteln vorangestellt
ist. Unter dem ersten Kaptiel «Zur Relevanz und Kritik des Symbolbegriffs» sind die Auf-
sitze von Ulrich Berner und Jens Schlieter zusammengefasst, die sich mit dem Gegenstand
der Religionswissenschaft auseinandersetzen. Das zweite Kapitel «Zur Resonanz des Mo-
dells in der Forschungspraxis» beinhaltet religionshistorische Beitrdge von Katharina Neef
mit Daniel Eiflner und Philippe Bornet. Es folgt ein Kapitel «Zur Resonanz des Modells in
der Theoriebildung» mit Beitrdgen von Jiirgen Mohn, der das Modell aus dem Blickwinkel
der Religionsésthetik betrachtet und Francois Gautier, der eine axiale Erweiterung des Drei-
Ebenen-Modells fordert. Abschliessend enthilt der Band eine Kritik am Modell aus der
Perspektive der Diskurstheorie mit Beitrdgen aus der Islamforschung von Paula Schrode und
Ricarda Stegmann, die das Modell am pointiertesten problematisieren.

Wihrend sich das Modell als relativ anschlussfihig fiir die historischen Arbeiten von
Neef/Einer und Philippe Bornet erweist, stellt vor allem die Diskursanalyse ein Problem
fir den Ansatz dar. Sowohl das Symbolsystem als Religionsdefinition als auch die Auftei-
lung von religiosen Akteuren in drei Ebenen sind mit einem diskursanalytischen Modell
nicht zu vereinbaren. Allerdings kritisieren auch Jens Schlieter und Jirgen Mohn das Sym-
bolsystem als zu starr gedachte Religionsdefinition und merken an, dass aus der Sozial-
wissenschaft exportierte Drei-Ebenen-Modell, das Gesellschaft und nicht Religion abbil-
de.

Der Versuch eines einheitlichen Modells religionswissenschaftlichen Arbeitens, das zu-
gleich immer auch ein Modell von Religion ist, gelingt somit nicht. Dennoch handelt es
sich hier um ein wertvolles Projekt. Der Band gibt einen Uberblick iiber das weite Feld
der deutschsprachigen religionswissenschaftlichen Forschung und fiihrt vor Augen, wie
divers, aber auch sehr anregend diese Forschung betrieben wird. Die Vielfalt der Anséitze
wird dem Leser im Verlaufe des Buches exemplarisch und anschaulich vor Augen ge-
fuhrt. Einheit und Differenz in der Religionsgeschichte fihrt mit seinem Panoptikum der
Forschungsansitze erneut auf eindriickliche Weise vor, wie schwierig es ist, innerhalb der
Fachgrenzen Einheit zu konstruieren und ist damit ein Lehrstiick fiir innerdisziplinire
Fachdiskurse. Das Buch ist zugleich aber auch ein gutes Beispiel fiir religionswissen-
schaftliche Arbeit selbst, denn gerade die Erkenntnis, dass ein Gedanke, obwohl er offen
und universell erscheint, voller ungeahnter Voraussetzungen steckt, ist eine, welche die
Disziplin der Religionsgeschichte wohl geprigt hat wie keine andere.

Bern Judith Bodendorfer

SZRKG, 111 (2017)



480 Rezensionen — Comptes rendus

Lorenz Engi (Hg.), Die religiose und ethische Neutralitdt des Staates. Theoretischer Hin-
tergrund, dogmatischer Gehalt und praktische Bedeutung eines Grundsatzes des schweizeri-
schen Staatsrechts, Schulthess Juristische Medien AG, Ziirich/Basel/Genf, 2017, 604 S.

Die Frage nach der religiosen und weltanschaulichen oder eben — wie es Lorenz Engi ausfor-
muliert — ethischen Neutralitit des Staates ist dusserst aktuell und hat weitreichende Folgen
fur das staatliche Handeln. Nicht nur, dass sich die religiose Landschaft pluralisiert und aus-
differenziert, auch der nichtreligiose Bevélkerungsteil nimmt zu. Das traditionell gewachse-
ne Verhiltnis des Staates zu «seinen» Kirchen und Religionsgemeinschaften entflechtet sich
zunehmend, wihrend gleichzeitig neuere und kleinere Kirchen und Religionsgemeinschaften
ins Blickfeld treten. Dabei miissen wir uns fragen, welche Religionspolitik und welches
Religionsrecht notig und in welcher konkreten Ausgestaltung auch fair und zukunftsfihig
ist. Vor diesem Hintergrund erscheint das Buch von Engi am Puls der Zeit und bietet wichti-
ge geschichtliche Hintergrundinformationen und wegweisende Leitlinien fiir staatliches
Denken und Handeln. Engi umschreibt dabei die Neutralititsforderung als eine Pflicht des
Staates, sich nicht mit einem bestimmten Modell des guten Lebens zu identifizieren. Bei all
dem legt er den Fokus auf die Schweiz und deren Kantone, was das Buch fiir den hiesigen
Kontext besonders interessant macht.

In seiner Arbeit — welche seine Habilitationsschrift darstellt — geht Engi systematisch vor.
In einem ersten Teil widmet er sich nach einer Einleitung (§ 1) den theoretischen Grundla-
gen einer religiosen und ethischen Neutralitit. Sein Ausgangspunkt hierzu bildet das Ver-
héltnis von Staat und Religion(en) und im Spezifischen das Grundrecht der Religionsfrei-
heit. Dabei geht er streng chronologisch vor. Parallel dazu werden die Grundlagen einer
Konzeption ethischer und religioser Neutralitit erarbeitet. Engi leuchtet den Hintergrund der
Neutralititsforderung insbesondere im Hinblick auf die historische Entwicklung aus (§ 2).
Dabei beschiftigt er sich vertieft mit Ethik und Moral in threm Verhiltnis zur staatlichen
Rechtsordnung (§ 3) sowie einer grundsitzlichen Untersuchung der Relationen zwischen
Staat, Offentlichkeit und Religion (§§ 4 und 5). Weil er nicht nur die Rolle der Religion im
Staat beleuchtet, sondern flir ihn der Staat auch andere nichtreligiose Lebensweisen in den
Blick nehmen muss, geht Engi gesondert auf die ethische Neutralitdt des Staates ein (§ 6).
Gegen Ende des ersten Teils (§ 7) erarbeitet Engi theoretische Leitlinien, die im Verlauf der
weiteren Orientierung dienen.

In einem zweiten Teil befasst sich die Arbeit mit staats- und verfassungsrechtlichen Leit-
linien, wobei die in Teil eins herausgeschilten theoretischen Grundlagen mit ausgewihlten
Praxisfeldern erstmals ins Gesprich gebracht werden. Ausgehend von der behordlichen und
gerichtlichen Praxis (§ 8) wird das staatsrechtliche Neutralititsverstindnis systematisch ent-
wickelt. Basis der Neutralititsforderung bilden dabei die Grundrechte (§ 9). Dies fiihrt Engi
zu allgemeinen staatsrechtlichen Aussagen beziliglich des Grundsatzes der ethischen und
religiosen Neutralitdt (§ 10). Das Neutralititsgebot kontrastiert er danach mit dem Verhiltnis
des Staates zu den Religionsgemeinschaften (§ 11), dem Bildungswesen (§ 12) sowie dem
Lebensmodell Ehe (§ 13). Eine zusammenfassende Darstellung (§ 14) der entwickelten
staatsrechtlichen Leitlinien beendet den zweiten Hauptteil.

Im dritten Teil geht Engi auf konkrete Einzelfragen ein. Zu diesem Zweck arbeitet er sich
an klassischen Themen des schweizerischen Religionsrechts ab. Detailliert und mit Beispie-
len aus der juristischen Praxis werden religiose Symbole im 6ffentlichen Raum (§ 15), der
Gottesverweis in der Priambel der Verfassung (§ 16), das Tragen religioser Kleidungsstiicke
im staatlichen Bereich (§ 17), die religiosen Sonn- und Feiertage (§ 18), die Dispensationen
aus religiosen Griinden in der 6ffentlichen Schule (§ 19) sowie das Minarettbauverbot und
die Grabfelder fiir Muslime auf offentlichen Friedhofen (§ 20) dargestellt und besprochen.

SZRKG, 111 (2017)



Rezensionen — Comptes rendus 481

Die Schweizer Praxis kontrastiert er dabei immer auch mit der internationalen Praxis sowie
der wissenschaftlichen Diskussion und 6ffnet damit immer auch das Fenster in andere Kon-
texte und Neutralititsverstandnisse.

Die Darstellungen der gewonnenen Ergebnisse sowie die Zusammenfassungen am Ende
jedes Hauptteils erleichtern das Lesen und die Orientierung im Buch. Eine zusammenfas-
sende Darstellung der wichtigsten Thesen, die sich aus der Untersuchung im Gesamten er-
geben, findet sich am Ende des Buches (§ 21).

Der Text ist in einer leicht verstiandlichen Sprache gehalten, welche es auch nichtkundigen
Leserinnen und Lesern erlaubt, der Argumentation Engis gut zu folgen. Der oftmals histori-
sche Aufbau erlaubt es zudem nachzuvollziehen, wieso sich heutige religionsrechtliche
Regelungen in der Schweiz so und nicht anders gestalten. Dabei eignet sich das Buch fiir
den Einstieg in ein spannendes politisches und rechtliches Thema gleichermassen wie als
Vertiefung in konkrete Praxisfragen. Die drei Hauptteile und die Kapitel bauen dabei logisch
aufeinander auf, sind aber auch einzeln in sich kohirent und verstindlich. Uber alles hinweg
bildet die Frage nach der religidsen und ethischen Neutralitiit des Staates den roten Faden.
Das Buch von Engi sollte sicherlich in jeder Sammlung vorhanden sein, in der es thematisch
um (Schweizer) Religionsrecht und Religionspolitik geht. Um das Thema der religitsen und
ethischen Neutralitéit des Staates werden gesellschaftliche, politische und juristische Diskus-
sionen in absehbarer Zukunft nicht herumkommen. Wer sich also fiir aktuelle Zusammen-
hdnge und Fragestellungen sowie fiir einen geschichtlichen Zugang an der Schnittstelle von
Staat, Religion, Politik und Recht interessiert, wird das Buch sehr schitzen.

Freiburg/Schweiz Christian Reber

SZRKG, 111 (2017)






	Rezensionen = Comptes rendus

