
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 111 (2017)

Artikel: Einwände und Vorbehalte : moderne Dichtung und christlicher Glaube

Autor: Andreotti, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einwände und Vorbehalte
Moderne Dichtung und christlicher Glaube

Mario Andreotti

Wir alle wissen es: Die Religion fristet in unseren Tagen im privaten wie im
öffentlichen Bereich ein Aschenputteldasein.1 Anfang der 1970er Jahre gehörten
noch über 90% der Schweizer Bevölkerung einer der beiden grossen
Landeskirchen, der reformierten oder der römisch-katholischen Kirche, an; heute sind es

gerade mal noch knapp 60%. Gewaltig zugelegt haben dafür nichtchristliche
Religionen, die es in der Schweiz heute auf 12% bringen, und vor allem die
Konfessionslosen. Waren noch vor 40 Jahren bloss ein Prozent der Bevölkerung
ohne Konfession, so sind es heute 25%.2 Und der Trend setzt sich fort. Ähnliches
lässt sich von der kirchlichen Praxis sagen: Besuchten Ende der 1960er Jahre

noch rund 30% wöchentlich oder sogar öfter den Gottesdienst, so tun das heute

noch knapp 8%.3 Nicht anders steht es in Bezug auf den Glauben: So glaubt nur
noch einer von drei getauften Christen an die Auferstehung Jesu und an ein
Leben nach dem Tod. Der Rest feiert Ostern als legendäres Eiersuch- oder als

Gotthardstau-Ritual. Wir haben es einerseits mit einer zunehmenden Säkularisierung,

d.h. mit einem eklatanten Bedeutungsverlust der Religion in der Gesellschaft

und im Leben des Einzelnen, anderseits aber auch mit neuen, oftmals
fundamentalistischen Formen der Religiosität zu tun. Institutionelle Religiosität, wie
sie die Landeskirchen anbieten, verliert immer mehr an Boden, auch wenn in der
Schweiz fast jeder Zweite angibt, an Gott zu glauben; die Religion wird
zunehmend zu einer Art Selbstbedienungsladen, wo sich jeder das holt, was er fur

1

Dieser Aufsatz basiert auf dem Vortrag «Einwände und Vorbehalte. Moderne Dichtung und
christlicher Glaube», den der Verfasser an verschiedenen Orten in der Schweiz, in Deutschland

und in Österreich gehalten hat. Der vorliegende Text ist die Fassung des Vortrags in
Solothurn vom 27. Oktober 2016.

2 Schweizerisches Bundesamt fur Statistik. Strukturerhebung der Eidgenössischen Volkszählung

2010.
3

Vgl. St. Galler Tagblatt vom 15. Oktober 2015, 31.

SZRKG, 111 (2017), 379-396



380 Mario Andreolli

seine seelische Hygiene in einer religiös vollkommen pluralistischen Gesellschaft

gerade braucht.
Kann es da verwundern, dass dieser ganze Säkularisierungsprozess auch an

der zeitgenössischen Literatur nicht spurlos vorübergegangen ist? Wie sich das

in der deutschen Literatur aber konkret äussert, wie die Literatur auf den gewaltigen

religiösen Wandel seit etwa der Mitte des 20. Jahrhunderts reagiert hat, das

zu zeigen, ist Ziel dieses Beitrags.
Um das Verhältnis zwischen Literatur und Glaube in der heutigen Zeit wirklich

verstehen zu können, wird es notwendig sein, miteinander einen kurzen
Blick zurück in die deutsche Literaturgeschichte zu werfen.

Christentum und zeitgenössische Literatur - ich deutete es bereits an - scheinen

wenig mehr miteinander zu tun zu haben. Das war nicht immer so. Vergessen

wir nicht, dass die ganze abendländische Literatur zu einem grossen Teil auf
christlicher Grundlage entstanden ist, hängen ihre Anfange doch eng mit der
kirchlichen Missionstätigkeit und der Entstehung der Klöster im Frühmittelalter
zusammen. Der altsächsische Heliand aus dem 9. Jahrhundert beispielsweise,
eines der wichtigsten Zeugnisse der frühen deutschen Schriftsprache, erzählt das

Leben Jesu Christi nach. Und spätestens seit Martin Luthers Bibelübersetzung
gilt sogar die Bibel selber dank ihrer Sprachkraft, ihrer bildlichen Rede nicht nur
als kanonische Schrift, als Massstab für christliches Verhalten, sondern auch als

Literatur. Bis zum Ende der Barockzeit, ja in vereinzelten Fällen bis über die
Romantik im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts hinaus gingen christlicher Glaube

und Dichtung gleichsam Hand in Hand, verstand sich der Dichter als Priester
Gottes. Noch bei Jeremias Gotthelf wird etwas von diesem Priestertum des

Dichters sichtbar, wenn er dessen wichtigste Aufgabe darin sieht, vom «Walten
Gottes im Grossen und im Kleinen»4 zu künden.

Doch seit der Aufklärung im 17. und 18. Jahrhundert mit ihrer rationalen
Weltsicht, ihrer Ausgliederung der Naturwissenschaften aus dem metaphysisch
bestimmten Kosmos und ihrer Auseinandersetzung zwischen Wissen und Glauben

begann die alte Einheit von Christentum und Literatur abzubröckeln. Und
dieser Prozess setzt sich heute noch fort, verstärkt seit dem im 19. Jahrhundert

erfolgten Durchbruch von Materialismus und Positivismus, der nur überprüfbare
Tatsachen, sinnliche Wahrnehmung und Erfahrung als Basis menschlicher
Erkenntnis gelten lässt. Seit Jean Pauls «Rede des toten Christus vom Weltgebäude

herab, dass kein Gott sei» und Friedrich Nietzsches berühmtem Satz «Gott
ist tot» wurde die «Todesanzeige» Gottes immer wieder neu geschrieben.

Wie kommt es, dass sich christliches und literarisches Denken spätestens seit
dem 18. und 19. Jahrhundert zunehmend mit Vorbehalten und schliesslich gar
mit gegenseitigen Vorwürfen begegnen? Die Frage ist äusserst komplex, und

4 Jeremias Gotthelf, Sämtliche Werke in 24 Bänden, Bd. II, hg. von Rudolf Hunziker und
Hans Bioesch, Erlenbach/Ziirich 1921, 61.



Einwände und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 381

eine Antwort darauf kann hier nur angedeutet werden. Skizzieren wir aus

geistesgeschichtlicher Sicht ein paar Gedanken:

Mittelalterliche Vorstellungen eines Kosmos, in dem Himmel und Erde sich

gleichsam berührten, prägten das Denken über den Menschen und sein Heil.
Beispielhaft dafür ist, wenn ich einen Vergleich aus der Kunstgeschichte
heranziehen darf, die romanische Kirche, in der das Heilige stets gegenwärtig war und
den Gläubigen burgartig-schiitzend umfing. Die Rettung, ja das Heil des
Menschen war so gewährleistet. Die gotische Kirche gegen Ende des Mittelalters
wird immer heller, immer mehr von Tageslicht durchflutet, bis in der Renaissance

ein mehr säkularisiertes als zur Frömmigkeit stimmendes Heiligtum vor
uns steht. Im Barock stossen dann Himmel und Erde nochmals dramatisch
aufeinander. Aber wenn da - um beim kunstgeschichtlichen Vergleich zu bleiben -
himmlische Wesen auf Fresken erscheinen, so sind sie bereits in eine ferne
Unendlichkeit entrückt: Himmel und Erde haben sich gleichsam voneinander
wegbewegt. Das Ende dieser langen geistigen Entwicklung bildet für mich Franz
Kafkas Werk, in dem sich keinerlei Transzendenz mehr auftut, in dem das
Jenseits vermauert ist.

Was bedeutet das nun? Es bedeutet, dass wir heute in einer durch und durch
säkularisierten Welt leben, in der das Christliche, ob wir es wollen oder nicht,
nur noch eine Randerscheinung bildet. Den Gott der Bibel haben wir in die

Kirchenräume, ja ins Private zurückgedrängt. Draussen im Geschäft, da hat er
nichts zu suchen, da gelten andere Gesetze: die Gesetze des Marktes. Himmel
und Erde haben sich endgültig getrennt.

Das gilt auch für die Dichtung. Wo wir daran festhalten, dass die Dichtung in
irgendeiner Form die <Wirklichkeit> abbildet, da müssen wir ihr ein hohes Mass

an Realitätsbezug zugestehen. Es wäre fatal, sie darauf verpflichten zu wollen,
eine Welt zu gestalten, die nicht mehr die unsere ist. Und hier, genau hier, liegt
heute das zentrale Problem einer christlichen Dichtung. Eine Literatur, die sich
der christlichen Weltsicht verpflichtet fühlt, möchte unsere Welt als einen von
Gott durchwalteten Kosmos zeigen, in der es zwar Sünde und Schuld, aber ebenso

sehr Gnade, Vergebung und Heil gibt. Das aber - sagen wir es ohne
Umschweife - entspricht nicht mehr der Wirklichkeitserfahrung des heutigen
Menschen. Zu sehr muss er erleben, dass sich seine Existenz in ihrer Vielschichtigkeit

kaum mehr deuten, geschweige denn auf ein einfaches Heilsschema bringen
lässt. Zu sehr erkennt er auch, wie sehr er durch die Verhältnisse, durch Massen
und Mächte, durch das Kollektiv als dem Gesetz der <Wirklichkeit) bestimmt
wird. Der Mensch als creatura Dei, als Geschöpf Gottes, dem sich Gott
persönlich zuwendet und das sich ihm gegenüber individuell verantwortlich weiss:
das Bild will nicht mehr passen!

Heisst das nun, dass es heute schlechterdings keine christliche Dichtung mehr
geben kann, dass Christen entmutigt von der literarischen Bühne zu steigen, das

Feld den andern zu überlassen haben? Eine Frage, der wir nicht ausweichen
dürfen, zumal in der literarischen Öffentlichkeit spätestens seit den 1960er Jah-



382 Mario Andreolli

ren immer wieder lautstark die These vom Tod der christlichen Literatur5
verkündet wird. Nehmen wir es gleich vorweg: Nicht eine Literatur, die das christliche

Erbe vielfältig verarbeitet, ist heute tot, aber eine <etikettierte> christliche
Literatur, die eine «heile Welt» voraussetzt, als deren Besitzer sich die Christen
betrachten, ist es.

Christliche Literatur oder die Harmonisierung der Lebenswirklichkeit

Das Christentum hat im Laufe seiner zweitausendjährigen Geschichte ein
Wertesystem geschaffen, das der glaubenden Gemeinde, dem einzelnen Gläubigen
Sicherheit und Heil geben soll. Dieses Wertesystem führte von allem Anfang an
dazu, das Christliche von der irdisch-konkreten Wirklichkeitserfahrung zu scheiden,

den Christen «vor der Befleckung dieser Welt», wie es im Jakobusbrief6

heisst, zu bewahren. Die <Weltflucht> als christlicher Topos hat sich in der
Geschichte verschiedentlich fatal ausgewirkt: Ich erinnere auf naturwissenschaftlichem

Gebiet an den Fall Galilei, auf sozialem daran, dass die Kirche vor allem
im 19. Jahrhundert die Rechtsansprüche der arbeitenden Klasse zu spät gesehen

hat, weil sie durch Almosen, durch caritative Werke zu überbrücken versuchte,

was einer umfassenden Reform bedurft hätte.

Nicht anders in der christlichen Dichtung seit Ina Seidel, Ruth Schaumann,
Luise Rinser, Werner Bergengruen, Reinhold Schneider, Albrecht Goes, Silja
Walter und wie sie alle heissen. Neuerdings gehört selbst der Büchnerpreisträger
Martin Mosebach, dem theologisch und politisch eine geradezu reaktionäre
Gesinnung zugeschrieben wird,7 dazu. Bei all diesen Autoren bestimmt eine
gewisse Flucht vor der konkreten Lebenswirklichkeit die Romane, Erzählungen
und Gedichte weitgehend. Das zeigt sich vor allem an den häufig verfestigten
Denkschemen, die zu reinen Wortklischees geführt haben, die letztlich den Tod
der Sprache bedeuten, weil sie mit einer ins Fleisch gehenden Wirklichkeitserfahrung

nichts mehr zu tun haben.

«Sprache» bedeutet für viele christlich engagierte Autoren ein sicheres Vehikel

zur Übermittlung angeblich ebenso gesicherter Botschaften. Dass diese Sprache

sich verfestigen, dass sie leer werden, ja sogar missbraucht werden kann,
davon scheinen sie unberührt zu sein. Was besagen denn schon christliche
Standardbegriffe wie «Gnade», «Erlösung», «Heil» und «Frieden» angesichts der

modernen Grunderfahrung einer in sich heillos zerrissenen, gesichtslosen Welt,
die von Kriegen, von Terrorismus, Wirtschaftskrisen und Umweltkatastrophen

5
Vgl. dazu Mario Andreotti, Die Struktur der modernen Literatur. Neue Formen und Techni¬
ken des Schreibens: Erzählprosa und Lyrik. Mit einem Glossar zu literarischen, linguistischen

und philosophischen Grundbegriffen, Bern s2014, 11 Iff.
6 Jakobusbrief 1,27.
7

Vgl. dazu Martin Mosebachs Buch «Häresie der Formlosigkeit» (München 2007), in dem er
die liturgischen Ergebnisse des Zweiten Vatikanischen Konzils (1962-1965) heftig kritisiert
und eine Rückkehr zur Tridentinischen Messe fordert.



Einwände lind Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 383

heimgesucht wird? Der vielgehörte Satz, «Erlösung», «Gnade», «Heil», seien

eben anders, seien rein metaphysisch gemeint, vermag kaum mehr zu

überzeugen. Und trotzdem verwenden ein Grossteil christlicher Autoren, vor allem
die Lyriker, weiterhin eine Sprache, die so tut, als ob die «Dinge» ihr sicherer
Besitz wären, als ob sich über Gott sprachlich verfügen liesse. Hören Sie sich dazu

das folgende kurze Weihnachtsgedicht an, das aus jüngerer Zeit, nämlich aus
dem Jahr 2011, stammt. Den Namen des Autors lasse ich weg; er tut nichts zur
Sache:

Nun fängt die grosse Freude an:
Das Licht der Ewigkeit
Erfüllt mit seinem Strahlenglanz
der Erde Dunkelheit.

Aus Gottes Vaterherzen strömt
der wunderbare Schein.
Er gibt den Sohn, das Licht der Welt,
in unsere Nacht hinein.

Dieses Gedicht stellt eine Anhäufung sprachlicher Klischees, inhaltsleerer
Worthülsen dar, die uns kaum noch berühren: «Licht der Ewigkeit»,
«Strahlenglanz», «Gottes Vaterherzen», «wunderbarer Schein», «Licht der Welt» - das

alles wirkt wie Ware aus zweiter Hand. Es sind kleine Münzen, die der Autor aus
dem Goldschatz geschlagen hat, der in einer langen biblisch-christlichen Tradition

aufgehäuft ist. Es ist zu beachten, wie weltabgehoben sich das Gedicht gibt;
da ist nichts von einer konkreten Wirklichkeitserfahrung, nichts von einer
Dialektik von Glauben und Daseinsangst, wie sie viele Christen unserer Zeit erleben

- aber alles, was unsere geschichtliche Gegenwart verschleiert, indem sich das

Gedicht auf ein <Ewiges>, einen das Leben angeblich sichernden Ordo zurückzieht.

Gerade hier, bei diesem längst ausgelaugten, geistlich vermeldeten Heil, bei
dieser zum Klischee erstarrten Sprache setzen die modernen Autoren an, erheben
sie ihre Stimme. «Der seraphische Ton ist keine Überwindung des Irdischen,
sondern eine Flucht vor dem Irdischen. Der grosse Dichter aber ist ein grosser
Realist», hat Gottfried Benn schon 1951 in seinem Marburger Vortrag
«Probleme der Lyrik»8 gesagt. Und Martin Walser lässt in seinem Roman «Halbzeit»
Anselms Frau Alissa in ihr Tagebuch schreiben: «Mein Leben ist in der Gebetssprache

nicht mehr unterzubringen. Ich kann mich nicht so verrenken. Ich habe

Gott mit diesen Formeln geerbt, aber jetzt verliere ich ihn durch diese Formeln.»9

Und Friedrich Dürrenmatt schliesslich ironisiert in seiner Komödie «Die Physiker»

das salbadernde Gerede des Missionars Rose, der dauernd mit Bibelsprüchen

um sich wirft, die zu reinen Leerformeln verkommen sind. Der Beispiele

8 Gottfried Benn, Probleme der Lyrik [1951], in: Sämtliche Werke, Bd. VI (Stuttgarter
Ausgabe), hg. von G. Schuster, Stuttgart 2001, 44.

9 Martin Walser, Halbzeit. Knaur-Taschenbuchausgabe, München 1964, 247.



384 Mario Andreotti

fur die Kritik der Moderne an einer religiösen Sprache, die grösstenteils zum
Klischee erstarrt ist, wären noch unzählige.

Überhaupt ist das dauernde Reden von Gott den modernen Autoren ein Ärgernis.

Schon im Hinblick auf das Wort «Gott» sind die Texte der modernen Literatur

auffallend zurückhaltend. Zum Vergleich: Im Werk Friedrich Hölderlins
zwischen Klassik und Romantik kommen Wörter wie «Gott», «Götter» und

«göttlich» rund 320 Mal vor. In modernen Texten dagegen findet sich das Wort
«Gott» nur ganz selten. Das dürfte vor allem zwei Gründe haben: Der eine
Grund hegt wohl in der Sprache der kirchlichen Verkündigung selber, in der
oftmals mit einer derartigen <Sicherheit> von Gott geredet wird, als ob es sich um
den grossen Bruder von nebenan handeln würde, von dem man schon immer ge-
wusst hat, wie er ausschaut und was er von uns will. Bekanntlich haben sich
schon christliche Theologen immer wieder gegen dieses sprachliche Verfügen
über Gott gewandt. Ich erinnere hier nur an den grossen evangelischen Theologen

Karl Barth, der von Gott als dem «ganz Anderen», dem «weltlos Ungreifbaren»

gesprochen hat, über den jedes menschliche Reden letztlich unmöglich ist.

Und ich erinnere an jenes vielzitierte bitterböse Bonmot: «Wer den ganzen Tag
von Gott redet, ist daran ihn abzuschaffen.» Wenn moderne Autoren den Namen
Gottes auffallend wenig, ja fast gar nicht in den Mund nehmen, dann zunächst
einmal aus einem gewissen Protest heraus gegen ein allzu leichtfertiges Reden

von Gott, wie es in Gottesdienst und Katechese häufig der Fall ist. Moderne
Autoren betonen immer wieder, dass es bei ihrer Kritik an der Religion nicht um
Gott selber, sondern um das Reden über Gott geht. Bertolt Brecht beispielsweise
legt in den Anmerkungen zu seinem Stück «Die heilige Johanna der Schlachthöfe»

Wert auf die Feststellung, dass Johanna «keineswegs über Gott spricht,
sondern über das Reden von Gott»10, dass die «Existenz Gottes», «der Glaube»

an sich gar nicht zur Diskussion stünden.
Soweit der eine Grund, warum Gott in Texten der modernen Literatur

auffallend wenig vorkommt. Beim zweiten Grund handelt es sich um ein spezifisch
geistesgeschichtliches Problem, nämlich um das uralte Problem der Teleologie:
Kam nach der älteren, idealistischen Weltauffassung der Welt, aber auch allem
Geschehen a priori ein Sinn zu, so wird diese Auffassung spätestens seit Arthur
Schopenhauers Pessimismus und Friedrich Nietzsches Nihilismus zunehmend in

Frage gestellt. Danach gibt es keinen der Welt innewohnenden Sinn, sind die
Naturereignisse, aber auch die geschichtlichen Prozesse nicht auf ein Ziel, einen
Zweck hin ausgerichtet, von dem her sie ihren Sinn erhalten. Es ist die neue,
ateleologische Weltsicht, die nach 1900, gefördert noch durch die Expansion der

Naturwissenschaften, die literarische Moderne stark beeinflusst hat und die der
christlichen Vorstellung von einer Heilsgeschichte, vom Kommen des Reiches

Gottes, diametral entgegensteht. So ist etwa ftir den ostdeutschen Autor Günter

10 Bertolt Brecht, Gesammelte Werke in 8 Bänden, Band 7, hg. vom Suhrkamp Verlag in
Zusammenarbeit mit Elisabeth Hauptmann, 1019f.



Einwände und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 385

Kunert Geschichte nicht //e/Ageschichte, sondern ganz im Gegenteil Verfalls-
geschichte. Sinn könne man nur in sich selbst, in seinem Tun finden. «Für
mich», so Kunert, «ist der Sinn meines Daseins der, dass ich schreibe. Einen

übergreifenden Sinn gibt es nicht mehr, hat es nie gegeben»" - eine Auffassung,
die Kunert mit der überwiegenden Mehrheit der übrigen modernen Autoren teilt.

Wo aber die letzte Bestimmung des Menschen offen ist, da muss auch die

Frage nach Gott offen bleiben. Es erstaunt daher nicht, dass die überwiegende
Zahl moderner Autoren, wenn nicht gar Atheisten, so doch wenigstens Agnostiker

sind, für die die Existenz Gottes weder beweisbar noch widerlegbar ist. Für
sie gilt Ludwig Wittgensteins berühmtes Wort «Wovon man nicht sprechen
kann, darüber muss man schweigen»12. Flier liegt wohl einer der tiefsten Gründe
für das verbreitete Schweigen über Gott in der literarischen Moderne.

Nun könnten meine bisherigen Ausführungen über das Verhältnis von moderner

Dichtung und christlichem Glauben ein Missverständnis ausgelöst haben. Sie

könnten zur Auffassung gelangt sein, alles Christliche sei aus der modernen
Literatur mehr oder weniger verbannt. Dem ist mitnichten so. Martin Walser
beispielsweise hat immer wieder betont, dass sich das Thema Glaube, Gott und Gebet

durch sein ganzes Werk ziehe. Christliche Bezüge werden in modernen
Erzählungen und Romanen, aber auch im modernen Theater durchaus thematisiert.
Das zeigt sich schon an der Vorliebe vieler moderner Autoren für die Bibel,
selbst wenn diesen Autoren der christliche Glaube sonst fremd ist. Bekanntestes

Beispiel dafür ist wohl der Marxist und bekennende Atheist Bertolt Brecht, der

auf die Frage nach seiner Lieblingslektüre unumwunden zugab: «Sie werden
lachen - die Bibel». «Dieses Buch ist so schön. Weil es stark ist. Die Menschen
sollten es mehr lesen»13, bekannte schon der 15jährige Bertold Eugen von der
Bibel. So verwundert es nicht, dass man in seinen Stücken hunderte von Bibelzitaten

gezählt hat und dass die alttestamentlichen Psalmen für seine Lyrik von
grosser Bedeutung waren. Das darf selbstverständlich nicht darüber
hinwegtäuschen, dass die allermeisten Autoren die Bibel, dieses meistgelesene Buch der

Geschichte, lediglich als eine grosse Vorratskammer für literarische Stoffe und
in keiner Weise als Ort übernatürlicher Offenbarung betrachten.

Ich habe oben festgestellt, dass christliche Bezüge in modernen Dichtungen
durchaus thematisiert würden. Doch welche Möglichkeiten ergeben sich da? Vor
allem deren drei, würde ich meinen: Zum einen dient das Christliche in modernen

Dichtungen oftmals als eine Art atmosphärische Kulisse und zum andern
wirken christliche Vorstellungen in der Moderne häufig punktuell und partiell
weiter. Zum Dritten schliesslich erscheint das Christliche bei zahlreichen modernen

Autoren als negatives Element. Was heisst das alles? Lassen Sie mich diese

drei Möglichkeiten der Reihe nach kurz erläutern:

11
Günter Kunert, Warum schreiben. Notizen zur Literatur. Essays, München 1976, 103.

12
Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus. Kritische Edition, Frankfurt a. M.
1998, 122.

13 Zit. nach Ilja Fradkin, Bertolt Brecht. Weg und Methode, Leipzig 1977, 21.



386 Mario Andreotti

Zunächst das Christliche als atmosphärische Kulisse. Dazu soll ein
symbolträchtiges Beispiel angeführt werden. Am 9. April 1991 fand in der Zürcher
Kirche zu St. Peter die Trauerfeier für Max Frisch statt. Der Agnostiker Frisch
hatte den Ablauf der Feier bis ins Detail festgelegt und dabei unter anderem
bestimmt, dass kein Geistlicher das Wort ergreifen dürfe. Aber warum erzähle ich
Ihnen das? Ganz einfach: weil es geradezu bezeichnend ist für die Haltung des

modernen Autors. Max Frisch hatte für eine explizit weltliche Bestattungsfeier
einen prominenten kirchlichen Ort ausgewählt, der aber nur noch als atmosphärische

Kulisse dienen sollte. Das ist, in ein Bild übersetzt, genau die Situation
des Christlichen in zahlreichen modernen Dichtungen.

Nun könnte ich Ihnen eine ganze Reihe moderner Autoren, vom frühen
Thomas Mann bis zu Patrick Süskind und Wolfgang Bleier, aufzählen, bei denen

das Christliche nur noch als atmosphärische Kulisse dient. Doch das wäre
fürchterlich langweilig. Ich zeige lieber an einem ganz konkreten Textbeispiel, was
ich damit meine, und wähle dazu eine kurze Passage aus dem 1975 erschienenen

Roman «Vorabend» der Innerschweizer Autorin Gertrud Leutenegger. Die
umfängliche Romanhandlung brauche ich hier nicht nachzuerzählen; zum
Verständnis der Passage reicht es, wenn ich darauf hinweise, dass es sich um eine

Kindheitserinnerung der zwischen Vierwaldstätter- und Lauerzersee aufgewachsenen

Ich-Erzählerin handelt:

«Der Oktober war der Rosenkranzmonat. An den letzten Tagen war schon Zwielicht,

wenn ich ins Dorf ging, die letzten rotbackigen Äpfel fielen unsichtbar und
mit dumpfem Aufprall ins Gras, so fielen dann auch in der nur schwach erhellten
Kirche die eintönigen Gebete wie runde dunkle Früchte ab. Ein allabendlicher
Rosenkranz ist nun das erklärt Langweiligste, das ein katholisches Dorf im Spätherbst
zu bieten hat. Aber gerade diese Monotonie übte eine magnetische Faszination auf
mich aus. Man konnte sich getrost dem nur von wenigen An- und Abschwellungen
veränderten Gemurmel überlassen, irgend jemand zählte sicher, damit die streng
vorgeschriebenen Gegrüsstseistdu-Maria nicht überschritten wurden. Fast unmerklich

wechselte der Rosenkranz in die Litaneien über, fremde schwarzverhüllte Wörter

schaukelten aus dem Chorstuhl wie geheimnisvolle Leuchttürme in die Dämme-
u- 14

rung hinaus.»

Christliche Dichtung ist, selbst wenn es wie etwa bei Gertrud von Le Fort
oder bei Werner Bergengruen um das Ausgesetztsein des Christen ohne Heils-
gewissheit geht, Literatur aus dem Glauben heraus, ist stets Bekenntnisliteratur.
Was wir hingegen in Gertrud Leuteneggers Text vor uns haben, ist alles andere

als dies. Zwar ist hier ausgiebig von kirchlich-religiösen Traditionen die Rede,
aber es sind eben nur noch Traditionen, es ist nur noch die Erinnerung an kindliche

Erlebnisse, von denen sich die Ich-Erzählerin innerlich schon längst gelöst
hat. Das machen schon die verschiedenen Distanz-Signale deutlich, wenn die
Erzählerin mit Blick auf den allabendlichen Rosenkranz etwa von «eintönigen
Gebeten», vom «erklärt Langweiligsten», vom «Gemurmel» und von «fremden

14 Gertrud Leutenegger, Vorabend. Frankfurt a. M. 1984, 147f.



Einwände lind Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 387

schwarzverhüllten Wörtern» spricht. Das Christliche erscheint in Leuteneggers
Text nur noch als eine Art atmosphärische Kulisse, ja, lebt im Grunde nur noch

vom Lokalkolorit, auch wenn die katholischen Traditionen der Ich-Erzählerin als

Kind durchaus eine gewisse geistliche Geborgenheit zu vermitteln vermochten.
Aber gesellschaftlich eingreifend und damit gesellschaftsrelevant ist dieses

Christliche in seiner traditionalistisch-provinziellen Aufmachung nicht mehr, wie
das auch für eine ganze Reihe anderer modemer Werke gilt, die vor einer christlichen

Kulisse spielen.
Soweit das Christliche als atmosphärische Kulisse. Nun wirken christliche

Vorstellungen in der modernen <weltlichen> Literatur sehr häufig auch punktuell
und partiell weiter. Ja, ich kenne kaum ein bedeutendes modernes Werk, das

nicht irgendwo, wenn auch nur ganz am Rande und oftmals nur als Anspielung,
von christlichen Vorstellungen lebt. Ich muss mich auf ein paar ganz wenige
Beispiele beschränken.

Nennen wir zunächst nochmals Bertolt Brecht, auf dessen Bibelfestigkeit ich
bereits hingewiesen habe. Sein Stück «Der gute Mensch von Sezuan», um nur
ein Beispiel zu erwähnen, ist eine einzige grosse Parodie auf neutestamentliche

Erzählungen: das Erscheinen der drei Götter auf Erden und Wangs verzweifelte
Suche einer Unterkunft für sie auf die Weihnachtsgeschichte bei Lukas, das
Gericht der Götter, vor das Shui Ta gestellt wird, und ihr Entschwinden, indem sie

am Schluss auf einer rosigen Wolke entschweben, auf die Himmelfahrt Christi
und das Jüngste Gericht. Selbstverständlich liessen sich da noch weitere
biblische Motive finden: so etwa das Motiv der Suche eines guten Menschen, wie es

schon in der Genesis, in der Erzählung von Sodom und Gomorra, angelegt ist,
aber auch das christliche Motiv der Dreifaltigkeit, das wohl in der Gestalt der
drei Götter durchschimmert oder, um doch noch ein anderes Stück von Brecht zu

nennen, das Motiv der Nachfolge Christi in der Gestalt der stummen Kattrin in
der «Mutter Courage». Und so weiter und so fort. Auch im Werk von Max
Frisch, der unter dem starken Einfluss Brechts stand, sind biblische Motive in
hoher Zahl vorhanden. Ich erwähne hier nur das Bildnismotiv, also das Gebot
«Du sollst dir kein Bildnis machen...», wie es sich im Buch Exodus in den zehn

Geboten Gottes findet und wie es von Frisch schon im Tagebuch von 1946,
deutlicher dann aber noch im Stück «Andorra», wo sich die Andorraner ein Bild
von Andri machen, aufgegriffen wurde.

Und wenn schon Max Frisch, dann auch ein Wort zu Friedrich Dürrenmatt,
dessen religiöse Narren in den beiden Wiedertäufer-Dramen Ausdruck der
uralten christlichen Utopie eines Reiches Gottes sind und in dessen tragischen
Komödien «Ein Engel kommt nach Babylon» und «Der Besuch der alten Dame»
mit aller Schärfe die Frage nach dem gestellt wird, was wir Christen Gnade nennen.

Selbst der christliche Auferstehungsglaube bildet, wenn auch in pervertierter
Fonn, etwa im Stück «Der Meteor», eines der zentralen Themen Dürrenmatts.

Es liessen sich noch beliebig viele moderne Autoren nennen, in deren Werk
christliche Vorstellungen weiterwirken. Da wären etwa Hugo Ball, Peter



388 Mario Andreotti

Handke, Günter Grass und andere mit ihrer liturgischen Formelsprache, da wäre
eine Elfriede Jelinek mit ihrem ständigen Rückgriff auf Bibelzitate, die Pervertierung

religiöser Gnade bei Franz Kafka, da wäre das Leitmotiv des Lammes bei
Fleinrich Boll, die Idee des Welttheaters bei Thomas Hürlimann, die Messias-

Erwartung des Volkes Israel bei Paul Celan, die religiöse Endzeiterwartung bei
Christa Wolf, die Anlehnung an die Passion Christi bei Anna Seghers, die

Demontage des Johannesevangeliums bei Emst Jandl, die Verknüpfung von Dantes
Hölle mit der grausamen Welt von heute bei der Büchner-Preisträgerin Sibylle
Lewitscharoff usf.

Christliche Vorstellungen sind aus der modernen, <weltlichen> Literatur nicht

ganz verschwunden; sie sind, den Autoren selber oft nicht einmal bewusst, fast
wie eine Art Überbleibsel einer jahrhundertealten christlichen Tradition immer
noch präsent. Das mag zum einen damit zusammenhängen, dass sich vor allem
die Bilder der Bibel, beispielsweise das Bild vom verlorenen Sohn oder vom
Pharisäer und vom Zöllner, fest ins kollektive Gedächtnis auch der heutigen
Menschen eingeprägt haben, und zum andern wohl mit der Tatsache, dass die

Religion grundlegende existentielle Fragen aufwirft, wie etwa die Frage nach

Schuld und Versöhnung, nach dem Sinn des Leidens, nach dem, was wir
Menschen hoffen dürfen, an denen letztlich keiner vorbeikommt, ob er nun religiös
ist oder nicht. Freilich werden solch religiöse Erfahrungen in der modernen
Literatur fast durchwegs ausserhalb der etablierten Kirchen gesucht.

Nun nannte ich noch eine dritte Möglichkeit, wie das <Christliche> in der
modernen Dichtung vorhanden sein kann: als negatives Element nämlich. Und das

ist die Möglichkeit, die in der Literatur der Moderne wohl am häufigsten
vorkommt. Von der Kritik vieler modemer Autoren an der christlichen Sprache, die

häufig zu inhaltsleeren Worthülsen verkommt, sprach ich bereits.
Neben der Sprachkritik üben moderne Autoren gerne auch Religions- und

Gesellschaftskritik. Lassen Sie mich auch dazu ein paar Worte sagen.
Zunächst ein Wort zur Religionskritik. Wir Christen neigen dazu, unsere Welt,

weil wir sie für einen von Gott geordneten Kosmos halten, als eine letztlich
<heile> Welt zu betrachten. Das wird auch in der christlichen Dichtung immer
wieder deutlich. Ein sprechendes Beispiel dafür ist ein Gedicht des zum
katholischen Glauben konvertierten Dichters Werner Bergengruen, das bezeichnenderweise

den Titel «Die heile Welt» trägt und das - ebenso bezeichnend - mitten im
fürchterlichen Ringen des Zweiten Weltkrieges und des Holocausts entstanden
ist. Hören Sie sich die ersten zwei Strophen dieses Gedichtes an:

Wisse, wenn in Schmerzenstunden
dir das Blut vom Herzen spritzt:
Niemand kann die Welt verwunden,
nur die Schale wird geritzt.

Tief im Innersten der Ringe
ruht ihr Kern getrost und heil



Einwände und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 389

Und mit jedem Schöpfungsdinge
Hast du immer an ihm teil.15

Bergengruens christliche Gewissheit, dass die Welt heil bleibe und im Kern

von den ungeheuren Verwerfungen der Zeit - man denke an die sechs Millionen
in den KZs ermordeten Menschen - nicht erreicht werde, ist mehr als typisch für
das lang gespielte «Spielchen heile Welt» der Christen, für ihr ständiges Heilsangebot

und damit verbunden fur ihre Auffassung, die Literatur habe das Leben zu
<verschönern>, dem Menschen Trost zu spenden. Doch die modernen Autoren
weigern sich konstant, dem christlichen «Verschönerungsverein» beizutreten und
den christlichen «Trostmarkt», wie sich Rainer Maria Rilke einmal ausgedrückt
hat, zu stützen. «Die Leute verlangen von der Kunst immer Trost; aber für Trost
ist die Kunst nicht da», schrieb der Dramatiker Heiner Müller kurz vor seinem
Tod. Lind in Friedrich Dürrenmatts Theaterschriften findet sich der Satz «Trost
in der Dichtung ist oft nur allzu billig; ehrlicher ist es wohl, den menschlichen
Blickwinkel beizubehalten.»16 Und Martin Walser schliesslich sagte am
diesjährigen Münchner Literaturfestival, er wüsste nicht, wie der Glaube Trauer
lindem könne. Der Tod von Günter Grass habe ihn betroffen gemacht. Aber an was
hätte er denn glauben sollen? An ein Wiedersehen im Jenseits?17

Nun wird aber in der modernen Dichtung die Heilsfrage keineswegs
ausgeblendet. Aber sie kommt aus einer ganz anderen Richtung: Sie kommt bei Kafka
als radikale Frage an eine Welt, der sich der Mensch gnadenlos ausgeliefert sieht,
bei Brecht als Frage nach der guten Gesellschaft, bei Gottfried Benn als Frage
nach der Möglichkeit von Transzendenz in der Kunst, bei Frisch als Frage nach

den Rollen, die wir im Leben spielen, bei Ingeborg Bachmann als Frage nach der

Erlösung aus einer als kalt und endzeitlich empfundenen Gegenwart, als Sinnfrage

in der gestisch klagenden Gestalt des Absurden bei Thomas Bernhard, als

Frage nach dem Sinn des Lebens auch bei Uwe Timm, als Frage nach der eigenen

Identität in der Fremde bei Ilma Rakusa usw., usf. Es ist keine Literatur der

«Gartenlaube», keine Literatur des Glücks.
Soweit ein paar Worte zur Religionskritik. Zu ihr gesellt sich eine radikale

Gesellschaftskritik, die gerade die Bekanntesten unter den modernen Autoren an
den Christen immer wieder üben. Aus der alten Gottesfrage «Wo warst du,
Adam?» haben diese Autoren die weltliche Frage «Wo warst du, Christ?»
gemacht. «Wo warst Du, christlicher Bekenner, als Unrecht und öffentlicher Mord
geschahen? Hast Du öffentlich protestiert oder warst Du ein Mitläufer, ein Neinsager

höchstens im stillen Kämmerlein?»18 In Max Frischs «Andorra» fragt
Barblin den mit Sprüchen wohlausgestatteten Priester: «Wo, Pater Benedikt, bist

15 Werner Bergengruen, Die heile Welt. Gedichte, Nymphenburger Verlagshandlung 1950.
16 Friedrich Dürrenmatt, Theaterschriften und Reden, Zürich 1966, 123.
17 Zit. nach Michael Schrom, Die Angst der Dichter beim Bekenntnis, in: Publik Forum, 10

(2015), 32.
18 Paul Konrad Kurz, Über moderne Literatur. Standorte und Deutungen, Frankfurt a. M.

1969, 307.



390 Mario Andreotti

du gewesen, als sie unsern Bruder holten wie Schlachtvieh, wo?»19 Als Rolf
Hochhuth in seinem Stück «Der Stellvertreter» 1963 gar Papst Pius XII. wegen
seines öffentlichen Schweigens zur JudenVernichtung anklagte, fand die Anklage
ein weltweites Echo. Seither haben die moralpolitischen Fragen der Schriftsteller
an die christlichen Hüter der Moral nicht mehr aufgehört. Dabei klagen die
Schriftsteller die Christen nicht an, weil sie das Evangelium vertreten, sondern

weil sie den Geist des Evangeliums so wenig sichtbar machen.

Die Schriftsteller misstrauen auch der verräterischen Nähe so vieler christlicher

Amtsträger zur Macht, zum Funktionalen des Verwaltens. Wer diente
Kaiser und König so lang und so ergeben wie die Christen? Man verband das

Christentum weit über die Zeit hinaus mit feudalistischen Regierungssystemen.
Feudalismus: das bedeutete Ordnung, das bedeutete Treue zur Vergangenheit,
das bedeutete die immer wieder gesuchte Einheit von Thron und Altar. Wie oft
hat man in der Geschichte des Christentums versucht, die Autorität Gottes
politisch abzusichern? Wie oft wollte man das Evangelium kirchen- und sogar
staatspolitisch ausbreiten? Wie lange wollte man Wahrheitsfragen durch Autoritätsentscheid

lösen? Dass dabei Ewiges häufig mit sehr Unewigem vermischt wurde,
ist den modernen Autoren vehement bewusst. Geradezu beispielhaft zeigt dies

Ulla Hahn in ihrem 2001 erschienenen Kindheitsroman «Das verborgene Wort»,
in dem der rheinische Milieukatholizismus eine fast alles beherrschende Macht
ausübt, wo der Klerus seine Gläubigen wie unmündige Kinder behandelt, denen

man sagen muss, was sie zu wählen haben, damit nicht die SPD oder, schlimmer
noch, die KPD, sondern die Partei mit dem «hohen C», wie sich Günter Grass

ironisch ausgedrückt hat, in die Rathäuser einzieht.
Mit Blick auf die Gesellschaftskritik an den Christen liesse sich noch auf

Verschiedenes hinweisen: etwa darauf, dass die katholische Kirche rund 360
Jahre gebraucht hat, um ihr Verdammungsurteil über Galilei zu revidieren, oder

etwa darauf, dass sich die gleiche Kirche mehr als hundertfunfzig Jahre nach der

Französischen Revolution auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil mit Sätzen des

allgemeinen Menschenrechts und mit Religionsfreiheit auseinandersetzen musste.
Oder auf das, was man den Milieu-Katholizismus genannt hat, jene Zwänge des

Milieus, die das christliche Tun bestimmen und die schon Heinrich Boll in seinen
Romanen20 angeprangert hat. Vergleichbar wäre das auf protestantischer Seite

etwa mit den Preussentugenden, die auch zu einer gefahrlichen Verbindung von
Kirche und Staat im Sinne der Lutherischen Zwei-Reiche-Lehre geführt haben.

Doch auf all das kann ich hier aus Platzgründen nicht mehr näher eingehen.

19 Max Frisch, Andorra. Stück in zwölf Bildern, Frankfurt a. M. 1961, 127.
20

Vgl. dazu etwa Heinrich Bolls Roman «Ansichten eines Clowns» (1967), in dem der Autor
in der Figur Hans Schniers einen Aussenseiter darstellt, der mehr als andere unter den
bornierten Phrasen, der Unbarmherzigkeit und bequemen Moral eines Milieu-Katholizismus
leidet.



Einwände und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 391

Kritisch wache Schriftsteller versus unkritische Christen:
eine allzu bequeme These

Die in intellektuellen Kreisen vielgehörte Formel kritisch wache Schriftsteller
versus denkfaule Christen ist zu einfach, als dass sie sich verallgemeinern liesse.

Denn auch die Christen bedenken den Menschen, und auch sie leiden an dieser
Welt. Manche Schriftsteller tun so, als ob es immer noch den nur naiven,
vorwissenschaftlichen Christen gebe, der sich «vor der Befleckung dieser Welt»
bewahren möchte. Dabei greifen vor allem die christlichen Theologen seit dem
Beginn des letzten Jahrhunderts vermehrt in die natur- und geisteswissenschaftliche
Diskussion ein: Der französische Jesuit und Paläontologe Pierre Teilhard de

Chardin beispielsweise verband die moderne Evolutionslehre mit dem christlichen

Schöpfungsglauben. Der evangelische Theologe Karl Barth wandte
Hegels Begriff der «Dialektik» auf die Theologie an und sprach, als Reaktion auf
die Krise des Ersten Weltkrieges, von einer «dialektischen Theologie». Sein Kollege

Rudolf Bultmann seinerseits deutete das Neue Testament, dessen «Ent-
mythologisierung» er forderte, von Martin Heideggers Existenzphilosophie her.

Eugen Drewermann, Psychotherapeut und ehemals katholischer Priester, wiederum

versucht, den Glauben aus tiefenpsychologischer Sicht neu zu fassen. Und
schliesslich traten immer wieder bedeutende Theologen für den Dialog zwischen

Theologie und modemer Literatur ein: auf evangelischer Seite etwa ein Paul

Tillich und eine Dorothee Solle, auf katholischer Seite ein Romano Guardini, ein
Hans Urs von Balthasar und ein Hans Küng, um nur ein paar wenige Namen zu
nennen.21 Das alles wurde von den Schriftstellern nicht oder doch zu wenig zur
Kenntnis genommen.

Die Schriftsteller werfen den Amtsträgem der christlichen Kirchen immer
wieder vor, sie hätten wenig literarisches Interesse, ja seien literarisch oftmals
geradezu ungebildet. Ein leider teilweise berechtigter Vorwurf. Aber ebenso

berechtigt ist der umgekehrte Vorwurf der Theologen an die Schriftsteller: Diese
bemühen sich nämlich in den wenigsten Fällen, sich ernsthaft mit dem Selbstverständnis

christlichen Glaubens auseinanderzusetzen. Sie verwechseln ihren
Kinderkatechismus gerne mit wirklicher christlicher Theologie. Ein schönes Beispiel
dafür bietet der Pfarrerssohn Friedrich Dürrenmatt, der immer wieder vom
«schemenhaften lieben Gott» sprach, «den man anbeten, um Verzeihung bitten

muss, von dem man aber auch die Erfüllung der Wünsche erwarten darf als von
einem rätselhaften Überonkel über den Wolken»22. «Überblickt man die

Äusserungen verschiedener Autoren zu Bibel, Religion und Kirche insgesamt, so ist

bemerkenswert», schreibt die deutsche Germanistin Magda Motté, «dass die

21
Vgl. dazu Andreotti, Struktur der modernen Literatur (wie Anm. 5), 112.

22 Zit. nach Peter Rüedi, Dürrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, Zürich 2011, 55



392 Mario Andreotti

Entwicklung des Glaubens von der naiv kindlichen Zuversicht zum angefochtenen

Vertrauen des Erwachsenen fast nie gelungen ist.»23

Überhaupt wird man bei manchen modernen Autoren den Eindruck nicht ganz
los, dass sie Christliches angreifen, ja z.T. gar lächerlich machen, nur weil es

christlich ist. Damit mal wieder was Pikantes zu lesen ist. Damit die christlichen
Amtsträger einmal mehr als Sündenböcke dastehen. Provokation als feuilletonis-
tischer Brotaufstrich, als Kokain-Spritze am Abend? Blasphemie als lässige
Attitüde, als kalkulierte Spielerei? Auffallen um jeden Preis? Suchen Schriftsteller
oft nicht allzu leicht die Zustimmung unter Gleichgesinnten, den Beifall auf den

Rängen? Bei einigen unter ihnen lässt sich das kaum leugnen: bei Herbert
Achternbusch etwa, in dessen tragikomischer Satire «Das Gespenst» sich Christus,
der einmal als «Scheisse» bezeichnet wird, in eine immer schwächer werdende

Schlange verwandelt, um am Ende im Schnabel eines Greifvogels in die Lüfte zu
steigen, oder bei Arno Schmidt, für den die Gestalt und die Botschaft Jesu von
vornherein undiskutabel waren, oder bei Friedrich Dürrenmatt, wenn er in

seinem letzten Stück «Achterloo» in der Gestalt Richelieus die christliche Theologie

geradezu verhöhnt oder bei Helge Schneider, in dessen Film «Texas - Doc

Snyder hält die Welt in Atem» Gott als bärtiger Altfreak erscheint, der zum
Spass die Erde beben lässt und sie verdunkelt, als ihm die Lust vergeht, oder gar
bei Charlotte Roche, die in einem Interview 2011 die Existenz von Kirchen als

den grössten Unsinn und das Messopfer bzw. das Abendmahl als uralten kannni-
balischen Ritus bezeichnet hat. Und dies alles im Namen von Kunst- und
Meinungsfreiheit, die zu neuen Götzen erhoben werden, denen zu huldigen ist. Auch
das ein auffallendes Phänomen der Moderne.

Zwischen Christentum und moderner Literatur klaffe heute ein Abgrund,
schrieb ich zu Beginn meiner Ausführungen sinngemäss. Das müsste eigentlich
nicht sein, wenn beide Seiten ernsthafter aufeinander hörten, wenn an die Stelle

von Zäunen und Lagern Offenheit füreinander, der Dialog träte. Christen sollten
dabei noch vennehrt erkennen, dass eine ins Fleisch gehende Wirklichkeitserfahrung

und geistlich vermeldetes Heil sich nur noch schwer vertragen, dass der

methodische Zweifel nicht mehr mit Kanzelverdikten, Sonntagsofferten und

geistlichen Postwurfsendungen aus der Welt geschafft werden kann, dass die
Devise nicht so sehr Erbe, Rücksicht und Besitz als vielmehr Reflexion, Kritik,
Auseinandersetzung und Entwurf lauten müsste. Gerade vonseiten der religiösen
Autoren bedürfte es noch verstärkt der Einsicht, dass die Dichtung keine die
geschichtliche Gegenwart verschleiernde Haltung einnehmen darf, indem sie sich

ständig auf ein <Ewiges>, auf eine unser Leben angeblich sichernde Ordnung
zurückzieht.

Dass es aber durchaus christliche oder dem Christentum nahestehende Autoren

gab und noch gibt, die in ihren Werken eine alles andere als heile Welt dar-

23
Magda Motté, Auf der Suche nach dem verlorenen Gott. Religion in der Literatur der
Gegenwart, Ostfildern 1996, 107.



Einwände und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 393

stellen, in der auch der Zweifel möglich ist, will ich nicht verschweigen. Aus
Zeitgründen muss uns hier die Nennung einiger weniger Namen genügen: Da
sind sicher eine Gertrud von Le Fort mit ihrer um das Thema der Todesangst
kreisenden Novelle «Die Letzte am Schafott»; die dem Existentialismus nahestehenden

Elisabeth Langgässer und Stefan Andres; eine Marie Luise Kaschnitz,
die traditionsorientierte Formen mit Empfindungen der Existenzangst zu
verknüpfen wusste; ein Heinrich Boll als schärfster Kritiker des Milieu-Katholizismus;

eine Gabriele Wohmann mit den Themen Heimatlosigkeit, Alter, Sterben,

Tod; ein Kurt Marti, der das Verhalten der Christen immer wieder der Reflexion
und der Kritik aussetzt; ein Arnold Stadler, für den der Zweifel, ähnlich wie für
den Theologen Karl Rahner, die legitime Kehrseite des Glaubens ist, und
schliesslich eine Eva Zeller, deren Gedichte schwankend zwischen Gewissheit
und Zweifel angesiedelt sind, zu nennen.

Christlicher Glaube und moderne Literatur: «Reden wir zusammen»

Aber nicht nur Christen, auch moderne Autoren haben einiges zu bedenken. Bei
ihnen lässt sich eine gewisse Überheblichkeit allem Christlichen, besonders aber

der spezifisch christlichen Literatur gegenüber, kaum von der Hand weisen. So,

wenn sie die christliche Literatur, ohne das eigene Urteil auch nur im geringsten
kritisch zu prüfen, vorschnell mit Begriffen wie «rückwärtsgewandt» und
«reaktionär» assoziieren oder wenn die Literaturkritikerin Brigitte Schwens-
Harrant gar schreiben kann, christliche Literatur sei ein Etikett, das nicht ins
Gespräch über zeitgenössische Literatur passe.24 Dabei vergessen all diese Autoren
und Kritiker gerne, dass der Mensch ganz allgemein auf ein Transzendentes

bezogen ist, dass er demzufolge an den elementaren Sinnfragen, etwa an der Frage
nach dem Grund des Seins, nach Gut und Böse, nach der Möglichkeit eines
Lebens nach dem Tod und letztlich nach Gott nicht vorbei kommt. Wenn mich
nicht alles täuscht, findet die Religion heute wieder stärkere Beachtung, da wir
Menschen zunehmend erfahren müssen, dass in einer globalisierten und
vernetzten Welt, die von Kriegen, Terrorismus, Wirtschaftskrisen und Umweltkatastrophen

heimgesucht wird, eine nur an materiellen Werten orientierte
Konsumgesellschaft diesen Problemen hilflos gegenübersteht. Der italienische Philosoph
Giorgio Agamben, einer der meistdiskutierten Denker der Gegenwart und zugleich
ihr scharfsinniger Beobachter, meinte neulich: «[...] nur wer sich mit dem

metaphysischen, religiösen, theologischen Paradigma auseinandersetzt, erhält wirklich
Zugang zur gegenwärtigen, auch politischen Situation.»25 Wie Recht er hat.

Und hier gäbe es für die literarische Moderne eine Möglichkeit anzuknüpfen.
Es könnte eine Literatur sein, der es, um mit Siegfried Lenz zu sprechen, «weni-

24
Brigitte Schwens-Harrant/Peter Leisch, Facetten 2015. Literarisches Jahrbuch der Stadt
Linz, Linz 2015, 158.

23
Giorgio Agamben, Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genealogie von Ökonomie

und Regierung, Frankfurt a. M. 2010, 72.



394 Mario Andreotti

ger darauf ankommt, Fragen des Daseins zu lösen, als vielmehr Fragen des

Daseins zu stellen»26, für die menschliche Existenz nicht etwas Bekanntes,
metaphysisch Gesichertes ist, in der die Dialektik von Glauben und Daseinsangst, von
einem nahen und zugleich fernen Gott, der für diese Welt keine Verheissung
gibt, sichtbar würde. Das entspräche der Wirklichkeitserfahrung auch vieler
Christen unserer Zeit. Dabei könnte in einer solchen Literatur, wie bei Bertolt
Brecht, der Mensch vom Menschen her in den Blick genommen werden; es

müsste daneben aber auch der besondere Blickwinkel möglich sein, unter dem
Christen die Wirklichkeit betrachten, nämlich unter dem Blickwinkel des in die

Welt hinein gesprochenen, geschichtlich sich manifestierenden Wort Gottes, wie
wir das etwa beim deutschen Schriftsteller und Regisseur Patrick Roth und beim
Schweizer Dichterpfarrer Kurt Marti vorfinden. Marti beendet ein Gedicht,
indem er die christliche Botschaft von der Auferstehung gewissermassen umkehrt,
mit folgenden Zeilen:

ihr fragt
gibt's
eine auferstehung der toten?

ihr fragt
gibt's
keine auferstehung der toten?

ich weiss
nur
wonach ihr nicht fragt:
die auferstehung derer die leben

ich weiss
nur
wozu er uns ruft:

27
zur auferstehung heute und jetzt

Christsein und moderne Literatur, die vordringt zu existentiellen Fragen,
haben - so scheint mir - mit dem Abbau von Zäunen, mit der Zurücknahme des

Arrivierten, mit dem Leiden an dieser Welt und an sich selber - vielleicht sogar
mit Ohnmacht inmitten der mächtigen Apparate zu tun. Wie sagte doch Gottfried
Benn?: «Reden wir zusammen; wer redet, ist nicht tot.»28

26
Siegfried Lenz, In Sachen Boll, hg. von Marcel Reich-Ranicki, Köln 1968,41.

27 Zit. nach Deutsche Texte. Von Hofmannsthal bis Handke, Lausanne 1974, 121 f.
28 Gottfried Benn, Gesammelte Werke, Bd. III, Wiesbaden 1958-61, 320.



Einwände und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 395

Einwände und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube

Christentum und moderne Literatur scheinen auf den ersten Blick wenig miteinander zu
tun zu haben. Auf der einen Seite sind da zahlreiche Schriftsteller, die in christlicher
Lehre und Kirche nur noch die zementierte Sicherheit des Ideologen, den wohlgeformten
Mythos des Christen erblicken, der sein Geschäft und seinen Gott immer noch
zusammenbringt. Auf der anderen Seite stehen ebenso viele Vertreter der Kirche, die sich mit
den Erscheinungen heutiger Dichtung fast aus Prinzip nicht auseinandersetzen. Dazu
kommt, dass auch die Christen den modernen Schriftstellern etwas mitzuteilen haben, was
diese nicht oder zu wenig sehen. Zwischen Christentum und Literatur klafft heute ein
Abgrund. Aber warum ist das so? Warum geht das Weltbild, das sich in der modernen Literatur

spiegelt, mit dem christlichen nicht mehr zusammen? Gibt es zwischen Literatur und
Religion heute dennoch Berührungspunkte? Was können wir Christen von der modernen
Literatur lernen und was moderne Autoren von der Kirche? Es wird Zeit, dass die beiden
Kontrahenten endlich in einen Dialog miteinander treten.

Säkularisierung - «Gott ist tot» (Friedrich Nietzsche) - Gott als der «ganz Andere» (Karl
Barth) - Wirklichkeitserfahrung des heutigen Menschen - These vom Tod der christlichen

Literatur - «heile Welt» - Weltflucht der Christen - leergewordene Sprache -
seraphischer Ton - Milieu-Katholizismus.

Objections et réserves. Poésie moderne et croyance chrétienne

Le christianisme et la littérature moderne semblent, au premier abord, avoir peu en commun.

D'une part, il existe de nombreux écrivains qui ne voient, dans la doctrine
chrétienne et ecclésiastique, que l'assurance figée de l'idéologue, le mythe du chrétien qui met
toujours en lien son activité avec son dieu. D'autre part, l'on trouve tout autant de
représentants de l'Eglise qui, presque par principe, ne s'intéressent pas aux nouveautés de la
poésie moderne. A cela s'ajoute le fait que les chrétiens doivent dire aux écrivains modernes

ce qu'ils ne voient pas ou trop peu. Il s'en suit qu'un fossé s'est creusé entre le
christianisme et la littérature. Mais pourquoi? Pour quelle raison la vision propagée dans la
littérature moderne ne correspond-elle plus à celle du christianisme? Existe-t-il aujourd'hui
des points de rencontre entre la littérature et la religion? Que pouvons-nous, chrétiens,
apprendre de la littérature moderne et que peuvent apprendre les auteurs contemporains de
l'Église? Il est temps que les deux parties entrent enfin en dialogue.
Sécularisation - «Dieu est mort» (Friedrich Nietzsche) - Dieu comme le «Tout-Autre»
(Karl Barth) - expérience de la réalité de l'être humain d'aujourd'hui - thèse de la mort
de la littérature chrétienne - «salut du monde» - évasion des chrétiens - langue vide - ton
séraphique - milieu catholique.

Obiezioni e riserve. La poesia moderna e il credo cristiano
Il cristianesimo e la letteratura moderna sembrano a un primo sguardo aver poco in co-
mune. Da un lato vi sono molti autori che vedono nell'insegnamento cristiano e nella
Chiesa ancora solo la sicurezza assoluta dell'ideologo, il mito ben formata del cristiano
che ancora associa i suoi affari con Dio. Da un altro lato si trovano altrettanti rappre-
sentanti délia Chiesa che quasi per principio non si occupano delle manifestazioni délia
poesia odiema. A questo si aggiunge il fatto che se anche i cristiani hanno qualcosa da
dire agli scrittori moderni, questi ultimi non vedono o non vedono abbastanza. Oggi tra
cristianesimo e letteratura vi è un baratro. Ma perché è cosi? Perché l'immagine del
mondo che si riflette nella letteratura moderna non corrisponde più a quella cristiana?
Oggi esistono ancora dei punti in comune tra letteratura e religione? Noi cristiani cosa
possiamo imparare dalla letteratura moderna, e cosa gli autori moderni dalla Chiesa? Per
questi due contraenti è arrivato il momento di iniziare finalmente a dialogare.
Secolarizzazione - «Dio è morto» (Friedrich Nietzsche) - Dio come quello «totalmente
diverso» (Karl Barth) - L'esperienza délia realtà dell'uomo d'oggi - Tesi délia morte
délia letteratura cristiana - «mondo sacro» - Fuga del mondo dei cristiani - La lingua di-
ventata vuota - Tono serafico - Cattolicesimo di milieu.



396 Mario Andreotti

Objections and reservations. Modem fiction and Christian faith
Christianity and modem literature seem to have few in common at first sight. On the one
hand, there are many authors that detect in Christian doctrine nothing more than the
cemented security of an ideologist, the well-shaped myth of a Christian who still combines
together his business and his God. On the other hand, there are many representatives of
the Church who, almost as a matter of principle, do not engage the intellectual approaches
undertaken by modern authors. Moreover, it cannot be denied that Christians also have
something to transmit to the modem authors that the latter do not necessarily see or understand

sufficiently. Thus, today, there exists a chasm between Christianity and literature.
But why is it so? Why is there no interaction between the worldviews represented in
modem literature and that proffered by Christianity? Are there, nevertheless, points of contact

between literature and religion? As Christians, what can we learn from modem literature,

and what can modem authors learn from Christianity? The time has finally come for
both parties to enter into a dialogue.
Secularization - «God is dead» (F. Nietzsche) - God as the «totally different one» (K.
Barth) - reality perception of today's man - thesis of the death of Christian literature -
«heal world» - escapism - drained language - seraphic sound - milieu Catholicism.

Mario Andreotti, Prof. Dr., Lehrbeauftragter fur Sprach- und Literaturwissenschaft an der
Universität St. Gallen und Dozent für Neuere deutsche Literatur an der Pädagogischen
Hochschule Vorarlberg.


	Einwände und Vorbehalte : moderne Dichtung und christlicher Glaube

