Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 111 (2017)

Artikel: Einwande und Vorbehalte : moderne Dichtung und christlicher Glaube
Autor: Andreotti, Mario
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-772448

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-772448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einwidnde und Vorbehalte
Moderne Dichtung und christlicher Glaube

Mario Andreotti

Wir alle wissen es: Die Religion fristet in unseren Tagen im privaten wie im
offentlichen Bereich ein Aschenputteldasein.! Anfang der 1970er Jahre gehorten
noch iiber 90% der Schweizer Bevolkerung einer der beiden grossen Landes-
kirchen, der reformierten oder der rémisch-katholischen Kirche, an; heute sind es
gerade mal noch knapp 60%. Gewaltig zugelegt haben dafiir nichtchristliche Re-
ligionen, die es in der Schweiz heute auf 12% bringen, und vor allem die Kon-
fessionslosen. Waren noch vor 40 Jahren bloss ein Prozent der Bevolkerung
ohne Konfession, so sind es heute 25%.” Und der Trend setzt sich fort. Ahnliches
ldsst sich von der kirchlichen Praxis sagen: Besuchten Ende der 1960er Jahre
noch rund 30% wochentlich oder sogar 6fter den Gottesdienst, so tun das heute
noch knapp 8%.” Nicht anders steht es in Bezug auf den Glauben: So glaubt nur
noch einer von drei getauften Christen an die Auferstehung Jesu und an ein Le-
ben nach dem Tod. Der Rest feiert Ostern als legenddres Eiersuch- oder als
Gotthardstau-Ritual. Wir haben es einerseits mit einer zunehmenden Sékulari-
sierung, d.h. mit einem eklatanten Bedeutungsverlust der Religion in der Gesell-
schaft und im Leben des Einzelnen, anderseits aber auch mit neuen, oftmals fun-
damentalistischen Formen der Religiositit zu tun. Institutionelle Religiositit, wie
sie die Landeskirchen anbieten, verliert immer mehr an Boden, auch wenn in der
Schweiz fast jeder Zweite angibt, an Gott zu glauben; die Religion wird zu-
nehmend zu einer Art Selbstbedienungsladen, wo sich jeder das holt, was er fiir

Dieser Aufsatz basiert auf dem Vortrag «Einwénde und Vorbehalte. Moderne Dichtung und
christlicher Glaubey, den der Verfasser an verschiedenen Orten in der Schweiz, in Deutsch-
land und in Osterreich gehalten hat. Der vorliegende Text ist die Fassung des Vortrags in
Solothurn vom 27. Oktober 2016.

Schweizerisches Bundesamt fiir Statistik. Strukturerhebung der Eidgendssischen Volkszah-
lung 2010.

* Vgl. St. Galler Tagblatt vom 15. Oktober 2015, 31.

SZRKG, 111 (2017), 379-396



380 Mario Andreotti

seine seelische Hygiene in einer religiés vollkommen pluralistischen Gesell-
schaft gerade braucht.

Kann es da verwundern, dass dieser ganze Sdkularisierungsprozess auch an
der zeitgenossischen Literatur nicht spurlos voriibergegangen ist? Wie sich das
in der deutschen Literatur aber konkret dussert, wie die Literatur auf den gewal-
tigen religiosen Wandel seit etwa der Mitte des 20. Jahrhunderts reagiert hat, das
zu zeigen, ist Ziel dieses Beitrags.

Um das Verhiltnis zwischen Literatur und Glaube in der heutigen Zeit wirk-
lich verstehen zu konnen, wird es notwendig sein, miteinander einen kurzen
Blick zuriick in die deutsche Literaturgeschichte zu werfen.

Christentum und zeitgendssische Literatur — ich deutete es bereits an — schei-
nen wenig mehr miteinander zu tun zu haben. Das war nicht immer so. Verges-
sen wir nicht, dass die ganze abendldndische Literatur zu einem grossen Teil auf
christlicher Grundlage entstanden ist, hangen ihre Anféinge doch eng mit der
kirchlichen Missionstétigkeit und der Entstehung der Kloster im Frithmittelalter
zusammen. Der altsdchsische Heliand aus dem 9. Jahrhundert beispielsweise,
eines der wichtigsten Zeugnisse der frithen deutschen Schriftsprache, erzahlt das
Leben Jesu Christi nach. Und spitestens seit Martin Luthers Bibeliibersetzung
gilt sogar die Bibel selber dank ihrer Sprachkraft, ihrer bildlichen Rede nicht nur
als kanonische Schrift, als Massstab fiir christliches Verhalten, sondern auch als
Literatur. Bis zum Ende der Barockzeit, ja in vereinzelten Féllen bis tber die
Romantik im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts hinaus gingen christlicher Glau-
be und Dichtung gleichsam Hand in Hand, verstand sich der Dichter als Priester
Gottes. Noch bei Jeremias Gotthelf wird etwas von diesem Priestertum des
Dichters sichtbar, wenn er dessen wichtigste Aufgabe darin sieht, vom «Walten
Gottes im Grossen und im Kleinen»® zu kiinden.

Doch seit der Aufkldrung im 17. und 18. Jahrhundert mit ihrer rationalen
Weltsicht, ihrer Ausgliederung der Naturwissenschaften aus dem metaphysisch
bestimmten Kosmos und ihrer Auseinandersetzung zwischen Wissen und Glau-
ben begann die alte Einheit von Christentum und Literatur abzubrockeln. Und
dieser Prozess setzt sich heute noch fort, verstirkt seit dem im 19. Jahrhundert
erfolgten Durchbruch von Materialismus und Positivismus, der nur tiberpriifbare
Tatsachen, sinnliche Wahrnehmung und Erfahrung als Basis menschlicher
Erkenntnis gelten ldsst. Seit Jean Pauls «Rede des toten Christus vom Weltge-
bidude herab, dass kein Gott sei» und Friedrich Nietzsches beriihmtem Satz «Gott
ist tot» wurde die «Todesanzeige» Gottes immer wieder neu geschrieben.

Wie kommt es, dass sich christliches und literarisches Denken spétestens seit
dem 18. und 19. Jahrhundert zunehmend mit Vorbehalten und schliesslich gar
mit gegenseitigen Vorwirfen begegnen? Die Frage ist dusserst komplex, und

Jeremias Gotthelf, Sdmtliche Werke in 24 Bénden, Bd. II, hg. von Rudolf Hunziker und
Hans Bloesch, Erlenbach/Ziirich 1921, 61.



Einwdinde und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 381

eine Antwort darauf kann hier nur angedeutet werden. Skizzieren wir aus geistes-
geschichtlicher Sicht ein paar Gedanken:

Mittelalterliche Vorstellungen eines Kosmos, in dem Himmel und Erde sich
gleichsam beriihrten, prigten das Denken iiber den Menschen und sein Heil.
Beispielhaft dafiir ist, wenn ich einen Vergleich aus der Kunstgeschichte heran-
ziehen darf, die romanische Kirche, in der das Heilige stets gegenwiértig war und
den Gldubigen burgartig-schiitzend umfing. Die Rettung, ja das Heil des Men-
schen war so gewihrleistet. Die gotische Kirche gegen Ende des Mittelalters
wird immer heller, immer mehr von Tageslicht durchflutet, bis in der Renais-
sance ein mehr sdkularisiertes als zur Frommigkeit stimmendes Heiligtum vor
uns steht. Im Barock stossen dann Himmel und Erde nochmals dramatisch auf-
einander. Aber wenn da — um beim kunstgeschichtlichen Vergleich zu bleiben —
himmlische Wesen auf Fresken erscheinen, so sind sie bereits in eine ferne Un-
endlichkeit entriickt: Himmel und Erde haben sich gleichsam voneinander weg-
bewegt. Das Ende dieser langen geistigen Entwicklung bildet fiir mich Franz
Kafkas Werk, in dem sich keinerlei Transzendenz mehr auftut, in dem das Jen-
seits vermauert ist.

Was bedeutet das nun? Es bedeutet, dass wir heute in einer durch und durch
sdkularisierten Welt leben, in der das Christliche, ob wir es wollen oder nicht,
nur noch eine Randerscheinung bildet. Den Gott der Bibel haben wir in die
Kirchenrdume, ja ins Private zuriickgedréngt. Draussen im Geschéft, da hat er
nichts zu suchen, da gelten andere Gesetze: die Gesetze des Marktes. Himmel
und Erde haben sich endgiiltig getrennt.

Das gilt auch fiir die Dichtung. Wo wir daran festhalten, dass die Dichtung in
irgendeiner Form die «Wirklichkeit> abbildet, da miissen wir ihr ein hohes Mass
an Realitdtsbezug zugestehen. Es wire fatal, sie darauf verpflichten zu wollen,
eine Welt zu gestalten, die nicht mehr die unsere ist. Und hier, genau hier, liegt
heute das zentrale Problem einer christlichen Dichtung. Eine Literatur, die sich
der christlichen Weltsicht verpflichtet fiihlt, mochte unsere Welt als einen von
Gott durchwalteten Kosmos zeigen, in der es zwar Siinde und Schuld, aber eben-
so sehr Gnade, Vergebung und Heil gibt. Das aber — sagen wir es ohne Um-
schweife — entspricht nicht mehr der Wirklichkeitserfahrung des heutigen Men-
schen. Zu sehr muss er erleben, dass sich seine Existenz in ihrer Vielschichtig-
keit kaum mehr deuten, geschweige denn auf ein einfaches Heilsschema bringen
lasst. Zu sehr erkennt er auch, wie sehr er durch die Verhiltnisse, durch Massen
und Michte, durch das Kollektiv als dem Gesetz der «Wirklichkeit> bestimmt
wird. Der Mensch als creatura Dei, als Geschopf Gottes, dem sich Gott per-
sonlich zuwendet und das sich ithm gegeniiber individuell verantwortlich weiss:
das Bild will nicht mehr passen!

Heisst das nun, dass es heute schlechterdings keine christliche Dichtung mehr
geben kann, dass Christen entmutigt von der literarischen Biihne zu steigen, das
Feld den andern zu {iberlassen haben? Eine Frage, der wir nicht ausweichen
diirfen, zumal in der literarischen Offentlichkeit spitestens seit den 1960er Jah-



382 Mario Andreotti

ren immer wieder lautstark die These vom Tod der christlichen Literatur® ver-
kiindet wird. Nehmen wir es gleich vorweg: Nicht eine Literatur, die das christ-
liche Erbe vielfiltig verarbeitet, ist heute tot, aber eine «<etikettierte> christliche
Literatur, die eine «heile Welt» voraussetzt, als deren Besitzer sich die Christen
betrachten, ist es.

Christliche Literatur oder die Harmonisierung der Lebenswirklichkeit

Das Christentum hat im Laufe seiner zweitausendjdhrigen Geschichte ein Werte-
system geschaffen, das der glaubenden Gemeinde, dem einzelnen Gldubigen Si-
cherheit und Heil geben soll. Dieses Wertesystem fiihrte von allem Anfang an
dazu, das Christliche von der irdisch-konkreten Wirklichkeitserfahrung zu schei-
den, den Christen «vor der Befleckung dieser Welt», wie es im Jakobusbrief®
heisst, zu bewahren. Die «(Weltflucht) als christlicher Topos hat sich in der Ge-
schichte verschiedentlich fatal ausgewirkt: Ich erinnere auf naturwissenschaft-
lichem Gebiet an den Fall Galilei, auf sozialem daran, dass die Kirche vor allem
im 19. Jahrhundert die Rechtsanspriiche der arbeitenden Klasse zu spit gesehen
hat, weil sie durch Almosen, durch caritative Werke zu iiberbriicken versuchte,
was einer umfassenden Reform bedurft hitte.

Nicht anders in der christlichen Dichtung seit Ina Seidel, Ruth Schaumann,
Luise Rinser, Werner Bergengruen, Reinhold Schneider, Albrecht Goes, Silja
Walter und wie sie alle heissen. Neuerdings gehort selbst der Biichnerpreistriager
Martin Mosebach, dem theologisch und politisch eine geradezu reaktionédre Ge-
sinnung zugeschrieben wird,” dazu. Bei all diesen Autoren bestimmt eine ge-
wisse Flucht vor der konkreten Lebenswirklichkeit die Romane, Erzdhlungen
und Gedichte weitgehend. Das zeigt sich vor allem an den hdufig verfestigten
Denkschemen, die zu reinen Wortklischees gefiihrt haben, die letztlich den Tod
der Sprache bedeuten, weil sie mit einer ins Fleisch gehenden Wirklichkeits-
erfahrung nichts mehr zu tun haben.

«Sprache» bedeutet fiir viele christlich engagierte Autoren ein sicheres Vehi-
kel zur Ubermittlung angeblich ebenso gesicherter Botschaften. Dass diese Spra-
che sich verfestigen, dass sie leer werden, ja sogar missbraucht werden kann, da-
von scheinen sie unberiihrt zu sein. Was besagen denn schon christliche Stan-
dardbegriffe wie «Gnade», «Erlosung», «Heil» und «Frieden» angesichts der
modernen Grunderfahrung einer in sich heillos zerrissenen, gesichtslosen Wellt,
die von Kriegen, von Terrorismus, Wirtschaftskrisen und Umweltkatastrophen

°  Vgl. dazu Mario Andreotti, Die Struktur der modernen Literatur. Neue Formen und Techni-

ken des Schreibens: Erzihlprosa und Lyrik. Mit einem Glossar zu literarischen, linguis-
tischen und philosophischen Grundbegriffen, Bern 2014, 111ff.
% Jakobusbrief 1,27.
Vgl. dazu Martin Mosebachs Buch «Héresie der Formlosigkeit» (Miinchen 2007), in dem er
die liturgischen Ergebnisse des Zweiten Vatikanischen Konzils (1962-1965) heftig kritisiert
und eine Riickkehr zur Tridentinischen Messe fordert.



Einwdnde und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 383

heimgesucht wird? Der vielgehorte Satz, «Erlosungy, «Gnade», «Heil», seien
eben anders, seien rein metaphysisch gemeint, vermag kaum mehr zu iiber-
zeugen. Und trotzdem verwenden ein Grossteil christlicher Autoren, vor allem
die Lyriker, weiterhin eine Sprache, die so tut, als ob die «Dinge» ihr sicherer
Besitz wiren, als ob sich {iber Gott sprachlich verfligen liesse. Horen Sie sich da-
zu das folgende kurze Weihnachtsgedicht an, das aus jiingerer Zeit, ndmlich aus
dem Jahr 2011, stammt. Den Namen des Autors lasse ich weg; er tut nichts zur
Sache:

Nun fiingt die grosse Freude an:
Das Licht der Ewigkeit

Erfullt mit seinem Strahlenglanz
der Erde Dunkelheit.

Aus Gottes Vaterherzen stromt

der wunderbare Schein.

Er gibt den Sohn, das Licht der Welt,
in unsere Nacht hinein.

Dieses Gedicht stellt eine Anhdufung sprachlicher Klischees, inhaltsleerer
Worthiilsen dar, die uns kaum noch beriihren: «Licht der Ewigkeit», «Strah-
lenglanz», «Gottes Vaterherzen», «wunderbarer Schein», «Licht der Welt» — das
alles wirkt wie Ware aus zweiter Hand. Es sind kleine Miinzen, die der Autor aus
dem Goldschatz geschlagen hat, der in einer langen biblisch-christlichen Tradi-
tion aufgehauft ist. Es ist zu beachten, wie weltabgehoben sich das Gedicht gibt;
da ist nichts von einer konkreten Wirklichkeitserfahrung, nichts von einer Dia-
lektik von Glauben und Daseinsangst, wie sie viele Christen unserer Zeit erleben
— aber alles, was unsere geschichtliche Gegenwart verschleiert, indem sich das
Gedicht auf ein (Ewiges>, einen das Leben angeblich sichernden Ordo zuriick-
zieht.

Gerade hier, bei diesem ldngst ausgelaugten, geistlich vermeldeten Heil, bei
dieser zum Klischee erstarrten Sprache setzen die modernen Autoren an, erheben
sie ihre Stimme. «Der seraphische Ton ist keine Uberwindung des Irdischen,
sondern eine Flucht vor dem Irdischen. Der grosse Dichter aber ist ein grosser
Realist», hat Gottfried Benn schon 1951 in seinem Marburger Vortrag «Pro-
bleme der Lyrik»® gesagt. Und Martin Walser ldsst in seinem Roman «Halbzeit»
Anselms Frau Alissa in ihr Tagebuch schreiben: «Mein Leben ist in der Gebets-
sprache nicht mehr unterzubringen. Ich kann mich nicht so verrenken. Ich habe
Gott mit diesen Formeln geerbt, aber jetzt verliere ich ihn durch diese Formeln.»’
Und Friedrich Diirrenmatt schliesslich ironisiert in seiner Komddie «Die Physi-
ker» das salbadernde Gerede des Missionars Rose, der dauernd mit Bibelsprii-
chen um sich wirft, die zu reinen Leerformeln verkommen sind. Der Beispiele

® Gottfried Benn, Probleme der Lyrik [1951], in: Samtliche Werke, Bd. VI (Stuttgarter

Ausgabe), hg. von G. Schuster, Stuttgart 2001, 44.
Martin Walser, Halbzeit. Knaur-Taschenbuchausgabe, Miinchen 1964, 247.



384 Mario Andreotti

fiir die Kritik der Moderne an einer religiosen Sprache, die grosstenteils zum
Klischee erstarrt ist, wiren noch unzéhlige.

Uberhaupt ist das dauernde Reden von Gott den modernen Autoren ein Arger-
nis. Schon im Hinblick auf das Wort «Gott» sind die Texte der modernen Litera-
tur auffallend zuriickhaltend. Zum Vergleich: Im Werk Friedrich Hélderlins
zwischen Klassik und Romantik kommen Worter wie «Gott», «Gotter» und
«gottlich» rund 320 Mal vor. In modernen Texten dagegen findet sich das Wort
«Gott» nur ganz selten. Das diirfte vor allem zwei Griinde haben: Der eine
Grund liegt wohl in der Sprache der kirchlichen Verkiindigung selber, in der oft-
mals mit einer derartigen <Sicherheity von Gott geredet wird, als ob es sich um
den grossen Bruder von nebenan handeln wiirde, von dem man schon immer ge-
wusst hat, wie er ausschaut und was er von uns will. Bekanntlich haben sich
schon christliche Theologen immer wieder gegen dieses sprachliche Verfligen
tiber Gott gewandt. Ich erinnere hier nur an den grossen evangelischen Theolo-
gen Karl Barth, der von Gott als dem «ganz Anderen», dem «weltlos Ungreitba-
ren» gesprochen hat, {iber den jedes menschliche Reden letztlich unméglich ist.
Und ich erinnere an jenes vielzitierte bitterbose Bonmot: «Wer den ganzen Tag
von Gott redet, 1st daran 1thn abzuschaffen.» Wenn moderne Autoren den Namen
Gottes auffallend wenig, ja fast gar nicht in den Mund nehmen, dann zunéchst
einmal aus einem gewissen Protest heraus gegen ein allzu leichtfertiges Reden
von Gott, wie es in Gottesdienst und Katechese hdufig der Fall ist. Moderne
Autoren betonen immer wieder, dass es bei ihrer Kritik an der Religion nicht um
Gott selber, sondern um das Reden iiber Gott geht. Bertolt Brecht beispielsweise
legt in den Anmerkungen zu seinem Stiick «Die heilige Johanna der Schlacht-
hofe» Wert auf die Feststellung, dass Johanna «keineswegs iiber Gott spricht,
sondern iiber das Reden von Gott»'’, dass die «Existenz Gottes», «der Glaube»
an sich gar nicht zur Diskussion stiinden.

Soweit der eine Grund, warum Gott in Texten der modernen Literatur auf-
fallend wenig vorkommt. Beim zweiten Grund handelt es sich um ein spezifisch
geistesgeschichtliches Problem, ndmlich um das uralte Problem der Teleologie:
Kam nach der élteren, idealistischen Weltauffassung der Welt, aber auch allem
Geschehen a priori ein Sinn zu, so wird diese Auffassung spétestens seit Arthur
Schopenhauers Pessimismus und Friedrich Nietzsches Nihilismus zunehmend in
Frage gestellt. Danach gibt es keinen der Welt innewohnenden Sinn, sind die Na-
turereignisse, aber auch die geschichtlichen Prozesse nicht auf ein Ziel, einen
Zweck hin ausgerichtet, von dem her sie ihren Sinn erhalten. Es ist die neue,
ateleologische Weltsicht, die nach 1900, gefordert noch durch die Expansion der
Naturwissenschaften, die literarische Moderne stark beeinflusst hat und die der
christlichen Vorstellung von einer Heilsgeschichte, vom Kommen des Reiches
Gottes, diametral entgegensteht. So ist etwa flir den ostdeutschen Autor Giinter

' Bertolt Brecht, Gesammelte Werke in 8 Biinden, Band 7, hg. vom Suhrkamp Verlag in

Zusammenarbeit mit Elisabeth Hauptmann, 1019f.



Einwdnde und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 385

Kunert Geschichte nicht Heilsgeschichte, sondern ganz im Gegenteil Verfalls-
geschichte. Sinn kénne man nur in sich selbst, in seinem Tun finden. «Fiir
mich», so Kunert, «ist der Sinn meines Daseins der, dass ich schreibe. Einen
iibergreifenden Sinn gibt es nicht mehr, hat es nie gegeben»'' — eine Auffassung,
die Kunert mit der tiberwiegenden Mehrheit der tibrigen modernen Autoren teilt.

Wo aber die letzte Bestimmung des Menschen offen ist, da muss auch die
Frage nach Gott offen bleiben. Es erstaunt daher nicht, dass die {iberwiegende
Zahl modemer Autoren, wenn nicht gar Atheisten, so doch wenigstens Agnosti-
ker sind, fiir die die Existenz Gottes weder beweisbar noch widerlegbar ist. Fiir
sie gilt Ludwig Wittgensteins beriihmtes Wort «Wovon man nicht sprechen
kann, dariiber muss man schweigen»'”. Hier liegt wohl einer der tiefsten Griinde
fiir das verbreitete Schweigen iiber Gott in der literarischen Moderne.

Nun koénnten meine bisherigen Ausfiihrungen tiber das Verhiltnis von moder-
ner Dichtung und christlichem Glauben ein Missverstdndnis ausgeldst haben. Sie
konnten zur Auffassung gelangt sein, alles Christliche sei aus der modernen Lite-
ratur mehr oder weniger verbannt. Dem ist mitnichten so. Martin Walser bei-
spielsweise hat immer wieder betont, dass sich das Thema Glaube, Gott und Ge-
bet durch sein ganzes Werk ziehe. Christliche Beziige werden in modernen Er-
zdhlungen und Romanen, aber auch im modernen Theater durchaus thematisiert.
Das zeigt sich schon an der Vorliebe vieler moderner Autoren fiir die Bibel,
selbst wenn diesen Autoren der christliche Glaube sonst fremd ist. Bekanntestes
Beispiel dafiir ist wohl der Marxist und bekennende Atheist Bertolt Brecht, der
auf die Frage nach seiner Lieblingslektiire unumwunden zugab: «Sie werden
lachen — die Bibel». «Dieses Buch ist so schon. Weil es stark ist. Die Menschen
sollten es mehr lesen»", bekannte schon der 15jihrige Bertold Eugen von der
Bibel. So verwundert es nicht, dass man in seinen Stiicken hunderte von Bibelzi-
taten gezédhlt hat und dass die alttestamentlichen Psalmen fiir seine Lyrik von
grosser Bedeutung waren. Das darf selbstverstdndlich nicht dariiber hinweg-
tduschen, dass die allermeisten Autoren die Bibel, dieses meistgelesene Buch der
Geschichte, lediglich als eine grosse Vorratskammer fiir literarische Stoffe und
in keiner Weise als Ort iibernatiirlicher Offenbarung betrachten.

Ich habe oben festgestellt, dass christliche Beziige in modernen Dichtungen
durchaus thematisiert wiirden. Doch welche Moglichkeiten ergeben sich da? Vor
allem deren drei, wiirde ich meinen: Zum einen dient das Christliche in moder-
nen Dichtungen oftmals als eine Art atmosphérische Kulisse und zum andern
wirken christliche Vorstellungen in der Moderne hdufig punktuell und partiell
weiter. Zum Dritten schliesslich erscheint das Christliche bei zahlreichen moder-
nen Autoren als negatives Element. Was heisst das alles? Lassen Sie mich diese
drei Moglichkeiten der Reihe nach kurz erlautern:

11

, Giinter Kunert, Warum schreiben. Notizen zur Literatur. Essays, Miinchen 1976, 103.
12

Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus. Kritische Edition, Frankfurt a. M.
1998, 122.
Zit. nach Ilja Fradkin, Bertolt Brecht. Weg und Methode, Leipzig 1977, 21.



386 Mario Andreotti

Zunichst das Christliche als atmosphdrische Kulisse. Dazu soll ein symbol-
trichtiges Beispiel angefiihrt werden. Am 9. April 1991 fand in der Ziircher
Kirche zu St. Peter die Trauerfeier fiir Max Frisch statt. Der Agnostiker Frisch
hatte den Ablauf der Feier bis ins Detail festgelegt und dabei unter anderem be-
stimmt, dass kein Geistlicher das Wort ergreifen diirfe. Aber warum erzihle ich
Ihnen das? Ganz einfach: weil es geradezu bezeichnend ist flir die Haltung des
modernen Autors. Max Frisch hatte fiir eine explizit weltliche Bestattungsfeier
einen prominenten kirchlichen Ort ausgewdhlt, der aber nur noch als atmosphi-
rische Kulisse dienen sollte. Das ist, in ein Bild iibersetzt, genau die Situation
des Christlichen in zahlreichen modernen Dichtungen.

Nun konnte ich lhnen eine ganze Reihe moderner Autoren, vom frithen
Thomas Mann bis zu Patrick Siiskind und Wolfgang Bleier, aufzihlen, bei denen
das Christliche nur noch als atmosphérische Kulisse dient. Doch das wiire flirch-
terlich langweilig. Ich zeige lieber an einem ganz konkreten Textbeispiel, was
ich damit meine, und wihle dazu eine kurze Passage aus dem 1975 erschienenen
Roman «Vorabend» der Innerschweizer Autorin Gertrud Leutenegger. Die um-
fangliche Romanhandlung brauche ich hier nicht nachzuerzihlen; zum Ver-
stindnis der Passage reicht es, wenn ich darauf hinweise, dass es sich um eine
Kindheitserinnerung der zwischen Vierwaldstatter- und Lauerzersee aufgewach-
senen Ich-Erzdhlerin handelt:

«Der Oktober war der Rosenkranzmonat, An den letzten Tagen war schon Zwie-
licht, wenn ich ins Dorf ging, die letzten rotbackigen Apfel fielen unsichtbar und
mit dumpfem Aufprall ins Gras, so fielen dann auch in der nur schwach erhellten
Kirche die einténigen Gebete wie runde dunkle Friichte ab. Ein allabendlicher Ro-
senkranz ist nun das erklirt Langweiligste, das ein katholisches Dorf im Spédtherbst
zu bieten hat. Aber gerade diese Monotonie iibte eine magnetische Faszination auf
mich aus. Man konnte sich getrost dem nur von wenigen An- und Abschwellungen
verdnderten Gemurmel {iberlassen, irgend jemand zéhlte sicher, damit die streng
vorgeschriebenen Gegriisstseistdu-Maria nicht tiberschritten wurden. Fast unmerk-
lich wechselte der Rosenkranz in die Litaneien tiber, fremde schwarzverhiillte Wor-
ter schaukelten aus dem Chorstuhl wie geheimnisvolle Leuchttiirme in die Ddmme-
rung hinaus.»

Christliche Dichtung ist, selbst wenn es wie etwa bei Gertrud von Le Fort
oder bei Werner Bergengruen um das Ausgesetztsein des Christen ohne Heils-
gewissheit geht, Literatur aus dem Glauben heraus, ist stets Bekenntnisliteratur.
Was wir hingegen in Gertrud Leuteneggers Text vor uns haben, ist alles andere
als dies. Zwar ist hier ausgiebig von kirchlich-religiosen Traditionen die Rede,
aber es sind eben nur noch Traditionen, es ist nur noch die Erinnerung an kind-
liche Erlebnisse, von denen sich die Ich-Erzihlerin innerlich schon ldngst gelost
hat. Das machen schon die verschiedenen Distanz-Signale deutlich, wenn die Er-
zdhlerin mit Blick auf den allabendlichen Rosenkranz etwa von «eintonigen Ge-
beten», vom «erkldrt Langweiligsten», vom «Gemurmel» und von «fremden

" Gertrud Leutenegger, Vorabend. Frankfurt a. M. 1984, 147f.



Einwdnde und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 387

schwarzverhiillten Wortern» spricht. Das Christliche erscheint in Leuteneggers
Text nur noch als eine Art atmosphérische Kulisse, ja, lebt im Grunde nur noch
vom Lokalkolorit, auch wenn die katholischen Traditionen der Ich-Erzdhlerin als
Kind durchaus eine gewisse geistliche Geborgenheit zu vermitteln vermochten.
Aber gesellschaftlich eingreifend und damit gesellschaftsrelevant ist dieses
Christliche in seiner traditionalistisch-provinziellen Aufmachung nicht mehr, wie
das auch fiir eine ganze Reihe anderer moderner Werke gilt, die vor einer christ-
lichen Kulisse spielen.

Soweit das Christliche als atmosphirische Kulisse. Nun wirken christliche
Vorstellungen in der modernen «weltlichen» Literatur sehr haufig auch punktuell
und partiell weiter. Ja, ich kenne kaum ein bedeutendes modernes Werk, das
nicht irgendwo, wenn auch nur ganz am Rande und oftmals nur als Anspielung,
von christlichen Vorstellungen lebt. Ich muss mich auf ein paar ganz wenige
Beispiele beschranken.

Nennen wir zundchst nochmals Bertolt Brecht, auf dessen Bibelfestigkeit ich
bereits hingewiesen habe. Sein Stiick «Der gute Mensch von Sezuan», um nur
ein Beispiel zu erwihnen, ist eine einzige grosse Parodie auf neutestamentliche
Erzéhlungen: das Erscheinen der drei Gétter auf Erden und Wangs verzweifelte
Suche einer Unterkunft fiir sie auf die Weihnachtsgeschichte bei Lukas, das Ge-
richt der Gotter, vor das Shui Ta gestellt wird, und ihr Entschwinden, indem sie
am Schluss auf einer rosigen Wolke entschweben, auf die Himmelfahrt Christi
und das Jiingste Gericht. Selbstverstdandlich liessen sich da noch weitere bib-
lische Motive finden: so etwa das Motiv der Suche eines guten Menschen, wie es
schon in der Genesis, in der Erzdhlung von Sodom und Gomorra, angelegt ist,
aber auch das christliche Motiv der Dreifaltigkeit, das wohl in der Gestalt der
drei1 Gotter durchschimmert oder, um doch noch ein anderes Stiick von Brecht zu
nennen, das Motiv der Nachfolge Christi in der Gestalt der stummen Kattrin in
der «Mutter Courage». Und so weiter und so fort. Auch im Werk von Max
Frisch, der unter dem starken Einfluss Brechts stand, sind biblische Motive in
hoher Zahl vorhanden. Ich erwihne hier nur das Bildnismotiv, also das Gebot
«Du sollst dir kein Bildnis machen...», wie es sich im Buch Exodus in den zehn
Geboten Gottes findet und wie es von Frisch schon im Tagebuch von 1946,
deutlicher dann aber noch 1m Stiick «Andorra», wo sich die Andorraner ein Bild
von Andri machen, aufgegriffen wurde.

Und wenn schon Max Frisch, dann auch ein Wort zu Friedrich Diirrenmatt,
dessen religidose Narren in den beiden Wiedertdufer-Dramen Ausdruck der ur-
alten christlichen Utopie eines Reiches Gottes sind und in dessen tragischen Ko-
modien «Ein Engel kommt nach Babylon» und «Der Besuch der alten Dame»
mit aller Schirfe die Frage nach dem gestellt wird, was wir Christen Gnade nen-
nen. Selbst der christliche Auferstehungsglaube bildet, wenn auch in pervertierter
Form, etwa im Stiick «Der Meteor», eines der zentralen Themen Diirrenmatts.

Es liessen sich noch beliebig viele moderne Autoren nennen, in deren Werk
christliche Vorstellungen weiterwirken. Da wiren etwa Hugo Ball, Peter



388 Mario Andreotti

Handke, Giinter Grass und andere mit ihrer liturgischen Formelsprache, da wire
eine Elfriede Jelinek mit ihrem stidndigen Riickgriff auf Bibelzitate, die Perver-
tierung religioser Gnade bei Franz Kafka, da wire das Leitmotiv des Lammes bei
Heinrich Boll, die Idee des Welttheaters bei Thomas Hiirlimann, die Messias-
Erwartung des Volkes Israel bei Paul Celan, die religiose Endzeiterwartung bei
Christa Wolf, die Anlehnung an die Passion Christi bei Anna Seghers, die De-
montage des Johannesevangeliums bei Emst Jandl, die Verkntipfung von Dantes
Holle mit der grausamen Welt von heute bei der Biichner-Preistrigerin Sibylle
Lewitscharoff usf.

Christliche Vorstellungen sind aus der modernen, «<weltlichen> Literatur nicht
ganz verschwunden; sie sind, den Autoren selber oft nicht einmal bewusst, fast
wie eine Art Uberbleibsel einer jahrhundertealten christlichen Tradition immer
noch prisent. Das mag zum einen damit zusammenhéngen, dass sich vor allem
die Bilder der Bibel, beispielsweise das Bild vom verlorenen Sohn oder vom
Pharisder und vom Zollner, fest ins kollektive Geddchtnis auch der heutigen
Menschen eingeprdgt haben, und zum andern wohl mit der Tatsache, dass die
Religion grundlegende existentielle Fragen aufwirft, wie etwa die Frage nach
Schuld und Verséhnung, nach dem Sinn des Leidens, nach dem, was wir Men-
schen hoffen diirfen, an denen letztlich keiner vorbeikommt, ob er nun religios
ist oder nicht. Freilich werden solch religiose Erfahrungen in der modernen Lite-
ratur fast durchwegs ausserhalb der etablierten Kirchen gesucht.

Nun nannte ich noch eine dritte Moglichkeit, wie das «Christliche» in der mo-
dernen Dichtung vorhanden sein kann: als negatives Element nimlich. Und das
ist die Moglichkeit, die in der Literatur der Moderne wohl am hiufigsten vor-
kommt. Von der Kritik vieler moderner Autoren an der christlichen Sprache, die
hdufig zu inhaltsleeren Worthiilsen verkommt, sprach ich bereits.

Neben der Sprachkritik iiben moderne Autoren gerne auch Religions- und Ge-
sellschaftskritik. Lassen Sie mich auch dazu ein paar Worte sagen.

Zunichst ein Wort zur Religionskritik. Wir Christen neigen dazu, unsere Welt,
weil wir sie fiir einen von Gott geordneten Kosmos halten, als eine letztlich
c<heiley Welt zu betrachten. Das wird auch in der christlichen Dichtung immer
wieder deutlich. Ein sprechendes Beispiel dafiir ist ein Gedicht des zum katho-
lischen Glauben konvertierten Dichters Werner Bergengruen, das bezeichnender-
weise den Titel «Die heile Welt» trigt und das — ebenso bezeichnend — mitten im
fiirchterlichen Ringen des Zweiten Weltkrieges und des Holocausts entstanden
ist. Horen Sie sich die ersten zwei Strophen dieses Gedichtes an:

Wisse, wenn in Schmerzenstunden
dir das Blut vom Herzen spritzt:
Niemand kann die Welt verwunden,
nur die Schale wird geritzt.

Tief im Innersten der Ringe
ruht ihr Kern getrost und heil



Einwdnde und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 389

Und mit jedem Schopfungsdinge
Hast du immer an ihm teil.””

Bergengruens christliche Gewissheit, dass die Welt heil bleibe und im Kemn
von den ungeheuren Verwerfungen der Zeit — man denke an die sechs Millionen
in den KZs ermordeten Menschen — nicht erreicht werde, ist mehr als typisch fiir
das lang gespielte «Spielchen heile Welt» der Christen, fiir ihr sténdiges Heilsan-
gebot und damit verbunden fiir ihre Auffassung, die Literatur habe das Leben zu
«verschonern>, dem Menschen Trost zu spenden. Doch die modernen Autoren
weigern sich konstant, dem christlichen «Verschonerungsverein» beizutreten und
den christlichen «Trostmarkt», wie sich Rainer Maria Rilke einmal ausgedriickt
hat, zu stiitzen. «Die Leute verlangen von der Kunst immer Trost; aber fiir Trost
ist die Kunst nicht da», schrieb der Dramatiker Heiner Miiller kurz vor seinem
Tod. Und in Friedrich Diirrenmatts Theaterschriften findet sich der Satz «Trost
in der Dichtung ist oft nur allzu billig; ehrlicher ist es wohl, den menschlichen
Blickwinkel beizubehalten.»'® Und Martin Walser schliesslich sagte am dies-
jahrigen Miinchner Literaturfestival, er wiisste nicht, wie der Glaube Trauer lin-
dern konne. Der Tod von Giinter Grass habe 1hn betroffen gemacht. Aber an was
hiitte er denn glauben sollen? An ein Wiedersehen im Jenseits?'’

Nun wird aber in der modernen Dichtung die Heilsfrage keineswegs ausge-
blendet. Aber sie kommt aus einer ganz anderen Richtung: Sie kommt bei Kafka
als radikale Frage an eine Welt, der sich der Mensch gnadenlos ausgeliefert sieht,
bei Brecht als Frage nach der guten Gesellschaft, bei Gottfried Benn als Frage
nach der Moglichkeit von Transzendenz in der Kunst, bei Frisch als Frage nach
den Rollen, die wir im Leben spielen, bei Ingeborg Bachmann als Frage nach der
Erlosung aus einer als kalt und endzeitlich empfundenen Gegenwart, als Sinn-
frage in der gestisch klagenden Gestalt des Absurden bei Thomas Bernhard, als
Frage nach dem Sinn des Lebens auch bei Uwe Timm, als Frage nach der eige-
nen Identitit in der Fremde bei Ilma Rakusa usw., usf. Es ist keine Literatur der
«Gartenlaubey, keine Literatur des Gliicks.

Soweit ein paar Worte zur Religionskritik. Zu ihr gesellt sich eine radikale
Gesellschafiskritik, die gerade die Bekanntesten unter den modernen Autoren an
den Christen immer wieder {iben. Aus der alten Gottesfrage «Wo warst du,
Adam?» haben diese Autoren die weltliche Frage «Wo warst du, Christ?» ge-
macht. «Wo warst Du, christlicher Bekenner, als Unrecht und 6ffentlicher Mord
geschahen? Hast Du o6ffentlich protestiert oder warst Du ein Mitldufer, ein Nein-
sager hochstens im stillen Kdmmerlein?»'® In Max Frischs «Andorra» fragt
Barblin den mit Spriichen wohlausgestatteten Priester: «Wo, Pater Benedikt, bist

Werner Bergengruen, Die heile Welt. Gedichte, Nymphenburger Verlagshandlung 1950.
Friedrich Diirrenmatt, Theaterschriften und Reden, Ziirich 1966, 123.

Zit. nach Michael Schrom, Die Angst der Dichter beim Bekenntnis, in: Publik Forum, 10
(2015), 32.

Paul Konrad Kurz, Uber moderne Literatur. Standorte und Deutungen, Frankfurt a. M.
1969, 307.



390 Mario Andreotti

du gewesen, als sie unsern Bruder holten wie Schlachtvieh, wo?»'’ Als Rolf
Hochhuth in seinem Stiick «Der Stellvertreter» 1963 gar Papst Pius XII. wegen
seines Offentlichen Schweigens zur Judenvernichtung anklagte, fand die Anklage
ein weltweites Echo. Seither haben die moralpolitischen Fragen der Schriftsteller
an die christlichen Hiiter der Moral nicht mehr aufgehort. Dabei klagen die
Schriftsteller die Christen nicht an, weil sie das Evangelium vertreten, sondern
weil sie den Geist des Evangeliums so wenig sichtbar machen.

Die Schriftsteller misstrauen auch der verrdterischen Niahe so vieler christ-
licher Amtstrager zur Macht, zum Funktionalen des Verwaltens. Wer diente
Kaiser und Konig so lang und so ergeben wie die Christen? Man verband das
Christentum weit iiber die Zeit hinaus mit feudalistischen Regierungssystemen.
Feudalismus: das bedeutete Ordnung, das bedeutete Treue zur Vergangenheit,
das bedeutete die immer wieder gesuchte Einheit von Thron und Altar. Wie oft
hat man in der Geschichte des Christentums versucht, die Autoritdt Gottes poli-
tisch abzusichern? Wie oft wollte man das Evangelium kirchen- und sogar staats-
politisch ausbreiten? Wie lange wollte man Wahrheitsfragen durch Autoritéts-
entscheid 16sen? Dass dabei Ewiges hdufig mit sehr Unewigem vermischt wurde,
ist den modernen Autoren vehement bewusst. Geradezu beispielhaft zeigt dies
Ulla Hahn in ithrem 2001 erschienenen Kindheitsroman «Das verborgene Wort»,
in dem der rheinische Milieukatholizismus eine fast alles beherrschende Macht
ausiibt, wo der Klerus seine Gldubigen wie unmiindige Kinder behandelt, denen
man sagen muss, was sie zu wihlen haben, damit nicht die SPD oder, schlimmer
noch, die KPD, sondern die Partei mit dem «hohen C», wie sich Giinter Grass
ironisch ausgedriickt hat, in die Rathduser einzieht.

Mit Blick auf die Gesellschaftskritik an den Christen liesse sich noch auf
Verschiedenes hinweisen: etwa darauf, dass die katholische Kirche rund 360
Jahre gebraucht hat, um ihr Verdammungsurteil tiber Galilei zu revidieren, oder
etwa darauf, dass sich die gleiche Kirche mehr als hundertfiinfzig Jahre nach der
Franzosischen Revolution auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil mit Sétzen des
allgemeinen Menschenrechts und mit Religionsfreiheit auseinandersetzen musste.
Oder auf das, was man den Milieu-Katholizismus genannt hat, jene Zwénge des
Milieus, die das christliche Tun bestimmen und die schon Heinrich Boll in seinen
Romanen®® angeprangert hat. Vergleichbar wire das auf protestantischer Seite
etwa mit den Preussentugenden, die auch zu einer gefdhrlichen Verbindung von
Kirche und Staat im Sinne der Lutherischen Zwei-Reiche-Lehre gefiihrt haben.
Doch auf all das kann ich hier aus Platzgriinden nicht mehr néher eingehen.

' Max Frisch, Andorra. Stiick in zwdlf Bildern, Frankfurt a. M. 1961, 127.

" Vgl. dazu etwa Heinrich Bolls Roman «Ansichten eines Clowns» (1967), in dem der Autor
in der Figur Hans Schniers einen Aussenseiter darstellt, der mehr als andere unter den bor-
nierten Phrasen, der Unbarmherzigkeit und bequemen Moral eines Milieu-Katholizismus
leidet.



Einwdnde und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 391

Kritisch wache Schriftsteller versus unkritische Christen:
eine allzu bequeme These

Die in intellektuellen Kreisen vielgehorte Formel kritisch wache Schriftsteller
versus denkfaule Christen ist zu einfach, als dass sie sich verallgemeinern liesse.
Denn auch die Christen bedenken den Menschen, und auch sie leiden an dieser
Welt. Manche Schriftsteller tun so, als ob es immer noch den nur naiven, vorwis-
senschaftlichen Christen gebe, der sich «vor der Befleckung dieser Welt» be-
wahren mochte. Dabei greifen vor allem die christlichen Theologen seit dem Be-
ginn des letzten Jahrhunderts vermehrt in die natur- und geisteswissenschaftliche
Diskussion ein: Der franzosische Jesuit und Paldontologe Pierre Teilhard de
Chardin beispielsweise verband die moderne Evolutionslehre mit dem christ-
lichen Schopfungsglauben. Der evangelische Theologe Karl Barth wandte He-
gels Begriff der «Dialektik» auf die Theologie an und sprach, als Reaktion auf
die Krise des Ersten Weltkrieges, von einer «dialektischen Theologie». Sein Kol-
lege Rudolf Bultmann seinerseits deutete das Neue Testament, dessen «Ent-
mythologisierung» er forderte, von Martin Heideggers Existenzphilosophie her.
Eugen Drewermann, Psychotherapeut und ehemals katholischer Priester, wiede-
rum versucht, den Glauben aus tiefenpsychologischer Sicht neu zu fassen. Und
schliesslich traten immer wieder bedeutende Theologen fiir den Dialog zwischen
Theologie und modemer Literatur ein: auf evangelischer Seite etwa ein Paul
Tillich und eine Dorothee Soélle, auf katholischer Seite ein Romano Guardini, ein
Hans Urs von Balthasar und ein Hans Kiing, um nur ein paar wenige Namen zu
nennen.”’ Das alles wurde von den Schriftstellern nicht oder doch zu wenig zur
Kenntnis genommen.

Die Schriftsteller werfen den Amtstrigern der christlichen Kirchen immer
wieder vor, sie hdtten wenig literarisches Interesse, ja seien literarisch oftmals
geradezu ungebildet. Ein leider teilweise berechtigter Vorwurf. Aber ebenso be-
rechtigt ist der umgekehrte Vorwurf der Theologen an die Schriftsteller: Diese
bemiihen sich ndmlich in den wenigsten Fillen, sich ernsthaft mit dem Selbstver-
stdndnis christlichen Glaubens auseinanderzusetzen. Sie verwechseln ihren Kin-
derkatechismus gerne mit wirklicher christlicher Theologie. Ein schones Beispiel
dafiir bietet der Pfarrerssohn Friedrich Diirrenmatt, der immer wieder vom
«schemenhaften lieben Gott» sprach, «den man anbeten, um Verzeihung bitten
muss, von dem man aber auch die Erfiillung der Wiinsche erwarten darf als von
einem ritselhaften Uberonkel iiber den Wolken»™. «Uberblickt man die Ausse-
rungen verschiedener Autoren zu Bibel, Religion und Kirche insgesamt, so ist
bemerkenswert», schreibt die deutsche Germanistin Magda Motté, «dass die

21

Vgl. dazu Andreotti, Struktur der modernen Literatur (wie Anm. 5), 112,
2

Zit. nach Peter Riiedi, Dlirrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, Ziirich 2011, 55.



392 Mario Andreotti

Entwicklung des Glaubens von der naiv kindlichen Zuversicht zum angefochte-
nen Vertrauen des Erwachsenen fast nie gelungen ist.»>

Uberhaupt wird man bei manchen modernen Autoren den Eindruck nicht ganz
los, dass sie Christliches angreifen, ja z.T. gar licherlich machen, nur weil es
christlich ist. Damit mal wieder was Pikantes zu lesen ist. Damit die christlichen
Amtstrager einmal mehr als Siindenbocke dastehen. Provokation als feuilletonis-
tischer Brotaufstrich, als Kokain-Spritze am Abend? Blasphemie als ldssige Atti-
tiide, als kalkulierte Spielerei? Auffallen um jeden Preis? Suchen Schriftsteller
oft nicht allzu leicht die Zustimmung unter Gleichgesinnten, den Beifall auf den
Réngen? Bei einigen unter ihnen ldsst sich das kaum leugnen: bei Herbert Ach-
ternbusch etwa, in dessen tragikomischer Satire «Das Gespenst» sich Christus,
der einmal als «Scheisse» bezeichnet wird, in eine immer schwicher werdende
Schlange verwandelt, um am Ende im Schnabel eines Greifvogels in die Liifte zu
steigen, oder bei Arno Schmidt, fiir den die Gestalt und die Botschaft Jesu von
vornherein undiskutabel waren, oder bei Friedrich Diirrenmatt, wenn er in
seinem letzten Stiick «Achterloo» in der Gestalt Richelieus die christliche Theo-
logie geradezu verhohnt oder bei Helge Schneider, in dessen Film «Texas — Doc
Snyder hilt die Welt in Atem» Gott als bértiger Altfreak erscheint, der zum
Spass die Erde beben lédsst und sie verdunkelt, als ihm die Lust vergeht, oder gar
bei Charlotte Roche, die in einem Interview 2011 die Existenz von Kirchen als
den grossten Unsinn und das Messopfer bzw. das Abendmabhl als uralten kannni-
balischen Ritus bezeichnet hat. Und dies alles im Namen von Kunst- und Mei-
nungsfreiheit, die zu neuen Go6tzen erhoben werden, denen zu huldigen ist. Auch
das ein auffallendes Phanomen der Moderne.

Zwischen Christentum und moderner Literatur klaffe heute ein Abgrund,
schrieb ich zu Beginn meiner Ausfithrungen sinngemdss. Das miisste eigentlich
nicht sein, wenn beide Seiten ernsthafter aufeinander horten, wenn an die Stelle
von Zaunen und Lagern Offenheit fiireinander, der Dialog trdte. Christen sollten
dabei noch vermehrt erkennen, dass eine ins Fleisch gehende Wirklichkeitserfah-
rung und geistlich vermeldetes Heil sich nur noch schwer vertragen, dass der
methodische Zweifel nicht mehr mit Kanzelverdikten, Sonntagsofferten und
geistlichen Postwurfsendungen aus der Welt geschafft werden kann, dass die De-
vise nicht so sehr Erbe, Riicksicht und Besitz als vielmehr Reflexion, Kritik,
Auseinandersetzung und Entwurf lauten miisste. Gerade vonseiten der religidsen
Autoren bediirfte es noch verstirkt der Einsicht, dass die Dichtung keine die ge-
schichtliche Gegenwart verschleiernde Haltung einnehmen darf, indem sie sich
stdndig auf ein <Ewiges», auf eine unser Leben angeblich sichernde Ordnung zu-
riickzieht.

Dass es aber durchaus christliche oder dem Christentum nahestehende Auto-
ren gab und noch gibt, die in ihren Werken eine alles andere als heile Welt dar-

» Magda Motté, Auf der Suche nach dem verlorenen Gott. Religion in der Literatur der Ge-

genwart, Ostfildern 1996, 107.



Einwdnde und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 393

stellen, in der auch der Zweifel moglich ist, will ich nicht verschweigen. Aus
Zeitgriinden muss uns hier die Nennung einiger weniger Namen geniigen: Da
sind sicher eine Gertrud von Le Fort mit threr um das Thema der Todesangst
kreisenden Novelle «Die Letzte am Schafott»; die dem Existentialismus naheste-
henden Elisabeth Langgisser und Stefan Andres; eine Marie Luise Kaschnitz,
die traditionsorientierte Formen mit Empfindungen der Existenzangst zu ver-
kniipfen wusste; ein Heinrich Boll als schérfster Kritiker des Milieu-Katholizis-
mus; eine Gabriele Wohmann mit den Themen Heimatlosigkeit, Alter, Sterben,
Tod; ein Kurt Marti, der das Verhalten der Christen immer wieder der Reflexion
und der Kritik aussetzt; ein Arnold Stadler, fiir den der Zweifel, dhnlich wie fiir
den Theologen Karl Rahner, die legitime Kehrseite des Glaubens ist, und
schliesslich eine Eva Zeller, deren Gedichte schwankend zwischen Gewissheit
und Zweifel angesiedelt sind, zu nennen.

Christlicher Glaube und moderne Literatur: «Reden wir zusammeny

Aber nicht nur Christen, auch moderne Autoren haben einiges zu bedenken. Bei
ihnen lisst sich eine gewisse Uberheblichkeit allem Christlichen, besonders aber
der spezifisch christlichen Literatur gegeniiber, kaum von der Hand weisen. So,
wenn sie die christliche Literatur, ohne das eigene Urteil auch nur im geringsten
kritisch zu priifen, vorschnell mit Begriffen wie «riickwiértsgewandt» und
«reaktiondr» assoziieren oder wenn die Literaturkritikerin Brigitte Schwens-
Harrant gar schreiben kann, christliche Literatur sei ein Etikett, das nicht ins Ge-
sprich iiber zeitgendssische Literatur passe.”® Dabei vergessen all diese Autoren
und Kritiker gerne, dass der Mensch ganz allgemein auf ein Transzendentes be-
zogen ist, dass er demzufolge an den elementaren Sinnfragen, etwa an der Frage
nach dem Grund des Seins, nach Gut und Bose, nach der Moglichkeit eines
Lebens nach dem Tod und letztlich nach Gott nicht vorbei kommt. Wenn mich
nicht alles tdauscht, findet die Religion heute wieder stirkere Beachtung, da wir
Menschen zunehmend erfahren miissen, dass in einer globalisierten und ver-
netzten Welt, die von Kriegen, Terrorismus, Wirtschaftskrisen und Umweltkata-
strophen heimgesucht wird, eine nur an materiellen Werten orientierte Konsum-
gesellschaft diesen Problemen hilflos gegentibersteht. Der italienische Philosoph
Giorgio Agamben, einer der meistdiskutierten Denker der Gegenwart und zugleich
ihr scharfsinniger Beobachter, meinte neulich: «[...] nur wer sich mit dem meta-
physischen, religiosen, theologischen Paradigma auseinandersetzt, erhlt wirklich
Zugang zur gegenwirtigen, auch politischen Situation.»”> Wie Recht er hat.

Und hier gibe es fuir die literarische Moderne eine Moglichkeit anzukniipfen.
Es konnte eine Literatur sein, der es, um mit Siegfried Lenz zu sprechen, «weni-

24

Brigitte Schwens-Harrant/Peter Leisch, Facetten 2015. Literarisches Jahrbuch der Stadt
Linz, Linz 2015, 158.

Giorgio Agamben, Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genealogie von Okono-
mie und Regierung, Frankfurt a. M. 2010, 72.



394 Mario Andreotti

ger darauf ankommt, Fragen des Daseins zu ldsen, als vielmehr Fragen des
Daseins zu stellen»”, fiir die menschliche Existenz nicht etwas Bekanntes, meta-
physisch Gesichertes ist, in der die Dialektik von Glauben und Daseinsangst, von
einem nahen und zugleich fernen Gott, der fiir diese Welt keine Verheissung
gibt, sichtbar wiirde. Das entspriche der Wirklichkeitserfahrung auch vieler
Christen unserer Zeit. Dabei konnte in einer solchen Literatur, wie bei Bertolt
Brecht, der Mensch vom Menschen her in den Blick genommen werden; es
miisste daneben aber auch der besondere Blickwinkel moglich sein, unter dem
Christen die Wirklichkeit betrachten, namlich unter dem Blickwinkel des in die
Welt hinein gesprochenen, geschichtlich sich manifestierenden Wort Gottes, wie
wir das etwa beim deutschen Schriftsteller und Regisseur Patrick Roth und beim
Schweizer Dichterpfarrer Kurt Marti vorfinden. Marti beendet ein Gedicht, in-
dem er die christliche Botschaft von der Auferstehung gewissermassen umkehrt,
mit folgenden Zeilen:

ihr fragt

gibt’s

eine auferstehung der toten?
ihr fragt

gibt’s

keine auferstehung der toten?
ich weiss

nur

wonach ihr nicht fragt:
die auferstehung derer die leben

ich weiss

nur

wozu er uns ruft:

zur auferstehung heute und jetzt27

Christsein und moderne Literatur, die vordringt zu existentiellen Fragen,
haben — so scheint mir — mit dem Abbau von Ziunen, mit der Zuriicknahme des
Arrivierten, mit dem Leiden an dieser Welt und an sich selber — vielleicht sogar
mit Ohnmacht inmitten der méchtigen Apparate zu tun. Wie sagte doch Gottfried
Benn?: «Reden wir zusammen; wer redet, ist nicht tot.»*®

2 Siegfried Lenz, In Sachen Béll, hg. von Marcel Reich-Ranicki, K6ln 1968, 41.
7 Zit. nach Deutsche Texte. Von Hofmannsthal bis Handke, Lausanne 1974, 121f.
2 Gottfried Benn, Gesammelte Werke, Bd. 111, Wiesbaden 1958-61, 320.



Einwdnde und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube 395

Einwdnde und Vorbehalte. Moderne Dichtung und christlicher Glaube

Christentum und moderne Literatur scheinen auf den ersten Blick wenig miteinander zu
tun zu haben. Auf der einen Seite sind da zahlreiche Schriftsteller, die in christlicher
Lehre und Kirche nur noch die zementierte Sicherheit des Ideologen, den wohlgeformten
Mythos des Christen erblicken, der sein Geschift und seinen Gott immer noch zusam-
menbringt. Auf der anderen Seite stehen ebenso viele Vertreter der Kirche, die sich mit
den Erscheinungen heutiger Dichtung fast aus Prinzip nicht auseinandersetzen. Dazu
kommt, dass auch die Christen den modernen Schriftstellern etwas mitzuteilen haben, was
diese nicht oder zu wenig sehen. Zwischen Christentum und Literatur klafft heute ein Ab-
grund. Aber warum ist das so? Warum geht das Weltbild, das sich in der modernen Lite-
ratur spiegelt, mit dem christlichen nicht mehr zusammen? Gibt es zwischen Literatur und
Religion heute dennoch Beriihrungspunkte? Was kénnen wir Christen von der modernen
Literatur lernen und was moderne Autoren von der Kirche? Es wird Zeit, dass die beiden
Kontrahenten endlich in einen Dialog miteinander treten.

Sikularisierung — «Gott ist tot» (Friedrich Nietzsche) — Gott als der «ganz Andere» (Karl
Barth) — Wirklichkeitserfahrung des heutigen Menschen — These vom Tod der christ-
lichen Literatur — «heile Welt» — Weltflucht der Christen — leergewordene Sprache — sera-
phischer Ton — Milieu-Katholizismus.

Objections et réserves. Poésie moderne et croyance chrétienne

Le christianisme et la littérature moderne semblent, au premier abord, avoir peu en com-
mun. D’une part, il existe de nombreux écrivains qui ne voient, dans la doctrine chré-
tienne et ecclésiastique, que "assurance figée de I'idéologue, le mythe du chrétien qui met
toujours en lien son activité avec son dieu. D’autre part, ’on trouve tout autant de repré-
sentants de I’Eglise qui, presque par principe, ne s’intéressent pas aux nouveautés de la
poésie moderne. A cela s’ajoute le fait que les chrétiens doivent dire aux écrivains moder-
nes ce qu’ils ne voient pas ou trop peu. Il s’en suit qu’un fossé s’est creusé entre le chris-
tianisme et la littérature. Mais pourquoi? Pour quelle raison la vision propagée dans la lit-
térature moderne ne correspond-elle plus a celle du christianisme? Existe-t-il aujourd’hui
des points de rencontre entre la littérature et la religion? Que pouvons-nous, chrétiens, ap-
prendre de la littérature moderne et que peuvent apprendre les auteurs contemporains de
I’Eglise? Il est temps que les deux parties entrent enfin en dialogue.

Sécularisation — «Dieu est mort» (Friedrich Nietzsche) — Dieu comme le «Tout-Autre»
(Karl Barth) — expérience de la réalité de 1’étre humain d’aujourd’hui — thése de la mort
de la littérature chrétienne — «salut du monde» — €vasion des chrétiens — langue vide — ton
séraphique — milieu catholique.

Obiezioni e riserve. La poesia moderna e il credo cristiano

Il cristianesimo e la letteratura moderna sembrano a un primo sguardo aver poco in co-
mune. Da un lato vi sono molti autori che vedono nell’insegnamento cristiano e nella
Chiesa ancora solo la sicurezza assoluta dell’ideologo, il mito ben formato del cristiano
che ancora associa 1 suoi affari con Dio. Da un altro lato si trovano altrettanti rappre-
sentanti della Chiesa che quasi per principio non si occupano delle manifestazioni della
poesia odierna. A questo si aggiunge il fatto che se anche i cristiani hanno qualcosa da
dire agli scrittori moderni, questi ultimi non vedono o non vedono abbastanza. Oggi tra
cristianesimo e letteratura vi € un baratro. Ma perché € cosi? Perché I’immagine del
mondo che si riflette nella letteratura moderna non corrisponde piu a quella cristiana?
Oggi esistono ancora dei punti in comune tra letteratura e religione? Noi cristiani cosa
possiamo imparare dalla letteratura moderna, e cosa gli autori moderni dalla Chiesa? Per
questi due contraenti ¢ arrivato il momento dl iniziare finalmente a dialogare.

Secolarizzazione — «Dio ¢ morto» (Friedrich Nietzsche) — Dio come quello «totalmente
diverso» (Karl Barth) — L’esperienza della realta dell’'vomo d’oggi — Tesi della morte
della letteratura cristiana — «mondo sacro» — Fuga del mondo dei cristiani — La lingua di-
ventata vuota — Tono serafico — Cattolicesimo di milieu.



396 Mario Andreotti

Objections and reservations. Modern fiction and Christian faith

Christianity and modern literature seem to have few in common at first sight. On the one
hand, there are many authors that detect in Christian doctrine nothing more than the ce-
mented security of an ideologist, the well-shaped myth of a Christian who still combines
together his business and his God. On the other hand, there are many representatives of
the Church who, almost as a matter of principle, do not engage the intellectual approaches
undertaken by modern authors. Moreover, it cannot be denied that Christians also have
something to transmit to the modern authors that the latter do not necessarily see or under-
stand sufficiently. Thus, today, there exists a chasm between Christianity and literature.
But why is it so? Why is there no interaction between the worldviews represented in mo-
dern literature and that proffered by Christianity? Are there, nevertheless, points of con-
tact between literature and religion? As Christians, what can we learn from modern litera-
ture, and what can modern authors learn from Christianity? The time has finally come for
both parties to enter into a dialogue.

Secularization — «God is dead» (F. Nietzsche) — God as the «totally different one» (K.
Barth) — reality perception of today’s man — thesis of the death of Christian literature —
«heal world» — escapism — drained language — seraphic sound — milieu Catholicism.

Mario Andreotti, Prof. Dr., Lehrbeauftragter fiir Sprach- und Literaturwissenschaft an der
Universitdt St. Gallen und Dozent fiir Neuere deutsche Literatur an der Pddagogischen
Hochschule Vorarlberg.



	Einwände und Vorbehalte : moderne Dichtung und christlicher Glaube

