Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 111 (2017)

Artikel: Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein und gleichzeitig den
Anforderungen zeitgendssischer Historiographie gerecht werden?

Autor: Oberholzer, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-772446

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-772446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein
und gleichzeitig den Anforderungen
zeitgenossischer Historiographie gerecht werden?

Paul Oberholzer

Positiv ausgedriickt hat die Kirchengeschichte zwischen den modernen Ge-
schichtswissenschaften und der Theologie eine Scharnierfunktion — negativ for-
muliert steht sie zwischen Stiihlen und Bianken und kdmpft an zwei Fronten um
vollwertige Integration und Anerkennung. Kirchenhistoriker fithlen sich heute
der Methode der kritischen Historiografie vorbehaltlos verpflichtet, was von
ihnen selbst wie auch von Theologen hervorgehoben oder anerkannt wird." Als
Kirchenhistoriker gelten im Rahmen dieser Studie Dozenten des Faches Kir-
chengeschichte einer theologischen Fakultdt oder deren Absolventen. Das Mate-
rialobjekt Kirche ist hingegen nicht relevantes Unterscheidungsmerkmal. Denn
explizit kirchliche Themen werden heute in historischen Seminaren der philoso-
phischen Fakultit mit ebensolcher Intensitit behandelt wie in der theologischen.
Die Situation der ersteren war bis weit in die zweite Hélfte des 20. Jahrhunderts
bestimmt von der Spannung zwischen einer katholischen und protestantischen
nationalen Geschichtsschreibung. Auf diese beiden Richtungen wird nicht nidher
eingegangen. Auch wird die katholisch nationale Geschichtsschreibung nicht
unter die Kirchengeschichte subsumiert. Mit dieser Vorentscheidung soll zum
Ausdruck kommen, dass eine wissenschaftstheoretische Reflexion zur Stellung
der Kirchengeschichte im theologischen Facherkanon angestrebt wird. Hingegen
geht es nicht um die Auseinandersetzung mit der historischen Erforschung des
Phénomens Kirche. Auch wird auf eine begriffliche Abgrenzung von Kirche und
profaner Gesellschaft verzichtet. Deren Verhiltnis ist in wechselnden Zeiten und

" Mariano Delgado, Auf dem Weg zu einer fundamentaltheologischen Kirchengeschichte, in:

Was den Glauben in Bewegung bringt. Fundamentaltheologie in der Spur Jesu Christi,
Festschrift fiir Karl H. Neufeld SJ, hg. v. Andreas R. Batlogg/Mariano Delgado/Roman A.
Siebenrock, Freiburg 2004, 338-350, hier 339; Wolfhart Pannenberg, Wissenschaftstheorie
und Theologie, Frankfurt a. M. 1973, 398; Hubert Wolf, Den ganzen Tisch der Tradition
decken. Tendenzen und Perspektiven neuzeitlicher Kirchengeschichte, in: Theologische
Quartalschrift, 184 (2004), 254-276, hier 268-270.

SZRKG, 111 (2017), 341-369



342 Paul Oberholzer

Kulturen immer wieder unterschiedlich charakterisiert worden. Rechtfertigen
ldsst sich eine solche Trennung nur auf dem Hintergrund eines sédkularisierten
Gesellschaftsbildes, womit man aber voraufgeklirten und vorrevolutioniren Per-
sonenkreisen nicht gerecht wird.

Bezeichnenderweise existiert der Begriff Profanhistoriker lediglich in der ge-
genseitigen Abgrenzung. Kirchenhistoriker verwenden ihn zur Abhebung von
den anderen historischen Teilgebieten, tibrige Historiker hingegen, um ihre Zu-
gehorigkeit zu oder ihre Herkunft von der philosophischen Fakultit zu unter-
streichen, wenn sie sich in ihren Studien der Kirche und ihren Ausdrucksformen
widmen. Wihrend es Versammlungen von Kirchenhistorikern gibt, gibt es sol-
che von Profanhistorikern nicht. Vielmehr existieren in der iibrigen Historiogra-
fie andere Bezeichnungen fiir ihre Spezialdisziplinen.

Auch wenn vereinzelte Kirchenhistoriker in der Gesamtheit der Geschichts-
wissenschaften durchaus auf gebiithrende Anerkennung stossen, stellt sich die
Frage, wie es um ihre tatsidchliche Integration in den Kreis der {ibrigen Historiker
steht. Sind sie in Veranstaltungen und Projekten ausserkirchlicher historischer
Institute addquat vertreten? Oder haftet ihnen immer noch der Verdacht an, dass
sie sich in ihren Studien an apriorischen Leitsétzen ihrer Religionsgemeinschaft
orientieren, also einer ecclesia triumphans huldigen, oder sich nur einem einge-
schrinkten Segment gesellschaftlicher Realitdt widmen, das sich seit dem frithen
19. Jahrhundert zum Randphidnomen entwickelt? Der so formulierte Vorwurf ist
explizit schriftlich nicht nachweisbar. Auch habe ich vergebens nach einer kri-
tischen Auseinandersetzung mit der Daseinsberechtigung der Kirchengeschichte
oder gar nach einer Verwerfung von profanhistorischer Seite gesucht. Ich habe
aber wahrend meines Studiums der Geschichte an den philosophischen Fakul-
titen von Innsbruck, Freiburg (CH) und Ziirich festgestellt, dass wohl Arnold
Angenendts Das Friihmittelalter als Standardwerk unbestritten anerkannt und
Pflichtlektiire war. Sowohl das Handbuch der Kirchengeschichte, herausgegeben
von Hubert Jedin, als auch die neuere Histoire du Christianisme, herausgegeben
von Jean-Marie Mayeur, Charles et Luce Pietri, André Vauchez und Marc
Venard, die jeder Theologe in seinem Grundstudium durcharbeiten muss, hatten
hingegen keine Pridsenz. Sogar bei Gegenstéinden, die vorwiegend den Daseins-
vollzug der Kirche thematisieren, wie die mittelalterliche Inquisition, das Grosse
Schisma oder die Reformation, wurden diese Standardwerke oder andere Publi-
kationen von Kirchenhistorikern nicht rezipiert. Bibliographische Grundlage bil-
deten Studien von Autoren, die sich eindeutig der philosophischen Fakultit zu-
ordnen liessen.

Die Histoire du Christianisme ihrerseits zeigt wohl anhand ihrer Herausgeber,
dass die objektiven Kriterien fiir eine Trennung von Kirchen- und Profange-
schichte nicht klar umrissen sind. Denn die meisten von ihnen kommen von
philosophischen Fakultiten. Im Gegenzug aber wiirde eine Untersuchung, wie
viele Artikel zum Beispiel in der Schweizerischen Zeitschrift fiir Geschichte, in
der Historischen Zeitschrift, in der Zeitschrift fiir Historische Forschung oder im



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 343

Deutschen Archiv aus der Feder von Kirchenhistorikern stammen, zu einem be-
denklichen Resultat fithren. Bemerkenswert ist ferner, dass es eigentlich nicht
vorkommt, dass ein Kirchenhistoriker auf die Stelle eines Archivars, Bibliothe-
kars oder Leiters eines historischen Instituts im 6ffentlichen Dienst berufen wird.
Vielmehr ist sogar die Tendenz feststellbar, dass entsprechende, von der Kirche
betriebene Stellen zunehmend mit Profanhistorikern besetzt werden.

Schliessen mochte ich diese einfiihrenden Reflexionen mit einer Erinnerung
an eine Vorlesung von Roger Sablonier an der Universitdt Ziirich tiber mittel-
alterliche Quellenkunde. Sablonier vermerkte, dass er als nicht-religiser Mensch
durchaus auch kirchliche Quellen — im konkreten Fall den spétmittelalterlichen
Stiftungsbrief einer Minderpfriinde — in seinen Unterricht einbaue, dass er aber
Kirchenhistoriker vermisse, die sich mit dem Uberlieferungsgut lindlicher Ge-
sellschaften beschiftigen. Fiir Sablonier war dies unverstdndlich, zumal tiber 95
Prozent der mittelalterlichen Bevolkerung, fir die die Kirche ein nicht zu hinter-
fragender weltanschaulicher Bezugsrahmen war, im Agrarsektor titig war, deren
Lebenswelt folglich kirchengeschichtlich relevant sein miisste. Sabloniers provo-
kative Aussage entbehrt nicht der Schérfe und Berechtigung, denn nicht nur
landwirtschaftliche Quellen, sondern selbst Stiftungsbriefe werden kaum von
Kirchenhistorikern, sondern praktisch nur von Profanhistorikern untersucht. Kir-
chenhistoriker und Profanhistoriker unterscheiden sich selbst in der Erforschung
kirchlicher Daseinsvollziige sowohl in ihren Fragestellungen, in der Auswahl der
Quellen als auch in deren Auswertung.

Hat sich die Kirchengeschichte als historische Disziplin unter den Geschichts-
wissenschaften wirklich etabliert, oder befindet sie sich nicht im Gegenteil sogar
in einem Prozess der Marginalisierung? Diese Frage sei bewusst an den Anfang
dieses Artikels gestellt und findet in der Folge keine weitere Beriicksichtigung.
Behandelt werden soll der Konflikt an der anderen Front: Welche Position
nimmt die Kirchengeschichte im Fiacherkanon der Theologie ein — das heisst un-
ter den akademischen Disziplinen, die die christliche Offenbarung zum Material-
objekt haben? Die Kirche ist gemiss katholischer Lehre eine géttliche Stiftung,
Teil der Offenbarung und folglich Gegenstand theologischer Reflexion. Die
Kirchengeschichtsschreibung beschiftigt sich also mit einem Objekt, dessen We-
sensbestimmung der Theologie entnommen ist. Die Historiographie hingegen
kennt keinen Zugang zur christlichen Offenbarung. Der Kirchenhistoriker moch-
te sich aber gerade nicht lediglich mit dem sozialen Phinomen der Kirche be-
schiftigen, sondern eine Position unter den theologischen Disziplinen einneh-
men. Wie positioniert sich die Kirchengschichtsschreibung, um den Anforderun-
gen der Historiographie und der Theologie gerecht zu werden?



344 Paul Oberholzer

Zur Frage nach der Position der Kirchengeschichte
im theologischen Fiicherkanon

Innerhalb einer theologischen Fakultdt hat der Lehrstuhl fiir Kirchengeschichte
seinen unbestrittenen Platz. Allfillige Kiirzungen der finanziellen Ressourcen
liegen im Rahmen allgemeiner Sparmassnahmen und treffen andere theologische
Seminare nicht weniger. Um die Frage aber, welche Relevanz der Kirchenge-
schichte im theologischen Diskurs zukommt, ringen verschiedene Kirchenhisto-
riker seit der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts in wissenschaftstheoretischen
Uberlegungen. Solche bilden hier die Grundlage fiir eine erneute Auseinander-
setzung im Vergleich mit der Entwicklung der nationalen Geschichtsschreibung
der Schweizer Eidgenossenschaft. Zur Sprache kommen dabei in einem ersten
Schritt die Reflexionen von Giuseppe Alberigo (1926-2007), Leiter des Istituto
per le scienze religiose in Bologna, anerkannter Experte des Konzils von Trient
und des Zweiten Vatikanischen Konzils, von Hubert Jedin (1900-1980), Heraus-
geber des in mehrere Sprachen (ibersetzten Handbuches der Kirchengeschichte
und Autor des Standardwerkes iiber das Konzil von Trient, sowie von Erwin Iser-
loh (1915-1996), Reformationshistoriker und Professor fiir Kirchengeschichte in
Miinster, alles Personlichkeiten, die die katholische Kirchengeschichtsschreibung
in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts nachhaltig geprigt haben. Referenz-
punkt ist zudem das Kapitel tiber die Kirchengeschichte in Wissenschaftshteorie
und Theologie von Wolfhart Pannenberg (1928-2014), bis 2006 Professor fiir
systematische Theologie an der Evangelisch-Theologischen Fakultdt in Miin-
chen. Auf vielbeachtete Resonanz sind zudem die 1980 publizierten Ausfiihrun-
gen von Klaus Schatz, bis 2006 Professor fiir Kirchengeschichte an der theolo-
gischen Hochschule Frankfurt gestossen. 1981 veranstaltete das Romische Insti-
tut der Gorres-Gesellschaft das internationale Symposium «Grundfragen der kir-
chengeschichtlichen Methode — heute», wovon in diesem Rahmen die Beitrdge
von Victor Conzemius (1929-2017), von 1970 bis 1980 Professor fiir Kirchen-
geschichte an der theologischen Hochschule Luzern, und von Walter Kasper,
Professor fiir Dogmatik an der theologischen Fakultit der Universitit Tiibingen
(1970-1989), ausgewertet werden. Aus neuerer Zeit werden Publikationen von
Mariano Delgado und Hubert Wolf, gegenwirtig Professoren flir Kirchenge-
schichte in Freiburg (CH) und Miinster, rezipiert.

Fur Walter Kasper griindet das Christentum in einer geschichtlichen Offenba-
rung, weshalb die Erinnerung und Beschiftigung mit der eigenen Geschichte
zum Wesen des christlichen Glaubens gehort. Den Ursprung der Kirchen-
geschichtsschreibung lokalisiert er in der Apostelgeschichte von Lukas. Eusebius
von Caesarea habe sie in ein heilsgeschichtliches Schema gefiigt. Im Zuge der
Reformation wurde sie dann in apologetischer Funktion in den Dienst der Dog-
matik gestellt, wovon sie sich seit der Aufklirung emanzipiert habe. Die histo-
risch-kritische Nachfrage hingegen setzt fiir Kasper immer dann ein, wenn ge-
lebte Traditionen als nicht mehr fraglos selbstverstindlich erfahren werden. Der



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 345

Riickgriff auf die Quellen entspringt und dient der Distanzierung gegeniiber
einer diesen Quellen entfremdeten Gegenwart. Die historisch-kritische Methode
ist somit Ausdruck einer Krise und dient einer Revision und Neuvergegenwirti-
gung der vergessenen oder verstellten Urspriinge.’

Solche Uberpriifungen sind keine Phanomene des 19. und 20. Jahrhunderts,
sondern sind auch zuvor immer wieder vorgekommen. Eines der bedeutendsten
Beispiele st das Constitutum Constantini, dessen Giiltigkeit wohl seit dem 10.
Jahrhundert immer wieder diskutiert wurde. Laurentius Valla (1405/07-1457)
hat es dann durch eine historisch-philologische Untersuchung als frithmittelalter-
liche Filschung entlarvt.’ Ein anderes Beispiel sind die Monche von Einsiedeln
in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts, die bereit waren, einem Postulat von
aufkldrerischer Seite zu entsprechen und die Engelweihlegende einer kritischen
Uberpriifung zu unterziehen.*

Wolthart Pannenberg rdumt ein, dass die Kirchengeschichtsschreibung auf
Eusebius oder sogar auf Lukas zuriickgeht. Ihren Ursprung als theologische Dis-
ziplin hingegen sieht er in den konfessionellen Auseinandersetzungen des 16.
Jahrhunderts, als Matthias Flacius (1520-1575), genannt Illyricus, und Johannes
Wigand (1523-1587) in den Magdeburger Centurien nachzuweisen versuchten,
dass sich die romische Kirche schon lange von den christlichen Urspriingen ent-
fernt hatte. Der italienische Oratorianer Cesare Baronio (1538-1607) verfasste
dagegen mit den Annales ecclesiastici a Christo nato ad annum 1198 eine Ver-
teidigung. Ausschlaggebend fiir solche Untersuchungen ist fiir Pannenberg das
Bewusstsein von der Differenz der eigenen geschichtlichen Gegenwart sowohl
gegeniiber der kirchlichen Vergangenheit als auch gegentiber dem Urchristen-
tum. Die Kirchengeschichte ist die Folge des gewachsenen Bediirfnisses, den
Entwicklungszusammenhang herauszuarbeiten, in dem die Kirche ihre Ur-
sprungsintention verloren, behalten oder iiberhaupt erst gefunden hat. Je deut-
licher man feststellt, dass ein unmittelbares Ankniipfen an die Griindungszeit
nicht moglich ist, desto stérker stellt sich die Frage nach der Relevanz der
Kirchengeschichte als Vermittlung zwischen Ursprung und Gegenwart fiir das
theologische Bewusstsein. Fiir den evangelischen Pannenberg ist die Prisenz der
Kirchengeschichte als selbstindige Wissenschaft unter den theologischen Diszi-
plinen seit dem 19. Jahrhundert unhinterfragbar garantiert.’

* Walter Kasper, Kirchengeschichte als historische Theologie, in: Rémische Quartalschrift

fiir christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte, 80 (1985), 174188, hier 174f.
Mariarosa Cortesi, Laurentius Valla, in: Theologische Realenzyklopidie XXXIV, Berlin/
New York 2002, 500-504, hier 502; Horst Fuhrmann, Constitutum Constantini, in: Theolo-
gische Realenzyklopidie VIII, Berlin/New York 1981, 196-200, hier 200.

Dazu gekommen ist es schliesslich nicht, weil die Aufkldrung von katholischer Seite zu-
nehmend als dezidiert antikirchlich wahrgenommen wurde, wodurch die Legende und das
mit ihr verbundene Fest vor allem im 19. Jahrhundert zur Manifestation gegen aufklire-
risches Gedankengut gemacht wurden (Paul Oberholzer, Kirchliche Verhiltnisse von 1712
bis in die Gegenwart, in: Geschichte des Kantons Schwyz, Band 4. Politik und Verfassung
1712-2000, Schwyz 2012, 195-226, hier 205f).

Pannenberg, Wissenschaftstheorie (wic Anm. 1), 393f.

3



346 Paul Oberholzer

Hubert Wolf verortet das grosse Début der einer historisch-kritischen Me-
thode verpflichteten Kirchengeschichtsschreibung, die mit dem Anspruch auf
theologische Relevanz auftrat, in den Studien von Ignaz Déllinger (1799-1890)
und Carl Joseph von Hefele (1809—1893). Im Vorfeld des Ersten Vatikanischen
Konzils versuchten sie mit dem Hinweis auf den im monotheletischen Streit ir-
renden Papst Honorius 1. {iber historische Argumente die Dogmatisierung der
pépstlichen Infallibilitdt zu verhindern. Folgenschwer fiir Wolf war nicht nur die
gegenteilige Position des Konzils, sondern die obsiegende Maxime von Kardinal
Henry E. Mannings (1808-1892): «Das Dogma muss die Geschichte iiberwin-
den.» Darauf setzte gemidss Wolf eine Marginalisierung der Kirchengeschichte in
der Theologie ein, da die Ergebnisse der modemen historiografischen Methode
mit einer neuscholastisch-ahistorisch argumentierenden Dogmatik nicht verein-
bar waren. Keine Richtungsanderung zu bewirken vermochten, immer laut Wolf,
zu Beginn des 20. Jahrhunderts einige Kirchenhistoriker, die versuchten, von der
geschichtlichen Entwicklung des Dogmas auszugehen. Im Kontext des Moder-
nismusstreits hat die Romische Kurie solche Reflexionen nicht aufkommen lassen,
was zur Suspendierung zahlreicher Kirchenhistoriker und zur Indizierung derer
Werke fiihrte. Folge war fiir Wolf eine weitere Enttheologisierung des Fachs.

Kirchenhistoriker hatten somit die Moglichkeit, ihre Studien entweder in den
Dienst der Bestitigung neuscholastisch begriindeter Glaubenswahrheiten zu stel-
len und damit Vertreter einer theologischen Hilfswissenschaft zu werden, sich
der Erforschung katholischer Institutionen, die von der kulturprotestantisch be-
stimmten Profangeschichtsschreibung vernachlissigt wurden, bzw. theologisch
ungefdhrlicher Gegenstinde zu widmen oder sich auf den Bereich der histo-
rischen Grundlagenforschung, der Quelleneditionen, zu verlagern, worin auch
beachtliche Leistungen erbracht wurden. Bei entscheidenden innerkirchlichen
oder theologischen Fragen hingegen wurde die Kirchengeschichte aber kaum zu
Rate gezogen. Dies trifft auch auf das Zweite Vatikanische Konzil zu. So konsta-
tiert Wolf, dass es der katholischen im Unterschied zur evangelischen Kirchen-
geschichte nicht gelungen sei, zu einer Leitwissenschaft der Theologie zu wer-
den, und selbst den Versuchen Jedins und Iserlohs, der Kirchengeschichte einen
Platz im Ganzen der Theologie zu geben, kein Erfolg beschieden war.®

Am Beispiel der Historiographie innerhalb der Gesellschaft Jesu findet die
von Wolf beschriebene Entwicklung eine Bestédtigung. Luis Martin, Generalsu-
perior von 1892 bis 1906, gab entscheidenden Anstoss zur kritischen Edition je-
suitischer Griindungsdokumente in den so genannten Monumenta Historica So-
cietatis lesu. Ebenso liess er je einen Historiker mit der Erforschung des Ordens
im deutschen Sprachraum, in Frankreich, Spanien und Portugal beauftragen,
deren Werke sich durch akribisches Quellenstudium auszeichnen und bis heute
anerkannt sind. Die Lektiire verrdt aber, dass sie in der Intention der Schaffung

6 Wolf, Den ganzen Tisch (wie Anm. 1), 264-270; Hubert Wolf, Zwischen Theologie und
Geschichte. Zur Standortbestimmung des Faches Kirchengeschichte, in: Theologische Re-
vue, 98 (2002), 379-386, hier 379-381.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 347

eines positiven Identitidtsbewussteins und Gemeinschaftsgefiihls verfasst worden
sind. In der Linie steht auch der deutsche Jesuit Theodor Granderath (1839
1902), der eine Geschichte des Ersten Vatikanischen Konzils in Antwort auf die
Darstellung des Altkatholiken Johannes Friedrich verfasste. Granderath ist nicht
abzusprechen, dass er viel Quellenmaterial auswertete, letztlich aber war er mehr
Dogmatiker als Historiker und mass seine ganze Darstellung an den schliesslich
getroffenen Konzilsbeschliissen.”

Abschied vom ahistorischen Dogma — ohne Folgen fiir die Geschichtsschreibung

Im Zug des Zweiten Vatikanischen Konzils hat sich das Bewusstsein fiir die his-
torische Dimension der Theologie gewandelt. So ist es fiir Walter Kasper selbst-
verstidndlich, dass das Dogma keine Grosse iiber der Geschichte, auch nicht in
der Geschichte, also auch nicht eine zeitlose Grisse ist, die von einer ihr dusser-
lich bleibenden Geschichte nur umspiilt wird. Vielmehr charakterisiert er das
Dogma als zuinnerst geschichtlich. Die Frage nach dem ungeldsten Verhéltnis
von Glaube und Geschichte sieht Kasper als Frage, die der Dogmatik zutiefst
eigen ist.® Das Denken in geschichtlichen Kategorien ist zum selbstverstind-
lichen Allgemeinbesitz aller theologischen Disziplinen geworden. Ob bei solch
geschichtlichen Untersuchungen allerdings Methoden der modernen Geschichts-
wissenschaft zur Anwendung kommen, ob lediglich Entwicklungsstringe be-
schrieben bzw. konstruiert werden, wovon sich die Historiografie ja gerade ver-
abschiedet hat, oder ob die Kirchengeschichte sogar nur als Steinbruch fiir syste-
matische Uberlegungen herhalten muss, bleibe dahingestellt.’

Trotz dieser Richtungsdnderung der Theologie bleibt aber das Fazit bestehen,
dass man auf aktuelle theologische Probleme keine wegweisenden Antworten
von der Kirchengeschichte erwartet.'’ Liegt das darin begriindet, dass man in der
Theologie — selbst im Bewusstsein um die Geschichtlichkeit aller Selbstvollziige
der Kirche — der Kirchengeschichte als Forschungsobjekte lediglich Biographien,
soziale Phinomene und Institutionen zuweist, die sie dann durchaus mit den
Methoden der zeitgendssischen Historiografie ergriinden darf, wéhrend man ihr
die theologischen Gegenstédnde nicht zumutet?

Das Selbstverstindnis der Kirchengeschichte im Beriihrungsfeld von Theo-
logie und Geschichte ist also weiterhin nicht geklart. Gerade wenn die Vertreter
einzelner theologischer Teildisziplinen sich der geschichtlichen Entwicklungen
ihrer Gegenstdnde bewusst sind, stellt sich mit einer gewissen Dringlichkeit die

" Klaus Schatz, Geschichte der deutschen Jesuiten (1814-1983), Band II, 18721917, Miins-

ter 2013, 3f,, 107, 111f.

Kasper, Kirchengeschichte (wie Anm. 2), 175-178.

Victor Conzemius, Kirchengeschichte als «nichttheologische» Disziplin, in: Romische
Quartalschrift fir christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte, 80 (1985), 3148,
hier 35.

Klaus Schatz, Ist Kirchengeschichte Theologie? in: Theologie und Philosophie, 55 (1980),
481-513, hier 481f.; Wolf, Den ganzen Tisch (wie Anm. 1), 270.

8
9



348 Paul Oberholzer

Frage, inwieweit die Kirchengeschichte selbst einen theologischen Charakter hat.
Kann sie sich als eigenstindige Wissenschaft von substanzieller theologischer
Relevanz positionieren? Kann ein Kirchenhistoriker theologische Aussagen im
eigentlichen Sinne machen, ohne Grenziiberschreitungen zu begehen? Oder kommt
der Kirchengeschichte die Funktion einer theologischen Hilfswissenschaft zu,
deren Aufgabe sich darauf reduziert, den theologischen Kernfichern wie Dogma-
tik, Fundamentaltheologie, Moral, dann aber auch der Pastoral und dem Kirchen-
recht historische Daten zu liefern? Gerade wenn dem so wire, wiirde sich die
noch provokativere Frage stellen, worin sich denn eine Kirchengeschichtsschrei-
bung von jeder anderen so genannten profanen Geschichtsforschung unterschei-
de. Mit anderen Worten: die Kirchengeschichte konnte sich leicht eriibrigen,
wenn die sonstigen theologischen Lehrstiihle verstirkt die Zusammenarbeit mit
den jeweiligen historischen Seminaren der philosophischen Fakultdt suchen
wiirden. Gerade heute, wo Phinomene der Kirche unter Riicksicht auf ihre kultu-
relle Relevanz in den Geschichts- und anderen Kulturwissenschaften mit zuneh-
mender Aufmerksamkeit erforscht werden, wire diese Losung ernsthaft in Erwi-
gung zu ziehen.'' Es sei denn, der Kirchengeschichte gelingt eine neue Defini-
tion ihres Selbstverstdndnisses, womit ihre wesensmissige Zugehorigkeit zum
theologischen Fiacherkanon begriindet und verortet wird.

Kirchengeschichte als nichttheologische Wissenschaft

In dieser ungeklirten Situation wird von einigen Kirchenhistorikern gefordert,
den theologischen Charakter der Kirchengeschichte tiberhaupt auszublenden. Die
Aufgabe der Kirchengeschichte bestehe gerade darin, theologische Denkkatego-
rien im eigenen Diskurs zu sistieren und den theologischen Teildisziplinen ent-
sprechende historiographische Resultate als Grundinformationen fiir deren fach-
spezifischen, theologischen Reflexionen zu Verfligung zu stellen. Der Dienst der
Kirchengeschichte im theologischen Fiacherkanon bestehe gerade darin, dass sie
keine Theologie betreibe.

Fiir einen solchen Weg spricht sich als prominentester Vertreter Giuseppe
Alberigo aus. Ausgangspunkt dafiir ist seine Kritik an der in den vorausgegange-
nen Jahrzehnten betriebenen Kirchengeschichte. Sie fithre zu einer partiellen
Sicht, da sie aufgrund eines kulturbedingten oder ideologischen Vorverstind-
nisses betrieben wurde, wodurch ein Einzelaspekt der gesamtkirchlichen Wirk-
lichkeit die Oberhand gewann. So kritisiert Alberigo, dass in der Erforschung der
Partei oder Stromung ein Vorrecht eingerdumt wird, die sich gemiss der Amts-

" Volker Leppin, Kirchengeschichte zwischen historiographischem und theologischem An-

spruch. Zur Bedeutung der Semiotik fiir das Selbstverstindnis einer theologischen Diszi-
plin, in: Historiographie und Theologie. Kirchen- und Theologiegeschichte im Spannungs-
feld von geschichtswissenschaftlicher Methode und theologischem Anspruch, hg. v. Wol-
fram Kinzig/Volker Leppin/Giinther Wartenberg (Arbeiten zur Kirchen- und Theologie-
geschichte 15), Leipzig 2004, 223-234, hier 225.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 349

kirche als rechtgldubig erwiesen hat. Ausgangspunkt ist oft die Gruppierung, die
sich im Nachhinein als die siegreiche erwiesen hat, auch wenn die unterlegene
zeitweise sozial und kulturell bestimmender wirkte und (iber eine grossere An-
hingerschaft verfiigte.'

Darin ist Alberigo weitgehend zuzustimmen. So blieb zum Beispiel die katho-
lische Aufkldrung bis vor kurzer Zeit kaum erforscht. Der aus dem Blickwinkel
des Ultramontanismus ab der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts betriebenen
katholischen Kirchengeschichtsschreibung lag ein antikirchliches und atheis-
tisches Bild der Aufklidrung vor, die zur als ungerecht empfundenen Sikula-
risierung gefithrt hatte. Die Restauration, ein stark interpretationsbehafteter Be-
griff, wurde dann als Wiedererwachen der Kirche und als Uberwindung der Auf-
kldrung gedeutet. Sympathisanten republikanischen Gedankengutes wurden bes-
tenfalls als Hemmschuhe der sich unter der Leitung des Lehramtes herausbil-
denden Orthodoxie in die Darstellungen integriert, obwohl zu Beginn des 19.
Jahrhunderts ein ansehnlicher Teil des Klerus und der gebildeten Bevolkerung
aufgeklirtem Gedankengut gegeniiber aufgeschlossen war."

Ebenso wurde die katholische Reform vor allem unter dem Zeichen des Enga-
gements der neuen Orden der Jesuiten und Kapuziner studiert, die sich einem
pontifikal ausgerichteten Kirchenverstandnis verpflichtet fiihlten. Episkopalis-
tische Reformbemiihungen, deren Vertreter am Konzil von Trient zahlreicher
waren als die papstlichen, aber auch andere Reformorden, die sich auf die Lénge
nicht zu etablieren vermochten, im 16. Jahrhundert aber grosse Bedeutung ent-
falteten, wie zum Beispiel die Minimen des heiligen Franz von Paula (1416—
1507), haben in der Kirchengeschichte erstaunlich wenig Prisenz."

In diesem Kontext kritisiert Alberigo auch die Verengung der Kirchenge-
schichte auf eine Klerikergeschichte. Er spricht also aus der Erfahrung einer rein
milieubedingten Geschichtsschreibung, in der das vorherrschende Kirchenbild
Leitbildcharakter fiir die Beschreibung und Wertung der Vergangenheit bekam,
und unter Ausblendung weiterer Aspekte eine reine Siegergeschichte geschrie-
ben wurde. Diese kirchliche Historiografie stand auch im Dienst eines aprio-
rischen Kirchenverstiandnisses, wie es geméss Hubert Wolf in der zweiten Halfte
des 19. Jahrhunderts formuliert wurde. Diese Kritik der einseitigen Erfolgsge-
schichte bestitigt auch Peter Hersche in seiner Universalgeschichte des Barock,
in der er zum Beispiel historiografische Leistungen der Jesuitenhistoriker aner-

Giuseppe Alberigo, Neue Grenzen der Kirchengeschichte? in: Concilium, 6 (1970), 486
495, hier 487f.

Oberholzer, Kirchliche Verhiltnisse (wie Anm. 4), 205-210.

Paul Oberholzer, Resoconto sul Concilio nella corrispondenza interna alla Compagnia di
Gesu, in Vorbereitung fiir den Tagungsband des Kongresses: Trento and Beyond. The
Council, Other Powers, Other Cultures, 3—5 October 2013, Trent/Italy; ders. Korresponden-
zen aus den ersten beiden Epochen des Konzils von Trient, Diego Lainez (1512-1565) and
his Generalate. Jesuit with Jewish Roots, Close Confidant of Ignatius of Loyola, Preeminent
Theologian of the Council of Trent, hg. v. Paul Oberholzer (Bibliotheca Instituti Historici
Societatis Iesu 76), Roma 2015, 527-563.



350 Paul Oberholzer

kennt, die sich aber letztlich von einer Intention der Verteidigung leiten liessen
und ein einseitig positives Bild von Selbstlosigkeit und Standhaftigkeit im Apo-
stolat vermitteln — eine Einstellung, die nach Hersches Urteil bis in die Gegen-
wart anhilt.””

Victor Conzemius hingegen konstatiert, dass die Kirchengeschichte einerseits
im Gesprich der theologischen Disziplinen nicht pridsent sei, dass aber anderer-
seits auch in der allgemeinen Historiografie die Kirche nicht auf Interesse stosse.
Aus der Einsicht, dass Kirchengeschichte nicht nur Geschichte der Theologie ist,
sondern noch ganz andere Vollziige der Kirche untersucht, die sozialer, 6kono-
mischer und politischer Art sind und die Lebenskultur einer Religionsgemein-
schaft stirker bestimmen konnten als theologische Reflexionen, spricht sich
Conzemius dafiir aus, Profanhistorikern den Weg zur Erforschung der Kirchen-
geschichte freizugeben.'®

Dieses Postulat, ausgesprochen 1980, hat sich inzwischen weitgehend erfiillt.
Die kulturelle Relevanz der Kirche ist in den Geschichtswissenschaften aner-
kannt. Wihrend tiber lange Zeit vorwiegend Phidnomene der reformatorischen
Kirchen untersucht wurden, sind inzwischen Studien zur katholischen Reform in
gleicher Zahl vertreten. Das liegt einerseits an der Uberwindung konfessionellen
Identitdtsbewusstseins unter Historikern und andererseits in der aktuellen gesell-
schaftlichen Dynamik der Globalisierung, die in der global ausgerichteten katho-
lischen Kirche mehr Entsprechung findet als im landeskirchlich organisierten
Protestantismus.

Die Positionen von Alberigo und Conzemius erkldren sich aus der Grund-
situation der katholischen Kirche in Zentraleuropa zu einer Zeit, in der sich die
beiden Historiker wissenschaftlich aufbauten und aus deren Bedingungen sie
sich gleichzeitig herauszulosen bemiihten. Die Ausfithrungen Alberigos {iber-
zeugen weitgehend. Sein 1970 vorgetragenes Postulat, alle in einer Epoche wir-
kenden kirchlichen Strémungen und Stimmen zu untersuchen, unabhéngig da-
von, ob sie sichtbar bis in die Gegenwart wirkten und welchen Erfolg ithnen letzt-
lich beschieden war, ist beachtlich und wird heute nicht mehr in Frage gestellt.
Allerdings spricht er aus einem Umfeld heraus, das iiber lange Zeit einem ponti-
fikal-hierarchisches Kirchenbild folgte, im Erlebnis des Konzils einerseits und
der 68er-Revolution andererseits aber eine Faszination fiir Synodalitdt und
Fundamentaldemokratie entwickelte. So bleibt bei aller Anerkennung der Ver-
dacht bestehen, ob er nicht wiederum einem in seinem Milieu als siegreich her-
vorgegangenen Kirchenbild huldigt, das heute einem breiten Grundkonsens ent-
spricht. In einem weiteren Schritt ldsst sich fragen, warum Alberigos synodale
Milieubedingtheit wissenschaftstheoretisch akzeptabler ist als das vorausgehend
pontifikale. Gerechtfertigt werden kann diese letztlich wiederum nur mit dem
Nachweis, dass das synodale, foderale Kirchenbild dem Wesen der Kirche mehr

""" Peter Hersche, Musse und Verschwendung. Europiische Gesellschaft und Kultur im Ba-

rockzeitalter, Erster Teilband, Freiburg u.a. 2006, 203-211, besonders 206f.
 Conzemius, Kirchengeschichte (wie Anm. 9), 34-40.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 351

entspricht als das hierarchische. Dazu bedarf es aber einer ekklesiologischen Ar-
gumentation, womit man wieder im Bereich der Theologie wire.

In der Erfahrung starker Verinderungen in der Ekklesiologie bzw. des kirch-
lichen Selbstverstandnisses spricht sich Alberigo dafiir aus, dass die Kirchen-
geschichte diesen Wandel nicht in sich aufnimmt, sondern ihre Identitéit als
theologische Teildisziplin gidnzlich ablegt. Dabei soll sie sich in ihrer Methodik
ganz an den neuesten Entwicklungen der Historiografie orientieren und die Kir-
che unter rein phdnomenologischen und nicht dogmatischen Gesichtspunkten
untersuchen. Die Kirchengeschichte erforscht die Kirche also nach ithrem Er-
scheinungsbild, und nicht nach ithrem providentiellen Sinn. Dabei rdumt Albe-
rigo ein, dass mit dieser positiven, empirischen Methode die Kirche nicht in
threm ganzen Wesen erfasst werden kann. Es ist der Kirchengeschichte eigen,
die zeitliche Abfolge von Formen kirchlichen Lebens zu untersuchen, wahrend
es Aufgabe der Theologie ist, solche unter dem Licht der Offenbarung zu be-
fragen. Die Ausblendung theologischer Kategorien wird aber kompensiert durch
eine vorbehaltlose Offnung gegeniiber den Fortschritten der Geschichtswissen-
schaften. Aneignen soll sich die Kirchengeschichte eine globale Geschichtschrei-
bung, nicht im geographischen Sinn, sondern in der Beriicksichtigung aller re-
levanten Faktoren eines kirchlichen Phénomens.'’

Das wissenschaftstheoretische Programm Alberigos ist explizit oder implizit
wohl zum Selbstverstdndnis der meisten Kirchenhistoriker geworden. Denn dem
festgestellten Theologiedefizit kann auf dem Weg am leichtesten begegnet wer-
den. Dabei stellen sich aber folgende Fragen:

Wie werden die Ergebnisse einer solchen Kirchengeschichtsschreibung von
den iibrigen Geschichtswissenschaften tatséchlich rezipiert? Stosst eine solche
Offnung wirklich auf die intendierte Akzeptanz? Denn gerade mit der Ausrich-
tung auf das Materialobjekt Kirche konnte sich die Kirchengeschichte isolieren,
weil diese spezifischen Aussagen fiir die sdkulare Historiographie keine Rele-
vanz haben — trotz ihrer Verpflichtung auf deren methodischen Vorgaben. So
liefe sie Gefahr, liber diesen Schritt ihre Existenz auf das Dasein einer Hilfswis-
senschaft im theologischen Facherkanon zu reduzieren.

Wie gelingt es Alberigo, die Kirche zu erforschen, die auch als gesellschaft-
liches Phdnomen ihre Bestimmung letztlich aus der Theologie bekommt, und sich
dabei von jeden theologischen Denkkategorien zu l6sen? Wie kann Alberigo die
Entwicklung der Kirche studieren, ohne dass die innerste Motivation dafiir die
Frage nach dem Wesen der Kirche ist, was wiederum ein theologisch bestimmter
Gegenstand ist?

Pannenberg hilt gegen die Forderung der Eliminierung theologischer Fragen,
beziehungsweise der Ausblendung der Frage nach Gott und seinem Handeln,
fest, dass religiose Phdnomene durch eine profanhistorische Methode grund-
sitzlich als Ausdruck menschlicher Vorstellungen ohne Transzendenzbezug be-

""" Alberigo, Neue Grenzen (wie Anm. 12), 489f.



352 Paul Oberholzer

handelt werden konnen. Allerdings sieht Pannenberg darin ein Prijudiz gegen
die Wirklichkeit des biblischen Gottes. Er bringt Verstindnis dafiir auf, dass eine
solche aufgeklirte Historiografie nach den konfessionalisierenden Kontroversen in
der friihen Neuzeit hervorgegangen ist, die lediglich die Rechtfertigung und
Glorifizierung der eigenen Glaubensgemeinschaft zum Ziel hatten. Dem hélt Pan-
nenberg entgegen, dass Christentum und Kirche durch den Glauben an einen in der
Geschichte handelnden Gott konstituiert sind. Wenn die Religion ohne Bezug-
nahme auf die Frage nach dem Handeln ihres Gottes in ihrer Geschichte dargestellt
wird, dann ist die Kirchengeschichte als solche schon die Bestreitung des Glaubens
an den in der Geschichte handelnden Gott. Pannenberg erwartet, dass diese Frage
zumindest als offen behandelt wird. Wo die Kirchengeschichte aber am Leitfaden
einer rein profanhistorischen Methode durchgefiihrt wird, in der religitse
Vorgidnge zum Ausdruck menschlicher Vorstellungen reduziert werden, da sieht
Pannenberg die Frage nach dem Handeln Gottes in der Geschichte schon negativ
beantwortet, womit die Kirchengeschichte zum Argument des Atheismus wird."®

Nicht ganz konsequent scheint Conzemius zu sein, der einerseits eine rein pro-
fanhistorische Methode fordert, andererseits aber darauf hinweist, dass ein leben-
diges Christentum eine Geschichtsdeutung im Hinblick auf sein eigenes Selbst-
verstidndnis erfordert und rein religionsgeschichtliche Auskiinfte nicht gentigen.
Wohl anerkennt Conzemius, dass ein solches Selbstverstindnis nicht zum vor-
bestimmten Massstab des gldubigen Historikers werden darf, dass er diese aber als
Arbeitshypothese formulieren soll.'”” Es ist nicht ganz klar, worauf Conzemius
hinaus will. Darin, dass das Studium vieler kirchlicher Themen keiner profunden
theologischen Ausbildung bedarf, ist ihm recht zu geben. Es ist auch ldngst aner-
kannt, dass ein ungldubiger Historiker bereichernde Beitrdge zur Kirchengeschich-
te leisten kann. Der gldubige Historiker zeichnet sich bei Conzemius darin aus,
dass seine Auseinandersetzung mit der Kirche sein eigenes heilsgeschichtlich aus-
gerichtetes Selbstverstindnis tangiert. Und damit stellt sich die Frage, ob mit die-
sem wesenhaften Konfrontiertsein, die den Fragekatalog des Kirchenhistorikers be-
stimmt, der Aspekt der Theologie eben nicht wieder zwangsldufig in der Kirchen-
geschichte prisent ist. Um auf Alberigo zuriickzukommen: Liegt in der Eliminie-
rung der Theologie nicht letztlich der eigentlich theologische Beitrag der Kirchen-
geschichte? Denn obwohl Alberigo explizit fordert, dass sich die Kirchenge-
schichte aus der Theologie verabschiedet, hat er mit einer neuen Methode, kirch-
liche Vollziige historisch zu erforschen, aus einer theologischen Verengung her-
ausgefuihrt, die ihre Motivation in Reflexionen auf das Wesen der Kirche hat,
welche sich wiederum von theologischen, bzw. ekklesiologischen Gedankengin-
gen leiten lasst. So sei an dieser Stelle auch klargestellt, dass die theologische Teil-
disziplin der Ekklesiologie die aktuelle Kirchengeschichtsschreibung rezipieren
muss, zumal 1hr Gegenstand, die Kirche, wesenhaft geschichtlicher Natur ist.

'* Pannenberg, Wissenschaftstheorie (wie Anm. 1), 398f.
""" Conzemius, Kirchengeschichte (wie Anm. 9), 42.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 353

Die nationale Geschichtsschreibung der Schweiz im Vergleich

Im Jahre 2008 verdffentlichte der Mittelalterhistoriker Roger Sablonier eine neue
Studie mit dem Titel: Griindungszeit ohne Eidgenossen. Politik und Gesellschaft
in der Innerschweiz um 1300. Darin bietet er eine breit angelegte Sachinfor-
mation tiber politische und 6konomische Aspekte der lidndlichen Gesellschaft in
der Innerschweiz um 1300 und begegnet den historischen Phinomenen von ganz
verschiedenen Seiten und mit neuen Sichtweisen. Im Rahmen einer anspruchs-
vollen, aber gemiss seiner Positionierung politisch nicht unmittelbar brauch-
baren Wissenskultur versucht er, die Vergangenheit nach heutigen quellenkri-
tischen Methoden und reflektierten inhaltlichen Fragen zu erfassen.”

Fiir unsere wissenschaftstheoretische Reflexion sind weniger Sabloniers Er-
gebnisse zur Zentralschweiz im frithen Spitmittelalter von Bedeutung. Relevant
hingegen sind seine in Einleitung und Schlusskapitel prisentierten Rahmen-
bedingungen: Die mit dieser Zeit assoziierten Ereignisse wie der Riitlischwur mit
dem Bundesbrief, die Schlacht am Morgarten und der Burgenbruch bilden in der
Schweizer Staatsdoktrin Grundlage und Anfang der nationalen schweizerischen
Geschichte. Sablonier restimiert bereits erfolgte Forschungsergebnisse: Die ent-
scheidenden Vorginge der Entstehung der Alten Eidgenossenschaft liegen nicht
in Geschehnissen um 1300 in den Urkantonen, sondern in den Reichsstidten
Ziirich und Bern im 15. Jahrhundert. Sablonier bestreitet nicht die Faktizitdt der
Einzelereignisse aus der Wende vom 13. zum 14. Jahrhundert, sie wurden aber
aus ihrem historischen Zusammenhang gerissen und im 15. Jahrhundert in ein
neues Geflige gestellt und zur eidgendssischen Befreiungstradition umfunktio-
niert. Im 19. Jahrhundert wurde diese zu einem plausiblen Ausgangspunkt der
Staatsgriindung gemacht, deren Anfiange in die Vorzeit des frithen 14. Jahrhun-
derts projiziert werden. Die so zusammengefiigten Elemente geben Antwort auf
die Erfahrung heftiger politischer Auseinandersetzungen, grosser Abhdngig-
keiten von fremden Michten zu Beginn des 19. Jahrhunderts, aber auch auf die
Herausforderungen eines innerlich tief zerrissenen Staatsgebildes nach 1847.
Den Mythen und Verfassungslegenden kam dabei die Aufgabe zu, das Gedan-
kengut der Bundesverfassung, eines reinen Produkts des 19. Jahrhunderts, im
Bewusstsein des Volkes zu internalisieren, das sich damals zu einer Nation her-
ausbildete.”’ Laut Thomas Maissen beabsichtigten die liberalen Geschichts-
schreiber dieser Zeit ihr Territorium und gegebenenfalls territoriale Anspriiche
gegen aussen zu rechtfertigen und im Innern eine Volksgemeinschaft zu postu-
lieren, die sich nicht durch die wachsenden Klassengegensitze auseinanderdi-
vidieren liess. So verfestigten sie mit dem neu rezipierten Bundesbrief von 1291

" Rober Sablonier, Griindungszeit ohne Eidgenossen. Politik und Gesellschaft in der Inner-
schweiz um 1300, Baden 2008, 19, 195.
*'" Sablonier, Griindungszeit (wie Anm. 20), 8-11.



354 Paul Oberholzer

das Bild des ewigen Kerns der Eidgenossenschaft, die danach durch Anschliisse
linear erweitert wurde.*

Die ganzen Vorstellungen liessen sich durch eine gewaltige mediale Leistung
zum historischen Allgemeingut der eigenen Geschichte machen, verharrten aber
letztlich in den Verhiltnissen einer grossartigen Vision des ausgehenden 19.
Jahrhunderts. Allerdings blieb es nicht bei diesem mentalitétsgeschichtlichen
Vorgang, sondern bis in die zweite Hélfte des 20. Jahrhunderts haftete der gan-
zen historischen Forschung eine bestimmte Blickrichtung an: Immer wurde die
Zeit um 1300 durch eine eidgendssische Brille betrachtet — in einer Fokussierung
auf die Vorgeschichte des Bundesstaates als Ursprung des politischen Sonder-
falles mit festen Vorstellungen von urspriinglicher Freiheit und angeborenem Be-
wusstsein fiir Demokratie, aus der Warte eines Ziels, das die Akteure damals
aber nie vor Augen hatten.

Auf der einen Seite steht somit die mentale Breitenwirkung der Befreiungs-
tradition, die aber eigentlich mit dem historischen Geschehen um 1300 nichts zu
tun hat. Auf der anderen Seite aber steht die Tatsache, dass dieses Konzept der
Staatsgriindung nicht nur ein beliebter Gegenstand nationaler Emotionen, son-
dern auch das Faszinosum der Historiografie war. Bis in die zweite Hélfte des
20. Jahrhunderts wurden diese Geschichtsbilder Ideologiebediirfnissen entspre-
chend immer wieder neu fiir politische und kulturelle Dienste aktualisiert und
instrumentalisiert. Dem ist wohl auch in der Gegenwart noch so, nur dass sich
die universitdren Geschichtswissenschaften aus solchen Debatten verabschiedet
haben und sich mit der Thematik nur noch befassen, um deren Ahistorizitét
nachzuweisen.

Sablonier will die kultur- und mentalititsgeschichtliche Bedeutung der auf der
Befreiungstradition beruhenden Griindungsgeschichte nicht leugnen. In Zusam-
menarbeit mit damaligen Historikern wurden virtuelle Vorfahren des Bundes-
staates geschaffen, und die Geschichte erhielt somit symbolischen Charakter fiir
zeitgebundene politische Ideale. Dabei bekamen die Inhalte geradezu kanonische
Bedeutung und generierten parallelreligiose Uberzeugungen.”

Riickschliisse auf die Kirchengeschichte

Sablonier beanspruchte mit keiner seiner Forschungen Kirchengeschichte zu
schreiben und bediente sich mit seinem Fokus auf Adelsherrschaft und ldndliche
Gesellschaften unter der Riicksicht von Schriftlichkeitsfunktionen einer véllig
unterschiedlichen Terminologie und Methode. Seine Ergebnisse haben aber fiir
die wissenschaftstheoretische Reflexion der Kirchengeschichte in mancher Hin-
sicht Relevanz:

22 Thomas Maissen, Schweizer Heldengeschichten — und was dahintersteckt, Baden 2015, 37f.
a Sablonier, Griindungszeit (wie Anm. 20), 17-33, 181-214.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 355

Mit den Untersuchungen zu den herrschaftlichen, wirtschaftlichen und sozia-
len Verhiltnissen stellte Sablonier fest, dass um 1300 fiir die Innerschweizer Té-
ler Kloster als Herrschaftstriger besonders bedeutend waren. Lokale Herrschaft
war vor allem klosterliche Herrschaft, wobei die alten Kloster Einsiedeln und
Engelberg herausragten und neue Kloster wie Steinen und Wettingen besonderen
koniglichen Schutz erfuhren. In mancher Hinsicht erwiesen sie sich als fithrend
in Administration und Intensivierung der Landwirtschaft. Kloster waren als
geistliche Zentren gleichzeitig als Herrschaftsunternehmungen wirtschafts- und
sozialorganisatorische Innovationsorte. Diese konnten sich gut entfalten, weil sie
in der Bevolkerung auf breite Akzeptanz stiessen. Den Grund dafiir sieht Sab-
lonier in den religiésen und kultischen Bediirfnissen der Bevolkerung, die von
den Klostern befriedigt werden konnten. Aufgrund dieser Kongruenz von Inter-
essen der Herrschaftstriger und Bauern funktionierten die Hofgenossenschaften
gut und zeichneten sich durch grosses Beharrungsvermégen aus.”* Es ist offen-
kundig, dass diese Feststellung von kirchenhistorischer Bedeutung ist. Sie ist
nicht nur ein Plidoyer fiir die Forderung Alberigos, die die Kirchengeschichte
von jeder theologischen Fragestellung befreien mochte, sondern fithrt weiter zur
Evidenz, dass jegliche historische Forschung grundsitzlich kirchenhistorisch re-
levant sein kann.

Sablonier weist auch nach, dass die fraglos als Wissenschaft anerkannte
Schweizer Geschichtsschreibung des 19. und 20. Jahrhunderts ihre Forschungen
aus einem vorbestimmten Blickwinkel betrieb und sich der Freiheitsliebe, Demo-
kratie und des inneren Zusammenhalts der zentralschweizerischen Talschaften
als eines apriorischen Wertekanons bediente. Eine Parallele zur katholischen Kir-
chengeschichte, die unter dem Generalverdacht steht, ihr Geschichtsbild und
ithren Kirchenbegriff der neuscholastischen Dogmatik zu entnehmen, ist augen-
fillig und lédsst unter der Riicksicht dieses Vergleichs deren Werdegang unter
ganz anderem Licht erkennen. Die ultramontan ausgerichtete katholische Kir-
chengeschichte, ohne nationale Konnotation, fiihlte sich einem heilsgeschicht-
lichen oder dogmatischen Kanon, die republikanisch eingefirbte Schweizerge-
schichte hingegen den apriorisch vorgegebenen Inhalten der eidgendssischen Be-
freiungstradition verpflichtet. Es ist unbestritten, dass diese, besonders in der
zweiten Hilfte des 19. und im frithen 20. Jahrhundert, religiose und patriotische
Elemente verband. An ihr orientierten sich protestantische, wie Wilhelm Oechsli
(1851-1919), Professor fiir Schweizer Geschichte an der Eidgenossisch Tech-
nischen Hochschule in Ziirich, und katholische, wie der Einsiedler Benediktiner
Theodor Schwegler (1887—-1967), liberale und konservative Historiker, mit ihren
je eigenen konfessionellen Intentionen, aber mit der Orientierung an derselben
Nation. Sie werden hier unterschieden von den katholischen Kirchenhistorikern,
wie z.B. dem Limburger Domkapitular und spiteren Generalvikar Matthias
Mohler (1847-1923) oder dem bereits genannten Theodor Granderath, die sich

o Sablonier, Griindungszeit (wie Anm. 20), 188f.



356 Paul Oberholzer

durch ihren verbindlichen Dienst auf die theologischen Anspriiche der Kirche
verpflichteten. Allerdings liess sich die katholische Geschichtsschreibung in der
Schweiz von einer Ultramontanisierung und Universalisierung beeinflussen,
weswegen die Ubergiinge von katholischer Kirchengeschichte und katholischer
Schweizergeschichte letztlich fliessend sind.”> Sowohl die Vertreter der katholi-
schen Kirchen- als auch diejenigen der Schweizergeschichtsschreibung tatigten
ithre Forschungen aus einem bestimmten Blickwinkel mit vorgegebenen Frage-
stellungen und Werten, die aus dem jeweils aktuellen Kontext genommen wur-
den, deren Ursprung aber in die Vergangenheit zuriickprojiziert wurde. Dass die
dogmatischen Vorgaben der Kirche einen grosseren Anspruch an die Menschheit
stellen als die Befreiungsmythen, ist unter geschichtswissenschaftlichem Aspekt
lediglich ein Unterscheidungsmerkmal graduellen und nicht substantiellen
Charakters. Es ist nicht von der Hand zu weisen, dass sich die katholischen Kir-
chenhistoriker nach dem 1. Vaticanum gezwungen sahen, auf Forschungen zu
verzichten, die die eigene Tradition in Frage stellen oder in neuen Kontexten er-
kldren konnten. Allerdings findet ihr Schaffen in demjenigen der nationalen Ge-
schichtsschreibung starke Entsprechungen. Auch die Konzentration der Kirchen-
geschichtsschreibung auf Editionsprojekte ist nicht als Riickzug in den rein posi-
tivistischen Bereich und als Ausdruck der Angst vor kurialen Massregelungen zu
erkldren. Denn die Historiografie des 19. Jahrhunderts wird generell als fakren-
positivistisch bezeichnet. Die Begeisterung damaliger Historiker fiir die Erfas-
sung und Verdffentlichung von Quellen, allen voran die Monumenta Germaniae
Historica, wird nirgends als Absage an den kritischen Forschergeist, sondern
vielmehr als innovativer Ausdruck eines vorbehaltslosen, beharrlichen intellek-
tuellen Arbeitens gewertet.”® Gleiches gilt fiir die katholische Geschichtsschrei-
bung. Ihr Werdegang ist folglich nicht als Verabschiedung von der zeitgendssi-
schen, dem Historismus verpflichteten Historiografie, sondern als eine von deren
Ausdrucksformen zu werten.”’

Sablonier weist darauf hin, dass die eidgendssische Befreiungstradition grosse
mentalitdtsgeschichtliche Bedeutung fiir die Schaffung eines schweizerischen
Gemeinschaftsgefiihls hatte. Dieser Prozess lief iiber lange Zeit in Zusammen-
arbeit mit den Geschichtswissenschaften. Folge war das bestimmende gesell-
schaftliche Phinomen einer eidgendssischen Zivilreligion, der das Verdienst zu-
kam, Biirgern vier verschiedener Sprachen und Angehorigen von zwei fast gleich
grossen Konfessionen ein positives Zugehorigkeitsgefiihl zum selben Staat zu

* Franziska Metzger, Geschichtsschreibung und Geschichtsdenken im 19. und 20. Jahr-

hundert, Bern u.a. 2011, 168-173; Franziska Metzger, Religion, Geschichte, Nation. Katho-
lische Geschichtsschreibung in der Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert — kommunika-
tionstheoretische Perspektiven (Religionsforum 6), Stuttgart 2010, 13-17, 330.
% Stefan Jordan, Theorien und Methoden der Geschichtswissenschaft, Paderborn 2016, 52—
56; Wolf, Den ganzen Tisch (wie Anm. 1), 264-269; Wolf, Zwischen Theologie (wie Anm.
6), 379-381.
Metzger, Religion (wie Anm. 25), 13f; Metzger, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25),
171-177.

27



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 357

geben.” Ebenso war im 19. Jahrhundert fiir die katholische Bevolkerung das Be-
wusstsein um die Geschichte einer hierarchisch, orthodox und pépstlich ausge-
richteten Kirche in einer republikanisch und zunehmend séikularen Gesellschaft
wichtig fiir das Identitdtsbewusstsein und das Zugehorigkeitsgefiihl zum global
ausgerichteten Katholizismus. Dies war damals ebenso wie fiir den Schweizer
Bundesstaat von vordringlicher Bedeutung aber auch fiir die innere Konsoli-
dierung der nach der Sdkularisation und weiteren politischen Bedringungen
krisengeschiittelten katholischen Kirche; ebenso liessen sich Kirchenhistoriker
fiir dieses Anliegen in Dienst nehmen und forschten mit einer eben nicht eidge-
nossischen, sondern pépstlichen, hierarchischen und geistlichen bzw. sakramen-
talen Idealen verpflichteten Brille.*” Dass Geschichtsschreibung eine Funktion
zur Starkung des Gemeinschaftsgefiihls einer gesellschaftlichen Einheit haben
kann, gibt Sablonier unumwunden zu und stellt den wissenschaftlichen Charak-
ter von deren Leistungen nicht in Abrede, auch wenn er voraussetzt, dass man in
der Gegenwart von solchen Implikationen absieht. Allerdings kommt er zum
Schluss, dass auch seine Darstellung eine Rekonstruktion ist, aber ohne Pramis-
sen aus dem 19. Jahrhundert. Gleiches ldsst sich auf die Kirchengeschichte an-
wenden. Sie stellt gerade unter dieser Riicksicht unter den historischen Diszipli-
nen keinen Sonderfall dar.

Die geforderte Selbstreflexion ist auf eidgendssischer Seite aber leichter zur
durchlaufen. Denn es ist moglich, sich von den Vorgaben eines ahistorischen
Grindungskonzepts zu losen, ohne die Identitdt der Schweiz aufzugeben. Die
Kirchengeschichte verabschiedet sich wohl ebenso von den Maximen des 19.
Jahrhunderts. Dabei bleibt sie aber immer auf die Kirche zuriickverwiesen, die
ein theologischer Gegenstand bleibt und sich an einem heilsgeschichtlichen Be-
zugsrahmen orientiert, der den Anspruch erhebt, dass sich seine Inhalte nicht von
einer historisch kritischen Revision dekonstruieren lassen. Die Kirchengeschich-
te sieht sich damit vor der bleibenden — oder vielleicht erst jetzt — dringenden
Herausforderung, sich in einer wissenschaftstheoretischen Reflexion in diesem
Spannungsfeld zu positionieren, aus dem sie sich im Gegensatz zur nationalen
Geschichtsschreibung nicht 16sen kann.

Erste Konsequenzen fiir die Historiografie der Kirche

Sabloniers Beobachtungen und Reflexionen, die auf einer Fragestellung beruhen,
die keine kirchengeschichtliche Relevanz erkennen lésst, fithren zu entsprechen-
den Konsequenzen.

28
29

Dazu auch Metzger, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25), 165-177.

Natiirlich kam es bei katholischen Schweizer Kirchenhistorikern zu Uberschneidungen. Sie
fithlten sich sowohl der Befreiungstradition als auch der kirchlichen Lehre verpflichtet. Im
Rahmen dieser wissenschaftstheoretischen Reflexion wird aber der Kirchenhistoriker ohne
explizit nationale Ausrichtung dem republikanisch orientierten Schweizerhistoriker gegen-
tbergestellt.



358 Paul Oberholzer

Anfrage an die Kirche als Materialobjekt: Sabloniers Charakterisierung der
Herrschaft in der Zentralschweiz bietet ein unerwartetes Bild von Klostern als in-
novativen und von der ldndlichen Bevolkerung akzeptierten Herrschaftstragern.
Dieses Einzelbeispiel bestitigt nicht nur, dass Profanhistoriker kirchenhistorisch
relevante Forschungsergebnisse zu Tage fordern konnen. Denn dies liegt in
Ubereinstimmung mit allen bisher zitierten wissenschaftstheoretischen Reflexio-
nen. Sablonier wird damit auch nicht zum Theologen, sondern bleibt Wirt-
schaftshistoriker. Aber eine Studie, die nie beabsichtigte, die Kirche zum Ge-
genstand zu haben, liefert neuartige Informationen zum kirchlichen Daseinsvoll-
zug, was Kirchenhistoriker zur Bereitschaft verpflichtet, in jeder historischen
Studie weiterfithrende Ergebnisse zu finden, selbst wenn diese nicht die Erfor-
schung kirchlicher Verhiltnisse zum Ziel hat; oder anders formuliert, dass der
Kirchenhistoriker sich vom Materialobjekt Kirche als Wesensmerkmal der eige-
nen Disziplin verabschieden muss. Kirchengeschichte als theologische Wissen-
schaft darf sich gerade nicht dadurch auszeichnen, dass sie sich auf gewisse Un-
tersuchungsobjekte beschriankt, die aus einer zeitbedingten Warte kirchlich sind,
wihrend man andere den Profanhistorikern tiberldsst.

Dieser Gedanke findet eine Entsprechung bei Erwin Iserlohs Ausfiihrungen
zur historiographischen Relevanz der Heilsgeschichte: Gott hat nicht nur die
ganze Welt erschaffen, sondern alle Teilwirklichkeiten der Geschichte sind auf
Jesus Christus hin geordnet. Da die Kirche Erbin und angelegte Vollendung des
Vermiéchtnisses Christi ist, das wiederum die ganze Welt umfasst, kann es fiir
den Kirchenhistoriker kein gesellschaftliches oder kulturelles Phinomen geben,
das im impliziten Hinblick auf diese Verwiesenheit nicht grundsitzlich relevant
wiire.”

An dieser Stelle soll nochmals der Ansatz Alberigos mit seinem Postulat einer
vorbehaltlosen Offnung gegeniiber der aktuellen Geschichtsschreibung aufge-
griffen werden. Denn es stellt sich nun die Frage, was Alberigo unter dem Er-
scheinungsbild der Kirche versteht, welches ohne theologische Fragestellungen
und Rahmenbedingungen alleiniger Gegenstand der Kirchengeschichtsforschung
sein soll. Bei einer sikularisierten Gesellschaft scheint das auf den ersten Blick
klar, zumal die Kirche nur noch einen ihr zugewiesenen Sektor in der gesamten
Gesellschaft einnimmt. Aber selbst in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts
haben dieselben kirchlichen Ausdrucksformen z.B. in ldndlichen Gegenden
Tirols, in der Stadt Ziirich, in Spanien und Australien eine ganz unterschiedliche
soziale Bedeutung, weil die jeweilige Kirche in einem ganz anderen Verhéltnis
zu ihrem gesellschaftlichen Umfeld steht, auch wenn dieses {iberall als sdkula-
risiert gilt. Dass entsprechende Kldarungen zur Forschung gehoren, ist selbstver-
standlich. Frage ist aber, wie wissenschaftstheoretisch ausgelotet werden kann,
wie sich die Kirche als soziales Phinomen zum iibergeordneten, umfassenden

" Erwin Iserloh, Was ist Kirchengeschichte? in: Kirchengeschichte heute. Geschichtswissen-
schaft oder Theologie, hg. v. Raymund Kottje, Trier 1970, 10-32, hier 17.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 339

gesellschaftlichen Rahmen verhilt; mit anderen Worten, wo man die Grenze
zwischen dem Wesen Kirche und der Gesellschaft setzt, die von dieser unter-
schieden ist.

Noch schwieriger gestaltet sich die Erforschung des Erscheinungsbildes
Kirche in einer vorsdkularen Gesellschaft, in der die verschiedensten gesell-
schaftlichen Aspekte, zu denen die Kirche untrennbar gehorte, eng miteinander
verzahnt waren, ja sich sogar gegenseitig wesenhaft durchdrangen. So waren
zum Beispiel die Missionseinsétze der ersten Jesuiten im portugiesischen Welt-
reich nicht nur eng mit den politischen und 6konomischen Bedingungen im ost-
asiatisch-pazifischen Raum verbunden, sondern deren wesenhafte Verbindung
war auch den Jesuiten eine nicht hinterfragbare Selbstverstindlichkeit. So hat
sich Franz Xaver fiir seine Japanreise im Juni 1549 vom Hafenkapitdn Malakkas
eine nicht genannte Menge des vorziiglichsten Pfeffers geben lassen, von dessen
Handel er bis zu seiner Riickkehr im Dezember 1551 leben konnte.”' Das Ent-
scheidende dabei ist, dass Franz Xaver nicht nur in Genuss damaliger Handels-
ware gekommen ist, sondern selbst personlich in Japan Handel trieb, und eine
Trennung von der Missionstétigkeit in seinen Denkkategorien gar nicht nachvoll-
ziehbar war. Eine Erforschung des Erscheinungsbildes Kirche ist in diesem Fall
aus sakularisierter Perspektive moglich, trigt aber der Lebenswelt der ersten Je-
suiten nicht wirkliche Rechnung. Eine missionsgeschichtliche Studie {iber Franz
Xaver ohne Kenntnisse des damaligen portugiesischen Welthandels kann nur ein
einseitiges Bild zu Tage fordern, das den gesellschaftlichen Bedingungen, in de-
nen sich Franz Xaver bewegte, nicht gerecht wird. Auch die Beispiele Sabloniers
von der Klosterherrschaft in der Zentralschweiz und den eingangs genannten
spdtmittelalterlichen Pfriindenstiftungen zeigen, dass wirtschaftshistorische For-
schungen fiir das Verstédndnis eines kirchlichen Daseinsvollzugs nicht nur kli-
rende Bedeutung haben, sondern dass eine Trennung in Kirchen- und Profan-
geschichte, sofern diese durch das Materialobjekt bestimmt wird, problematisch
ist. Man kann noch einen Schritt weiter gehen und auf dem Hintergrund von
Iserlohs Reflexionen tiber die heilsgeschichtliche Verwiesenheit jeder gesell-
schaftlichen Realitédt auf die Parusie die Frage stellen, ob Studien, die das Ma-
terialobjekt Kirche iiberhaupt nicht tangieren, wie zum Beispiel der Senfgas-
einsatz im Ersten Weltkrieg, das Aufkommen des Totalitarismus und schliesslich
der Atombombenabwurf tiber Hiroshima und Nagasaki nicht nur historisch, son-
dern auch kirchenhistorisch von grosserer Bedeutung sind als der Modernis-
musstreit und die Reflexionen zu pépstlichen Lehrschreiben in den vierziger und
fiinfziger Jahren des 20. Jahrhunderts.

3 Epistolae S. Francisci Xaverii aliaque eius scripta, nova editio, tomus II (1549-1552) (Mo-
numenta Historica Societatis Iesu 68), Romae 1945, Nr. 83, 117-119.



360 Paul Oberholzer

Zum apriorischen Wertekanon und iibergeordneten weltanschaulichen Rahmen:
Der Vergleich mit der Schweizer Geschichtsschreibung macht deutlich, dass die
Orientierung an einem dogmatischen Kirchenbild bzw. einem apriorischen Wer-
tekanon keine Eigenheit der Kirchengeschichte ist, sondern im konkreten Bei-
spiel der Befreiungstradition und den Geschichtsmythen eine Entsprechung fin-
det. Eine solche Bedingtheit ist inzwischen als Wesensmerkmal jeder nationalen
Geschichtsschreibung anerkannt. Die Geschichtswissenschaften hatten Anteil am
Prozess der Nationenbildung und sahen in einem vorgegebenen Nationenbegriff
den Sinnspender eigenen Arbeitens.”” So kann man sagen: Die eidgendssische,
auf Freiheitswille, Unabhingigkeit und den Willen zur Staatsgriindung fokus-
sierte Brille ist das Pendant zur klerikal bzw. pontifikal gefirbten Sichtweise mit
dem deterministischen Konzept einer Entwicklung tiber den monarchischen
Episkopat und Vollendung im pépstlichen Jurisdiktionsprimat. An entsprechen-
den Schemata orientierte sich auch die Geschichtsschreibung reformatorischer
Kirchen.

Eine weitere Parallele findet sich auf der ndchsten Ebene eines iibergeord-
neten Bezugsrahmens, der mehr von theologischer Seite postuliert, auch einen
starken Niederschlag auf die Historiografie hatte. So war kirchengeschichtliches
Denken bestimmt von einer Heilsgeschichte, wonach sich die Geschichte der
Kirche und letztlich der ganzen Menschheit auf die Parusie zubewegt und darin
ithre Vollendung findet. In ihr setzen sich die Inhalte der Frohen Botschaft ginz-
lich durch und bestimmen das Zusammenleben der Menschheit. Solche Kate-
gorien prigten nicht nur das vorneuzeitliche Denken, die Theologie und die
Kirchengeschichte. Vielmehr schlug sich historisches Reflektieren fiir die Er-
kldrung der Welt auch in den Werken von Philosophen nieder, die sich auf syste-
matischem Weg erstmals im 16. Jahrhundert der Geschichte zuwandten. In der
zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts kam es dann zum eigentlichen Durchbruch
der Geschichtsphilosophie, in der aus den Besonderheiten des geschichtlichen
Lebens allgemeingiiltige Aussagen abstrahiert wurden. Die so angestrebte Deu-
tung des Weltgeschehens stand mit Férderung und Prisentation aufkldrerischer
Ziele in Verbindung. Die Geschichte diente dabei dem Nachweis grosser (iber-
zeitlicher Ideen. So sollte gezeigt werden, wie sich Prinzipien und Ideen wie die
Freiheit des Menschen oder seine Fahigkeit zu friedlichem Zusammenleben
entwickelt haben. Genannt seien hier als bekannteste Vertreter Georg Wilhelm
Friedrich Hegel (1770-1831) mit seiner steten Hoherentwicklung der Welt durch
aufeinander folgende Volksgeister und Karl Marx (1818-1883) mit seiner mate-
rialistischen Geschichtsphilosophie, die den Determinismus einer Abfolge von
gegensitzlichen sozialen Klassen propagiert. Analogien, wenn auch nicht eine
vollige Entsprechung zur christlichen Heilsgeschichte, sind uniibersehbar. Auch
wenn sich von Seiten der Historiografie bereits im ausgehenden 19. Jahrhundert

% Christoph Conrad/Sebastian Conrad, Wie vergleicht man Historiographien? in: Die Nation
schreiben. Geschichtswissenschaft im internationalen Vergleich, hg. v. dens., Gottingen
2002, 11-48, hier 19f.; Metzger, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25), 178-181.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 361

Kritik an solchen nomethischen Konzepten regte, prigten sie doch die Ge-
schichtswissenschaften bis in die zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts.” Wie die
Kirchenhistoriker so wollten auch die tibrigen Historiker das Handeln Gottes —
oder eben des Absoluten — in der Welt aufzeigen. Dass in den letzten Jahrzehnten
die Historiografie die Suche nach allgemeinen Gesetzen oder Prinzipien aufgege-
ben hat, stellt zwangsldufig auch Anfragen an das Selbstverstédndnis der Kirchen-
geschichtler.® Die Heilsgeschichte hat fiir sie allerdings schon lange nicht mehr
die Funktion eines Prinzips, das das historische Geschehen determiniert. Kasper
zum Beispiel hat die Heilsgeschichte in sein Konzept integriert, nicht nur, weil
die meisten Kirchenhistoriker als entschiedene Angehorige der Kirche an die
christliche Offenbarung glauben, sondern zum Wesen der Kirche eine heilsge-
schichtliche Verwiesenheit gehort. Wir stehen hier somit vor einem Unterschei-
dungsmerkmal der Kirchen- von der Profangeschichte. Dabei drdngt sich die
Frage auf, ob die profane Historiographie wirklich ohne Geschichtsphilosophie,
ohne iibergeordneten Bezugsrahmen existieren kann. Sollte dem tatsdchlich so
sein, steht hier ein Konflikt mit der Kirchengeschichte an, da diese wegen ihrer
notwendigen Verwiesenheit auf eine theologische Wesensbestimmung auf einen
geschichtsphilosophischen Bezugsrahmen nicht verzichten kann.

Zur Notwendigkeit der Verortung eines weltanschaulichen Hintergrundes

An dieser Stelle kann man mit Wolfs Hinweis auf den Historiker Reinhard
Koselleck (1923-2006) die Reflexion weiterfiihren. Koselleck geht in einem
Gang durch die Geschichte der Historiografie niher auf den Theologen und Ge-
schichtsphilosophen Johann Martin Chladenius (1710-1759), Professor in Leip-
zig und Erlangen, ein, der zum Schluss kam, dass in der Geschichtsschreibung
perspektivische Urteilsbildung und Parteilichkeit nicht identisch sind. Ein Quel-
lenbestand vergangener Zeiten behélt wohl sein Eigengewicht und ist nicht be-
liebig verschiebbar. Dennoch konnen aber Quellen durch Einsichtnahmen aus
unterschiedlichen Blickwinkeln Verschiedenes zu erkennen geben. So sind ver-
gangene Tatsachen und gegenwirtige Urteile die terminologischen Pole inner-
halb der Forschungspraxis, denen Objektivitit und Parteilichkeit in der Erkennt-
nistheorie entsprechen. Wohl haben Quellen ein Vetorecht. Durch die Quel-
lenkritik kann auf falsche Interpretationen aufmerksam gemacht werden. Eine
Quelle allein aber sagt noch nicht aus, was der Historiker sagen soll. So geht es
in der historischen Erkenntnis auch immer um mehr als um das, was in den
Quellen steht. Denn jede Quelle, die tiberhaupt erst durch die Frage des Histo-
rikers zur Quelle wird, verweist auf eine Geschichte, einen komplexen Zusam-
menhang von Ereignissen, die etwas anderes als die Quelle selbst sind. Es ist
Aufgabe des Historikers, die Quellen zu befragen, und das ist nur moglich, wenn

A Metzger, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25), 166f., 169f.
" Jordan, Theorien (wiec Anm. 26), 25-33.



362 Paul Oberholzer

er entsprechende Vorentscheidungen trifft. Ob eine Geschichte 6konomisch oder
theologisch gedeutet wird, ist nicht in erster Linie eine Frage des Quellenbe-
standes, sondern einer theoretischen Vorentscheidung. Um Quellen zum Spre-
chen zu bringen, braucht es eine Theorie moglicher Geschichten. Der Historiker
ndhert sich seinem Untersuchungsgegenstand immer mit einem weltanschau-
lichen Hintergrund, wodurch Parteilichkeit und Objektivitdt sich verschranken.
Die Wissenschaftlichkeit wird gerade nicht dadurch garantiert, dass ein solches
hermeneutisches Vorurteil iiberwunden, sondern expliziert wird.”® So tendiert die
aktuelle Historiographie dazu, von der Suche nach einheitlichen Massstdben ab-
zusehen, und wendet ihr Interesse der Spezifizitdt der Darstellungen zu. Der
Blick auf die Rhetorik und die Perspektive der Geschichtsschreibung ist nicht
weniger wichtig als die Erforschung des jeweiligen Gegenstandes.™

Elemente von Kosellecks Position finden eine Entsprechung bei Klaus Schatz,
der menschliche Geschichte nie als bloss dussere Faktendarstellung verstanden
wissen will. Vielmehr impliziert menschliche Geschichte immer das Moment des
Verstehens, womit das Moment des Wertens wesenhaft verbunden ist. Ge-
schichtswissenschaft ist darum weltanschaulich offen. Eine entsprechende Aus-
richtung beeintrachtigt ihren wissenschaftlichen Charakter aber nicht. Im Falle
der Kirchengeschichte wird dieser weltanschauliche Bezugsrahmen aus der
Theologie genommen.”” Diese Beziehung stellt Kasper mit dem dialektischen
Zusammenspiel vom objektiven Geschehen mit der subjektiven geschichtlichen
Interpretation klar, durch die die Geschichte konstituiert wird. Geisteswissen-
schaften bleiben immer gebunden an die Zeitlage und die subjektive Position des
Forschers. Es ist darum Aufgabe jedes Historikers, sich seiner Voraussetzungen
bewusst zu werden. Nicht Voraussetzungslosigkeit bestimmt den Grad der Wis-
senschaftlichkeit, sondern die Verortung ihrer Grundlagen. Daraus folgert
Kasper, dass ein theologisches Vorverstindnis der Kirchengeschichte deren Wis-
senschaftlichkeit weniger beeintrdchtigt als der Anspruch auf sdkulare Wert-
freiheit, welche in Wirklichkeit uneingestandene, unreflektierte oder implizite
Maximen mit sich fiihrt, deren apriorische Interpretationsmacht darum unkon-
trolliert und stérker ist als bei der Kirchengeschichte, die sich iiber ihr eigenes
Vorverstidndnis Rechenschaft abgelegt hat.*®

Der heilsgeschichtliche Hintergrund: Die Kirchengeschichte hat sich zwei tiber-
geordneter Hintergriinde bewusst zu werden: eines heilsgeschichtlichen und
eines ekklesiologischen. Den heilsgeschichtlichen findet sich bei Walter Kasper
treffend als Bekenntnis formuliert, dass in Jesus Christus der Sinn der Ge-

¥ Reinhart Koselleck, Standortbindung und Zeitlichkeit. Ein Beitrag zur historiographischen

Erschliessung der geschichtlichen Welt, in: Objektivitdit und Parteilichkeit in der Ge-
schichtswissenschaft, hg. von dems./Wolfgang J. Mommsen/Jérn Riisen, Miinchen 1977,
1746, hier 28, 43—46; Wolf, Zwischen Theologie (wie Anm. 6), 384.

Conrad, Historiographien (wie Anm. 32), 16f.

37" Schatz, Kirchengeschichte (wie Anm. 10), 484.

¥ Kasper, Kirchengeschichte (wie Anm. 2), 178-180.

36



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 363

schichte in einer nicht mehr iiberbietbaren Selbstmitteilung Gottes manifest ge-
worden ist. Sakramentales Zeichen dafiir ist die Kirche, die Teil nimmt am
eschatologischen Charakter des Christusgeschehens, diesen Schatz aber in irde-
nen Geféssen triagt. Die Heilsgeschichte bezieht sich somit auf den Anfang und
den ganzen Verlauf der Kirchengeschichte und findet in der endzeitlichen Pa-
rusie ihre Erfiillung. Es lésst sich aber nicht anwenden auf Einzelereignisse, denn
diesen kommt wegen der Abgeschlossenheit der Offenbarung in Christus gerade
kein heilsgeschichtlicher Charakter mehr zu. Die Kirche ist wohl realsymbo-
lische Vergegenwirtigung der Offenbarung in Christus, aber immer auch als
komplexe Wirklichkeit, in der sich menschliche und gottliche Elemente durch-
dringen.” Ahnlich driickt sich Iserloh aus: Die Erfiillung der ganzen Mensch-
heitsgeschichte liegt mit ihrer letzten Sinndeutung in Christus. Gerade bei einer
so verstandenen Heilsgeschichte kann diese den Denkhorizont des Kirchenhisto-
rikers mitbestimmen, ohne dass daraus geschichtliche Ereignisse gewertet wer-
den kénnten.*

Die Heilsgeschichte in der Kirchengeschichte steht in der althergebrachten
Historiografie in Analogie zu geschichtsphilosophischen Deutungsmustern der
Profangeschichte und wird damit zur Geschichtsphilosophie. Dabei sei die Frage
gestellt, ob sich allgemeine Historiographie von einer materialen Geschichts-
philosophie 16sen und zu einer formalen Geschichtsphilosophie iibergehen kann,
die nicht mehr allgemeine Gesetze zu finden hofft, sondern die Frage stellt, wozu
Geschichte dienen kann, und sozialen wie kulturellen Herausforderungen mit
Losungswegen zu begegnen versucht. Wahrend Stefan Jordan darin das Wesen
der heutigen Historiographie sieht, vertritt Jorn Risen die Ansicht, dass zu ihr
immer auch das Element der Sinnstiftung gehort, dass also die Verabschiedung
von einem iibergeordneten Horizont nicht méglich ist.*

Sollte Jordan Recht haben, miisste konstatiert werden, dass sich die Kirchen-
geschichte der Heilsgeschichte nicht entledigen kann und sich damit wesenhaft
von der modernen Historiographie unterscheidet. Pannenberg rdumt wohl die
Maoglichkeit ein, dass sich auch die Kirchengeschichte von einer heilsgeschicht-
lichen Verwiesenheit 16st. Damit wiirde aber die Kirche eines Wesenselements
beraubt und ihre Historiographie zur Religions- oder Kulturgeschichte. Kasper
hingegen weist hier einen Weg, wie die Heilsgeschichte beibehalten werden
kann, ohne dass der Kirchenhistoriker Abstriche an seiner kritischen Methode
machen muss. Gerade weil die Heilsgeschichte die ganze Menschheit umfasst,
kann mit ihrer Integration die Kirchengeschichte auf die ganze Geschichte hin
gedffnet werden.

3 Kasper, Kirchengeschichte (wie Anm. 2), 182—184.

" Iserloh, Kirchengeschichte (wie Anm. 30), 16f.

*' Conrad, Historiographien (wie Anm. 32), 25; Jordan, Theorien (wie Anm. 26), 32f.

* Kasper, Kirchengeschichte (wie Anm. 2), 179f.; Pannenberg, Wissenschaftstheorie (wie
Anm. 1), 401f.



364 Paul Oberholzer

In Riickgriff auf Kosellecks These ist aber Riisens Weg plausibler: Jede Kon-
frontation mit einer Quelle ist von vorgegebenen Fragen bestimmt. Damit ist die
Voraussetzung verbunden, dass iiber jeder Historiographie eine Geschichtsphilo-
sophie steht, auch wenn sie nicht offiziell als solche bezeichnet wird. Der Unter-
schied zur Kirchengeschichte besteht nur darin, dass diese ihre Verwiesenheit
auf die Heilsgeschichte offenlegt. Die Kirchengeschichte reiht sich damit als
vollwertiges Glied unter die verschiedenen Disziplinen der Historiographie ein.
Es folgt daraus lediglich die Forderung, dass alle Geschichtswissenschaftler er-
klaren, von welchem Fragekatalog sie sich leiten lassen.

Der ekklesiologische Hintergrund: Roger Sablonier zeigt, dass es mdoglich ist,
Landesgeschichte bzw. nationale Geschichtsschreibung zu betreiben und sich da-
bei von lange nicht hinterfragten Blickrichtungen und Fragestellungen bzw. von
einem vorgefassten Konzept von Griindung und Werdegang zu 16sen. Es ist evi-
dent, dass die Kirchengeschichte auch denselben Schritt vollziehen kann bzw.
muss. Allerdings bleibt an Sablonier die Frage Kosellecks haften, mit welcher
Theorie moglicher Geschichten er sich mit der schriftlichen Uberlieferung des
14. Jahrhunderts auseinandersetzt. Seine Orientierung an einer angeblich «poli-
tisch nicht unmittelbar brauchbaren Wissenskultur» {iberzeugt auf dem Hinter-
grund der unmittelbar vorangehenden Reflexionen nicht wirklich.

Der Kirche liegt als Wesenselement der Begriff des Gottesvolkes, der Ge-
meinschaft der Gldubigen, zugrunde, als die sie sich schon friih in Anlehnung an
die Tradition Israels verstanden hat.*> Das Wesen der Kirche setzt sich so aus ge-
sellschaftlich-historischen und zugleich theologischen Elementen zusammen. Als
konkret wahrnehmbare Institution besteht die Kirche seit zweitausend Jahren,
und ein Grossteil, zeitweise sogar die Gesamtheit der abendldandischen Bevdlke-
rung hat sich ihr zugehorig gefiihlt. Dazu kommt, dass auch ihre gegenwirtigen
Mitglieder von der Absicht bestimmt sind, sie in ihrer institutionellen Verfasst-
heit in die Zukunft zu fithren. Die Tatsache, dass zahlreiche Wesenselemente der
Kirche theologischen Charakters sind, fithrte zum lange vorherrschenden Ver-
stindnis, dass sie ihren Gegenstand allein aus der Dogmatik empfange und von
entsprechenden apriorischen Komponenten bestimmt wird, die entweder zeitlos
vorliegen oder sich zu einem bestimmten Zeitpunkt als massgeblich manifestiert
haben.* Hubert Jedin spezifiziert, dass jeder Kirchenhistoriker bewusst oder un-
bewusst die historische Wirklichkeit an einem Ideal der Kirche misst, ja dass je-
de Themenwahl schon eine Wertung impliziert. Dieses dogmatisch bestimmte
Ideal ist allerdings keine vorgegebene Grosse, sondern einem bestdndigen Wan-
del unterworfen. Jedin ist sich dabei durchaus der Gefahr bewusst, dass ein Kir-
chenhistoriker seinen Wertekanon in den zu untersuchenden Personenkreis proji-
ziert und deren Handeln entsprechend beurteilt. Auch wenn Jedin jedes im Laufe

b Pannenberg, Wissenschaftstheorie (wie Anm. 1), 405.
" Wolf, Zwischen Theologie (wie Anm. 6), 382.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 365

der Geschichte prisentierte Kirchenverstindnis fiir vorldufig hilt, ist er dennoch
personlich davon iiberzeugt, dass es nur einen wahren tibergeschichtlichen Kir-
chenbegriff gibt, der sich im Abschluss der Geschichte in der Parusie offenbart.*’
Klaus Schatz hingegen negiert diese ewige Idee von Kirche. Fiir ihn liegt kein
tiberzeitliches Wesen der Kirche vor, sondern diese muss sich im je neuen ge-
schichtlichen Vollzug bewihren. Mit anderen Worten: Die Kirche wahrt ihre Iden-
titit im Wandel und nicht trotz des Wandels.*

Fiir die Historiografie ist in einem ersten Schritt wichtig, dass die zu unter-
suchenden Personengruppen bewusste Mitglieder dieser Kirche waren, was de-
ren Selbstverstdndnis nachhaltig bestimmte. Sie hatten auch nicht nur das Be-
wusstsein, gldubig zu sein, sondern wussten um ihre institutionelle Zugehorigkeit
mit ihren theologischen Implikationen. Kritische Forschung kann darum nur in
der expliziten Vergewisserung des Kirchenbegriffs der Untersuchungsobjekte
betrieben werden. Diese Anforderung richtet sich allerdings an jeden Historiker
und nicht an den Kirchenhistoriker im Besonderen. Man kann vielmehr erwarten,
dass jeder Historiker, der sich mit dem vorsikularisierten Abendland beschéftigt,
nicht nur die institutionellen Ausdrucksformen der Kirche studiert, sondern auch
die damit verbundenen theologischen Inhalte. Da dies heute kaum jemand ernst-
haft bestreitet, stellt sich mit nochmals gesteigerter Dringlichkeit die Frage nach
dem Proprium des Kirchenhistorikers. Der Unterschied soll, wie bereits ange-
deutet, nicht im Materialobjekt liegen, sondern in der Lokalisierung des Stand-
punktes des jeweiligen Forschers. Beim Kirchenhistoriker setzt diese Situierung
bei der Voraussetzung ein, dass er als einer theologischen Fakultit zugehorig
selber Mitglied der Kirche ist, wodurch er mit den zu untersuchenden Gegen-
stinden in einer inneren Verbindung steht, der er unméglich entrinnen kann, aus-
ser er sagt sich selbst von der Kirche los. Denn die Kirche fasst ja gemiss ihrem
Anspruch, das auf die endzeitliche Vollendung hin ausgerichtete Gottesvolk zu
sein, nicht nur jeweilige Zeitgenossen zusammen, sondern schliesst auch vergan-
gene und zukiinftige Generationen mit ein. Die Frage nach dem kirchlichen
Selbstverstindnis des Untersuchungsobjekts stellt der Forscher im Bewusstsein
der Zugehorigkeit. Als Teil derselben Kirche ist seine Konfrontation von Ver-
bindlichkeit und Verantwortung fiir Verhiltnisse oder Geschehnisse fritherer
Zeiten bestimmt. Was in der Gegenwart als Errungenschaft, Skandal oder Wert,
der der aktuellen Kirche abhanden gekommen ist, empfunden wird, muss den
Kirchenhistoriker in seiner Existenz treffen. Vom Profanhistoriker unterscheidet
er sich wesentlich in dieser Situiertheit. Jener kann sich durchaus mit demselben
Gegenstand beschiftigen und sogar Erkenntnisse zu Tage fordern, die fiir das
Versténdnis der kirchlichen Vergangenheit hochst bedeutend sind. Er kann sich

* Hubert Jedin, Zur Aufgabe des Kirchengeschichtsschreibers, in: ders. Kirche des Glaubens,

Kirche der Geschichte, ausgewihlte Aufsdtze und Vortrige, Bd. 1. Kirchengeschichts-
schreibung, Italien und das Papsttum, Deutschland, Abendland und Weltkirche, Freiburg
u.a. 1966, 23-35.

*  Schatz, Kirchengeschichte (wie Anm. 10), S. 507.



366 Paul Oberholzer

auch selbst der Kirche zugehorig fithlen. Die Frage kann er aber nicht explizit
aus dem Engagement dieser Zugehorigkeit und unter Verweis auf damit konkret
verbundene Anfragen stellen, denn damit wiirde er ernsthaft Gefahr laufen, sei-
ner Akzeptanz in der philosophischen Fakultit oder in einem von der 6ffent-
lichen Hand getragenen Institut verlustig zu gehen.

Das Unterscheidungsmerkmal der besonderen Perspektive, die sich aus der
Zugehorigkeit zur Kirche ergibt, gefiahrdet den wissenschaftlichen Charakter der
Kirchengeschichte also nicht. Vielmehr ist eine entsprechende Standortbestim-
mung geméiss vorausgehenden Reflexionen eine Bedingung fiir die kritische Le-
gitimation. Die Fragen, von denen sich der Kirchenhistoriker leiten ldsst, sind
letztlich theologischen Ursprungs, wobei er sich keiner theologischen Methode
bedient. Auf diese Weise wird die Kirchengeschichte zu einer theologischen Dis-
ziplin. Thr Beitrag reduziert sich damit gerade nicht allein darauf, positive histori-
sche Daten zum Werdegang der Kirche zu liefern.

Motivationen, Vorgehensweise, Vorschlag zur Selbstbeschrdankung

Fir ein kirchenhistorisches Engagement konnen folgende Herausforderungen
ausschlaggebend sein:

Wenn der kirchliche Selbstvollzug in der Gegenwart auf dem Hintergrund des
tiberlieferten, vorherrschenden Selbstverstdndnisses gestort ist, kann dem Kir-
chenhistoriker die Aufgabe zufallen, nach einer dhnlichen Krise in der Vergan-
genheit zu suchen und diese darauf zu befragen, wie sie damals iiberwunden
wurde.

In der Reflexion auf das aktuell vorherrschende Kirchenverstidndnis kann der
Kirchenhistoriker auf Personengruppen aufmerksam werden, die in der Kirche in
verdichteter Form Verdnderungen bewirkt haben, die bis in die Gegenwart als
bestimmend wahrgenommen werden. Er untersucht darauf mit der historisch kri-
tischen Methode die Umstédnde und die Trager der Neuerungen mit dem Blick
darauf, welche Elemente in der Gegenwart noch wirksam sind und ob sie sich in
ithrer Art der Wirksamkeit gewandelt haben.

Wie bereits erwihnt kann der Anlass auch in Phidnomenen liegen, die aktuell
in der gesellschaftlichen oder kirchlichen Offentlichkeit als Skandal oder als
grosser Wert empfunden werden.

Es ist aber auch moglich, dass Ereignisse der Untersuchung bediirfen, die kei-
nen Bezug zur Kirche hatten, mit dem aktuellen kirchlichen Welt- oder Men-
schenbild aber nicht vereinbar sind, die Kirche in ithrem Werdegang hingegen
trotzdem bestimmten, zum Beispiel das Aufkommen des Totalitarismus oder des
Imperialismus.

Der Kirchenhistoriker muss sich der jeweiligen Ursache seiner Forschung ver-
gewissern und sich Rechenschaft dariiber geben, von welchem Kirchenbild er
sich leiten ldsst. Damit verbundene Werte, die nicht selten auch theologischer
Natur sind, bestimmen notwendigerweise sein Forschen. So ist ein theologisches



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 367

Wesenselement gegeben, selbst wenn es implizit bleibt und die Aufgabe des
Auslosers hat, die Methode aber nicht weiter bestimmt. Es gehort dann innerhalb
der folgenden historiografischen Untersuchung, die sich mit der Methode der
zeitgenossischen kritischen Historiographie deckt, auch dazu, das kirchliche
Selbstverstindnis der Objekte herauszuarbeiten. Darin unterscheidet sich der
Kirchen- vom Profanhistoriker allerdings hochstens graduell in der Gewichtung
des Gegenstandes innerhalb des gesamten Projekts. Die Darstellung bzw. die
Schlussfolgerung bleibt ebenso historiografischer Art, wobei implizit ablesbar
ist, dass die Motivation flir die Forschung konkrete Fragen sind, die aus dem
Kontext der kirchlichen Verhéltnisse des Autors gestellt werden.

Muss der Kirchenhistoriker nun noch einen Schritt weiter gehen und das Kir-
chenverstdndnis der untersuchten Personen zu seinem eigenen in Bezug setzen,
Unterschiede herausarbeiten und an deren Handeln eine Wertung vornehmen?
Geleitet von der Frage, wieweit die Personen bei den damals zur Verfiigung ste-
henden Kenntnissen der christlichen Botschaft treu geblieben sind, wieweit sie
sie selbstverschuldet verraten haben, oder ob sie iiber die Kriterien, die fiir eine
entsprechende Unterscheidung nétig gewesen wiren, milieubeding gar nicht ver-
fiigten?"” Die vorgenommene historische Forschung wiirde das Terrain fiir eine
solche Auswertung bieten. Es wiirde sich von nun an aber um ein rein theolo-
gisches Arbeiten handeln. Das Resultat kann nur subjektiv sein, denn Leitbild-
charakter hat das Kirchenbild des Forschers. Dieses hingegen ist genauso vor-
laufig wie das der untersuchten Personen. Es stellt sich die Frage, ob der Kir-
chenhistoriker auf solche Wertungen nicht besser verzichtet und diesen Schritt
Theologen anderer Disziplinen iiberldsst. Die Anforderungen an sein kritisches
Schaffen wiéren sonst sehr hoch. Ich habe noch keine Studie gelesen, die histo-
riografischen Standards entspricht und gleichzeitig eine differenzierte Wertung
tiber christliches Fehlverhalten abgibt. Die Anforderung an den Kirchenhisto-
riker, auf dem Hintergrund einer engagierten Auseinandersetzung mit dem We-

" Schatz, Kirchengeschichte (wie Anm. 10), 507-513. Walter Kasper fordert hnlich, dass die
Kirchengeschichte auf die Frage antworten soll, welche Ereignisse historische Konkreti-
sierungen des Evangeliums und welche dessen Verfilschung sind. So definiert er die Kir-
chengeschichte als die Reflexion auf die Prisenz des Evangeliums in den sich wandelnden
Konstellationen der Geschichte (Kasper, Kirchengeschichte [wie Anm. 2], 183). Fiir Maria-
no Delgado ist die Kirche keine vorgegebene Grosse, sondern das Betatigungsfeld mensch-
licher Freiheit. Die Kirchengeschichte hat so den christlichen Uberlieferungsprozess auf
Treue oder Untreue der christlichen Akteure zum Evangelium zu tiberpriifen. Getragen ist
diese Reflexion von der Sorge um die Zukunft der Kirche und im Bewusstsein, dass die
Kirche den Herrn wiederholt verraten hat. Der Kirchenhistoriker hat dabei das Augenmerk
auf Fehlentwicklungen zu richten, die er kritisch, aber im Geist des sentire cum ecclesia
durchleuchtet (Delgado, Auf dem Weg [wie Anm. 1], 345-350; Mariano Delgado, Kir-
chengeschichte in schweren Zeiten, in: Kirchengeschichte als Wissenschaft, hg. v. Bernd
Jaspert, Minster 2013, 53-65, hier 59-63). Wolfhart Pannenberg erwartet von der Kirchen-
geschichte dass sie Gottes Handeln in der Geschichte sucht, indem sie unter der Voraus-
setzung, dass dieses Handeln immer strittig ist, in jeder Epoche das Verhiltnis der Er-
fahrung von Wirklichkeit zu dem ihr iiberlieferten christlichen Wirklichkeitsverstindnis be-
trachtet (Pannenberg, Wissenschaftstheorie [wie Anm. 1], 401-404).



368 Paul Oberholzer

sen der Kirche seine Forschungen zu betreiben, sichert seine Position unter den
theologischen Disziplinen. Leichtfertig kann er nicht durch Profanhistoriker er-
setzt werden.

Gerade weil aus solchen Reflexionen auch Fragen zum Wesen der Kirche ge-
stellt werden, ist die Kirchengeschichte keine blosse theologische Hilfswissen-
schaft. Vielmehr kommt ihr in der Orientierung an einem theologischen Frageka-
talog und der Anwendung einer historiographischen Methode die Aufgabe zu,
einen Beitrag zur Wesensbestimmung der Kirche zu leisten.

Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein und gleichzeitig den Anforderungen
zeitgendssischer Historiographie gerecht werden?

Ausgangspunkt dieser Studie ist die Feststellung, dass die Kirchengeschichte sowohl vor
der allgemeinen Geschichtsschreibung als auch der Theologie um eine Standortbestim-
mung und eine addquate Integration ringt. In einem ersten Schritt wird herausgearbeitet,
dass die Forderung, aus der Kirchengeschichte jeglichen theologischen Bezug zu elimi-
nieren und diese ganz den Erfordernissen der zeitgendssischen Historiografie anzupassen,
ihrem Wesen letztlich nicht gerecht wird. Ein Blick auf die Entwicklung der Schweizer
Geschichtsschreibung und die Geschichtswissenschaften fithrt zum Schluss, dass weder
ein heilsgeschichtlicher Bezugsrahmen noch ein theologisch verorteter Kirchenbegriff den
Anspruch der Kirchengeschichte auf Wissenschaftlichkeit gefihrden. Vielmehr muss sich
der Kirchenhistoriker iiber den Inhalt dieser beiden libergeordneten Faktoren im Klaren
sein, was ihn zu bestimmten Fragen fiihrt, mit denen er Phdnomene der Kirchen- und
Menschheitsgeschichte erforscht. Der theologische Charakter der Kirchengeschichte liegt
darin, dass der Historiker aus dem Blickwinkel der Zugehorigkeit zur Kirche deren Ver-
gangenheit, unter Umstdnden aber auch die der gesamten Menschheit, untersucht. Die
vorgingige Verortung der Position des Forschers ist nach den Anforderungen der zeitge-
nossischen Geschichtswissenschaften keine Beeintrdchtigung, sondern vielmehr eine Be-
dingung fiir die Glaubwiirdigkeit der Resultate. Das wissenschaftliche Arbeiten hingegen
orientiert sich ganz an den Anforderungen der aktuellen Historiografie.

Kirchengeschichte — Historiografie — Theologie — Geschichtswissenschaft — Schweizerge-
schichte — Wissenschaftlichkeit.

Comment un historien ecclésiastique peut-il étre théologien et répondre en méme temps
aux exigences de ’historiographie contemporaine?

Cette étude prend pour base le constat que I’histoire ecclésiastique lutte pour un position-
nement et une intégration adéquate aussi bien par rapport a I'historiographie générale qu’a
la théologie. Dans un premier temps, 1’analyse montre que la demande visant a éliminer
toute référence théologique de I’histoire ecclésiastique et a I’adapter entiérement aux exi-
gences de I’historiographie contemporaine, n’est pas satisfaisante. Si I’on observe le déve-
loppement de I’historiographie suisse et la science de I’histoire, ’on conclut que, ni un
cadre de référence li¢ a I'histoire du salut, ni un concept de 1’Eglise ancré dans la théo-
logie ne mettent en danger le caractére scientifique revendiqué par I'histoire ecclésias-
tique. L’historien ecclésiastique doit plutot étre au clair sur le contenu de ces deux fac-
teurs supérieurs, ce qui I’améne a se poser des questions précises avec lesquelles il ex-
plore des phénoménes de I’histoire de I’Eglise et de I’humanité. Le caractére théologique
de I’histoire ecclésiastique consiste dans le fait que I’historien examine, dans une perspec-
tive d’appartenance a I’Eglise, le passé de I’Eglise et en partie aussi celui de toute I’huma-
nité. La localisation préalable de la position du chercheur ne constitue pas une entrave se-
lon la science de I’histoire contemporaine, il s’agit plutdt d’une condition nécessaire a la



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein ... 369

crédibilité des résultats. Le travail scientifique, en revanche, s’oriente complétement en
fonction des exigences de ’historiographie actuelle.

Histoire ecclésiastique — historiographie — théologie — science de I’histoire — histoire de la
Suisse — caractére scientifique.

Come puo uno storico della Chiesa esser un teologo e allo stesso tempo conformarsi alle
esigenze della storiografia contemporanea?

Il punto di partenza di questa ricerca ¢ I’affermazione che la storia della Chiesa si batte
per stabilire una posizione ¢ un’integrazione adeguata, sia per la storiografia generale sia
per la teologia. In un primo passo si considera il fatto che non trova alcuna giustificazione
la pretesa che la storia della Chiesa elimini ogni legame teologico e si adegui interamente
alle esigenze della storiografia contemporanea. Uno sguardo allo sviluppo della storio-
grafia e della storia svizzera dimostra che in un quadro di riferimento storico-religioso una
comprensione teologica della Chiesa rischia di compromettere la pretesa scientifica della
storia della Chiesa. Lo storico della Chiesa deve essere ancora piu chiaro sul contenuto di
entrambi questi fattori sovraordinati, che lo portano a determinate domande con cui es-
plora i fenomeni della Chiesa e della storia dell’umanita. Il carattere teologico della storia
della Chiesa sta nel fatto che lo storico studia il passato dal punto di vista della sua appar-
tenenza alla Chiesa, ma all’occorrenza anche di tutta 'umanita. La collocazione prece-
dente della posizione del ricercatore secondo le esigenze della storiografia contemporanea
non comporta danni, bensi un condizionamento della credibilita dei risultati. I1 lavoro
scientifico invece ¢ totalmente orientato alle esigenze della storiografia attuale.

Storia della Chiesa — Storiografia — Teologia — Storia — Storia svizzera — Scientificita.

How can a Church historian be a theologian and at the same time correspond to the
requirements of contemporary historiography?

Church history, as a scholarly enterprise in its own right, manifests a struggle to position
itself with respect to the disciplines of historiography and theology. It is shown that the at-
tempt to eliminate any theological reference out of Church history in order to adapt it to-
tally to the requirements of contemporary historiography does not do justice to the
Church’s essence. A study of the development of Swiss historiography and the historical
sciences leads to the conclusion that a framework of salvation history or a Church-concept
that is theologically defined need not necessarily compromise Church history’s claim to
scholarly standards. Rather, the Church historian has to be clear about the import of both
of these «super-ordinate factors» (salvation history and theological definition) when he
undertakes historical research, both ecclesial and secular. According to the exigencies of
contemporary historical science, the precedent positioning of the researcher does not
represent an impairment or impediment to objective scholarly research, but rather a condi-
tion for the credibility of its results. The scientific working standard, nevertheless, is
orientated according to the standards of current historiography.

Church history — historiography — theology — historical science — Swiss history — scienti-
fic standard.

Paul Oberholzer, PD Dr., Facolta di Storia e Beni Culturali della Chiesa, Pontificia Uni-
versita Gregoriana, Roma.






	Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein und gleichzeitig den Anforderungen zeitgenössischer Historiographie gerecht werden?

