
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 111 (2017)

Artikel: Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein und gleichzeitig den
Anforderungen zeitgenössischer Historiographie gerecht werden?

Autor: Oberholzer, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein
und gleichzeitig den Anforderungen
zeitgenössischer Historiographie gerecht werden?

Paul Oberholzer

Positiv ausgedrückt hat die Kirchengeschichte zwischen den modernen
Geschichtswissenschaften und der Theologie eine Scharnierfunktion - negativ
formuliert steht sie zwischen Stühlen und Bänken und kämpft an zwei Fronten um
vollwertige Integration und Anerkennung. Kirchenhistoriker fühlen sich heute
der Methode der kritischen Historiografie vorbehaltlos verpflichtet, was von
ihnen selbst wie auch von Theologen hervorgehoben oder anerkannt wird.' Als
Kirchenhistoriker gelten im Rahmen dieser Studie Dozenten des Faches

Kirchengeschichte einer theologischen Fakultät oder deren Absolventen. Das
Materialobjekt Kirche ist hingegen nicht relevantes Unterscheidungsmerkmal. Denn
explizit kirchliche Themen werden heute in historischen Seminaren der
philosophischen Fakultät mit ebensolcher Intensität behandelt wie in der theologischen.
Die Situation der ersteren war bis weit in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts
bestimmt von der Spannung zwischen einer katholischen und protestantischen
nationalen Geschichtsschreibung. Auf diese beiden Richtungen wird nicht näher

eingegangen. Auch wird die katholisch nationale Geschichtsschreibung nicht
unter die Kirchengeschichte subsumiert. Mit dieser Vorentscheidung soll zum
Ausdruck kommen, dass eine wissenschaftstheoretische Reflexion zur Stellung
der Kirchengeschichte im theologischen Fächerkanon angestrebt wird. Hingegen
geht es nicht um die Auseinandersetzung mit der historischen Erforschung des

Phänomens Kirche. Auch wird auf eine begriffliche Abgrenzung von Kirche und

profaner Gesellschaft verzichtet. Deren Verhältnis ist in wechselnden Zeiten und

' Mariano Delgado, Auf dem Weg zu einer fundamentaltheologischen Kirchengeschichte, in:
Was den Glauben in Bewegung bringt. Fundamentaltheologie in der Spur Jesu Christi,
Festschrift fur Karl H. Neufeld SJ, hg. v. Andreas R. Batlogg/Mariano Delgado/Roman A.
Siebenrock, Freiburg 2004, 338-350, hier 339; Wolfhart Pannenberg, Wissenschaftstheorie
und Theologie, Frankfurt a. M. 1973, 398; Hubert Wolf, Den ganzen Tisch der Tradition
decken. Tendenzen und Perspektiven neuzeitlicher Kirchengeschichte, in: Theologische
Quartalschrift, 184 (2004), 254-276, hier 268-270.

SZRKG, 111 (2017), 341-369



342 Paid Oberholzer

Kulturen immer wieder unterschiedlich charakterisiert worden. Rechtfertigen
lässt sich eine solche Trennung nur auf dem Hintergrund eines säkularisierten
Gesellschaftsbildes, womit man aber voraufgeklärten und vorrevolutionären
Personenkreisen nicht gerecht wird.

Bezeichnenderweise existiert der Begriff Profanhistoriker lediglich in der
gegenseitigen Abgrenzung. Kirchenhistoriker verwenden ihn zur Abhebung von
den anderen historischen Teilgebieten, übrige Historiker hingegen, um ihre
Zugehörigkeit zu oder ihre Herkunft von der philosophischen Fakultät zu
unterstreichen, wenn sie sich in ihren Studien der Kirche und ihren Ausdrucksformen
widmen. Während es Versammlungen von Kirchenhistorikern gibt, gibt es solche

von Profanhistorikern nicht. Vielmehr existieren in der übrigen Historiogra-
fie andere Bezeichnungen für ihre Spezialdisziplinen.

Auch wenn vereinzelte Kirchenhistoriker in der Gesamtheit der
Geschichtswissenschaften durchaus auf gebührende Anerkennung stossen, stellt sich die

Frage, wie es um ihre tatsächliche Integration in den Kreis der übrigen Historiker
steht. Sind sie in Veranstaltungen und Projekten ausserkirchlicher historischer
Institute adäquat vertreten? Oder haftet ihnen immer noch der Verdacht an, dass

sie sich in ihren Studien an apriorischen Leitsätzen ihrer Religionsgemeinschaft
orientieren, also einer ecclesia triumphans huldigen, oder sich nur einem
eingeschränkten Segment gesellschaftlicher Realität widmen, das sich seit dem frühen
19. Jahrhundert zum Randphänomen entwickelt? Der so formulierte Vorwurf ist

explizit schriftlich nicht nachweisbar. Auch habe ich vergebens nach einer
kritischen Auseinandersetzung mit der Daseinsberechtigung der Kirchengeschichte
oder gar nach einer Verwerfung von profanhistorischer Seite gesucht. Ich habe

aber während meines Studiums der Geschichte an den philosophischen Fakultäten

von Innsbruck, Freiburg (CH) und Zürich festgestellt, dass wohl Arnold
Angenendts Das Friihmittelalter als Standardwerk unbestritten anerkannt und
Pflichtlektüre war. Sowohl das Handbuch der Kirchengeschichte, herausgegeben

von Hubert Jedin, als auch die neuere Histoire du Christianisme, herausgegeben
von Jean-Marie Mayeur, Charles et Luce Pietri, André Vauchez und Marc
Venard, die jeder Theologe in seinem Grundstudium durcharbeiten muss, hatten

hingegen keine Präsenz. Sogar bei Gegenständen, die vorwiegend den Daseinsvollzug

der Kirche thematisieren, wie die mittelalterliche Inquisition, das Grosse
Schisma oder die Reformation, wurden diese Standardwerke oder andere
Publikationen von Kirchenhistorikern nicht rezipiert. Bibliographische Grundlage
bildeten Studien von Autoren, die sich eindeutig der philosophischen Fakultät
zuordnen liessen.

Die Histoire du Christianisme ihrerseits zeigt wohl anhand ihrer Herausgeber,
dass die objektiven Kriterien für eine Trennung von Kirchen- und Profangeschichte

nicht klar umrissen sind. Denn die meisten von ihnen kommen von
philosophischen Fakultäten. Im Gegenzug aber würde eine Untersuchung, wie
viele Artikel zum Beispiel in der Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte, in
der Historischen Zeitschrift, in der Zeitschriftfür Historische Forschung oder im



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 343

Deutschen Archiv aus der Feder von Kirchenhistorikern stammen, zu einem
bedenklichen Resultat führen. Bemerkenswert ist femer, dass es eigentlich nicht
vorkommt, dass ein Kirchenhistoriker auf die Stelle eines Archivars, Bibliothekars

oder Leiters eines historischen Instituts im öffentlichen Dienst berufen wird.
Vielmehr ist sogar die Tendenz feststellbar, dass entsprechende, von der Kirche
betriebene Stellen zunehmend mit Profanhistorikern besetzt werden.

Schliessen möchte ich diese einführenden Reflexionen mit einer Erinnerung
an eine Vorlesung von Roger Sablonier an der Universität Zürich über
mittelalterliche Quellenkunde. Sablonier vermerkte, dass er als nicht-religiöser Mensch
durchaus auch kirchliche Quellen - im konkreten Fall den spätmittelalterlichen
Stiftungsbrief einer Minderpfründe - in seinen Unterricht einbaue, dass er aber

Kirchenhistoriker vermisse, die sich mit dem Überlieferungsgut ländlicher
Gesellschaften beschäftigen. Für Sablonier war dies unverständlich, zumal über 95

Prozent der mittelalterlichen Bevölkerung, für die die Kirche ein nicht zu
hinterfragender weltanschaulicher Bezugsrahmen war, im Agrarsektor tätig war, deren

Lebenswelt folglich kirchengeschichtlich relevant sein müsste. Sabloniers provo-
kative Aussage entbehrt nicht der Schärfe und Berechtigung, denn nicht nur
landwirtschaftliche Quellen, sondern selbst Stiftungsbriefe werden kaum von
Kirchenhistorikern, sondern praktisch nur von Profanhistorikern untersucht.
Kirchenhistoriker und Profanhistoriker unterscheiden sich selbst in der Erforschung
kirchlicher Daseinsvollzüge sowohl in ihren Fragestellungen, in der Auswahl der

Quellen als auch in deren Auswertung.
Fiat sich die Kirchengeschichte als historische Disziplin unter den

Geschichtswissenschaften wirklich etabliert, oder befindet sie sich nicht im Gegenteil sogar
in einem Prozess der Marginalisierung? Diese Frage sei bewusst an den Anfang
dieses Artikels gestellt und findet in der Folge keine weitere Berücksichtigung.
Behandelt werden soll der Konflikt an der anderen Front: Welche Position
nimmt die Kirchengeschichte im Fächerkanon der Theologie ein - das heisst unter

den akademischen Disziplinen, die die christliche Offenbarung zum Materialobjekt

haben? Die Kirche ist gemäss katholischer Lehre eine göttliche Stiftung,
Teil der Offenbarung und folglich Gegenstand theologischer Reflexion. Die
Kirchengeschichtsschreibung beschäftigt sich also mit einem Objekt, dessen

Wesensbestimmung der Theologie entnommen ist. Die Historiographie hingegen
kennt keinen Zugang zur christlichen Offenbarung. Der Kirchenhistoriker möchte

sich aber gerade nicht lediglich mit dem sozialen Phänomen der Kirche
beschäftigen, sondern eine Position unter den theologischen Disziplinen einnehmen.

Wie positioniert sich die Kirchengschichtsschreibung, um den Anforderungen

der Historiographie und der Theologie gerecht zu werden?



344 Paul Oberholzer

Zur Frage nach der Position der Kirchengeschichte
im theologischen Fächerkanon

Innerhalb einer theologischen Fakultät hat der Lehrstuhl für Kirchengeschichte
seinen unbestrittenen Platz. Abfällige Kürzungen der finanziellen Ressourcen

liegen im Rahmen allgemeiner Sparmassnahmen und treffen andere theologische
Seminare nicht weniger. Um die Frage aber, welche Relevanz der Kirchengeschichte

im theologischen Diskurs zukommt, ringen verschiedene Kirchenhistoriker

seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts in wissenschaftstheoretischen
Überlegungen. Solche bilden hier die Grundlage für eine erneute Auseinandersetzung

im Vergleich mit der Entwicklung der nationalen Geschichtsschreibung
der Schweizer Eidgenossenschaft. Zur Sprache kommen dabei in einem ersten
Schritt die Reflexionen von Giuseppe Alberigo (1926-2007), Leiter des Istituto

per le scienze religiose in Bologna, anerkannter Experte des Konzils von Trient
und des Zweiten Vatikanischen Konzils, von Hubert Jedin (1900-1980), Herausgeber

des in mehrere Sprachen übersetzten Handbuches der Kirchengeschichte
und Autor des Standardwerkes über das Konzil von Trient, sowie von Erwin Iser-
loh (1915-1996), Refonnationshistoriker und Professor für Kirchengeschichte in

Münster, alles Persönlichkeiten, die die katholische Kirchengeschichtsschreibung
in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts nachhaltig geprägt haben. Referenzpunkt

ist zudem das Kapitel über die Kirchengeschichte in Wissenschaftshteorie
und Theologie von Wolfhart Pannenberg (1928-2014), bis 2006 Professor für
systematische Theologie an der Evangelisch-Theologischen Fakultät in München.

Auf vielbeachtete Resonanz sind zudem die 1980 publizierten Ausführungen

von Klaus Schatz, bis 2006 Professor für Kirchengeschichte an der
theologischen Hochschule Frankfurt gestossen. 1981 veranstaltete das Römische Institut

der Görres-Gesellschaft das internationale Symposium «Grundfragen der

kirchengeschichtlichen Methode - heute», wovon in diesem Rahmen die Beiträge
von Victor Conzemius (1929-2017), von 1970 bis 1980 Professor für
Kirchengeschichte an der theologischen Hochschule Luzern, und von Walter Kasper,
Professor für Dogmatik an der theologischen Fakultät der Universität Tübingen
(1970-1989), ausgewertet werden. Aus neuerer Zeit werden Publikationen von
Mariano Delgado und Hubert Wolf, gegenwärtig Professoren für Kirchengeschichte

in Freiburg (CH) und Münster, rezipiert.
Für Walter Kasper gründet das Christentum in einer geschichtlichen Offenbarung,

weshalb die Erinnerung und Beschäftigung mit der eigenen Geschichte

zum Wesen des christlichen Glaubens gehört. Den Ursprung der

Kirchengeschichtsschreibung lokalisiert er in der Apostelgeschichte von Lukas. Eusebius

von Caesarea habe sie in ein heilsgeschichtliches Schema gefügt. Im Zuge der
Reformation wurde sie dann in apologetischer Funktion in den Dienst der
Dogmatik gestellt, wovon sie sich seit der Aufklärung emanzipiert habe. Die
historisch-kritische Nachfrage hingegen setzt für Kasper immer dann ein, wenn
gelebte Traditionen als nicht mehr fraglos selbstverständlich erfahren werden. Der



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 345

Rückgriff auf die Quellen entspringt und dient der Distanzierung gegenüber
einer diesen Quellen entfremdeten Gegenwart. Die historisch-kritische Methode
ist somit Ausdruck einer Krise und dient einer Revision und Neuvergegenwärti-
gung der vergessenen oder verstellten Ursprünge.2

Solche Überprüfungen sind keine Phänomene des 19. und 20. Jahrhunderts,
sondern sind auch zuvor immer wieder vorgekommen. Eines der bedeutendsten

Beispiele ist das Constitutum Constantini, dessen Gültigkeit wohl seit dem 10.

Jahrhundert immer wieder diskutiert wurde. Laurentius Valla (1405/07-1457)
hat es dann durch eine historisch-philologische Untersuchung als frühmittelalterliche

Fälschung entlarvt.3 Ein anderes Beispiel sind die Mönche von Einsiedeln
in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts, die bereit waren, einem Postulat von
aufklärerischer Seite zu entsprechen und die Engelweihlegende einer kritischen
Überprüfung zu unterziehen.4

Wolfhart Pannenberg räumt ein, dass die Kirchengeschichtsschreibung auf
Eusebius oder sogar auf Lukas zurückgeht. Ihren Ursprung als theologische
Disziplin hingegen sieht er in den konfessionellen Auseinandersetzungen des 16.

Jahrhunderts, als Matthias Flacius (1520-1575), genannt Illyricus, und Johannes

Wigand (1523-1587) in den Magdeburger Centurien nachzuweisen versuchten,
dass sich die römische Kirche schon lange von den christlichen Ursprüngen
entfernt hatte. Der italienische Oratorianer Cesare Baronio (1538-1607) verfasste

dagegen mit den Annales ecclesiastici a Christo nato ad annum 1198 eine

Verteidigung. Ausschlaggebend für solche Untersuchungen ist für Pannenberg das

Bewusstsein von der Differenz der eigenen geschichtlichen Gegenwart sowohl
gegenüber der kirchlichen Vergangenheit als auch gegenüber dem Urchristentum.

Die Kirchengeschichte ist die Folge des gewachsenen Bedürfnisses, den

Entwicklungszusammenhang herauszuarbeiten, in dem die Kirche ihre
Ursprungsintention verloren, behalten oder überhaupt erst gefunden hat. Je
deutlicher man feststellt, dass ein unmittelbares Anknüpfen an die Gründungszeit
nicht möglich ist, desto stärker stellt sich die Frage nach der Relevanz der

Kirchengeschichte als Vermittlung zwischen Ursprung und Gegenwart für das

theologische Bewusstsein. Für den evangelischen Pannenberg ist die Präsenz der

Kirchengeschichte als selbständige Wissenschaft unter den theologischen
Disziplinen seit dem 19. Jahrhundert unhinterfragbar garantiert.5

2 Walter Kasper, Kirchengeschichte als historische Theologie, in: Römische Quartalschrift
für christliche Altertumskunde und Kirchcngeschichte, 80 (1985), 174-188, hier 174f.

1

Mariarosa Cortesi, Laurentius Valla, in: Theologische Realenzyklopädie XXXIV, Berlin/
New York 2002, 500-504, hier 502; Horst Fuhrmann, Constitutum Constantini, in: Theologische

Realenzyklopädie VIII, Berlin/New York 1981, 196-200, hier 200.
4 Dazu gekommen ist es schliesslich nicht, weil die Aufklärung von katholischer Seite

zunehmend als dezidiert antikirchlich wahrgenommen wurde, wodurch die Legende und das
mit ihr verbundene Fest vor allem im 19. Jahrhundert zur Manifestation gegen aufklärerisches

Gedankengut gemacht wurden (Paul Oberholzer, Kirchliche Verhältnisse von 1712
bis in die Gegenwart, in: Geschichte des Kantons Schwyz, Band 4. Politik und Verfassung
1712-2000, Schwyz 2012, 195-226, hier 205f).

5
Pannenberg, Wissenschaftstheorie (wie Anm. 1), 393f.



346 Paul Oberholzer

Hubert Wolf verortet das grosse Début der einer historisch-kritischen
Methode verpflichteten Kirchengeschichtsschreibung, die mit dem Anspruch auf
theologische Relevanz auftrat, in den Studien von Ignaz Döllinger (1799-1890)
und Carl Joseph von Hefele (1809-1893). Im Vorfeld des Ersten Vatikanischen
Konzils versuchten sie mit dem Hinweis auf den im monotheletischen Streit
irrenden Papst Honorius I. über historische Argumente die Dogmatisierung der

päpstlichen Infallibilität zu verhindern. Folgenschwer für Wolf war nicht nur die

gegenteilige Position des Konzils, sondern die obsiegende Maxime von Kardinal
Henry E. Mannings (1808-1892): «Das Dogma muss die Geschichte überwinden.»

Darauf setzte gemäss Wolf eine Marginalisierung der Kirchengeschichte in
der Theologie ein, da die Ergebnisse der modernen historiografischen Methode
mit einer neuscholastisch-ahistorisch argumentierenden Dogmatik nicht vereinbar

waren. Keine Richtungsänderung zu bewirken vermochten, immer laut Wolf,
zu Beginn des 20. Jahrhunderts einige Kirchenhistoriker, die versuchten, von der

geschichtlichen Entwicklung des Dogmas auszugehen. Im Kontext des
Modernismusstreits hat die Römische Kurie solche Reflexionen nicht aufkommen lassen,

was zur Suspendierung zahlreicher Kirchenhistoriker und zur Indizierung derer

Werke führte. Folge war für Wolf eine weitere Enttheologisierung des Fachs.

Kirchenhistoriker hatten somit die Möglichkeit, ihre Studien entweder in den

Dienst der Bestätigung neuscholastisch begründeter Glaubenswahrheiten zu stellen

und damit Vertreter einer theologischen Hilfswissenschaft zu werden, sich
der Erforschung katholischer Institutionen, die von der kulturprotestantisch
bestimmten Profangeschichtsschreibung vernachlässigt wurden, bzw. theologisch
ungefährlicher Gegenstände zu widmen oder sich auf den Bereich der
historischen Grundlagenforschung, der Quelleneditionen, zu verlagern, worin auch

beachtliche Leistungen erbracht wurden. Bei entscheidenden innerkirchlichen
oder theologischen Fragen hingegen wurde die Kirchengeschichte aber kaum zu
Rate gezogen. Dies trifft auch auf das Zweite Vatikanische Konzil zu. So konstatiert

Wolf, dass es der katholischen im Unterschied zur evangelischen
Kirchengeschichte nicht gelungen sei, zu einer Leitwissenschaft der Theologie zu werden,

und selbst den Versuchen Jedins und Iserlohs, der Kirchengeschichte einen
Platz im Ganzen der Theologie zu geben, kein Erfolg beschieden war.6

Am Beispiel der Historiographie innerhalb der Gesellschaft Jesu findet die

von Wolf beschriebene Entwicklung eine Bestätigung. Luis Martin, Generalsu-

perior von 1892 bis 1906, gab entscheidenden Anstoss zur kritischen Edition
jesuitischer Gründungsdokumente in den so genannten Momimenta Historica So-

cietatis Iesu. Ebenso liess er je einen Historiker mit der Erforschung des Ordens
im deutschen Sprachraum, in Frankreich, Spanien und Portugal beauftragen,
deren Werke sich durch akribisches Quellenstudium auszeichnen und bis heute

anerkannt sind. Die Lektüre verrät aber, dass sie in der Intention der Schaffung

6
Wolf, Den ganzen Tisch (wie Anm. 1), 264—270; Hubert Wolf, Zwischen Theologie und
Geschichte. Zur Standortbestimmung des Faches Kirchengeschichte, in: Theologische
Revue, 98 (2002), 379-386, hier 379-381.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 347

eines positiven Identitätsbewussteins und Gemeinschaftsgefühls verfasst worden
sind. In der Linie steht auch der deutsche Jesuit Theodor Granderath 1839—

1902), der eine Geschichte des Ersten Vatikanischen Konzils in Antwort auf die

Darstellung des Altkatholiken Johannes Friedrich verfasste. Granderath ist nicht
abzusprechen, dass er viel Quellenmaterial auswertete, letztlich aber war er mehr

Dogmatiker als Historiker und mass seine ganze Darstellung an den schliesslich

getroffenen Konzilsbeschlüssen.7

Abschied vom ahistorischen Dogma - ohne Folgen für die Geschichtsschreibung

Im Zug des Zweiten Vatikanischen Konzils hat sich das Bewusstsein für die
historische Dimension der Theologie gewandelt. So ist es für Walter Kasper
selbstverständlich, dass das Dogma keine Grösse über der Geschichte, auch nicht in
der Geschichte, also auch nicht eine zeitlose Grösse ist, die von einer ihr äusser-

lich bleibenden Geschichte nur umspült wird. Vielmehr charakterisiert er das

Dogma als zuinnerst geschichtlich. Die Frage nach dem ungelösten Verhältnis
von Glaube und Geschichte sieht Kasper als Frage, die der Dogmatik zutiefst
eigen ist.8 Das Denken in geschichtlichen Kategorien ist zum selbstverständlichen

Allgemeinbesitz aller theologischen Disziplinen geworden. Ob bei solch

geschichtlichen Untersuchungen allerdings Methoden der modernen
Geschichtswissenschaft zur Anwendung kommen, ob lediglich Entwicklungsstränge
beschrieben bzw. konstruiert werden, wovon sich die Historiografie ja gerade
verabschiedet hat, oder ob die Kirchengeschichte sogar nur als Steinbruch für
systematische Überlegungen herhalten muss, bleibe dahingestellt.9

Trotz dieser Richtungsänderung der Theologie bleibt aber das Fazit bestehen,
dass man auf aktuelle theologische Probleme keine wegweisenden Antworten
von der Kirchengeschichte erwartet.10 Liegt das darin begründet, dass man in der

Theologie - selbst im Bewusstsein um die Geschichtlichkeit aller Selbstvollzüge
der Kirche - der Kirchengeschichte als Forschungsobjekte lediglich Biographien,
soziale Phänomene und Institutionen zuweist, die sie dann durchaus mit den

Methoden der zeitgenössischen Historiografie ergründen darf, während man ihr
die theologischen Gegenstände nicht zumutet?

Das Selbstverständnis der Kirchengeschichte im Berührungsfeld von Theologie

und Geschichte ist also weiterhin nicht geklärt. Gerade wenn die Vertreter
einzelner theologischer Teildisziplinen sich der geschichtlichen Entwicklungen
ihrer Gegenstände bewusst sind, stellt sich mit einer gewissen Dringlichkeit die

7 Klaus Schatz, Geschichte der deutschen Jesuiten (1814-1983), Band II, 1872-1917, Münster

2013, 3f., 107f., Ulf.
8

Kasper, Kirchengeschichte (wie Anm. 2), 175-178.
9 Victor Conzemius, Kirchengeschichte als «nichttheologische» Disziplin, in: Römische

Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte, 80 (1985), 31-48,
hier 35.

10 Klaus Schatz, Ist Kirchengeschichte Theologie? in: Theologie und Philosophie, 55 (1980),
481-513, hier 481 f.; Wolf, Den ganzen Tisch (wie Anm. 1), 270.



348 Paul Oberholzer

Frage, inwieweit die Kirchengeschichte selbst einen theologischen Charakter hat.

Kann sie sich als eigenständige Wissenschaft von substanzieller theologischer
Relevanz positionieren? Kann ein Kirchenhistoriker theologische Aussagen im

eigentlichen Sinne machen, ohne Grenzüberschreitungen zu begehen? Oder kommt
der Kirchengeschichte die Funktion einer theologischen Hilfswissenschaft zu,
deren Aufgabe sich darauf reduziert, den theologischen Kernfachern wie Dogma-
tik, Fundamentaltheologie, Moral, dann aber auch der Pastoral und dem Kirchenrecht

historische Daten zu liefern? Gerade wenn dem so wäre, würde sich die
noch provokativere Frage stellen, worin sich denn eine Kirchengeschichtsschreibung

von jeder anderen so genannten profanen Geschichtsforschung unterscheide.

Mit anderen Worten: die Kirchengeschichte könnte sich leicht erübrigen,
wenn die sonstigen theologischen Lehrstühle verstärkt die Zusammenarbeit mit
den jeweiligen historischen Seminaren der philosophischen Fakultät suchen

würden. Gerade heute, wo Phänomene der Kirche unter Rücksicht auf ihre kulturelle

Relevanz in den Geschichts- und anderen Kulturwissenschaften mit
zunehmender Aufmerksamkeit erforscht werden, wäre diese Lösung ernsthaft in Erwägung

zu ziehen." Es sei denn, der Kirchengeschichte gelingt eine neue Definition

ihres Selbstverständnisses, womit ihre wesensmässige Zugehörigkeit zum
theologischen Fächerkanon begründet und verortet wird.

Kirchengeschichte als nichttheologische Wissenschaft

In dieser ungeklärten Situation wird von einigen Kirchenhistorikern gefordert,
den theologischen Charakter der Kirchengeschichte überhaupt auszublenden. Die

Aufgabe der Kirchengeschichte bestehe gerade darin, theologische Denkkategorien

im eigenen Diskurs zu sistieren und den theologischen Teildisziplinen
entsprechende historiographische Resultate als Grundinformationen für deren

fachspezifischen, theologischen Reflexionen zu Verfügung zu stellen. Der Dienst der

Kirchengeschichte im theologischen Fächerkanon bestehe gerade darin, dass sie

keine Theologie betreibe.

Für einen solchen Weg spricht sich als prominentester Vertreter Giuseppe
Alberigo aus. Ausgangspunkt dafür ist seine Kritik an der in den vorausgegangenen

Jahrzehnten betriebenen Kirchengeschichte. Sie führe zu einer partiellen
Sicht, da sie aufgrund eines kulturbedingten oder ideologischen Vorverständnisses

betrieben wurde, wodurch ein Einzelaspekt der gesamtkirchlichen
Wirklichkeit die Oberhand gewann. So kritisiert Alberigo, dass in der Erforschung der
Partei oder Strömung ein Vorrecht eingeräumt wird, die sich gemäss der Amls-

" Volker Leppin, Kirchengeschichte zwischen historiographischem und theologischem
Anspruch. Zur Bedeutung der Semiotik für das Selbstverständnis einer theologischen Disziplin,

in: Historiographie und Theologie. Kirchen- und Theologiegeschichte im Spannungsfeld

von geschichtswissenschaftlicher Methode und theologischem Anspruch, hg. v. Wolfram

Kinzig/Volker Leppin/Günther Wartenberg (Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte

15), Leipzig 2004, 223-234, hier 225.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 349

kirche als rechtgläubig erwiesen hat. Ausgangspunkt ist oft die Gruppierung, die
sich im Nachhinein als die siegreiche erwiesen hat, auch wenn die unterlegene
zeitweise sozial und kulturell bestimmender wirkte und über eine grössere
Anhängerschaft verfügte.12

Darin ist Alberigo weitgehend zuzustimmen. So blieb zum Beispiel die katholische

Aufklärung bis vor kurzer Zeit kaum erforscht. Der aus dem Blickwinkel
des Ullramontanismus ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts betriebenen
katholischen Kirchengeschichtsschreibung lag ein antikirchliches und
atheistisches Bild der Aufklärung vor, die zur als ungerecht empfundenen
Säkularisierung geführt hatte. Die Restauration, ein stark interpretationsbehafteter
Begriff, wurde dann als Wiedererwachen der Kirche und als Überwindung der
Aufklärung gedeutet. Sympathisanten republikanischen Gedankengutes wurden
bestenfalls als Hemmschuhe der sich unter der Leitung des Lehramtes herausbildenden

Orthodoxie in die Darstellungen integriert, obwohl zu Beginn des 19.

Jahrhunderts ein ansehnlicher Teil des Klerus und der gebildeten Bevölkerung
aufgeklärtem Gedankengut gegenüber aufgeschlossen war.13

Ebenso wurde die katholische Reform vor allem unter dem Zeichen des

Engagements der neuen Orden der Jesuiten und Kapuziner studiert, die sich einem

pontifikal ausgerichteten Kirchenverständnis verpflichtet fühlten. Episkopalistische

Reformbemühungen, deren Vertreter am Konzil von Trient zahlreicher

waren als die päpstlichen, aber auch andere Reformorden, die sich auf die Länge
nicht zu etablieren vermochten, im 16. Jahrhunderl aber grosse Bedeutung
entfalteten, wie zum Beispiel die Minimen des heiligen Franz von Paula (1416-
1507), haben in der Kirchengeschichte erstaunlich wenig Präsenz.14

In diesem Kontext kritisiert Alberigo auch die Verengung der Kirchengeschichte

auf eine Klerikergeschichte. Er spricht also aus der Erfahrung einer rein

milieubedingten Geschichtsschreibung, in der das vorherrschende Kirchenbild
Leitbildcharakler für die Beschreibung und Wertung der Vergangenheit bekam,
und unter Ausblendung weiterer Aspekte eine reine Siegergeschichte geschrieben

wurde. Diese kirchliche Historiografie stand auch im Dienst eines
apriorischen Kirchenverständnisses, wie es gemäss Hubert Wolf in der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts formuliert wurde. Diese Kritik der einseitigen Erfolgsgeschichte

bestätigt auch Peter Hersche in seiner Universalgeschichte des Barock,
in der er zum Beispiel historiografische Leistungen der Jesuitenhistoriker aner-

12
Giuseppe Alberigo, Neue Grenzen der Kirchengeschichte? in: Concilium, 6 (1970), 486-
495, hier 487f.

13
Oberholzer, Kirchliche Verhältnisse (wie Anm. 4), 205-210.

IJ Paul Oberholzer, Resoconto sul Concilio nella corrispondenza interna alla Compagnia di
Gesù, in Vorbereitung für den Tagungsband des Kongresses: Trento and Beyond. The
Council, Other Powers, Other Cultures, 3-5 October 2013, Trent/Italy; ders. Korrespondenzen

aus den ersten beiden Epochen des Konzils von Trient, Diego Lainez (1512-1565) and
his Generalate. Jesuit with Jewish Roots, Close Confidant of Ignatius of Loyola, Preeminent
Theologian of the Council of Trent, hg. v. Paul Oberholzer (Bibliotheca Instituti Historici
Societatis lesu 76), Roma 2015, 527-563.



350 Paul Oberholzer

kennt, die sich aber letztlich von einer Intention der Verteidigung leiten Hessen

und ein einseitig positives Bild von Selbstlosigkeit und Standhaftigkeit im
Apostolat vermitteln - eine Einstellung, die nach Hersches Urteil bis in die Gegenwart

anhält.15

Victor Conzemius hingegen konstatiert, dass die Kirchengeschichte einerseits
im Gespräch der theologischen Disziplinen nicht präsent sei, dass aber andererseits

auch in der allgemeinen Historiografie die Kirche nicht auf Interesse stosse.

Aus der Einsicht, dass Kirchengeschichte nicht nur Geschichte der Theologie ist,
sondern noch ganz andere Vollzüge der Kirche untersucht, die sozialer,
ökonomischer und politischer Art sind und die Lebenskultur einer Religionsgemeinschaft

stärker bestimmen konnten als theologische Reflexionen, spricht sich
Conzemius dafür aus, Profanhistorikern den Weg zur Erforschung der
Kirchengeschichte freizugeben.16

Dieses Postulat, ausgesprochen 1980, hat sich inzwischen weitgehend erfüllt.
Die kulturelle Relevanz der Kirche ist in den Geschichtswissenschaften
anerkannt. Während über lange Zeit vorwiegend Phänomene der reformatorischen
Kirchen untersucht wurden, sind inzwischen Studien zur katholischen Reform in

gleicher Zahl vertreten. Das liegt einerseits an der Uberwindung konfessionellen
Identitätsbewusstseins unter Historikern und andererseits in der aktuellen
gesellschaftlichen Dynamik der Globalisierung, die in der global ausgerichteten
katholischen Kirche mehr Entsprechung findet als im landeskirchlich organisierten
Protestantismus.

Die Positionen von Alberigo und Conzemius erklären sich aus der
Grundsituation der katholischen Kirche in Zentraleuropa zu einer Zeit, in der sich die
beiden Historiker wissenschaftlich aufbauten und aus deren Bedingungen sie

sich gleichzeitig herauszulösen bemühten. Die Ausführungen Alberigos
überzeugen weitgehend. Sein 1970 vorgetragenes Postulat, alle in einer Epoche
wirkenden kirchlichen Strömungen und Stimmen zu untersuchen, unabhängig
davon, ob sie sichtbar bis in die Gegenwart wirkten und welchen Erfolg ihnen letztlich

beschieden war, ist beachtlich und wird heute nicht mehr in Frage gestellt.
Allerdings spricht er aus einem Umfeld heraus, das über lange Zeit einem ponti-
fikal-hierarchisches Kirchenbild folgte, im Erlebnis des Konzils einerseits und

der 68er-Revolution andererseits aber eine Faszination für Synodalität und
Fundamentaldemokratie entwickelte. So bleibt bei aller Anerkennung der
Verdacht bestehen, ob er nicht wiederum einem in seinem Milieu als siegreich
hervorgegangenen Kirchenbild huldigt, das heute einem breiten Grundkonsens
entspricht. In einem weiteren Schritt lässt sich fragen, warum Alberigos synodale

Milieubedingtheit wissenschaftstheoretisch akzeptabler ist als das vorausgehend
pontifikale. Gerechtfertigt werden kann diese letztlich wiederum nur mit dem

Nachweis, dass das synodale, föderale Kirchenbild dem Wesen der Kirche mehr

15 Peter Hersche, Musse und Verschwendung. Europäische Gesellschaft und Kultur im
Barockzeitalter, Erster Teilband, Freiburg u.a. 2006, 203-211, besonders 206f.

16
Conzemius, Kirchengeschichte (wie Anm. 9), 34-40.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 351

entspricht als das hierarchische. Dazu bedarf es aber einer ekklesiologischen
Argumentation, womit man wieder im Bereich der Theologie wäre.

In der Erfahrung starker Veränderungen in der Ekklesiologie bzw. des
kirchlichen Selbstverständnisses spricht sich Alberigo dafür aus, dass die
Kirchengeschichte diesen Wandel nicht in sich aufnimmt, sondern ihre Identität als

theologische Teildisziplin gänzlich ablegt. Dabei soll sie sich in ihrer Methodik

ganz an den neuesten Entwicklungen der Historiografie orientieren und die Kirche

unter rein phänomenologischen und nicht dogmatischen Gesichtspunkten
untersuchen. Die Kirchengeschichte erforscht die Kirche also nach ihrem
Erscheinungsbild, und nicht nach ihrem providentiellen Sinn. Dabei räumt Alberigo

ein, dass mit dieser positiven, empirischen Methode die Kirche nicht in
ihrem ganzen Wesen erfasst werden kann. Es ist der Kirchengeschichte eigen,
die zeitliche Abfolge von Formen kirchlichen Lebens zu untersuchen, während

es Aufgabe der Theologie ist, solche unter dem Licht der Offenbarung zu
befragen. Die Ausblendung theologischer Kategorien wird aber kompensiert durch
eine vorbehaltlose Öffnung gegenüber den Fortschritten der Geschichtswissenschaften.

Aneignen soll sich die Kirchengeschichte eine globale Geschichtschreibung,

nicht im geographischen Sinn, sondern in der Berücksichtigung aller
relevanten Faktoren eines kirchlichen Phänomens.17

Das wissenschaftstheoretische Programm Alberigos ist explizit oder implizit
wohl zum Selbstverständnis der meisten Kirchenhistoriker geworden. Denn dem

festgestellten Theologiedefizit kann auf dem Weg am leichtesten begegnet werden.

Dabei stellen sich aber folgende Fragen:
Wie werden die Ergebnisse einer solchen Kirchengeschichtsschreibung von

den übrigen Geschichtswissenschaften tatsächlich rezipiert? Stösst eine solche

Öffnung wirklich auf die intendierte Akzeptanz? Denn gerade mit der Ausrichtung

auf das Materialobjekt Kirche könnte sich die Kirchengeschichte isolieren,
weil diese spezifischen Aussagen für die säkulare Historiographie keine Relevanz

haben - trotz ihrer Verpflichtung auf deren methodischen Vorgaben. So

liefe sie Gefahr, über diesen Schritt ihre Existenz auf das Dasein einer
Hilfswissenschaft im theologischen Fächerkanon zu reduzieren.

Wie gelingt es Alberigo, die Kirche zu erforschen, die auch als gesellschaftliches

Phänomen ihre Bestimmung letztlich aus der Theologie bekommt, und sich
dabei von jeden theologischen Denkkategorien zu lösen? Wie kann Alberigo die

Entwicklung der Kirche studieren, ohne dass die innerste Motivation dafür die

Frage nach dem Wesen der Kirche ist, was wiederum ein theologisch bestimmter

Gegenstand ist?

Pannenberg hält gegen die Forderung der Eliminierung theologischer Fragen,
beziehungsweise der Ausblendung der Frage nach Gott und seinem Handeln,
fest, dass religiöse Phänomene durch eine profanhistorische Methode
grundsätzlich als Ausdruck menschlicher Vorstellungen ohne Transzendenzbezug be-

17
Alberigo, Neue Grenzen (wie Anm. 12), 489f.



352 Paul Oberholzer

handelt werden können. Allerdings sieht Pannenberg darin ein Präjudiz gegen
die Wirklichkeit des biblischen Gottes. Er bringt Verständnis dafür auf, dass eine

solche aufgeklärte Historiografie nach den konfessionalisierenden Kontroversen in
der frühen Neuzeit hervorgegangen ist, die lediglich die Rechtfertigung und

Glorifizierung der eigenen Glaubensgemeinschaft zum Ziel hatten. Dem hält
Pannenberg entgegen, dass Christentum und Kirche durch den Glauben an einen in der
Geschichte handelnden Gott konstituiert sind. Wenn die Religion ohne Bezugnahme

auf die Frage nach dem Handeln ihres Gottes in ihrer Geschichte dargestellt
wird, dann ist die Kirchengeschichte als solche schon die Bestreitung des Glaubens

an den in der Geschichte handelnden Gott. Pannenberg erwartet, dass diese Frage
zumindest als offen behandelt wird. Wo die Kirchengeschichte aber am Leitfaden
einer rein profanhistorischen Methode durchgeführt wird, in der religiöse
Vorgänge zum Ausdruck menschlicher Vorstellungen reduziert werden, da sieht

Pannenberg die Frage nach dem Handeln Gottes in der Geschichte schon negativ
beantwortet, womit die Kirchengeschichte zum Argument des Atheismus wird.18

Nicht ganz konsequent scheint Conzemius zu sein, der einerseits eine rein
profanhistorische Methode fordert, andererseits aber darauf hinweist, dass ein lebendiges

Christentum eine Geschichtsdeutung im Hinblick auf sein eigenes
Selbstverständnis erfordert und rein religionsgeschichtliche Auskünfte nicht genügen.
Wohl anerkennt Conzemius, dass ein solches Selbstverständnis nicht zum
vorbestimmten Massstab des gläubigen Historikers werden darf, dass er diese aber als

Arbeitshypothese formulieren soll.19 Es ist nicht ganz klar, worauf Conzemius
hinaus will. Darin, dass das Studium vieler kirchlicher Themen keiner profunden
theologischen Ausbildung bedarf, ist ihm recht zu geben. Es ist auch längst
anerkannt, dass ein ungläubiger Historiker bereichernde Beiträge zur Kirchengeschichte

leisten kann. Der gläubige Historiker zeichnet sich bei Conzemius darin aus,
dass seine Auseinandersetzung mit der Kirche sein eigenes heilsgeschichtlich
ausgerichtetes Selbstverständnis tangiert. Und damit stellt sich die Frage, ob mit
diesem wesenhaften Konfrontiertsein, die den Fragekatalog des Kirchenhistorikers
bestimmt, der Aspekt der Theologie eben nicht wieder zwangsläufig in der
Kirchengeschichte präsent ist. Um auf Alberigo zurückzukommen: Liegt in der Eliminierung

der Theologie nicht letztlich der eigentlich theologische Beitrag der
Kirchengeschichte? Denn obwohl Alberigo explizit fordert, dass sich die Kirchengeschichte

aus der Theologie verabschiedet, hat er mit einer neuen Methode, kirchliche

Vollzüge historisch zu erforschen, aus einer theologischen Verengung
herausgeführt, die ihre Motivation in Reflexionen auf das Wesen der Kirche hat,
welche sich wiederum von theologischen, bzw. ekklesiologischen Gedankengängen

leiten lässt. So sei an dieser Stelle auch klargestellt, dass die theologische
Teildisziplin der Ekklesiologie die aktuelle Kirchengeschichtsschreibung rezipieren

muss, zumal ihr Gegenstand, die Kirche, wesenhaft geschichtlicher Natur ist.

IS
Pannenberg, Wissenschaftstheorie (wie Anm. 1), 398f.

19
Conzemius, Kirchengeschichte (wie Anm. 9), 42.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 353

Die nationale Geschichtsschreibung der Schweiz im Vergleich

Im Jahre 2008 veröffentlichte der Mittelalterhistoriker Roger Sablonier eine neue
Studie mit dem Titel: Griindungszeit ohne Eidgenossen. Politik und Gesellschaft
in der Innerschweiz um 1300. Darin bietet er eine breit angelegte Sachinformation

über politische und ökonomische Aspekte der ländlichen Gesellschaft in
der Innerschweiz um 1300 und begegnet den historischen Phänomenen von ganz
verschiedenen Seiten und mit neuen Sichtweisen. Im Rahmen einer anspruchsvollen,

aber gemäss seiner Positionierung politisch nicht unmittelbar brauchbaren

Wissenskultur versucht er, die Vergangenheit nach heutigen quellenkritischen

Methoden und reflektierten inhaltlichen Fragen zu erfassen.20

Für unsere wissenschaftstheoretische Reflexion sind weniger Sabloniers
Ergebnisse zur Zentralschweiz im frühen Spätmittelalter von Bedeutung. Relevant

hingegen sind seine in Einleitung und Schlusskapitel präsentierten
Rahmenbedingungen: Die mit dieser Zeit assoziierten Ereignisse wie der Rütlischwur mit
dem Bundesbrief, die Schlacht am Morgarten und der Burgenbruch bilden in der
Schweizer Staatsdoktrin Grundlage und Anfang der nationalen schweizerischen
Geschichte. Sablonier resümiert bereits erfolgte Forschungsergebnisse: Die
entscheidenden Vorgänge der Entstehung der Alten Eidgenossenschaft liegen nicht
in Geschehnissen um 1300 in den Urkantonen, sondern in den Reichsstädten
Zürich und Bern im 15. Jahrhundert. Sablonier bestreitet nicht die Faktizität der

Einzelereignisse aus der Wende vom 13. zum 14. Jahrhundert, sie wurden aber

aus ihrem historischen Zusammenhang gerissen und im 15. Jahrhundert in ein

neues Gefuge gestellt und zur eidgenössischen Befreiungstradition umfunktioniert.

Im 19. Jahrhundert wurde diese zu einem plausiblen Ausgangspunkt der

Staatsgründung gemacht, deren Anfänge in die Vorzeit des frühen 14. Jahrhunderts

projiziert werden. Die so zusammengefugten Elemente geben Antwort auf
die Erfahrung heftiger politischer Auseinandersetzungen, grosser Abhängigkeiten

von fremden Mächten zu Beginn des 19. Jahrhunderts, aber auch auf die

Herausforderungen eines innerlich tief zerrissenen Staatsgebildes nach 1847.

Den Mythen und Verfassungslegenden kam dabei die Aufgabe zu, das Gedankengut

der Bundesverfassung, eines reinen Produkts des 19. Jahrhunderts, im
Bewusstsein des Volkes zu internalisieren, das sich damals zu einer Nation
herausbildete.21 Laut Thomas Maissen beabsichtigten die liberalen Geschichtsschreiber

dieser Zeit ihr Territorium und gegebenenfalls territoriale Ansprüche
gegen aussen zu rechtfertigen und im Innern eine Volksgemeinschaft zu
postulieren, die sich nicht durch die wachsenden Klassengegensätze auseinanderdividieren

liess. So verfestigten sie mit dem neu rezipierten Bundesbrief von 1291

20 Rober Sablonier, Gründungszeit ohne Eidgenossen. Politik und Gesellschaft in der Inner¬
schweiz um 1300, Baden 2008, 19, 195.

21
Sablonier, Gründungszeit (wie Anm. 20), 8-11.



354 Paul Oberholzer

das Bild des ewigen Kerns der Eidgenossenschaft, die danach durch Anschlüsse
linear erweitert wurde.22

Die ganzen Vorstellungen Hessen sich durch eine gewaltige mediale Leistung
zum historischen Allgemeingut der eigenen Geschichte machen, verharrten aber

letztlich in den Verhältnissen einer grossartigen Vision des ausgehenden 19.

Jahrhunderts. Allerdings blieb es nicht bei diesem mentalitätsgeschichtlichen
Vorgang, sondern bis in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts haftete der ganzen

historischen Forschung eine bestimmte Blickrichtung an: Immer wurde die

Zeit um 1300 durch eine eidgenössische Brille betrachtet - in einer Fokussierung
auf die Vorgeschichte des Bundesstaates als Ursprung des politischen Sonderfalles

mit festen Vorstellungen von ursprünglicher Freiheit und angeborenem Be-
wusstsein für Demokratie, aus der Warte eines Ziels, das die Akteure damals
aber nie vor Augen hatten.

Auf der einen Seite steht somit die mentale Breitenwirkung der Befreiungstradition,

die aber eigentlich mit dem historischen Geschehen um 1300 nichts zu
tun hat. Auf der anderen Seite aber steht die Tatsache, dass dieses Konzept der

Staatsgründung nicht nur ein beliebter Gegenstand nationaler Emotionen,
sondern auch das Faszinosum der Historiografie war. Bis in die zweite Hälfte des

20. Jahrhunderts wurden diese Geschichtsbilder Ideologiebedürfnissen entsprechend

immer wieder neu für politische und kulturelle Dienste aktualisiert und
instrumentalisiert. Dem ist wohl auch in der Gegenwart noch so, nur dass sich
die universitären Geschichtswissenschaften aus solchen Debatten verabschiedet
haben und sich mit der Thematik nur noch befassen, um deren Ahistorizität
nachzuweisen.

Sablonier will die kultur- und mentalitätsgeschichtliche Bedeutung der auf der

Befreiungstradition beruhenden Gründungsgeschichte nicht leugnen. In
Zusammenarbeit mit damaligen Historikern wurden virtuelle Vorfahren des Bundesstaates

geschaffen, und die Geschichte erhielt somit symbolischen Charakter für
zeitgebundene politische Ideale. Dabei bekamen die Inhalte geradezu kanonische

Bedeutung und generierten parallelreligiöse Überzeugungen.23

Rückschlüsse aufdie Kirchengeschichte

Sablonier beanspruchte mit keiner seiner Forschungen Kirchengeschichte zu
schreiben und bediente sich mit seinem Fokus auf Adelsherrschaft und ländliche
Gesellschaften unter der Rücksicht von Schriftlichkeitsfunktionen einer völlig
unterschiedlichen Terminologie und Methode. Seine Ergebnisse haben aber für
die wissenschaftstheoretische Reflexion der Kirchengeschichte in mancher
Hinsicht Relevanz:

22 Thomas Maissen, Schweizer Heldengeschichten - und was dahintersteckt, Baden 2015, 37f.
23

Sablonier, Gründungszeit (wie Anm. 20), 17-33, 181-214.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 355

Mit den Untersuchungen zu den herrschaftlichen, wirtschaftlichen und sozialen

Verhältnissen stellte Sablonier fest, dass um 1300 für die Innerschweizer Täler

Klöster als Herrschaftsträger besonders bedeutend waren. Lokale Herrschaft

war vor allem klösterliche Herrschaft, wobei die alten Klöster Einsiedeln und

Engelberg herausragten und neue Klöster wie Steinen und Wettingen besonderen

königlichen Schutz erfuhren. In mancher Hinsicht erwiesen sie sich als führend
in Administration und Intensivierung der Landwirtschaft. Klöster waren als

geistliche Zentren gleichzeitig als Herrschaftsunternehmungen wirtschafte- und

sozialorganisatorische Innovationsorte. Diese konnten sich gut entfalten, weil sie

in der Bevölkerung auf breite Akzeptanz stiessen. Den Grund dafür sieht
Sablonier in den religiösen und kultischen Bedürfnissen der Bevölkerung, die von
den Klöstern befriedigt werden konnten. Aufgrund dieser Kongruenz von Interessen

der Herrschaftsträger und Bauern funktionierten die Hofgenossenschaften

gut und zeichneten sich durch grosses Beharrungsvermögen aus.24 Es ist
offenkundig, dass diese Feststellung von kirchenhistorischer Bedeutung ist. Sie ist
nicht nur ein Plädoyer für die Forderung Alberigos, die die Kirchengeschichte
von jeder theologischen Fragestellung befreien möchte, sondern fuhrt weiter zur
Evidenz, dass jegliche historische Forschung grundsätzlich kirchenhistorisch
relevant sein kann.

Sablonier weist auch nach, dass die fraglos als Wissenschaft anerkannte
Schweizer Geschichtsschreibung des 19. und 20. Jahrhunderts ihre Forschungen
aus einem vorbestimmten Blickwinkel betrieb und sich der Freiheitsliebe, Demokratie

und des inneren Zusammenhalts der zentralschweizerischen Talschaften
als eines apriorischen Wertekanons bediente. Eine Parallele zur katholischen
Kirchengeschichte, die unter dem Generalverdacht steht, ihr Geschichtsbild und
ihren Kirchenbegriff der neuscholastischen Dogmatik zu entnehmen, ist augenfällig

und lässt unter der Rücksicht dieses Vergleichs deren Werdegang unter

ganz anderem Licht erkennen. Die ultramontan ausgerichtete katholische
Kirchengeschichte, ohne nationale Konnotation, fühlte sich einem heilsgeschichtlichen

oder dogmatischen Kanon, die republikanisch eingefärbte Schweizergeschichte

hingegen den apriorisch vorgegebenen Inhalten der eidgenössischen
Befreiungstradition verpflichtet. Es ist unbestritten, dass diese, besonders in der
zweiten Hälfte des 19. und im frühen 20. Jahrhundert, religiöse und patriotische
Elemente verband. An ihr orientierten sich protestantische, wie Wilhelm Oechsli

(1851-1919), Professor für Schweizer Geschichte an der Eidgenössisch
Technischen Hochschule in Zürich, und katholische, wie der Einsiedler Benediktiner
Theodor Schwegler (1887-1967), liberale und konservative Historiker, mit ihren

je eigenen konfessionellen Intentionen, aber mit der Orientierung an derselben
Nation. Sie werden hier unterschieden von den katholischen Kirchenhistorikern,
wie z.B. dem Limburger Domkapitular und späteren Generalvikar Matthias
Möhler (1847-1923) oder dem bereits genannten Theodor Granderath, die sich

24
Sablonier, Gründungszeit (wie Anm. 20), 188f.



356 Paul Oberholzer

durch ihren verbindlichen Dienst auf die theologischen Ansprüche der Kirche
verpflichteten. Allerdings liess sich die katholische Geschichtsschreibung in der
Schweiz von einer Ultramontanisierung und Universalisierung beeinflussen,

weswegen die Übergänge von katholischer Kirchengeschichte und katholischer
Schweizergeschichte letztlich fliessend sind.25 Sowohl die Vertreter der katholischen

Kirchen- als auch diejenigen der Schweizergeschichtsschreibung tätigten
ihre Forschungen aus einem bestimmten Blickwinkel mit vorgegebenen
Fragestellungen und Werten, die aus dem jeweils aktuellen Kontext genommen wurden,

deren Ursprung aber in die Vergangenheit zuriickprojiziert wurde. Dass die

dogmatischen Vorgaben der Kirche einen grösseren Anspruch an die Menschheit
stellen als die Befreiungsmythen, ist unter geschichtswissenschaftlichem Aspekt
lediglich ein Unterscheidungsmerkmal graduellen und nicht substantiellen
Charakters. Es ist nicht von der Hand zu weisen, dass sich die katholischen
Kirchenhistoriker nach dem I. Vaticanum gezwungen sahen, auf Forschungen zu

verzichten, die die eigene Tradition in Frage stellen oder in neuen Kontexten
erklären könnten. Allerdings findet ihr Schaffen in demjenigen der nationalen
Geschichtsschreibung starke Entsprechungen. Auch die Konzentration der

Kirchengeschichtsschreibung auf Editionsprojekte ist nicht als Rückzug in den rein
positivistischen Bereich und als Ausdruck der Angst vor kurialen Massregelungen zu
erklären. Denn die Historiografie des 19. Jahrhunderts wird generell als fakten-
positivistisch bezeichnet. Die Begeisterung damaliger Historiker für die Erfassung

und Veröffentlichung von Quellen, allen voran die Monumenta Germaniae

Historica, wird nirgends als Absage an den kritischen Forschergeist, sondern
vielmehr als innovativer Ausdruck eines vorbehaltslosen, beharrlichen intellektuellen

Arbeitens gewertet.26 Gleiches gilt für die katholische Geschichtsschreibung.

Ihr Werdegang ist folglich nicht als Verabschiedung von der zeitgenössischen,

dem Historismus verpflichteten Historiografie, sondern als eine von deren

Ausdrucksformen zu werten.27

Sablonier weist daraufhin, dass die eidgenössische Befreiungstradition grosse
mentalitätsgeschichtliche Bedeutung für die Schaffung eines schweizerischen

Gemeinschaftsgefühls hatte. Dieser Prozess lief über lange Zeit in Zusammenarbeit

mit den Geschichtswissenschaften. Folge war das bestimmende
gesellschaftliche Phänomen einer eidgenössischen Zivilreligion, der das Verdienst
zukam, Bürgern vier verschiedener Sprachen und Angehörigen von zwei fast gleich

grossen Konfessionen ein positives Zugehörigkeitsgefühl zum selben Staat zu

25 Franziska Metzger, Geschichtsschreibung und Geschichtsdenken im 19. und 20. Jahr¬

hundert, Bern u.a. 2011, 168-173; Franziska Metzger, Religion, Geschichte, Nation. Katholische

Geschichtsschreibung in der Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert -
kommunikationstheoretische Perspektiven (Religionsforum 6), Stuttgart 2010, 13-17, 330.

26 Stefan Jordan, Theorien und Methoden der Geschichtswissenschaft, Paderborn 32016, 52-
56; Wolf, Den ganzen Tisch (wie Anm. 1), 264-269; Wolf, Zwischen Theologie (wie Anm.
6), 379-381.

27
Metzger, Religion (wie Anm. 25), 13f.; Metzger, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25),
171-177.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 357

geben.2S Ebenso war im 19. Jahrhundert für die katholische Bevölkerung das Be-
wusstsein um die Geschichte einer hierarchisch, orthodox und päpstlich
ausgerichteten Kirche in einer republikanisch und zunehmend säkularen Gesellschaft

wichtig für das Identitätsbewusstsein und das Zugehörigkeitsgefühl zum global
ausgerichteten Katholizismus. Dies war damals ebenso wie für den Schweizer
Bundesstaat von vordringlicher Bedeutung aber auch für die innere Konsolidierung

der nach der Säkularisation und weiteren politischen Bedrängungen
krisengeschüttelten katholischen Kirche; ebenso Hessen sich Kirchenhistoriker
für dieses Anliegen in Dienst nehmen und forschten mit einer eben nicht
eidgenössischen, sondern päpstlichen, hierarchischen und geistlichen bzw. sakramentalen

Idealen verpflichteten Brille.29 Dass Geschichtsschreibung eine Funktion
zur Stärkung des Gemeinschaftsgefühls einer gesellschaftlichen Einheit haben

kann, gibt Sablonier unumwunden zu und stellt den wissenschaftlichen Charakter

von deren Leistungen nicht in Abrede, auch wenn er voraussetzt, dass man in
der Gegenwart von solchen Implikationen absieht. Allerdings kommt er zum
Schluss, dass auch seine Darstellung eine Rekonstruktion ist, aber ohne Prämissen

aus dem 19. Jahrhundert. Gleiches lässt sich auf die Kirchengeschichte
anwenden. Sie stellt gerade unter dieser Rücksicht unter den historischen Disziplinen

keinen Sonderfall dar.

Die geforderte Selbstreflexion ist auf eidgenössischer Seite aber leichter zur
durchlaufen. Denn es ist möglich, sich von den Vorgaben eines ahistorischen

Gründungskonzepts zu lösen, ohne die Identität der Schweiz aufzugeben. Die

Kirchengeschichte verabschiedet sich wohl ebenso von den Maximen des 19.

Jahrhunderts. Dabei bleibt sie aber immer auf die Kirche zurückverwiesen, die
ein theologischer Gegenstand bleibt und sich an einem heilsgeschichtlichen
Bezugsrahmen orientiert, der den Anspruch erhebt, dass sich seine Inhalte nicht von
einer historisch kritischen Revision dekonstruieren lassen. Die Kirchengeschichte

sieht sich damit vor der bleibenden - oder vielleicht erst jetzt - dringenden
Herausforderung, sich in einer wissenschaftstheoretischen Reflexion in diesem

Spannungsfeld zu positionieren, aus dem sie sich im Gegensatz zur nationalen

Geschichtsschreibung nicht lösen kann.

Erste Konsequenzenfür die Historiografie der Kirche

Sabloniers Beobachtungen und Reflexionen, die auf einer Fragestellung beruhen,
die keine kirchengeschichtliche Relevanz erkennen lässt, führen zu entsprechenden

Konsequenzen.

28 Dazu auch Metzger, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25), 165-177.
29 Natürlich kam es bei katholischen Schweizer Kirchenhistorikern zu Überschneidungen. Sie

fühlten sich sowohl der Befreiungstradition als auch der kirchlichen Lehre verpflichtet. Im
Rahmen dieser wissenschaftstheoretischen Reflexion wird aber der Kirchenhistoriker ohne
explizit nationale Ausrichtung dem republikanisch orientierten Schweizerhistoriker
gegenübergestellt.



358 Paul Oberholzer

Anfrage an die Kirche als Materialobjekt: Sabloniers Charakterisierung der
Herrschaft in der Zentralschweiz bietet ein unerwartetes Bild von Klöstern als

innovativen und von der ländlichen Bevölkerung akzeptierten Herrschaftsträgern.
Dieses Einzelbeispiel bestätigt nicht nur, dass Profanhistoriker kirchenhistorisch
relevante Forschungsergebnisse zu Tage fördern können. Denn dies liegt in

Ubereinstimmung mit allen bisher zitierten wissenschaftstheoretischen Reflexionen.

Sablonier wird damit auch nicht zum Theologen, sondern bleibt
Wirtschaftshistoriker. Aber eine Studie, die nie beabsichtigte, die Kirche zum
Gegenstand zu haben, liefert neuartige Informationen zum kirchlichen Daseinsvollzug,

was Kirchenhistoriker zur Bereitschaft verpflichtet, in jeder historischen
Studie weiterfuhrende Ergebnisse zu finden, selbst wenn diese nicht die
Erforschung kirchlicher Verhältnisse zum Ziel hat; oder anders formuliert, dass der

Kirchenhistoriker sich vom Materialobjekt Kirche als Wesensmerkmal der eigenen

Disziplin verabschieden muss. Kirchengeschichte als theologische Wissenschaft

darf sich gerade nicht dadurch auszeichnen, dass sie sich auf gewisse
Untersuchungsobjekte beschränkt, die aus einer zeitbedingten Warte kirchlich sind,
während man andere den Profanhistorikern überlässt.

Dieser Gedanke findet eine Entsprechung bei Erwin Iserlohs Ausfuhrungen
zur historiographischen Relevanz der Heilsgeschichte: Gott hat nicht nur die

ganze Welt erschaffen, sondern alle Teilwirklichkeiten der Geschichte sind auf
Jesus Christus hin geordnet. Da die Kirche Erbin und angelegte Vollendung des

Vermächtnisses Christi ist, das wiederum die ganze Welt umfasst, kann es für
den Kirchenhistoriker kein gesellschaftliches oder kulturelles Phänomen geben,
das im impliziten Hinblick auf diese Verwiesenheit nicht grundsätzlich relevant
wäre.30

An dieser Stelle soll nochmals der Ansatz Alberigos mit seinem Postulat einer
vorbehaltlosen Öffnung gegenüber der aktuellen Geschichtsschreibung
aufgegriffen werden. Denn es stellt sich nun die Frage, was Alberigo unter dem

Erscheinungsbild der Kirche versteht, welches ohne theologische Fragestellungen
und Rahmenbedingungen alleiniger Gegenstand der Kirchengeschichtsforschung
sein soll. Bei einer säkularisierten Gesellschaft scheint das auf den ersten Blick
klar, zumal die Kirche nur noch einen ihr zugewiesenen Sektor in der gesamten
Gesellschaft einnimmt. Aber selbst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts
haben dieselben kirchlichen Ausdrucksformen z.B. in ländlichen Gegenden
Tirols, in der Stadt Zürich, in Spanien und Australien eine ganz unterschiedliche
soziale Bedeutung, weil die jeweilige Kirche in einem ganz anderen Verhältnis
zu ihrem gesellschaftlichen Umfeld steht, auch wenn dieses überall als säkularisiert

gilt. Dass entsprechende Klärungen zur Forschung gehören, ist
selbstverständlich. Frage ist aber, wie wissenschaftstheoretisch ausgelotet werden kann,
wie sich die Kirche als soziales Phänomen zum übergeordneten, umfassenden

30 Erwin Iserloh, Was ist Kirchengeschichte? in: Kirchengeschichte heute. Geschichtswissen¬
schaft oder Theologie, hg. v. Raymund Kottje, Trier 1970, 10-32, hier 17.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 359

gesellschaftlichen Rahmen verhält; mit anderen Worten, wo man die Grenze
zwischen dem Wesen Kirche und der Gesellschaft setzt, die von dieser
unterschieden ist.

Noch schwieriger gestaltet sich die Erforschung des Erscheinungsbildes
Kirche in einer vorsäkularen Gesellschaft, in der die verschiedensten
gesellschaftlichen Aspekte, zu denen die Kirche untrennbar gehörte, eng miteinander
verzahnt waren, ja sich sogar gegenseitig wesenhaft durchdrangen. So waren
zum Beispiel die Missionseinsätze der ersten Jesuiten im portugiesischen Weltreich

nicht nur eng mit den politischen und ökonomischen Bedingungen im
ostasiatisch-pazifischen Raum verbunden, sondern deren wesenhafte Verbindung
war auch den Jesuiten eine nicht hinterfragbare Selbstverständlichkeit. So hat

sich Franz Xaver für seine Japanreise im Juni 1549 vom Hafenkapitän Malakkas
eine nicht genannte Menge des vorzüglichsten Pfeffers geben lassen, von dessen

Handel er bis zu seiner Rückkehr im Dezember 1551 leben konnte.31 Das
Entscheidende dabei ist, dass Franz Xaver nicht nur in Genuss damaliger Handelsware

gekommen ist, sondern selbst persönlich in Japan Handel trieb, und eine

Trennung von der Missionstätigkeit in seinen Denkkategorien gar nicht nachvollziehbar

war. Eine Erforschung des Erscheinungsbildes Kirche ist in diesem Fall
aus säkularisierter Perspektive möglich, trägt aber der Lebenswelt der ersten
Jesuiten nicht wirkliche Rechnung. Eine missionsgeschichtliche Studie über Franz
Xaver ohne Kenntnisse des damaligen portugiesischen Welthandels kann nur ein

einseitiges Bild zu Tage fördern, das den gesellschaftlichen Bedingungen, in
denen sich Franz Xaver bewegte, nicht gerecht wird. Auch die Beispiele Sabloniers

von der Klosterherrschaft in der Zentralschweiz und den eingangs genannten
spätmittelalterlichen Pfründenstiftungen zeigen, dass wirtschaftshistorische
Forschungen für das Verständnis eines kirchlichen Daseinsvollzugs nicht nur
klärende Bedeutung haben, sondern dass eine Trennung in Kirchen- und
Profangeschichte, sofern diese durch das Materialobjekt bestimmt wird, problematisch
ist. Man kann noch einen Schritt weiter gehen und auf dem Hintergrund von
fserlohs Reflexionen über die heilsgeschichtliche Verwiesenheit jeder
gesellschaftlichen Realität auf die Parusie die Frage stellen, ob Studien, die das

Materialobjekt Kirche überhaupt nicht tangieren, wie zum Beispiel der Senfgaseinsatz

im Ersten Weltkrieg, das Aufkommen des Totalitarismus und schliesslich
der Atombombenabwurf über Hiroshima und Nagasaki nicht nur historisch,
sondern auch kirchenhistorisch von grösserer Bedeutung sind als der Modernismusstreit

und die Reflexionen zu päpstlichen Lehrschreiben in den vierziger und

fünfziger Jahren des 20. Jahrhunderts.

31
Epistolae S. Francisci Xaverii aliaque eius scripta, nova editio, tomus II (1549-1552) (Mo-
numenta Historica Societatis Iesu 68), Romae 1945, Nr. 83, 117-119.



360 Paul Oberholzer

Zum apriorischen Wertekanon und übergeordneten weltanschaulichen Rahmen:
Der Vergleich mit der Schweizer Geschichtsschreibung macht deutlich, dass die

Orientierung an einem dogmatischen Kirchenbild bzw. einem apriorischen
Wertekanon keine Eigenheit der Kirchengeschichte ist, sondern im konkreten
Beispiel der Befreiungstradition und den Geschichtsmythen eine Entsprechung
findet. Eine solche Bedingtheit ist inzwischen als Wesensmerkmal jeder nationalen
Geschichtsschreibung anerkannt. Die Geschichtswissenschaften hatten Anteil am
Prozess der Nationenbildung und sahen in einem vorgegebenen Nationenbegriff
den Sinnspender eigenen Arbeitens.32 So kann man sagen: Die eidgenössische,
auf Freiheitswille, Unabhängigkeit und den Willen zur Staatsgründung fokus-
sierte Brille ist das Pendant zur klerikal bzw. pontifikal gefärbten Sichtweise mit
dem deterministischen Konzept einer Entwicklung über den monarchischen

Episkopat und Vollendung im päpstlichen Jurisdiktionsprimat. An entsprechenden

Schemata orientierte sich auch die Geschichtsschreibung reformatorischer
Kirchen.

Eine weitere Parallele findet sich auf der nächsten Ebene eines übergeordneten

Bezugsrahmens, der mehr von theologischer Seite postuliert, auch einen
starken Niederschlag auf die Historiografie hatte. So war kirchengeschichtliches
Denken bestimmt von einer Heilsgeschichte, wonach sich die Geschichte der
Kirche und letztlich der ganzen Menschheit auf die Parusie zubewegt und darin
ihre Vollendung findet. In ihr setzen sich die Inhalte der Frohen Botschaft gänzlich

durch und bestimmen das Zusammenleben der Menschheit. Solche
Kategorien prägten nicht nur das vorneuzeitliche Denken, die Theologie und die

Kirchengeschichte. Vielmehr schlug sich historisches Reflektieren für die

Erklärung der Welt auch in den Werken von Philosophen nieder, die sich auf
systematischem Weg erstmals im 16. Jahrhundert der Geschichte zuwandten. In der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts kam es dann zum eigentlichen Durchbruch
der Geschichtsphilosophie, in der aus den Besonderheiten des geschichtlichen
Lebens allgemeingültige Aussagen abstrahiert wurden. Die so angestrebte Deutung

des Weltgeschehens stand mit Förderung und Präsentation aufklärerischer
Ziele in Verbindung. Die Geschichte diente dabei dem Nachweis grosser
überzeitlicher Ideen. So sollte gezeigt werden, wie sich Prinzipien und Ideen wie die
Freiheit des Menschen oder seine Fähigkeit zu friedlichem Zusammenleben
entwickelt haben. Genannt seien hier als bekannteste Vertreter Georg Wilhelm
Friedrich Hegel (1770-1831) mit seiner steten Höherentwicklung der Welt durch
aufeinander folgende Volksgeister und Karl Marx (1818-1883) mit seiner
materialistischen Geschichtsphilosophie, die den Determinismus einer Abfolge von
gegensätzlichen sozialen Klassen propagiert. Analogien, wenn auch nicht eine

völlige Entsprechung zur christlichen Heilsgeschichte, sind unübersehbar. Auch
wenn sich von Seiten der Historiografie bereits im ausgehenden 19. Jahrhundert

32
Christoph Conrad/Sebastian Conrad, Wie vergleicht man Historiographien? in: Die Nation
schreiben. Geschichtswissenschaft im internationalen Vergleich, hg. v. dens., Göttingen
2002, 11 —48, hier 19f.; Metzger, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25), 178-181.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 361

Kritik an solchen nomelhischen Konzepten regte, prägten sie doch die
Geschichtswissenschaften bis in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts.33 Wie die
Kirchenhistoriker so wollten auch die übrigen Historiker das Handeln Gottes -
oder eben des Absoluten - in der Welt aufzeigen. Dass in den letzten Jahrzehnten
die Historiografie die Suche nach allgemeinen Gesetzen oder Prinzipien aufgegeben

hat, stellt zwangsläufig auch Anfragen an das Selbstverständnis der Kirchen-
geschichtler.34 Die Heilsgeschichte hat für sie allerdings schon lange nicht mehr
die Funktion eines Prinzips, das das historische Geschehen determiniert. Kasper
zum Beispiel hat die Heilsgeschichte in sein Konzept integriert, nicht nur, weil
die meisten Kirchenhistoriker als entschiedene Angehörige der Kirche an die

christliche Offenbarung glauben, sondern zum Wesen der Kirche eine
heilsgeschichtliche Verwiesenheit gehört. Wir stehen hier somit vor einem
Unterscheidungsmerkmal der Kirchen- von der Profangeschichte. Dabei drängt sich die

Frage auf, ob die profane Historiographie wirklich ohne Geschichtsphilosophie,
ohne übergeordneten Bezugsrahmen existieren kann. Sollte dem tatsächlich so

sein, steht hier ein Konflikt mit der Kirchengeschichte an, da diese wegen ihrer
notwendigen Verwiesenheit auf eine theologische Wesensbestimmung auf einen

geschichtsphilosophischen Bezugsrahmen nicht verzichten kann.

Zur Notwendigkeit der Verortung eines weltanschaulichen Hintergrundes

An dieser Stelle kann man mit Wolfs Hinweis auf den Historiker Reinhard
Koselleck (1923-2006) die Reflexion weilerführen. Koselleck geht in einem

Gang durch die Geschichte der Historiografie näher auf den Theologen und

Geschichtsphilosophen Johann Martin Chladenius (1710-1759), Professor in Leipzig

und Erlangen, ein, der zum Schluss kam, dass in der Geschichtsschreibung
perspektivische Urteilsbildung und Parteilichkeit nicht identisch sind. Ein
Quellenbestand vergangener Zeiten behält wohl sein Eigengewicht und ist nicht
beliebig verschiebbar. Dennoch können aber Quellen durch Einsichtnahmen aus
unterschiedlichen Blickwinkeln Verschiedenes zu erkennen geben. So sind

vergangene Tatsachen und gegenwärtige Urteile die terminologischen Pole innerhalb

der Forschungspraxis, denen Objektivität und Parteilichkeit in der
Erkenntnistheorie entsprechen. Wohl haben Quellen ein Vetorecht. Durch die
Quellenkritik kann auf falsche Interpretationen aufmerksam gemacht werden. Eine

Quelle allein aber sagt noch nicht aus, was der Historiker sagen soll. So geht es

in der historischen Erkenntnis auch immer um mehr als um das, was in den

Quellen steht. Denn jede Quelle, die überhaupt erst durch die Frage des Historikers

zur Quelle wird, verweist auf eine Geschichte, einen komplexen
Zusammenhang von Ereignissen, die etwas anderes als die Quelle selbst sind. Es ist

Aufgabe des Historikers, die Quellen zu befragen, und das ist nur möglich, wenn

33
Metzger, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25), 166f., 169f.

34
Jordan, Theorien (wie Anm. 26), 25-33.



362 Paul Oberholzer

er entsprechende Vorentscheidungen trifft. Ob eine Geschichte ökonomisch oder

theologisch gedeutet wird, ist nicht in erster Linie eine Frage des Quellenbestandes,

sondern einer theoretischen Vorentscheidung. Um Quellen zum Sprechen

zu bringen, braucht es eine Theorie möglicher Geschichten. Der Historiker
nähert sich seinem Untersuchungsgegenstand immer mit einem weltanschaulichen

Hintergrund, wodurch Parteilichkeit und Objektivität sich verschränken.
Die Wissenschaftlichkeit wird gerade nicht dadurch garantiert, dass ein solches
hermeneutisches Vorurteil überwunden, sondern expliziert wird.35 So tendiert die
aktuelle Historiographie dazu, von der Suche nach einheitlichen Massstäben
abzusehen, und wendet ihr Interesse der Spezifizität der Darstellungen zu. Der
Blick auf die Rhetorik und die Perspektive der Geschichtsschreibung ist nicht
weniger wichtig als die Erforschung des jeweiligen Gegenstandes.36

Elemente von Kosellecks Position finden eine Entsprechung bei Klaus Schatz,
der menschliche Geschichte nie als bloss äussere Faktendarstellung verstanden
wissen will. Vielmehr impliziert menschliche Geschichte immer das Moment des

Verstehens, womit das Moment des Wertens wesenhaft verbunden ist.
Geschichtswissenschaft ist darum weltanschaulich offen. Eine entsprechende
Ausrichtung beeinträchtigt ihren wissenschaftlichen Charakter aber nicht. Im Falle
der Kirchengeschichte wird dieser weltanschauliche Bezugsrahmen aus der

Theologie genommen.37 Diese Beziehung stellt Kasper mit dem dialektischen

Zusammenspiel vom objektiven Geschehen mit der subjektiven geschichtlichen
Interpretation klar, durch die die Geschichte konstituiert wird. Geisteswissenschaften

bleiben immer gebunden an die Zeitlage und die subjektive Position des

Forschers. Es ist darum Aufgabe jedes Historikers, sich seiner Voraussetzungen
bewusst zu werden. Nicht Voraussetzungslosigkeit bestimmt den Grad der
Wissenschaftlichkeit, sondern die Verortung ihrer Grundlagen. Daraus folgert
Kasper, dass ein theologisches Vorverständnis der Kirchengeschichte deren
Wissenschaftlichkeit weniger beeinträchtigt als der Anspruch auf säkulare
Wertfreiheit, welche in Wirklichkeit uneingestandene, unreflektierte oder implizite
Maximen mit sich fuhrt, deren apriorische Interpretationsmacht darum
unkontrolliert und stärker ist als bei der Kirchengeschichte, die sich über ihr eigenes
Vorverständnis Rechenschaft abgelegt hat.38

Der heilsgeschichtliche Hintergrund: Die Kirchengeschichte hat sich zwei
übergeordneter Hintergründe bewusst zu werden: eines heilsgeschichtlichen und
eines ekklesiologischen. Den heilsgeschichtlichen findet sich bei Walter Kasper
treffend als Bekenntnis formuliert, dass in Jesus Christus der Sinn der Ge-

35 Reinhart Koselleck, Standortbindung und Zeitlichkeit. Ein Beitrag zur historiographischen
Erschliessung der geschichtlichen Welt, in: Objektivität und Parteilichkeit in der
Geschichtswissenschaft, hg. von dems./Wolfgang J. Mommsen/Jörn Rüsen, München 1977,
17—46, hier 28,43-46; Wolf, Zwischen Theologie (wie Anm. 6), 384.

36
Conrad, Historiographien (wie Anm. 32), 16f.

37 Schatz, Kirchengeschichte (wie Anm. 10), 484.
38

Kasper, Kirchengeschichte (wie Anm. 2), 178-180.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 363

schichte in einer nicht mehr überbietbaren Selbstmitteilung Gottes manifest
geworden ist. Sakramentales Zeichen dafür ist die Kirche, die Teil nimmt am
eschatologischen Charakter des Christusgeschehens, diesen Schatz aber in irdenen

Gefâssen trägt. Die Heilsgeschichte bezieht sich somit auf den Anfang und
den ganzen Verlauf der Kirchengeschichte und findet in der endzeitlichen Pa-

rusie ihre Erfüllung. Es lässt sich aber nicht anwenden auf Einzelereignisse, denn
diesen kommt wegen der Abgeschlossenheit der Offenbarung in Christus gerade
kein heilsgeschichtlicher Charakter mehr zu. Die Kirche ist wohl realsymbolische

Vergegenwärtigung der Offenbarung in Christus, aber immer auch als

komplexe Wirklichkeit, in der sich menschliche und göttliche Elemente
durchdringen.39 Ähnlich drückt sich Iserloh aus: Die Erfüllung der ganzen
Menschheitsgeschichte liegt mit ihrer letzten Sinndeutung in Christus. Gerade bei einer

so verstandenen Heilsgeschichte kann diese den Denkhorizont des Kirchenhistorikers

mitbestimmen, ohne dass daraus geschichtliche Ereignisse gewertet werden

könnten.40

Die Heilsgeschichte in der Kirchengeschichte steht in der althergebrachten
Historiografie in Analogie zu geschichtsphilosophischen Deutungsmustern der

Profangeschichte und wird damit zur Geschichtsphilosophie. Dabei sei die Frage
gestellt, ob sich allgemeine Historiographie von einer materialen
Geschichtsphilosophie lösen und zu einer formalen Geschichtsphilosophie übergehen kann,
die nicht mehr allgemeine Gesetze zu finden hofft, sondern die Frage stellt, wozu
Geschichte dienen kann, und sozialen wie kulturellen Herausforderungen mit
Lösungswegen zu begegnen versucht. Während Stefan Jordan darin das Wesen
der heutigen Historiographie sieht, vertritt Jörn Rüsen die Ansicht, dass zu ihr
immer auch das Element der Sinnstiftung gehört, dass also die Verabschiedung
von einem übergeordneten Horizont nicht möglich ist.41

Sollte Jordan Recht haben, müsste konstatiert werden, dass sich die
Kirchengeschichte der Heilsgeschichte nicht entledigen kann und sich damit wesenhaft

von der modernen Historiographie unterscheidet. Pannenberg räumt wohl die

Möglichkeit ein, dass sich auch die Kirchengeschichte von einer heilsgeschichtlichen

Verwiesenheit löst. Damit würde aber die Kirche eines Wesenselements
beraubt und ihre Historiographie zur Religions- oder Kulturgeschichte. Kasper
hingegen weist hier einen Weg, wie die Heilsgeschichte beibehalten werden
kann, ohne dass der Kirchenhistoriker Abstriche an seiner kritischen Methode
machen muss. Gerade weil die Heilsgeschichte die ganze Menschheit umfasst,
kann mit ihrer Integration die Kirchengeschichte auf die ganze Geschichte hin
geöffnet werden.42

39
Kasper, Kirchengeschichte (wie Anm. 2), 182-184.

40
Iserloh, Kirchengeschichte (wie Anm. 30), 16f.

41
Conrad, Historiographien (wie Anm. 32), 25; Jordan, Theorien (wie Anm. 26), 32f.

42
Kasper, Kirchengeschichte (wie Anm. 2), 179f.; Pannenberg, Wissenschaftstheorie (wie
Anm. 1), 401f.



364 Paul Oberholzer

In Rückgriff auf Kosellecks These ist aber Rüsens Weg plausibler: Jede
Konfrontation mit einer Quelle ist von vorgegebenen Fragen bestimmt. Damit ist die

Voraussetzung verbunden, dass über jeder Historiographie eine Geschichtsphilosophie

steht, auch wenn sie nicht offiziell als solche bezeichnet wird. Der Unterschied

zur Kirchengeschichte besteht nur darin, dass diese ihre Verwiesenheit
auf die Heilsgeschichte offenlegt. Die Kirchengeschichte reiht sich damit als

vollwertiges Glied unter die verschiedenen Disziplinen der Historiographie ein.
Es folgt daraus lediglich die Forderung, dass alle Geschichtswissenschaftler
erklären, von welchem Fragekatalog sie sich leiten lassen.

Der ekklesiologische Hintergrund. Roger Sablonier zeigt, dass es möglich ist,

Landesgeschichte bzw. nationale Geschichtsschreibung zu betreiben und sich dabei

von lange nicht hinterfragten Blickrichtungen und Fragestellungen bzw. von
einem vorgefassten Konzept von Gründung und Werdegang zu lösen. Es ist
evident, dass die Kirchengeschichte auch denselben Schritt vollziehen kann bzw.

muss. Allerdings bleibt an Sablonier die Frage Kosellecks haften, mit welcher
Theorie möglicher Geschichten er sich mit der schriftlichen Überlieferung des

14. Jahrhunderts auseinandersetzt. Seine Orientierung an einer angeblich «politisch

nicht unmittelbar brauchbaren Wissenskultur» überzeugt auf dem Hintergrund

der unmittelbar vorangehenden Reflexionen nicht wirklich.
Der Kirche liegt als Wesenselement der Begriff des Gottesvolkes, der

Gemeinschaft der Gläubigen, zugrunde, als die sie sich schon früh in Anlehnung an
die Tradition Israels verstanden hat.43 Das Wesen der Kirche setzt sich so aus
gesellschaftlich-historischen und zugleich theologischen Elementen zusammen. Als
konkret wahrnehmbare Institution besteht die Kirche seit zweitausend Jahren,
und ein Grossteil, zeitweise sogar die Gesamtheit der abendländischen Bevölkerung

hat sich ihr zugehörig gefühlt. Dazu kommt, dass auch ihre gegenwärtigen
Mitglieder von der Absicht bestimmt sind, sie in ihrer institutionellen Verfasst-
heit in die Zukunft zu führen. Die Tatsache, dass zahlreiche Wesenselemente der
Kirche theologischen Charakters sind, führte zum lange vorherrschenden
Verständnis, dass sie ihren Gegenstand allein aus der Dogmatik empfange und von
entsprechenden apriorischen Komponenten bestimmt wird, die entweder zeitlos

vorliegen oder sich zu einem bestimmten Zeitpunkt als massgeblich manifestiert
haben.44 Hubert Jedin spezifiziert, dass jeder Kirchenhistoriker bewusst oder un-
bewusst die historische Wirklichkeit an einem Ideal der Kirche misst, ja dass jede

Themenwahl schon eine Wertung impliziert. Dieses dogmatisch bestimmte
Ideal ist allerdings keine vorgegebene Grösse, sondern einem beständigen Wandel

unterworfen. Jedin ist sich dabei durchaus der Gefahr bewusst, dass ein
Kirchenhistoriker seinen Wertekanon in den zu untersuchenden Personenkreis projiziert

und deren Handeln entsprechend beurteilt. Auch wenn Jedin jedes im Laufe

43
Pannenberg, Wissenschaftstheorie (wie Anm. 1), 405.

44 Wolf, Zwischen Theologie (wie Anm. 6), 382.



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 365

der Geschichte präsentierte Kirchenverständnis für vorläufig hält, ist er dennoch

persönlich davon überzeugt, dass es nur einen wahren übergeschichtlichen
Kirchenbegriff gibt, der sich im Abschluss der Geschichte in der Parusie offenbart.45

Klaus Schatz hingegen negiert diese ewige Idee von Kirche. Für ihn liegt kein
überzeitliches Wesen der Kirche vor, sondern diese muss sich im je neuen
geschichtlichen Vollzug bewähren. Mit anderen Worten: Die Kirche wahrt ihre Identität

im Wandel und nicht trotz des Wandels.46

Für die Historiografie ist in einem ersten Schritt wichtig, dass die zu
untersuchenden Personengruppen bewusste Mitglieder dieser Kirche waren, was
deren Selbstverständnis nachhaltig bestimmte. Sie hatten auch nicht nur das Be-
wusstsein, gläubig zu sein, sondern wussten um ihre institutionelle Zugehörigkeit
mit ihren theologischen Implikationen. Kritische Forschung kann darum nur in
der expliziten Vergewisserung des Kirchenbegriffs der Untersuchungsobjekte
betrieben werden. Diese Anforderung richtet sich allerdings an jeden Flistoriker
und nicht an den Kirchenhistoriker im Besonderen. Man kann vielmehr erwarten,
dass jeder Historiker, der sich mit dem vorsäkularisierten Abendland beschäftigt,
nicht nur die institutionellen Ausdrucksformen der Kirche studiert, sondern auch

die damit verbundenen theologischen Inhalte. Da dies heute kaum jemand ernsthaft

bestreitet, stellt sich mit nochmals gesteigerter Dringlichkeit die Frage nach
dem Proprium des Kirchenhistorikers. Der Unterschied soll, wie bereits
angedeutet, nicht im Materialobjekt liegen, sondern in der Lokalisierung des

Standpunktes des jeweiligen Forschers. Beim Kirchenhistoriker setzt diese Situierung
bei der Voraussetzung ein, dass er als einer theologischen Fakultät zugehörig
selber Mitglied der Kirche ist, wodurch er mit den zu untersuchenden
Gegenständen in einer inneren Verbindung steht, der er unmöglich entrinnen kann, ausser

er sagt sich selbst von der Kirche los. Denn die Kirche fasst ja gemäss ihrem
Anspruch, das auf die endzeitliche Vollendung hin ausgerichtete Gottesvolk zu
sein, nicht nur jeweilige Zeitgenossen zusammen, sondern schliesst auch vergangene

und zukünftige Generationen mit ein. Die Frage nach dem kirchlichen
Selbstverständnis des Untersuchungsobjekts stellt der Forscher im Bewusstsein
der Zugehörigkeit. Als Teil derselben Kirche ist seine Konfrontation von
Verbindlichkeit und Verantwortung für Verhältnisse oder Geschehnisse früherer
Zeiten bestimmt. Was in der Gegenwart als Errungenschaft, Skandal oder Wert,
der der aktuellen Kirche abhanden gekommen ist, empfunden wird, muss den

Kirchenhistoriker in seiner Existenz treffen. Vom Profanhistoriker unterscheidet

er sich wesentlich in dieser Situiertheit. Jener kann sich durchaus mit demselben

Gegenstand beschäftigen und sogar Erkenntnisse zu Tage fördern, die für das

Verständnis der kirchlichen Vergangenheit höchst bedeutend sind. Er kann sich

45 Hubert Jedin, Zur Aufgabe des Kirchengeschichtsschreibers, in: ders. Kirche des Glaubens,
Kirche der Geschichte, ausgewählte Aufsätze und Vorträge, Bd. 1. Kirchengeschichtsschreibung,

Italien und das Papsttum, Deutschland, Abendland und Weltkirche, Freiburg
u.a. 1966, 23-35.

46
Schatz, Kirchengeschichte (wie Anm. 10), S. 507.



366 Pau! Oberholzer

auch selbst der Kirche zugehörig fühlen. Die Frage kann er aber nicht explizit
aus dem Engagement dieser Zugehörigkeit und unter Verweis auf damit konkret
verbundene Anfragen stellen, denn damit würde er ernsthaft Gefahr laufen, seiner

Akzeptanz in der philosophischen Fakultät oder in einem von der öffentlichen

Hand getragenen Institut verlustig zu gehen.
Das Unterscheidungsmerkmal der besonderen Perspektive, die sich aus der

Zugehörigkeit zur Kirche ergibt, gefährdet den wissenschaftlichen Charakter der

Kirchengeschichte also nicht. Vielmehr ist eine entsprechende Standortbestimmung

gemäss vorausgehenden Reflexionen eine Bedingung für die kritische
Legitimation. Die Fragen, von denen sich der Kirchenhistoriker leiten lässt, sind
letztlich theologischen Ursprungs, wobei er sich keiner theologischen Methode
bedient. Auf diese Weise wird die Kirchengeschichte zu einer theologischen
Disziplin. Ihr Beitrag reduziert sich damit gerade nicht allein darauf, positive historische

Daten zum Werdegang der Kirche zu liefern.

Motivationen, Vorgehensweise, Vorschlag zur Selbstbeschränkimg

Für ein kirchenhistorisches Engagement können folgende Herausforderungen
ausschlaggebend sein:

Wenn der kirchliche Selbstvollzug in der Gegenwart auf dem Hintergrund des

überlieferten, vorherrschenden Selbstverständnisses gestört ist, kann dem
Kirchenhistoriker die Aufgabe zufallen, nach einer ähnlichen Krise in der Vergangenheit

zu suchen und diese darauf zu befragen, wie sie damals überwunden
wurde.

In der Reflexion auf das aktuell vorherrschende Kirchenverständnis kann der
Kirchenhistoriker auf Personengruppen aufmerksam werden, die in der Kirche in
verdichteter Form Veränderungen bewirkt haben, die bis in die Gegenwart als

bestimmend wahrgenommen werden. Er untersucht darauf mit der historisch
kritischen Methode die Umstände und die Träger der Neuerungen mit dem Blick
darauf, welche Elemente in der Gegenwart noch wirksam sind und ob sie sich in
ihrer Art der Wirksamkeit gewandelt haben.

Wie bereits erwähnt kann der Anlass auch in Phänomenen liegen, die aktuell
in der gesellschaftlichen oder kirchlichen Öffentlichkeit als Skandal oder als

grosser Wert empfunden werden.
Es ist aber auch möglich, dass Ereignisse der Untersuchung bedürfen, die keinen

Bezug zur Kirche hatten, mit dem aktuellen kirchlichen Welt- oder
Menschenbild aber nicht vereinbar sind, die Kirche in ihrem Werdegang hingegen
trotzdem bestimmten, zum Beispiel das Aufkommen des Totalitarismus oder des

Imperialismus.
Der Kirchenhistoriker muss sich der jeweiligen Ursache seiner Forschung

vergewissern und sich Rechenschaft darüber geben, von welchem Kirchenbild er
sich leiten lässt. Damit verbundene Werte, die nicht selten auch theologischer
Natur sind, bestimmen notwendigerweise sein Forschen. So ist ein theologisches



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 367

Wesenselement gegeben, selbst wenn es implizit bleibt und die Aufgabe des

Auslösers hat, die Methode aber nicht weiter bestimmt. Es gehört dann innerhalb
der folgenden historiografischen Untersuchung, die sich mit der Methode der

zeitgenössischen kritischen Historiographie deckt, auch dazu, das kirchliche
Selbstverständnis der Objekte herauszuarbeiten. Darin unterscheidet sich der
Kirchen- vom Profanhistoriker allerdings höchstens graduell in der Gewichtung
des Gegenstandes innerhalb des gesamten Projekts. Die Darstellung bzw. die

Schlussfolgerung bleibt ebenso historiografischer Art, wobei implizit ablesbar

ist, dass die Motivation für die Forschung konkrete Fragen sind, die aus dem

Kontext der kirchlichen Verhältnisse des Autors gestellt werden.
Muss der Kirchenhistoriker nun noch einen Schritt weiter gehen und das

Kirchenverständnis der untersuchten Personen zu seinem eigenen in Bezug setzen,
Unterschiede herausarbeiten und an deren Handeln eine Wertung vornehmen?
Geleitet von der Frage, wieweit die Personen bei den damals zur Verfügung
stehenden Kenntnissen der christlichen Botschaft treu geblieben sind, wieweit sie

sie selbstverschuldet verraten haben, oder ob sie über die Kriterien, die für eine

entsprechende Unterscheidung nötig gewesen wären, milieubeding gar nicht
verfügten?47 Die vorgenommene historische Forschung würde das Terrain für eine

solche Auswertung bieten. Es würde sich von nun an aber um ein rein
theologisches Arbeiten handeln. Das Resultat kann nur subjektiv sein, denn
Leitbildcharakter hat das Kirchenbild des Forschers. Dieses hingegen ist genauso
vorläufig wie das der untersuchten Personen. Es stellt sich die Frage, ob der
Kirchenhistoriker auf solche Wertungen nicht besser verzichtet und diesen Schritt
Theologen anderer Disziplinen überlässt. Die Anforderungen an sein kritisches
Schaffen wären sonst sehr hoch. Ich habe noch keine Studie gelesen, die
historiografischen Standards entspricht und gleichzeitig eine differenzierte Wertung
über christliches Fehlverhalten abgibt. Die Anforderung an den Kirchenhistoriker,

auf dem Hintergrund einer engagierten Auseinandersetzung mit dem We-

47
Schatz, Kirchengeschichte (wie Anm. 10), 507-513. Walter Kasper fordert ähnlich, dass die
Kirchengeschichte auf die Frage antworten soll, welche Ereignisse historische Konkretisierungen

des Evangeliums und welche dessen Verfälschung sind. So definiert er die
Kirchengeschichte als die Reflexion auf die Präsenz des Evangeliums in den sich wandelnden
Konstellationen der Geschichte (Kasper, Kirchengeschichte [wie Anm. 2], 183). Für Mariano

Delgado ist die Kirche keine vorgegebene Grösse, sondern das Betätigungsfeld menschlicher

Freiheit. Die Kirchengeschichte hat so den christlichen Überlieferungsprozess auf
Treue oder Untreue der christlichen Akteure zum Evangelium zu überprüfen. Getragen ist
diese Reflexion von der Sorge um die Zukunft der Kirche und im Bewusstsein, dass die
Kirche den Herrn wiederholt verraten hat. Der Kirchenhistoriker hat dabei das Augenmerk
auf Fehlentwicklungen zu richten, die er kritisch, aber im Geist des sentire cum ecclesia
durchleuchtet (Delgado, Auf dem Weg [wie Anm. 1], 345-350; Mariano Delgado,
Kirchengeschichte in schweren Zeiten, in: Kirchengeschichte als Wissenschaft, hg. v. Bernd
Jaspert, Münster 2013, 53-65, hier 59-63). Wolfhart Pannenberg erwartet von der
Kirchengeschichte dass sie Gottes Handeln in der Geschichte sucht, indem sie unter der
Voraussetzung, dass dieses Handeln immer strittig ist, in jeder Epoche das Verhältnis der
Erfahrung von Wirklichkeit zu dem ihr überlieferten christlichen Wirklichkeitsverständnis
betrachtet (Pannenberg, Wissenschaftstheorie [wie Anm. 1], 401M04).



368 PauI Oberholzer

sen der Kirche seine Forschungen zu betreiben, sichert seine Position unter den

theologischen Disziplinen. Leichtfertig kann er nicht durch Profanhistoriker
ersetzt werden.

Gerade weil aus solchen Reflexionen auch Fragen zum Wesen der Kirche
gestellt werden, ist die Kirchengeschichte keine blosse theologische Flilfswissen-
schaft. Vielmehr kommt ihr in der Orientierung an einem theologischen Fragekatalog

und der Anwendung einer historiographischen Methode die Aufgabe zu,
einen Beitrag zur Wesensbestimmung der Kirche zu leisten.

Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein undgleichzeitig den Anforderungen
zeitgenössischer Historiographie gerecht werden?

Ausgangspunkt dieser Studie ist die Feststellung, dass die Kirchengeschichte sowohl vor
der allgemeinen Geschichtsschreibung als auch der Theologie um eine Standortbestimmung

und eine adäquate Integration ringt. In einem ersten Schritt wird herausgearbeitet,
dass die Forderung, aus der Kirchengeschichte jeglichen theologischen Bezug zu
eliminieren und diese ganz den Erfordernissen der zeitgenössischen Historiografie anzupassen,
ihrem Wesen letztlich nicht gerecht wird. Ein Blick auf die Entwicklung der Schweizer
Geschichtsschreibung und die Geschichtswissenschaften führt zum Schluss, dass weder
ein heilsgeschichtlicher Bezugsrahmen noch ein theologisch verorteter Kirchenbegriff den
Anspruch der Kirchengeschichte auf Wissenschaftlichkeit gefährden. Vielmehr muss sich
der Kirchenhistoriker über den Inhalt dieser beiden übergeordneten Faktoren im Klaren
sein, was ihn zu bestimmten Fragen führt, mit denen er Phänomene der Kirchen- und
Menschheitsgeschichte erforscht. Der theologische Charakter der Kirchengeschichte liegt
darin, dass der Historiker aus dem Blickwinkel der Zugehörigkeit zur Kirche deren
Vergangenheit, unter Umständen aber auch die der gesamten Menschheit, untersucht. Die
vorgängige Verortung der Position des Forschers ist nach den Anforderungen der
zeitgenössischen Geschichtswissenschaften keine Beeinträchtigung, sondern vielmehr eine
Bedingung flir die Glaubwürdigkeit der Resultate. Das wissenschaftliche Arbeiten hingegen
orientiert sich ganz an den Anforderungen der aktuellen Historiografie.
Kirchengeschichte - Historiografie - Theologie - Geschichtswissenschaft - Schweizergeschichte

- Wissenschaftlichkeit.

Comment un historien ecclésiastique peut-il être théologien et répondre en même temps
aux exigences de l'historiographie contemporaine?
Cette étude prend pour base le constat que l'histoire ecclésiastique lutte pour un positionnement

et une intégration adéquate aussi bien par rapport à l'historiographie générale qu'à
la théologie. Dans un premier temps, l'analyse montre que la demande visant à éliminer
toute référence théologique de l'histoire ecclésiastique et à l'adapter entièrement aux
exigences de l'historiographie contemporaine, n'est pas satisfaisante. Si l'on observe le
développement de l'historiographie suisse et la science de l'histoire, l'on conclut que, ni un
cadre de référence lié à l'histoire du salut, ni un concept de l'Eglise ancré dans la théologie

ne mettent en danger le caractère scientifique revendiqué par l'histoire ecclésiastique.

L'historien ecclésiastique doit plutôt être au clair sur le contenu de ces deux
facteurs supérieurs, ce qui l'amène à se poser des questions précises avec lesquelles il
explore des phénomènes de l'histoire de l'Eglise et de l'humanité. Le caractère théologique
de l'histoire ecclésiastique consiste dans le fait que l'historien examine, dans une perspective

d'appartenance à l'Église, le passé de l'Église et en partie aussi celui de toute l'humanité.

La localisation préalable de la position du chercheur ne constitue pas une entrave
selon la science de l'histoire contemporaine, il s'agit plutôt d'une condition nécessaire à la



Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein 369

crédibilité des résultats. Le travail scientifique, en revanche, s'oriente complètement en
fonction des exigences de l'historiographie actuelle.

Histoire ecclésiastique - historiographie - théologie - science de l'histoire - histoire de la
Suisse - caractère scientifique.

Come puà uno storico délia Chiesa esser un teologo e alio stesso tempo conformarsi aile
esigenze délia storiografia contemporanea?
11 punto di partenza di questa ricerca è l'affermazione che la storia délia Chiesa si batte

per stabilire una posizione e un'integrazione adeguata, sia per la storiografia generale sia

per la teologia. In un primo passo si considéra il fatto che non trova alcuna giustificazione
la pretesa che la storia délia Chiesa elimini ogni legame teologico e si adegui interamente
aile esigenze délia storiografia contemporanea. Uno sguardo alio sviluppo délia storiografia

e délia storia svizzera dimostra che in un quadro di riferimento storico-religioso una
comprensione teologica délia Chiesa rischia di compromettere la pretesa scientifica délia
storia délia Chiesa. Lo storico délia Chiesa deve essere ancora più chiaro sul contenuto di
entrambi questi fattori sovraordinati, che lo portano a determinate domande con cui es-
plora i fenomeni délia Chiesa e délia storia dell'umanità. Il carattere teologico délia storia
délia Chiesa sta nel fatto che lo storico studia il passato dal punto di vista délia sua appar-
tenenza alla Chiesa, ma all'occorrenza anche di tutta l'umanità. La collocazione prece-
dente délia posizione del ricercatore secondo le esigenze délia storiografia contemporanea
non comporta danni, bensi un condizionamento délia crédibilité dei risultati. Il lavoro
scientifico invece è totalmente orientato aile esigenze délia storiografia attuale.

Storia délia Chiesa - Storiografia - Teologia - Storia - Storia svizzera - Scientificità.

How can a Church historian be a theologian and at the same time correspond to the
requirements ofcontemporary historiography?
Church history, as a scholarly enterprise in its own right, manifests a struggle to position
itself with respect to the disciplines of historiography and theology. It is shown that the
attempt to eliminate any theological reference out of Church history in order to adapt it
totally to the requirements of contemporary historiography does not do justice to the
Church's essence. A study of the development of Swiss historiography and the historical
sciences leads to the conclusion that a framework of salvation history or a Church-concept
that is theologically defined need not necessarily compromise Church history's claim to
scholarly standards. Rather, the Church historian has to be clear about the import of both
of these «super-ordinate factors» (salvation history and theological definition) when he
undertakes historical research, both ecclesial and secular. According to the exigencies of
contemporary historical science, the precedent positioning of the researcher does not
represent an impairment or impediment to objective scholarly research, but rather a condition

for the credibility of its results. The scientific working standard, nevertheless, is
orientated according to the standards of current historiography.
Church history - historiography - theology - historical science - Swiss history - scientific

standard.

Paul Oberholzer, PD Dr., Facoltà di Storia e Beni Culturali della Chiesa, Pontificia
Université Gregoriana, Roma.




	Wie kann ein Kirchenhistoriker Theologe sein und gleichzeitig den Anforderungen zeitgenössischer Historiographie gerecht werden?

