Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 111 (2017)

Artikel: Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-
1948

Autor: Langen, Petra van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-772444

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-772444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den
Niederlanden 1850-1948"

Petra van Langen

Ahnlich wie in der Schweiz war in den Niederlanden in den dreissiger Jahren des
zwanzigsten Jahrhunderts die Rede von Versdulung. Die niederldndische Gesell-
schaft wurde durch eine grobe Aufteilung in vier Gruppen bestimmt: Katholiken,
Protestanten, Sozialisten und Liberale, die praktisch voneinander getrennt lebten.
So hatte jede Sdule ihr eigenes Bildungswesen, Vereinsleben und ihre eigenen
Medien. Diese Unterteilung der niederldndischen Gesellschaft hatte eine lange
Geschichte, in der die Katholiken eine wichtige Rolle gespielt haben, weil ihre
Emanzipation von einer massiven Mobilisierung der Glédubigen begleitet war.

Seit Jahrhunderten hatten die Katholiken eine rechtlich benachteiligte Position
inne. Diese endete 1848 mit der Einfiihrung einer neuen Verfassung. Ein paar
Jahre spéter, im Jahre 1853, kiindigte der Papst die Restauration der Kirchenpro-
vinz der Niederlande an. Das Land wurde in Didzesen eingeteilt und der Papst
ernannte Bischofe, die die Organisation der katholischen Kirche in den Nieder-
landen, ihre Einteilung in Pfarreien und den Bau von Kirchen in die Hand nah-
men. Von diesem Zeitpunkt an bis in die erste Hilfte des zwanzigsten Jahr-
hunderts entwickelten sich die Katholiken in den Niederlanden von einer hetero-
genen Gruppierung ohne grosse Kohérenz zu einer erkennbaren religiosen Grup-
pe innerhalb der niederldndischen Gesellschaft.

Die Geschichte der niederldndischen Katholiken wurde bereits intensiv er-
torscht, doch hat die Musik in dieser Forschung eine marginale Rolle gespielt.
Umgekehrt wird in der niederldndischen Musikforschung dem Katholizismus
dieser Zeit fast keine Aufmerksamkeit geschenkt. Die niederldndische
katholische Musikkultur wurde zwar untersucht, aber die Forschung war auf die

Dieser Artikel basiert auf meiner Dissertation Muziek en Religie, Katholieke musici en de
confessionalisering van het Nederlandse muziekleven, 1850-1948 (Verloren, Hilversum),
mit der ich 2014 bei Prof. Dr. M.E. Monteiro (Radboud Universiteit Nijmegen) promo-
vierte. Der Beitrag ist eine Bearbeitung meines Vortrags am Departement fiir Christkatho-
lische Theologie der Universitit Bern vom 11. Mai 2016.

SZRKG, 111 (2017), 299-315



300 Petra van Langen

Musik in der Kirche begrenzt und stand im Zeichen der Geistlichen und der
kirchlichen Institutionen. Fiir meine Dissertation {iber katholische Musiker und
die Konfessionalisierung des niederlindischen Musiklebens analysierte ich die
katholische Musikgeschichte aus der Perspektive der Musiker statt derjenigen
der kirchlichen Gesetzgebung und Institutionen. Ich habe auch das Musikleben
ausserhalb der Kirche in meine Untersuchungen einbezogen, weil Musiker, im
Gegensatz zu Geistlichen, meist auch ausserhalb der Kirche gearbeitet haben.

In diesem Artikel diskutiere ich zundchst die Folgen dieser Wahl. Dann
bespreche ich die Entwicklung des katholischen Musiklebens in der zweiten
Hilfte des 19. und der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts. Wihrend dieser Zeit
ergriffen die kirchlichen Beh6rden mehrere Massnahmen, die Praxis der Musik
in katholischen Kirchen in den Niederlanden zu regulieren. Die neue Politik
beeinflusste Musiker, die in der Kirche arbeiteten, weil ihre kiinstlerische Frei-
heit stark eingeschrankt wurde. Auf der Musikszene ausserhalb der Kirche hatte
die Geistlichkeit viel weniger Einfluss.

Meine Forschung zeigt, dass die Konfessionalisierung der niederldndischen
Musikszene zwischen 1850 und 1948 durch die Wechselwirkung zwischen Kle-
rikern und Musikern bestimmt war, wobei drei Themen immer wieder diskutiert
wurden: ob Musik in der Kirche zum Gebiet der Religion gehort oder der Kunst;
die Diskrepanz zwischen der Theorie der Regulierung und den Mdoglichkeiten
und Grenzen der Praxis; und die Frage, wer in Sachen katholische Musik wei-
sungsbefugt war: Kleriker oder Musiker. Ich werde diese Schlussfolgerungen
anhand zweier Fallstudien erldutern.

Musikergeschichte

Durch die Wahl der Perspektive der Musiker liegt der Schwerpunkt meiner For-
schung auf einer kulturhistorisch orientierten Religionsgeschichte, in der die
Aufmerksamkeit auf den gelebten Glauben der Katholiken selbst konzentriert ist
statt auf die Kirche, ihre Institutionen und Theologie. Von franzésischen Theore-
tikern der Annales-Gruppe wird dies <histoire religieuse> genannt.' In den
Niederlanden hat diese neue Forschungsperspektive seit den 1980er Jahren For-
scher ermutigt, neue Bereiche zu erkunden — wie die Geschichte der katholischen
Frauen und katholischen Volkskultur.” Es hat sich gezeigt, dass die Praxis oft

" Willem Frijhoff, Van «histoire de 1’eglise» naar «histoire religicuse». De invloed van de

«Annales»-groep op de ontwikkeling van de kerkgeschiedenis in Frankrijk en de perspec-
tieven daarvan voor Nederland, in: Nederlands Archief voor Kerkgeschiedenis, 61 (1981),
113-153.

Zum Beispiel: Marit Monteiro/Gerard Rooijakkers/Joost van Rosendaal (Hg.), De dy-
namiek van religie en cultuur: geschiedenis van het Nederlands katholicisme, Kampen
1993; Gerard Rooijakkers, Rituele repertoires. Volkscultuur in oostelijk Noord-Brabant
1559-1853, Nijmegen 1994; Annelies van Heijst/Marjet Derks (Hg.), Terra Incognita. His-
torisch onderzoek naar katholicisme en vrouwelijkheid, Kampen 1994; Marjet Derks, Heilig
moeten. Radicaal-katholiek en retro-modern in de jaren twintig en dertig, Hilversum 2007,
José Eijt, Zorgen in Gods naam. Ursulinen van Bergen 1898-1998, Hilversum 1998; Marit



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 301

weitaus vielfiltiger und komplexer ist als sie bis zu diesem Zeitpunkt in der Ge-
schichtsschreibung aufgezeigt wurde.

Sie hat auch zu einer Diskussion iiber den Nutzen des Konzepts der Versiu-
lung gefiihrt. Es erwies sich, dass die Geschichte der Gldubigen oft nicht in Be-
zug auf die Versiulung beschrieben werden kann.” Die Gliubigen lassen sich
nicht regelmissig nach Struktur und den Bedingungen der Aufteilung der Ver-
sdulung einteilen.

Dies galt auch fiir das niederldndische Musikleben. Wihrend meiner Recher-
chen wurde mir klar, dass es keine Vierteilung des Musiklebens gab. Es gab
kaum Organisationen auf konfessioneller Basis, und Musiker verrichteten ihre
Arbeit nur selten innerhalb ihrer eigenen Séule. Sie spielten zum Beispiel mit
Musikern anderer Konfessionen und Religionen zusammen, beschrénkten sich in
threm Unterricht nicht auf katholische Schiiler und sahen es nicht als ein
Problem an, als Leiter fiir einen christlichen, jiidischen oder sozialistischen Chor
verantwortlich zu sein. Allerdings gibt es auch Beispiele, in denen der Glaube
sicherlich eine Rolle gespielt hat. Durch die Bischofe und den Papst wurden
Leitlinien formuliert, an die die Musik, die in der katholischen Kirche gespielt
wurde, sich halten musste. Und obwohl es nur wenige sind, wurden in der
untersuchten Periode doch einige nationale katholische Organisationen und drei
katholische Musikprogramme gegriindet. Auf lokaler Ebene entstanden protes-
tantische, sozialistische, neutrale und katholische Musik- und Gesangsvereine.

Ich habe daher beschlossen, dem deutschen Historiker Olaf Blaschke folgend
von Konfessionalisierung statt Versdulung zu sprechen. Mit Konfessionalisie-
rung ist ein Prozess gemeint, an dem Menschen verschiedener Konfessionen in
der Weise teilnehmen, dass das ganze Leben vom Glauben durchdrungen ist.*
Durch die Zuweisung von religioser Bedeutung an Kulturgiiter wie Texte, Ideen,
Stilen, Ritualen und Musik wird eine kollektive Identitdt konstruiert, in der
Konfession das Unterscheidungsmerkmal wird. Der Vorteil von Konfessionali-
sierung gegeniiber Versdulung besteht darin, dass es ein flexibleres und breiteres
Konzept ist, weil es Prozesse der konfessionellen Bedeutung beschreibt und so-
mit Formen eines religiosen Verhaltens einschliesst, die ausserhalb der Organi-
sationsstrukturen sich zeigten. Konfessionalisierung beinhaltet soziokulturelle
Aspekte des religiosen Verhaltens und die Erfahrung von Religion.” So kann mit

Monteiro, Geestelijke maagden. Leven tussen klooster en wereld in Noord-Nederland ge-
durende de zeventiende eeuw, Hilversum 1996; Peter Jan Margry, Teedere Quaesties: reli-
gieuze rituelen in conflict. Religieuze rituelen in conflict. Confrontaties tussen katholicken
en protestanten rond de processiecultuur in 19°-eeuws Nederland, Hilversum 2000; Marc
Wingens, Over de Grens. De bedevaart van katholieke Nederlanders in de zeventiende en
achttiende eeuw, Nijmegen 1994,

Paul Luykx, Andere katholicken 19201960, in: Paul Luykx, Andere katholieken. Opstellen
over Nederlandse katholieken in de twintigste eeuw, Nijmegen 2000, 9-41.

Olaf Blaschke, Der «Dimon des Konfessionalismus». Einfiihrende Uberlegungen, in: Olaf
Blaschke (Hg.), Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800 und 1970: ein zwei-
tes konfessionelles Zeitalter, Goéttingen 2002, 13-69, 19-20.

Derks, Heilig moeten (wie Anm. 2), 23.



302 Petra van Langen

dem Konfessionalisierungskonzept zum Beispiel untersucht werden, welche As-
pekte des Musiklebens und welche Musik, innerhalb und ausserhalb der Kirche,
katholische Bedeutsamkeit erhielten, wer die Bedeutung gewihrte und auf Grund
von welchen Argumenten dies geschah. Mit der Theorie der Versdulung, und
deren Schwerpunkt auf Organisationsstrukturen, wiirde dies unsichtbar bleiben.

Katholisches Musikleben

Die Konfessionalisierung des niederldndischen Musiklebens begann im Jahr
1850. In diesem Jahr veroffentlichte der Priester N. A. Janssen (1808—1898) eine
Broschiire, in der er dafiir plddierte, die katholische polyphone Kirchenmusik
von allen Ungereimtheiten, die sich seiner Meinung nach seit dem Konzil von
Trient (1545-1563) eingeschlichen hatten, zu reinigen.® Zu diesen Ungereimt-
heiten rechnete Janssen theatralische und dramatische Stilelemente aus der Oper,
bestimmte musikalische Formen und reich verzierte Melodien, aber auch die in
seinen Augen oft schlechte Qualitdt der Musiker: Sénger, Orchestermusiker, Di-
rigenten und Organisten. Er fand es schlimm, dass Kirchenchére haufig von Mu-
sikern geleitet wurden, die ausserhalb der katholischen Kirche arbeiteten. In sei-
ner Broschiire plddierte Janssen fiir eine klare Unterscheidung zwischen sékula-
rer und religioser Musik, und er formulierte Kriterien, die die Kirchenmusik er-
fiilllen musste, um katholisch sein zu konnen. Fiir Janssen waren das der grego-
rianische Gesang und die Musik, die nach dem Vorbild Palestrinas, des Kompo-
nisten des sechzehnten Jahrhunderts, komponiert wurde. Von Musikern, die in
einer katholischen Kirche arbeiteten, erwartete er eine gewisse Frommigkeit und
Katholizitit.

Janssens Broschiire war Anlass zu einer bescheidenen Polemik, hat aber nicht
zu Verdnderungen der Musikpraxis in den katholischen Kirchen gefiihrt. Dies
geschah jedoch im Jahr 1865, als die niederldndischen Bischofe wiahrend des
Provinzialkonzils von Utrecht eine Reihe konkreter Massnahmen zur Regulie-
rung der Musik in der Kirche festlegten.” Die Bischofe beschlossen unter ande-
rem, dass Frauen nicht ldnger in der Kirche singen diirften und dass mit Ausnah-
me der Orgel alle Instrumente verboten seien. Das Ziel der Gebote und Verbote
des Episkopats war die Entwicklung einer Kirchenmusik und kirchenmusikali-
schen Praxis, die sich von der Musik und der Musikpraxis ausserhalb der Kirche
unterschied. In der Kirche erlaubte Musik waren gregorianischer Gesang und
mehrstimmige Musik mit Gesang, die keine

«Frivolitit an sich haben oder den Theaterstil nachahmen oder ein Gefiihl hervor-
rufen, das in der Kirche nicht addquat ist, noch schliesslich solche [Musik], die
mehr dazu anzuhalten scheint, zusammen zu schreien als zusammen zu singen, und

N.A. Janssen, Geschied- en oordeelkundige beschouwingen over de Wereldsche en Ker-
kelijke Muzijk, Den Bosch 1850.

Het provinciaal concilie van Utrecht over den kerkelijken zang, in: Gregoriusblad, 1 (1876),
1-3.



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 303

dadurch die Gottesfurcht des Glaubigen zerstort und diese mehr zerstreut als er-
weckt und nhrt.»®

Polyphone Musik musste von «Emst und Wiirdigkeit, Reinheit und Majestét»
gekennzeichnet sein.” Um die Durchfiihrung der Massnahmen zu fordern, griin-
deten im Jahre 1876 einige Geistliche das Gregoriusblad und im Jahre 1878 die
St. Gregorius-Gesellschafft.

Im Jahr 1903 publizierte Papst Pius X. das Motu proprio Tra le sollecitudini.
Darin wurden wiederum, aber jetzt fiir die ganze Weltkirche und Kraft eines Ge-
setzes, Bedingungen fiir die Musik in der Kirche aufgestellt. Das Motu proprio
war in vielerlei Hinsicht im Einklang mit den Richtlinien des Provinzialkonzils.
Im Unterschied dazu wurde der Episkopat allerdings beauftragt, Kommissionen
einzurichten, die die Durchsetzung der Vorschriften zu gewihrleisten hatten.'” In
den Niederlanden gab es zwei solche Kommissionen: eine Kommission beauf-
sichtigte die Auffithrung von Musik in der Kirche, und die andere Kommission
beurteilte neue Kompositionen auf ihre Eignung fiir Auffithrung in der Kirche.
Dieses Komitee wurde Zensor-Kommission genannt und wurde von Priestern
und Laien gebildet. Es gab jedoch einen grossen Unterschied zwischen den
Laien und dem Klerus hinsichtlich ihres Hintergrunds und ihrer musikalischen
Erfahrung. Die Laien waren alle professionelle Musiker, die seit einiger Zeit als
Organisten, Chorleiter oder beides in einer Kirche aktiv waren. Ein Grossteil von
ihnen komponierte religiose und profane Musik und arbeitete auch ausserhalb
der Kirche. Die meisten Kleriker arbeiteten als Kapldne oder Pfarrer. Nur ein
kleiner Teil von ihnen hatte eine musikalische Basisausbildung genossen und
arbeitete als Organist, Chorleiter oder beides. Einige komponierten Kirchen-
musik, aber keiner von ihnen schrieb weltliche Musik oder war ausserhalb der
Kirche als Musiker beschiftigt.

In den ersten Jahrzehnten war die Konfessionalisierung eine Sache des Kle-
rus. Als Janssen im Jahre 1850 seine Broschiire schrieb, war das Musikleben in-
nerhalb und ausserhalb der Kirche von einer Elite reicher Biirger dominiert.'’
Professionelle Musiker waren ihnen untergeordnet, und die Geistlichkeit mischte
sich in der Regel in Fragen der Musik nicht ein. Von 1865 an dnderten sich die
Beziehungen innerhalb der Kirchenmusik, weil der Episkopat wihrend des Pro-
vinzialkonzils von Utrecht Regulierungsmassnahmen ergriff und damit die Ver-
antwortung fiir die Musik in der Kirche an sich zog. Zu diesem Zeitpunkt waren
professionelle Musiker an der Konfessionalisierung kaum beteiligt, aber das
dnderte sich im Jahre 1903 mit der Ankunft der Durchsetzungskommissionen.

Idem, 2. «wuftheid aan zich hebben, of den theaterstijl nabootsen of gevoel opwekken dat
in de kerk muziek op zijn plaats is, noch eindelijk dezulke die door meer op zamen-
schreeuwen dan zamen-zingen te gelijken de godsvrucht der geloovigen verstoren, en haar
meer verstrooijen dan opwekken en voedeny.

Ibidem. «ernst en waardigheid, zuiverheid en majesteit».

Pius PP X, Motu proprio over de gewijde muziek, in: Gregoriusblad, 29 (1904), 1-6, 6.
Jeroen van Gessel, Een vaderland van goede muziek, Utrecht 2004, 25-29.

10
11



304 Petra van Langen

Diese sorgten dafiir, dass Chorleiter und Komponisten geistlicher Musik nicht
mehr abseits stehen konnten: Einerseits mussten sie sich jetzt fiir die Musik, die
sie mit ihren Choren in der Kirche ausfiihrten, verantworten und ihre Kirchen-
kompositionen priifen lassen; andererseits waren sie durch ihre Teilnahme an der
Zensurkommission an der Uberpriifung von Kirchenkompositionen beteiligt und
daher mitverantwortlich fiir die Musik, die in der Kirche aufgefiihrt wurde.

Konfessionalisierung ausserhalb der Kirche

Zunichst bezog sich die Konfessionalisierung des niederlandischen Musiklebens
ausschliesslich auf die Musik und Auffithrungspraxis in der Kirche und wurde
hauptsichlich von der Geistlichkeit betrieben. In meiner Dissertation beschreibe
ich einige ausserkirchliche Fille, die sich fiir eine katholische Profilierung ausge-
zeichnet eigneten, aber nie eine solche konfessionelle Bedeutung erreichten. Ein
Beispiel hierfiir sind die Vincentiuskonzerte, die jéhrlich von 1890 bis zum 1929
in Arnheim stattfanden. Diese Wohltdtigkeitskonzerte wurden von dem katho-
lischen Vincentiusverein organisiert, aber hatten insbesondere eine kiinstlerische,
philanthropische und soziale Funktion. Fast vier Jahrzehnte waren die von
Jacques Ruijgrok (1862—1935) dirigierten Konzerte der jahrliche Hohepunkt fiir
alle Biirger der Stadt, nicht nur Katholiken. Ein weiteres Beispiel ist der katho-
lischen Musiker Jos Verheijen (1837-1924). Verheijen war einer der fithrenden
Organisten seiner Zeit und der Griinder und Vorsitzende der niederldndischen
Vereinigung der Organisten. In seiner Arbeit hatten religiose Werte immer eine
wichtige Rolle gespielt, aber er hat in der Offentlichkeit nie Rechenschaft fiir
seine Katholizitdt abgelegt. Wie bei Ruijgrok stiitzten sich seine Aktivitdten
ausserhalb der Kirche eher auf allgemein christliche als spezifisch katholische
Werte.

Trotzdem war die Entwicklung eines spezifisch katholischen Musiklebens
nicht auf den religiosen Bereich beschrinkt. Doch dieses Musikleben ausserhalb
der Kirche folgte erst Jahrzehnte spiter, von etwa 1917 an, und verlief dariiber
hinaus viel kaprizidser. Anders als im kirchlichen Bereich wurde die Konfes-
sionalisierung ausserhalb der Kirche von Musikern gesteuert und nicht von
Geistlichen. Die Profilierung der katholischen Identitét akzentuierte ausserhalb
der Kirche andere Schwerpunkte als innerhalb der Kirche. In der Kirche wurde
die Beziehung zwischen Liturgie und Musik betont, die sich im Repertoire und
in der Art und Weise, wie sie aufgefiihrt werden sollte, ausdriickte. Ausserhalb
der Kirche entstand nicht ein als katholisch erkennbares Repertoire noch wurden
auf breiter Basis katholische Chore und Musikvereine gegriindet, sondern der
Schwerpunkt lag auf der Musikausbildung von und fiir Katholiken und auf der
Interessenvertretung der katholischen Musiker.



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 305

Zwei Fallstudien

Wie ich schon anfiihrte, zeigt meine Forschung, dass die Konfessionalisierung
der niederldndischen Musikszene von der Wechselwirkung zwischen Klerikern
und Musikern bestimmt war. Dabei wurden immer wieder drei Themen dis-
kutiert: ob Musik in der Kirche zum Gebiet der Religion gehore oder der Kunst;
die Diskrepanz zwischen der Theorie der Regulierung und den Méoglichkeiten
und Grenzen der Praxis; und wer in Sachen katholische Musik weisungsbefugt
sei: Kleriker oder Musiker. Ich werde meine Schlussfolgerungen anhand zweier
Fallstudien erldutern: Die Auffithrungspraxis der Musik Palestrinas in den
1890er Jahren in den Niederlanden und eine Diskussion iiber die Auffithrungs-
praxis der Gregorianik in den 1930er Jahren.

Nach Auffassung des Klerus stellten die Gregorianik und das Werk von Pa-
lestrina die wichtigste Musik in der katholischen Kirche dar. Gregorianik wird in
den Richtlinien des Provinzialkonzils im Jahre 1865 und dem Motu proprio von
1903 als die eigentliche Musik der katholischen Kirche bezeichnet. Vorzugs-
weise wurde diese Musik wihrend der Messe gesungen. Dariiber hinaus war
auch die polyphone Musik Palestrinas erlaubt; und als dritte Moglichkeit Musik,
die nach dem Vorbild Palestrinas komponiert war. Letztere lasse ich hier ausser
Betracht.

Palestrina

Giovanni Pierluigi da Palestrina (1525/1526-1594) war ein romischer Kompo-
nist. Im neunzehnten Jahrhundert waren die Menschen davon tiberzeugt, dass er
personlich dafiir gesorgt hatte, dass am Konzil von Trient, das von 1545 bis 1563
stattfand, die Musik in der Kirche nicht verboten wurde.'> Was war geschehen?
Die kirchliche Musik hatte sich in einer Weise entwickelt, dass der Text unver-
stindlich geworden war. Wéhrend des Konzils von Trient wurde angeregt zu
untersuchen, ob es moglich wire, polyphone Musik zu schreiben, in der der Text
noch gut zu verstehen ist. Mit dieser Aufgabe wurde Palestrina betraut. Wenn
thm dies gelidnge, sollte die Musik in der Kirche gerettet werden, wenn es aber
missldnge, sollte die mehrstimmige Musik aus der Kirche verbannt werden. Die
beiden ersten Messen, die Palestrina schrieb, iiberzeugten die Kardinile nicht,
aber dann schrieb er die Missa Papae Marcelli. Der bereits genannte Janssen
nannte diese Messe «das Wunderstiick religidser Schlichtheit und Majestit, das
Kunstwerk, in dem er sich als ein Dante erhob, und womit er den Bestand der
Kirchenmusik fiir immer sicherte.»'

Siehe zum Beispiel: Janssen, Geschied- en oordeelkundige beschouwingen (wie Anm. 6),
24-28.

Idem, 25-26. «dat wonderstuk van godsdienstige eenvoud en majesteit, dat kunstgewrocht,
waarin hij zich als een Dante verhief, en waardoor hij voor altoos het behoud der kerkelijke
muzijk waarborgde».



306 Petra van Langen

Die Frage der Auffithrungspraxis der sakralen Musik Palestrinas betrifft die
Katholisierung von Musik, die Zuweisung einer spezifisch katholischen Be-
deutung an die Musik. In verschiedenen Publikationen im Gregoriusblad argu-
mentierte die Geistlichkeit, dass die sakrale Musik Palestrinas der katholischen
Kirche gehorte. Aber Worte allein waren nicht genug. Die Theorie sollte in die
Praxis umgesetzt werden: Katholiken konnten sich diese Musik tatsdchlich
aneignen, indem sie wihrend des Gottesdienstes aufgefiihrt wurde. Das geschah
in den Niederlanden zum ersten Mal im Jahre 1879 in der St. Katharinen-Kathe-
drale in Utrecht.'* Der Kirchenchor der Kathedrale, der aus Ménnern und Jungen
bestand — es war Frauen ja verboten, in der Kirche zu singen — fiihrte damals die
Missa Aeterna Christi Munera von Palestrina auf. Ein Jahr spidter folgte die
Auffiihrung der Missa Papae Marcelli durch den gleichen Chor in der gleichen
Kathedrale. Ein Jahr spiter jedoch, im Jahr 1881, wurde dasselbe Stiick in einem
Konzertsaal von einem Chor aufgefiihrt, der aus Mannern und Frauen bestand."
Diese Auffithrung durch einen sdkularen Chor in einer sdkularen Umgebung —
und viele dhnliche Konzerte, die folgten — erschwerten den Anspruch von Kleri-
kern auf die Musik Palestrinas als katholische Musik.

Dies war aber nicht das Einzige, was einer erfolgreichen Aneignung einen
Streich spielte. Der Chor der Kathedrale war ein aussergewohnlich guter Chor.
Fiir die meisten Kirchenchore, die ausschliesslich aus Amateuren bestanden, war
die Musik von Palestrina viel zu hoch gegriffen. Bis zum Ersten Weltkrieg war
die Zahl der Pfarreien, in denen Palestrina ausgefiihrt wurde, extrem klein.'® Erst
in der Zwischenkriegszeit stieg die Anzahl der Auffiihrungen der Musik von Pa-
lestrina als Teil der Liturgie etwas an.

Inzwischen wurde die Musik von Palestrina, in der Regel in Verbindung mit
Werken von Zeitgenossen, immer mehr aufgefiihrt von Chéren mit semi-pro-
fessionellen Séngern ausserhalb der katholischen Kirche. Und nicht nur in Kon-
zertsilen, sondern auch in protestantischen Kirchen.'?

Die sakrale Musik Palestrinas wurde sowohl in katholischen Kirchen als auch in
protestantischen Kirchen und Konzertsilen aufgefiihrt, als Teil der Liturgie und in
Konzerten, durch professionelle Sanger und Amateure, und sowohl mit Frauen
als auch Jungen als Besetzung fiir die hochste Stimme. Diese Situation war fiir
einige Autoren Anlass zu einer Besprechung der idealen Auffithrung dieser
Musik. Was man als die ideale Auffithrung betrachtete, hing ab von der Funk-
tion, die Palestrinas Musik zugeschrieben wurde. Stand sie im Dienst der Re-
ligion oder war sie Kunst? Diese Frage wurde in mehreren Artikeln im katho-

:: Wouter Paap, Honderd jaar kathedrale koor Utrecht 1869—-1969, Utrecht 1969, 9-10.
Idem, 7.

' Siehe zum Beispiel Jahresberichte von Kirchenchéren publiziert im Gregoriusblad.

" Zum Beispiel einer der berithmtesten niederlidndische a cappella Chore, Klein-Koor a Cap-
pella, von Anton Averkamp (1861-1934). Anton Averkamp, Gedenkschrift Amsterdamsch
A cappella-koor 1890-1915, [Amsterdam 1915].



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 18501948 307

lischen Gregoriusblad, der Zeitschrift der Gregorius-Gesellschaft, und im neu-
tralen Musikmagazin Wochenblatt fiir Musik diskutiert.

Der Standpunkt des Gregoriusblad war klar: Die Musik Palestrinas war Re-
ligion. In einem Artikel aus dem Jahr 1894, anlidsslich des 300sten Todestags
von Palestrina, ging der Autor, Priester J.A.S. van Schaik (1862—-1927), umfas-
send ein auf die Bedeutung seiner Musik fiir den Katholizismus im Allgemeinen
und die Kirchenmusik im letzten Dezennium des 19. Jahrhunderts im Besonde-
ren.'® Er ist ein eindrucksvolles Beispiel dafiir, wie die Erfindung einer Tradition
(invention of tradition) ein Prozess ist, in dem neue Praktiken durch die Schaf-
fung einer Beziehung mit einer geeigneten Vergangenheit legitimiert werden.
Dadurch wird eine Kontinuitit suggeriert, die in der Tat nicht besteht.

Die geeignete Vergangenheit, mit der Van Schaik eine Beziehung herstellte,
war natiirlich das sechzehnte Jahrhundert, die Zeit des Konzils von Trient, als
Palestrina die Musik in der Kirche gerettet hat. Danach argumentierte er, dass
Palestrinas Musik nie wirklich verschwunden gewesen wire, sondern in aller
nach ithm geschriebenen Musik immer weiterlebte. Aber, so fuhr Van Schaik
fort, die Schonheit der kirchlichen Werke Palestrinas basierte nicht nur auf seiner
Musikalitédt, sondern auch auf der Tatsache, dass Palestrina ganz vom Katholizis-
mus durchdrungen war. Er beherrschte die Kunst, so Van Schaik, aber das war
nur ein «Skelett». Es war sein Geist, der diese «trockenen Knochen» so sehr be-
seelte, «dass er die Seele bis ins Innerste beriihrt».'” Und deshalb, so baut Van
Schaik auf diesem Gedanken weiter auf, kann seine Musik eigentlich nur von
Menschen gesungen werden, die mit dem katholischen Gottesdienst durch und
durch vertraut sind. Mit anderen Worten: nur Katholiken kénnen seine Musik
singen.

Dann erldutert Van Schaik die Bedeutung Palestrinas fiir den zeitgendssischen
Katholizismus des spiten neunzehnten Jahrhunderts. Den kontemporiren Katho-
lizismus beschreibt Van Schaik als konservativ und antimodern. Die Musik
Palestrinas passte so gut dazu, weil er in seiner Zeit auch konservativ und anti-
modern war. Modern war die hoch entwickelte geniale Polyphonie von Kompo-
nisten wie Josquin des Prez (1450/1455-1521), aber das war nur die Aussenseite,
Virtuositédt, nur Kunst. Palestrina jedoch ging in die Tiefe, erneuerte die Be-
ziehung zwischen Wort und Ton und stellte die Musik in den Dienst eines ho-
heren Ziels.

In den Artikeln in dem Wochenblatt fiir Musik fillt auf, dass die Autoren — der
Cellist, Lehrer der klassischen Sprachen und liberale Agnostiker Hugo Nolthe-
nius (1848-1929) und der katholische Musiker Anton Averkamp (1861-1934) —
ebenfalls iiberzeugt sind von den kiinstlerischen und religiosen Qualitdten der
Musik Palestrinas und sogar ein dhnliches Vokabular verwenden. Der einzige

" J.A.S. van Schaik, Palestrina 2 februari 1594 — 2 februari 1894, in: Gregoriusblad, 19
(1894), 3-6.
Idem, 4. «Dit alles [...] is slechts geraamte van Palestrina’s kunst. Maar de geest, die in de
dorre beenderen gevaren ze bezielt, [...] die de ziel tot in haar binnenste ontroert».



308 Petra van Langen

Unterschied besteht darin, dass sie die auffallende Aneignung der Musik Pales-
trinas als katholische Musik unterlassen.

Die Beurteilung dieser Musik als Kunst hatte wohl Einfluss auf die Bewer-
tung der verschiedenen Auffiithrungen. In der Kirche wurden die hichsten Stim-
men von Jungen gesungen, weil dies Frauen verboten war und weil es in der Zeit
von Palestrina so {iblich war. Im selben Jahr 1894, in dem Van Schaik seinen
Artikel veroffentlichte, erorterte Nolthenius anlédsslich eines Konzerts, warum er
Frauen als hochste Stimmen bevorzugte.® Das Konzert, auch anlisslich des 300-
jdhrigen Todestags von Palestrina, fand im Rahmen der jahrlichen Generalver-
sammlung der Gregorius-Gesellschaft statt. Fiir Nicht-Katholiken war es eine
einmalige Gelegenheit, einer Auffithrung von Palestrinas Musik beizuwohnen,
die von einem Chor bestehend aus Ménnern und Jungen ausgefiihrt wurde.
Nolthenius argumentierte folgendermassen: Da die Auffithrung von Palestrinas
Musik eine Form von Kunst ist, muss sie den hdchsten Anspriichen an Kunst ge-
niigen. Das bedeutet, die Musik sollte von den besten Stimmen gesungen wer-
den. Bei dem Konzert, das er gehort hatte, war das nicht der Fall. Und das war
nicht {iberraschend, weil ein Kirchenchor aus Amateuren besteht und damit per
Definition nicht aus den besten Stimmen. Das gleiche gilt fiir ihn in Bezug auf
die Jungenstimmen. Er war nicht gegen die Auffithrung der Musik, wie sie zur
Zeit Palestrinas geschah, aber nur dann, wenn «die Jungensstimmen ganz den
Anforderungen der Kunst entsprechend [...] ausgebildet waren».?' So war es,
dachte er, sicher auch bei den alten Italienern Praxis. Dies war jedoch bei der be-
sprochenen Ausfithrung nicht der Fall.

Eine erfolgreiche Aneignung der Musik Palestrinas ist nicht gelungen. Noch
im Jahr 1939 nannte es ein prominenter Leiter der Gregorius-Gesellschaft eine
«fir die katholische Kirchenmusik zunehmend beschimende Praxis, dass diese
Schitze einer Bliitezeit der liturgischen Musik nur in Konzertsélen oder gemiete-
ten protestantischen Kirchen zu horen sind!»*

Gregorianik

Im Gegensatz zur Musik Palestrinas gab es keine Debatte dartiber, ob die Grego-
rianik katholische Musik wére. Freund und Feind waren sich dariiber einig, dass
der geeignete Ort fiir diese Musik die katholische Kirche wihrend des Gottes-
dienstes war. Dennoch blieb genug zu diskutieren {ibrig.

i [Hugo] N[olthenius], De viering van Palestrina’s en Lassus’ derde eeuwgetijde te Utrecht,

door de Nederlandsche St. Gregorius-Vereeniging, in: Weekblad voor Muziek, 1 (1894),
283-284.

Idem, 283. «de jongensstemmen geheel naar den eisch der kunst [...] waren gevormd».
A.LLM. Kat, De geschiedenis der kerkmuziek in de Nederlanden sedert de hervorming, Hil-
versum 1939, 231. «voor de katholicke kerkmuziek steeds meer beschamende practijk, dat
deze schatten uit een bloeitijdperk der liturgische muziek slechts te horen zijn in concertza-
len of afgehuurde protestantsche kerken!»

21
22



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 309

Die Gregorianik ist einstimmige Musik, die Teil der Liturgie ist. Der Legende
nach wurden die Melodien im sechsten Jahrhundert von Papst Gregor geschrie-
ben, daher der Name. Aber die Forschung hat bewiesen, dass die éltesten Melo-
dien auf rund 900 datieren.” Die Gregorianik-Forschung begann in der Mitte des
neunzehnten Jahrhunderts.”* Von Anfang an gab es zwei Schulen. Eine unter
Leitung der Benediktiner von Solesmes, die andere wurde von Geistlichen der so
genannten cicilianischen Bewegung gefiihrt, mit der Stadt Regensburg als Zen-
trum. Der Cicilianismus wollte die Kirchenmusik als integralen Bestandteil der
Liturgie wiederherstellen. In ihrer Suche nach der urspriinglichen Gregorianik
gingen die Forscher von Regensburg zuriick bis zum Konzil von Trient und der
nachtridentinischen Veroffentlichung der Medicaea von 1614-1615, von der
man im 19. Jahrhundert dachte, dass sie von Palestrina zusammengestellt worden
war. In Solesmes untersuchten die Benediktiner eine grosse Anzahl mittelalter-
licher Handschriften, um Unterschiede und Ubereinstimmungen zu erfassen und
so die meist reine Gregorianik zu rekonstruieren.

Uber Jahrzehnte waren Solesmes und Regensburg in einen Kampf um die
Authentizitit der Gregorianik verstrickt. Am Anfang war Regensburg am erfolg-
reichsten. Im Jahre 1868 erwarb der Regensburger Verlag Friedrich Pustet fiir 30
Jahre das Recht, alle offiziellen romischen Gesangbiicher zu drucken, und im
Jahre 1871 erschien die Neo-Medicaea. Doch auch die Forscher in Solesmes
setzten ithre Arbeit fort, publizierten ihre Ergebnisse und inaugurierten im Jahre
1889 eine beeindruckende Reihe gregorianischer Gesangbiicher in Faksimile —
die Paléographie Musicale. Dies um zu zeigen, dass die Melodien der Neo-Me-
dicaea nicht original waren. Es gelang ihnen, den Papst davon zu {iberzeugen,
und als das Druckprivileg Pustets 1898 abgelaufen war, beschloss Papst Leo XIII
von nun an der Linie von Solesmes zu folgen. Ab 1908 erschien die Editio Vati-
cana.

Aber es ergab sich ein neues Problem, ndmlich zwischen den beiden Haupt-
forschern aus Solesmes, Pothier und Mocquereau. Es entstand unter anderem
eine Diskussion tiber den Rhythmus. Da diesbeziigliche Anweisungen in den
mittelalterlichen Handschriften fehlten, war das eine Frage der Interpretation.
Pothier fand, dass die Musik als Leitlinie zu dienen hitte, wahrend Mocquereau
den Text als Ausgangspunkt wihlte. Der Papst favorisierte Pothier, worauf Moc-
quereau nicht linger an der Ausgabe teilnehmen wollte und seine eigenen Bii-
cher zu veroffentlichen begann. Diese Biicher waren, was Text und Melodie be-
trifft, der Editio Vaticana @hnlich, jedoch mit dem Unterschied, dass Mocque-
reau rhythmische Zeichen hinzufligte, die es leichter machten, die Melodien aus-
zufiihren. Diese Ausgabe wurde vom Papst toleriert und ist in den Niederlanden
auf breiter Basis verwendet worden. Von klerikaler Seite war man hieriiber anfing-
lich nicht begeistert — der Klerus bevorzugte die Ausgabe ohne rhythmische Zei-

2 Martin Hoondert, Gregoriaans in de steigers. Restauratie en verspreiding aan het begin van

de twintigste eeuw, Utrecht/Kampen 2003, 126-127.
" Idem, 40-50.



310 Petra van Langen

chen, weil das doch die einzige Edition war, die vom Papst empfohlen wurde —,
aber um 1920 hatte jeder sich mit dieser Vorliebe abgefunden.

Zehn Jahre spiter jedoch, im Jahre 1930, war die Gregorianik in den Nieder-
landen wieder Gegenstand eines hoch aufbrausenden Streits. Anstifter war
Hubert Cuypers (1873-1960). Cuypers war ein prominenter Musiker innerhalb
und ausserhalb katholischer Kreise. In einem Artikel in der katholischen Zeitung
Die Zeit nahm Cuypers den Kampf mit den Vertretern der Ausgabe Mocquereaus
auf. Er préiludierte seinen Artikel folgendermassen:

«Es 1st endlich Zeit, einem systematisch falsch informierten Publikum klar und un-
umwunden zu erklidren, dass im aktuellen Kirchenmusikleben die berithmte Metho-
de von Solesmes ein unhaltbares System ist, {iber das wir am besten [...] schweigen
sollten wie Trappisten.»®’

Nach Cuypers wussten Katholiken in den meisten Léndern Europas, dass
mittlerweile wissenschaftlich erwiesen war, «dass Dom Mocquereaus rhyth-
mische Lehre nicht mehr als ein unwissenschaftliches System ist, das alle musi-
kologischen, historischen, philologischen und paleographischen Daten und
Fakten mit Fiissen tritt».?°

Nur in den Niederlanden und in Amerika wurde am System Mocquereaus
hartnickig festgehalten. Cuypers warf Publizisten und Gregorianikdozenten vor,
dass sie nicht auf der Hohe der neuesten musikwissenschaftlichen Gregorianik-
forschung seien und bezichtigte sie des Dilettantismus.

In seinem Artikel schrieb er iiberdies, eine Zeitung sei nicht der richtige Ort
fuir eine wissenschaftliche Auseinandersetzung. Er kiindigte eine Reihe von Arti-
keln im allgemeinen Musikmagazin Caecilia an. Aber darauf konnten einige der
Angesprochenen nicht warten. Der eine wollte richtig stellen, dass er kein Di-
lettant sei, ein anderer war verdrgert tiber Cuypers’ Ton und fand es wirklich
dumm von Cuypers, einen so angesehenen Mann wie Mocquereau anzugreifen.”’
Er fragte sich, ob Cuypers ausreichende Kenntnisse besidsse, die einen solchen
Angriff rechtfertigten. Auch wird Cuypers zu viel «eigenes und Standes-Inter-
esse» vorgeworfen, womit gemeint war, dass der «Stand» der Musiker, dem

¥ H. Cuypers, Het Gregoriaansch van Solemnes niet houdbaar. Het berust op geen enkelen

redelijken Grondslag, in: De Tijd, 20 November 1930. «Het wordt eindelijk tijd, om beslist
en onomwonden aan een systematisch onjuist ingelicht publiek te verklaren, dat in het
huidige kerkelijk-muzikale leven de befaamde methode van Solesmes een onhoudbaar
systeem is, waarover wij mettertijd liefst [...] zullen zwijgen als Trappisten.»

Ibidem. «dat Mocquereau’s rhytmische leer niet meer dan een onwetenschappelijk systeem
is, dat alle musicologische, historische, philologische en paleografische gegevens en feiten
met voeten treedt».

E. Bruning, Het Gregoriaans en Solesmes. Het berust op redelijken Grondslag, in: De Tijd,
22 november 1930; C. Bloemen, Het Gregoriaansch van Solesmes gehandhaafd. En door
den H[eilige] Stoel aangemoedigd, in: De Tijd, 25 november 1930; T. van der Bijl, Gre-
goriaansche Gramophoonplaten uit Venray. De Strijd van Hub[ert] Cuypers tegen de
Methode-Solesmes, in: De Tijd, 26 november 1930; J.C.W. van de Wiel, Voor of tegen So-
lesmes. Kijken door een gekleurd Ruitje geeft een gekleurd Beeld, in: De Tijd, 27 novem-
ber 1930; J. Vollaerts, Het gregoriaansch en Solesmes. Het systeem van Solesmes practisch
het beste. Waarom het redelijk schijnt, in: De Tijd, 2 december 1930.

26

27



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 311

Cuypers angehorte, dem von Wissenschaftlern wie Mocquereau untergeordnet
war, und dass die Theorie der Wissenschaft mehr Autoritit inne habe als die Er-
fahrung der Praxis.

Im Januar, Februar und Mérz 1931 veroffentlichte Cuypers drei Artikel in
Caecilia.® Cuypers begann wieder mit einer Provokation, indem er darauf hin-
wies, dass fiir seine Ideen im Gregoriusblad kein Raum war, und er darum zu
einem allgemeinen Musikmagazin seine Zuflucht hitte nehmen miissen.” Er ar-
gumentierte, dass neuere Forschungen zum gregorianischen Choral vor 1100 er-
geben hitten, dass Mocquereaus Losung fiir die Rhythmusfrage nichts taugte,
dass aber das Gregoriusblad dariiber schwieg, mit der Folge, «dass der wach-
sende R. K. Organisten- und Dirigentenstand Mocquereau’s Arbeit als Quelle
des wahren Wissens bezeichnet, und die rhythmischen Editionen [...] in der litur-
gischen Praxis akzeptiert und gefordert werden aufgrund der Wiinschbarkeit
einer ginzlich fiktiven Einheit.»’

Das Interesse an Cuypers Artikel war gross. In Zeitungen erschienen Zusam-
menfassungen und Reaktionen.’' Cuypers gewann an Boden. Von denen, die da-
vor auf den Artikel in Die Zeit eingegangen waren, reagierten einige gar nicht
mehr, andere nur im Gregoriusblad. Ein paar anerkannten, dass Cuypers wohl
zum Teil Recht hatte.*> Dariiber hinaus war die Meinung zu vernehmen, dass
Cuypers nicht dazu qualifiziert sei, Mocquereaus Editionen zu kritisieren.”

Ein anderer Musiker, Elbert Franssen (1873-1950), fiigte der Diskussion eine
weitere Nuance hinzu, indem er darauf hinwies, dass die rhythmischen Editionen
eine disziplinierende Rolle spielen wiirden, weil sie eine «quasi-offizielles Ge-

H. Cuypers, Nieuw licht in het Gregoriaansche vraagstuk. Mensuralisme of cantus planus?,
in: Caecilia, 88 (1930-1931), 52-57; H. Cuypers, Nieuw licht in het Gregoriaansche vraag-
stuk. Pothier, Mocquereau en Jeannin, in: Caecilia, 88 (1930-1931), 78-84; H. Cuypers,
Nieuw licht in het Gregoriaansche vraagstuk. Mocquereau’s rhythmiek, in: Caecilia, 88
(1930-1931), 100-110.

@ Idem, 52.

%% Idem, 107. «dat aan den opgroeienden R.K. organisten- en directeurenstand Mocquereau’s
oeuvre als de bron der ware kennis wordt aangewezen, en de rhythmische edities [...] in het
liturgisch gebruik aanvaard en gepropageerd worden op grond van de wenschelijkheid
eener totaal fictieve eenheid».

De strijd om ons gregoriaansch. Mensuralisme of cantus planus?, in: De Maasbode, 7 ja-
nuari 1931; T. van der Bijl, De polemieken over het Gregoriaansch, in: De Tijd, 13 januari
1931; De gregoriaansche quaestie. «Studién» en «Caecilia — het Muziekcollege», in: De
Tijd, 10 februari 1931; De strijd om ons gregoriaansch. Wetenschap en zang-practijk, in: De
Maasbode, 14 februari 1931; De strijd om ons gregoriaansch. Mocquereau en de practijk.
Een «rehabilitatie», in: De Maasbode, 12 maart 1931; Drie verhandelingen over ons Grego-
riaansch, in: De Tijd, 21 maart 1931.

E. Bruning, De grondslagen van onze tegenwoordige uitvoering van het Gregoriaans, in:
Gregoriusblad, 56 (1931), 23-28, 43-47, 65-67, 139-146, 192-196, 205-208, 227-230,
247-251; J. Vollaerts, Het gregoriaansch en Solesmes. Wetenschap, aesthetica en practijk,
in: Studién: tijdschrift voor godsdienst, wetenschap en letteren 63 deel 115 (1931), 8-137,
194-222.

W. Kerssemakers, De strijd over de gregoriaansche rhythmiek. Mocquereau en Jeannin.
Waarom een afwachtende en gereserveerde houding?, in: De Maasbode, 21 maart 1931.

31

32

33



312 Petra van Langen

priage» erhalten hatten.’® Nach Franssen wurde jeder, der diese Editionen kriti-
sierte, ausgeschlossen. Hierdurch wurde eine kiinstliche Einheit kreiert, in der
sofort jede abweichende Meinung verdichtig gemacht werde. Auch Franssens
Artikel war eine Anklage gegen den Dilettantismus, der im Zusammenhang mit
der Gregorianik herrschte. Er erwihnte in seinem Artikel nicht nur den Dilettan-
tismus der Kleriker, sondern den Dilettantismus aller, Musiker und Geistlicher,
die sich, ausgestattet mit den rhythmischen Ausgaben Mocquereaus und einem
Kurs in gregorianischem Choral, bereits als Experten betrachteten. «Seitdem ist
es fiir den Professionellen besser, eine abwartende Haltung einzunehmen und
lieber erst einmal zu sehen, wie der Hase lauft.»*> Er verglich die Art und Weise,
in der Befiirworter der rhythmischen Ausgaben ihren Willen der gesamten katho-
lischen Gemeinschaft aufzwangen, mit der autoritdren und verbissenen Art und
Weise, in der moderner Sympathien beschuldigte Glaubensbriider von reaktiond-
ren Katholiken als schlechte Katholiken diffamiert wurden. Musiker wurden
nicht mehr aufgrund ihres fachlichen Konnens beurteilt, sondern danach, ob sie
der rhythmischen Lehre geniigten.

Franssens Artikel zeigt, wie die Gregorianik flir die konfessionelle katho-
lische Profilierung verwendet wurde. Die Auffithrungspraxis des Gregoriani-
schen Chorals wurde mit der Katholizitdt der Anhdnger der einen oder der ande-
ren Richtung verbunden.

Viel mehr als iiber die Gregorianik selbst wurde dariiber diskutiert, wer in Be-
zug auf ihre Auffithrung das Sagen hatte: die Musiker oder die Koryphden der
Gregorius-Gesellschaft, die den offiziellen kirchlichen Standpunkt hinsichtlich
der Musik vertraten. In der Praxis ging es um einen Konflikt zwischen Laien
(Musikern) und der Geistlichkeit, die reprasentiert wurde von der Gregorius-Ge-
sellschaft. Cuypers, und in seinem Kielwasser Franssen, warfen den Gewihrs-
ménnern der Gregorius-Gesellschaft vor, dass die fachliche Kompetenz der Mu-
siker nicht respektiert wiirde; dass die Musiker unvollstdndig und ungenau infor-
miert wiirden, da sie nicht in geeigneten Zeitschriften tiber relevante wissen-
schaftliche Forschung unterrichtet wiirden, auf deren Grundlage sie sich eine
eigene Meinung bilden konnten. Sie kritisierten die Gregorius-Gesellschaft auch
dahingehend, dass sie ihre Auffassung den Musikern und Gléubigen aufzwingen
wiirde.

3 E. Franssen, De Solesmer Rythmiek. Om zijn Restauratie en zijn Uitvoeringen dient Soles-

mes hooggeacht. Maar men onthoude zich van Namaak-Solesmes, in: De Tijd, 6 maart
1931. «quasi-officieel cachet».

Ibidem. «sindsdien is 't voor den professional zaak om ’n afwachtende houding aan te ne-
men en de kat maar liever ‘ns uit den boom te kijken».

35



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 313

Zum Schluss

Die Konfessionalisierung des niederldndischen Musiklebens war ein mehr-
schichtiger Prozess, der auf verschiedenen Ebenen stattfand. In diesem Artikel
habe ich zwei dieser Ebenen besprochen: die Ebene der kirchlichen Gesetzge-
bung und die Ebene der Auslegung und Anwendung der Vorschriften durch die
Musiker. Ausser einem mehrschichtigen Prozess war die Konfessionalisierung
des niederldndischen Musiklebens ein Vorgang, der durch eine ungleichmissige
Entwicklung gekennzeichnet ist. Konfessionalisierung begann bereits im Jahre
1850 mit Janssens Broschiire, wurde aber erst nach dem Konzil von 1865 in die
Praxis umgesetzt. Sie hat sowohl innerhalb als auch ausserhalb der Kirche statt-
gefunden, aber die Konfessionalisierung ausserhalb der Kirche erfolgte erst viel
spéter. Und schliesslich war sie ein Prozess, der nicht nur durch den Klerus be-
stimmt wurde, sondern durch die Interaktion zwischen Klerus und Musikern,
zwischen Geistlichkeit und Laien.

Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 18501948

Uber Jahrhunderte nahmen Katholiken in den Niederlanden eine untergeordnete Position
ein. Das endete mit der neuen Verfassung von 1848, von wo an die Katholiken von einer
heterogenen Gruppe ohne grosse Kohidrenz zu einer beachtenswerten religidsen Gruppe in
der Niederlidndischen Gesellschaft wurden. Die Geschichte der Niederlindischen Katho-
liken wurde gut erforscht, aber Musik spielte darin eine sehr marginale Rolle. Nieder-
laindische katholische Kirchenmusik wurde beforscht, aber nur die Musik in der Kirche
und aus einer Klerikerperspektive oder einer Perspektive katholischer Institutionen. In
meiner Dissertation zur Konfessionalisierung niederlindischen Musiklebens von 1850 bis
1948 analysierte ich die katholische niederlindische Kirchengeschichte inner- und ausser-
halb der Kirche aus der Perspektive der Musiker. In vorliegendem Artikel, basierend auf
meiner Dissertation, bespreche ich die Konsequenzen dieser Wahl und die Entwicklung
katholischen Musiklebens. Meine Studie zeigt, dass die Konfessionalisierung des nieder-
landischen Musiklebens in dieser Periode durch eine Interaktion von Musikern und Kleri-
kern bestimmt war, in der drei Themen unentwegt zur Diskussion standen: ob Musik in
der Kirche zur Domine der Religion oder aber der Kunst gehore; die Diskrepanz zwi-
schen der Theorie der Regulierung durch die Kleriker und die Méglichkeiten und Festle-
gungen der tdglichen Praxis der Musiker; und wer fiir die katholische Musik verantwort-
lich sei: Kleriker oder Musiker. Ich illustriere die Schlussfolgerungen mit zwei Fallstudien
zur Auffithrungspraxis der Musik Palestrinas in den 1890er Jahren und einer Polemik zur
Auffiihrung von Gregorianischem Gesang in den 1930er Jahren.

Konfessionalisierung — Niederlande — 18501948 — Katholische Musikgeschichte — Musi-
ker — Motu proprio Tra le sollecitudini — Giovanni Pierluigi da Palestrina — Gregorianik —
Hubert Cuypers — Gregorius-Gesellschaft.

La musique en tant que moyen de confessionnalisation aux Pays-Bas 1850-1948

Pendant des siécles, les catholiques des Pays-Bas eurent une position subordonnée. Ceci
s’acheva avec la nouvelle constitution de 1848: a partir de 1a, le statut des catholiques
passa d’un groupe hétérogéne sans grande cohérence a un remarquable groupe religieux
au sein de la société néerlandaise. L histoire des catholiques néerlandais fut bien recher-
chée, mais la musique y joua un réle trés marginal. La musique d’église néerlandaise
catholique fut analysée, mais seulement la musique dans I’église et dans la perspective des
ecclésiastiques ou des institutions catholiques. Dans ma dissertation sur la confessionna-
lisation de la vie musicale néerlandaise de 1850 a 1948, j’ai analysé I’histoire ecclésias-



314 Petra van Langen

tique catholique néerlandaise a 'intérieur et a ’extérieur de 1’église dans la perspective
des musiciens. Dans le présent article, en me basant sur ma dissertation, je discute les con-
séquences de ce choix et le développement de la vie musicale néerlandaise. Mon étude
montre que la confessionnalisation de la vie musicale néerlandaise a cette période fut dé-
terminée par 1’interaction entre musiciens et ecclésiastiques, ou trois thémes ressortaient
de maniére constante: |’appartenance de la musique dans I’église au domaine de la reli-
gion ou de ’art; le décalage entre la théorie de la régulation par les ecclésiastiques et les
possibilités et définitions de la pratique journaliére des musiciens; enfin, qui est respon-
sable de la musique catholique: ecclésiastiques ou musiciens. J'illustre mes conclusions a
I’aide de deux cas d’étude sur la pratique d’exécution de la musique de Palestrina dans les

années 1890 et d’une polémique sur la mise en ceuvre du chant grégorien dans les années
1930.

Confessionnalisation — Pays-Bas — 1850—1948 — histoire de la musique catholique — musi-
ciens — Motu proprio Tra le sollecitudini — Giovanni Pierluigi da Palestrina — grégoria-
nisme — Hubert Cuypers — société gregorienne.

La musica come strumento di confessionalizzazione nei Paesi Bassi tra il 1850 e il 1948

Per secoli i cattolici ebbero nei Paesi Bassi una posizione sottomessa. Questa termind con
la nuova costituzione del 1848, quando 1 cattolici, da gruppo eterogeneo senza una grande
coerenza, diventarono un gruppo religioso stimato nella societa Olandese. La storia dei
cattolici olandesi ¢ stata studiata a fondo, ma la musica vi giocod un ruolo marginale. La
musica sacra olandese ¢ stata studiata, ma solo la musica di chiesa e dal punto di vista dei
clerici o da quello delle istituzioni cattoliche. In questo articolo, che si basa sulla mia
dissertazione sulla confessionalizzazione della vita musicale olandese dal 1850 al 1948,
discuto le conseguenze di questa scelta e I’evoluzione della vita musicale cattolica. La mia
ricerca mostra che la confessionalizzazione della vita musicale olandese in questo periodo
veniva definita da un’interazione tra musicisti e clerici, in cui tre erano i principali temi in
discussione: se la musica in chiesa fosse dominio della religione o dell’arte; la discre-
panza tra la teoria della regolazione da parte dei clerici e le possibilita e le spec1ﬁcazmn1
della pratica quotidiana dei musicisti; ¢ chi fosse responsabile della musica cattolica: 1
clerici o i musicisti? Illustro le conclusioni attraverso lo studio di due casi: la prassi esecu-
tiva della musica di Palestrinas negli anni 1980 e una polemica sulla trasposizione dei
canti gregoriani negli anni 1930.

Confessionalizzazione — Paesi Bassi — 1850-1948 — Storia della musica cattolica — Musi-
cisti — Motu proprio Tra le sollecitudini — Giovanni Pierluigi da Palestrina — Gregorianico
— Hubert Cuypers — societa gregoriana.

Music as a means for confessionalization in the Netherlands 1850—1948

For centuries, Catholics in the Netherlands had a subordinate status in society. This ended
in 1848 with a new constitution, after which Catholics developed from a heterogeneous
group without much coherence into a recognizable religious group in Dutch society. The
history of the Dutch Catholics has been thoroughly studied by researchers, but the role of
music in Dutch Catholic history has only been marginally investigated. The study of
Dutch Catholic musical life has by and large been restricted to Church music and from the
perspective of the clergy and Catholic institutions. In my dissertation about confessio-
nalization of Dutch musical life between 1850 and 1948, I chose to analyze Dutch Ca-
tholic music history within and outside the Church, from the perspective of musicians. In
this article, based on my dissertation, I discuss the consequences of this choice and the de-
velopment of Catholic musical life. My study shows that the confessionalization of Dutch
musical life in this period was determined by an interaction between the clergy and the
musicians, who discussed three themes over and over again: 1) whether music in the
Church belonged to the domain of religion or that of art; 2) the discrepancy between the
theory of the regulations by the clerics and the possibilities and confinements of the daily
practice of the musicians; and 3) who was in charge of Catholic music: clerics or musi-
cians. [ illustrate the conclusions with two case studies: 1) the performance practice of the



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 ~ 315

music of Palestrina in the 1890s; and 2) a polemic about the performance of Gregorian
chant in the 1930s.

Confessionalization — The Netherlands — 1850-1948 — Catholic music history — Musicians
— Motu proprio Tra le sollecitudini — Giovanni Pierluigi da Palestrina — Gregorian chant —
Hubert Cuypers — Gregory Society.

Petra van Langen, Dr., Independent scholar and Secretary of the Konigliche Gesellschaft
fiir Musikgeschichte der Niederlande (KVNM).






	Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948

