
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 111 (2017)

Artikel: Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-
1948

Autor: Langen, Petra van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den
Niederlanden 1850-1948*

Petra van Langen

Ähnlich wie in der Schweiz war in den Niederlanden in den dreissiger Jahren des

zwanzigsten Jahrhunderts die Rede von Versäulung. Die niederländische Gesellschaft

wurde durch eine grobe Aufteilung in vier Gruppen bestimmt: Katholiken,
Protestanten, Sozialisten und Liberale, die praktisch voneinander getrennt lebten.
So hatte jede Säule ihr eigenes Bildungswesen, Vereinsleben und ihre eigenen
Medien. Diese Unterteilung der niederländischen Gesellschaft hatte eine lange
Geschichte, in der die Katholiken eine wichtige Rolle gespielt haben, weil ihre

Emanzipation von einer massiven Mobilisierung der Gläubigen begleitet war.
Seit Jahrhunderten hatten die Katholiken eine rechtlich benachteiligte Position

inne. Diese endete 1848 mit der Einfuhrung einer neuen Verfassung. Ein paar
Jahre später, im Jahre 1853, kündigte der Papst die Restauration der Kirchenprovinz

der Niederlande an. Das Land wurde in Diözesen eingeteilt und der Papst
ernannte Bischöfe, die die Organisation der katholischen Kirche in den Niederlanden,

ihre Einteilung in Pfarreien und den Bau von Kirchen in die Hand
nahmen. Von diesem Zeitpunkt an bis in die erste Hälfte des zwanzigsten
Jahrhunderts entwickelten sich die Katholiken in den Niederlanden von einer heterogenen

Gruppierung ohne grosse Kohärenz zu einer erkennbaren religiösen Gruppe

innerhalb der niederländischen Gesellschaft.
Die Geschichte der niederländischen Katholiken wurde bereits intensiv

erforscht, doch hat die Musik in dieser Forschung eine marginale Rolle gespielt.
Umgekehrt wird in der niederländischen Musikforschung dem Katholizismus
dieser Zeit fast keine Aufmerksamkeit geschenkt. Die niederländische
katholische Musikkultur wurde zwar untersucht, aber die Forschung war auf die

Dieser Artikel basiert auf meiner Dissertation Muziek en Religie, Katholieke musici en de
confessionalisering van het Nederlandse muziekleven, 1850-1948 (Verloren, Hilversum),
mit der ich 2014 bei Prof. Dr. M.E. Monteiro (Radboud Universiteit Nijmegen) promovierte.

Der Beitrag ist eine Bearbeitung meines Vortrags am Departement für Christkatholische

Theologie der Universität Bern vom 11. Mai 2016.

SZRKG, 111 (2017), 299-315



300 Petra van Langen

Musik in der Kirche begrenzt und stand im Zeichen der Geistlichen und der
kirchlichen Institutionen. Für meine Dissertation über katholische Musiker und
die Konfessionalisierung des niederländischen Musiklebens analysierte ich die
katholische Musikgeschichte aus der Perspektive der Musiker statt derjenigen
der kirchlichen Gesetzgebung und Institutionen. Ich habe auch das Musikleben
ausserhalb der Kirche in meine Untersuchungen einbezogen, weil Musiker, im
Gegensatz zu Geistlichen, meist auch ausserhalb der Kirche gearbeitet haben.

In diesem Artikel diskutiere ich zunächst die Folgen dieser Wahl. Dann

bespreche ich die Entwicklung des katholischen Musiklebens in der zweiten
Hälfte des 19. und der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Während dieser Zeit
ergriffen die kirchlichen Behörden mehrere Massnahmen, die Praxis der Musik
in katholischen Kirchen in den Niederlanden zu regulieren. Die neue Politik
beeinflusste Musiker, die in der Kirche arbeiteten, weil ihre künstlerische Freiheit

stark eingeschränkt wurde. Auf der Musikszene ausserhalb der Kirche hatte
die Geistlichkeit viel weniger Einfluss.

Meine Forschung zeigt, dass die Konfessionalisierung der niederländischen
Musikszene zwischen 1850 und 1948 durch die Wechselwirkung zwischen
Klerikern und Musikern bestimmt war, wobei drei Themen immer wieder diskutiert
wurden: ob Musik in der Kirche zum Gebiet der Religion gehört oder der Kunst;
die Diskrepanz zwischen der Theorie der Regulierung und den Möglichkeiten
und Grenzen der Praxis; und die Frage, wer in Sachen katholische Musik
weisungsbefugt war: Kleriker oder Musiker. Ich werde diese Schlussfolgerungen
anhand zweier Fallstudien erläutern.

Musikergeschichte

Durch die Wahl der Perspektive der Musiker liegt der Schwerpunkt meiner
Forschung auf einer kulturhistorisch orientierten Religionsgeschichte, in der die
Aufmerksamkeit auf den gelebten Glauben der Katholiken selbst konzentriert ist
statt auf die Kirche, ihre Institutionen und Theologie. Von französischen Theoretikern

der Annales-Gruppe wird dies <histoire religieuse) genannt.1 In den

Niederlanden hat diese neue Forschungsperspektive seit den 1980er Jahren
Forscher ermutigt, neue Bereiche zu erkunden - wie die Geschichte der katholischen
Frauen und katholischen Volkskultur.2 Es hat sich gezeigt, dass die Praxis oft

1

Willem Frijhoff, Van «histoire de l'eglise» naar «histoire religieuse». De invloed van de

«Annales»-groep op de ontwikkeling van de kerkgeschiedenis in Frankrijk en de perspectiven

daarvan voor Nederland, in: Nederlands Archief voor Kerkgeschiedenis, 61 (1981),
113-153.

2 Zum Beispiel: Marit Monteiro/Gerard Rooijakkers/Joost van Rosendaal (Hg.), De dy-
namiek van religie en cultuur: geschiedenis van het Nederlands katholicisme, Kampen
1993; Gerard Rooijakkers, Rituele repertoires. Volkscultuur in oostelijk Noord-Brabant
1559-1853, Nijmegen 1994; Annelies van Heijst/Marjet Derks (Hg.), Terra Incognita.
Historisch onderzoek naar katholicisme en vrouwelijkheid, Kampen 1994; Marjet Derks, Heilig
moeten. Radicaal-katholiek en retro-modern in de jaren twintig en dertig, Hilversum 2007;
José Eijt, Zorgen in Gods naam. Ursulinen van Bergen 1898-1998, Hilversum 1998; Marit



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 301

weitaus vielfältiger und komplexer ist als sie bis zu diesem Zeitpunkt in der

Geschichtsschreibung aufgezeigt wurde.
Sie hat auch zu einer Diskussion über den Nutzen des Konzepts der Versäu-

lung gefuhrt. Es erwies sich, dass die Geschichte der Gläubigen oft nicht in
Bezug auf die Versäulung beschrieben werden kann.3 Die Gläubigen lassen sich
nicht regelmässig nach Struktur und den Bedingungen der Aufteilung der
Versäulung einteilen.

Dies galt auch für das niederländische Musikleben. Während meiner Recherchen

wurde mir klar, dass es keine Vierteilung des Musiklebens gab. Es gab
kaum Organisationen auf konfessioneller Basis, und Musiker verrichteten ihre

Arbeit nur selten innerhalb ihrer eigenen Säule. Sie spielten zum Beispiel mit
Musikern anderer Konfessionen und Religionen zusammen, beschränkten sich in
ihrem Unterricht nicht auf katholische Schüler und sahen es nicht als ein

Problem an, als Leiter für einen christlichen, jüdischen oder sozialistischen Chor
verantwortlich zu sein. Allerdings gibt es auch Beispiele, in denen der Glaube
sicherlich eine Rolle gespielt hat. Durch die Bischöfe und den Papst wurden
Leitlinien fonnuliert, an die die Musik, die in der katholischen Kirche gespielt
wurde, sich halten musste. Und obwohl es nur wenige sind, wurden in der
untersuchten Periode doch einige nationale katholische Organisationen und drei
katholische Musikprogramme gegründet. Auf lokaler Ebene entstanden
protestantische, sozialistische, neutrale und katholische Musik- und Gesangsvereine.

Ich habe daher beschlossen, dem deutschen Historiker Olaf Blaschke folgend
von Konfessionalisierung statt Versäulung zu sprechen. Mit Konfessionalisierung

ist ein Prozess gemeint, an dem Menschen verschiedener Konfessionen in
der Weise teilnehmen, dass das ganze Leben vom Glauben durchdrungen ist.4

Durch die Zuweisung von religiöser Bedeutung an Kulturgüter wie Texte, Ideen,

Stilen, Ritualen und Musik wird eine kollektive Identität konstruiert, in der

Konfession das Unterscheidungsmerkmal wird. Der Vorteil von Konfessionalisierung

gegenüber Versäulung besteht darin, dass es ein flexibleres und breiteres

Konzept ist, weil es Prozesse der konfessionellen Bedeutung beschreibt und
somit Formen eines religiösen Verhaltens einschliesst, die ausserhalb der
Organisationsstrukturen sich zeigten. Konfessionalisierung beinhaltet soziokulturelle
Aspekte des religiösen Verhaltens und die Erfahrung von Religion.5 So kann mit

Monteiro, Geestelijke maagden. Leven tussen klooster en wereld in Noord-Nederland ge-
durende de zeventiende eeuw, Hilversum 1996; Peter Jan Margry, Teedere Quaesties: reli-
gieuze rituelen in conflict. Religieuze rituelen in conflict. Confrontaties tussen kathoiieken
en Protestanten rond de processiecultuur in 19c-eeuws Nederland, Hilversum 2000; Marc
Wingens, Over de Grens. De bedevaart van katholieke Nederlanders in de zeventiende en
achttiende eeuw, Nijmegen 1994.

3 Paul Luykx, Andere kathoiieken 1920-1960, in: Paul Luykx, Andere kathoiieken. Opstellen
over Nederlandse kathoiieken in de twintigste eeuw, Nijmegen 2000, 9-41.

4 Olaf Blaschke, Der «Dämon des Konfessionalismus». Einführende Überlegungen, in; Olaf
Blaschke (Hg.), Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800 und 1970: ein zweites

konfessionelles Zeitalter, Göttingen 2002, 13-69, 19-20.
3

Derks, Heilig moeten (wie Anm. 2), 23.



302 Petra van Langen

dem Konfessionalisierungskonzept zum Beispiel untersucht werden, welche
Aspekte des Musiklebens und welche Musik, innerhalb und ausserhalb der Kirche,
katholische Bedeutsamkeit erhielten, wer die Bedeutung gewährte und auf Grund

von welchen Argumenten dies geschah. Mit der Theorie der Versäulung, und
deren Schwerpunkt auf Organisationsstrukturen, würde dies unsichtbar bleiben.

Katholisches Musikleben

Die Konfessionalisierung des niederländischen Musiklebens begann im Jahr
1850. In diesem Jahr veröffentlichte der Priester N. A. Janssen (1808-1898) eine

Broschüre, in der er dafür plädierte, die katholische polyphone Kirchenmusik
von allen Ungereimtheiten, die sich seiner Meinung nach seit dem Konzil von
Trient (1545-1563) eingeschlichen hatten, zu reinigen.6 Zu diesen Ungereimtheiten

rechnete Janssen theatralische und dramatische Stilelemente aus der Oper,
bestimmte musikalische Formen und reich verzierte Melodien, aber auch die in
seinen Augen oft schlechte Qualität der Musiker: Sänger, Orchestermusiker,
Dirigenten und Organisten. Er fand es schlimm, dass Kirchenchöre häufig von
Musikern geleitet wurden, die ausserhalb der katholischen Kirche arbeiteten. In seiner

Broschüre plädierte Janssen für eine klare Unterscheidung zwischen säkularer

und religiöser Musik, und er formulierte Kriterien, die die Kirchenmusik
erfüllen musste, um katholisch sein zu können. Für Janssen waren das der
gregorianische Gesang und die Musik, die nach dem Vorbild Palestrinas, des Komponisten

des sechzehnten Jahrhunderts, komponiert wurde. Von Musikern, die in
einer katholischen Kirche arbeiteten, erwartete er eine gewisse Frömmigkeit und

Katholizität.
Janssens Broschüre war Anlass zu einer bescheidenen Polemik, hat aber nicht

zu Veränderungen der Musikpraxis in den katholischen Kirchen geführt. Dies

geschah jedoch im Jahr 1865, als die niederländischen Bischöfe während des

Provinzialkonzils von Utrecht eine Reihe konkreter Massnahmen zur Regulierung

der Musik in der Kirche festlegten.7 Die Bischöfe beschlossen unter anderem,

dass Frauen nicht länger in der Kirche singen dürften und dass mit Ausnahme

der Orgel alle Instrumente verboten seien. Das Ziel der Gebote und Verbote
des Episkopats war die Entwicklung einer Kirchenmusik und kirchenmusikalischen

Praxis, die sich von der Musik und der Musikpraxis ausserhalb der Kirche
unterschied. In der Kirche erlaubte Musik waren gregorianischer Gesang und

mehrstimmige Musik mit Gesang, die keine

«Frivolität an sich haben oder den Theaterstil nachahmen oder ein Gefühl hervorrufen,

das in der Kirche nicht adäquat ist, noch schliesslich solche [Musik], die
mehr dazu anzuhalten scheint, zusammen zu schreien als zusammen zu singen, und

6 N.A. Janssen, Geschied- en oordeelkundige beschouwingen over de Wereldsche en Ker-
kelijke Muzijk, Den Bosch 1850.

7 Het provinciaal concilie van Utrecht over den kerkelijken zang, in: Gregoriusblad, 1 (1876),
1-3.



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 303

dadurch die Gottesfurcht des Gläubigen zerstört und diese mehr zerstreut als
erweckt und nährt.»8

Polyphone Musik musste von «Ernst und Würdigkeit, Reinheit und Majestät»
gekennzeichnet sein.9 Um die Durchfuhrung der Massnahmen zu fordern,
gründeten im Jahre 1876 einige Geistliche das Gregoriasblad und im Jahre 1878 die
St. Gregorius-Gesellschaft.

Im Jahr 1903 publizierte Papst Pius X. das Motu proprio Tra le sollecitudini.
Darin wurden wiederum, aber jetzt für die ganze Weltkirche und Kraft eines

Gesetzes, Bedingungen für die Musik in der Kirche aufgestellt. Das Motu proprio
war in vielerlei Hinsicht im Einklang mit den Richtlinien des Provinzialkonzils.
Im Unterschied dazu wurde der Episkopat allerdings beauftragt, Kommissionen
einzurichten, die die Durchsetzung der Vorschriften zu gewährleisten hatten.10 In
den Niederlanden gab es zwei solche Kommissionen: eine Kommission
beaufsichtigte die Aufführung von Musik in der Kirche, und die andere Kommission
beurteilte neue Kompositionen auf ihre Eignung für Aufführung in der Kirche.
Dieses Komitee wurde Zensor-Kommission genannt und wurde von Priestern
und Laien gebildet. Es gab jedoch einen grossen Unterschied zwischen den

Laien und dem Klerus hinsichtlich ihres Hintergrunds und ihrer musikalischen
Erfahrung. Die Laien waren alle professionelle Musiker, die seit einiger Zeit als

Organisten, Chorleiter oder beides in einer Kirche aktiv waren. Ein Grossteil von
ihnen komponierte religiöse und profane Musik und arbeitete auch ausserhalb

der Kirche. Die meisten Kleriker arbeiteten als Kapläne oder Pfarrer. Nur ein

kleiner Teil von ihnen hatte eine musikalische Basisausbildung genossen und
arbeitete als Organist, Chorleiter oder beides. Einige komponierten Kirchenmusik,

aber keiner von ihnen schrieb weltliche Musik oder war ausserhalb der
Kirche als Musiker beschäftigt.

In den ersten Jahrzehnten war die Konfessionalisierung eine Sache des Klerus.

Als Janssen im Jahre 1850 seine Broschüre schrieb, war das Musikleben
innerhalb und ausserhalb der Kirche von einer Elite reicher Bürger dominiert."
Professionelle Musiker waren ihnen untergeordnet, und die Geistlichkeit mischte
sich in der Regel in Fragen der Musik nicht ein. Von 1865 an änderten sich die

Beziehungen innerhalb der Kirchenmusik, weil der Episkopat während des

Provinzialkonzils von Utrecht Regulierungsmassnahmen ergriff und damit die

Verantwortung für die Musik in der Kirche an sich zog. Zu diesem Zeitpunkt waren
professionelle Musiker an der Konfessionalisierung kaum beteiligt, aber das

änderte sich im Jahre 1903 mit der Ankunft der Durchsetzungskommissionen.

8
Idem, 2. «wuftheid aan zieh hebben, of den theaterstijl nabootsen of gevoel opwekken dat
in de kerk muziek op zijn plaats is, noch eindelijk dezulke die door meer op zamen-
schreeuwen dan zamen-zingen te gelijken de godsvrucht der geloovigen verstoren, en haar

meer verstrooijen dan opwekken en voeden».
9 Ibidem, «ernst en waardigheid, zuiverheid en majesteit».
10 Pius PP X, Motu proprio over de gewijde muziek, in: Gregoriusblad, 29 (1904), 1-6, 6.
1 ' Jeroen van Gessel, Een vaderland van goede muziek, Utrecht 2004, 25-29.



304 Petra van Langen

Diese sorgten dafür, dass Chorleiter und Komponisten geistlicher Musik nicht
mehr abseits stehen konnten: Einerseits mussten sie sich jetzt für die Musik, die
sie mit ihren Chören in der Kirche ausführten, verantworten und ihre
Kirchenkompositionen prüfen lassen; andererseits waren sie durch ihre Teilnahme an der

Zensurkommission an der Überprüfung von Kirchenkompositionen beteiligt und
daher mitverantwortlich für die Musik, die in der Kirche aufgeführt wurde.

Konfessionalisierung ausserhalb der Kirche

Zunächst bezog sich die Konfessionalisierung des niederländischen Musiklebens
ausschliesslich auf die Musik und Aufführungspraxis in der Kirche und wurde

hauptsächlich von der Geistlichkeit betrieben. In meiner Dissertation beschreibe

ich einige ausserkirchliche Fälle, die sich für eine katholische Profilierung
ausgezeichnet eigneten, aber nie eine solche konfessionelle Bedeutung erreichten. Ein

Beispiel hierfür sind die Vincentiuskonzerte, die jährlich von 1890 bis zum 1929

in Arnheim stattfanden. Diese Wohltätigkeitskonzerte wurden von dem
katholischen Vincentiusverein organisiert, aber hatten insbesondere eine künstlerische,

philanthropische und soziale Funktion. Fast vier Jahrzehnte waren die von
Jacques Ruijgrok (1862-1935) dirigierten Konzerte der jährliche Höhepunkt für
alle Bürger der Stadt, nicht nur Katholiken. Ein weiteres Beispiel ist der
katholischen Musiker Jos Verheijen (1837-1924). Verheijen war einer der führenden

Organisten seiner Zeit und der Gründer und Vorsitzende der niederländischen

Vereinigung der Organisten. In seiner Arbeit hatten religiöse Werte immer eine

wichtige Rolle gespielt, aber er hat in der Öffentlichkeit nie Rechenschaft für
seine Katholizität abgelegt. Wie bei Ruijgrok stützten sich seine Aktivitäten
ausserhalb der Kirche eher auf allgemein christliche als spezifisch katholische
Werte.

Trotzdem war die Entwicklung eines spezifisch katholischen Musiklebens
nicht auf den religiösen Bereich beschränkt. Doch dieses Musikleben ausserhalb

der Kirche folgte erst Jahrzehnte später, von etwa 1917 an, und verlief darüber
hinaus viel kapriziöser. Anders als im kirchlichen Bereich wurde die

Konfessionalisierung ausserhalb der Kirche von Musikern gesteuert und nicht von
Geistlichen. Die Profilierung der katholischen Identität akzentuierte ausserhalb

der Kirche andere Schwerpunkte als innerhalb der Kirche. In der Kirche wurde
die Beziehung zwischen Liturgie und Musik betont, die sich im Repertoire und
in der Art und Weise, wie sie aufgeführt werden sollte, ausdrückte. Ausserhalb
der Kirche entstand nicht ein als katholisch erkennbares Repertoire noch wurden
auf breiter Basis katholische Chöre und Musikvereine gegründet, sondern der

Schwerpunkt lag auf der Musikausbildung von und für Katholiken und auf der

Interessenvertretung der katholischen Musiker.



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 305

Zwei Fallstudien

Wie ich schon anführte, zeigt meine Forschung, dass die Konfessionalisierung
der niederländischen Musikszene von der Wechselwirkung zwischen Klerikern
und Musikern bestimmt war. Dabei wurden immer wieder drei Themen
diskutiert: ob Musik in der Kirche zum Gebiet der Religion gehöre oder der Kunst;
die Diskrepanz zwischen der Theorie der Regulierung und den Möglichkeiten
und Grenzen der Praxis; und wer in Sachen katholische Musik weisungsbefugt
sei: Kleriker oder Musiker. Ich werde meine Schlussfolgerungen anhand zweier
Fallstudien erläutern: Die Aufführungspraxis der Musik Palestrinas in den

1890er Jahren in den Niederlanden und eine Diskussion über die Aufführungspraxis

der Gregorianik in den 1930er Jahren.

Nach Auffassung des Klerus stellten die Gregorianik und das Werk von Pa-

lestrina die wichtigste Musik in der katholischen Kirche dar. Gregorianik wird in
den Richtlinien des Provinzialkonzils im Jahre 1865 und dem Motu proprio von
1903 als die eigentliche Musik der katholischen Kirche bezeichnet. Vorzugsweise

wurde diese Musik während der Messe gesungen. Darüber hinaus war
auch die polyphone Musik Palestrinas erlaubt; und als dritte Möglichkeit Musik,
die nach dem Vorbild Palestrinas komponiert war. Letztere lasse ich hier ausser
Betracht.

Palestrina

Giovanni Pierluigi da Palestrina (1525/1526-1594) war ein römischer Komponist.

Im neunzehnten Jahrhundert waren die Menschen davon überzeugt, dass er

persönlich dafür gesorgt hatte, dass am Konzil von Trient, das von 1545 bis 1563

stattfand, die Musik in der Kirche nicht verboten wurde.12 Was war geschehen?
Die kirchliche Musik hatte sich in einer Weise entwickelt, dass der Text
unverständlich geworden war. Während des Konzils von Trient wurde angeregt zu

untersuchen, ob es möglich wäre, polyphone Musik zu schreiben, in der der Text
noch gut zu verstehen ist. Mit dieser Aufgabe wurde Palestrina betraut. Wenn
ihm dies gelänge, sollte die Musik in der Kirche gerettet werden, wenn es aber

misslänge, sollte die mehrstimmige Musik aus der Kirche verbannt werden. Die
beiden ersten Messen, die Palestrina schrieb, überzeugten die Kardinäle nicht,
aber dann schrieb er die Missa Papae Marcelli. Der bereits genannte Janssen

nannte diese Messe «das Wunderstück religiöser Schlichtheit und Majestät, das

Kunstwerk, in dem er sich als ein Dante erhob, und womit er den Bestand der
Kirchenmusik für immer sicherte.»13

12 Siehe zum Beispiel: Janssen, Geschied- en oordeelkundige beschouwingen (wie Anm. 6),
24-28.

13
Idem, 25-26. «dat wonderstuk van godsdienstige eenvoud en majesteit, dat kunstgewrocht,
waarin hij zieh als een Dante verhief, en waardoor hij voor altoos het behoud der kerkelijke
muzijk waarborgde».



306 Petra van Langen

Die Frage der Aufführungspraxis der sakralen Musik Palestrinas betrifft die

Katholisierung von Musik, die Zuweisung einer spezifisch katholischen
Bedeutung an die Musik. In verschiedenen Publikationen im Gregoriusblad
argumentierte die Geistlichkeit, dass die sakrale Musik Palestrinas der katholischen
Kirche gehörte. Aber Worte allein waren nicht genug. Die Theorie sollte in die
Praxis umgesetzt werden: Katholiken konnten sich diese Musik tatsächlich

aneignen, indem sie während des Gottesdienstes aufgeführt wurde. Das geschah
in den Niederlanden zum ersten Mal im Jahre 1879 in der St. Katharinen-Kathedrale

in Utrecht.14 Der Kirchenchor der Kathedrale, der aus Männern und Jungen
bestand - es war Frauen ja verboten, in der Kirche zu singen - führte damals die

Missa Aeterno Christi Munera von Palestrina auf. Ein Jahr später folgte die

Aufführung der Missa Papae Marcelli durch den gleichen Chor in der gleichen
Kathedrale. Ein Jahr später jedoch, im Jahr 1881, wurde dasselbe Stück in einem
Konzertsaal von einem Chor aufgeführt, der aus Männern und Frauen bestand.15

Diese Aufführung durch einen säkularen Chor in einer säkularen Umgebung -
und viele ähnliche Konzerte, die folgten - erschwerten den Anspruch von Klerikern

auf die Musik Palestrinas als katholische Musik.
Dies war aber nicht das Einzige, was einer erfolgreichen Aneignung einen

Streich spielte. Der Chor der Kathedrale war ein aussergewöhnlich guter Chor.
Für die meisten Kirchenchöre, die ausschliesslich aus Amateuren bestanden, war
die Musik von Palestrina viel zu hoch gegriffen. Bis zum Ersten Weltkrieg war
die Zahl der Pfarreien, in denen Palestrina ausgeführt wurde, extrem klein.16 Erst
in der Zwischenkriegszeit stieg die Anzahl der Aufführungen der Musik von
Palestrina als Teil der Liturgie etwas an.

Inzwischen wurde die Musik von Palestrina, in der Regel in Verbindung mit
Werken von Zeitgenossen, immer mehr aufgeführt von Chören mit semi-pro-
fessionellen Sängern ausserhalb der katholischen Kirche. Und nicht nur in
Konzertsälen, sondern auch in protestantischen Kirchen.17

Die sakrale Musik Palestrinas wurde sowohl in katholischen Kirchen als auch in

protestantischen Kirchen und Konzertsälen aufgeführt, als Teil der Liturgie und in

Konzerten, durch professionelle Sänger und Amateure, und sowohl mit Frauen
als auch Jungen als Besetzung für die höchste Stimme. Diese Situation war für
einige Autoren Anlass zu einer Besprechung der idealen Aufführung dieser

Musik. Was man als die ideale Aufführung betrachtete, hing ab von der Funktion,

die Palestrinas Musik zugeschrieben wurde. Stand sie im Dienst der
Religion oder war sie Kunst? Diese Frage wurde in mehreren Artikeln im katho-

14 Wouter Paap, Honderd jaar kathedrale koor Utrecht 1869-1969, Utrecht 1969, 9-10.
15

Idem, 7.
16 Siehe zum Beispiel Jahresberichte von Kirchenchören publiziert im Gregoriusblad.
17 Zum Beispiel einer der berühmtesten niederländische a cappella Chöre, Klein-Koor a

Cappella, von Anton Averkamp (1861-1934). Anton Averkamp, Gedenkschrift Amsterdamsch
A cappella-koor 1890-1915, [Amsterdam 1915].



Musik als Mittel der Konfessionalisierimg in den Niederlanden 1850-1948 307

lischen Gregoriusblad, der Zeitschrift der Gregorius-Gesellschaft, und im
neutralen Musikmagazin Wochenblattfür Musik diskutiert.

Der Standpunkt des Gregoriusblad war klar: Die Musik Palestrinas war
Religion. In einem Artikel aus dem Jahr 1894, anlässlich des 300sten Todestags
von Palestrina, ging der Autor, Priester J.A.S. van Schaik (1862-1927), umfassend

ein auf die Bedeutung seiner Musik für den Katholizismus im Allgemeinen
und die Kirchenmusik im letzten Dezennium des 19. Jahrhunderts im Besonderen.18

Er ist ein eindrucksvolles Beispiel dafür, wie die Erfindung einer Tradition
(invention of tradition) ein Prozess ist, in dem neue Praktiken durch die Schaffung

einer Beziehung mit einer geeigneten Vergangenheit legitimiert werden.
Dadurch wird eine Kontinuität suggeriert, die in der Tat nicht besteht.

Die geeignete Vergangenheit, mit der Van Schaik eine Beziehung herstellte,
war natürlich das sechzehnte Jahrhundert, die Zeit des Konzils von Trient, als

Palestrina die Musik in der Kirche gerettet hat. Danach argumentierte er, dass

Palestrinas Musik nie wirklich verschwunden gewesen wäre, sondern in aller
nach ihm geschriebenen Musik immer weiterlebte. Aber, so fuhr Van Schaik

fort, die Schönheit der kirchlichen Werke Palestrinas basierte nicht nur auf seiner

Musikalität, sondern auch auf der Tatsache, dass Palestrina ganz vom Katholizismus

durchdrungen war. Er beherrschte die Kunst, so Van Schaik, aber das war
nur ein «Skelett». Es war sein Geist, der diese «trockenen Knochen» so sehr
beseelte, «dass er die Seele bis ins Innerste berührt».19 Und deshalb, so baut Van
Schaik auf diesem Gedanken weiter auf, kann seine Musik eigentlich nur von
Menschen gesungen werden, die mit dem katholischen Gottesdienst durch und
durch vertraut sind. Mit anderen Worten: nur Katholiken können seine Musik
singen.

Dann erläutert Van Schaik die Bedeutung Palestrinas für den zeitgenössischen
Katholizismus des späten neunzehnten Jahrhunderts. Den kontemporären
Katholizismus beschreibt Van Schaik als konservativ und antimodern. Die Musik
Palestrinas passte so gut dazu, weil er in seiner Zeit auch konservativ und
antimodern war. Modern war die hoch entwickelte geniale Polyphonie von Komponisten

wie Josquin des Prez (1450/1455-1521), aber das war nur die Aussenseite,
Virtuosität, nur Kunst. Palestrina jedoch ging in die Tiefe, erneuerte die
Beziehung zwischen Wort und Ton und stellte die Musik in den Dienst eines
höheren Ziels.

In den Artikeln in dem Wochenblattfür Musik fallt auf, dass die Autoren - der

Cellist, Lehrer der klassischen Sprachen und liberale Agnostiker Hugo Nolthe-
nius (1848-1929) und der katholische Musiker Anton Averkamp (1861-1934) -
ebenfalls überzeugt sind von den künstlerischen und religiösen Qualitäten der
Musik Palestrinas und sogar ein ähnliches Vokabular verwenden. Der einzige

l!i J.A.S. van Schaik, Palestrina 2 februari 1594 - 2 februari 1894, in: Gregoriusblad, 19

(1894), 3-6.
19

Idem, 4. «Dit alles [...] is slechts geraamte van Palestrina's kunst. Maar de geest, die in de
dorre beenderen gevaren ze bezielt, [...] die de ziel tot in haar binnenste ontroert».



308 Petra van Langen

Unterschied besteht darin, dass sie die auffallende Aneignung der Musik Pales-
trinas als katholische Musik unterlassen.

Die Beurteilung dieser Musik als Kunst hatte wohl Einfluss auf die Bewertung

der verschiedenen Aufführungen. In der Kirche wurden die höchsten Stimmen

von Jungen gesungen, weil dies Frauen verboten war und weil es in der Zeit
von Palestrina so üblich war. Im selben Jahr 1894, in dem Van Schaik seinen

Artikel veröffentlichte, erörterte Nolthenius anlässlich eines Konzerts, warum er
Frauen als höchste Stimmen bevorzugte.20 Das Konzert, auch anlässlich des 300-

jährigen Todestags von Palestrina, fand im Rahmen der jährlichen Generalversammlung

der Gregorius-Gesellschaft statt. Für Nicht-Katholiken war es eine

einmalige Gelegenheit, einer Aufführung von Palestrinas Musik beizuwohnen,
die von einem Chor bestehend aus Männern und Jungen ausgeführt wurde.
Nolthenius argumentierte folgendermassen: Da die Aufführung von Palestrinas

Musik eine Form von Kunst ist, muss sie den höchsten Ansprüchen an Kunst
genügen. Das bedeutet, die Musik sollte von den besten Stimmen gesungen werden.

Bei dem Konzert, das er gehört hatte, war das nicht der Fall. Und das war
nicht überraschend, weil ein Kirchenchor aus Amateuren besteht und damit per
Definition nicht aus den besten Stimmen. Das gleiche gilt für ihn in Bezug auf
die Jungenstimmen. Er war nicht gegen die Aufführung der Musik, wie sie zur
Zeit Palestrinas geschah, aber nur dann, wenn «die Jungensstimmen ganz den

Anforderungen der Kunst entsprechend [...] ausgebildet waren».21 So war es,

dachte er, sicher auch bei den alten Italienern Praxis. Dies war jedoch bei der
besprochenen Ausführung nicht der Fall.

Eine erfolgreiche Aneignung der Musik Palestrinas ist nicht gelungen. Noch
im Jahr 1939 nannte es ein prominenter Leiter der Gregorius-Gesellschaft eine

«für die katholische Kirchenmusik zunehmend beschämende Praxis, dass diese

Schätze einer Blütezeit der liturgischen Musik nur in Konzertsälen oder gemieteten

protestantischen Kirchen zu hören sind!»22

Gregorianik

Im Gegensatz zur Musik Palestrinas gab es keine Debatte darüber, ob die Gregorianik

katholische Musik wäre. Freund und Feind waren sich darüber einig, dass

der geeignete Ort für diese Musik die katholische Kirche während des
Gottesdienstes war. Dennoch blieb genug zu diskutieren übrig.

20
[Hugo] N[olthenius], De viering van Palestrina's en Lassus' derde eeuwgetijde te Utrecht,
door de Nederlandsche St. Gregorius-Vereeniging, in: Weekblad voor Muziek, 1 (1894),
283-284.

21
Idem, 283. «de jongensstemmen geheel naar den eisch der kunst [...] waren gevormd».

22 A.I.M. Kat, De geschiedenis der kerkmuziek in de Nederlanden sedert de hervorming, llil-
versum 1939, 231. «voor de katholieke kerkmuziek steeds meer beschämende practijk, dat
deze schatten uit een bloeitijdperk der liturgische muziek slechts te hören zijn in concertza-
len of afgehuurde protestantsche kerken!»



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 309

Die Gregorianik ist einstimmige Musik, die Teil der Liturgie ist. Der Legende
nach wurden die Melodien im sechsten Jahrhundert von Papst Gregor geschrieben,

daher der Name. Aber die Forschung hat bewiesen, dass die ältesten Melodien

auf rund 900 datieren.23 Die Gregorianik-Forschung begann in der Mitte des

neunzehnten Jahrhunderts.24 Von Anfang an gab es zwei Schulen. Eine unter
Leitung der Benediktiner von Solesmes, die andere wurde von Geistlichen der so

genannten cäcilianischen Bewegung gefuhrt, mit der Stadt Regensburg als
Zentrum. Der Cäcilianismus wollte die Kirchenmusik als integralen Bestandteil der

Liturgie wiederherstellen. In ihrer Suche nach der ursprünglichen Gregorianik
gingen die Forscher von Regensburg zurück bis zum Konzil von Trient und der
nachtridentinischen Veröffentlichung der Medicaea von 1614-1615, von der

man im 19. Jahrhundert dachte, dass sie von Palestrina zusammengestellt worden

war. In Solesmes untersuchten die Benediktiner eine grosse Anzahl mittelalterlicher

Handschriften, um Unterschiede und Übereinstimmungen zu erfassen und

so die meist reine Gregorianik zu rekonstruieren.
Über Jahrzehnte waren Solesmes und Regensburg in einen Kampf um die

Authentizität der Gregorianik verstrickt. Am Anfang war Regensburg am
erfolgreichsten. Im Jahre 1868 erwarb der Regensburger Verlag Friedrich Pustet für 30

Jahre das Recht, alle offiziellen römischen Gesangbücher zu drucken, und im
Jahre 1871 erschien die Neo-Medicaea. Doch auch die Forscher in Solesmes

setzten ihre Arbeit fort, publizierten ihre Ergebnisse und inaugurierten im Jahre

1889 eine beeindruckende Reihe gregorianischer Gesangbücher in Faksimile -
die Paléographie Musicale. Dies um zu zeigen, dass die Melodien der Neo-Medicaea

nicht original waren. Es gelang ihnen, den Papst davon zu überzeugen,
und als das Druckprivileg Pustets 1898 abgelaufen war, beschloss Papst Leo XIII
von nun an der Linie von Solesmes zu folgen. Ab 1908 erschien die Editio Vati-

cana.
Aber es ergab sich ein neues Problem, nämlich zwischen den beiden

Hauptforschern aus Solesmes, Pothier und Mocquereau. Es entstand unter anderem
eine Diskussion über den Rhythmus. Da diesbezügliche Anweisungen in den

mittelalterlichen Handschriften fehlten, war das eine Frage der Interpretation.
Pothier fand, dass die Musik als Leitlinie zu dienen hätte, während Mocquereau
den Text als Ausgangspunkt wählte. Der Papst favorisierte Pothier, worauf
Mocquereau nicht länger an der Ausgabe teilnehmen wollte und seine eigenen
Bücher zu veröffentlichen begann. Diese Bücher waren, was Text und Melodie
betrifft, der Editio Vaticana ähnlich, jedoch mit dem Unterschied, dass Mocquereau

rhythmische Zeichen hinzufugte, die es leichter machten, die Melodien
auszuführen. Diese Ausgabe wurde vom Papst toleriert und ist in den Niederlanden
auf breiter Basis verwendet worden. Von klerikaler Seite war man hierüber anfänglich

nicht begeistert - der Klerus bevorzugte die Ausgabe ohne rhythmische Zei-

23 Martin Hoondert, Gregoriaans in de Steigers. Restauratie en verspreiding aan het begin van
de twintigste eeuw, Utrecht/Kampen 2003, 126-127.

24
Idem, 40-50.



310 Petra van Langen

chen, weil das doch die einzige Edition war, die vom Papst empfohlen wurde -,
aber um 1920 hatte jeder sich mit dieser Vorliebe abgefunden.

Zehn Jahre später jedoch, im Jahre 1930, war die Gregorianik in den Niederlanden

wieder Gegenstand eines hoch aufbrausenden Streits. Anstifter war
Hubert Cuypers (1873-1960). Cuypers war ein prominenter Musiker innerhalb
und ausserhalb katholischer Kreise. In einem Artikel in der katholischen Zeitung
Die Zeit nahm Cuypers den Kampf mit den Vertretern der Ausgabe Moequereaus
auf. Er präludierte seinen Artikel folgendermassen:

«Es ist endlich Zeit, einem systematisch falsch informierten Publikum klar und
unumwunden zu erklären, dass im aktuellen Kirchenmusikleben die berühmte Methode

von Solesmes ein unhaltbares System ist, über das wir am besten [...] schweigen
sollten wie Trappisten.»25

Nach Cuypers wussten Katholiken in den meisten Ländern Europas, dass

mittlerweile wissenschaftlich erwiesen war, «dass Dom Moequereaus
rhythmische Lehre nicht mehr als ein unwissenschaftliches System ist, das alle musi-
kologischen, historischen, philologischen und paleographischen Daten und
Fakten mit Füssen tritt».26

Nur in den Niederlanden und in Amerika wurde am System Moequereaus
hartnäckig festgehalten. Cuypers warf Publizisten und Gregorianikdozenten vor,
dass sie nicht auf der Höhe der neuesten musikwissenschaftlichen Gregorianik-
forschung seien und bezichtigte sie des Dilettantismus.

In seinem Artikel schrieb er überdies, eine Zeitung sei nicht der richtige Ort
für eine wissenschaftliche Auseinandersetzung. Er kündigte eine Reihe von Artikeln

im allgemeinen Musikmagazin Caecilia an. Aber darauf konnten einige der

Angesprochenen nicht warten. Der eine wollte richtig stellen, dass er kein
Dilettant sei, ein anderer war verärgert über Cuypers' Ton und fand es wirklich
dumm von Cuypers, einen so angesehenen Mann wie Mocquereau anzugreifen.27

Er fragte sich, ob Cuypers ausreichende Kenntnisse besässe, die einen solchen

Angriff rechtfertigten. Auch wird Cuypers zu viel «eigenes und Standes-Inter-

esse» vorgeworfen, womit gemeint war, dass der «Stand» der Musiker, dem

25 H. Cuypers, Het Gregoriaansch van Solemnes niet houdbaar. Het bemst op geen enkelen
redelijken Grondslag, in: De Tijd, 20 November 1930. «Het wordt eindelijk tijd, om beslist
en onomwonden aan een systematisch onjuist ingelicht publiek te verklaren, dat in het
huidige kerkelijk-muzikale leven de befaamde methode van Solesmes een onhoudbaar
systeem is, waarover wij mettertijd liefst [...] zullen zwijgen als Trappisten.»

26 Ibidem, «dat Mocquereau's rhytmische leer niet meer dan een onwetenschappelijk systeem
is, dat alle musicologische, historische, philologische en paleografische gegevens en feiten
met voeten treedt».

27 E. Brüning, Het Gregoriaans en Solesmes. Het bemst op redelijken Grondslag, in: De Tijd,
22 november 1930; C. Bioemen, Het Gregoriaansch van Solesmes gehandhaafd. En door
den H[eilige] Stoel aangemoedigd, in: De Tijd, 25 november 1930; T. van der Bijl, Gre-
goriaansche Gramophoonplaten uit Venray. De Strijd van Hub[ert] Cuypers tegen de

Methode-Solesmes, in: De Tijd, 26 november 1930; J.C.W, van de Wiel, Voor of tegen
Solesmes. Kijken door een gekleurd Ruitje geeft een gekleurd Beeld, in: De Tijd, 27 november

1930; J. Vollaerts, Het gregoriaansch en Solesmes. Het systeem van Solesmes practisch
het beste. Waarom het redelijk schijnt, in: De Tijd, 2 december 1930.



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 311

Cuypers angehörte, dem von Wissenschaftlern wie Mocquereau untergeordnet

war, und dass die Theorie der Wissenschaft mehr Autorität inne habe als die

Erfahrung der Praxis.
Im Januar, Februar und März 1931 veröffentlichte Cuypers drei Artikel in

Caecilia}9, Cuypers begann wieder mit einer Provokation, indem er darauf
hinwies, dass für seine Ideen im Gregoriusblad kein Raum war, und er darum zu
einem allgemeinen Musikmagazin seine Zuflucht hätte nehmen müssen.29 Er
argumentierte, dass neuere Forschungen zum gregorianischen Choral vor 1100

ergeben hätten, dass Moequereaus Lösung für die Rhythmusfrage nichts taugte,
dass aber das Gregoriusblad darüber schwieg, mit der Folge, «dass der wachsende

R. K. Organisten- und Dirigentenstand Mocquereau's Arbeit als Quelle
des wahren Wissens bezeichnet, und die rhythmischen Editionen [...] in der

liturgischen Praxis akzeptiert und gefordert werden aufgrund der Wünschbarkeit
einer gänzlich fiktiven Einheit.»30

Das Interesse an Cuypers Artikel war gross. In Zeitungen erschienen
Zusammenfassungen und Reaktionen.31 Cuypers gewann an Boden. Von denen, die
davor auf den Artikel in Die Zeit eingegangen waren, reagierten einige gar nicht
mehr, andere nur im Gregoriusblad. Ein paar anerkannten, dass Cuypers wohl
zum Teil Recht hatte.32 Darüber hinaus war die Meinung zu vernehmen, dass

Cuypers nicht dazu qualifiziert sei, Moequereaus Editionen zu kritisieren.33

Ein anderer Musiker, Elbert Franssen (1873-1950), fügte der Diskussion eine
weitere Nuance hinzu, indem er daraufhinwies, dass die rhythmischen Editionen
eine disziplinierende Rolle spielen würden, weil sie eine «quasi-offizielles Ge-

2S H. Cuypers, Nieuw licht in het Gregoriaansche vraagstuk. Mensuralisme of cantus planus?,
in: Caecilia, 88 (1930-1931), 52-57; H. Cuypers, Nieuw licht in het Gregoriaansche vraagstuk.

Pothier, Mocquereau en Jeannin, in: Caecilia, 88 (1930-1931), 78-84; H. Cuypers,
Nieuw licht in het Gregoriaansche vraagstuk. Mocquereau's rhythmiek, in: Caecilia, 88

(1930-1931), 100-110.
29

Idem, 52.
30

Idem, 107. «dat aan den opgroeienden R.K. Organisten- en directeurenstand Mocquereau's
oeuvre als de bron der ware kennis wordt aangewezen, en de rhythmische edities [...] in het
liturgisch gebruik aanvaard en gepropageerd worden op grond van de wenschelijkheid
eener totaal fictieve eenheid».

31 De strijd om ons gregoriaansch. Mensuralisme of cantus planus?, in: De Maasbode, 7 ja-
nuari 1931; T. van der Bijl, De polemieken over het Gregoriaansch, in: De Tijd, 13 januari
1931; De gregoriaansche quaestie. «Studien» en «Caecilia - het Muziekcollege», in: De
Tijd, 10 februari 1931; De strijd om ons gregoriaansch. Wetenschap en zang-practijk, in: De
Maasbode, 14 februari 1931; De strijd om ons gregoriaansch. Mocquereau en de practijk.
Een «rehabilitatie», in: De Maasbode, 12 maart 1931; Drie Verhandelingen over ons
Gregoriaansch, in: De Tijd, 21 maart 1931.

32 E. Brüning, De grondslagen van onze tegenwoordige uitvoering van het Gregoriaans, in:
Gregoriusblad, 56 (1931), 23-28, 43-47, 65-67, 139-146, 192-196, 205-208, 227-230,
247-251; J. Vollaerts, Het gregoriaansch en Solesmes. Wetenschap, aesthetica en practijk,
in: Studien: tijdschrift voor godsdienst, wetenschap en letteren 63 deel 115 (1931), 8-137,
194-222.

33 W. Kerssemakers, De strijd over de gregoriaansche rhythmiek. Mocquereau en Jeannin.
Waarom een afwachtende en gereserveerde houding?, in: De Maasbode, 21 maart 1931.



312 Petra van Langen

präge» erhalten hatten.34 Nach Franssen wurde jeder, der diese Editionen
kritisierte, ausgeschlossen. Hierdurch wurde eine künstliche Einheit kreiert, in der
sofort jede abweichende Meinung verdächtig gemacht werde. Auch Franssens

Artikel war eine Anklage gegen den Dilettantismus, der im Zusammenhang mit
der Gregorianik herrschte. Er erwähnte in seinem Artikel nicht nur den Dilettantismus

der Kleriker, sondern den Dilettantismus aller, Musiker und Geistlicher,
die sich, ausgestattet mit den rhythmischen Ausgaben Moequereaus und einem
Kurs in gregorianischem Choral, bereits als Experten betrachteten. «Seitdem ist
es flir den Professionellen besser, eine abwartende Haltung einzunehmen und

lieber erst einmal zu sehen, wie der Hase läuft.»35 Er verglich die Art und Weise,
in der Befürworter der rhythmischen Ausgaben ihren Willen der gesamten
katholischen Gemeinschaft aufzwangen, mit der autoritären und verbissenen Art und
Weise, in der moderner Sympathien beschuldigte Glaubensbrüder von reaktionären

Katholiken als schlechte Katholiken diffamiert wurden. Musiker wurden
nicht mehr aufgrund ihres fachlichen Könnens beurteilt, sondern danach, ob sie

der rhythmischen Lehre genügten.
Franssens Artikel zeigt, wie die Gregorianik für die konfessionelle katholische

Profilierung verwendet wurde. Die Aufführungspraxis des Gregorianischen

Chorals wurde mit der Katholizität der Anhänger der einen oder der anderen

Richtung verbunden.
Viel mehr als über die Gregorianik selbst wurde darüber diskutiert, wer in

Bezug auf ihre Aufführung das Sagen hatte: die Musiker oder die Koryphäen der

Gregorius-Gesellschaft, die den offiziellen kirchlichen Standpunkt hinsichtlich
der Musik vertraten. In der Praxis ging es um einen Konflikt zwischen Laien
(Musikern) und der Geistlichkeit, die repräsentiert wurde von der Gregorius-Gesellschaft.

Cuypers, und in seinem Kielwasser Franssen, warfen den Gewährsmännern

der Gregorius-Gesellschaft vor, dass die fachliche Kompetenz der
Musiker nicht respektiert würde; dass die Musiker unvollständig und ungenau informiert

würden, da sie nicht in geeigneten Zeitschriften über relevante
wissenschaftliche Forschung unterrichtet würden, auf deren Grundlage sie sich eine

eigene Meinung bilden könnten. Sie kritisierten die Gregorius-Gesellschaft auch

dahingehend, dass sie ihre Auffassung den Musikern und Gläubigen aufzwingen
würde.

34 E. Franssen, De Solesmer Rythmiek. Om zijn Restauratie en zijn Uitvoeringen dient Soles-
mes hooggeacht. Maar men onthoude zieh van Namaak-Solesmes, in: De Tijd, 6 maart
1931. «quasi-officieel cachet».

35 Ibidem, «sindsdien is 't voor den professional zaak om 'n afwachtende houding aan te ne-
men en de kat maar liever 'ns uit den boom te kijken».



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 313

Zinn Schhtss

Die Konfessionalisierung des niederländischen Musiklebens war ein

mehrschichtiger Prozess, der auf verschiedenen Ebenen stattfand. In diesem Artikel
habe ich zwei dieser Ebenen besprochen: die Ebene der kirchlichen Gesetzgebung

und die Ebene der Auslegung und Anwendung der Vorschriften durch die
Musiker. Ausser einem mehrschichtigen Prozess war die Konfessionalisierung
des niederländischen Musiklebens ein Vorgang, der durch eine ungleichmässige
Entwicklung gekennzeichnet ist. Konfessionalisierung begann bereits im Jahre

1850 mit Janssens Broschüre, wurde aber erst nach dem Konzil von 1865 in die
Praxis umgesetzt. Sie hat sowohl innerhalb als auch ausserhalb der Kirche
stattgefunden, aber die Konfessionalisierung ausserhalb der Kirche erfolgte erst viel
später. Und schliesslich war sie ein Prozess, der nicht nur durch den Klerus
bestimmt wurde, sondern durch die Interaktion zwischen Klerus und Musikern,
zwischen Geistlichkeit und Laien.

Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948
Über Jahrhunderte nahmen Katholiken in den Niederlanden eine untergeordnete Position
ein. Das endete mit der neuen Verfassung von 1848, von wo an die Katholiken von einer
heterogenen Gruppe ohne grosse Kohärenz zu einer beachtenswerten religiösen Gruppe in
der Niederländischen Gesellschaft wurden. Die Geschichte der Niederländischen Katholiken

wurde gut erforscht, aber Musik spielte darin eine sehr marginale Rolle.
Niederländische katholische Kirchenmusik wurde beforscht, aber nur die Musik in der Kirche
und aus einer Klerikerperspektive oder einer Perspektive katholischer Institutionen. In
meiner Dissertation zur Konfessionalisierung niederländischen Musiklebens von 1850 bis
1948 analysierte ich die katholische niederländische Kirchengeschichte inner- und ausserhalb

der Kirche aus der Perspektive der Musiker. In vorliegendem Artikel, basierend auf
meiner Dissertation, bespreche ich die Konsequenzen dieser Wahl und die Entwicklung
katholischen Musiklebens. Meine Studie zeigt, dass die Konfessionalisierung des
niederländischen Musiklebens in dieser Periode durch eine Interaktion von Musikern und Klerikern

bestimmt war, in der drei Themen unentwegt zur Diskussion standen: ob Musik in
der Kirche zur Domäne der Religion oder aber der Kunst gehöre; die Diskrepanz
zwischen der Theorie der Regulierung durch die Kleriker und die Möglichkeiten und
Festlegungen der täglichen Praxis der Musiker; und wer für die katholische Musik verantwortlich

sei: Kleriker oder Musiker. Ich illustriere die Schlussfolgerungen mit zwei Fallstudien
zur Aufführungspraxis der Musik Palestrinas in den 1890er Jahren und einer Polemik zur
Aufführung von Gregorianischem Gesang in den 1930er Jahren.

Konfessionalisierung - Niederlande - 1850-1948 - Katholische Musikgeschichte - Musiker

- Motu proprio Tra le sollecitudini - Giovanni Pierluigi da Palestrina - Gregorianik -
Hubert Cuypers - Gregorius-Gesellschaft.

La musique en tant que moyen de confessionnalisation aux Pays-Bas 1850-1948
Pendant des siècles, les catholiques des Pays-Bas eurent une position subordonnée. Ceci
s'acheva avec la nouvelle constitution de 1848: à partir de là, le statut des catholiques
passa d'un groupe hétérogène sans grande cohérence à un remarquable groupe religieux
au sein de la société néerlandaise. L'histoire des catholiques néerlandais fut bien recherchée,

mais la musique y joua un rôle très marginal. La musique d'église néerlandaise
catholique fut analysée, mais seulement la musique dans l'église et dans la perspective des
ecclésiastiques ou des institutions catholiques. Dans ma dissertation sur la confessionnalisation

de la vie musicale néerlandaise de 1850 à 1948, j'ai analysé l'histoire ecclésias-



314 Petra van Langen

tique catholique néerlandaise à l'intérieur et à l'extérieur de l'église dans la perspective
des musiciens. Dans le présent article, en me basant sur ma dissertation, je discute les
conséquences de ce choix et le développement de la vie musicale néerlandaise. Mon étude
montre que la confessionnalisation de la vie musicale néerlandaise à cette période fut
déterminée par l'interaction entre musiciens et ecclésiastiques, où trois thèmes ressortaient
de manière constante: l'appartenance de la musique dans l'église au domaine de la
religion ou de l'art; le décalage entre la théorie de la régulation par les ecclésiastiques et les

possibilités et définitions de la pratique journalière des musiciens; enfin, qui est responsable

de la musique catholique: ecclésiastiques ou musiciens. J'illustre mes conclusions à

l'aide de deux cas d'étude sur la pratique d'exécution de la musique de Palestrina dans les
années 1890 et d'une polémique sur la mise en œuvre du chant grégorien dans les années
1930.

Confessionnalisation - Pays-Bas - 1850-1948 - histoire de la musique catholique - musiciens

- Motu proprio Tra le sollecitudini - Giovanni Pierluigi da Palestrina - grégoria-
nisme - Hubert Cuypers - société grégorienne.

La musica come strumento di confessionalizzazione nei Paesi Bassi tra il 1850 e il 1948

Per secoli i cattolici ebbero nei Paesi Bassi una posizione sottomessa. Questa terminé con
la nuova costituzione del 1848, quando i cattolici, da gruppo eterogeneo senza una grande
coerenza, diventarono un gruppo religioso stimato nella società Olandese. La storia dei
cattolici olandesi è stata studiata a fondo, ma la musica vi giocô un ruolo marginale. La
musica sacra olandese è stata studiata, ma solo la musica di chiesa e dal punto di vista dei
clerici o da quello delle istituzioni cattoliche. In questo articolo, che si basa sulla mia
dissertazione sulla confessionalizzazione délia vita musicale olandese dal 1850 al 1948,
discuto le conseguenze di questa scelta e l'evoluzione délia vita musicale cattolica. La mia
ricerca mostra che la confessionalizzazione délia vita musicale olandese in questo periodo
veniva definita da un'interazione tra musicisti e clerici, in cui tre erano i principali terni in
discussione: se la musica in chiesa fosse donrinio délia religione o deU'arte; la discre-

panza tra la teoria délia regolazione da parte dei clerici e le possibilité e le specificazioni
délia pratica quotidiana dei musicisti; e chi fosse responsable délia musica cattolica: i

clerici o i musicisti? Illustra le conclusioni attraverso lo studio di due casi: la prassi esecu-
tiva délia musica di Palestrinas negli anni 1980 e una polemica sulla trasposizione dei
canti gregoriani negli anni 1930.

Confessionalizzazione - Paesi Bassi - 1850-1948 - Storia délia musica cattolica - Musicisti

- Motu proprio Tra le sollecitudini - Giovanni Pierluigi da Palestrina - Gregorianico
- Hubert Cuypers - società gregoriana.

Music as a meansfor confessionalization in the Netherlands 1850-1948

For centuries, Catholics in the Netherlands had a subordinate status in society. This ended
in 1848 with a new constitution, after which Catholics developed from a heterogeneous
group without much coherence into a recognizable religious group in Dutch society. The
history of the Dutch Catholics has been thoroughly studied by researchers, but the role of
music in Dutch Catholic history has only been marginally investigated. The study of
Dutch Catholic musical life has by and large been restricted to Church music and from the

perspective of the clergy and Catholic institutions. In my dissertation about confessionalization

of Dutch musical life between 1850 and 1948, 1 chose to analyze Dutch
Catholic music history within and outside the Church, from the perspective of musicians. In
this article, based on my dissertation, I discuss the consequences of this choice and the
development of Catholic musical life. My study shows that the confessionalization of Dutch
musical life in this period was determined by an interaction between the clergy and the
musicians, who discussed three themes over and over again: 1) whether music in the
Church belonged to the domain of religion or that of art; 2) the discrepancy between the
theory of the regulations by the clerics and the possibilities and confinements of the daily
practice of the musicians; and 3) who was in charge of Catholic music: clerics or musicians.

I illustrate the conclusions with two case studies: 1) the performance practice of the



Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948 315

music of Palestrina in the 1890s; and 2) a polemic about the performance of Gregorian
chant in the 1930s.

Confessionalization - The Netherlands - 1850-1948 - Catholic music history - Musicians
- Motu proprio Tra le sollecitudini - Giovanni Pierluigi da Palestrina - Gregorian chant -
Hubert Cuypers - Gregory Society.

Petra van Langen, Dr., Independent scholar and Secretary of the Königliche Gesellschaft
für Musikgeschichte der Niederlande (KYNM).




	Musik als Mittel der Konfessionalisierung in den Niederlanden 1850-1948

