
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 111 (2017)

Artikel: Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici nella corrispondenza
del vescovo Eduard Herzog : una pagina poco nota del Cattolicesimo
Nazionale Italiano

Autor: Grifò, Marcello

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici nella
corrispondenza del vescovo Eduard Herzog. Una pagina
poco nota del Cattolicesimo Nazionale Italiano

Marcello Grifô

Quando nel 1907 la Santa Sede colpi con una seconda scomunica1 Joseph-René
Vilatte,2 le speranze che Paolo Miraglia Gullotti nutriva di essere accolto nella
Chiesa vetero-cattolica erano definitivamente tramontate. Negli anni immediata-
mente successivi alla sua controversa ordinazione episcopale, occorsa a Piacenza

il 6 maggio 1900, egli aveva visto drasticamente affievolirsi la corrente di sim-

patia dalla quale il suo movimento di protesta anti-romana era stato sostenuto
negli ambienti riformati, pagando in termini di credibilità e di isolamento una
scelta decisamente azzardata. Da tempo, infatti, su entrambe le sponde dell'At-
lantico le vicende personali ed istituzionali del prelato che lo aveva consacrato
suscitavano vivaci polemiche che non tardavano a rimbalzare dai rotocalchi
americani a quelli del Vecchio Continente. Parigino di nascita, ma canadese

d'adozione, allevato in seno alla Petite Église3 e rientrato solo per breve tempo in
seno alla Chiesa cattolica - con la quale, a differenza di Miraglia, al termine dei
suoi giorni morirà riconciliato4 - questo spregiudicato personaggio aveva aile

spalle una lunga storia di disinvolte quanto effimere incursioni in territori canonici

di diverse denominazioni aile quali si era di volta in volta associato. Ordina-

1

Per il testo del decreto délia Sacra Congregazione dell'Inquisizione si veda La Civiltà Cat¬

tolica, anno 58, vol. II, fasc. 1363, 30 marzo 1907, 102-103. Il precedente è leggibile sia nel
testo latino che in traduzione inglese in: The American Ecclesiastical Review: A Monthly

^
Publication for the Clergy, 23 (Jul-Dic. 1900, n° 3), 286-288.

2
Per una prima informazione su di lui cf. Ernest C. Margrander, Vilatte Joseph Réné
(Archbishop Mar Timotheus), in: Samuel MacAuley Jackson (ed.), The New Schaff-Herzog
Encyclopedia of Religious Knowledge, vol. XII, New York/London 1912, 187-189; Peter
Frederick Anson, Bishops at Large, Berkley 2006, 91-129; Sérge A. Thériault, Msgr. Rene
Vilatte. Community Organizer of Religion, 1854-1929, Berkelely, 2006.

3
Su questo fenomeno religioso si veda Émile Appolis, En marge de la Séparation: Les asso¬
ciations cultuelles schismatiques, in: Revue d'histoire de l'Église de France, 49 (1946), 47-
88.

4 Vilatte mori l'8 luglio 1929 nell'abbazia cistercense di Port-Colbert dove si era ritirato su
indicazioni délia S. Sede che gli aveva assegnato per il suo sostentamento una pensione di
22.000 franchi all'anno.

SZRKG, 111 (2017), 281-297



282 Marcello Grifô

to presbitero per la Chiesa episcopaliana americana, ma da un vescovo del-
l'Unione di Utrecht (e dunque sine dubio valide dal punto di vista romano),
Vilatte l'aveva ben presto abbandonata, infatuato dell'idea di dar vita a una co-
munità di indirizzo vetero-cattolico negli Stati Uniti con alcune centinaia di im-
migrati francofoni del Wisconsin tra i quali esercitava il suo ministère». In questa
direzione pare fosse stato spinto anche dai suggerimenti di alcuni autorevoli ec-
clesiastici olandesi che avevano evocato la possibilité che le diverse comunità
cui presiedeva «or rather the Catholic Church of America, would then be a

daughter of the Church of Holland».5 Era riuscito, infine, a inserirsi in una valida
linea di successione apostolica nel 1892 ricorrendo alia remota Chiesa cattolica
indipendente di Goa, Ceilon ed India, recente ramo della Chiesa siro-ortodossa
malankarese,6 del cui sinodo era entrato formalmente a far parte. Due anni più
tardi, a Cleveland, era stato eletto primate dell'American Catholic Church,7 una
confederazione di congregazioni di tradizione cattolica, ma separate da Roma,
convintamente attestate sulle posizioni teologiche del Vetero-cattolicesimo euro-

peo.

Miraglia, Vilatte e lo scisma a Piacenza

Si comprende, dunque, come scegliendo di ricevere da lui la consacrazione epis-
copale e incorrendo nella medesima sanzione irrogatagli, Miraglia avesse in un
sol colpo rescisso i legami con Roma e interrotto le sue incerte relazioni con
Utrecht, relegando la sua comunità in una condizione di emarginazione canonica
che in breve ne avrebbe prodotto la dissoluzione. Sul piano delle convulse dina-
miche ecclesiali italiane di quegli anni la solenne cerimonia che aveva avuto
luogo presso l'Oratorio di S. Paolo, vulcanico quartier generale di Miraglia a

Piacenza, aveva allontanato definitivamente la prospettiva di compattare le sfran-

giate fila del Caltolicesimo nazionale italiano intorno a questo combattivo per-
sonaggio proprio nel momenta in cui la Chiesa Cattolica Riformata d'ltalia del

conte di Campello, altro rilevante protagonista della protesta di ispirazione ve-
tero-cattolica nella Penisola, subiva un processo di compléta smantellamento a

seguito del disimpegno degli Inglesi che l'avevano fmo ad allora sostenuta e del
ritorno alia comunione con Roma del suo anziano fondatore.8 In quella circo-
stanza, infatti, il Savonarola italiano - come Miraglia era ormai comunemente
definito dalla stampa di lingua inglese - avrebbe potuto aspirare a subentrargli e

a proporsi come punto di riferimento per la ventina di congregazioni dissidenti

3 Letter of Pastor Harderwick to J.R. Vilatte, Sept. 11, 1889 in: Ecclesiastical Relations Bet¬

ween the Old Catholics of American and Foreign Churches, 4. Si tratta di un pamhlet ano-
nimo e senza data sicuramente riconducibile alio stesso Vilatte.

6 Su di essa e sulla sua condizione canonica cf. Susan Bayly, Saints, Goddesses and Kings:
Muslim and Christians in South Indian Society, 1700-1900, Cambridge 1989, 316-319.
Si veda in proposito Poles Organize a New Church, in New York Times del 22 agosto 1894.

8 Sul tema cf. Marcello Grifô, «Being at once Catholic and Protestant». Enrico di Campello e la
Chiesa cattolica italiana, in: Bollettino della Società di Studi Valdesi, 217 (2015), 69-103.



II rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-catlolici. 283

sparse in tutto il centro-nord dello Stivale e per i loro ministri. Tale eventualità
sarebbe stata forse attuabile, qualora egli avesse avuto alle sue spalle un autore-
vole referente istituzionale disposto a garantirgli un attendibile profdo ecclesiale,

come le pagine seguenti tenteranno di dimostrare.
Nato nel 1857 ad Ucria, in provincia di Messina, Miraglia era stato prete della

diocesi di Patti ed aveva vissuto la stagione del drammatico confronto tra Chiesa

e Stato seguita all'unificazione politica italiana.9 La sua formazione fdosofica e

teologica era stata sommaria e convenzionale, maturata all'interno di un modesto
seminario di provincia in serie difficoltà a causa della grave insufficienza di or-
ganico e del dissesto fmanziario intervenuto in seguito all'entrata in vigore della

nuova legislazione unitaria. Chierico appena ventenne, era stato addirittura in-
caricato deH'insegnamento del latino e della fdosofia, non trovandosi chi volesse

ricoprire questo ufficio in assenza di adeguata retribuzione.
A compensare il limitato orizzonte del suo percorso di studi ecclesiastici inter-

veniva, perô, la naturale inclinazione alla conoscenza che lo spingeva a intra-
prendere ampie, seppur disordinate, letture e che lo avrebbe più tardi indotto a

immatricolarsi all'Università di Palermo, nonostante il parere contrario del suo

vescovo. Inoltre i brillanti studi condotti in precedenza presso il Real Collegio di
Bronte - prestigiosa istituzione rinomata per la sua ratio studiorum di marca tipi-
camente britannica - e l'educazione ricevuta in famiglia, soprattutto da parte del

padre e del nonno, colti notabili del piccolo centro nativo, avevano fatto di lui un

uomo discretamente formato, di modi urbani e accattivanti, versato nella versifi-
cazione italiana e nella prosa latina.

Come moltissimi altri chierici aveva auspicato il raggiungimento di una con-
ciliazione ispirata al principio cavourriano della reciproca autonomia dell'istitu-
zione religiosa e di quella civile che sottraesse i Cattolici al lacerante dissidio di

una doppia appartenenza.10 I suoi convincimenti liberali, la sua critica sferzante

all'ignoranza e alla povertà morale del clero, la denunzia delle condizioni di
abbandono in cui versava il popolo sotto il profilo pastorale, unitamente alia sua
indole idealista e passionale, lo posero spesso in attrito con i confratelli e con la

gerarchia costringendolo a cambiare più volte sede. Disimpegnava frattanto
un'apprezzata attività di predicatore e di conferenziere che gli assicurô una certa
notorietà in tutta l'Isola. Nel 1894 Miraglia era stato chiamato a Roma dal noto
studioso mons. Isidora Carini, «primo custode» della Biblioteca Apostolica
Vaticana, per collaborare al progetto di una «Rivista di Scienze ecclesiastiche»
che avrebbe dovuto sostenere il nuovo corso prudentemente avviato da Leone

XIII e costituire una sorta di contraltare aH'intransigentismo de «La Civiltà
cattolica». L'improvvisa morte del suo mentore, l'anno successivo, lo avrebbe

9 Per la vicenda di Miraglia cf. Marcello Grifô, «Cari fratelli in Cristo: protestanti cattolici di
Piacenza». Don Paolo Miraglia Gullotti e le chiese della Riforma, in: Bollettino della
Società di Studi Valdesi, 130 (2013), 45-77.

10
Su questo tema cf. Marcello Grifô, «L'Anticoncilio di Napoli» del 1869 e il tema
dell'emancipazione del clero, in: Ho Theolôgos, 30,1-2 (2012), 67-90.



284 Marcello Grifo

costretto a fare ritorno in Sicilia, se non fosse sopraggiunto un invito a Piacenza

per la predicazione del mese mariano. Qui, dove la sua vigorosa denunzia dei

mali presenti délia Chiesa acui preesistenti tensioni tra conservatori e liberali,
Miraglia restô inviluppato in una serie di incredibili controversie con il clero più
conformista che degenerarono in ciamorose azioni giudiziarie. Nonostante ciô, il
crescente seguito di sostenitori appartenenti sia alla borghesia cittadina che ai

ceti più umili e il sostegno délia stampa progressista indussero il prete - cui frat-
tanto il vescovo Giovan Battista Scalabrini aveva imposto il divieto di esercitare

il ministero entro i confini diocesani - ad aprire un Oratorio autocefalo in con-
trada Trebbiola intitolato a S. Paolo. Da questo nuovo pulpito, riallacciandosi aile

rivendicazioni per l'elezione popolare dei parroci" e aile istanze del Vetero-
cattolicesimo, Miraglia lanciô un velleitario programma di rifonna délia Chiesa
che rese la sua congregazione un singolare laboratorio di rinnovamento non
privo di intuizioni profetiche. La centralità riconosciuta alla Scrittura, il primato
assegnato alla coscienza individuale, la scelta di forme celebrative consapevoli e

intellegibili produssero un considerevole sviluppo delPOratorio miragliano
giunto a contare oltre duemila fedeli. Al periodico «Gerolamo Savonarola», che

fondé e diresse, il prete siciliano affidô la divulgazione delle sue idee e la sua
martellante contestazione délia Curia romana.'2 Vicino agli ambienti del Protes-
tantesimo italiano e straniero, Miraglia anticipé le moderne aperture ecumeniche,
senza mai venir meno alla sua identità di cattolico e di presbitero. Nel corso dei

cinque anni délia sua permanenza a Piacenza attese inutilmente un riconosci-
mento da parte dell'Unione di Utrecht con la quale aveva avviato un dialogo in

vista délia consacrazione episcopale.
Intanto, a seguito dell'opposizione delle autorità civili che temevano gli effetti

destabilizzanti délia sua azione sociale e per sfuggire ad alcune condanne conse-
guenti a procedimenli giudiziari intentati contro di lui dal clero piacentino,
Miraglia riparô in Svizzera. Da qui passé successivamente in Francia e in Gran Bre-

tagna per salpare, infine, alla voila degli Stati Uniti dove opéré tra gli emigranti
italiani prima a New York e poi a Chicago. Qui si spense dimenticato da tutti nel
1918.

Ricostruire dopo oltre un secolo il tormentato rapporto intercorso tra il «rifor-
matore» di Piacenza e i vertici del Vetero-cattolicesimo pué aiutare a compren-
dere perché un'espressione italiana di quella Chiesa non abbia mai raggiunto ma-
turazione, come pure accadde in altri paesi europei. Per il nutrito cattolicesimo
del dissenso l'Unione di Utrecht avrebbe potuto infatti rappresentare una realtà

11 Cf. Arnaldo Cicchitti-Suriani, L'elezione «popolare» dei parroci in Italia (1864-1892), in:
Bollettino délia Société di Studi Valdesi, 104 (1958), 85-89 e Clara Castagnoli-Giancarlo
Ciaramelli (cur.), Un Secolo di Stampa Periodica Mantovana, Milano 2002, 265.

12 Cf. Franco Molinari, Motivi profetici e violenze polemiche nel «Savonarola» di Miraglia,
in: In ricordo di Serafino Maggi. Studi raccolti dall'Istituto per la Storia del Risorgimento
Italiano. Comitato di Piacenza, Istituto per la Storia del Risorgimento Italiano, Piacenza
1982, 257-282.



Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici. 285

in grado di coniugare la fedeltà alla Tradizione con la possibilità di adeguare alla
mutata sensibilità dei tempi le forme storiche in cui la Chiesa si comunicava.

Gli inizi dei rapporti tra Miraglia el'unione di Utrecht

Il primo documento inerente a un contatto tra Miraglia e la Chiesa svizzera è una
missiva che Eduard Herzog13 indirizza a Joseph Leonz Weibel nel maggio
1896.14 Citando il prete italiano, lo defmisce entusiasticamente «unzweifelhaft
ein ganz bedeutender Mensch»15 e suggerisce aH'amico, all'epoca membro del

Consiglio sinodale, di rendergli visita quando si trovi a Piacenza. Che il presule
svizzero possedesse allora un'opinione molto positiva di Miraglia è dimostrato
dal messaggio che chiede di trasmettergli aH'occasione: «Sagen Sie ihm» - scri-

ve Herzog - «dass ich, wenn er sich kirchlich organisiere und zum Bischof
weihen läßt, bereit sei, ihm die bishoefliche Konsekration zu ertheilen.»16 A
Weibel viene poi raccomandato di cercare a Piacenza il collega Bertucci («Wenden

Sie sich an Ihren Kollegen Bertucci in Piacenza, der Miraglia nach Piacenza

gezogen hat»17) che a quell'epoca figurava tra i più convinti sostenitori di
Miraglia e della sua azione riformatrice. Esponente del cattolicesimo liberale pia-
centino e legato ad ambienti della fronda al vescovo Scalabrini, è verosimile che

fosse proprio lui l'artefice di quel rapprochement alla Chiesa vetero-cattolica di
Svizzera, come parrebbe indicare il fatto che il suo nome sia noto a Herzog e che

questi lo segnali a Weibel come referente. Quasi certamente va identificato con
Bertucci il gentiluomo piacentino che secondo Rebotier aveva avvicinato il prete
siciliano a Roma, la sera in cui aveva tenuto l'orazione funebre di mons. Isidora
Carini, per proporgli di recarsi a Piacenza a predicare il mese mariano nella
chiesa di un prevosto liberale suo amico.18 Le sue intenzioni appaiono più espli-
cite nella versione del periodico americano «Liberty»: «[He] asked him if he

13
Sut personaggio cf. Herzog, Eduard, in: Samuel Macauley Jackson (ed.), New Schaff-
Herzog Encyclopedia of Religious Knowledge, Grand Rapids 1953, V, 251; W. Küppers,
Herzog, Eduard in: Neue Deutsche Biographie, 8 (1969), 739-740, e Ulrich von Arx, Was
wird bleiben? Ein Rückblick auf ein Grundanliegen von E. Herzog, in: Internationale
Kirchliche Zeitschrift, 82 (1992), 206-232.

14 Già allievo di Herzog, lasciö il seminario e si laureô in Giurisprudenza. Oltre a esercitare
l'avvocatura, Weibel milito ncll'area politica del Socialismo liberale, ricoprendo incarichi
di governo e occupando un seggio all'Assemblea federale dal 1875 al 1899. Collabora alla
stesura della nuova «Costituzione della Chiesa», approvata nel 1874 nel corso dell'assemb-
lea delle Chiese vetero-cattoliche tenutasi a Ölten. Fu il primo présidente della parrocchia di
Lucerna e membro del Consiglio sinodale dal 1885 al 1899. Mori a Lucema nel 1899.

15 Lettera di E. Herzog a J. L. Weibel, 11 maggio 1896, Bischöfliches Archiv der Christkatholischen

Kirche der Schweiz, Bern, AH 73, 101.
16 Ib.
17 Ib.
18 Cf. S.M. Rebotier, Miraglia. A Modern Savonarola, London 1901, 11 ed Emile Comba, Le

continuateur de Savonarola, in: Le Signal, 20 e 21 luglio 1898 L'Étincelle, 7 [1904],
n°143, 742-746).



286 Marcello Grifo

would go to the citadel of the Jesuits and preach to the people.»19 II disegno era

probabilmente quello di coinvolgere Miraglia nell'aspro confronto allora in corso
tra i circoli democratici e la cordata clerico-reazionaria, reso ancor più rovente
dal fatto che proprio nel maggio del '95 si sarebbero svolte in quel collegio elet-
torale le ultime fasi di una campagna elettorale che avrebbe visto il radicale
Felice Cavallotti, avversario di Crispi, impegnato a contendere un seggio al Senato

a un avversario della Destra.
L'attenzione con cui il prelato svizzero segue l'evolversi di quanta accade a

Piacenza è confermata dal fatto che pochi giorni dopo torna a trattarne in un'altra
corrispondenza, indirizzata al confratello tedesco Theodor Weber: questa volta

Herzog esprime il suo convincimento che il «Savonarola» piacentino si avvii a

diventare «das Haupt einer bedeutenden Bewegung»20. Anche se l'Oratorio di S.

Paolo non era l'unico soggetto ecclesiale di ispirazione anti-romana ed Herzog
intratteneva da tempo relazioni amichevoli anche con la Chiesa cattolica italiana
del conte Enrico di Campello, esso si presentava numericamente più rilevante e

più radicato nel territorio.21

Anche altrove Herzog, che appare impegnato nel reperire fondi per l'opéra di

Miraglia, ribadisce l'intenzione di consacrarlo vescovo, non appena vi siano le

necessarie condizioni canoniche e finanziarie. Intanto, mentre i giornali di tutta
Europa riferivano con regolarità della lotta del prete contro la gerarchia romana,
questi nel 1897 decideva di partecipare ai lavori del IV Congresso internazionale
del Vetero-cattolicesimo che si sarebbe tenuto a Vienna dal 31 agosto al 3 set-
tembre di quell'anno. Tempestivamente Herzog gli comunica la sua soddisfazio-

ne per la scelta.22

In quella circostanza Miraglia seppe sfruttare la visibilité offertagli e, aggi-
rando la difficoltà costituita dalla sua scarsa familiarité con le lingue straniere, si

rivolse ai delegati di diverse nazionalité usando il latino.23 Nel suo energico in-
tervento ribadi la sua identité di ministro della Chiesa cattolica romana, preci-
sando, perô, di assumere l'ultimo aggettivo in una accezione liturgica e non
canonica («römisch aber eben nur als Lateiner hinsichtlich des Ritus, dessen er
sich bediene»24) e di considerarsi vetero-cattolico. Chiosando l'antico adagio
«legem credendi lex statuât supplicandi», affermé con decisione che i libri liturgici

19 A. J. Saxby Bourdeau, A Modern Savonarola. How Rome Persecutes Bishop Miraglia for
Preaching the Gospel, in: Liberty. A Magazine for Religious Freedom, Washington D.C., 5

(1910), n°4, 33.
20 Lettera di E. Herzog a Th. Weber, 27 maggio 1896, Bischöfliches Archiv, Bern, AH 73,

120.
21 Cf. Present Status of the «Old Catholic Movement», in: The Literary Digest, May 5th 1900,

550 fa riferimento a «six bishops signatories of the Utrecht Convention, and three bishops-
elect who await the formalities of consacration».

22 Lettera di E. Herzog a Miraglia, 28 agosto 1897, Bischöfliches Archiv, Bern, AH 75,98.
23 L'intervento è ricordato nel telegramma inviato alla comunità dell'Oratorio di S. Paolo da

Weibel, Segretario primario del Congresso, e pubblicato sul «Gerolamo Savonarola».
24 Cf. Bericht über den vierten internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien, 31. August

bis 3. September 1897. Zusammengestellt von Efduard] H[erzog], Bern 1898, 33-34.



Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici. 287

costituivano una fonte preziosa e normativa délia fede délia Chiesa e che su di
essi il popolo dovesse ricevere la necessaria istruzione:

«Damit ständen die liturgischen Bücher, das Missale, Rituale, Pontifikale und Brevier

so wenig in Widerspruch, dass er im Gegenteil je weilen diese Bücher mit auf
die Kanzel nehme und nach Erklärung der heiligen Schrift seinen Zuhörern zeige,
wie auch nach dem römischen Ritus alles Heil auf dem Glauben an Christus
beruhe.»25

Pur non dissimulando il suo scarso intéressé per i dibattiti teologici, Miraglia
riusci magistralmente a guadagnarsi l'apprezzamento dei suoi interlocutori toc-
cando temi che erano senz'altro nelle loro corde e che, in ultima analisi, erano ri-
flessioni di teologia liturgica.

Significativamente a distanza di poco meno di un mese, il 21 ottobre,
un'assemblea di 753 membri deH'Oratorio, in rappresentanza di tutti gli altri che

per differenti motivi non erano potuti intervenire, approvô per acclamazione le
decisioni assunte dal Congresso intemazionale di Vienna e da quelli di Colonia,
Lucerna e Rotterdam precedentemente celebrati. «Dichiariamo», essi scrivevano,

«di salutare rispettosamente le Chiese vetero-cattoliche dell'Olanda, Germania,
Svizzera ed Austria colle quali Noi tutti ci sentiamo uniti in fede cristiana e carità.
[...] Di volere entrare in più strette relazioni con queste Chiese sorelle onde combat-
tere con loro il dispotismo anti-cristiano della Curia Romana [...] per arrivare ad

una unione federativa delle Chiese cattoliche autonome ed indipendenti da Roma
all'esempio della Chiesa primitiva.»26

II documento ratificava formalmente l'intendimento della comunità italiana di

configurarsi sul modello dogmatico e disciplinare delle Chiese aderenti all'Unio-
ne di Utrecht in conformità all'uso cristiano delle origini.

A questi incoraggianti progressi allude forse una lettera successiva in cui Herzog

si congratula con Miraglia per motivazioni che non sono precisate.27 La
chiusa di questa missiva présenta, perö, un dato significativo: il vescovo gli ri-
mette «par ces lignes la déclaration formelle que dans les circonstances actuelles,
Vous possédez le droit de conférer le sacrement de la confermation.»28 Era
evidentemente la risposta a una richiesta del prete italiano che sollecitava la de-

lega per l'esercizio provvisorio di taie funzione riservata al vescovo. Il fatto che
fosse Herzog a concederla indica che, per quanta in condizione ancora liminale
rispetto all'Unione, i fedeli facenti capo a Miraglia fossero implicitamente posti
sotto la provvisoria tutela pastorale della Chiesa vetero-cattolica svizzera.

25 Bericht über den vierten internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien, 33.
26

Zustimmung der Gemeinde des Herrn P. Miraglia in Piacenza zu Beschlüssen des
Kongresses in: Bericht über den vierten internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien, 59-60.
Testo originale in italiano.

27 Lettera di E. Herzog a Miraglia, 28 febbraio 1898, Bischöfliches Archiv, Bern, AH 76, 4.
28 Ib.



288 Marcello Grifà

Tuttavia, sui rapporti tra Piacenza e Berna pesava l'impazienza del «riforma-
tore» che riteneva la propria consacrazione episcopale indispensabile per dare

credibilità e per garantire un futuro al suo movimento di riforma.

Il deterrioramento delle relazioni

Il mese di marzo 1898 segna un'improvvisa accelerazione degli eventi.
Nell'Oratorio délia Trebbiola - che aveva ripreso a funzionare dopo la chiusura

imposta dal Prefetto per motivi di ordine pubblico - il culto non viene più cele-

brato con la sobrietà fino a quel momento osservata. Sebbene per le ufficiature si

continui a impiegare rigorosamente l'italiano, l'altare sia rivolto verso il popolo
e ampio spazio sia assegnato alla spiegazione délia Scrittura, compaiono preziosi
arredi sacri e ricercati parati liturgici. Una maggiore solennité dei riti pare voler
riaffermare il carattere autenticamente cattolico di quella Chiesa che gli avversari
bollano come settaria e protestante.29 Intanto circola la voce secondo la quale si

starebbe per procedere a un'elezione popolare di Miraglia come vescovo e che

per l'imposizione delle mani sarebbe intervenuto un prelato di rito orientale. E

probabile che lasciando circolare questa notizia don Paolo intendesse forzare la

mano a Berna e che, come Enrico di Campello, vescovo eletto, ma non ancora
consacrato, si sarebbe accontentato di formalizzare la sua candidatura.

A metà aprile, percettibilmente allarmato, il dr. Herzog confidava all'amico
Weibel:

«Die Nachricht von der Wahl Miraglias zum Bischof hat mich mehr erschreckt als

erfreut. Das war meines Erachtens ein übereilter Schritt, für den ich mich nicht
mitverantwortlich machen will. Ich werde also [...] warten, das Gesuch um Erteilung
des Konsakration [...] an den Erzbischof von Utrecht zu richten.»30

II parere decisivo dell'arcivescovo di Utrecht, del resto, risultava assoluta-

mente vincolante, stante l'impegno assunto dai vescovi dell'Unione a non pre-
cedere unilateralmente ad altre consacrazioni episcopali. Le riserve sono sempre
le Stesse: l'Oratorio di Piacenza non è che una popolosa parrocchia alia quale

manca un clero, una autonomia finanziaria e un'amministrazione ecclesiastica.

Herzog le ripropone stancamente in un'ennesima lettera indirizzata a Miraglia
pochi giorni più tardi dalla quale si desume che questi si è rivolto anche a Weibel
ottenendone un parere sfavorevole:

«A mon profond regret, je dois Vous dire que je partage, en matière de votre élection,

la manière de voir de mon ami Weibel, Vous êtes digne d'être évêque, Vous le

serez un jour. Mais pour être élu <per clerum et populum>, il Vous faut avoir un
clergé et un peuple organisé en église, donc une constitution. Vous n'avez aujourd'hui

ni l'un ni l'autre.»31

29 Cf. Gaetano Pantaleone, Piacenza d'altri tempi, Piacenza 1983, 63.
30 Lettera di E. Herzog a J. L. Weibel, 15 aprile 1898, Bischöfliches Archiv, Bern, AH 76, 70.
31 Lettera di E. Herzog a Miraglia, 29 aprile 1898, Bischöfliches Archiv, Bern, AH 76, 109.



Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici. 289

Ad agilare ulteriormente le acque, intervenne, a giugno, un rapporto confiden-
ziale inviato a Herzog da Ugo Janni. Questi, presbitero délia Chiesa nazionale di

Campello e a capo délia comunità di San Remo,32 era stato allievo del vescovo
svizzero a Berna e da lui era stato ordinato prete. Su Miraglia dovette esprimersi
in termini molto negativi riferendo delle numerose vicende processuali che lo

avevano visto in più occasioni coinvolto. Intanto, presentendo che ormai difficil-
mente le sue aspettative si sarebbero realizzate, Miraglia ruppe gli indugi e pro-
cedette all'elezione che ebbe luogo il 10 aprile 1899. Questa decisione compro-
metteva seriamente i fragili equilibri interni alla frangia italiana di ispirazione
vetero-cattolica: nel Paese venivano ora a trovarsi due vescovi eletti, posti a capo
di due gruppi che non collaboravano in alcun modo tra di loro, ma che chiede-

vano l'aggregazione all'Unione di Utrecht.
L'Oratorio di S. Paolo e il suo vulcanico fondatore sono oggetto di altri con-

tatti epislolari tra Herzog e vari corrispondenti, molti dei quali avversi a Miraglia
(come il già ricordato Ugo Janni). Si ricava l'impressione che quello strappo ab-

bia prodotto serio imbarazzo nei vertici délia Chiesa di Svizzera e che il suo

vescovo cominci a vedere il prete come una mina vagante da disinnescare prima
che possa produrre danni irreparabili. Pensa a un certo punto di invitarlo ad as-

sumere un incarico pastorale nel Canton Ticino per uscire da\\' impasse che si era

venuta a creare e per porre fine alla situazione di anomalia che riguardava le due

comunità italiane: trasferendo Miraglia sarebbe stato più facile controllarne
l'esuberanza e la comunità di Piacenza avrebbe potuto essere accorpata nella
Chiesa cattolica italiana di Campello. Il progetto tuttavia non si realizza sia per
mancanza dei fondi necessari al sostentamento del prete nella nuova sede, sia per
la riluttanza dell'interessato che lo avverte come un tentativo di imbrigliarlo e di

guadagnare altro tempo.
Miraglia, in più, non era disposto a recidere i contatti con mons. Vilatte il

quale, lasciata la sua comunità americana, si trovava temporaneamente a Parigi,
sua città natale, alla ricerca di adeguati finanziamenti per proseguire la sua atti-
vità in America. A Herzog il personaggio era ben noto, dato che nel giugno 1885

gli aveva conferito gli ordini su richiesta del vescovo episcopaliano délia diocesi
di Fond du Lac, negli Stati Uniti."

L'ordinazione episcopate di Miraglia

Fino alla primavera del 1900 Herzog tentô ancora di dissuadere Miraglia dal ri-
volgersi a Vilatte per ottenere l'ordinazione episcopale. L'avvertimento era espli-
cito e i toni usati a tratti minacciosi:

32 Su di lui cf. Cesare Milaneschi, Ugo Janni pioniere deU'ecumenismo (1865-1938), Torino
1979.

33 Cf. A Close Observer, Recent Schismatical Movements among Catholics of the United
States, in: American Ecclesiastical Review, 21 (July 1889), n° 1,1-13.



290 Marcello Grifà

«La validité de la consécration de l'aventurier nommé Vilatte n'est pas reconnu
par l'épiscopat ancien-catholique. Ce personnage est tellement compromis sous tous
les rapports que nous serions forcés de rompre les relations ecclésiastiques avec un
homme qui se ferait donner la consécration par lui.»34

Lo scambio di lettere si fa in questa fase più fitto. Una di ben quattro pagine,
datata 3 aprile, sembra indicare che una breccia si è aperta nell'animo del prete.
Vi si accenna a un momenta di scoraggiamento che Miraglia sembra attraversare
e che lo induce perftno a valutare l'eventualità di ritirarsi a vita privata. Herzog
osserva che una tale scelta comporterebbe la dissoluzione di tutto ciô che ha

realizzato negli anni trascorsi, la vaniftcazione di tutti i sacriftci sostenuti e fa an-
cora cenno alle ragioni che impediscono di procedere immediatamente alla sospi-
rata consacrazione episcopale. Del gruppo di Piacenza, gli ricorda il vescovo,

«Vous êtes le tout [...]. Vos qualités personnelles sont hors de doutes. Aussitôt que
votre oeuvre n'est plus une oeuvre personelle, aussitôt que Vous avez une église
organisée, un clergé et quelques membres, une amministration réglée, les évêques
anciens-catholiques seront heureux de Vous consacrer.»35

Pochi giorni più tardi Herzog ritorna suH'argomento e sembra voler vincere le

reticenze di Miraglia mostrandosi più possibilista. Gli chiede, qualora sia ancora
intenzionato a ottenere la consacrazione episcopale dai vescovi dell'Unione, di
indirizzare una richiesta formale in questo senso ail'arcivescovo di Utrecht, nella

sua qualité di présidente délia Conferenza Internazionale dei Vescovi vetero-
cattolici. Dalle questioni che lo scrivente passa poi ad esaminare si indovinano le

obiezioni sollevate da Miraglia in qualche comunicazione precedente:

«La validité de la consécration de M. Vilatte n'a jamais été reconnue, pas même

prise en considération, par notre Conférence. Ce que Vilatte Vous dit sur ce point
ne prouve absolument rien. Le pauvre évêque Diependaal36 était un enfant. Le
circulaire du Comité du Congrès, comme aussi le Congrès lui-même, ne possède
aucune autorité réelle.»37

Evidentemente il vescovo Diependaal doveva avere espresso in qualche cir-
costanza e a titolo personale un parère favorevole circa la validité dell'ordina-
zione episcopale di Vilatte, cosi come un'opinione analoga doveva essere stata

contenuta in una circolare di un non meglio precisato «comitato del Congresso»
che ora Miraglia tirava in ballo. Va notato che chiamando in causa i presunti ma-

neggi simoniaci cui Vilatte avrebbe fatto ricorso per procurarsi la consacrazione,

34 Lettera di E. Herzog a Miraglia, 30 marzo 1900, Bischöfliches Archiv Bern, AH 76, 158-
160.

35 Lettera di E. Herzog a Miraglia, 3 aprile 1900, Bischöfliches Archiv Bern, AH 79, 399M02.
36 Cornelius Diependaal (1829-1893) fu ordinate vescovo nel 1875 e assunse il titolo di De-

venter. L'anno precedente aveva rifiutato l'elezione ad arcivescovo di Utrecht fatta dal Ca-

pitolo metropolitano. Su di lui cf. Dirk Schoon, Van bisschoppelijke Cleresie tot Oud-
Katholieke Kerk. Bijdrage tot de geschiedenis van het katholicisme in Nederland in de 19de

eeuw., Nijmegen 2004, 774 e ss.
37 Lettera di E. Herzog a Miraglia, 11 aprile 1900, Bischöfliches Archiv Bern, AH 79, 442-

444.



II rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici. 291

Herzog ne impugnava la validité non in rapporto all'autenticità délia successione

apostolica, ma in ragione délia gravissima irregolarità canonica. Ciö equivaleva,
perô, a non addurre elementi inoppugnabili, a meno di non potere provare irrefu-
tabilmente la simonia; In ogni caso invitava Miraglia a procurarsi informazioni
di prima mano sul soggetto rivolgendosi direttamente al vescovo di Fond du Lac
e gli evocava l'eventualità che anche la comunità di Piacenza potesse subire la
stessa sorte di quella di Loyson a Parigi, dissoltasi nel nulla al venir meno di P.

Hyacinthe; Herzog ribadiva che anche il collegio apostolico possedeva una strut-
tura organizzativa analoga a quella che a torto il suo corrispondente définiva
«burocrazia» e gli ricordava che, prima di lamentare l'impossibilité di ordinäre

preti, occorreva individuare candidati fomiti di una certa formazione teologica.
Malgrado i toni più pacati, le difficolté permanevano ed è possibile che Herzog,
invitando Miraglia a rivolgersi direttamente all'arcivescovo di Utrecht, intendes-

se indurre i confratelli, ora chiamati direttamente in causa, ad assumere una posi-
zione collégiale. Miraglia, dal canto suo, non avvertiva come impedienti le ra-
gioni che gli venivano presentate e si considerava vittima delle pastoie burocra-
tiche di Utrecht.

Meno di un mese, perô, dopo quattro anni di sfibranti trattative, il dado era
definitivamente tratto. Nonostante le pressioni esercitate affinché desistesse dal

suo proposito, il 6 maggio 1900, nel corso di una fastosa cerimonia, Miraglia
ricevette l'imposizione delle mani da parte di Vilatte, assistito da un seguito che

aveva condotto con sé da Parigi. L'eco dell'evento fu enorme e mentre le accese

polemiche tra sostenitori e avversari del prete invelenivano l'aria che si respirava
in citta, in tutta Europa rimbalzô la notizia di quanto era accaduto. L'unica bio-
grafia di Miraglia esistente précisa che a Vilatte furono esclusivamente rifuse le

spese di viaggio e spiega che tale postilla si rendeva purtroppo necessaria «as

slanderous rumours of simony have been circulated with regard to the consecration.»38

Estremamente problematica era adesso la collocazione ecclesiale del

neo-vescovo: l'intenzione di Vilatte era quella di trasmettergli la mera potestas
ordinis, mentre la missio canonica gli sarebbe derivata dall'elezione gié ricevuta
da parte délia comunité. Cio trasformava di fatto la comunité di Miraglia in
un'altra di quelle marginali «Chiese parallele»39 sfuggite al controllo di Roma.

Né da Berna, né da Utrecht si ebbe alcuna reazione a caldo. Solo il 20 settem-
bre Herzog commenta l'accaduto in una lettera a Enrico di Campello e lo
informa del fatto che la Conferenza dei vescovi non ha ancora affrontato la ques-
tione, ma che lui, a titolo personale, ha notificato a Miraglia l'interruzione di
ogni contatto. Anzi, venuto a conoscenza della sua intenzione di predicare a

gruppi di fedeli nel Ticino, ha provveduto ad avvisarli che non sussiste alcuna re-
lazione con lui. Invita, infine, Campello a inviare un prete a Piacenza per pren-

38
Rebotier, Miraglia. A Modem Savonarola (cf. nota 18), 27.

39 La suggestiva espressione è di Bernard Vignot, Le Phénomène des Église Parallèles, Paris
2010.



292 Marcello Grifà

dere possesso canonico dell'Oratorio sotto la sua autorité.40 Lo stesso giorno ri-
badisce a Miraglia - adesso residente a Chiasso41 - che mai i vescovi vetero-cat-
tolici riconosceranno la validité degli ordini ricevuti da Vilatte: «Votre
consécration) est un malheur irréparable», afferma Herzog con durezza e conclude con
sferzante ironia: «Je Vous avais dit d'avance: C'est le ridicule qui tue.»42 Da quel
momento non gli scriveré più.

L'incidente di Olten

Dalla Svizzera Miraglia aveva tentato di reggere il suo «Oratorio» attraverso don
Mario Galletto, lasciato a Piacenza in qualité di vicario. Ma né lui, né il prete
Grillo, inviato da Campello, poterono evitare la graduale dissoluzione délia nu-
trita congregazione piacentina. Intanto l'esule cercava di ricavarsi un proprio
spazio nella pastorale degli emigrati italiani presentandosi come vescovo vetero-
cattolico indipendente e tenendo affollate predicazioni in varie localité délia Con-
federazione.

Nel 1904, oltre che per la consacrazione episcopale del discusso prete oc-
cultista Julien Ernest Houssay43 - cui Miraglia procedette ai primi di dicembre su

mandato di Vilatte - le cronache europee ebbero ancora modo di occuparsi di lui
per un altro éclatante episodio: un plateale litigio con Herzog esploso il mattino
del 2 settembre nella sagrestia délia chiesa parrocchiale di Olten.

La piccola localité elvetica ospitava il VI Congresso internazionale vetero-
cattolico. Nella riunione tenutasi il giomo prima la Conferenza dei vescovi aveva
approvato una ruvida dichiarazione nella quale ripeteva di non riconoscere la
validité délia consacrazione episcopale di Vilatte, Miraglia, Donkin e Kaminski44

«étant données les illégalités soit de leur élection soit de leur consécration et de

leur mission»45 e dichiarava indispensabile «de ne pas se laisser compromettre
[...] par une solidarité quelconque avec ces Messieurs». Per questo motivo, quel-
la stessa sera, il dr. Chrétien, parroco a Ginevra e membro del Consiglio sino-
dale, aveva comunicato a Miraglia, giunto ad Olten per prendere parte all'assise,

40 Lettera di E. Herzog a E. di Campello, 20 settembre 1900, Bischöfliches Archiv Bern, AH
80, 236-238.

41 Una sentenza del la Corte di Cassazione aveva reso esecutive le condanne riportate da

Miraglia in alcuni procedimenti giudiziari. Per sottrarsi alia pena di tre anni di carcere, il
prete aveva da poco lasciato l'ltalia trovando riparo in Svizzera in attesa di una amnistia.

42 Lettera di E. Herzog a Miraglia, 20 settembre 1900, Bischöfliches Archiv Bern, AH 80,
257-258.

43 Su di lui cf. la voce di Sérge Caillet, in: Jean-Pierre Chantin (éd.), Les Marges du Christianisme.

«Sectes», dissidences, ésotérisme, Paris 2001, 130-131.
44 Eduard Rufane Benedict Donkin, «Vicario apostolico délia Chiesa cattolica indipendente

délia Svizzera», e di Stefen Kaminski, consacrato vescovo da Vilatte il 21 marzo 1898. Su
di loro cf. Anson, Bishops at Large (cf. nota 2), 113, 141-142.

43
Erklärung der altkatholischen Bishofskonferenz. Gefasst den 1. September 1904 in Olten,
in: Bericht über den 6. Internationalen Altkatholischen Kongress in Olten vom 1. bis 4.
September 1904. Zusammengestellt von den Sekretären des Organisations-Komitees und
des Kongresses. Herausgegeben vom Organisations-Komitee, Aarau 1905, 125.



Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici. 293

che non sarebbe stato ammesso alla solenne celebrazione eucaristica dell'indo-
mani. Non gli si impediva, comunque, la possibilità di assistervi tra il popolo.
Malgrado la diffida, il mattino seguente Miraglia aveva varcato la soglia délia
sacrestia in abiti episcopali, rivendicando animosamente il diritto di sedere sul-
l'altare corne tutti gli altri prelati. Lo scontro con Herzog era stato tanto acceso
che questi aveva persino minacciato il ricorso alla forza pubblica, sebbene alla

fine, pur di porre termine a quella imbarazzante gazzarra, gli avesse concesso di
sedere in Coro, ma non di partecipare alla processione introitale. Per evitare ulte-
riori incidenti, a Miraglia non era stato impedito di prendere la parola durante il
pranzo e il suo intervento aveva ancora riscosso il plauso entusiasta deU'uditorio.
Rievocando i fatti, Herzog ne minimizza la portata attribuendolo più alla plateali-
tà dei gesti che alPefficacia delle parole:

«Um zu keinen derartigen Scenen mehr Veranlassung zu geben, Hess man den
Menschen in der nicht offiziellen, rein familiären Vereinigung zu Worte kommen.
Der Beifall galt nicht in den Worten, die niemand verstand, sondern den wilden
Gesten, mit welchen Miraglia seine Worte zu begleiten pflegt.»46

Qualche giorno dopo la conclusione dell'assemblea Herzog dà notizia al con-
fratello tedesco Theodor Weber di un'aspra raccomandata speditagli da Miraglia
di cui non riferisce il contenuto.47 Si tratta certamente della stessa missiva divul-
gata poco dopo dal suo autore tramite il periodico L'Etincelle**.

Di fronte a quelli che adesso scherniva come una demi-douzaine de Papes

lilliputiens Miraglia sentiva che «le moment était arrivé [...] de rompre un silence
bien trop prudent, bien trop charitable, silence de quatre années.»49 L'umilia-
zione ricevuta era resa, infatti, ancor più cocente dal fatto che vi erano in sacrestia

«déjà officiellement vêtus au milieu des autres, un évêque et un pretre de l'église
anglicane, dont vous n'avez pas encore reconnu la validité des Ordres [...] et un
pope de l'église russe, qui vous a refusé, avec une pubblicité retentissante, tout
communion ecclésiastique comme vous l'ont refusée toutes les autres églises grecques
et orientales.»50

A Herzog Miraglia ricordava poi la «solennelle leçon theologique» che gli
aveva impartito in quella circostanza e aggiungeva che essa «pouvait devenir

pour Vous une épiscopalissime reconsécration physique» con una colorita allu-
sione al fatto che per poco non si era venuti alle mani. Per comprendere il suo
sdegno occorre tener présente che appena tre anni prima i teologi dell'Unione

46 Cf. la relazione di Herzog sui fatti di Ölten, Bischöfliches Archiv Bern, AH 84, 382-390.
47 Lettera di E. Herzog a Th. Weber, 9 settembre 1904, Bischöfliches Archiv Bern, AH 84,

392-393.
48 Lettre de Mgr. Miraglia, Evêque Catholique-Indipéndente d'Italie à Monsieur Herzog,

évêque vieux-catholique à Berna, Olten, le 7 Septembre 1904, in: L'Etincelle, 7 (1904),
n°143, 747-751.

« TU



294 Marcello Grifà

avevano smentito qualsiasi ipotesi di riconoscimento délia validité degli ordini
anglicani, definendo la Chiesa d'Inghilterra «a congregation of laymen without
either deacons, priests or bishops»51.

Né più conciliante era stato il tono di un'altra lettera rivolta a Eugene
Michaud, teologo e docente dell'Université di Berna,52 che sulla questione di
Miraglia aveva manifestato assoluta intransigenza:

«Vous faites preuve de bien peu d'esprit, car, loin de comprendre mon sage et
charitable silence depuis plus de quatre ans [...] persistez dans votre perfide langage,
dans votre système d'injuriés, de diffamations et de calomnies, non seulement
contre mon caractère sacerdotal, mais contre ma personne même [...] à partir de mai
1900 (immédiatement après ma consécration épiscopale jusqu'à aujourd'hui.»53

Conclusioni

Oltre che sotto il profilo délia storia religiosa e sociale, la vicenda di Miraglia
risulta interessante in quanto esemplare delle modalité con le quali l'Unione di
Utrecht gesti il proprio coinvolgimento con le realté nate in Italia dalla contesta-
zione radicale deU'autorité romana. L'atteggiamento assunto dai vertici vetero-
cattolici nei riguardi dei simpatizzanti italiani, pur ispirato da comprensibili
ragioni di prudenza, fini per ingenerare in loro la percezione di un disimpegno da

parte degli interlocutori e una frustrante sensazione di provvisorieté, testimoniata
con chiarezza dal carteggio riportato. Per di più il fatto che sia nel caso di
Miraglia che in quello di Campello54 Herzog compaia come unico referente median-
do il rapporta con la Conferenza dei vescovi suggerisce un certo scetticismo
degli altri presuli circa possibilité di una concreta evoluzione délia situazione ita-
liana. In effetti, a differenza degli Anglicani, che si rendevano presenti a quelle
comunité anche attraverso visite periodiche, nessun prelato dell'Unione ritenne
di dover venire in Italia per valutare la situazione.

Per quanto concerne poi il vescovo svizzero, è evidente che egli, pur insis-
tendo a ragione sul rispetto delle condizioni necessarie per la consacrazione di

Miraglia, non colse l'importanza di un personale coinvolgimento nel processo di

acquisizione di una soddisfacente fisionomia ecclesiale da parte di quella cellula
la cui sopravvivenza dipendeva dalla possibilité di spezzare l'isolamento in cui si

trovava e di entrare a far parte di un progetto più stabile ed organico. Proprio la
scelta di astenersi dall'intervenire aveva, invece, favorito o lo sviluppo di una

51 Cf. The New Century Review, February 1897, 119.
52 Su di lui cf. Raoul Dederen, Un Réformateur catholique au XIXe siècle Eugène Michaud

(1839-1917), Genève 1963 e Herwig Aldenhoven, Michaud, in: Stephan Leimgruber/Max
Schoch (Hg.), Gegen die Gottvergessenheit Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhundert,

1990, 506-512.
53 Lettre de Mgr. Miraglia, Evêque Catholique-Indépendant d'Italie à M. Michaud, professeur

à Université de Berne (Suisse), in: L'Etincelle, 7 (1904), n°143, 751-763.
54 Per il rapporta tra Campello e l'Unione cf. Peter-Ben Smit, Old Catholic and Philippine.

Independent Ecclesiologies in History. The Catholic Church in Every Place, Leiden 2011,
196, nota 67.



Il rapporta tra Paolo Miraglia e i Vetero-catlolici. 295

totale autoreferenzialità (come nel caso di Miraglia) o la ricerca di altri patronati
ecclesiastici (quale fu la Chiesa d'Inghilterra per Campello) che resero ancora
più frammentato il contesto. Né, d'altronde, poteva prevedersi esito diverso per
questi gruppi, da un lato incalzati dalla dura reazione delle autorità ecclesiastiche
e dalFaltro colpiti dalle restrizioni imposte da quelle civili. Queste ultime, poi,
nei momenti di maggiore tensione con le gerarchie vaticane non esitarono a in-
coraggiare queste espressioni di insubordinazione per servirsene come strumento
di pressione su di esse, salvo poi a prenderne bruscamente le distanze, quando
ragioni di opportunité politica consigliassero di cercare l'appoggio della Chiesa.

Sülle scelte di Miraglia peso, infine, l'ambigua posizione dei giansenisti
olandesi, orientati in linea di principio a riconoscere gli ordini conferiti dalla
Chiesa siro-ortodossa monofisita55 da cui Vilatte ripeteva la sua successione

apostolica. In alcuni ambienti vetero-cattolici più ostili alla Comunione angli-
cana egli riscuoteva favore per il suo atteggiamento fortemente critico nei con-
fronti della Chiesa episcopaliana. Ciö dovette ingenerare prima nel vescovo
franco-americano e poi anche in Miraglia, la speranza di poter comunque gravi-
tare nell'orbita dell'Unione, entrando in comunione con essa, pur restandone

giuridicamente al di fuori. Tuttavia, anche in seguito, Utrecht non prese mai in
considerazione l'eventualità di sanare la posizione irregolare della «Chiesa» di
Piacenza ponendola sotto la propria giurisdizione. Ciö equivalse di fatto a rinun-
ciare a scommettere con maggior coraggio sulla possibilité di radicarsi anche in

Italia dove le diverse espressioni di dissenso anti-romano già attive avrebbero

potuto, corne si è accennato, saldarsi sotto l'egida olandese e assumere più vigo-
re e crédibilité. In questo senso quanto accadde costitui forse per il Vetero-catto-
licesimo un'occasione mancata.

Der Autor bedankt sich recht herzlich bei Prof. Urs von Arx, der ihm vor einiger Zeit
im Zusammenhang mit Dokumenten aus dem Bischofsarchiv in Bern Hilfe und Rat zukommen Hess.

Il rapporta tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici nella corrispondenza del vescovo
Eduard Herzog. Una pagina poco nota de! Cattolicesimo Nazionale Italiano
Ai primi di maggio del 1900 don Paolo Miraglia Gullotti, che esattamente cinque anni
prima aveva dato avvio a Piacenza un clamoroso scisma di indirizzo vetero-cattolico,
ricevette la consacrazione episcopale da mons. René Vilatte, controverso prelato franco-
americano indipendente. Con quell'atto veniva bruscamente interrotto un travagliato dia-
logo tra il prete italiano e l'Unione di Utrecht finalizzato a ottenere la consacrazione in
seno alla Chiesa vetero-cattolica. Oltre che per il sicuro interesse che la vicenda riveste
sotto il profilo della storia sociale e religiosa dell'Italia post-risorgimentale, ricostruire
dopo oltre un secolo quei fatti risulta utile a comprendere perché non riusci mai a vedere
la luce un'espressione italiana del Vetero-cattolicesimo, come pure accadde in altri paesi
europei. Per il nutrito dissenso anti-romano l'Unione di Utrecht avrebbe potuto infatti rap-
presentare una realtà in grado di coniugare la fedeltà alla Tradizione con la possibilité di

55 Cf. George Kiraz, The Credentials of Mar Julius Alvarez Bishop of Ceylon, Goa and India
Excluding Malabar, in: Hugoye: Journal of Syriac Studies, 7/2 (2004), 157-168.



296 Marcello Grifo

adeguare alla mutata sensibilità dei tempi le forme storiche in cui la Chiesa si comuni-
cava.

Paolo Miraglia Gullotti - Eduard Herzog - René Vilatte - Scisma di Piacenza - Unione di
Utrecht - Vetero-cattolicesimo.

Le contact entre Paolo Miraglia et les anciens catholiques dans la correspondance de
l'évêque Eduard. Une facette peu connue du catholicisme national italien
Début mai 1900, Paolo Miraglia Gullotti, qui causa un schisme en grande pompe à

Piacenza cinq ans auparavant à la façon des anciens catholiques, fut sacré évêque par
l'évêque René Vilatte, un prélat franco-américain indépendant évalué de manière controverse.

Par cet acte, un dialogue laborieux entre le prêtre italien et l'Union d'Utrecht, ayant
pour objet la consécration au sein de l'Église vieille-catholique, prit fin de manière
abrupte. Au-delà de l'intérêt certain que suscita cet incident dans le contexte de l'histoire
sociale et religieuse de l'Italie après le Risorgimento, la reconstruction de ces événements
plus de cent ans après fut utile à comprendre pourquoi un vieux-catholicisme ne réussit
jamais à voir la lumière en Italie, comme ce fut le cas dans d'autres pays européens. A
cause du désaccord anti-romain, l'Union d'Utrecht aurait effectivement pu représenter un
sujet ecclésiastique qui aurait été en mesure de mettre en lien la fidélité à la tradition de
l'Église avec la capacité à adapter aux sensibilités nouvelles les formes historiques avec
lesquelles l'Église se présente.

Paolo Miraglia Gullotti - Eduard Herzog - René Vilatte - schisme de Piacenza - Union
d'Utrecht - vieux-catholicisme.

Der Kontakt zwischen Paolo Miraglia und den Altkatholiken in der Korrespondenz
des Bischofs Eduard Herzog. Eine wenig bekannte Seite im italienischen
Nationalkatholizismus

Anfang Mai 1900 erhielt Paolo Miraglia Gullotti, welcher genau 5 Jahre früher in
Piacenza mit Pauken und Trompeten ein Schisma nach altkatholischer Art in die Wege
leitete, die Bischofsweihe durch Bischof René Vilatte, einen kontrovers beurteilten
unabhängigen franco-amerikanischen Prälaten. Mit diesem Akt kam in brüsker Weise ein
mühseliger Dialog zwischen dem italienischen Priester und der Union von Utrecht an ein
Ende, der darauf abzielte, die Weihe innerhalb der altkatholischen Kirche zu erhalten.
Über das sichere Interesse hinausgehend, das der Vorfall innerhalb der sozialen und
religiösen Geschichte in Italien in der Zeit nach dem Risorgimento für sich beanspruchen
kann, erweist sich die Rekonstruktion dieser Ereignisse mehr als ein hundert Jahre später
darin nützlich, zu verstehen, warum ein Altkatholizimsmus italienischer Prägung nie
Realität wurde - wie es freilich in anderen europäischen Ländern der Fall war. Wegen des

üppigen antirömischen Dissenses hätte die Union von Utrecht tatsächlich ein kirchliches
Subjekt darstellen können, das die Fähigkeit besessen hätte, die Treue zur Tradition der
Kirche mit der Fähigkeit zu verbinden, die historischen Gefässe, mit der die Kirche sich
darstellt, den veränderten Sensibilitäten der Zeiten anzupassen.
Paolo Miraglia Gullotti - Eduard Herzog - René Vilatte - Schism of Piacenza - Union of
Utrecht - Old-catholicism.

The contact between Paolo Miraglia and the Old Catholics in the correspondence of
bishop Eduard. A less known side of the Italian National Catholicism

At the beginning of May 1900, Paolo Miraglia Gullotti, who had initiated an Old Catholic
schism with much fanfare 5 years earlier in Piacenza, received episcopal ordination by
René Vilatte, a controversial, independent French-American prelate. With this act, the
laborious dialogue between the Italian priest and the Union of Utrecht, which aimed at
obtaining the episcopate within the Old Catholic Church, came to an abrupt end. Beyond
the steady interest that the event can claim within the social and religious history of Italy
during the period of risorgimento, one hundred years later, the reconstruction of this event
proves to be useful to understand why the Italian-style Old Catholicism never saw the



II rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici.. 297

light of day - in contrast to other European countries. Because of the abundant anti-Roman

dissent, the Union of Utrecht could have effectively represented an ecclesial subject
that would have had the ability to combine loyalty to Tradition with adaptation to historical

forms by which the Church communicated itself to the changing sensibilities of the
time.

Paolo Miraglia Gullotti - Eduard Herzog - René Vilatte - Schism of Piacenza - Union of
Utrecht - Old-catholicism.

Marcello Grifô, Dr., Pontificia Facoltà Teologica di Sicilia «S. Giovanni Evangelista»,
Palermo.




	Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici nella corrispondenza del vescovo Eduard Herzog : una pagina poco nota del Cattolicesimo Nazionale Italiano

