Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 111 (2017)

Artikel: Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici nella corrispondenza

del vescovo Eduard Herzog : una pagina poco nota del Cattolicesimo

Nazionale Italiano
Autor: Grifo, Marcello
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-772443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-772443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Il rapporto tra Paolo Miraglia e 1 Vetero-cattolici nella
corrispondenza del vescovo Eduard Herzog. Una pagina
poco nota del Cattolicesimo Nazionale Italiano

Marcello Grifo

Quando nel 1907 la Santa Sede colpi con una seconda scomunica' Joseph-René
Vilatte,” le speranze che Paolo Miraglia Gullotti nutriva di essere accolto nella
Chiesa vetero-cattolica erano definitivamente tramontate. Negli anni immediata-
mente successivi alla sua controversa ordinazione episcopale, occorsa a Piacenza
il 6 maggio 1900, egli aveva visto drasticamente affievolirsi la corrente di sim-
patia dalla quale il suo movimento di protesta anti-romana era stato sostenuto
negli ambienti riformati, pagando in termini di credibilita e di isolamento una
scelta decisamente azzardata. Da tempo, infatti, su entrambe le sponde dell’ At-
lantico le vicende personali ed istituzionali del prelato che lo aveva consacrato
suscitavano vivaci polemiche che non tardavano a rimbalzare dai rotocalchi
americani a quelli del Vecchio Continente. Parigino di nascita, ma canadese
d’adozione, allevato in seno alla Petite Eglise’ e rientrato solo per breve tempo in
seno alla Chiesa cattolica — con la quale, a differenza di Miraglia, al termine dei
suoi giorni morira riconciliato® — questo spregiudicato personaggio aveva alle
spalle una lunga storia di disinvolte quanto effimere incursioni in territori cano-
nici di diverse denominazioni alle quali si era di volta in volta associato. Ordina-

" Per il testo del decreto della Sacra Congregazione dell’Inquisizione si veda La Civilta Cat-

tolica, anno 58, vol. I, fasc. 1363, 30 marzo 1907, 102-103. Il precedente & leggibile sia nel
testo latino che in traduzione inglese in: The American Ecclesiastical Review: A Monthly
Publication for the Clergy, 23 (Jul-Dic. 1900, n°® 3), 286-288.

Per una prima informazione su di lui cf. Ernest C. Margrander, Vilatte Joseph Réné (Arch-
bishop Mar Timotheus), in: Samuel MacAuley Jackson (ed.), The New Schaff-Herzog En-
cyclopedia of Religious Knowledge, vol. XII, New York/London 1912, 187-189; Peter
Frederick Anson, Bishops at Large, Berkley 2006, 91-129; Sérge A. Thériault, Msgr. Rene
Vilatte. Community Organizer of Religion, 1854-1929, Berkelely, 2006.

Su questo fenomeno religioso si veda Emile Appolis, En marge de la Séparation: Les asso-
ciations cultuelles schismatiques, in: Revue d’histoire de I’Eglise de France, 49 (1946), 47—
88.

Vilatte mori 1’8 luglio 1929 nell’abbazia cistercense di Port-Colbert dove si era ritirato su
indicazioni della S. Sede che gli aveva assegnato per il suo sostentamento una pensione di
22.000 franchi all’anno.

SZRKG, 111 (2017), 281-297



282 Marcello Grifo

to presbitero per la Chiesa episcopaliana americana, ma da un vescovo del-
I’Unione di Utrecht (e dunque sine dubio valide dal punto di vista romano),
Vilatte ’aveva ben presto abbandonata, infatuato dell’idea di dar vita a una co-
munita di indirizzo vetero-cattolico negli Stati Uniti con alcune centinaia di im-
migrati francofoni del Wisconsin tra 1 quali esercitava il suo ministero. In questa
direzione pare fosse stato spinto anche dai suggerimenti di alcuni autorevoli ec-
clesiastici olandesi che avevano evocato la possibilita che le diverse comunita
cui presiedeva «or rather the Catholic Church of America, would then be a
daughter of the Church of Holland».’ Era riuscito, infine, a inserirsi in una valida
linea di successione apostolica nel 1892 ricorrendo alla remota Chiesa cattolica
indipendente di Goa, Ceilon ed India, recente ramo della Chiesa siro-ortodossa
malankarese,” del cui sinodo era entrato formalmente a far parte. Due anni pil
tardi, a Cleveland, era stato eletto primate dell’American Catholic Church,’ una
confederazione di congregazioni di tradizione cattolica, ma separate da Roma,
convintamente attestate sulle posizioni teologiche del Vetero-cattolicesimo euro-
peo.

Miraglia, Vilatte e lo scisma a Piacenza

Si comprende, dunque, come scegliendo di ricevere da lui la consacrazione epis-
copale e incorrendo nella medesima sanzione irrogatagli, Miraglia avesse in un
sol colpo rescisso 1 legami con Roma e interrotto le sue incerte relazioni con Ut-
recht, relegando la sua comunita in una condizione di emarginazione canonica
che in breve ne avrebbe prodotto la dissoluzione. Sul piano delle convulse dina-
miche ecclesiali italiane di quegli anni la solenne cerimonia che aveva avuto
luogo presso I’Oratorio di S. Paolo, vulcanico quartier generale di Miraglia a
Piacenza, aveva allontanato definitivamente la prospettiva di compattare le sfran-
giate fila del Cattolicesimo nazionale italiano intorno a questo combattivo per-
sonaggio proprio nel momento in cui la Chiesa Cattolica Riformata d’Italia del
conte di Campello, altro rilevante protagonista della protesta di ispirazione ve-
tero-cattolica nella Penisola, subiva un processo di completo smantellamento a
seguito del disimpegno degli Inglesi che I’avevano fino ad allora sostenuta e del
ritorno alla comunione con Roma del suo anziano fondatore.® In quella circo-
stanza, infatti, i1l Savonarola italiano — come Miraglia era ormai comunemente
definito dalla stampa di lingua inglese — avrebbe potuto aspirare a subentrargli e
a proporsi come punto di riferimento per la ventina di congregazioni dissidenti

Letter of Pastor Harderwick to J.R. Vilatte, Sept. 11, 1889 in: Ecclesiastical Relations Bet-
ween the Old Catholics of American and Foreign Churches, 4. Si tratta di un pamhlet ano-
nimo e senza data sicuramente riconducibile allo stesso Vilatte.

Su di essa e sulla sua condizione canonica cf. Susan Bayly, Saints, Goddesses and Kings:
Muslim and Christians in South Indian Society, 1700-1900, Cambridge 1989, 316-319.

Si veda in proposito Poles Organize a New Church, in New York Times del 22 agosto 1894.
Sul tema cf. Marcello Grifo, «Being at once Catholic and Protestant». Enrico di Campello ¢ la
Chiesa cattolica italiana, in: Bollettino della Societa di Studi Valdesi, 217 (2015), 69—103.



Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici... 283

sparse in tutto il centro-nord dello Stivale e per i loro ministri. Tale eventualita
sarebbe stata forse attuabile, qualora egli avesse avuto alle sue spalle un autore-
vole referente istituzionale disposto a garantirgli un attendibile profilo ecclesiale,
come le pagine seguenti tenteranno di dimostrare.

Nato nel 1857 ad Ucria, in provincia di Messina, Miraglia era stato prete della
diocesi di Patti ed aveva vissuto la stagione del drammatico confronto tra Chiesa
e Stato seguita all’unificazione politica italiana.” La sua formazione filosofica e
teologica era stata sommaria e convenzionale, maturata all’interno di un modesto
seminario di provincia in serie difficolta a causa della grave insufficienza di or-
ganico e del dissesto finanziario intervenuto in seguito all’entrata in vigore della
nuova legislazione unitaria. Chierico appena ventenne, era stato addirittura in-
caricato dell’insegnamento del latino e della filosofia, non trovandosi chi volesse
ricoprire questo ufficio in assenza di adeguata retribuzione.

A compensare il limitato orizzonte del suo percorso di studi ecclesiastici inter-
veniva, pero, la naturale inclinazione alla conoscenza che lo spingeva a intra-
prendere ampie, seppur disordinate, letture e che lo avrebbe piu tardi indotto a
immatricolarsi all’Universita di Palermo, nonostante il parere contrario del suo
vescovo. Inoltre i brillanti studi condotti in precedenza presso il Real Collegio di
Bronte — prestigiosa istituzione rinomata per la sua ratio studiorum di marca tipi-
camente britannica — e 1’educazione ricevuta in famiglia, soprattutto da parte del
padre e del nonno, colti notabili del piccolo centro nativo, avevano fatto di lui un
uomo discretamente formato, di modi urbani e accattivanti, versato nella versifi-
cazione italiana e nella prosa latina.

Come moltissimi altri chierici aveva auspicato il raggiungimento di una con-
ciliazione ispirata al principio cavourriano della reciproca autonomia dell’istitu-
zione religiosa e di quella civile che sottraesse 1 Cattolici al lacerante dissidio di
una doppia appartenenza.'’ I suoi convincimenti liberali, la sua critica sferzante
all’ignoranza e alla poverta morale del clero, la denunzia delle condizioni di
abbandono in cui versava il popolo sotto il profilo pastorale, unitamente alla sua
indole idealista e passionale, lo posero spesso in attrito con i confratelli e con la
gerarchia costringendolo a cambiare piu volte sede. Disimpegnava frattanto
un’apprezzata attivita di predicatore e di conferenziere che gli assicurd una certa
notorieta in tutta I’[sola. Nel 1894 Miraglia era stato chiamato a Roma dal noto
studioso mons. Isidoro Carini, «primo custode» della Biblioteca Apostolica
Vaticana, per collaborare al progetto di una «Rivista di Scienze ecclesiastiche»
che avrebbe dovuto sostenere il nuovo corso prudentemente avviato da Leone
XIII e costituire una sorta di contraltare all’intransigentismo de «La Civilta
cattolica». L’improvvisa morte del suo mentore, 1’anno successivo, lo avrebbe

Per la vicenda di Miraglia cf. Marcello Grifo, «Cari fratelli in Cristo: protestanti cattolici di
Piacenza». Don Paolo Miraglia Gullotti e le chiese della Riforma, in: Bollettino della
Societa di Studi Valdesi, 130 (2013), 45-77.

Su questo tema cf. Marcello Grifo, «L’Anticoncilio di Napoli» del 1869 e il tema
dell’emancipazione del clero, in: Ho Theologos, 30,1-2 (2012), 67-90.



284 Marcello Grifo

costretto a fare ritorno in Sicilia, se non fosse sopraggiunto un invito a Piacenza
per la predicazione del mese mariano. Qui, dove la sua vigorosa denunzia dei
mali presenti della Chiesa acui preesistenti tensioni tra conservatori e liberali,
Miraglia resto inviluppato in una serie di incredibili controversie con il clero piu
conformista che degenerarono in clamorose azioni giudiziarie. Nonostante cio, il
crescente seguito di sostenitori appartenenti sia alla borghesia cittadina che ai
ceti pitt umili e il sostegno della stampa progressista indussero il prete — cui frat-
tanto il vescovo Giovan Battista Scalabrini aveva imposto il divieto di esercitare
il ministero entro 1 confini diocesani — ad aprire un Oratorio autocefalo in con-
trada Trebbiola intitolato a S. Paolo. Da questo nuovo pulpito, riallacciandosi al-
le rivendicazioni per ’elezione popolare dei parroci'' e alle istanze del Vetero-
cattolicesimo, Miraglia lancio un velleitario programma di riforma della Chiesa
che rese la sua congregazione un singolare laboratorio di rinnovamento non
privo di intuizioni profetiche. La centralita riconosciuta alla Scrittura, il primato
assegnato alla coscienza individuale, la scelta di forme celebrative consapevoli e
intellegibili produssero un considerevole sviluppo dell’Oratorio miragliano
giunto a contare oltre duemila fedeli. Al periodico «Gerolamo Savonarola», che
fondo e diresse, il prete siciliano affido la divulgazione delle sue idee e la sua
martellante contestazione della Curia romana.'” Vicino agli ambienti del Protes-
tantesimo italiano e straniero, Miraglia anticipo le moderne aperture ecumeniche,
senza mal venir meno alla sua identita di cattolico e di presbitero. Nel corso del
cinque anni della sua permanenza a Piacenza attese inutilmente un riconosci-
mento da parte dell’Unione di Utrecht con la quale aveva avviato un dialogo in
vista della consacrazione episcopale.

Intanto, a seguito dell’opposizione delle autorita civili che temevano gli effetti
destabilizzanti della sua azione sociale e per sfuggire ad alcune condanne conse-
guenti a procedimenti giudiziari intentati contro di lui dal clero piacentino, Mi-
raglia ripar0 in Svizzera. Da qui passo successivamente in Francia e in Gran Bre-
tagna per salpare, infine, alla volta degli Stati Uniti dove opero tra gli emigranti
italiani prima a New York e poi a Chicago. Qui si spense dimenticato da tutti nel
1918.

Ricostruire dopo oltre un secolo il tormentato rapporto intercorso tra il «rifor-
matore» di Piacenza e 1 vertici del Vetero-cattolicesimo puo aiutare a compren-
dere perché un’espressione italiana di quella Chiesa non abbia mai raggiunto ma-
turazione, come pure accadde in altri paesi europei. Per il nutrito cattolicesimo
del dissenso 1’Unione di Utrecht avrebbe potuto infatti rappresentare una realta

Cf. Arnaldo Cicchitti-Suriani, L’elezione «popolare» dei parroci in Italia (1864-1892), in:
Bollettino della Societa di Studi Valdesi, 104 (1958), 85-89 e Clara Castagnoli-Giancarlo
Ciaramelli (cur.), Un Secolo di Stampa Periodica Mantovana, Milano 2002, 265.

Cf. Franco Molinari, Motivi profetici ¢ violenze polemiche nel «Savonarola» di Miraglia,
in: In ricordo di Serafino Maggi. Studi raccolti dall’Istituto per la Storia del Risorgimento
[taliano. Comitato di Piacenza, Istituto per la Storia del Risorgimento Italiano, Piacenza
1982, 257-282.



Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici... 285

in grado di coniugare la fedelta alla Tradizione con la possibilita di adeguare alla
mutata sensibilita dei tempi le forme storiche in cui la Chiesa si comunicava.

Gli inizi dei rapporti tra Miraglia e 'unione di Utrecht

Il primo documento inerente a un contatto tra Miraglia e la Chiesa svizzera ¢ una
missiva che Eduard Herzog" indirizza a Joseph Leonz Weibel nel maggio
1896."* Citando il prete italiano, lo definisce entusiasticamente «unzweifelhaft
ein ganz bedeutender Mensch»'® e suggerisce all’amico, all’epoca membro del
Consiglio sinodale, di rendergli visita quando si trovi a Piacenza. Che il presule
svizzero possedesse allora un’opinione molto positiva di Miraglia ¢ dimostrato
dal messaggio che chiede di trasmettergli all’occasione: «Sagen Sie ihm» — scri-
ve Herzog — «dass ich, wenn er sich kirchlich organisiere und zum Bischof
weihen liBt, bereit sei, ihm die bishoefliche Konsekration zu ertheilen.»'® A
Weibel viene poi raccomandato di cercare a Piacenza il collega Bertucci («Wen-
den Sie sich an Ihren Kollegen Bertucci in Piacenza, der Miraglia nach Piacenza
gezogen hat»'’) che a quell’epoca figurava tra i piti convinti sostenitori di Mi-
raglia e della sua azione riformatrice. Esponente del cattolicesimo liberale pia-
centino e legato ad ambienti della fronda al vescovo Scalabrini, & verosimile che
fosse proprio lui 'artefice di quel rapprochement alla Chiesa vetero-cattolica di
Svizzera, come parrebbe indicare il fatto che il suo nome sia noto a Herzog e che
questi lo segnali a Weibel come referente. Quasi certamente va identificato con
Bertucci il gentiluomo piacentino che secondo Rebotier aveva avvicinato il prete
siciliano a Roma, la sera in cui aveva tenuto 1’orazione funebre di mons. Isidoro
Carini, per proporgli di recarsi a Piacenza a predicare il mese mariano nella
chiesa di un prevosto liberale suo amico.'® Le sue intenzioni appaiono piu espli-
cite nella versione del periodico americano «Liberty»: «[He] asked him if he

Sul personaggio cf. Herzog, Eduard, in: Samuel Macauley Jackson (ed.), New Schaff-
Herzog Encyclopedia of Religious Knowledge, Grand Rapids 1953, V, 251; W. Kiippers,
Herzog, Eduard in: Neue Deutsche Biographie, 8 (1969), 739-740, e Ulrich von Arx, Was
wird bleiben? Ein Riickblick auf ein Grundanliegen von E. Herzog, in: Internationale
Kirchliche Zeitschrift, 82 (1992), 206-232.

Gia allievo di Herzog, lascio il seminario e si laureo in Giurisprudenza. Oltre a esercitare
I’avvocatura, Weibel milito nell’area politica del Socialismo liberale, ricoprendo incarichi
di governo e occupando un seggio all’Assemblea federale dal 1875 al 1899. Collaboro alla
stesura della nuova «Costituzione della Chiesa», approvata nel 1874 nel corso dell’assemb-
lea delle Chiese vetero-cattoliche tenutasi a Olten. Fu il primo presidente della parrocchia di
Lucerna e membro del Consiglio sinodale dal 1885 al 1899. Mori a Lucerna nel 1899.
Lettera di E. Herzog a J. L. Weibel, 11 maggio 1896, Bischéfliches Archiv der Christkatho-
y lischen Kirche der Schweiz, Bern, AH 73, 101.

s

" Cf. S.M. Rebotier, Miraglia. A Modern Savonarola, London 1901, 11 ed Emile Comba, Le
continuateur de Savonarola, in: Le Signal, 20 e 21 luglio 1898 (= L’Etincelle, 7 [1904],
n°143, 742-746).



286 Marcello Grifo

would go to the citadel of the Jesuits and preach to the people.»'® 11 disegno era
probabilmente quello di coinvolgere Miraglia nell’aspro confronto allora in corso
tra i circoli democratici e la cordata clerico-reazionaria, reso ancor piu rovente
dal fatto che proprio nel maggio del ‘95 si sarebbero svolte in quel collegio elet-
torale le ultime fasi di una campagna elettorale che avrebbe visto il radicale Fe-
lice Cavallotti, avversario di Crispi, impegnato a contendere un seggio al Senato
a un avversario della Destra.

L’attenzione con cui il prelato svizzero segue 1’evolversi di quanto accade a
Piacenza ¢ confermata dal fatto che pochi giorni dopo torna a trattarne in un’altra
corrispondenza, indirizzata al confratello tedesco Theodor Weber: questa volta
Herzog esprime il suo convincimento che il «Savonarola» piacentino si avvii a
diventare «das Haupt einer bedeutenden Bewegung»™'. Anche se I’Oratorio di S.
Paolo non era ’unico soggetto ecclesiale di ispirazione anti-romana ed Herzog
intratteneva da tempo relazioni amichevoli anche con la Chiesa cattolica italiana
del conte Enrico di Campello, esso si presentava numericamente piu rilevante e
piti radicato nel territorio.”’

Anche altrove Herzog, che appare impegnato nel reperire fondi per ’opera di
Miraglia, ribadisce I’intenzione di consacrarlo vescovo, non appena vi siano le
necessarie condizioni canoniche e finanziarie. Intanto, mentre i giornali di tutta
Europa riferivano con regolarita della lotta del prete contro la gerarchia romana,
questi nel 1897 decideva di partecipare ai lavori del IV Congresso internazionale
del Vetero-cattolicesimo che si sarebbe tenuto a Vienna dal 31 agosto al 3 set-
tembre di quell’anno. Tempestivamente Herzog gli comunica la sua soddisfazio-
ne per la scelta.”

In quella circostanza Miraglia seppe sfruttare la visibilita offertagli e, aggi-
rando la difficolta costituita dalla sua scarsa familiarita con le lingue straniere, si
rivolse ai delegati di diverse nazionalita usando il latino.” Nel suo energico in-
tervento ribadi la sua identita di ministro della Chiesa cattolica romana, preci-
sando, pero, di assumere 'ultimo aggettivo in una accezione liturgica e non
canonica («rémisch aber eben nur als Lateiner hinsichtlich des Ritus, dessen er
sich bediene»**) e di considerarsi vetero-cattolico. Chiosando 1’antico adagio «le-
gem credendi lex statuat supplicandi», affermo con decisione che i libri liturgici

' A. J. Saxby Bourdeau, A Modern Savonarola. How Rome Persecutes Bishop Miraglia for
Preaching the Gospel, in: Liberty. A Magazine for Religious Freedom, Washington D.C., 5
(1910), n°4, 33.

Lettera di E. Herzog a Th. Weber, 27 maggio 1896, Bischofliches Archiv, Bern, AH 73,
120.

Cf. Present Status of the «Old Catholic Movement», in: The Literary Digest, May 5™ 1900,
550 fa riferimento a «six bishops signatories of the Utrecht Convention, and three bishops-
elect who await the formalities of consacration».

Lettera di E. Herzog a Miraglia, 28 agosto 1897, Bischéfliches Archiv, Bern, AH 75,98.
L’intervento ¢ ricordato nel telegramma inviato alla comunita dell’Oratorio di S. Paolo da
Weibel, Segretario primario del Congresso, e pubblicato sul «Gerolamo Savonarola».

Cf. Bericht tiber den vierten internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien, 31. August
bis 3. September 1897. Zusammengestellt von E[duard] H[erzog], Bern 1898, 33-34.

20

21

22

23

24



Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici... 287

costituivano una fonte preziosa e normativa della fede della Chiesa e che su di
essi 1l popolo dovesse ricevere la necessaria istruzione:

«Damit stianden die liturgischen Biicher, das Missale, Rituale, Pontifikale und Bre-
vier so wenig in Widerspruch, dass er im Gegenteil je weilen diese Biicher mit auf
die Kanzel nehme und nach Erklarung der heiligen Schrift seinen Zuhorern zeige,
wie auzcsrh nach dem romischen Ritus alles Heil auf dem Glauben an Christus be-
ruhe.»

Pur non dissimulando il suo scarso interesse per i dibattiti teologici, Miraglia
riusci magistralmente a guadagnarsi I’apprezzamento dei suoi interlocutori toc-
cando temi che erano senz’altro nelle loro corde e che, in ultima analisi, erano ri-
flessioni di teologia liturgica.

Significativamente a distanza di poco meno di un mese, il 21 ottobre,
un’assemblea di 753 membri dell’Oratorio, in rappresentanza di tutti gli altri che
per differenti motivi non erano potuti intervenire, approvo per acclamazione le
decisioni assunte dal Congresso internazionale di Vienna e da quelli di Colonia,
Lucerna e Rotterdam precedentemente celebrati. «Dichiariamo», essi scrivevano,

«di salutare rispettosamente le Chiese vetero-cattoliche dell’Olanda, Germania,
Svizzera ed Austria colle quali Noi tutti ci sentiamo uniti in fede cristiana e carita.
[...] Di volere entrare in piu strette relazioni con queste Chiese sorelle onde combat-
tere con loro il dispotismo anti-cristiano della Curia Romana [...] per arrivare ad
una unione federativa delle Chiese cattoliche autonome ed indipendenti da Roma
all’esempio della Chiesa primitiva.»*®

Il documento ratificava formalmente 1’intendimento della comunita italiana di
configurarsi sul modello dogmatico e disciplinare delle Chiese aderenti all’Unio-
ne di Utrecht in conformita all’uso cristiano delle origini.

A questi incoraggianti progressi allude forse una lettera successiva in cui Her-
zog si congratula con Miraglia per motivazioni che non sono precisate.”” La
chiusa di questa missiva presenta, pero, un dato significativo: il vescovo gli ri-
mette «par ces lignes la déclaration formelle que dans les circonstances actuelles,
Vous possédez le droit de conférer le sacrement de la confermation.»” Era
evidentemente la risposta a una richiesta del prete italiano che sollecitava la de-
lega per I’esercizio provvisorio di tale funzione riservata al vescovo. Il fatto che
fosse Herzog a concederla indica che, per quanto in condizione ancora liminale
rispetto all’Unione, i fedeli facenti capo a Miraglia fossero implicitamente posti
sotto la provvisoria tutela pastorale della Chiesa vetero-cattolica svizzera.

25

e Bericht tiber den vierten internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien, 33.

Zustimmung der Gemeinde des Herrn P. Miraglia in Piacenza zu Beschliissen des Kon-

gresses in: Bericht Giber den vierten internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien, 59-60.

Testo originale in italiano.

i; Lettera di E. Herzog a Miraglia, 28 febbraio 1898, Bischéfliches Archiv, Bern, AH 76, 4.
Ib.



288 Marcello Grifo

Tuttavia, sui rapporti tra Piacenza e Berna pesava I’'impazienza del «riforma-
tore» che riteneva la propria consacrazione episcopale indispensabile per dare
credibilita e per garantire un futuro al suo movimento di riforma.

1l deterrioramento delle relazioni

[ mese di marzo 1898 segna un’improvvisa accelerazione degli eventi.
Nell’Oratorio della Trebbiola — che aveva ripreso a funzionare dopo la chiusura
imposta dal Prefetto per motivi di ordine pubblico — il culto non viene piu cele-
brato con la sobrieta fino a quel momento osservata. Sebbene per le ufficiature si
continui a impiegare rigorosamente 1’italiano, I’altare sia rivolto verso il popolo
¢ ampio spazio sia assegnato alla spiegazione della Scrittura, compaiono preziosi
arredi sacri e ricercati parati liturgici. Una maggiore solennita dei riti pare voler
riaffermare il carattere autenticamente cattolico di quella Chiesa che gli avversari
bollano come settaria e protestante.” Intanto circola la voce secondo la quale si
starebbe per procedere a un’elezione popolare di Miraglia come vescovo e che
per I’imposizione delle mani sarebbe intervenuto un prelato di rito orientale. E
probabile che lasciando circolare questa notizia don Paolo intendesse forzare la
mano a Berna e che, come Enrico di Campello, vescovo eletto, ma non ancora
consacrato, si sarebbe accontentato di formalizzare la sua candidatura.

A meta aprile, percettibilmente allarmato, il dr. Herzog confidava all’amico
Weibel:

«Die Nachricht von der Wahl Miraglias zum Bischof hat mich mehr erschreckt als
erfreut. Das war meines Erachtens ein tibereilter Schritt, fiir den ich mich nicht mit-
verantwortlich machen will. Ich werde also [...] warten, das Gesuch um Erteilung
des Konsakration [...] an den Erzbischof von Utrecht zu richten.»’’

Il parere decisivo dell’arcivescovo di Utrecht, del resto, risultava assoluta-
mente vincolante, stante I’impegno assunto dai vescovi dell’Unione a non pre-
cedere unilateralmente ad altre consacrazioni episcopali. Le riserve sono sempre
le stesse: 1’Oratorio di Piacenza non € che una popolosa parrocchia alla quale
manca un clero, una autonomia finanziaria e un’amministrazione ecclesiastica.
Herzog le ripropone stancamente in un’ennesima lettera indirizzata a Miraglia
pochi giorni piu tardi dalla quale si desume che questi si € rivolto anche a Weibel
ottenendone un parere sfavorevole:

«A mon profond regret, je dois Vous dire que je partage, en matiere de votre €lec-
tion, la maniére de voir de mon ami Weibel, Vous étes digne d’étre évéque, Vous le
serez un jour. Mais pour étre élu «per clerum et populumy, il Vous faut avoir un
clergé et un peuple organisé en église, donc une constitution. Vous n’avez aujour-
d’hui ni I’un ni I"autre.»

*»" Cf. Gaetano Pantaleone, Piacenza d’altri tempi, Piacenza 1983, 63.
" Lettera di E. Herzog a J. L. Weibel, 15 aprile 1898, Bischofliches Archiv, Bern, AH 76, 70.
' Lettera di E. Herzog a Miraglia, 29 aprile 1898, Bischofliches Archiv, Bern, AH 76, 109.



Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici... 289

Ad agitare ulteriormente le acque, intervenne, a giugno, un rapporto confiden-
ziale inviato a Herzog da Ugo Janni. Questi, presbitero della Chiesa nazionale di
Campello e a capo della comunita di San Remo,’” era stato allievo del vescovo
svizzero a Berna e da lui era stato ordinato prete. Su Miraglia dovette esprimersi
in termini molto negativi riferendo delle numerose vicende processuali che lo
avevano visto in piu occasioni coinvolto. Intanto, presentendo che ormai difficil-
mente le sue aspettative si sarebbero realizzate, Miraglia ruppe gli indugi e pro-
cedette all’elezione che ebbe luogo il 10 aprile 1899. Questa decisione compro-
metteva seriamente i fragili equilibri interni alla frangia italiana di ispirazione
vetero-cattolica: nel Paese venivano ora a trovarsi due vescovi eletti, posti a capo
di due gruppi che non collaboravano in alcun modo tra di loro, ma che chiede-
vano 1’aggregazione all’Unione di Utrecht.

L’Oratorio di S. Paolo ¢ il suo vulcanico fondatore sono oggetto di altri con-
tatti epistolari tra Herzog e vari corrispondenti, molti dei quali avversi a Miraglia
(come il gia ricordato Ugo Janni). Si ricava ’'impressione che quello strappo ab-
bia prodotto serio imbarazzo nei vertici della Chiesa di Svizzera e che il suo ve-
scovo cominci a vedere il prete come una mina vagante da disinnescare prima
che possa produrre danni irreparabili. Pensa a un certo punto di invitarlo ad as-
sumere un incarico pastorale nel Canton Ticino per uscire dall’impasse che si era
venuta a creare e per porre fine alla situazione di anomalia che riguardava le due
comunita italiane: trasferendo Miraglia sarebbe stato piu facile controllarne
I’esuberanza e la comunita di Piacenza avrebbe potuto essere accorpata nella
Chiesa cattolica italiana di Campello. Il progetto tuttavia non si realizza sia per
mancanza dei fondi necessari al sostentamento del prete nella nuova sede, sia per
la riluttanza dell’interessato che lo avverte come un tentativo di imbrigliarlo e di
guadagnare altro tempo.

Miraglia, in pil, non era disposto a recidere 1 contatti con mons. Vilatte il
quale, lasciata la sua comunita americana, si trovava temporaneamente a Parigi,
sua citta natale, alla ricerca di adeguati finanziamenti per proseguire la sua atti-
vita in America. A Herzog il personaggio era ben noto, dato che nel giugno 1885
gli aveva conferito gli ordini su richiesta del vescovo episcopaliano della diocesi
di Fond du Lac, negli Stati Uniti.”

L ordinazione episcopale di Miraglia

Fino alla primavera del 1900 Herzog tentd ancora di dissuadere Miraglia dal ri-
volgersi a Vilatte per ottenere 1’ordinazione episcopale. L ’avvertimento era espli-
cito e 1 toni usati a tratti minacciosi:

Su di lui cf. Cesare Milaneschi, Ugo Janni pioniere dell’ecumenismo (1865-1938), Torino
1979.

Cf. A Close Observer, Recent Schismatical Movements among Catholics of the United
States, in: American Ecclesiastical Review, 21 (July 1889),n° 1, 1-13.



290 Marcello Grifo

«La validité de la consécration de I’aventurier nommé Vilatte n’est pas reconnu
par 1’épiscopat ancien-catholique. Ce personnage est tellement compromis sous tous
les rapports que nous serions forcés de rompre les relations ecclésiastiques avec un
homme qui se ferait donner la consécration par lui.»**

Lo scambio di lettere si fa in questa fase piu fitto. Una di ben quattro pagine,
datata 3 aprile, sembra indicare che una breccia si ¢ aperta nell’animo del prete.
Vi si accenna a un momento di scoraggiamento che Miraglia sembra attraversare
e che lo induce perfino a valutare 1’eventualita di ritirarsi a vita privata. Herzog
osserva che una tale scelta comporterebbe la dissoluzione di tutto cio che ha
realizzato negli anni trascorsi, la vanificazione di tutti 1 sacrifici sostenuti e fa an-
cora cenno alle ragioni che impediscono di procedere immediatamente alla sospi-
rata consacrazione episcopale. Del gruppo di Piacenza, gli ricorda il vescovo,

«Vous étes le tout [...]. Vos qualités personnelles sont hors de doutes. Aussitot que
votre oeuvre n’est plus une oeuvre personelle, aussitét que Vous avez une église
organisée, un clergé et quelques membres, une amministration réglée, les évéques
anciens-catholiques seront heureux de Vous consacrer.»”

Pochi giorni piu tardi Herzog ritorna sull’argomento e sembra voler vincere le
reticenze di Miraglia mostrandosi piu possibilista. Gli chiede, qualora sia ancora
intenzionato a ottenere la consacrazione episcopale dai vescovi dell’Unione, di
indirizzare una richiesta formale in questo senso all’arcivescovo di Utrecht, nella
sua qualita di presidente della Conferenza Internazionale dei Vescovi vetero-
cattolici. Dalle questioni che lo scrivente passa poi ad esaminare si indovinano le
obiezioni sollevate da Miraglia in qualche comunicazione precedente:

«La validité de la consécration de M. Vilatte n’a jamais €té reconnue, pas méme
prise en considération, par notre Conférence. Ce que Vilatte Vous dit sur ce point
ne prouve absolument rien. Le pauvre évéque Diependaal®® était un enfant. Le cir-
culaire du Comité du Congres, comme aussi le Congres lui-méme, ne possede au-
cune autorité réelle.»”’

Evidentemente il vescovo Diependaal doveva avere espresso in qualche cir-
costanza e a titolo personale un parere favorevole circa la validita dell’ordina-
zione episcopale di Vilatte, cosi come un’opinione analoga doveva essere stata
contenuta in una circolare di un non meglio precisato «comitato del Congresso»
che ora Miraglia tirava in ballo. Va notato che chiamando in causa 1 presunti ma-
neggi simoniaci cui Vilatte avrebbe fatto ricorso per procurarsi la consacrazione,

3 Lettera di E. Herzog a Miraglia, 30 marzo 1900, Bischofliches Archiv Bern, AH 76, 158
160.

3 Lettera di E. Herzog a Miraglia, 3 aprile 1900, Bischofliches Archiv Bern, AH 79, 399-402.

3¢ Comelius Diependaal (1829-1893) fu ordinato vescovo nel 1875 e assunse il titolo di De-
venter. L anno precedente aveva rifiutato 1’elezione ad arcivescovo di Utrecht fatta dal Ca-
pitolo metropolitano. Su di lui cf. Dirk Schoon, Van bisschoppelijke Cleresie tot Oud-
Katholieke Kerk. Bijdrage tot de geschiedenis van het katholicisme in Nederland in de 19de
eeuw., Nijmegen 2004, 774 e ss.

37 Lettera di E. Herzog a Miraglia, 11 aprile 1900, Bischofliches Archiv Bern, AH 79, 442
444,



Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici... 291

Herzog ne impugnava la validita non in rapporto all’autenticita della successione
apostolica, ma in ragione della gravissima irregolarita canonica. Ci0 equivaleva,
pero, a non addurre elementi inoppugnabili, a meno di non potere provare irrefu-
tabilmente la simonia; In ogni caso invitava Miraglia a procurarsi informazioni
di prima mano sul soggetto rivolgendosi direttamente al vescovo di Fond du Lac
e gli evocava I’eventualita che anche la comunita di Piacenza potesse subire la
stessa sorte di quella di Loyson a Parigi, dissoltasi nel nulla al venir meno di P.
Hyacinthe; Herzog ribadiva che anche il collegio apostolico possedeva una strut-
tura organizzativa analoga a quella che a torto il suo corrispondente definiva
«burocrazia» e gli ricordava che, prima di lamentare 1’impossibilita di ordinare
preti, occorreva individuare candidati forniti di una certa formazione teologica.
Malgrado i toni piu pacati, le difficolta permanevano ed ¢ possibile che Herzog,
invitando Miraglia a rivolgersi direttamente all’arcivescovo di Utrecht, intendes-
se indurre 1 confratelli, ora chiamati direttamente in causa, ad assumere una posi-
zione collegiale. Miraglia, dal canto suo, non avvertiva come impedienti le ra-
gioni che gli venivano presentate e si considerava vittima delle pastoie burocra-
tiche di Utrecht.

Meno di un mese, pero, dopo quattro anni di sfibranti trattative, il dado era
definitivamente tratto. Nonostante le pressioni esercitate affinché desistesse dal
suo proposito, il 6 maggio 1900, nel corso di una fastosa cerimonia, Miraglia
ricevette I’imposizione delle mani da parte di Vilatte, assistito da un seguito che
aveva condotto con sé da Parigi. L’eco dell’evento fu enorme e mentre le accese
polemiche tra sostenitori e avversari del prete invelenivano I’aria che si respirava
in citta, in tutta Europa rimbalzo la notizia di quanto era accaduto. L’unica bio-
grafia di Miraglia esistente precisa che a Vilatte furono esclusivamente rifuse le
spese di viaggio e spiega che tale postilla si rendeva purtroppo necessaria «as
slanderous rumours of simony have been circulated with regard to the consecra-
tion.»® Estremamente problematica era adesso la collocazione ecclesiale del
neo-vescovo: I’intenzione di Vilatte era quella di trasmettergli la mera potestas
ordinis, mentre la missio canonica gli sarebbe derivata dall’elezione gia ricevuta
da parte della comunita. Cio trasformava di fatto la comunita di Miragla in
un’altra di quelle marginali «Chiese parallele»’® sfuggite al controllo di Roma.

Né da Berna, né da Utrecht si ebbe alcuna reazione a caldo. Solo il 20 settem-
bre Herzog commenta ’accaduto in una lettera a Enrico di Campello e lo in-
forma del fatto che la Conferenza dei vescovi non ha ancora affrontato la ques-
tione, ma che lui, a titolo personale, ha notificato a Miraglia I’interruzione di
ogni contatto. Anzi, venuto a conoscenza della sua intenzione di predicare a
gruppi di fedeli nel Ticino, ha provveduto ad avvisarli che non sussiste alcuna re-
lazione con lui. Invita, infine, Campello a inviare un prete a Piacenza per pren-

* Rebotier, Miraglia. A Modern Savonarola (cf. nota 18), 27.

’ La suggestiva espressione ¢ di Bernard Vignot, Le Phénoméne des Eglise Paralléles, Paris
2010.



292 Marcello Grifo

dere possesso canonico dell’Oratorio sotto la sua autoritd.*’ Lo stesso giorno ri-
badisce a Miraglia — adesso residente a Chiasso’' — che mai 1 vescovi vetero-cat-
tolici riconosceranno la validita degli ordini ricevuti da Vilatte: «Votre <consé-
cration> est un malheur irréparable», afferma Herzog con durezza e conclude con
sferzante ironia: «Je Vous avais dit d’avance: C’est le ridicule qui tue.»** Da quel
momento non gli scrivera pit.

L’incidente di Olten

Dalla Svizzera Miraglia aveva tentato di reggere il suo «Oratorio» attraverso don
Mario Galletto, lasciato a Piacenza in qualita di vicario. Ma né lui, né il prete
Grillo, inviato da Campello, poterono evitare la graduale dissoluzione della nu-
trita congregazione piacentina. Intanto 1’esule cercava di ricavarsi un proprio
spazio nella pastorale degli emigrati italiani presentandosi come vescovo vetero-
cattolico indipendente e tenendo affollate predicazioni in varie localita della Con-
federazione.

Nel 1904, oltre che per la consacrazione episcopale del discusso prete oc-
cultista Julien Ernest Houssay* — cui Miraglia procedette ai primi di dicembre su
mandato di Vilatte — le cronache europee ebbero ancora modo di occuparsi di lui
per un altro eclatante episodio: un plateale litigio con Herzog esploso il mattino
del 2 settembre nella sagrestia della chiesa parrocchiale di Olten.

La piccola localita elvetica ospitava il VI Congresso internazionale vetero-
cattolico. Nella riunione tenutasi il giorno prima la Conferenza dei vescovi aveva
approvato una ruvida dichiarazione nella quale ripeteva di non riconoscere la
validita della consacrazione episcopale di Vilatte, Miraglia, Donkin e Kaminski**
«étant données les illégalités soit de leur €lection soit de leur consécration et de
leur mission»* e dichiarava indispensabile «de ne pas se laisser compromettre
[...] par une solidarité quelconque avec ces Messieurs». Per questo motivo, quel-
la stessa sera, il dr. Chrétien, parroco a Ginevra e membro del Consiglio sino-
dale, aveva comunicato a Miraglia, giunto ad Olten per prendere parte all’assise,

40

Lettera di E. Herzog a E. di Campello, 20 settembre 1900, Bischofliches Archiv Bern, AH
80, 236-238.

Una sentenza della Corte di Cassazione aveva reso esecutive le condanne riportate da
Miraglia in alcuni procedimenti giudiziari. Per sottrarsi alla pena di tre anni di carcere, il
prete aveva da poco lasciato I’Italia trovando riparo in Svizzera in attesa di una amnistia.

2 Lettera di E. Herzog a Miraglia, 20 settembre 1900, Bischofliches Archiv Bern, AH 80,
257-258.

Su di lui cf. la voce di Sérge Caillet, in: Jean-Pierre Chantin (éd.), Les Marges du Christia-
nisme. «Sectes», dissidences, ésotérisme, Paris 2001, 130-131.

Eduard Rufane Benedict Donkin, «Vicario apostolico della Chiesa cattolica indipendente
della Svizzera», e di Stefen Kaminski, consacrato vescovo da Vilatte il 21 marzo 1898. Su
di loro cf. Anson, Bishops at Large (cf. nota 2), 113, 141-142.

Erklarung der altkatholischen Bishofskonferenz. Gefasst den 1. September 1904 in Olten,
in: Bericht iiber den 6. Internationalen Altkatholischen Kongress in Olten vom 1. bis 4.
September 1904. Zusammengestellt von den Sekretdren des Organisations-Komitees und
des Kongresses. Herausgegeben vom Organisations-Komitee, Aarau 1905, 125.

41

43

44

45



Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici... 293

che non sarebbe stato ammesso alla solenne celebrazione eucaristica dell’indo-
mani. Non gli si impediva, comunque, la possibilita di assistervi tra il popolo.
Malgrado la diffida, il mattino seguente Miraglia aveva varcato la soglia della
sacrestia in abiti episcopali, rivendicando animosamente il diritto di sedere sul-
I’altare come tutti gli altr1 prelati. Lo scontro con Herzog era stato tanto acceso
che questi aveva persino minacciato il ricorso alla forza pubblica, sebbene alla
fine, pur di porre termine a quella imbarazzante gazzarra, gli avesse concesso di
sedere in Coro, ma non di partecipare alla processione introitale. Per evitare ulte-
riori incidenti, a Miraglia non era stato impedito di prendere la parola durante il
pranzo e il suo intervento aveva ancora riscosso il plauso entusiasta dell’uditorio.
Rievocando i fatti, Herzog ne minimizza la portata attribuendolo piu alla plateali-
ta dei gesti che all’efficacia delle parole:

«Um zu keinen derartigen Scenen mehr Veranlassung zu geben, liess man den
Menschen in der nicht offiziellen, rein familidren Vereinigung zu Worte kommen.
Der Beifall galt nicht in den Worten, die niemand verstand, sondern den wilden
Gesten, mit welchen Miraglia seine Worte zu begleiten pflegt.»*

Qualche giorno dopo la conclusione dell’assemblea Herzog da notizia al con-
fratello tedesco Theodor Weber di un’aspra raccomandata speditagli da Miraglia
di cui non riferisce il contenuto.!’ Si tratta certamente della stessa missiva divul-
gata poco dopo dal suo autore tramite il periodico L Etincelle®.

Di fronte a quelli che adesso scherniva come una demi-douzaine de Papes
lilliputiens Miraglia sentiva che «le moment était arrivé [...] de rompre un silence
bien trop prudent, bien trop charitable, silence de quatre années.»® L’umilia-
zione ricevuta era resa, infatti, ancor piu cocente dal fatto che vi erano in sacres-
tia

«déja officiellement vétus au milieu des autres, un évéque et un pretre de I’église

anglicane, dont vous n’avez pas encore reconnu la validité des Ordres [...] et un

pope de I’église russe, qui vous a refusé, avec une pubblicité retentissante, tout com-

munion ecclésiastique comme vous 1’ont refusée toutes les autres églises grecques
et orientales.»’’

A Herzog Miraglia ricordava poi la «solennelle legon theologique» che gli
aveva impartito in quella circostanza e aggiungeva che essa «pouvait devenir
pour Vous une épiscopalissime reconsécration physique» con una colorita allu-
sione al fatto che per poco non si era venuti alle mani. Per comprendere il suo
sdegno occorre tener presente che appena tre anni prima i teologi dell’Unione

46

i Cf. la relazione di Herzog sui fatti di Olten, Bischofliches Archiv Bern, AH 84, 382-390.

Lettera di E. Herzog a Th. Weber, 9 settembre 1904, Bischofliches Archiv Bern, AH 84,
392-393.

Lettre de Mgr. Miraglia, Evéque Catholique-Indipéndente d’Italie a Monsieur Herzog,
évéque vieux-catholique & Berna, Olten, le 7 Septembre 1904, in: L’Etincelle, 7 (1904),
n°143, 747-751.

“ " Ib.

b

48



294 Marcello Grifo

avevano smentito qualsiasi ipotesi di riconoscimento della validita degli ordini
anglicani, definendo la Chiesa d’Inghilterra «a congregation of laymen without
either deacons, priests or bishops»”'.

Né piu conciliante era stato il tono di un’altra lettera rivolta a Eugene
Michaud, teologo e docente dell’Universita di Berna,”” che sulla questione di
Miraglia aveva manifestato assoluta intransigenza:

«Vous faites preuve de bien peu d’esprit, car, loin de comprendre mon sage et cha-
ritable silence depuis plus de quatre ans [...] persistez dans votre perfide langage,
dans votre systéme d’injuries, de diffamations et de calomnies, non seulement
contre mon caractére sacerdotal, mais contre ma personne méme [...] & partir de mai
1900 (immédiatement aprés ma consécration épiscopale jusqu’a aujourd’hui.»®

Conclusioni

Oltre che sotto il profilo della storia religiosa e sociale, la vicenda di Miraglia
risulta interessante in quanto esemplare delle modalita con le quali I’Unione di
Utrecht gesti il proprio coinvolgimento con le realta nate in Italia dalla contesta-
zione radicale dell’autoritd romana. L’atteggiamento assunto dai vertici vetero-
cattolici nei riguardi dei simpatizzanti italiani, pur ispirato da comprensibili
ragioni di prudenza, fini per ingenerare in loro la percezione di un disimpegno da
parte degli interlocutori e una frustrante sensazione di provvisorieta, testimoniata
con chiarezza dal carteggio riportato. Per di piu il fatto che sia nel caso di Mi-
raglia che in quello di Campello®* Herzog compaia come unico referente median-
do il rapporto con la Conferenza dei vescovi suggerisce un certo scetticismo
degli altri presuli circa possibilita di una concreta evoluzione della situazione ita-
liana. In effetti, a differenza degli Anglicani, che si rendevano presenti a quelle
comunita anche attraverso visite periodiche, nessun prelato dell’Unione ritenne
di dover venire in Italia per valutare la situazione.

Per quanto concerne poi il vescovo svizzero, ¢ evidente che egli, pur insis-
tendo a ragione sul rispetto delle condizioni necessarie per la consacrazione di
Miraglia, non colse I'importanza di un personale coinvolgimento nel processo di
acquisizione di una soddisfacente fisionomia ecclesiale da parte di quella cellula
la cui sopravvivenza dipendeva dalla possibilita di spezzare 1’isolamento in cui si
trovava e di entrare a far parte di un progetto piu stabile ed organico. Proprio la
scelta di astenersi dall’intervenire aveva, invece, favorito o lo sviluppo di una

°!' Cf. The New Century Review, February 1897, 119.

Su di lui cf. Raoul Dederen, Un Réformateur catholique au X1X® siécle Eugéne Michaud
(1839-1917), Genéve 1963 e Herwig Aldenhoven, Michaud, in: Stephan Leimgruber/Max
Schoch (Hg.), Gegen die Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhun-
dert, 1990, 506-512.

Lettre de Mgr. Miraglia, Evéque Catholique-Indépendant d’Italie a M. Michaud, professeur
a Université de Berne (Suisse), in: L’Etincelle, 7 (1904), n°143, 751-763.

Per il rapporto tra Campello e 1’Unione cf. Peter-Ben Smit, Old Catholic and Philippine.
Independent Ecclesiologies in History. The Catholic Church in Every Place, Leiden 2011,
196, nota 67.

53

54



Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici... 295

totale autoreferenzialita (come nel caso di Miraglia) o la ricerca di altri patronati
ecclesiastici (quale fu la Chiesa d’Inghilterra per Campello) che resero ancora
piu frammentato il contesto. Né, d’altronde, poteva prevedersi esito diverso per
questi gruppi, da un lato incalzati dalla dura reazione delle autorita ecclesiastiche
e dall’altro colpiti dalle restrizioni imposte da quelle civili. Queste ultime, poi,
nei momenti di maggiore tensione con le gerarchie vaticane non esitarono a in-
coraggiare queste espressioni di insubordinazione per servirsene come strumento
di pressione su di esse, salvo poi a prenderne bruscamente le distanze, quando
ragioni di opportunita politica consigliassero di cercare 1’appoggio della Chiesa.

Sulle scelte di Miraglia peso, infine, ’ambigua posizione dei giansenisti
olandesi, orientati in linea di principio a riconoscere gli ordini conferiti dalla
Chiesa siro-ortodossa monofisita® da cui Vilatte ripeteva la sua successione
apostolica. In alcuni ambienti vetero-cattolici piu ostili alla Comunione angli-
cana egli riscuoteva favore per il suo atteggiamento fortemente critico nei con-
fronti della Chiesa episcopaliana. Cio dovette ingenerare prima nel vescovo
franco-americano e poi anche in Miraglia, la speranza di poter comunque gravi-
tare nell’orbita dell’Unione, entrando in comunione con essa, pur restandone
giuridicamente al di fuori. Tuttavia, anche in seguito, Utrecht non prese mai in
considerazione I’eventualita di sanare la posizione irregolare della «Chiesa» di
Piacenza ponendola sotto la propria giurisdizione. Cio equivalse di fatto a rinun-
ciare a scommettere con maggior coraggio sulla possibilita di radicarsi anche in
Italia dove le diverse espressioni di dissenso anti-romano gia attive avrebbero
potuto, come si € accennato, saldarsi sotto I’egida olandese e assumere piu vigo-
re e credibilita. In questo senso quanto accadde costitui forse per il Vetero-catto-
licesimo un’occasione mancata.

Der Autor bedankt sich recht herzlich bei Prof. Urs von Arx, der ihm vor einiger Zeit
im Zusammenhang mit Dokumenten aus dem Bischofsarchiv in Bern Hilfe und Rat zukommen liess.

Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici nella corrispondenza del vescovo
Eduard Herzog. Una pagina poco nota del Cattolicesimo Nazionale Italiano

Ai primi di maggio del 1900 don Paolo Miraglia Gullotti, che esattamente cinque anni
prima aveva dato avvio a Piacenza un clamoroso scisma di indirizzo vetero-cattolico,
ricevette la consacrazione episcopale da mons. René Vilatte, controverso prelato franco-
americano indipendente. Con quell’atto veniva bruscamente interrotto un travagliato dia-
logo tra il prete italiano e I’Unione di Utrecht finalizzato a ottenere la consacrazione in
seno alla Chiesa vetero-cattolica. Oltre che per il sicuro interesse che la vicenda riveste
sotto il profilo della storia sociale e religiosa dell’Italia post-risorgimentale, ricostruire
dopo oltre un secolo quei fatti risulta utile a comprendere perché non riusci mai a vedere
la luce un’espressione italiana del Vetero-cattolicesimo, come pure accadde in altri paesi
europeli. Per il nutrito dissenso anti-romano 1’Unione di Utrecht avrebbe potuto infatti rap-
presentare una realta in grado di coniugare la fedelta alla Tradizione con la possibilita di

% Cf. George Kiraz, The Credentials of Mar Julius Alvarez Bishop of Ceylon, Goa and India

Excluding Malabar, in: Hugoye: Journal of Syriac Studies, 7/2 (2004), 157-168.



296 Marcello Grifo

adeguare alla mutata sensibilita dei tempi le forme storiche in cui la Chiesa si comuni-
cava.

Paolo Miraglia Gullotti — Eduard Herzog — René Vilatte — Scisma di Piacenza — Unione di
Utrecht — Vetero-cattolicesimo.

Le contact entre Paolo Miraglia et les anciens catholigues dans la correspondance de
['évéque Eduard. Une facette peu connue du catholicisme national italien

Début mai 1900, Paolo Miraglia Gullotti, qui causa un schisme en grande pompe a Pia-
cenza cinq ans auparavant a la fagcon des anciens catholiques, fut sacré évéque par
I’évéque René Vilatte, un prélat franco-américain indépendant évalué de maniére contro-
verse. Par cet acte, un dialogue laborieux entre le prétre italien et I’Union d’Utrecht, ayant
pour objet la consécration au sein de I'Eglise vieille-catholique, prit fin de maniére ab-
rupte. Au-dela de I’intérét certain que suscita cet incident dans le contexte de I’histoire so-
ciale et religieuse de I'ltalie aprés le Risorgimento, la reconstruction de ces événements
plus de cent ans aprés fut utile a comprendre pourquoi un vieux-catholicisme ne réussit ja-
mais a voir la lumiére en Italie, comme ce fut le cas dans d’autres pays européens. A
cause du désaccord anti-romain, I’'Union d’Utrecht aurait effectivement pu représenter un
sujet ecclésiastique qui aurait été en mesure de mettre en lien la fidélité a la tradition de
I’Eglise avec la capacité a adapter aux sensibilités nouvelles les formes historiques avec
lesquelles I’Eglise se présente.

Paolo Miraglia Gullotti — Eduard Herzog — René Vilatte — schisme de Piacenza — Union
d’Utrecht — vieux-catholicisme.

Der Kontakt zwischen Paolo Miraglia und den Altkatholiken in der Korrespondenz
des Bischofs Eduard Herzog. Eine wenig bekannte Seite im italienischen
Nationalkatholizismus

Anfang Mai 1900 erhielt Paolo Miraglia Gullotti, welcher genau 5 Jahre frither in Pia-
cenza mit Pauken und Trompeten ein Schisma nach altkatholischer Art in die Wege lei-
tete, die Bischofsweihe durch Bischof René Vilatte, einen kontrovers beurteilten unab-
hédngigen franco-amerikanischen Prilaten. Mit diesem Akt kam in briisker Weise ein miih-
seliger Dialog zwischen dem italienischen Priester und der Union von Utrecht an ein
Ende, der darauf abzielte, die Weihe innerhalb der altkatholischen Kirche zu erhalten.
Uber das sichere Interesse hinausgehend, das der Vorfall innerhalb der sozialen und
religiosen Geschichte in Italien in der Zeit nach dem Risorgimento fiir sich beanspruchen
kann, erweist sich die Rekonstruktion dieser Ereignisse mehr als ein hundert Jahre spiter
darin niitzlich, zu verstehen, warum ein Altkatholizimsmus italienischer Prigung nie
Realitdt wurde — wie es freilich in anderen europidischen Lindern der Fall war. Wegen des
tippigen antirémischen Dissenses hitte die Union von Utrecht tatsdchlich ein kirchliches
Subjekt darstellen konnen, das die Féhigkeit besessen hitte, die Treue zur Tradition der
Kirche mit der Fihigkeit zu verbinden, die historischen Gefdsse, mit der die Kirche sich
darstellt, den verdnderten Sensibilitdten der Zeiten anzupassen.

Paolo Miraglia Gullotti — Eduard Herzog — René Vilatte — Schism of Piacenza — Union of
Utrecht — Old-catholicism.

The contact between Paolo Miraglia and the Old Catholics in the correspondence of
bishop Eduard. A less known side of the Italian National Catholicism

At the beginning of May 1900, Paolo Miraglia Gullotti, who had initiated an Old Catholic
schism with much fanfare 5 years earlier in Piacenza, received episcopal ordination by
René Vilatte, a controversial, independent French-American prelate. With this act, the la-
borious dialogue between the Italian priest and the Union of Utrecht, which aimed at
obtaining the episcopate within the Old Catholic Church, came to an abrupt end. Beyond
the steady interest that the event can claim within the social and religious history of Italy
during the period of risorgimento, one hundred years later, the reconstruction of this event
proves to be useful to understand why the Italian-style Old Catholicism never saw the



Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici... 297

light of day — in contrast to other European countries. Because of the abundant anti-Ro-
man dissent, the Union of Utrecht could have effectively represented an ecclesial subject
that would have had the ability to combine loyalty to Tradition with adaptation to histo-
rical forms by which the Church communicated itself to the changing sensibilities of the
time.

Paolo Miraglia Gullotti — Eduard Herzog — René Vilatte — Schism of Piacenza — Union of
Utrecht — Old-catholicism.

Marcello Grifo, Dr., Pontificia Facolta Teologica di Sicilia «S. Giovanni Evangelista»,
Palermo.






	Il rapporto tra Paolo Miraglia e i Vetero-cattolici nella corrispondenza del vescovo Eduard Herzog : una pagina poco nota del Cattolicesimo Nazionale Italiano

