
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 111 (2017)

Artikel: Die Inkarnation des Logos in der <Pax Augusta> als eschatologische
"Fülle der Zeit" (Gal 4,4) : Jesus Christus als <Civis Romanus> im
heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius

Autor: Sproll, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Inkarnation des Logos in der <Pax Augusta>
als eschatologische «Fülle der Zeit» (Gal 4,4):
Jesus Christus als <Civis Romanus> im
heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius

Heinz Sproll

Die vorliegende Studie verfolgt vor allem ein kulturanthropologisches Interesse:
Die neueren Theorien zum kollektiven und kulturellen Gedächtnis' und zu den

Erinnerungsräumen2 bestimmen als hermeneutische Kategorien und heuristische

Konzepte zur Beschreibung und Analyse von Geschichtskulturen3 Textgattungen
und Diskursebenen, vor allem aber kommunikative Zusammenhänge, in denen

solche synchrone und diachrone Erinnerungsakte stattfinden und gesellschaftlich
politische Wirkungen generieren. In allen Teilbereichen der Kulturwissenschaften

konnten sie so in den letzten Dezennien überzeugende, die Forschung
inspirierende Resultate zeitigen.4

Mit dem Begriff der Erinnerungsräume eng konnotiert sind die Kategorien der
Referenz5 und der Pfadabhängigkeit,6 mit deren Hilfe dauerhafte diachrone
hermeneutische Diskurse verstehbar werden. So wird die universalgeschichtliche
Bedeutung Roms als Signifikat, der über den Untergang der politischen Organisation

des westlichen Reiches hinaus fortwährend neue Signifikanten generierte,

1

Vgl. u.a. Jan Assmann, Das kulturelle Gedächtnis, München 2007; Maurice Halbwachs,
Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt a. M. 1985.

2 Aleida Assmann, Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses,

München 2006.
3 Zu Begriff und Theorie der Geschichtskultur vgl. u.a. Bernd Mütter/Bernd Schönemann/

Uwe Uffelmann (Hg.), Geschichtskultur - Theorie - Empirie - Pragmatik, Weinheim 2000;
Wolfgang Hasberg, Erinnerungskultur - Geschichtskultur, Kulturelles Gedächtnis - Ge-
schichtsbewusstsein. Zehn Aphorismen, in: Zeitschrift für Geschichtsdidaktik, 3 (2004),
198-206.

4
Vgl. paradigmatisch u.a. Steffen Diefenbach, Römische Erinnerungsräume. Heiligenmemo-
ria und kollektive Identitäten im Rom des 3. bis 5. Jahrhunderts n. Chr., Berlin/New York
2007.

5 Judith Kasper/Cornelia Wild (Hg.), Rom rückwärts. Europäische Übertragungsschicksale,
Paderborn 2015; Cornelia Vismann, Das Recht und seine Mittel. Ausgewählte Schriften,
Frankfurt a. M. 2012; Marie Theres Fögen, Römische Rechtsgeschichten. Über Ursprung
und Evolution eines sozialen Systems, Göttingen 2002.

6 Zu Begriff und Theorie der Pfadabhängigkeit grundlegend Paul Pierson, Politics in Time:
History, Institutions, and Social Analysis, Princeton 2004.

SZRKG, 111 (2017), 247-265



248 Heinz Sproll

für die meisten okzidentalen Diskurse bis in die Gegenwart hinein deutlich.7

Mehr noch: Im Diskurs mit Rom erfand und erfindet sich der Okzident immer
wieder neu:

«Die Wiederkehr Roms hat die Geschichte Europas tief geprägt [...] Keine andere
Zivilisation der Erde [...] kennt in ihrem Geschichtsverständnis eine Hochkultur
wie die Griechenlands oder Roms, die für Jahrhunderte abbricht, um dann wie Phönix

aus der Asche wieder aufzusteigen und den Vorkämpfern einer neuen Weltsicht
den Weg zu bahnen.»8

In der folgenden Studie soll zudem der Terminus der Aitiologie und der

Typologie eine zentrale Bedeutung haben, da vorchristliche Autoren und christliche

Apologeten in Pfadabhängigkeit in dieser Kategorie ihre Narrative
konstruierten.9 Entsprechend wird nicht nur zu fragen sein, wie das Werk des

Augustinus-Schülers Orosius (ca. 385-ca. 418) geschichtstheologisch die Inkarnation
des Logos im <saeculum Augustum> als Synekdoche aitiologisch versteht,
sondern in welchen erinnerungsgeschichtlichen Kontinuitäten es steht.10

Dabei wird davon ausgegangen, dass Augustus selbst' ' und die Augusteer,
besonders Vergil (79-19 v. Chr.), Horaz (65-8 v. Chr.), Properz (50-15 v. Chr.),
Ovid (43-ca. 17 v. Chr.) und Tibull (ca. 50-19 v. Chr.), diese Synekdoche als

<aurea aetas> bzw. <Pax Augusta> prägten12 und das Bild des <princeps> als <soter>

so bestimmten, dass über ihre Zeit hinaus dieses Theologumenon in vielfaltigen
mimetischen Anverwandlungen gerade bei den Kirchenvätern13 einen formativen
Erinnerungsraum generierte, der trotz einiger Abweichungen bei Irenäus von
Lyon (135-ca. 200) und Hippolyt von Rom (ca. 170-235)14 seinen Anspruch auf
Diskurshegemonie erfolgreich behaupten konnte.

1

Fögen, Römische Rechtsgeschichten (wie Anm. 5), 212; Vismann, Das Recht und seine
Mittel (wie Anm. 5), 21-33; Pierre Legendre, Der Take-Off des Westens ist ein Gerücht, in:
Cornelia Vismann/Susanne Lüdemann/Manfred Schneider (Hg.), Pierre Legendre. Historiker,

Psychoanalytiker, Jurist (Tumult. Schriften zur Verkehrswissenschaft 26), Berlin 2001,
112.

8 Werner Dahlheim, Geschichte der römischen Kaiserzeit, München 2003, 146.
9

Vgl. Heinz Sproll, Imperium sine fine dedi (Vergil, Aeneis I, 279). Die Referenz auf die
<Pax Augusta> als oikumenisches Theologumenon und als universale Ordnungsidee des no-
vus ordo des princeps: Vom Weltgedicht der Augusteer zum heilsgeschichtlichen
Deutungsparadigma der Kirchenväter, in: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und
Kirchengeschichte, 108 (2014), 357-380.

10
Orosius, Historiarum adversus paganos libri VII, ed. Karl Zangemeister, Leipzig 1889;
deutsch Die antike Geschichte in christlicher Sicht, übers. Adolf Lippold, 2 Bde., Zürich
1985-1986. Im Folgenden wird nach der lateinischen Ausgabe zitiert Oros. hist.).

" Vgl. Paul Zanker, Augustus und die Macht der Bilder, München 2009.
12

Vgl. Emst A. Schmidt, Augusteische Literatur. System in Bewegung, Heidelberg 2002.
13

Vgl. Richard Klein, Das Bild des Augustus in der frühchristlichen Literatur, in: Raban von
Haehling (Hg.), Rom und das himmlische Jerusalem. Die frühen Christen zwischen
Anpassung und Ablehnung, Darmstadt 2000, 205-236; Hone Opelt, Augustustheologie und
Augustustypologie, in: Jahrbuch fur Antike und Christentum, 4 (1961), 44-57; Sproll,
Imperium sine fine dedi (wie Anm. 9), passim.

14
Vgl. Ibid., 376-377.



Jesus Christus als <Civis Romanus> im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 249

Im ersten Kapitel werden zunächst die Grundlagen der Geschichtstheologie
des Orosius skizziert, nicht ohne die Frage zu stellen, in welchem Zusammenhang

sie mit den Geschichtstheologemen seines Lehrers Augustinus stehen.

Kapitel 2 behandelt das Theologumenon der providentiellen Funktion des Imperium
Romanian, dessen Berufung in der <praeparatio euangelica> und in der Vorbereitung

des in der <communio> mit der catholica ecclesia verbundenen Imperium
Christianum in den <tempora Christiana) besteht. Des Weiteren soll das Werk
des spanischen Apologeten nach seiner erinnerungsgeschichtlichen Referenz

zum providentiellen Konstrukt der Inkarnation des Logos in der <Pax Augusta)
(Kapitel 3) befragt werden, um es dann in Kapitel 4 abschließend die Kritik Erik
Petersons an der Augustustheologie der Kirchenväter, mithin des Orosius,15 vor
dem Hintergrund der gewonnenen Befunde ihrerseits einer Kritik zu unterziehen,
indem die ahistorischen Prämissen und geschichtspolitischen Interessen des
modernen Theologen hinterfragt werden.

Historia magistra vitae: Heilsoikonomia und Weltgeschichte

Im Unterschied zu den diversen Konzepten moderner Universalgeschichtsschreibung,'6

aber auch zu den didaktisch motivierten chronistischen Breviarien eines

Eutropius, Festus, Aurelius Victor17 versteht die spätantike christliche Historiographie

Geschichte als von Gott gelenktes Heilsgeschehen, bestimmt als
zielgerichtete universale Entwicklung von der Erschaffung der Welt über die Inkarnation

des Logos in Jesus Christus bis zu ihrem Eschaton in der Wiederkehr des

Herrn in der Parusie.18

Die von Aurelius Augustinus (354-430) in Auftrag gegebenen19 und zwischen
417/418 entstandenen sieben Büchern der Historiae adversum paganos,20 stellen

15 Erik Peterson, Kaiser Augustus im Urteil des antiken Christentums. Ein Beitrag zur
Geschichte der politischen Theologie, in: Hochland, 30 (1932/33), 289-299; Peterson, Christus
als Imperator, in: Catholica, 5 (1936), 64-72.

16
Vgl. u.a. Karl Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Vorausset¬

zungen der Geschichtsphilosophie, Stuttgart 1953; Joseph Vogt, Wege zum historischen
Universum, Stuttgart 1961; neuerdings Jürgen Osterhammel/Niels P. Petersson, Geschichte
der Globalisierung. Dimensionen, Prozesse, Epochen, München 2007.

17
Hans-Werner Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius, Darmstadt 1980, 13; Löwith,
Weltgeschichte und Heilsgeschehen (wie Anm. 16), 160-167; Friedrich Vittinghoff, Christliche

und nichtchristliche Anschauungsmodelle, in: Alexander Randa (Hg.), Mensch und
Weltgeschichte. Zur Geschichte der Universalgeschichtsschreibung, Salzburg 1969, 19^10.

18
Vgl. Dieter Timpe, Römische Geschichte und Heilsgeschichte, Berlin 2001, 99.

19 Oros. hist. I, prologus 1-10; 7, 43, 19-20. Zum Verhältnis des Orosius zu Augustinus vgl.
Hans-Joachim Diesner, Orosius und Augustinus, in: Acta antiqua Scientiarum Hungaricae,
11 (1963), 89-102; Giuseppe Zecchini, Latin Historiography. Jerome, Orosius and the Western

Chronicles, in: Gabriele Marasco, Greek and Roman Historiography in Late Antiquity
fourth to sixth Century AD, Leiden 2003, 317-348, besonders 328-329; Fabrizio Fabbrini,
Paolo Orosio, uno storico, Roma 1979, 423-433; Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius

(wie Anm. 17), 11-12. Die folgenden Beiträge übergehen weitgehend die
heilsgeschichtliche Intention und Botschaft des Orosius: Mischa Meier, Alarich - Die Tragödien
Roms und des Eroberers, in: Horst Carl/Hans-Jürgen Bömelburg (Hg.), Lohn der Gewalt:



250 Heinz Sproll

weit mehr als eine «Synthese der chronographischen Synopse der Weltgeschichte
im Stil der Chronik des Eusebius und Hieronymus mit der römisch-heidnischen

Geschichtsschreibung» (H.-W. Goetz)21 dar. Mit Fug und Recht können
sie in ihrer gattungsgeschichtlichen Bedeutung als «erste christliche
Universalgeschichte» (J. Alonso Nunez)22 qualifiziert werden. Dies wird bereits im Prolog
sichtbar, in dem Orosius den Entstehungszusammenhang und die Zielsetzung:

«praeceperas mihi, uti aduersus uaniloquam prauitatem eorum, qui alieni a

civitate Dei ex locorum agrestium conpitis et pagis pagani uocantur siue gentiles
quia terrena sapiunt».23

Als Ergänzung zu De civitate Dei des Augustinus,24 - zehn Bücher dieses

Werks erschienen 415/416, waren also bereits 417/18 erschienen, 418/19 folgten
drei weitere Bücher von De civitate Der, für die Bücher 14-22 kann die Kenntnis
Augustins der Historiae angenommen werden,25 - verfolgt Orosius, die apologetisch

motivierte heilsgeschichtliche Intention,26 die Vorwürfe der Paganen zu
falsifizieren, die Plünderung Roms 410 durch Alarich (370—410 n. Chr.) sei auf
die Apostasie von den Göttern zurückzuführen, die, so Orosius, in der

Vergangenheit die weitaus größeren Katastrophen von Rom nicht abgewendet
hätten.27

Orosius leitet seine chronographische Methode und die 5618 Jahre zählende
<narratio> von der von Gott geschaffenen Schöpfungsordnung und von ihm
bestimmten Heilsgeschichte ab.28 Konstitutiv für seine Geschichtstheologie, die die

pagane Chronistik weit hinter sich lässt, ist die Weiterentwicklung der Eschato-

Beutepraktiken von der Antike bis zur Neuzeit, Paderborn u. a. 2011, 73-101; Marco
Formisano, Grand Finale. Orosius' Historiae adversus paganos or the Subversion of
History, in: Henriette Harich-Schwarzbauer (Hg.), Der Fall Roms und seine Wiederauferstehung

in Antike und Mittelalter, Berlin 2013, 153-176; Victoria Leonard, The Origin of
Zealous Intolerance: Paulus Orosius and Violent Religious Conflict in the Early Fifth Century,

in: Vigiliae Christiane, 71 (2017), 261-284.
20 Vgl.Anm. 10.
21

Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 13.
22 José Miguel Alonso-Nùnez, Die Auslegung der Geschichte bei Paulus Orosius: Die Abfolge

der Weltreiche, die Idee der Roma Aeterna und die Goten, in: Wiener Studien, 106 (1993),
197-213; Zitat 198; ders., Drei Autoren von Geschichtsabrissen der römischen Kaiserzeit:
Floras, Iustinus, Orosius, in: Latomus, 54 (1995), 346-360; Zitat 358; Adolf Lippold,
Orosius, christlicher Apologet und römischer Bürger, in: Philologus, 113 (1969), 92-105;
besonders 95; vgl. Diesner, Orosius und Augustinus (wie Anm. 19), 91.

23 Oros. hist. I, prologus 9.
24

Augustinus, De civitate Dei libri I-X, ed. Bernhard Dombart/Alfons Kalb, Leipzig 1938/39
(im Folgenden als Aug. civ. Dei zitiert).

25
Vgl. Heinz Bellen, Babylon und Rom. Orosius und Augustinus, in: Peter Kneissl/Volker
Losemann (Hg.), Imperium Romanum. Festschrift für Karl Christ zum 75. Geburtstag,
Stuttgart 1998, 51-60, besonders 51; Lippold, Orosius, christlicher Apologet (wie Anm.
22), 94.

26
Vgl. Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 20-25; Diesner, Orosius
und Augustinus (wie Anm. 19), passim.

27
Vgl. Oros. hist. I, prologus 14; 7, 43, 16-17.

28
Vgl. Andrew H. Merrills, History and Geopraphy in Late Antiquity, Cambridge 2005, 98.



Jesus Christus als <Civis Romanus> im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 251

logie des Buches Daniel,29 die Rezeption der Historiae Philippicae des Pompeius
Tragus (zur Zeit des Augustus) in den Epitoma des Iustinus,30 das Werk des

Livius (ca. 59 v. Chr.-ca. 17 n. Chr.) Ab urbe condita3] und das Chronicon des

Hieronymus (ca. 347—419/420).32 Bindet Daniel die Abfolge der vier Reiche an
eine teleologische Struktur, so ergänzt Orosius dieses endzeitliche theologische
Konstrukt um das der räumlichen Dimension: «eademque ineffabili ordinatione

per quatluor mundi cardines quattuor regnorum principatus distinctis gradibus
eminentes, ut Babylonium regnum ab oriente, a meridie Carthaginiense, a sep-
tentrione Macedonicum, ab occidente Romanum.»33

Indem er die römische Geschichte in die voraugusteischen Zeiten, die er als

«bellis inquietissima, sceleribus exsecrabilia, dissensionibus foeda, miseriis con-
tinuatissima»34 kennzeichnet, und in die mit Augustus und der synchron stattfindenden

Inkarnation des Logos beginnende Heilsgeschichte im engeren Sinne

unterteilt, differenziert er nicht nur die Weissagung des Danielbuches, sondern
entwickelt eine Aitiologie in der Tradition des Eusebius von Caesarea (ca. 264—

339),35 so dass auch Orosius das alttestamentarische Narrativ als <praeparatio
euangelica> im Sinne der typologischen Methode der Kirchenväter liest. Darüber
hinaus versteht sich Orosius in seinem Erinnerungsraum besonders durch Vergils
Dichtung geprägt,36 der seine Narrative aitiologisch und typologisch formte.37 Es

würde allerdings zu kurz greifen, würde man nach Maßstäben der modernen
historischen Methode das heilsgeschichtliche Theologumenon als defizitär deuten,

wenn behauptet wird: «Somit kommt es [Orosius] allein darauf an, die geschichtlichen

Begebenheiten als Belege heilsgeschichtlich fundierter Glaubensgewiss-
heit zu begreifen.»38 Dabei wird übersehen, dass diese «Glaubensgewissheit»39 in
dem vom mittelplatonischen Diskursraum geprägten Paradigma gründet,

29 Dan 7,2-26.
30 M. Iuniani Iustini Epitoma historiarum Philippicarum Pompei Trogi. Accedunt Prologi in

Pompeium Trogum, ed. Otto Seel, Leipzig 1935 (ND 1972).
31

T. Livi Ab urbe condita libri, 10 Bde., ed. Wilhelm Weissenborn, Berlin 1982.
32 Die Chronik des Hieronymus/Hieronymi Chronicon, ed. Rudolf Helm, in: Eusebius Caesa-

riensis: Werke 7 (Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte 47),
Berlin 1956.

33 Oros. hist. II, 1,5; vgl. ibid. VII, 2,4-7.
34 Ibid. II, 3,9.
33 Eusebius von Caeserea, Kirchengeschichte (Die griechischen christlichen Schriftsteller 9),

ed. Eduard Schwartz, 3 Bde, Berlin 1903-1909; vgl. Dieter Timpe, Was ist Kirchengeschichte?

Zum Gattungscharakter der Historia Ecclesiastica des Eusebius, in: Werner
Dahlheim/Wolfgang Schuller/Jürgen von Ungern-Sternberg (Hg.) Festschrift Robert Werner zu
seinem 65. Geburtstag, Konstanz 1989, 171-204.

36 Oros. hist. I, 18,1; 2; 5,10. Vgl. Harrison C. Coffin, Vergil and Orosius, in: The Classical
Journal, 31 (1936), 235-241.

37
Vgl. Gerhard Binder, Aeneas und Augustus. Interpretationen zum 8. Buch des Aeneis,
Meisenheim a. G. 1971, 1-5.

38 Hartwin Brandt, Historia magistra vitae? Orosius und die spätantike Historiographie, in:
Andreas Goltz/Hartmut Leppin/Heinrich Schlangen-Schöningen (Hg.), Jenseits der Grenzen.

Beiträge zur spätantiken und frühmittelalterlichen Geschichtsschreibung, Berlin/New
York 2009, 121-133; Zitat 126.

39
Brandt, Historia magistra vitae (wie Anm. 38), 126.



252 Heinz Sproll

demzufolge die Transzendenz und die geschichtliche Immanenz in einem
Abbild- bzw. Entsprechungsverhältnis stehen. In der Epiphanie des «Logos, als aber

die Zeit erfüllt war» (Gal 4,4), d.h. auf die alle bisherigen partikularen Geschichten

zuliefen und in ihr ihre Erfüllung fanden, wird die Geschichte zur universalen
Geschichte der Menschheit und zum Ort der universalen Heilsoikonomia Gottes.

In diesem von den Alexandrinern Clemens (ca. 160-ca. 215 n. Chr.) und Orige-
nes (ca. 185-253/54 n. Chr.) unter Bezug auf die Epiphanie des Logos bestimmten

Raum der Paradosis bewegen sich Eusebius von Caesarea und Origenes in

ihrem aitiologisch-typologischen Geschichtstheologumenon, das die <regula fidei>

bestimmend für die Kirche die Funktion einer formativen Ordnungsidee
übernahm.40

Dieses heilsgeschichtliche Paradigma ermöglicht es Orosius, von Augustinus
geprägt,41 auch innergeschichtliche Parallelen zu konstruieren, indem sie auf die

<providentia Dei> zurückgeführt werden: So lässt er die Geschichte der vier
Weltreiche, mit Babylon beginnen und mit der Roms enden. Entsprechend
diesem heilsgeschichtlichen Deutungsparadigma entfaltet Orosius ein paränetisch-
pädagogisches Erkenntnisinteresse aus seiner gegenwärtigen, geschichtstheo-

logischen Perspektive ganz in der Tradition der «intentionalen Geschichte»42 mit
manifesten Zweckabsichten: «Pro dolor, leguntne ista de ueteribus, qui de recenti-
bus conqueruntur? immo legunt et ea non aequitate sed aemulalione coniciunt.»43

Mehr noch: Orosius qualifiziert in apologetischer Absicht das «exemplum mi-
seriarum»44 der pagani, die ihrerseits die Katastrophen der Gegenwart den «tem-

pora Christiana»45 zuschreiben, als «inimici Dei»46 und damit als «inimici veri-
tatis»,47 da sie den heilsgeschichtlichen Sinn der Geschichte nicht erkennen.

Umgekehrt gilt für seine performative Rhetorik im Hinblick auf die Bürgerkriege der

späten Republik:

«Cui tandem dubium est, quanto nunc mitius quantoque clementius excitata, ut di-
cunt, bella civulia geruntur, immo reprimuntur potius quam geruntur? quis enim

unum ciuile bellum per decern annos his temporibus agitatum audierit? quis uno
bello centum quinquaginta milia hominum, uel hostium ab hostibus, ut non dicam
ciuium a ciuibus, caesa meminerit?»48

Das heilsgeschichtliche Paradigma implizierte eine erinnerungsgeschichtliche,
für das historiographisches Narrativ konstitutive Argumentationsmethode des

40
Vgl. Sproll, Imperium sine fine dedi (wie Anm. 9), 371-380.

41
Vgl. Aug. civ. Dei IV, 33; 5,11. Vgl. Bellen, Babylon und Rom (wie Anm. 25), 57.

42 Hans-Joachim Gehrke, Die Bedeutung der (antiken) Historiographie für die Entwicklung
des Geschichtsbewusstseins, in: Eve-Marie Becker (Hg.), Die antike Historiographie und
die Anfänge der christlichen Geschichtsschreibung, Berlin/New York 2005, 29-51; besonders

30.
43 Oros. hist. IV, 6,34.
44 Ibid. III, 15,1.
45 Ibid. IV, 6,35.
46 Ibid. IV, 6,37.
47 Ibid. IV, 6,37.
48 Ibid. V, 22,11-12.



Jesus Christus als <Civis Romanus> im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 253

Orosius, die bisher in der Forschung weitgehend übersehen wurde: Die in der

Republik formative geschichtskulturelle Matrix der Diskurse um <exempla virtu-
tis> und <mores maiorum>49 wird von ihm nicht nur rezipiert, sondern nunmehr
christlich konnotiert: Gemäß seinem Lehrer Augustinus konstruiert Orosius nicht
nur seinen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft umfassenden Erinnerungsraum

als im (kollektiven) Bewusstsein anwesendes «praesens de praeteritis,

praesens de praesentibus» und «praesens de futuris»,50 sondern identifiziert die
vorchristliche Geschichte Roms mit allen Übeln und Lastern, die christliche

dagegen mit dem angebrochenen Heil: «Christianis tarnen temporibus propter prae-
dentem magis Christi gratiam ab illa incredulitatis confusione discretis.»51

Er führt denselben Nicht-Existenzbeweis für heidnischen Götter wie Augustinus:"'2

Die «miseriae» mussten die pagani allein deshalb erleiden, da das
Pantheon ihre Götter/Dämonen, zu denen sie beten und denen sie opfern, leer ist.53

Dagegen honoriere der Gott der Christen das tugendhafte Verhalten der
Christgläubigen. Aus diesem Evidenzbeweis leitet Orosius seine Handlungslogik ab:

Ganz in der Tradition von Cicero stehend, erfüllen die Historiae des Orosius,
sich auf den Topos der «historia magistra vitae»54 beziehend eine lebenspraktische

und zugleich paränetisch-pädagogische Aufgabe. Dieser Topos steht als

«testis temporum, lux veritatis, vita memoriae, nuntia vetustatis»55 im
Zusammenhang mit der Konstruktion eines christlich bestimmten Erinnerungsraumes,
in dem, ähnlich wie bei seinem Mentor Augustinus,56 die <virtutes> der pagani,
<prudentia>, <iustitia>, <fortitudo>, <temperantia>, nunmehr christlich transzendiert

zu den Kardinaltugenden Glaube, Hoffnung und Liebe als <exempla> vorgestellt
und zur Nachahmung für Christen und pagani empfohlen werden.

Von einer Instrumentalisierung der Geschichte durch Orosius zum Zweck der

Begründung von Dogmen kann aber nur dann gesprochen werden,57 wenn diese

in das heilsgeschichtliche Theologumenon integrierte erinnerungsgeschichtliche
Konstruktion des Orosius übersehen oder missverstanden wird. Noch weniger

49
Vgl. u.a. Bernhard Linke/Michael Stemmler (Hg.), Mos maiorum. Untersuchungen der
Identitätsbildung und Stabilisierung in der römischen Republik, Stuttgart 2000; Karl-
Joachim Hölkeskamp, Exempla und mos maiorum. Überlegungen zum kollektiven
Gedächtnis der Nobilität, in: Hans-Joachim Gehrke/Astrid Möller (Hg.),Vergangenheit und
Lebenswelt. Soziale Kommunikation, Traditionsbildung und historisches Bewußtsein,
Tübingen 1996, 301 339.

0
Aug. conf. XI, 20,26; vgl. Ernst A. Schmidt, Zeit und Geschichte bei Augustinus, in:
Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische
Klasse, 3 (1985); Norbert Fischer, Aurelius Augustinus - Was ist Zeit? Confessiones XI/
Bekenntnisse 11, Hamburg 2009.

31 Oros. hist. VI 1, 43,19.
52

Aug. civ. Dei III passim.
53 Oros. hist. VII, 1,6-11.
54 M. Tulius Cicero, De oratore, in: Scripta quae manserunt III, ed. Kazimierz Feliks Kuma-

niecki, Stuttgart/Leipzig 1995, II, 36.
55 Ebenda.
56

Aug. civ. Dei V, 17-18.
37 So Brandt, Historia magistra vitae? (wie Anm. 38), 131, 133.



254 Heinz Sproll

versteht man die heilsgeschichtliche Intention des Orosius, wenn seiner Historiographie

ein Defizit an schöpfungs- und inkarnationstheologischer Reflexion
unterstellt wird: «Eine derartige Historie, voll schlimmer Beispiele, als Lehrerin
des Lebens anzusprechen, ging über die Anverwandlung der kirchlichen
Historiographie.»58

Berücksichtigt man das in der Tradition der alexandrinischen Kirchenväter
stehende heilsgeschichtliche Theologumenon des Orosius, das seinen

Erinnerungsraum aitiologisch und teleologisch auf das Eschaton der Endzeit hin konzipiert,

wird man nicht nur seine Historiae als «masterpiece which is both the last

work of Roman historiography and the first of Western Christian
historiography»59 und «monumento insigne che chiude in bellezza la grande storiografia
classica»,60 die die mittelalterliche Historiographie nachhaltig beeinflussten,61

würdigen, sondern sich auch einen adäquaten hermeneutischen Zugang zu seinem

Verständnis der Geschichte Roms und mithin der <Pax Augusta> verschaffen.

Das providentielle Rom: Vom Imperium Romanum zum Imperium Christianum

Die narratio des Orosius zu den vier regna in der «translatio imperii»62 impliziert
ein geschichtliches Ordnungsmodell als Abbild der göttlichen Weltordnung.63
Dieses Ordnungsmodell wird theologisch mitnichten statisch, sondern
teleologisch verstanden, das sich auf das Ziel und den universalgeschichtlichen
Kulminationspunkt des zum <Orbis terrarum> gewordenen und seine Einheit
garantierenden <Orbis Romanus> hin in einem procursus bewegt64 und in dem alle
partikularen Geschichten der diversen Ethnien und Kulturen mit ihren Antagonismen

untereinander aufgehoben und mithin ihre Erfüllung in der durch das

römische Recht bestimmten <civitas hominum> finden. Rom ist damit zum Signifikanten

<kat ex ochen> der Geschichtlichkeit des Heils geworden. Daher kann es

über Rom hinaus nur noch die Herrschaft des Antichristen geben.65

In mimetischer Anverwandlung des paganen Topos, Rom, die Stadt der
Quinten, sei von den Göttern zur Weltherrschaft berufen, ist damit nach dieser gött-

58 Reinhart Koselleck, Historia Magistra Vitae. Über die Auflösung des Topos im Horizont
neuzeitlich bewegter Geschichte, in: Reinhart Koselleck (Hg.),Vergangene Zukunft. Zur
Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt a. M. 1989, 38-66; Zitat 41.

59
Zecchini, Latin Historiography (wie Anm. 19), 328.

60 Fabbrini, Paolo Orosio (wie Anm. 19), 46.
61

Vgl. u. a. Benoit Lacroix, La importancia de Orosio, in: Augustinus, 2 (1957), 5-13; ders.,
Orose et ses idées, Montréal/Paris 1965, 207-210; Zecchini, Latin Historiography (wie
Anm. 19), 329.

62 Oros. hist. II, 3, 5-6; Zecchini, Latin Historiography (wie Anm. 19), 324.
63

Vgl. Heinz Müller, Die Hand Gottes in der Geschichte. Zum Geschichtsverständnis von
Augustinus bis Otto von Freising, Diss. Hamburg 1949, 21.

64
Vgl. Diesner, Orosius und Augustinus (wie Anm. 19), 94.

65
Vgl. Erik Peterson, Imperium, Christus und Antichristus, in: ders., Offenbarung des Johan¬

nes und politisch-theologische Texte (Ausgewälte Schriften 4), Würzburg 2004, 230-231;
ders., Translatio Imperii, in: ibid., 247-248; Zecchini, Latin Historiography (wie Anm. 19),
324.



Jesus Christus als <Civis Romanus> im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 255

liehen Heilsoikonomia das Imperium Romanum nicht nur zeitlich das letzte nicht
mehr transzendierbare, sondern auch das von allem Anfang her von der Providentia

Dei> erwählte und vorherbestimmte Weltreich «sine fine»,66 in dem als

Abbild der gerechten Schöpfungsordnung die gerechte politische Ordnung
geschichtliche Wirklichkeit ist. Diese gerechte Ordnung bemisst sich daran, dass

die Sündigen entmachtet werden und den Schwachen ganz im Sinne von 1 Kor
1,25 die Herrschaft gegeben wird, so wie in der Verknüpfung von Steuer- und

Bürgerrecht auch Christus ein Civis Romanus67 werden konnte.
Demnach bestimmte die Providentia Dei> vor aller Zeit, dass im Imperium

Romanum der Logos an der Zeitenwende und im Zentrum aller Geschichte sich
inkarnieren sollte:

«Itaque idem unus et uerus Deus, in quem omnis, ut diximus, etsi ex diuersis opi-
nionibus secta concurrit, mutans regna et disponens tempora, peccata quoque pu-
niens, quae infirma sunt mundi elegit, ut confudat fortia, Romanumque imperium
adsumpto pauperrimi status pastore fundauit. Hoc per reges et consules diu prouec-
tum postquam Asiae Africae atque Europae potitum est, ad unum imperatorem eun-
demque fortissimum et clementissimum cuncta sui ordinatione congessit. [...] Deus
uerus [...] promptius per hominem docturus homines filium suum misit.»68

Damit erfüllt Rom vom Anfang seiner Geschichte an diese providentielle
Funktion in der praeparatio euangelica>,69 die Orosius, ganz typologisch
argumentierend, auch dem alttestamentarischen Israel zuschreibt.70 Über die

Geschichtstheologie des Eusebius von Caesarea hinausgehend71 versteht also Orosius

auch die Geschichte der paganen Republik im Zeichen der Providentia Dei>.

So kann er den Abzug Hannibals aus Italien als «diuina miseratio»72 verstehen,

um Roms Existenz für den künftigen christlichen Glauben zu bewahren.
Das Theologumenon des Orosius von der Geschichtlichkeit des Heils

impliziert darüber hinaus, dass der Topos der paganen <aeternitas imperii), nunmehr
im christlichen Glauben fundiert, als die (Roma aeterna>73 im Imperium Christia-
num ihre eschatologische Bestimmung bis zum Ende aller Geschichte, d.h. bis

zur Parusie des Herrn erfüllen wird. Der seit der Monarchie des Augustus74
politisch geeinte <Orbis Romanus> und die <Pax Romana> schufen die optimale Vor-

66
P. Vergilius Maro, Aeneis, ed. Gian Biagio Conte, Berlin/New York 2009,1, 279.

67 Oros. hist. VI, 22,8. Vgl. Adolf Lippold, Rom und die Barbaren in der Beurteilung des Oro¬
sius, Diss. Erlangen 1952, 48-49.

68 Oros. hist. VI, 1,5-7.
69

Vgl. Lippold, Rom und die Barbaren (wie Anm. 67), 33-64; ders., Orosius, christlicher
Apologet (wie Anm. 22), 92-95.

70 Oros. hist. VII, 2,3. Vgl. Casimiro Torres Rodriguez, La historia de Paulo Orosio, in: Re-
vista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 61 (1955), 107-135; besonders 129.

71

Sproll, Imperium sine fine dedi (wie Anm. 9), 377-379.
72 Oros. hist. IV, 17, 8.
73 Ibid. II, 3, 6-7; vgl. Vittinghoff, Christliche und nichtchristliche Anschauungsmodelle (wie

Anm. 17), 26; Bellen, Babylon und Rom (wie Anm. 25), 58-60.
74

Vgl. Kap. 3 in diesem Beitrag: Die <Pax Augusta) als heilsgeschichtliches Theologumenon.



256 Heinz Sproll

aussetzung fur die weite Verbreitung des Christentums von den Aposteln
angefangen, bis in seine Zeit hinein:

«Deinde ut in magno silentio ac pace latissima inoffense et celeriter noui nominis
gloria et adnuntiatae salutis velox fama percurreret uel etiam ut discipulis eius per
diuersas gentes euntibus ultroque per cunctos salutis dona offerentibus obeundi ac

disserendi quippe Romanis ciuibus inter ciues Romanos esset tuta libertas.»75

Erst recht mussten die Konversion der Kaiser seit Constantin dem Großen (ca.

280-337) und die unblutigen Siege des Kaisers Theodosius des Großen (347-
395)76 als «propagator Ecclesiae»77 nicht nur zur Stabilisierung des Imperium
Romanum beitragen, sondern das christliche Rom in der Einheit von <patria>,
<ius> und <religio>78 zur «plebs Dei» werden lassen, so dass «Humanitas»,
«Romanitas», «Christianitas» in Harmonie verbunden sind79 - eine Denkfigur, die

Orosius in christlicher Anverwandlung des Enkomion des Aelius Aristides (117—

ca. 180) von 143 entwickelt.80

In dieser heilsgeschichtlichen Perspektive und diesem von den Kirchenvätern

generierten, aitiologisch-typologisch Erinnerungsraum an die providentielle
Funktion Roms81 finden auch die Invasionen der Germanen ihren Ort: Er sieht

bei aller Ambivalenz, die sich in seiner kulturellen Distanz gegenüber den gentes

zeigt, in den Invasionen «permissu Dei»82 die Ermöglichung der conversio zum
katholischen Glauben durch die bereits christianisierten Römer unter Aufrechterhaltung

ihres Anspruches auf politische und kulturelle Dominanz. So ließen
sich die Germanen, durch den christlichen Glauben mild geworden, in das Imperium

Romanum integrieren.
Als Alternative hierzu erscheint ihm der Sohn Alarichs, der Gotenkönig

Athaulf (ermordet 415), als ein zu imitierendes und normatives Exemplum, der

414 von seinem Plan, das Römische Reich zu vernichten und es als neuer

Augustus durch eine Gothia zu ersetzen, unter dem Einfluss seiner Frau, der

Christin Galla Placidia (392-450), der Schwester des Kaisers Honorius (384-
423) Abstand genommen habe in der Erkenntnis, dass die Goten in ihrer Un-

75 Oros. hist. VI, 1,8.
16 Ibid. VII, 35,20; vgl. Zecchini, Latin Historiography (wie Anm. 19), 326.
77 Oros. hist. VII, 34,4.
78

Vgl. Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 114.
77 Oros. hist. V, 2,4-7; vgl. Alonso-Nünez, Die Auslegung der Geschichte (wie Anm. 22),

212; Johannes Straub, Christliche Geschichtsapologetik in der Krisis des Römischen
Reiches, in: Historia, 1 (1950), 52-81, besonders 66-67; wieder abgedruckt ders., Regenerate

imperii, Darmstadt 1972, 240-270, besonders 252-253; Eugenio Corsini, Introduzione
alle «Storie» di Orosio, Torino 1968, 187.

so Die Romrede des Aelius Aristides, ed. und übers. Richard Klein, Darmstadt 1983, 70-7la;
vgl. Jochen Bleicken, Der Preis des Aelius Aristides auf das römische Weltreich, Göttingen
1966.

81

Vgl. zur providentiellen Funktion des Römischen Reiches bei Orosius Dariusz Brodka, Die
Romideologie der römischen Literatur der Spätantike, Frankfurt a. M. 1998, 187-198;
Alonso-Nünez, Die Auslegung der Geschichte (wie Anm. 22), 212; Goetz, Die Geschichtstheologie

des Orosius (wie Anm. 17), 140.
82 Oros. hist. VII, 22,6.



Jesus Christus als <Civis Romanus> im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 257

kenntnis des <ius Romanum> unfähig seien, ein Staatswesen zu gründen. Daher
wirke er lieber in Unterordnung unter den Kaiser: «restituendo in integrum
augendoque Romano nomine».83

So kann er auch die zeitgenössischen Katastrophen relativieren: Bei der
Eroberung Roms 410 habe ja Alarich die christlichen Basiliken St. Peter und St.

Paul respektiert und die in sie geflohenen Bürger geschont,84 so dass die entstandenen

Schäden im Vergleich zur Brandstiftung Neros gering ausfielen.85

Dementsprechend übersteigt der Diskurs von der <Historia vitae consolatio)86

bei Orosius bei weitem die innergeschichtliche Erwartung des paganen Rutilius
Namantianus (5. Jahrhundert), der auch 417 auf die <Renovatio Imperii Romani)
hoffend davon ausgeht, dass es aus der Krise gestärkt hervorgehen werde,87 denn

für Orosius ist die Geschichte der <Civitas terrena>, im Unterschied zum Werk
des Augustinus, in der Heilsgeschichte aufgehoben.88

Orosius deutet, die anti-institutionalistischen Motive des Buches Daniel trans-
zendierend, die von der Inkarnation des Logos im Sinne des mittelplatonischen
Abbild- und Entsprechungsverhältnisses von Gott und Geschichte ausgehende
und im providentiellen Rom als die geschichtliche Wirklichkeit gewordene
Heilsoikonomia so, dass das nunmehrige dmperium Christianum> als vollendetes
viertes Weltreich89 die <civitas Dei> als institutionell verfasstes Reich Gottes
aufgrund der Identität von christlicher Moralität und staatlicher Legalität die com-
munio der catholica ecclesia schützt90 und mithin seiner Berufung in Treue
folgend die <Christiana temporal bis zur endgültigen Herrschaft Jesu Christi bestimmen

wird.
Als Schüler des Augustinus, dessen Eschatologie er rezipiert,91 weiß Orosius

trotz seiner providentialistischen Geschichtstheologie um das unerforschliche
Geheimnis Gottes, in dessen Händen alle Geschichte ruht: «Et quia ineffabilia
sunt iudicia Dei, quae nec scire, nec explicare quae scimus possimus.»92 Von

83 Ibid. VII, 43,6; vgl. Fabbrini, Paolo Orosio (wie Anm. 19), 405M15.
84 Oros. hist. VII, 39,1.
83 Ibid. VII, 39,15: Orosius spricht zwar vom «septingentesimo conditionis eius [i.e. Romae]

anno», meint sicher aber den Brand unter Nero 64.
86 Zum Konzept der <Historia vitae consolatio> bei Sulpicius Severus und Orosius vgl. Garry

W. Trompf, Early Christian Historiography. Narratives of Retributive Justice (Studies in
Religion), London/New York 2000, 283-322.

87 Rutilius Claudius Namatianus, De reditu suo sive Iter Gallicum, ed. und libers. Ernst Dobl-
hofer, Bd. 1, Heidelberg 1972, 98: Liber I, 140-144.

88
Vgl. Straub, Christliche Geschichtsapologetik (wie Anm. 79), 267.

89
Vgl. Joseph Ward Swain, The Theory of the Four Monarchies. Opposition History Under
the Roman Empire, in: Classical Philology, 35 (1940), 1-21, besonders 20; Fabbrini, Paolo
Orosio (wie Anm. 19), 359-361; vgl. Lippold, Orosius, christlicher Apologet (wie Anm.
22), 104; Alonso-Nünez, Die Auslegung der Geschichte (wie Anm. 22), 212; Goetz, Die
Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 135; Zecchini, Latin Historiography (wie
Anm. 19), 328; Diesner, Orosius und Augustinus (wie Anm. 19), 95-96.

50
Vgl. Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 112-114, 142.

91 Ibid. 140.
92 Oros. hist. VII, 41,10.



258 Heinz Sproll

daher teilt er die Überzeugung seines Lehrers vom «sekundären Charakter alles
Lebens gegenüber dem höheren Ziel».93

Die <Pax Augusta> als heilsgeschichtliches Theologumenon

In der Tradition der Kirchenväter, besonders des Origenes und des Eusebius von
Caesarea94 stehend findet das Narrativ des Orosius von der providentielle Funktion

des Imperium Romamim seinen geschichtstheologischen Grund und zugleich
seine höchste Wirksamkeit in der <Pax Augusta>, in der Christus geboren wurde:
Die Epiphanie des Augustus geht zwar der Epiphanie Christi zeitlich voraus, ist
ontisch und aitiologisch aber in der Inkarnation des Logos fundiert, die mithin in
der Zeitenwende stattfindet, von der an alle Geschichte als Heilsgeschichte ins

Eschaton eintritt und parallel hierzu von der aus die römische Geschichte in die
Geschichte der Universalmonarchie mündet.95 Von daher kann es «seit der
Inkarnation keine weltgeschichtlichen Perioden mehr geben».96

Orosius sieht in der Eintragung Jesu in die Steuerlisten nicht nur den
Personenstand des Herrn als Civis Romamis91 konstituiert, sondern konstruiert einen

Synchronismus zwischen der <Pax Augusta) und dem anbrechenden Eschaton
der <Pax Christi):

«Igitur eo tempore, id est eo anno quo firmissimam uerissimamque pacem ordi-
natione Dei Caesar conposuit, natus est Christus, cuius aduentui pax ista famulata
est, in cuius ortu audientibus hominibus exultantes angeli cecinerunt Gloria in ex-
celsis Deo, et in terra pax hominibus bonae uoluntatis (Lk 2,14). [...] eodem quoque
anno tunc primum idem Caesar, quem his tantis mysteriis praedestinauerat Deus,
censum agi singularum prouinciarum et censeri omines homines iussit, quando et
Deus homo uideri et esse dignatus est. Tunc igitur natus est Christus, Romano cen-
sui statim adscriptus ut natus est. Haec est prima illa praeclarissimaque professio,
quae Caesarem omnium principem Romanosque rerum dominos singillatim cuncto-
rum hominum édita adsriptione signauit, in qua se et ipse, qui cunctos homines
fecit, inueniri hominem adscribique inter homines uoluit: quod penitus numquam ab
orbe condito atque ab exordio generis humani in hunc modum [...] cuiquam regno
concessum fuit.»98

93
Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 140.

94
Vgl. Opelt, Augustustheologie und Augustustypologie (wie Anm. 13), 45^16; Sproll, Imperium

sine fine dedi (wie Anm. 9), 374-379; Erik Peterson, Der Monotheismus als
politisches Problem. Ein Beitrag zur Geschichte der Politischen Theologie im Imperium Ro-
manum, Leipzig 1935, 72-87.

95 Oros. hist. VI, 17,9; Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 91; Peter¬

son, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 297-298: Peterson kann aber nicht den
Nachweis liefern, dass die theologischen Debatten um die Trinität die politische Theologie
beeinflusste.

96
Peterson, Translatio imperii (wie Anm. 65), 247.

97 Oros. hist. VI, 22,8.
98

Ibid., 6, 22,5-7; vgl. Straub, Christliche Geschichtsapologetik (wie Anm. 79), 263; Lacroix,
Orose et ses ideés (wie Anm. 61), 144; François Paschoud, Roma Aeterna. Études sur la

patriotisme romain dans V Occident latin à V epoque des grandes invasions, Neuchâtel
1967,281.



Jesus Christus als (Civis Romanus> im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 259

Die Steuerhoheit ist mithin für Orosius Instrument der die <Pax> der res publica

garantierenden Monarchie des Augustus, die ihrerseits aufgrund ihrer provi-
dentiellen Berufung zum Abbild der Herrschaft Gottes verstanden und damit zur
idealen Staatsform erklärt wird.

Der spanische Presbyter konstruiert weitere Synchronismen und deutet pa-
gane Prodigien geschichtstheologisch um, um die Heilsoikonomia der Providentia

Dei> im Regierungshandeln des Augustus und im neuen Aion der <Pax

Augusta) nachzuweisen. Aus seiner Perspektive spielt dabei die chronologische
Exaktheit keine Rolle." Der die Sonne umgebende Regenbogen, der sich dem

jungen Octavius nach dessen Rückkehr aus Apollonia in Rom (44 v. Chr.) zeigte,
wird als eine kosmische Synekdoche interpretiert: Der adventus des Octavius
verweist auf den adventus Jesu Christi als den Schöpfer der Sonne.100

Auch die narrative Synekdoche vom Sprudeln einer Ölquelle vor einer
«taberna meritoria» in Rom bei seiner zweiten siegreichen Rückkehr aus Sizilien
36 v. Chr.101 und bei der Verleihung der «perpétua tribunicia potestas» 23 v. Chr.

an Octavian102 hat für Orosius die Funktion, auf die künftigen <tempora Christiana)

zu verweisen, in denen der Gesalbte (d.h. Christus) in seiner Kirche als Gaststätte

im übertragenen Sinne und im Orbis Romanus seine überreiche Heilsoiko-
nomie zuteilwerden lässt.

Der dreifache Triumph des Oktavian in seinem 5. Konsulatsjahr nach dem

Sieg über Antonius und Cleopatra im actischen und alexandrinischen Krieg am
6. Januar 29 v. Chr., die Schließung der Pforten des Janus-Tempels zum ersten
Mal und die Begrüßung mit dem Ehrennamen des Augustus am selben Tage gelten

Orosius als providentielle Koinzidenz mit der Epiphanie des Herrn:

«[...] quid fidelius ac uerius credi ac cognosci potest, concurrentibus ad tantam
manifestationem pace nomine die, quam hunc occulto quidem gestorum ordine ad

obsequium praeparationis eius praedestinatum fuisse, qui eo die, quo ille manifes-
tandus mundo post paululum erat, et pacis Signum praetulit et potestatis nomen ad-
sumpsit?»103

Demnach sind der «gestorum ordo»104 bestehend aus dem «triplex triump-
hus», der Etablierung der «pax» und der Begründung der Monarchie durch die

Verleihung des Augustustitels an Oktavian Synekdochien der Wirksamkeit der

49
Vgl. Lippold, Rom und die Barbaren (wie Anm. 67), 48; Paschoud, Roma Aeterna (wie
Anm. 98), 281.

100 Oros. hist. VI, 20, 5; vgl. Suetonius, De vita Caesarum libri VIII. Liber II: Divus Augustus,
ed. Maximilian Ihm, Leipzig 1908 (ND 1978), 95 (im Folgenden als Suet. Aug. zitiert);
Cassius Dio Cocceianus, Historiae Romanae, ed. Ursulus Philip Boissevain, II, Berlin 1898

(ND 1955), XLV, 4, 4 (im Folgenden als Cass. Dio zitiert); vgl. Opelt, Augustustheologie
und Augustustypologie (wie Anm. 13), 50-57 zu den paganen und christlichen Quellen des
Orosius; Werner Dahlheim, Augustus, München 2010, 378.

101 Oros. hist. VI, 20,6; vgl. Cass. Dio XLVIII, 43,4.
102 Oros. hist. VI, 20,7.
103 Ibid. VI, 20,8; vgl. ibid. VI, 20,IM; vgl. Opelt, Augustustheologie und Augustustypologie

(wie Anm. 13), 50.
104 Oros. hist. VI, 20,8.



260 Hein: Sproll

die Inkarnation des Logos verheißenden <providentia Dei>. Die mit den weiteren

Schließungen der Pforten des Janus-Tempels verbundenen Friedensschlüsse, so
nach dem cantabrischen Krieg 20 v. Chr.105 und zum dritten Mal nach der

Unterwerfung der Parther flir zwölf Jahre106 sind für Orosius providentielle Synek-
dochien, die nicht nur auf die Geburt Jesu Christi hinweisen, sondern sie auch

heilsgeschichtlich vorbereiten helfen.
Umstritten ist, inwieweit Orosius bei der christlichen Deutung der dreimaligen

Schließung der Tore des Janus-Tempels pagane Prodigien umdeutet oder
christliche Narrative rezipiert.107 Ein genuin eigenständiges Theologumenon
entfaltet er, wenn er die Ablehnung des dominus-Titels durch Augustus als

heilsgeschichtliche Weissagung der bevorstehenden Geburt des Herrn deutet.I0S Die
mittelalterliche Legenda auream wird von Orosius insofern begründet, da er

Augustus, durch die <providentia Dei> inspiriert, dabei das Motiv unterstellt, den

dominus-Titel Jesus Christus vorbehalten zu wollen. Gleichwohl kann hypothetisch

angenommen werden, dass Orosius dieser Topos bei Sueton'10 und die
Maecenas-Rede bei Cassius Dio, in der Augustus die Anrede mit dominus
ablehnt,'

11 nicht unbekannt gewesen sein konnten.
Mithin korrespondiert die Christusreferenz der <Pax Augusta> und mit der

Christianisierung des die Einheit des Imperium Romanum stiftenden Census."2

Dabei ist Augustus nur insofern die Einheit des <Orbis terrarum> in der <Pax

Augusta> geschuldet, als er, der «imperator fortissimus et clementissimus»,"3 als

Werkzeug Gottes fungiert:

«At uero, si indubitatissime constat sub Augusto primum Caesare post Parthicam

pacem uniuersum terrarum orbem positis armis abolitisque discordiis generali pace
et nova quiete compositum Romanis paruisse legibus, Romana iura quam propria
arma maluisse spretisque ducibus suis iudices elegisse Romanos [...] inuiti licet illi,
quos in blasphemiam urguebat inuidia, cognoscere faterique cogentur, pacem istam
totius mundi et tranquilissimam serenitatem non magnitudine Caesaris sed potestate
filii Dei, qui in diebus Caesaris apparuit, exstitisse». 14

Für Orosius konnte sich das Christentum in der durch die <Pax Augusta)
geeinte römische Welt umso effektiver ausbreiten, als die Apostel als Römer unter

105 Ibid. VI, 20,9; ibid. VI, 21,11.
106 Ibid. VI, 22,11-2; ibid. VII, 3,4.
107

Vgl. Opelt, Augustustheologie und Augustustypologie (wie Anm. 13), 47-50; Goetz, Die
Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 84.

I0li Oros. hist. VI, 22,3-6; vgl. Peterson, Der Monotheismus als politisches Problem (wie Anm.
94), 89-90.

"w Peterson, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 297.
110 Suet. Aug. 53,1.
111

Cass. Dio LH, 14-41; vgl. Jochen Bleicken, Der politische Standpunkt Dios gegenüber der
Monarchie, in: Hermes, 4 (1962), 444-467; vgl. Tertullian, Apologeticum - Verteidigung
des Christentums Lateinisch und Deutsch, ed. und übers. Carl Becker, München 21992,

XXXIV, 1 (im Folgenden als Tert. apol. zitiert).
112

Vgl. Opelt, Augustustheologie und Augustustypologie (wie Anm. 13), 46
113 Oros. hist. VI, 1,6.
1,4 Ibid. III, 8,5 8.



Jesus Christus als (Civis Romanus> im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 261

Römern wirkten: Romanitas und Christianitas mussten so unter der Leitung der

<providentia Dei> im neuen Aion der <tempora Christiana)"5 zu einer geradezu
identitären Symbiose gelangen:

«deinde ut in magno silentio ac pace latissima inoffense et celeriter noui nominis
gloria et anuntiatae salutis uelox fama percurreret uel etiam ut discipulis eius per
diuersas gentes euntibus ultroque per cunctos salutis dona offerentibus obeundi ac
disserendi quippe Romanis ciuibus inter ciues Romanos esset tuta libertas.»116

In dieser aitiologischen und eschatolologischen Deutung wird die Synekdoche
der <Pax Augusta) zur normativen Matrix für die christlich gewordenen Kaiser,
da Augustus mit seinen Tugenden gleichsam als «anima naturaliter Christiana»"
das exemplum für das verbindliche christliche Kaiserideal bildet, dessen Imperium

Romanum in Erfüllung seiner heilsgeschichtlichen missio sich des Schutzes
Gottes gewiss sein darf - eine Legitimationsdeutung, die zusammen mit dem
ehemals paganen, nunmehr christianisierten geschichtstheologischen Konstrukt
der <translatio imperii)"8 die Grundlagen für das Selbstverständnis mittelalterlicher

Kaiser präfigurieren und in diesem Kontext die Trope Roma onde Cristo è

Romano bei Dante Alighieri (1265—1321)'19 performativ bestimmen sollte.

Erik Petersons Enthistorisierung der Augustustheologie des Orosius im Kampf
gegen die politische Theologie der sich abzeichnenden NS-Reichskirche

Der von der Dialektischen Theologie Karl Barths (1886-1968) maßgeblich be-
einflusste protestantische Theologe Erik Peterson (1890-1960)120 hat kurz nach
seiner Konversion zur Katholischen Kirche 1930 einen Frontalangriff gegen die
vermeintlich politische Theologie des Orosius gestartet. In seinem Aufsatz
Kaiser Augustus im Urteil des antiken Christentums von 1932/1933121 wirft er
neben Eusebius von Caesarea besonders Orosius vor, eine politische Theologie
konzipiert zu haben, «die es unternimmt, das Imperium Romanum mit den

Mitteln der christlichen Theologie zu rechtfertigen und damit auch der Gestalt
des Augustus wiederum eine theologische Bedeutung beizumessen.»122

115 Ibid. VII, 5,4.
116 Ibid. VI, 1,8.
117 Tert. apol. XVII, 6,120-121.
118 Werner Goez, Translatio imperii. Ein Beitrag des Geschichtsdenkens und der politischen

Theorien im Mittelalter und in der frühen Neuzeit, Tübingen 1958; neuerdings Pablo Valdivia
Orozco, Krise (Paul Valéry), in: Kasper/Wild (Hg.), Rom rückwärts (wie Anm. 5), 66-74.

119 Dante Alighieri, Divina Comedia, Canto XXXII, 102; ders., Monarchia. Lateinisch-
Deutsch, übers. Ruedi Imbach/Christoph Flüeler, Stuttgart 1989, Bd. I, XVI, 1-2; Bd. II, X,
6-8; vgl. Ilone Opelt, Das Bild des Kaisers Augustus bei Dante, in: Deutsches Dante-
Jahrbuch, 64 (1989), 155-160.

120 Barbara Nichtweiß, Erik Peterson. Neue Sicht auf Leben und Werk, Freiburg i. Br. 1992.
121

Peterson, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 296-298; ders., Der Monotheismus als

politisches Problem (wie Anm. 94), 88-94 mit weitgehend wörtlicher Übernahme seines
Aufsatzes: Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 296-297.

122
Peterson, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 296.



262 Heinz Sproll

Nach Peterson überbietet Orosius aber bei weitem Eusebius von Caesarea an

Exzessivität, da pagane Autoren zwischenzeitlich die Inkompatibilität des christlichen

Glaubens mit dem Imperium Romanum postuliert hätten. Zudem erlaubten,

so Peterson, die inzwischen elaborierten trinitätstheologischen Diskurse
nicht mehr eine Strukturanalogie zwischen der göttlichen und politischen
Monarchie, wie sie fur Eusebius noch möglich gewesen sei. Folglich musste Orosius

Augustus christianisieren und Christus romanisieren. Mithin wirft Peterson Orosius

einen exegetisch-methodologischen Fehlschluss vor: «Die ganze Augustus-
Legende wird von ihm [Orosius] im Sinne der christlichen Allegorie gedeutet,
wie wenn er einen Bibeltext vor sich hätte.»123

Auch habe Orosius pagane Legenden, also außerbiblische Texte, herangezogen,

um die politische Augustustheologie zu konstruieren. Den Vorwurf, den

Peterson Eusebius macht, seine Konstruktion der göttlichen Monarchie müsse

nicht nur an der Trinitätstheologie, sondern auch an der christlichen Eschatologie
scheitern,124 kann er gegenüber Orosius mit seiner heilsgeschichtlich-eschatolo-
gischen Deutung der Inkarnation des Logos nicht erheben. Umso mehr greift er
die orosianische Konstruktion der «innere[n] Verbindung zwischen dem christlichen

Monotheismus und dem Imperium Romanum»125 an. Argumentative In-
konsistenzen126 in Kauf nehmend bricht er daher mit seiner eigenen bisherigen
Argumentationsstrategie des Versuchs einer intrinsischen dogmatischen
Widerlegung, wenn er das Theologumenon der providentiellen <Pax Augusta>, wie es

der spanische Presbyter vertritt, einfach für geschichtlich obsolet erklärt127 und

wenn er in anachronistischer Vorgehensweise den Ditheisten und Schismatiker

Hippolytos von Rom in Stellung bringt, der unter dem Eindruck des vor allem in
Ägypten ausgeübten Zwangs zum Kaiseropfer unter Septimius Severus (146—

211) in seiner Deutung des Danielbuchesl2s die von den Kirchenvätern bisher in
Pfadabhängigkeit performativ in eine ontische Beziehung gesetzte Geburt Jesu

zur providentiellen <Pax Augusta> negativ umpolte: Der <census Augusti> wird
jetzt zur vom Satan gelenkten Imitation Gottes, da er die Rekrutierung von
Soldaten und damit die Ausdehnung von Gewalt zum Ziel gehabt habe. Im
Anschluss an die Apokalypse des Johannes129 deutet Hippolyt das Imperium Roma-

123 Ibid. 298.
124 Ebenda.
125 Ibid. 93.
126

Vgl. Alfred Schindler (Hg.), Monotheismus als politisches Problem? Erik Peterson und die
Kritik der politischen Theologie, Gütersloh 1978.

127
Peterson, Der Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 94), 93-94.

128
Hippolytus, In Danielem IV, 9, 2-3, in: Peter Guyot/Richard Klein (Hg.), Das frühe Chris¬
tentum bis zum Ende der Verfolgungen, Darmstadt 1997, 236-239; vgl. Vinzenz Buchheit,
Hippolyt, Origenes und Ambrosius über den Census Augusti, in: Ernst Dassmann/Klaus
Thraede (Hg.), Vivarium. Festschrift. Theodor Klauser zum 90. Geburtstag, Münster 1984,
50-56.

129
Apoc., passim.



Jesus Christus als <Civis Romanus> im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 263

num zum Antichristen um.130 «Von da aus konnte dann aber Augustus, wie wir
bei Hippolytos sehen, geradezu als der Gegenspieler zu Christus aufgefasst
werden.»131

Als Kronzeugen für seine Ablehnung jeglicher politischer Augustustheologie
meint Peterson Augustinus anfuhren zu müssen,132 um zu stipulieren, dass nur
der Kirche allein, keinem weltlichen Imperium, Ökumenizität zukomme.133 Folglich

muss Peterson die Konsistenz- und Wahrheitsansprüche der heilsgeschichtlichen

Deutung der <Pax Augusta> bei Eusebius und Orosius bestreiten und sie

darüber hinaus aus der Paradosis, mithin aus dem kanonisierten Erinnerungsraum

der Kirche ausschließen.
Einmal abgesehen davon, dass nach neueren Forschungsergebnissen Augustinus

das Imperium Romanum nicht nur nicht negativ konnotiert, sondern durchaus

eine positive Bedeutung zuschreibt,134 kann nicht übersehen werden, wie
Peterson in seiner auch vor Anachronismen nicht haltmachenden dekontextua-
lisierenden Methode die aitiologisch bestimmte Synekdoche der <Pax Augusta>
bei Orosius missversteht, um jegliche politische Theologie als vermeintlich
erledigt zu diskreditieren. Bereits Carl Schmitt (1888-1985), der die <Pax Augusta>
wieder heilsgeschichtlich deutet,135 und die ahistorische Methode Petersons der

«abstrakt-absolute[n] Disjunktion von reiner Theologie und unreiner Politik»136

einer scharfen Kritik unterzieht, da sie «an jeder konkreten, Geistlich-Weltlich
gemischten Wirklichkeit des konkreten geschichtlichen Geschehens vorbeigehen
kann»,137 hat mit Recht darauf hingewiesen, dass so der hermeneutische
Verdacht gegen diese politische Theologie aus dem Kontext der Krise der protestantischen

Theologie 1925-1935 und des Kampfs Petersons gegen das protestantische

Staatskirchentum und die sich abzeichnende Reichskirche im Dritten Reich

zu verstehen ist.138 Mithin wird deutlich, wie sehr Peterson seinen Diskurshorizont

auf die Geschichte der Antike projiziert, der, zumindest bis Gelasius (Papst

130
Hippolytus, De Antichristo, in: Traités d'Hippolyte sur David et Goliath, sur le Cantique
des cantiques et sur l'Antéchrist, ed. und übers. Gérard Garritte (Corpus scriptorum Chris-
tianorum Orientalium 263-264), Louvain 1965, XXV, 28.

131
Peterson, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 299.

132
Ebenda; Peterson, Der Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 94), 157: Peterson
bezieht sich in beiden Fällen auf Prosper Aquitanus, De vocatione omnium gentium, PL 51,
704, II, 16 (weiter als Prosp. de voc. zitiert).

133
Peterson, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 298-299.

134
Peterson, Der Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 94), 157: Prosp. de voc. II,
16 verweisend, konzediert, dass auch Augustinus dem Imperium Romanum eine
providentielle Bedeutung zuschreibt; vgl. Johannes Straub, Augustins Sorge um die regeneratio
imperii. Das Imperium Romanum als civitas terrena, in: Historisches Jahrbuch, 73 (1954), 36-
60; wieder abgedruckt in ders., Regeneratio Imperii. Aufsätze übers Roms Kaisertum und
Reich im Spiegel der heidnischen und christlichen Publizistik II, Darmstadt 1986,271-295.

135 Carl Schmitt, Politische Theologie II. Die Legende von der Erledigung der Politischen
Theologie, Berlin 1970, 82.

136 Ibid. 85.
137 Ibid. 82.
138 Ibid. 49, 85-86.



264 Heinz Sproll

492-496), die Entdifferenzierung von sakraler und profaner Sphäre, des Religiösen

und des Politischen im modernen Sinne unbekannt war.139

Gleichwohl kann Peterson theologisch nicht umhin, die providentielle Funktion

des Augustus und das Theologumenon der <Pax Augusta>, wie es von Oro-
sius in seiner eschatologischen Dimension verstanden wird, anzuerkennen:

«So bleibt, wie mir scheint, von dieser ganzen Imperium- und Augustustheologie
nicht viel mehr übrig, als der allgemeine Gedanke einer Vorbereitung des Evangeliums

durch das Imperium Romanum, eine Idee, die ein altes römisches Sakramen-
tar (das sogen. Gelasianum) in einem Gebete folgendermaßen ausdrückt: <Deus qui
praedicando aeterni regni euangelio Romanum imperium praeparasti.>140 In diesem
Sinn wird aber auch die Gestalt des Augustus in der Kirche immer fortleben, selbst

wenn seine Verknüpfung mit einer politischen Theologie für uns fortgefallen ist.»14'

Darüber hinaus eröffnet die Relecture des Orosius den Zugang zu einem lange
Zeit verschütteten Erinnerungsraum: So knüpft Benedikt XVI. an die Herme-
neutuik der christlichen, eschatologisch verstandenen Heilsgeschichte ganz im
Sinne des Orosius an, wenn er, Benedikt XVI., mit seiner an Augustinus
orientierten Theologie der Historizität142 und seiner kanonischen Methode der

Schriftexegese die Bedeutung der providentiellen Funktion der «Pax Augusta»143 im

Zusammenhang mit der substanztheologisch gedeuteten Inkarnation des Logos
und seines Fortwirkens durch den Hl. Geist in der Geschichte plausibel zeigt.

Die Inkarnation des Logos in der <Pax Augusta) als eschatologische «Fülle der Zeit» (Gal 4,

4): Jesus Christus als <Civis Romanus> im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius

Vorliegender Beitrag überprüft Orosius' historisch-theologische Perspektiven auf der Basis

des Theologumenons der <Pax Augusta>. Zuerst geht er der Chronografie des Orosius,
ihrer Methode und ihrem Verständnis der heilbringenden Ökonomie nach. Danach
analysiert der Autor das Imperium Romanum und seine Erfüllung im Imperium Christianum.
Ein dritter Abschnitt behandelt den Synchronismus der Inkarnation des Logos in der Pax
Augusta. Zuletzt zeigt der Aufsatz, wie Erik Peterson die Theologie des Augustus als
politische Theologie von ihrem spätantiken Kontext ablöste und mithin seine Deutung der
Augustustheologie von der Wahrnehmung der sich abzeichnenden protestantischen NS-
Reichskirche bestimmen ließ.

Jesus - Augustus - Heilsgeschichte - Teleologie - Imperium Romanum.

139
Vgl. Rémi Brague, Europe, la voie romaine, Paris 1993, besonders 150: «Le christianisme
unit le divin et l'humain là où il est facile de les distinguer. Il distingue le divin et l'humain
là où il est facile de les unir».

140 The Gelasian Sacramentary. Liber sacramentorum Romanae ecclesiae, ed. Henry Austin
Wilson, London 1894, 277, 111,62: «Ita missa pro regibus post communionem»; vgl. Marty-
rologium Romanum ex decreto sacrosanti oecumenici Concilii Vaticani II instauratum
auctoritate Ioannis Pauli PP II promulgatum. Editio altera, Rom 2004, 685-686: zum 25.
Dezember: «anno imperii Caesaris Octaviani Augusti quadragesimo secundo; toto Orbe in

pace composito, Iesus Christus [...] nascitur».
141

Peterson, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 199.
142

Vgl. Joseph Ratzinger, Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche, St. Otti¬

lien 1992; ders., Das neue Volk Gottes, Düsseldorf 1969; ders., Schauen auf den

Durchbohrten, Einsiedeln 1984.
143 Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Prolog. Die Kindheitsgeschichten, Freiburg i. Br./Ba-

sel/Wien 2012, 73-74.



Jesus Christus als <Civis Romanus> im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 265

L'incarnation du Logos dans !a (Pax Augusta) comme «plénitude du temps»
eschatologique (Galates 4,4): Jésus Christ en tant que (citoyen romain)
dans le discours de l'histoire du salut d'Orosius
La présente contribution observe les perspectives historiques théologiques d'Orosius sur
la base du théologumène de la <Pax Augusta>. Dans un premier temps, l'auteur suit la
méthode de Chronographie d'Orosius et sa compréhension de l'économie salutaire. Il analyse

ensuite l'Imperium Romanum et sa réalisation dans ['Imperium Christianum. Une
troisième partie est consacrée au synchronisme de l'incarnation du Logos dans la Pax
Augusta. Enfin, l'auteur montre comment Erich Peterson détacha la théologie d'Auguste
comme théologie politique de son contexte antique tardif, et par conséquent fit determiner
l'interprétation de la théologie d'Auguste par la perception de l'émergente église protestante

de l'Empire national-socialiste.
Jésus - Auguste - histoire du salut - téléologie - Imperium Romanum.

L'incarnazione del logo in (Pax Augusta) come «Fülle der Zeit» escatologica (Gal 4,4):
Gesh Cristo come (Civis Romamts) nel discorso storico-sacro di Orosius

Questo contribute verifica la prospettiva storico-teologica di Orosius sulla base del Theo-
logumenon della <Pax Augusta>. Prima di tutto, prende in esame il metodo della crono-
grafia di Orosius e la sua comprensione dcll'economia salvifica. In seguito, l'autore ana-
lizza l'Imperium Romanum e la sua realizzazione nell'Imperium Christianum. Una terza
parte tratta il sincronismo dell'incarnazione del logo nella Pax Augusta. Infine, il saggio
mostra come Eric Peterson scollega dal suo conteste tardo antico la teologia di Augustus
in quanto teologia politica e pertanto lascia determinare l'interpretazione délia teologia di
Auguste dalla percezione della chiesa protestante sorgente del Reich nazionalsocialista.

Gesù - Augustus - Storia sacra - Teleologia - Imperium Romanum.

The incarnation of the logos in (Pax Augusta) as an eschatological «fullness of the time»
(Gal 4,4): Jesus Christ as (Civis Romanus) in Orosius ' salvation historical discourse

This essay examines Orosius' historical-theological perspectives on the basis of the theo-
logumenon of the Pax Augusta. First, it studies the method of Orosius's chronography and
his understanding of the salvific oikonomia. The essay then analyzes Orosius' understanding

of the Imperium Romanum and his idea of its fulfillment in the Imperium Chris-
tianium. A third section treats the synchronism of the Incarnation of the Logos in the Pax
Augusta. Finally, the essay demonstrates how Erik Peterson detached the Augustus theology

from its context of late Antiquity as a political theology, and how his interpretation
of the Augustean theology was defined by the emerging protestant church within Nazism.
Jesus - Augustus - salvific oikonomia - teleology - Imperium Romanum.

Heinz Sproll, Prof. Dr., Professor für Didaktik der Geschichte, Universität Augsburg.




	Die Inkarnation des Logos in der <Pax Augusta> als eschatologische "Fülle der Zeit" (Gal 4,4) : Jesus Christus als <Civis Romanus> im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius

