Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 111 (2017)

Artikel: Die Inkarnation des Logos in der <Pax Augusta> als eschatologische

"Fille der Zeit" (Gal 4,4) : Jesus Christus als <Civis Romanus> im
heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius

Autor: Sproll, Heinz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-772441

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-772441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Inkarnation des Logos in der (Pax Augusta)
als eschatologische «Fiille der Zeit» (Gal 4,4):
Jesus Christus als «Civis Romanus) im
heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius

Heinz Sproll

Die vorliegende Studie verfolgt vor allem ein kulturanthropologisches Interesse:
Die neueren Theorien zum kollektiven und kulturellen Gedichtnis' und zu den
Erinnerungsriumen’ bestimmen als hermeneutische Kategorien und heuristische
Konzepte zur Beschreibung und Analyse von Geschichtskulturen® Textgattungen
und Diskursebenen, vor allem aber kommunikative Zusammenhénge, in denen
solche synchrone und diachrone Erinnerungsakte stattfinden und gesellschaftlich
politische Wirkungen generieren. In allen Teilbereichen der Kulturwissenschaf-
ten konnten sie so in den letzten Dezennien {iberzeugende, die Forschung inspi-
rierende Resultate zeitigen.*

Mit dem Begriff der Erinnerungsrdaume eng konnotiert sind die Kategorien der
Referenz’ und der Pfadabhingigkeit,® mit deren Hilfe dauerhafte diachrone her-
meneutische Diskurse verstehbar werden. So wird die universalgeschichtliche
Bedeutung Roms als Signifikat, der tiber den Untergang der politischen Organi-
sation des westlichen Reiches hinaus fortwdhrend neue Signifikanten generierte,

Vgl. v.a. Jan Assmann, Das kulturelle Geddchtnis, Miinchen 2007; Maurice Halbwachs,
Das Gedéachtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt a. M. 1985.

Aleida Assmann, Erinnerungsrdume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedéacht-
nisses, Miinchen 2006.

Zu Begriff und Theorie der Geschichtskultur vgl. u.a. Bernd Miitter/Bernd Schénemann/
Uwe Uffelmann (Hg.), Geschichtskultur — Theorie — Empirie — Pragmatik, Weinheim 2000;
Wolfgang Hasberg, Erinnerungskultur — Geschichtskultur, Kulturelles Gedichtnis — Ge-
schichtsbewusstsein. Zehn Aphorismen, in: Zeitschrift fiir Geschichtsdidaktik, 3 (2004),
198-206.

Vgl. paradigmatisch u.a. Steffen Diefenbach, Rémische Erinnerungsraume. Heiligenmemo-
ria und kollektive Identititen im Rom des 3. bis 5. Jahrhunderts n. Chr., Berlin/New York
2007.

Judith Kasper/Cornelia Wild (Hg.), Rom riickwiirts. Europiische Ubertragungsschicksale,
Paderborn 2015; Cornelia Vismann, Das Recht und seine Mittel. Ausgewihlte Schriften,
Frankfurt a. M. 2012; Marie Theres Fogen, Romische Rechtsgeschichten. Uber Ursprung
und Evolution eines sozialen Systems, Gottingen 2002.

Zu Begriff und Theorie der Pfadabhingigkeit grundlegend Paul Pierson, Politics in Time:
History, Institutions, and Social Analysis, Princeton 2004.

[¥]

SZRKG, 111 (2017), 247-265



248 Heinz Sproll

fir die meisten okzidentalen Diskurse bis in die Gegenwart hinein deutlich.’
Mehr noch: Im Diskurs mit Rom erfand und erfindet sich der Okzident immer
wieder neu:

«Die Wiederkehr Roms hat die Geschichte Europas tief geprigt [...] Keine andere
Zivilisation der Erde [...] kennt in ihrem Geschichtsverstindnis eine Hochkultur
wie die Griechenlands oder Roms, die fiir Jahrhunderte abbricht, um dann wie Pho-
nix aus der Asche wieder aufzusteigen und den Vorkdmpfern einer neuen Weltsicht
den Weg zu bahnen.»®

In der folgenden Studie soll zudem der Terminus der Aitiologie und der
Typologie eine zentrale Bedeutung haben, da vorchristliche Autoren und christ-
liche Apologeten in Pfadabhidngigkeit in dieser Kategorie ihre Narrative kon-
struierten.” Entsprechend wird nicht nur zu fragen sein, wie das Werk des Augus-
tinus-Schiilers Orosius (ca. 385—ca. 418) geschichtstheologisch die Inkarnation
des Logos im <saeculum Augustum als Synekdoche aitiologisch versteht, son-
dern in welchen erinnerungsgeschichtlichen Kontinuititen es steht.'

Dabei wird davon ausgegangen, dass Augustus selbst'' und die Augusteer, be-
sonders Vergil (79-19 v. Chr.), Horaz (65-8 v. Chr.), Properz (50-15 v. Chr.),
Ovid (43—ca. 17 v. Chr.) und Tibull (ca. 50-19 v. Chr.), diese Synekdoche als
«aurea aetasy bzw. (Pax Augusta prigten'” und das Bild des «princeps> als <soter
so bestimmten, dass tiber ihre Zeit hinaus dieses Theologumenon in vielfiltigen
mimetischen Anverwandlungen gerade bei den Kirchenvitern' einen formativen
Erinnerungsraum generierte, der trotz einiger Abweichungen bei Irendus von
Lyon (135—ca. 200) und Hippolyt von Rom (ca. 170-235)"* seinen Anspruch auf
Diskurshegemonie erfolgreich behaupten konnte.

Fogen, Romische Rechtsgeschichten (wie Anm. 5), 212; Vismann, Das Recht und seine
Mittel (wie Anm. 5), 21-33; Pierre Legendre, Der Take-Off des Westens ist ein Gerticht, in:
Cornelia Vismann/Susanne Liidemann/Manfred Schneider (Hg.), Pierre Legendre. Histori-
ker, Psychoanalytiker, Jurist (Tumult. Schriften zur Verkehrswissenschaft 26), Berlin 2001,
112.

Werner Dahlheim, Geschichte der rémischen Kaiserzeit, Miinchen 2003, 146.

Vgl. Heinz Sproll, Imperium sine fine dedi (Vergil, Aeneis I, 279). Die Referenz auf die
«Pax Augustay als oikumenisches Theologumenon und als universale Ordnungsidee des no-
vus ordo des princeps: Vom Weltgedicht der Augusteer zum heilsgeschichtlichen Deu-
tungsparadigma der Kirchenviiter, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kir-
chengeschichte, 108 (2014), 357-380.

Orosius, Historiarum adversus paganos libri VII, ed. Karl Zangemeister, Leipzig 1889;
deutsch Die antike Geschichte in christlicher Sicht, iibers. Adolf Lippold, 2 Bde., Ziirich
1985-1986. Im Folgenden wird nach der lateinischen Ausgabe zitiert (= Oros. hist.).

Vgl. Paul Zanker, Augustus und die Macht der Bilder, Miinchen 2009.

Vgl. Ernst A. Schmidt, Augusteische Literatur. System in Bewegung, Heidelberg 2002.

Vgl. Richard Klein, Das Bild des Augustus in der frithchristlichen Literatur, in: Raban von
Haehling (Hg.), Rom und das himmlische Jerusalem. Die frithen Christen zwischen An-
passung und Ablehnung, Darmstadt 2000, 205-236; llone Opelt, Augustustheologie und
Augustustypologie, in: Jahrbuch fiir Antike und Christentum, 4 (1961), 44-57; Sproll, Im-
perium sine fine dedi (wie Anm. 9), passim.

" vgl. Ibid., 376-377.

11
12



Jesus Christus als «Civis Romanus» im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 249

Im ersten Kapitel werden zunichst die Grundlagen der Geschichtstheologie
des Orosius skizziert, nicht ohne die Frage zu stellen, in welchem Zusammen-
hang sie mit den Geschichtstheologemen seines Lehrers Augustinus stehen. Ka-
pitel 2 behandelt das Theologumenon der providentiellen Funktion des Imperium
Romanum, dessen Berufung in der «praeparatio euangelica> und in der Vorberei-
tung des in der «communio» mit der catholica ecclesia verbundenen Imperium
Christianum in den <tempora Christiana> besteht. Des Weiteren soll das Werk
des spanischen Apologeten nach seiner erinnerungsgeschichtlichen Referenz
zum providentiellen Konstrukt der Inkarnation des Logos in der «Pax Augusta»
(Kapitel 3) befragt werden, um es dann in Kapitel 4 abschlieSend die Kritik Erik
Petersons an der Augustustheologie der Kirchenviter, mithin des Orosius,”” vor
dem Hintergrund der gewonnenen Befunde ihrerseits einer Kritik zu unterziehen,
indem die ahistorischen Priamissen und geschichtspolitischen Interessen des mo-
dernen Theologen hinterfragt werden.

Historia magistra vitae: Heilsoikonomia und Weltgeschichte

Im Unterschied zu den diversen Konzepten moderner Universalgeschichtsschrei-
bung,'® aber auch zu den didaktisch motivierten chronistischen Breviarien eines
Eutropius, Festus, Aurelius Victor'’ versteht die spitantike christliche Historio-
graphie Geschichte als von Gott gelenktes Heilsgeschehen, bestimmt als zielge-
richtete universale Entwicklung von der Erschaffung der Welt iber die Inkarna-
tion des Logos in Jesus Christus bis zu ihrem Eschaton in der Wiederkehr des
Herrn in der Parusie.'®

Die von Aurelius Augustinus (354-430) in Auftrag gegebenen'” und zwischen
417/418 entstandenen sieben Biichern der Historiae adversum paganos,” stellen

Erik Peterson, Kaiser Augustus im Urteil des antiken Christentums. Ein Beitrag zur Ge-
schichte der politischen Theologie, in: Hochland, 30 (1932/33), 289-299; Peterson, Christus
als Imperator, in: Catholica, 5 (1936), 64-72.

Vgl. uw.a. Karl Léwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Vorausset-
zungen der Geschichtsphilosophie, Stuttgart 1953; Joseph Vogt, Wege zum historischen
Universum, Stuttgart 1961; neuerdings Jirgen Osterhammel/Niels P. Petersson, Geschichte
der Globalisierung. Dimensionen, Prozesse, Epochen, Miinchen 2007.

Hans-Werner Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius, Darmstadt 1980, 13; Léwith,
Weltgeschichte und Heilsgeschehen (wie Anm. 16), 160-167; Friedrich Vittinghoff, Christ-
liche und nichtchristliche Anschauungsmodelle, in: Alexander Randa (Hg.), Mensch und
Weltgeschichte. Zur Geschichte der Universalgeschichtsschreibung, Salzburg 1969, 19-40.

Vgl. Dieter Timpe, Romische Geschichte und Heilsgeschichte, Berlin 2001, 99.

Oros. hist. I, prologus 1-10; 7, 43, 19-20. Zum Verhiltnis des Orosius zu Augustinus vgl.
Hans-Joachim Diesner, Orosius und Augustinus, in: Acta antiqua Scientiarum Hungaricae,
11 (1963), 89-102; Giuseppe Zecchini, Latin Historiography. Jerome, Orosius and the Wes-
tern Chronicles, in: Gabriele Marasco, Greek and Roman Historiography in Late Antiquity
fourth to sixth Century AD, Leiden 2003, 317-348, besonders 328-329; Fabrizio Fabbrini,
Paolo Orosio, uno storico, Roma 1979, 423-433; Goetz, Die Geschichtstheologie des Oro-
sius (wie Anm. 17), 11-12. Die folgenden Beitrige iibergehen weitgehend die heilsge-
schichtliche Intention und Botschaft des Orosius: Mischa Meier, Alarich — Die Tragédien
Roms und des Eroberers, in: Horst Carl/Hans-Jiirgen Bémelburg (Hg.), Lohn der Gewalt:



250 Heinz Sproll

weit mehr als eine «Synthese der chronographischen Synopse der Weltgeschich-
te im Stil der Chronik des Eusebius und Hieronymus mit der rémisch-heid-
nischen Geschichtsschreibung» (H.-W. Goetz)*' dar. Mit Fug und Recht kénnen
sie in ihrer gattungsgeschichtlichen Bedeutung als «erste christliche Universal-
geschichte» (J. Alonso Nufiez)™ qualifiziert werden. Dies wird bereits im Prolog
sichtbar, in dem Orosius den Entstehungszusammenhang und die Zielsetzung:
«praeceperas mihi, uti aduersus uaniloquam prauitatem eorum, qui alieni a
civitate Dei ex locorum agrestium conpitis et pagis pagani uocantur siue gentiles
quia terrena sapiunt».”

Als Erginzung zu De civitate Dei des Augustinus,”* — zehn Biicher dieses
Werks erschienen 415/416, waren also bereits 417/18 erschienen, 418/19 folgten
dre1 weitere Biicher von De civitate Dei; fiir die Biicher 14-22 kann die Kenntnis
Augustins der Historiae angenommen werden,” — verfolgt Orosius, die apologe-
tisch motivierte heilsgeschichtliche Intention,”® die Vorwiirfe der Paganen zu
falsifizieren, die Pliinderung Roms 410 durch Alarich (370410 n. Chr.) sei auf
die Apostasie von den Gottern zuriickzufithren, die, so Orosius, in der Ver-
gan2g7enheit die weitaus groBeren Katastrophen von Rom nicht abgewendet hat-
ten.

Orosius leitet seine chronographische Methode und die 5618 Jahre zihlende
«narratio» von der von Gott geschaffenen Schopfungsordnung und von ihm be-
stimmten Heilsgeschichte ab.”® Konstitutiv fiir seine Geschichtstheologie, die die
pagane Chronistik weit hinter sich ldsst, ist die Weiterentwicklung der Eschato-

Beutepraktiken von der Antike bis zur Neuzeit, Paderborn u. a. 2011, 73-101; Marco
Formisano, Grand Finale. Orosius’ Historiae adversus paganos or the Subversion of His-
tory, in: Henriette Harich-Schwarzbauer (Hg.), Der Fall Roms und seine Wiederaufer-
stehung in Antike und Mittelalter, Berlin 2013, 153-176; Victoria Leonard, The Origin of
Zealous Intolerance: Paulus Orosius and Violent Religious Conflict in the Early Fifth Cen-
tury, in: Vigiliae Christiane, 71 (2017), 261-284.

X ygl. Anm. 10.

' Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 13.

2 José Miguel Alonso-Nuiiez, Die Auslegung der Geschichte bei Paulus Orosius: Die Abfolge

der Weltreiche, die Idee der Roma Aecterna und die Goten, in: Wiener Studien, 106 (1993),

197-213; Zitat 198; ders., Drei Autoren von Geschichtsabrissen der rémischen Kaiserzeit:

Florus, Iustinus, Orosius, in: Latomus, 54 (1995), 346-360; Zitat 358; Adolf Lippold,

Orosius, christlicher Apologet und rémischer Biirger, in: Philologus, 113 (1969), 92-105;

besonders 95; vgl. Diesner, Orosius und Augustinus (wie Anm. 19), 91.

Oros. hist. I, prologus 9.

Augustinus, De civitate Dei libri I-X, ed. Bernhard Dombart/Alfons Kalb, Leipzig 1938/39

(im Folgenden als Aug. civ. Dei zitiert).

Vgl. Heinz Bellen, Babylon und Rom. Orosius und Augustinus, in: Peter Kneissl/Volker

Losemann (Hg.), Imperium Romanum. Festschrift fiir Karl Christ zum 75. Geburtstag,

Stuttgart 1998, 51-60, besonders 51; Lippold, Orosius, christlicher Apologet (wie Anm.

22),94.

Vgl. Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 20-25; Diesner, Orosius

und Augustinus (wie Anm. 19), passim.

27 Vgl. Oros. hist. I, prologus 14; 7, 43, 16-17.

* Vgl. Andrew H. Merrills, History and Geopraphy in Late Antiquity, Cambridge 2005, 98.

23
24

25

26



Jesus Christus als «Civis Romanus» im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 251

logie des Buches Daniel,” die Rezeption der Historiae Philippicae des Pompeius
Trogus (zur Zeit des Augustus) in den Epitoma des lustinus,”® das Werk des
Livius (ca. 59 v. Chr.—ca. 17 n. Chr.) 4b urbe condita’" und das Chronicon des
Hieronymus (ca. 347-419/420).”* Bindet Daniel die Abfolge der vier Reiche an
eine teleologische Struktur, so ergénzt Orosius dieses endzeitliche theologische
Konstrukt um das der rdumlichen Dimension: «eademque ineffabili ordinatione
per quattuor mundi cardines quattuor regnorum principatus distinctis gradibus
eminentes, ut Babylonium regnum ab oriente, a meridie Carthaginiense, a sep-
tentrione Macedonicum, ab occidente Romanum.»*>

Indem er die romische Geschichte in die voraugusteischen Zeiten, die er als
«bellis inquietissima, sceleribus exsecrabilia, dissensionibus foeda, miseriis con-
tinuatissima»>! kennzeichnet, und in die mit Augustus und der synchron stattfin-
denden Inkarnation des Logos beginnende Heilsgeschichte im engeren Sinne
unterteilt, differenziert er nicht nur die Weissagung des Danielbuches, sondern
entwickelt eine Aitiologie in der Tradition des Eusebius von Caesarea (ca. 264—
339),” so dass auch Orosius das alttestamentarische Narrativ als cpraeparatio
euangelica> im Sinne der typologischen Methode der Kirchenviter liest. Dariiber
hinaus versteht sich Orosius in seinem Erinnerungsraum besonders durch Vergils
Dichtung gepragt,*® der seine Narrative aitiologisch und typologisch formte.*” Es
wiirde allerdings zu kurz greifen, wiirde man nach MaBstédben der modernen his-
torischen Methode das heilsgeschichtliche Theologumenon als defizitdr deuten,
wenn behauptet wird: «Somit kommt es [Orosius] allein darauf an, die geschicht-
lichen Begebenheiten als Belege heilsgeschichtlich fundierter Glaubensgewiss-
heit zu begreifen.»*® Dabei wird iibersehen, dass diese «Glaubensgewissheit»’” in
dem vom mittelplatonischen Diskursraum gepragten Paradigma griindet,

® Dan 7,2-26.

3 M. Iuniani Iustini Epitoma historiarum Philippicarum Pompei Trogi. Accedunt Prologi in
Pompeium Trogum, ed. Otto Seel, Leipzig 1935 (ND 1972).

T. Livi Ab urbe condita libri, 10 Bde., ed. Wilhelm Weissenborn, Berlin 1982.

Die Chronik des Hieronymus/Hieronymi Chronicon, ed. Rudolf Helm, in: Eusebius Caesa-
riensis: Werke 7 (Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte 47),
Berlin 1956.

3 Oros. hist. 11, 1,5; vgl. ibid. VII, 2,4-7.

* Ibid. 11, 3,9.

% FEusebius von Caeserea, Kirchengeschichte (Die griechischen christlichen Schriftsteller 9),
ed. Eduard Schwartz, 3 Bde, Berlin 1903-1909; vgl. Dieter Timpe, Was ist Kirchenge-
schichte? Zum Gattungscharakter der Historia Ecclesiastica des Eusebius, in: Werner Dahl-
heim/Wolfgang Schuller/Jiirgen von Ungern-Sternberg (Hg.) Festschrift Robert Werner zu
seinem 65. Geburtstag, Konstanz 1989, 171-204.

Oros. hist. I, 18,1; 2; 5,10. Vgl. Harrison C. Coffin, Vergil and Orosius, in: The Classical
Journal, 31 (1936), 235-241.

Vgl. Gerhard Binder, Aeneas und Augustus. Interpretationen zum 8. Buch des Aeneis,
Meisenheim a. G. 1971, 1-5.

Hartwin Brandt, Historia magistra vitae? Orosius und die spitantike Historiographie, in:
Andreas Goltz/Hartmut Leppin/Heinrich Schlangen-Schéningen (Hg.), Jenseits der Gren-
zen. Beitrige zur spétantiken und frithmittelalterlichen Geschichtsschreibung, Berlin/New
York 2009, 121-133; Zitat 126.

Brandt, Historia magistra vitae (wie Anm. 38), 126.

31
32

36

37

38

39



252 Heinz Sproll

demzufolge die Transzendenz und die geschichtliche Immanenz in einem Ab-
bild- bzw. Entsprechungsverhiltnis stehen. In der Epiphanie des «Logos, als aber
die Zeit erfiillt war» (Gal 4,4), d.h. auf die alle bisherigen partikularen Geschich-
ten zuliefen und in ihr ihre Erflillung fanden, wird die Geschichte zur universalen
Geschichte der Menschheit und zum Ort der universalen Heilsoikonomia Gottes.
In diesem von den Alexandrinern Clemens (ca. 160—ca. 215 n. Chr.) und Orige-
nes (ca. 185-253/54 n. Chr.) unter Bezug auf die Epiphanie des Logos bestimm-
ten Raum der Paradosis bewegen sich Eusebius von Caesarea und Origenes in
ihrem aitiologisch-typologischen Geschichtstheologumenon, das die <regula fidei
bestimmend fiir die Kirche die Funktion einer formativen Ordnungsidee iiber-
nahm.*

Dieses heilsgeschichtliche Paradigma ermoglicht es Orosius, von Augustinus
geprigt,’’ auch innergeschichtliche Parallelen zu konstruieren, indem sie auf die
«providentia Dei> zuriickgefithrt werden: So ldsst er die Geschichte der vier
Weltreiche, mit Babylon beginnen und mit der Roms enden. Entsprechend die-
sem heilsgeschichtlichen Deutungsparadigma entfaltet Orosius ein parédnetisch-
padagogisches Erkenntnisinteresse aus seiner gegenwirtigen, geschichtstheo-
logischen Perspektive ganz in der Tradition der «intentionalen Geschichte»* mit
manifesten Zweckabsichten: «Pro dolor, leguntne ista de ueteribus, qui de recenti-
bus conqueruntur? immo legunt et ea non aequitate sed aemulatione coniciunt.»*’

Mehr noch: Orosius qualifiziert in apologetischer Absicht das «exemplum mi-
seriarum»** der pagani, die ihrerseits die Katastrophen der Gegenwart den «tem-
pora Christiana»® zuschreiben, als «inimici Dei»*® und damit als «inimici veri-
tatis»,*’ da sie den heilsgeschichtlichen Sinn der Geschichte nicht erkennen. Um-
gekehrt gilt fiir seine performative Rhetorik im Hinblick auf die Biirgerkriege der
spédten Republik:

«Cui tandem dubium est, quanto nunc mitius quantoque clementius excitata, ut di-
cunt, bella civulia geruntur, immo reprimuntur potius quam geruntur? quis enim
unum ciuile bellum per decem annos his temporibus agitatum audierit? quis uno
bello centum quinquaginta milia hominum, uel hostium ab hostibus, ut non dicam
ciuium a ciuibus, caesa meminerit?»*

Das heilsgeschichtliche Paradigma implizierte eine erinnerungsgeschichtliche,
fir das historiographisches Narrativ konstitutive Argumentationsmethode des

40
41
42

Vgl. Sproll, Imperium sine fine dedi (wie Anm. 9), 371-380.
Vgl. Aug. civ. Dei IV, 33; 5,11. Vgl. Bellen, Babylon und Rom (wie Anm. 25), 57.
Hans-Joachim Gehrke, Die Bedeutung der (antiken) Historiographie fiir die Entwicklung
des Geschichtsbewusstseins, in: Eve-Marie Becker (Hg.), Die antike Historiographie und
die Anfinge der christlichen Geschichtsschreibung, Berlin/New York 2005, 29-51; beson-
it ders 30._

Oros. hist. 1V, 6,34.
* Tbid. 111, 15,1.
* Ibid. IV, 6,35.
* Ibid. 1V, 6,37.
7 Ibid. IV, 6,37.
® Ibid. v, 22,11-12,



Jesus Christus als «Civis Romanus> im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 253

Orosius, die bisher in der Forschung weitgehend tibersehen wurde: Die in der
Republik formative geschichtskulturelle Matrix der Diskurse um <exempla virtu-
tis> und «<mores maiorum>*’ wird von ihm nicht nur rezipiert, sondern nunmehr
christlich konnotiert: Gemif seinem Lehrer Augustinus konstruiert Orosius nicht
nur seinen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft umfassenden Erinnerungs-
raum als 1m (kollektiven) Bewusstsein anwesendes «praesens de praeteritis,
praesens de praesentibus» und «praesens de futuris»,”” sondern identifiziert die
vorchristliche Geschichte Roms mit allen Ubeln und Lastern, die christliche da-
gegen mit dem angebrochenen Heil: «Christianis tamen temporibus propter prae-
dentem magis Christi gratiam ab illa incredulitatis confusione discretis.»’'

Er flihrt denselben Nicht-Existenzbeweis fiir heidnischen Gotter wie Augus-
tinus:’® Die «miseriae» mussten die pagani allein deshalb erleiden, da das Pan-
theon ihre Gotter/Ddmonen, zu denen sie beten und denen sie opfern, leer ist.>?
Dagegen honoriere der Gott der Christen das tugendhafte Verhalten der Christ-
gldubigen. Aus diesem Evidenzbeweis leitet Orosius seine Handlungslogik ab:
Ganz in der Tradition von Cicero stehend, erfiillen die Historiae des Orosius,
sich auf den Topos der «historia magistra vitae»** beziehend eine lebensprak-
tische und zugleich parédnetisch-pddagogische Aufgabe. Dieser Topos steht als
«testis temporum, lux veritatis, vita memoriae, nuntia vetustatis»>> im Zusam-
menhang mit der Konstruktion eines christlich bestimmten Erinnerungsraumes,
in dem, dhnlich wie bei seinem Mentor Augustinus,56 die «virtutes) der pagani,
<prudentiay, <iustitia>, <fortitudo», <temperantia>, nunmehr christlich transzendiert
zu den Kardinaltugenden Glaube, Hoffnung und Liebe als <exempla> vorgestellt
und zur Nachahmung fiir Christen und pagani empfohlen werden.

Von einer Instrumentalisierung der Geschichte durch Orosius zum Zweck der
Begriindung von Dogmen kann aber nur dann gesprochen werden,”’ wenn diese
in das heilsgeschichtliche Theologumenon integrierte erinnerungsgeschichtliche
Konstruktion des Orosius iibersehen oder missverstanden wird. Noch weniger

4 Vgl. v.a. Bernhard Linke/Michael Stemmler (Hg.), Mos maiorum. Untersuchungen der

Identitdtsbildung und Stabilisierung in der romischen Republik, Stuttgart 2000; Karl-
Joachim Hélkeskamp, Exempla und mos maiorum. Uberlegungen zum kollektiven Ge-
déchtnis der Nobilitit, in: Hans-Joachim Gehrke/Astrid Moller (Hg.),Vergangenheit und
Lebenswelt. Soziale Kommunikation, Traditionsbildung und historisches BewuBtsein, Tii-
bingen 1996, 301-339.

Aug. conf. XI, 20,26; vgl. Ernst A. Schmidt, Zeit und Geschichte bei Augustinus, in: Sit-
zungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische
Klasse, 3 (1985); Norbert Fischer, Aurelius Augustinus — Was ist Zeit? Confessiones XI/
_ Bekenntnisse 11, Hamburg 2009.

>!" Oros. hist. VII, 43,19.

2 Aug. civ. Dei III passim.

> Oros. hist. VII, 1,6-11.

** M. Tulius Cicero, De oratore, in: Scripta quae manserunt III, ed. Kazimierz Feliks Kuma-
_ niecki, Stuttgart/Leipzig 1995, 11, 36.

> Ebenda.

% Aug. civ. Dei V, 17-18.

*7 So Brandt, Historia magistra vitae? (wie Anm. 38), 131, 133.

50



254 Heinz Sproll

versteht man die heilsgeschichtliche Intention des Orosius, wenn seiner Historio-
graphie ein Defizit an schopfungs- und inkarnationstheologischer Reflexion
unterstellt wird: «Eine derartige Historie, voll schlimmer Beispiele, als Lehrerin
des Lebens anzusprechen, ging {iber die Anverwandlung der kirchlichen Histo-
riographie.»”®

Beriicksichtigt man das in der Tradition der alexandrinischen Kirchenviter
stehende heilsgeschichtliche Theologumenon des Orosius, das seinen Erinne-
rungsraum aitiologisch und teleologisch auf das Eschaton der Endzeit hin konzi-
piert, wird man nicht nur seine Historiae als «masterpiece which is both the last
work of Roman historiography and the first of Western Christian historio-
graphy»*’ und «monumento insigne che chiude in bellezza la grande storiografia
classica»,” die die mittelalterliche Historiographie nachhaltig beeinflussten,®’ wiir-
digen, sondern sich auch einen adidquaten hermeneutischen Zugang zu seinem
Verstandnis der Geschichte Roms und mithin der «Pax Augusta> verschaftfen.

Das providentielle Rom: Vom Imperium Romanum zum Imperium Christianum

Die narratio des Orosius zu den vier regna in der «translatio imperii»®* impliziert
ein geschichtliches Ordnungsmodell als Abbild der gottlichen Weltordnung.®
Dieses Ordnungsmodell wird theologisch mitnichten statisch, sondern teleo-
logisch verstanden, das sich auf das Ziel und den universalgeschichtlichen Kul-
minationspunkt des zum «Orbis terrarum> gewordenen und seine Einheit garan-
tierenden «Orbis Romanus> hin in einem procursus bewegt®* und in dem alle par-
tikularen Geschichten der diversen Ethnien und Kulturen mit ihren Antago-
nismen untereinander aufgehoben und mithin ihre Erfiillung in der durch das ro-
mische Recht bestimmten «civitas hominum> finden. Rom ist damit zum Signifi-
kanten <kat ex ochen» der Geschichtlichkeit des Heils geworden. Daher kann es
iiber Rom hinaus nur noch die Herrschaft des Antichristen geben.*

In mimetischer Anverwandlung des paganen Topos, Rom, die Stadt der Qui-
riten, sei von den Goéttern zur Weltherrschaft berufen, ist damit nach dieser gott-

¥ Reinhart Koselleck, Historia Magistra Vitae. Uber die Auflosung des Topos im Horizont

neuzeitlich bewegter Geschichte, in: Reinhart Koselleck (Hg.),Vergangene Zukunft. Zur
Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt a. M. 1989, 38—66; Zitat 41.

Zecchini, Latin Historiography (wie Anm. 19), 328.

%" Fabbrini, Paolo Orosio (wie Anm. 19), 46.

' Vgl. u. a. Benoit Lacroix, La importancia de Orosio, in: Augustinus, 2 (1957), 5-13; ders.,
Orose et ses idées, Montréal/Paris 1965, 207-210; Zecchini, Latin Historiography (wie
Anm. 19), 329.

Oros. hist. II, 3, 5-6; Zecchini, Latin Historiography (wie Anm. 19), 324,

Vgl. Heinz Miiller, Die Hand Gottes in der Geschichte. Zum Geschichtsverstindnis von
Augustinus bis Otto von Freising, Diss. Hamburg 1949, 21.

Vgl. Diesner, Orosius und Augustinus (wie Anm. 19), 94.

Vgl. Erik Peterson, Imperium, Christus und Antichristus, in: ders., Offenbarung des Johan-
nes und politisch-theologische Texte (Ausgewilte Schriften 4), Wiirzburg 2004, 230-231;
ders., Translatio Imperii, in: ibid., 247-248; Zecchini, Latin Historiography (wie Anm. 19),
324.

59

62
63

64
65



Jesus Christus als «Civis Romanus» im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 255

lichen Heilsoikonomia das Imperium Romanum nicht nur zeitlich das letzte nicht
mehr transzendierbare, sondern auch das von allem Anfang her von der «provi-
dentia Dei> erwihlte und vorherbestimmte Weltreich «sine fine»,*® in dem als
Abbild der gerechten Schopfungsordnung die gerechte politische Ordnung ge-
schichtliche Wirklichkeit ist. Diese gerechte Ordnung bemisst sich daran, dass
die Siindigen entmachtet werden und den Schwachen ganz im Sinne von 1 Kor
1,25 die Herrschaft gegeben wird, so wie in der Verkniipfung von Steuer- und
Biirgerrecht auch Christus ein Civis Romanus®’ werden konnte.

Demnach bestimmte die <providentia Dei> vor aller Zeit, dass im Imperium
Romanum der Logos an der Zeitenwende und im Zentrum aller Geschichte sich
inkarnieren sollte:

«Itaque idem unus et uerus Deus, in quem omnis, ut diximus, etsi ex diuersis opi-
nionibus secta concurrit, mutans regna et disponens tempora, peccata quoque pu-
niens, quae infirma sunt mundi elegit, ut confudat fortia, Romanumque imperium
adsumpto pauperrimi status pastore fundauit. Hoc per reges et consules diu prouec-
tum postquam Asiae Africae atque Europae potitum est, ad unum imperatorem eun-
demque fortissimum et clementissimum cuncta sui ordinatione congessit. [...] Deus
uerus [...] promptius per hominem docturus homines filium suum misit.»*

Damit erfiillt Rom vom Anfang seiner Geschichte an diese providentielle
Funktion in der «praeparatio euangelica»,” die Orosius, ganz typologisch argu-
mentierend, auch dem alttestamentarischen Israel zuschreibt.”’ Uber die Ge-
schichtstheologie des Eusebius von Caesarea hinausgehend’' versteht also Oro-
sius auch die Geschichte der paganen Republik im Zeichen der «providentia Deb.
So kann er den Abzug Hannibals aus Italien als «diuina miseratio»’” verstehen,
um Roms Existenz fiir den kiinftigen christlichen Glauben zu bewahren.

Das Theologumenon des Orosius von der Geschichtlichkeit des Heils im-
pliziert dartiber hinaus, dass der Topos der paganen <aeternitas imperii>, nunmehr
im christlichen Glauben fundiert, als die <Roma aeterna>”” im Imperium Christia-
num ihre eschatologische Bestimmung bis zum Ende aller Geschichte, d.h. bis
zur Parusie des Herrn erfiillen wird. Der seit der Monarchie des Augustus’ poli-
tisch geeinte «Orbis Romanus» und die (Pax Romana> schufen die optimale Vor-

P. Vergilius Maro, Aeneis, ed. Gian Biagio Conte, Berlin/New York 2009, I, 279.
%7 Oros. hist. VI, 22,8. Vgl. Adolf Lippold, Rom und die Barbaren in der Beurteilung des Oro-
” sius, Diss. Erlangen 1952, 48—49.

Oros. hist. VI, 1,5-7.
% Vgl. Lippold, Rom und die Barbaren (wie Anm. 67), 33-64; ders., Orosius, christlicher
Apologet (wie Anm. 22), 92-95.
Oros. hist. VII, 2,3. Vgl. Casimiro Torres Rodriguez, La historia de Paulo Orosio, in: Re-
vista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 61 (1955), 107-135; besonders 129.
Sproll, Imperium sine fine dedi (wie Anm. 9), 377-379.
2" Oros. hist. 1V, 17, 8.
7 Ibid. 11, 3, 6-7; vgl. Vittinghoff, Christliche und nichtchristliche Anschauungsmodelle (wie
Anm. 17), 26; Bellen, Babylon und Rom (wie Anm. 25), 58-60.
Vgl. Kap. 3 in diesem Beitrag: Die <Pax Augustar als heilsgeschichtliches Theologumenon.

70

71

74



256 Heinz Sproll

aussetzung fiir die weite Verbreitung des Christentums von den Aposteln ange-
fangen, bis in seine Zeit hinein:

«Deinde ut in magno silentio ac pace latissima inoffense et celeriter noui nominis
gloria et adnuntiatae salutis velox fama percurreret uel etiam ut discipulis eius per
diuersas gentes euntibus ultroque per cunctos salutis dona offerentibus obeundi ac
disserendi quippe Romanis ciuibus inter ciues Romanos esset tuta libertas.»”

Erst recht mussten die Konversion der Kaiser seit Constantin dem Grof3en (ca.
280-337) und die unblutigen Siege des Kaisers Theodosius des Groflen (347-
395)" als «propagator Ecclesiae»’’ nicht nur zur Stabilisierung des Imperium
Romanum beitragen, sondern das christliche Rom in der Einheit von ¢patria»,
dus» und «religior™ zur «plebs Dei» werden lassen, so dass «Humanitas», «Ro-
manitas», «Christianitas» in Harmonie verbunden sind” — eine Denkfigur, die
Orosius in christlicher Anverwandlung des Enkomion des Aelius Aristides (117-
ca. 180) von 143 entwickelt.*

In dieser heilsgeschichtlichen Perspektive und diesem von den Kirchenvétern
generierten, aitiologisch-typologisch Erinnerungsraum an die providentielle
Funktion Roms®' finden auch die Invasionen der Germanen ihren Ort: Er sieht
bei aller Ambivalenz, die sich in seiner kulturellen Distanz gegeniiber den gentes
zeigt, in den Invasionen «permissu Dei»®* die Ermoglichung der conversio zum
katholischen Glauben durch die bereits christianisierten Romer unter Aufrecht-
erhaltung ihres Anspruches auf politische und kulturelle Dominanz. So lieBen
sich die Germanen, durch den christlichen Glauben mild geworden, in das Impe-
rium Romanum integrieren.

Als Alternative hierzu erscheint ihm der Sohn Alarichs, der Gotenkonig
Athaulf (ermordet 415), als ein zu imitierendes und normatives Exemplum, der
414 von seinem Plan, das Romische Reich zu vernichten und es als neuer
Augustus durch eine Gothia zu ersetzen, unter dem Einfluss seiner Frau, der
Christin Galla Placidia (392—450), der Schwester des Kaisers Honorius (384—
423) Abstand genommen habe in der Erkenntnis, dass die Goten in ihrer Un-

" Oros. hist. VI, 1,8.

" Ybid. VII, 35,20; vgl. Zecchini, Latin Historiography (wie Anm. 19), 326.

7" Oros. hist. VII, 34,4.

™ Vgl. Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 114,

" Oros. hist. V, 2,4-7; vgl. Alonso-Niiiez, Die Auslegung der Geschichte (wie Anm. 22),
212; Johannes Straub, Christliche Geschichtsapologetik in der Krisis des Romischen
Reiches, in: Historia, 1 (1950), 52-81, besonders 66—67; wieder abgedruckt ders., Regene-
ratio imperii, Darmstadt 1972, 240-270, besonders 252-253; Eugenio Corsini, Introduzione
alle «Storie» di Orosio, Torino 1968, 187.

% Die Romrede des Aelius Aristides, ed. und iibers. Richard Klein, Darmstadt 1983, 70-71a;

vgl. Jochen Bleicken, Der Preis des Aelius Aristides auf das romische Weltreich, Géttingen

1966.

Vgl. zur providentiellen Funktion des Romischen Reiches bei Orosius Dariusz Brodka, Die

Romideologie der romischen Literatur der Spitantike, Frankfurt a. M. 1998, 187-198;

Alonso-Nufiez, Die Auslegung der Geschichte (wie Anm. 22), 212; Goetz, Die Geschichts-

o theologie des Orosius (wie Anm. 17), 140.

Oros. hist. VII, 22.6.

81



Jesus Christus als «Civis Romanus) im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 257

kenntnis des «<us Romanum» unfihig seien, ein Staatswesen zu griinden. Daher
wirke er lieber in Unterordnung unter den Kaiser: «restituendo in integrum
augendoque Romano nomine».*

So kann er auch die zeitgenossischen Katastrophen relativieren: Bei der Er-
oberung Roms 410 habe ja Alarich die christlichen Basiliken St. Peter und St.
Paul respektiert und die in sie geflohenen Biirger geschont,* so dass die entstan-
denen Schiden im Vergleich zur Brandstiftung Neros gering ausfielen.*

Dementsprechend iibersteigt der Diskurs von der <Historia vitae consolatioy®®
bei Orosius bei weitem die innergeschichtliche Erwartung des paganen Rutilius
Namantianus (5. Jahrhundert), der auch 417 auf die <Renovatio Imperii Romani»
hoffend davon ausgeht, dass es aus der Krise gestirkt hervorgehen werde,”” denn
fiir Orosius ist die Geschichte der «Civitas terrenay, im Unterschied zum Werk
des Augustinus, in der Heilsgeschichte aufgehoben.®

Orosius deutet, die anti-institutionalistischen Motive des Buches Daniel trans-
zendierend, die von der Inkarnation des Logos im Sinne des mittelplatonischen
Abbild- und Entsprechungsverhéltnisses von Gott und Geschichte ausgehende
und im providentiellen Rom als die geschichtliche Wirklichkeit gewordene
Heilsoikonomia so, dass das nunmehrige <Imperium Christianum> als vollendetes
viertes Weltreich® die «civitas Dei> als institutionell verfasstes Reich Gottes auf-
grund der Identitét von christlicher Moralitdt und staatlicher Legalitdt die com-
munio der catholica ecclesia schiitzt” und mithin seiner Berufung in Treue fol-
gend die «Christiana tempora) bis zur endgiiltigen Herrschaft Jesu Christi bestim-
men wird.

Als Schiiler des Augustinus, dessen Eschatologie er rezipiert,”' weil Orosius
trotz seiner providentialistischen Geschichtstheologie um das unerforschliche
Geheimnis Gottes, in dessen Hinden alle Geschichte ruht: «Et quia ineffabilia
sunt iudicia Dei, quae nec scire, nec explicare quae scimus possimus.»’> Von

3 Ibid. VII, 43,6; vgl. Fabbrini, Paolo Orosio (wie Anm. 19), 405-415.

% Oros. hist. VII, 39,1.
¥ Ibid. VII, 39,15: Orosius spricht zwar vom «septingentesimo conditionis eius [i.e. Romae]
annoy», meint sicher aber den Brand unter Nero 64.
Zum Konzept der «Historia vitae consolatio» bei Sulpicius Severus und Orosius vgl. Garry
W. Trompf, Early Christian Historiography. Narratives of Retributive Justice (Studies in
Religion), London/New York 2000, 283-322.
Rutilius Claudius Namatianus, De reditu suo sive Iter Gallicum, ed. und iibers. Ernst Dobl-
hofer, Bd. 1, Heidelberg 1972, 98: Liber I, 140-144.
Vgl. Straub, Christliche Geschichtsapologetik (wie Anm. 79), 267.
Vgl. Joseph Ward Swain, The Theory of the Four Monarchies. Opposition History Under
the Roman Empire, in: Classical Philology, 35 (1940), 1-21, besonders 20; Fabbrini, Paolo
Orosio (wie Anm. 19), 359-361; vgl. Lippold, Orosius, christlicher Apologet (wie Anm.
22), 104; Alonso-Nuiiez, Die Auslegung der Geschichte (wie Anm. 22), 212; Goetz, Die
Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 135; Zecchini, Latin Historiography (wie
Anm. 19), 328; Diesner, Orosius und Augustinus (wie Anm. 19), 95-96.
. Vgl. Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 112-114, 142.

' Ibid. 140.
2 Oros. hist. VII, 41,10.

86

87

88
89

90



258 Heinz Sproll

daher teilt er die Uberzeugung seines Lehrers vom «sekundiren Charakter alles
Lebens gegeniiber dem héheren Ziel».”

Die «Pax Augustay als heilsgeschichtliches Theologumenon

In der Tradition der Kirchenviter, besonders des Origenes und des Eusebius von
Caesarea’ stehend findet das Narrativ des Orosius von der providentielle Funk-
tion des Imperium Romanum seinen geschichtstheologischen Grund und zugleich
seine hochste Wirksamkeit in der <Pax Augustay, in der Christus geboren wurde:
Die Epiphanie des Augustus geht zwar der Epiphanie Christi zeitlich voraus, ist
ontisch und aitiologisch aber in der Inkarnation des Logos fundiert, die mithin in
der Zeitenwende stattfindet, von der an alle Geschichte als Heilsgeschichte ins
Eschaton eintritt und parallel hierzu von der aus die romische Geschichte in die
Geschichte der Universalmonarchie miindet.”” Von daher kann es «seit der Inkar-
nation keine weltgeschichtlichen Perioden mehr geben».”

Orosius sieht in der Eintragung Jesu in die Steuerlisten nicht nur den Perso-
nenstand des Herrn als Civis Romanus®’ konstituiert, sondern konstruiert einen
Synchronismus zwischen der <Pax Augusta> und dem anbrechenden Eschaton
der «Pax Christi:

«Igitur eo tempore, id est eo anno quo firmissimam uerissimamque pacem ordi-
natione Dei Caesar conposuit, natus est Christus, cuius aduentui pax ista famulata
est, in cuius ortu audientibus hominibus exultantes angeli cecinerunt Gloria in ex-
celsis Deo, et in terra pax hominibus bonae uoluntatis (Lk 2,14). [...] eodem quoque
anno tunc primum idem Caesar, quem his tantis mysteriis praedestinauerat Deus,
censum agi singularum prouinciarum et censeri omines homines iussit, quando et
Deus homo uideri et esse dignatus est. Tunc igitur natus est Christus, Romano cen-
sui statim adscriptus ut natus est. Haec est prima illa praeclarissimaque professio,
quae Caesarem omnium principem Romanosque rerum dominos singillatim cuncto-
rum hominum edita adsriptione signauit, in qua se et ipse, qui cunctos homines fe-
cit, inueniri hominem adscribique inter homines uoluit: quod penitus numquam ab
orbe condito atque ab exordio generis humani in hunc modum [...] cuiquam regno
concessum fuit.»’®

93

o Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 140.

Vgl. Opelt, Augustustheologie und Augustustypologie (wie Anm. 13), 45-46; Sproll, Impe-
rium sine fine dedi (wie Anm. 9), 374-379; Erik Peterson, Der Monotheismus als poli-
tisches Problem. Ein Beitrag zur Geschichte der Politischen Theologie im Imperium Ro-
manum, Leipzig 1935, 72-87.

Oros. hist. VI, 17,9; Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 91; Peter-
son, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 297-298: Peterson kann aber nicht den
Nachweis liefern, dass die theologischen Debatten um die Trinitit die politische Theologie
beeinflusste.

Peterson, Translatio imperii (wie Anm. 65), 247.

7" Oros. hist. VI, 22.8.

# Ibid., 6, 22,5-7; vgl. Straub, Christliche Geschichtsapologetik (wie Anm. 79), 263; Lacroix,
Orose et ses ideés (wie Anm. 61), 144; Francois Paschoud, Roma Aeterna. Etudes sur la
patriotisme romain dans V Occident latin & V epoque des grandes invasions, Neuchatel
1967, 281.

95

96



Jesus Christus als «Civis Romanus) im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 259

Die Steuerhoheit ist mithin fiir Orosius Instrument der die «Pax> der res publi-
ca garantierenden Monarchie des Augustus, die ihrerseits aufgrund ihrer provi-
dentiellen Berufung zum Abbild der Herrschaft Gottes verstanden und damit zur
idealen Staatsform erklért wird.

Der spanische Presbyter konstruiert weitere Synchronismen und deutet pa-
gane Prodigien geschichtstheologisch um, um die Heilsoikonomia der <provi-
dentia Dei» im Regierungshandeln des Augustus und im neuen Aion der (Pax
Augustay nachzuweisen. Aus seiner Perspektive spielt dabei die chronologische
Exaktheit keine Rolle.”” Der die Sonne umgebende Regenbogen, der sich dem
jungen Octavius nach dessen Riickkehr aus Apollonia in Rom (44 v. Chr.) zeigte,
wird als eine kosmische Synekdoche interpretiert: Der adventus des Octavius
verweist auf den adventus Jesu Christi als den Schopfer der Sonne.'”

Auch die narrative Synekdoche vom Sprudeln einer Olquelle vor einer
«taberna meritoria» in Rom bei seiner zweiten siegreichen Riickkehr aus Sizilien
36 v. Chr.'”" und bei der Verleihung der «perpetua tribunicia potestas» 23 v. Chr.
an Octavian'” hat fiir Orosius die Funktion, auf die kiinftigen <tempora Christia-
nay» zu verweisen, in denen der Gesalbte (d.h. Christus) in seiner Kirche als Gast-
stitte im tibertragenen Sinne und im Orbis Romanus seine iiberreiche Heilsoiko-
nomie zuteilwerden lésst.

Der dreifache Triumph des Oktavian in seinem 5. Konsulatsjahr nach dem
Sieg tiber Antonius und Cleopatra im actischen und alexandrinischen Krieg am
6. Januar 29 v. Chr., die Schlieung der Pforten des Janus-Tempels zum ersten
Mal und die BegriiBung mit dem Ehrennamen des Augustus am selben Tage gel-
ten Orosius als providentielle Koinzidenz mit der Epiphanie des Herm:

«[...] quid fidelius ac uerius credi ac cognosci potest, concurrentibus ad tantam
manifestationem pace nomine die, quam hunc occulto quidem gestorum ordine ad
obsequium praeparationis eius praedestinatum fuisse, qui eo die, quo ille manifes-
tandus mundo post paululum erat, et pacis signum praetulit et potestatis nomen ad-
sumpsit?»!*

Demnach sind der «gestorum ordo»'® bestehend aus dem «triplex triump-
hus», der Etablierung der «pax» und der Begriindung der Monarchie durch die
Verleihung des Augustustitels an Oktavian Synekdochien der Wirksamkeit der

» Vgl. Lippold, Rom und die Barbaren (wie Anm. 67), 48; Paschoud, Roma Aeterna (wie

Anm. 98), 281.

1% Oros. hist. VI, 20, 5; vgl. Suetonius, De vita Caesarum libri VIII. Liber II: Divus Augustus,
ed. Maximilian Thm, Leipzig 1908 (ND 1978), 95 (im Folgenden als Suet. Aug. zitiert);
Cassius Dio Cocceianus, Historiae Romanae, ed. Ursulus Philip Boissevain, II, Berlin 1898
(ND 1955), XLV, 4, 4 (im Folgenden als Cass. Dio zitiert); vgl. Opelt, Augustustheologie
und Augustustypologie (wie Anm. 13), 50-57 zu den paganen und christlichen Quellen des
Orosius; Werner Dahlheim, Augustus, Miinchen 2010, 378.

"' Oros. hist. VI, 20,6; vgl. Cass. Dio XLVIII, 43,4.

"2 Oros. hist. VI, 20,7.

' Ibid. VI, 20,8; vgl. ibid. VI, 20,1-4; vgl. Opelt, Augustustheologie und Augustustypologie
(wie Anm. 13), 50.

"% Oros. hist. VI, 20,8.



260 Heinz Sproll

die Inkarnation des Logos verheilenden <providentia Dei>. Die mit den weiteren
SchlieBungen der Pforten des Janus-Tempels verbundenen Friedensschliisse, so
nach dem cantabrischen Krieg 20 v. Chr.'” und zum dritten Mal nach der Unter-
werfung der Parther fiir zwolf Jahre'* sind fiir Orosius providentielle Synek-
dochien, die nicht nur auf die Geburt Jesu Christi hinweisen, sondern sie auch
heilsgeschichtlich vorbereiten helfen.

Umstritten ist, inwieweit Orosius bei der christlichen Deutung der dreima-
ligen SchlieBung der Tore des Janus-Tempels pagane Prodigien umdeutet oder
christliche Narrative rezipiert.'"”” Ein genuin eigenstindiges Theologumenon ent-
faltet er, wenn er die Ablehnung des dominus-Titels durch Augustus als heils-
geschichtliche Weissagung der bevorstehenden Geburt des Herrn deutet.'” Die
mittelalterliche Legenda aurea'” wird von Orosius insofern begriindet, da er
Augustus, durch die «providentia Dei> inspiriert, dabei das Motiv unterstellt, den
dominus-Titel Jesus Christus vorbehalten zu wollen. Gleichwohl kann hypothe-
tisch angenommen werden, dass Orosius dieser Topos bei Sueton''’ und die
Maecenas-Rede bei Cassius Dio, in der Augustus die Anrede mit dominus ab-
lehnt,'"" nicht unbekannt gewesen sein konnten.

Mithin korrespondiert die Christusreferenz der «Pax Augusta> und mit der
Christianisierung des die Einheit des Imperium Romanum stiftenden Census.'"
Dabei ist Augustus nur insofern die Einheit des «Orbis terrarum» in der Pax
Augusta> geschuldet, als er, der «imperator fortissimus et clementissimus»,'"” als
Werkzeug Gottes fungiert:

«At uero, si indubitatissime constat sub Augusto primum Caesare post Parthicam
pacem uniuersum terrarum orbem positis armis abolitisque discordiis generali pace
et nova quiete compositum Romanis paruisse legibus, Romana iura quam propria
arma maluisse spretisque ducibus suis iudices elegisse Romanos [...] inuiti licet illi,
quos in blasphemiam urguebat inuidia, cognoscere faterique cogentur, pacem istam
totius mundi et tranquilissimam serenitatem non mag?nitudine Caesaris sed potestate
filii Dei, qui in diebus Caesaris apparuit, exstitisse».

Fiir Orosius konnte sich das Christentum in der durch die Pax Augusta> ge-
einte romische Welt umso eftektiver ausbreiten, als die Apostel als Romer unter

' Ibid. VI, 20,9; ibid. VI, 21,11.

"% Ibid. VI, 22,11-2; ibid. VII, 3,4.

"7 vgl. Opelt, Augustustheologie und Augustustypologie (wie Anm. 13), 47-50; Goetz, Die

Geschichtstheologie des Orosius (wie Anm. 17), 84.

Oros. hist. VI, 22,3-6; vgl. Peterson, Der Monotheismus als politisches Problem (wie Anm.

94), 89-90.

19 peterson, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 297.

10 Qyet. Aug. 53,1.

" Cass. Dio LII, 14-41; vgl. Jochen Bleicken, Der politische Standpunkt Dios gegeniiber der
Monarchie, in: Hermes, 4 (1962), 444-467; vgl. Tertullian, Apologeticum — Verteidigung
des Christentums Lateinisch und Deutsch, ed. und iibers. Carl Becker, Miinchen 21992,
XXXIV, 1 (im Folgenden als Tert. apol. zitiert).

"2 val. Opelt, Augustustheologie und Augustustypologie (wie Anm. 13), 46

"% Oros. hist. VI, 1,6.

" Ibid. 111, 8,5-8.

108



Jesus Christus als «Civis Romanus» im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 261

Romern wirkten: Romanitas und Christianitas mussten so unter der Leitung der
«providentia Dei> im neuen Aion der <tempora Christiana)'"® zu einer geradezu
identitdren Symbiose gelangen:

«deinde ut in magno silentio ac pace latissima inoffense et celeriter noui nominis
gloria et anuntiatae salutis uelox fama percurreret uel etiam ut discipulis eius per
diuersas gentes euntibus ultroque per cunctos salutis dona offerentibus obeundi ac
disserendi quippe Romanis ciuibus inter ciues Romanos esset tuta libertas.»''®

In dieser aitiologischen und eschatolologischen Deutung wird die Synekdoche
der <Pax Augusta> zur normativen Matrix fiir die christlich gewordenen Kaiser,
da Augustus mit seinen Tugenden gleichsam als «anima naturaliter christiana»'"’
das exemplum fiir das verbindliche christliche Kaiserideal bildet, dessen /mpe-
rium Romanum in Erfullung seiner heilsgeschichtlichen missio sich des Schutzes
Gottes gewiss sein darf — eine Legitimationsdeutung, die zusammen mit dem
ehemals paganen, nunmehr christianisierten geschichtstheologischen Konstrukt
der «translatio imperii>''® die Grundlagen fiir das Selbstverstindnis mittelalter-
licher Kaiser prifigurieren und in diesem Kontext die Trope Roma onde Cristo é
Romano bei Dante Alighieri (1265-1321)""? performativ bestimmen sollte.

Erik Petersons Enthistorisierung der Augustustheologie des Orosius im Kampf
gegen die politische Theologie der sich abzeichnenden NS-Reichskirche

Der von der Dialektischen Theologie Karl Barths (1886—1968) maligeblich be-
einflusste protestantische Theologe Erik Peterson (1890—1960)'* hat kurz nach
seiner Konversion zur Katholischen Kirche 1930 einen Frontalangriff gegen die
vermeintlich politische Theologie des Orosius gestartet. In seinem Aufsatz
Kaiser Augustus im Urteil des antiken Christentums von 1932/1933"" wirft er
neben Eusebius von Caesarea besonders Orosius vor, eine politische Theologie
konzipiert zu haben, «die es unternimmt, das Imperium Romanum mit den
Mitteln der christlichen Theologie zu rechtfertigen und damit auch der Gestalt
des Augustus wiederum eine theologische Bedeutung beizumessen.»'*

" Ibid. VIL 5,4.

" Ibid. VI, 1,8.

"7 Tert. apol. X VII, 6,120-121.

" Werner Goez, Translatio imperii, Ein Beitrag des Geschichtsdenkens und der politischen
Theorien im Mittelalter und in der frithen Neuzeit, Tiibingen 1958; neuerdings Pablo Valdivia
Orozco, Krise (Paul Valéry), in: Kasper/Wild (Hg.), Rom riickwirts (wie Anm. 5), 66-74.
Dante Alighieri, Divina Comedia, Canto XXXII, 102; ders., Monarchia. Lateinisch-
Deutsch, iibers. Ruedi Imbach/Christoph Fliieler, Stuttgart 1989, Bd. I, XVI, 1-2; Bd. II, X,
6-8; vgl. Ilone Opelt, Das Bild des Kaisers Augustus bei Dante, in: Deutsches Dante-
Jahrbuch, 64 (1989), 155-160.

Barbara Nichtweil3, Erik Peterson. Neue Sicht auf Leben und Werk, Freiburg i. Br. 1992.
Peterson, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 296-298; ders., Der Monotheismus als
politisches Problem (wie Anm. 94), 88-94 mit weitgehend wortlicher Ubernahme seines
Aufsatzes: Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 296-297.

Peterson, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 296.

119

120
121

122



262 Heinz Sproll

Nach Peterson iiberbietet Orosius aber bei weitem Eusebius von Caesarea an
Exzessivitdt, da pagane Autoren zwischenzeitlich die Inkompatibilitdt des christ-
lichen Glaubens mit dem Imperium Romanum postuliert hitten. Zudem erlaub-
ten, so Peterson, die inzwischen elaborierten trinitdtstheologischen Diskurse
nicht mehr eine Strukturanalogie zwischen der gottlichen und politischen Mon-
archie, wie sie fiir Eusebius noch moglich gewesen sei. Folglich musste Orosius
Augustus christianisieren und Christus romanisieren. Mithin wirft Peterson Oro-
sius einen exegetisch-methodologischen Fehlschluss vor: «Die ganze Augustus-
Legende wird von ihm [Orosius] im Sinne der christlichen Allegorie gedeutet,
wie wenn er einen Bibeltext vor sich hitte.»'*

Auch habe Orosius pagane Legenden, also auBlerbiblische Texte, herange-
zogen, um die politische Augustustheologie zu konstruieren. Den Vorwurf, den
Peterson Eusebius macht, seine Konstruktion der goéttlichen Monarchie miisse
nicht nur an der Trinitétstheologie, sondern auch an der christlichen Eschatologie
scheitern,'™ kann er gegeniiber Orosius mit seiner heilsgeschichtlich-eschatolo-
gischen Deutung der Inkamation des Logos nicht erheben. Umso mehr greift er
die orosianische Konstruktion der «innere[n] Verbindung zwischen dem christ-
lichen Monotheismus und dem Imperium Romanum»'® an. Argumentative In-
konsistenzen'*® in Kauf nehmend bricht er daher mit seiner eigenen bisherigen
Argumentationsstrategie des Versuchs einer intrinsischen dogmatischen Wider-
legung, wenn er das Theologumenon der providentiellen (Pax Augustar, wie es
der spanische Presbyter vertritt, einfach fiir geschichtlich obsolet erklirt'”” und
wenn er in anachronistischer Vorgehensweise den Ditheisten und Schismatiker
Hlppolytos von Rom in Stellung bringt, der unter dem Eindruck des vor allem in
Agypten ausgeiibten Zwangs zum Kaiseropfer unter Septimius Severus (146—
211) in seiner Deutung des Danielbuches'?® die von den Kirchenvitern bisher in
Pfadabhingigkeit performativ in eine ontische Beziehung gesetzte Geburt Jesu
zur providentiellen (Pax Augusta) negativ umpolte: Der «census August> wird
jetzt zur vom Satan gelenkten Imitation Gottes, da er die Rekrutierung von Sol-
daten und damit die Ausdehnung von Gewalt zum Ziel gehabt habe. Im An-
schluss an die Apokalypse des Johannes'” deutet Hippolyt das Imperium Roma-

2 Tbid. 298.

** Ebenda.

2 Tbid. 93.

1% ygl. Alfred Schindler (Hg.), Monotheismus als politisches Problem? Erik Peterson und die
Krmk der politischen Theologie, Giitersloh 1978.
Peterson Der Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 94), 93-94.
Hlppolytus In Danielem IV, 9, 2-3, in: Peter Guyot/Richard Klein (Hg.), Das frithe Chris-
tentum bis zum Ende der Verfolgungen Darmstadt 1997, 236-239; vgl. Vinzenz Buchheit,
Hippolyt, Origenes und Ambrosius iiber den Census Augusti, in: Ernst Dassmann/Klaus
Thraede (Hg.), Vivarium. Festschrift. Theodor Klauser zum 90. Geburtstag, Miinster 1984,
50-56.

Q i
12 Apoc., passim.



Jesus Christus als «Civis Romanus) im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 263
num zum Antichristen um."*® «Von da aus konnte dann aber Augustus, wie wir
bei Hippolytos sehen, geradezu als der Gegenspieler zu Christus aufgefasst wer-
den.»"

Als Kronzeugen flir seine Ablehnung jeglicher politischer Augustustheologie
meint Peterson Augustinus anfiihren zu mﬁssen,132 um zu stipulieren, dass nur
der Kirche allein, keinem weltlichen Imperium, Okumenizitit zukomme.'** Folg-
lich muss Peterson die Konsistenz- und Wahrheitsanspriiche der heilsgeschicht-
lichen Deutung der Pax Augusta> bei Eusebius und Orosius bestreiten und sie
darliber hinaus aus der Paradosis, mithin aus dem kanonisierten Erinnerungs-
raum der Kirche ausschlieen.

Einmal abgesehen davon, dass nach neueren Forschungsergebnissen Augus-
tinus das Imperium Romanum nicht nur nicht negativ konnotiert, sondern durch-
aus eine positive Bedeutung zuschreibt,'** kann nicht iibersehen werden, wie
Peterson in seiner auch vor Anachronismen nicht haltmachenden dekontextua-
lisierenden Methode die aitiologisch bestimmte Synekdoche der (Pax Augusta
bei Orosius missversteht, um jegliche politische Theologie als vermeintlich er-
ledigt zu diskreditieren. Bereits Carl Schmitt (1888-1985), der die <Pax Augusta>
wieder heilsgeschichtlich deutet,"”® und die ahistorische Methode Petersons der
«abstrakt-absolute[n] Disjunktion von reiner Theologie und unreiner Politik»'*®
einer scharfen Kritik unterzieht, da sie «an jeder konkreten, Geistlich-Weltlich
gemischten Wirklichkeit des konkreten geschichtlichen Geschehens vorbeigehen
kann»,"”” hat mit Recht darauf hingewiesen, dass so der hermeneutische Ver-
dacht gegen diese politische Theologie aus dem Kontext der Krise der protestan-
tischen Theologie 1925-1935 und des Kampfs Petersons gegen das protestanti-
sche Staatskirchentum und die sich abzeichnende Reichskirche im Dritten Reich
zu verstehen ist.'*® Mithin wird deutlich, wie sehr Peterson seinen Diskurshori-
zont auf die Geschichte der Antike projiziert, der, zumindest bis Gelasius (Papst

1% Hippolytus, De Antichristo, in: Traités d’Hippolyte sur David et Goliath, sur le Cantique
des cantiques et sur I’Antéchrist, ed. und iibers. Gérard Garritte (Corpus scriptorum Chris-
tianorum Orientalium 263-264), Louvain 1965, XXV, 28.

1! peterson, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 299.

132 Ebenda; Peterson, Der Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 94), 157: Peterson
bezieht sich in beiden Fillen auf Prosper Aquitanus, De vocatione omnium gentium, PL 51,
704, 11, 16 (weiter als Prosp. de voc. zitiert).

133 peterson, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 298-299.

134 Peterson, Der Monotheismus als politisches Problem (wie Anm. 94), 157: Prosp. de voc. II,
16 verweisend, konzediert, dass auch Augustinus dem Imperium Romanum eine provi-
dentielle Bedeutung zuschreibt; vgl. Johannes Straub, Augustins Sorge um die regeneratio
imperii. Das Imperium Romanum als civitas terrena, in: Historisches Jahrbuch, 73 (1954), 36—
60; wieder abgedruckt in ders., Regeneratio Imperii. Aufsitze tibers Roms Kaisertum und
Reich im Spiegel der heidnischen und christlichen Publizistik II, Darmstadt 1986, 271-295.

" Carl Schmitt, Politische Theologie II. Die Legende von der Erledigung der Politischen
Theologie, Berlin 1970, 82.

1 Ibid. 85.

"7 Ibid. 82.

¥ Ibid. 49, 85-86.



264 Heinz Sproll

492-496), die Entdifferenzierung von sakraler und profaner Sphére, des Religio-
sen und des Politischen im modernen Sinne unbekannt war.'”

Gleichwohl kann Peterson theologisch nicht umhin, die providentielle Funk-
tion des Augustus und das Theologumenon der <Pax Augusta>, wie es von Oro-
sius in seiner eschatologischen Dimension verstanden wird, anzuerkennen:

«So bleibt, wie mir scheint, von dieser ganzen Imperium- und Augustustheologie
nicht viel mehr iibrig, als der allgemeine Gedanke einer Vorbereitung des Evange-
liums durch das Imperium Romanum, eine Idee, die ein altes romisches Sakramen-
tar (das sogen. Gelamanum) in einem Gebete folgendermaﬁen ausdruckt «Deus qui
praedicando aeterni regni euangelio Romanum imperium praeparastl »'** In diesem
Sinn wird aber auch die Gestalt des Augustus in der Kirche immer fortleben, selbst
wenn seine Verkniipfung mit einer politischen Theologie fuir uns fortgefallen ist. 4!

Dariiber hinaus er6ffnet die Relecture des Orosius den Zugang zu einem lange
Zeit verschiitteten Erinnerungsraum: So kniipft Benedikt XVI. an die Herme-
neutuik der christlichen, eschatologisch verstandenen Heilsgeschichte ganz im
Sinne des Orosius an, wenn er, Benedikt XVI., mit seiner an Augustinus orien-

tierten Theologie der Historizitdt'** und seiner kanonischen Methode der Schrift-

exegese die Bedeutung der providentiellen Funktion der «Pax Augusta»'* im

Zusammenhang mit der substanztheologisch gedeuteten Inkarnation des Logos
und seines Fortwirkens durch den HI. Geist in der Geschichte plausibel zeigt.

Die Inkarnation des Logos in der «Pax Augusta» als eschatologische «Fiille der Zeity» (Gal 4,
4): Jesus Christus als «Civis Romanus» im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius

Vorliegender Beitrag tiberpriift Orosius” historisch-theologische Perspektiven auf der Ba-
sis des Theologumenons der «Pax Augustay. Zuerst geht er der Chronografie des Orosius,
ihrer Methode und ihrem Verstindnis der heilbringenden Okonomie nach. Danach ana-
lysiert der Autor das Imperium Romanum und seine Erfiillung im Imperium Christianum.
Ein dritter Abschnitt behandelt den Synchronismus der Inkarnation des Logos in der Pax
Augusta. Zuletzt zeigt der Aufsatz, wie Erik Peterson die Theologie des Augustus als po-
litische Theologie von ihrem spitantiken Kontext abléste und mithin seine Deutung der
Augustustheologie von der Wahrnehmung der sich abzeichnenden protestantischen NS-
Reichskirche bestimmen lieB3.

Jesus — Augustus — Heilsgeschichte — Teleologie — Imperium Romanum.

139 Vgl. Rémi Brague, Europe, la voie romaine, Paris 1993, besonders 150: «Le christianisme

unit le divin et ’humain la ou il est facile de les distinguer. Il distingue le divin et ’humain
1a ou il est facile de les unir».

" The Gelasian Sacramentary. Liber sacramentorum Romanae ecclesiae, ed. Henry Austin
Wilson, London 1894, 277, [11,62: «Ita missa pro regibus post communionemy; vgl. Marty-
rologium Romanum ex decreto sacrosanti oecumenici Concilii Vaticani II instauratum
auctoritate [oannis Pauli PP II promulgatum. Editio altera, Rom 2004, 685-686: zum 25.
Dezember: «anno imperii Caesaris Octaviani Augusti quadragesimo secundo; toto Orbe in
pace composito, Iesus Christus [...] nascitur».

"I Peterson, Kaiser Augustus im Urteil (wie Anm. 15), 199.

12 ygl. Joseph Ratzinger, Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche, St. Otti-
lien 1992; ders., Das neue Volk Gottes, Diisseldorf 1969; ders., Schauen auf den Durch-
bohrten, Einsiedeln 1984.

> Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Prolog. Die Kindheitsgeschichten, Freiburg i. Br./Ba-
sel/Wien 2012, 73-74.



Jesus Christus als «Civis Romanuss im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius 265

L’incarnation du Logos dans la (Pax Augusta) comme «plénitude du temps»
eschatologique (Galates 4,4): Jésus Christ en tant que (citoyen romain)
dans le discours de I'histoire du salut d'Orosius

La présente contribution observe les perspectives historiques théologiques d’Orosius sur
la base du théologumene de la <Pax Augusta>. Dans un premier temps, I’auteur suit la
méthode de chronographie d’Orosius et sa compréhension de 1’économie salutaire. Il ana-
lyse ensuite I’Imperium Romanum et sa réalisation dans I'Imperium Christianum. Une
troisiéme partie est consacrée au synchronisme de I'incarnation du Logos dans la Pax
Augusta. Enfin, I’auteur montre comment Erich Peterson détacha la théologie d’Auguste
comme théologie politique de son contexte antique tardif, et par conséquent fit determiner
I’interprétation de la théologie d’Auguste par la perception de I’émergente église protes-
tante de I’Empire national-socialiste.

Jésus — Auguste — histoire du salut — téléologie — Imperium Romanum.

L’incarnazione del logo in «Pax Augusta) come «Fiille der Zeit» escatologica (Gal 4,4):
Gesu Cristo come «Civis Romanusy nel discorso storico-sacro di Orosius

Questo contributo verifica la prospettiva storico-teologica di Orosius sulla base del Theo-
logumenon della <Pax Augusta>. Prima di tutto, prende in esame il metodo della crono-
grafia di Orosius e la sua comprensione dell’economia salvifica. In seguito, I’autore ana-
lizza I’Imperium Romanum e la sua realizzazione nell’Imperium Christianum. Una terza
parte tratta il sincronismo dell’incarnazione del logo nella Pax Augusta. Infine, il saggio
mostra come Eric Peterson scollega dal suo contesto tardo antico la teologia di Augustus
in quanto teologia politica e pertanto lascia determinare I’interpretazione della teologia di
Augusto dalla percezione della chiesa protestante sorgente del Reich nazionalsocialista.

Gesu — Augustus — Storia sacra — Teleologia — Imperium Romanum.

The incarnation of the logos in «Pax Augusta» as an eschatological «fullness of the time»
(Gal 4,4): Jesus Christ as «Civis Romanus) in Orosius’ salvation historical discourse

This essay examines Orosius’ historical-theological perspectives on the basis of the theo-
logumenon of the Pax Augusta. First, it studies the method of Orosius’s chronography and
his understanding of the salvific oikonomia. The essay then analyzes Orosius’ understan-
ding of the Imperium Romanum and his idea of its fulfillment in the Imperium Chris-
tianium. A third section treats the synchronism of the Incarnation of the Logos in the Pax
Augusta. Finally, the essay demonstrates how Erik Peterson detached the Augustus theo-
logy from its context of late Antiquity as a political theology, and how his interpretation
of the Augustean theology was defined by the emerging protestant church within Nazism.

Jesus — Augustus — salvific oikonomia — teleology — Imperium Romanum.

Heinz Sproll, Prof. Dr., Professor flir Didaktik der Geschichte, Universitidt Augsburg.






	Die Inkarnation des Logos in der <Pax Augusta> als eschatologische "Fülle der Zeit" (Gal 4,4) : Jesus Christus als <Civis Romanus> im heilsgeschichtlichen Diskurs des Orosius

