Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 111 (2017)

Artikel: "Ich bin ein Produkt der Anti-Minarett-Initiative” : Islam in der Schweiz
vor dem Hintergrund identitéarer Grenzziehungen

Autor: Sheikhzadegan, Amir

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-772440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-772440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Ich bin ein Produkt der Anti-Minarett-Initiative»
Islam in der Schweiz vor dem Hintergrund
identitidrer Grenzziehungen

Amir Sheikhzadegan

Trotz der beachtlichen Literatur iiber die 2009 von der schweizerischen Stimm-
berechtigten angenommenen Anti-Minarett-Initiative' sind die identitiren Aus-
wirkungen dieses Ereignisses auf die muslimische Bevolkerung der Schweiz
noch unerforscht. In Anlehnung an eine bewihrte Theorietradition, welche die
soziale Identitit (im Sinne der Identifikation mit einer sozialen Gruppe) als Er-
gebnis der Wechselwirkung zwischen externer Zuschreibung (Kategorisierung)
und interner Identifikation konzipiert,” geht die vorliegende Studie dieser Frage

[}

Siche beispielsweise Doris Angst, Das Minarettverbot in der Schweiz. Eine Diskursanalyse
mit Blick auf die Menschenrechte, in: Journal for Human Rights/Zeitschrift fiir Menschen-
rechte, 4/1 (2010); Michael Baumgartner/Ruedi Epple, A Coincidence Analysis of a causal
chain. The Swiss minaret vote, in: Sociological Methods & Research, 43/2 (2014), 280—
312; Patrik Ettinger/Kurt Imhof, Qualitit der Medienberichterstattung zur Minarett-
Initiative, in: Heike Scholten/Klaus Kamps (Hg.), Abstimmungskampagnen. Politikvermitt-
lung in der Referendumsdemokratie, Wiesbaden 2013, 357-369; Niliifer Géle, The Public
Visibility of Islam and European Politics of Resentment. The Minarets-Mosques Debate, in:
Philosophy and Social Criticism, 37/4 (2011), 383-392; Patrick Haenni/Stéphane Lathion,
Les minarets de la discorde. Eclairages sur un debat suisse et europeen, Fribourg 2009;
Mathias Tanner/Felix Miiller/Frank Mathwig/Wolfgang Lienemann (Hg.), Streit um das
Minarett. Zusammenleben in der religios pluralistischen Gesellschaft, Ziirich 2009; Andreas
Tunger-Zanetti, <Against [slam, but not against Muslims». Actors and attitudes in the Swiss
minaret vote, in: Samuel-Martin Behloul/Susanne Leuenberger/Andreas Tunger-Zanetti
(Hg.), Debating Islam. Negotiating Religion, Europe, and the Self, Bielefeld 2013, 285-
312; Adrian Vatter (Hg.), Vom Schécht- zum Minarettverbot. Religiése Minderheiten in der
direkten Demokratie, Ziirich 2011.

Die Einsicht, dass Gruppen-Zugehorigkeiten keine feste Gréssen sind, sondern dynamisch und
unter der Einwirkung dialektischer Wechselwirkung zwischen sozialen Gruppen konstruiert
werden, geht auf einen Paradigmenwechsel zuriick, der 1969 durch eine Publikation des nor-
wegischen Ethnologen Fredrik Barth eingeleitet wurde. Barths These stellte eine grundlegende
Abkehr vom Herder’schen Verstindnis von Kulturen als nebeneinander stehenden, statischen
und kugelformigen Entitiiten dar. Siehe Fredrik Barth (Hg.), Ehtnic Groups and Boundaries.
The Social Organization of Culture Difference, Bergen 1969. Vgl. auch Andreas Wimmer,
The making and unmaking of ethnic boundaries. A multilevel process theory, in: American
journal of sociology, 113/4 (2008), 970-1022; Richard Jenkins, Categorization: Identity, social
process and epistemology, in: Current sociology, 48/3 (2000), 7-25.

SZRKG, 111 (2017), 229-244



230 Amir Sheikhzadegan

nach. Konkret sucht sie nach Antworten auf die Fragen, ob die Anti-Minarett-
Initiative unter den MuslimInnen identitire Reaktionen hervorgerufen hat, und
wenn ja, ob dabei unterschiedliche Reaktionsformen erkennbar sind.

Der Beitrag beginnt mit einfiihrenden Worten zum Stellenwert des Minaretts
im Islam. Danach werden jene gesellschaftlichen Dynamiken skizziert, die zur
Genese der Kategorie <MuslimIn) gefiihrt haben. Im empirischen Teil des Auf-
satzes wird nach einer kurzen Beschreibung der Daten eine Auswahl von Por-
traits der MuslimInnen, bei deren narrativen Identitidten deutliche Spuren der
Anti-Minarett-Initiative erkennbar sind, pridsentiert. Anschliessend werden die
besprochenen Portraits einer vergleichenden Analyse unterzogen. Im letzten Ab-
schnitt wird der Aufsatz mit einigen abschliessenden Anmerkungen abgerundet.

Zum Stellenwert des Minaretts im Islam

Dem Minarett kommt in islamischer Theologie keine Bedeutung zu. Aus der
Uberlieferung geht jedoch hervor, dass der Ruf zum Gebet (der Adhan) bereits
zu Lebzeiten des Propheten des Islam praktiziert wurde und zwar aus dem Dach
eines hoheren Gebidudes in der Nachbarschaft seines Hauses. Auf diese Weise
sollen MuslimInnen auf das unmittelbar bevorstehende Kollektiv-Gebet im Haus
des Propheten (und unter seiner Fiihrung) aufmerksam gemacht worden sein.

Fest steht, dass das Minarett erst im Laufe der Entwicklung der Moschee-
Struktur, offensichtlich unter dem Einfluss romischer und sassanidischer Bau-
traditionen, entstand.” Wann genau dies geschah und ob dieses Konstrukt ur-
spriinglich zum Aufruf zum Gebet durch den Muezzin» (mu 'adhdhin, Adhan-
Ausrufer) konzipiert war, ist unklar.* Aus der Bedeutung des Wortes Minaretts
(auf Arabisch: manara: <Behilter des Lichtes, Leuchtturm», aus dem arabischen
Stamm nur: <Lichty) liesse sich am ehesten darauf schliessen, dass anféinglich
dessen Sichtbarkeitsfunktion im Vordergrund stand.” Es ist auch unklar, ab wann
das Minarett zum Praktizieren des Adhans verwendet wurde.

Das Minarett hat sich im Laufe der Zeit zum festen Bestandteil der Moschee-
Architektur und zum Wahrzeichen des Islam entwickelt: «By the end of the
twelfth century the minaret, in the form of a slender freestanding shaft, had
become the universal symbol of Islam from the Atlantic to the Indian Ocean.»®

3 Stefano Bianca, Das Minarett in der religiésen Architektur, in: SGMOIK/SSMOCI Bulletin:
Schweizerische Gesellschaft Mittlerer Osten und Islamische Kulturen, Nr. 28 (2009), 5-9.
Siehe auch Robert Hillenbrand, Islamic architecture. Form, function, and meaning, Edin-
burgh 1994; Rifa’at A. Lenzin, Eine muslimische Perspektive auf die Minarett-Diskussion
und das Zusammenleben in der Schweiz von morgen, in: Tanner et al. (Hg.), Streit um das
Minarett (wie Anm. 1), 45-60.

Hamilton A. R. Gibb/Johannes H. Kramers, Concise Encyclopedia of Islam, Leiden 2001,
340.

Siehe hierzu etwa Oleg Grabar, Die Moschee, in: Markus Hattstein/Peter Delius (Hg.),
Islam, Kunst und Architektur, Kéln 2000, 4453, 44.

Sheila S. Blair/Jonathan M. Bloom, Art and architecture. Themes and variations, in: John L.
Esposito, The Oxford history of Islam, New York 1999, 215-267, 244-245.



Islam in der Schweiz vor dem Hintergrund identitdrer Grenzziehungen 231

Dass das Minarett auch heute noch fiir praktizierende MuslimInnen von einer
eher symbolischen als einer funktionalen Bedeutung ist, geht aus einer langen
Reihe von Wortmeldungen der MuslimInnen in der Schweiz wéhrend der offent-
lichen Debatte iiber die Initiative hervor.

Zwar konnen an dieser Stelle nicht samtliche dieser Positionen besprochen
werden, dennoch bringt das folgende Zitat von Hisham Maizar, dem ehemaligen

Vorsitzenden der FIDS, die Quintessenz vieler dieser Stellungnahmen auf den
Punkt:

«Warum verlangen Muslime die Errichtung von Minaretten? Weil das Minarett
Wahr- und Kennzeichen ist, das Muslime auf eine Moschee hinweist, in welcher
Freitagsgottesdienste abgehalten werden. Weil es von Muslimen weltweit seit Jahr-
hunderten als Bestandteil der Moschee betrachtet wird und so Element musli-
mischer Identitédt ist. Weil es die harmonische Eingliederung der Muslime in die
Gesellschaft zeigt und manifestiert, dass diese Gesellschaft sich Andersglidubigen
gegeniiber tolerant verhdlt. Weil die Muslime sich nicht verstecken, sondern sicht-
bar ihren Glauben leben wollen.»®

Vor dem Hintergrund obiger Ausfiihrungen mag erstaunen, dass Reaktionen
der MuslimInnen auf die Annahme der Initiative auffillig zurtickhaltend ausge-
fallen sind. Beriicksichtigt man jedoch den Umstand, dass Muslimlnnen in der
Schweiz auch sonst nicht durch politischen Aktivismus auffallen, dann hélt sich
das Erstaunen in Grenzen.

Der/die <MuslimIn): Die Genese einer Kategorie

In der Wahrnehmung der autochthonen Bevélkerung entsprachen die Einwan-
derer aus islamisch gepriagten Gesellschaften bis in die 1990er Jahre vorwiegend
der Kategorie <Gastarbeiter>. Bei den muslimischen Einwanderern selbst
herrschte wiederum ein nationales bzw. ethnisch-kulturelles Selbstverstdndnis
vor. Erst durch komplexe Prozesse der wechselseitigen Grenzziehung entstand
allmahlich eine kulturiibergreifende Kategorie, die Angelika Hartmann trefflich
als <homo islamicus> bezeichnet hat.” Somit hat sich eine vertikale, auf soziale

7 Die 2006 gegriindete Foderation Islamischer Dachverbénde in der Schweiz (FIDS) ist der

grosste muslimische Dachverband in der Schweiz. Seit dem iiberraschenden Tod Maizars
2015 hat Montassar BenMrad den Vorsitz der FIDS inne.

Was Minarett fiir Muslime bedeutet, in: SGMOIK/SSMOCI Bulletin: Schweizerische Ge-
sellschaft Mittlerer Osten und Islamische Kulturen, Nr. 28 (2009), 10.

Angelika Hartmann, Pluralismus und Toleranz aus der Sicht des Islam, in: Christian Augus-
tin/Johannes Wienand/Christiane Winkler (Hg.), Religiéser Pluralismus und Toleranz in
Europa, Wiesbaden 2006, 123-186. Vgl. auch Mallory Schneuwly Purdie, De I’étranger au
musulman, Saarbriicken 2010. Fiir ein dhnliches Phinomen in anderen europiischen Kon-
texten siche etwa Anna Korteweg/Gokge Yurdakul, Islam, gender, and immigrant integra-
tion. Boundary drawing in discourses on honour killing in the Netherlands and Germany,
in: Ethnic and Racial Studies, 32/2 (2009), 218-238; Peter Holtz/Janine Dahinden/Wolf-
gang Wagner, German Muslims and the «integration debate>. Negotiating identities in the
face of discrimination, in: Integrative Psychological and Behavioral Science 47/2 (2013),



232 Amir Sheikhzadegan

Schichtung bezogene, Differenzierung zu einer horizontalen, auf kulturelle Un-
terschiede ausgerichteten, Zuschreibung entwickelt. Mit dieser Transformation
ist auch die Wahrnehmung der Gastarbeiter als <bedrohliche Andere> auf die Ka-
tegorie der MuslimIn iibertragen worden. '’

Wie Brigit Allenbach'' in Anlehnung an Annalisa Frisina'® aufgezeigt hat,
sind MuslimInnen seitdem Gegenstand zweier Formen von negativ konnotierten
«Framing»"*: des kulturalistisch/neo-orientalistischen Framings, der Islam als das
inferiore <(Andere> stigmatisiert und des Security Framings, der Islam als Bedro-
hung anmalt. Dies ging mit der Konstruktion des Feindbilds Islamy'* im grosse-
ren, westlichen Kontext einher.

Trotz des Kooperationseifers der muslimischen Dachverbidnde erlebte die
Schweizer Offentlichkeit ab den 2000er Jahren, insbesondere unter der Einwir-
kung des Jihadismus, eine intensive Auseinandersetzung mit dem Islam, der sich
kaum vom Niveau des pauschalisierenden Islam-Bashing abhob. Die als «dis-
cours totah'> und «Mutter aller Debatteny'® beschriebene 6ffentliche Aufregung
um die «slamische Gefahr» wurde vor allem von rechtspopulistischen Stromun-
gen angeflihrt. Die Diffamierung des Islam erreichte einen neuen Hohepunkt, als
rechtspopulistische Krifte am 1. Mai 2007 eine lange andauernde und medien-
wirksam inszenierte Kampagne flir die Anti-Minarett-Initiative lancierten. Am
29. November 2009 wurde schliesslich die Initiative von 57,5% der Abstimmen-

231-248; Vanessa E. Vroon, Sisters in Islam. Women’s conversion and the politics of
belonging. A Dutch case study, Amsterdam 2014.

Wie Ettinger und Udris in ihrer Studie der Berichterstattung in drei grosseren Schweizer
Zeitungen in der Periode von 1980-2007 aufgezeigt haben, ist die Problematisierung von
Migranten in der Schweizer Offentlichkeit ein diskontinuierlicher Prozess, der Perioden der
Unsicherheit und Orientierungskrise widerspiegelt und sich seit den 1990er Jahren auf die
Frage der Integration von Muslimlnnen konzentriert. Siehe Kurt Imhof/Patrik Ettinger/
Linards Udris, Die Renaissance religios begriindeter Fremdenfeindlichkeit, in: Christian
Danz/André Ritter (Hg.), Zwischen Kruzifix und Minarett. Religion im Fokus der Offent-
lichkeit, Miinster 2012, 31-48; Patrik Ettinger/Kurt Imhof, Qualitit der Medienberichter-
stattung zur Minarett-Initiative, in: Heike Scholten/Klaus Kamps (Hg.), Abstimmungskam-
pagnen. Politikvermittlung in der Referendumsdemokratie, Wiesbaden 2013, 357-369.
Brigit Allenbach, To be Muslim and Swiss. Children of Muslim immigrants from South East
Europe and the politics of belonging, in: Ednan Aslan/Marcia Hermansen (Hg.), Islam and
citizenship education, Wiesbaden 2015, 95-110.

Annalisa Frisina, Young Muslims’ Everyday Tactics and Strategies. Resisting Islamo-
phobia, Negotiating Italianness, Becoming Citizens, in: Journal of Intercultural Studies,
31/5 (2010), 557-572.

Erving Goffman, Frame Analysis. An Essay on the Organization of Experience, New York
1974.

Thomas Naumann, Feindbild Islam. Historische und theologische Griinde einer euro-
pédischen Angst, in: Thorsten Gerald Schneiders (Hg.), Islamfeindlichkeit. Wenn die Gren-
zen der Kritik verschwimmen, Wiesbaden 2009, 19-36.

Samuel M. Behloul, «Discours total.» Le débat sur I’islam en Suisse et le positionnement de
I’islam comme religion publique, in: Mallory Schneuwly Purdie/Matteo Gianni/Jenny Ma-
gali (Hg.), Muselmans d’aujourd’hui. Identités plurielles en Suisse, Geneve 2009, 53-72.
Samuel Behloul, Islam-Diskurs nach 9/11. Die Mutter aller Diskurse? Zur Interdependenz
von Religionsdiskurs und Religionsverstédndnis, in: Wolfgang W. Miiller (Hg.), Christentum
und I[slam. Pladoyer fiir den Dialog, Ziirich 2009, 229-268.



Islam in der Schweiz vor dem Hintergrund identitdrer Grenzziehungen 233

den angenommen. Da auch die Mehrheit der Stinde die Initiative annahm, wurde
das Minarett-Verbot in die Schweizer Verfassung aufgenommen.

Die Daten

Bei den hier dargelegten Daten handelt es sich um eine Reanalyse einer Auswahl
von Interviews, die im Rahmen eines vom Schweizerischen Nationalfonds finan-
zierten Forschungsprojektes zwischen 2012 und 2015 durchgefiihrt wurden.'
Die genannte Studie suchte Antworten auf die Frage, ob zivilgesellschaftliches
Engagement bei Menschen einen Wandel der Selbst- und Fremdwahrnehmung
auslosen wiirde, und wenn ja, ob ein solcher Wandel eher eine Offnung oder
Verschliessung der jeweiligen Menschen gegeniiber deren Outgroups bedeutete.
Insgesamt wurden 26 aktive Mitglieder verschiedener (religidser aber auch nicht-
religioser) Vereine autobiografisch-narrativen Interviews unterzogen, die dann ge-
miss dem Verfahren der (Rekonstruktion narrativer Identitity'® ausgewertet wur-
den.

Im Folgenden werden nun anhand dreier autobiografischer Narrative drei
Muster 1dentitdrer Reaktionsformen der Muslimlnnen auf die Minarett-Initiative
vorgestellt und diskutiert. Die Namen sind Pseudonyme.

Die Portraits

Vincent (34)"°: Vincent kommt in einer katholischen Familie in der deutsch-
sprachigen Schweiz auf die Welt, wandert aber friih in die Romandie aus. Von
Beruf aus ist er Spezialist fiir Entwicklungshilfe; zur Zeit des Interviews ist er
gerade dabei, sich im Bereich des interkulturellen Dialogs selbstéindig zu machen
und absolviert hierzu noch einen Master-Studiengang.

Vor der Konversion zum Islam hatte Vincent zwar einen losen Bezug zum
Katholizismus, tat sich aber zugleich mit einigen der Doktrinen der katholischen
Kirche, wie etwa der Trinitét, der Erbsiinde oder dem Papsttum, schwer.

Konversion zum Islam: Vincents erste ndhere Begegnung mit dem Islam geht auf
seine Freundschaft mit einem Muslim aus Nordafrika zuriick, den er in seinem
Freundeskreis kennenlernt. Bei ihren gemeinsamen Ausfliigen besuchen sie auch
einmal eine Moschee, in welcher Vincent auf die Einladung des Freundes hin an
einem kollektiven Gebet teilnimmt. Dies erweckt Vincents Interesse am Islam,

"7 Das vom Nationalfonds finanzierte und an der Universitit Freiburg verankerte Forschungs-

projekt (Nr. 134841) trug den Titel «Freiwillige Assoziationen, multiple Identitdten und
Toleranz. Eine Rekonstruktion narrativer Identititen von Assoziationsmitgliedern mit be-
sonderer Beriicksichtigung von MuslimInnen in der Schweiz».

Gabriele Lucius-Hoene/Arnulf Deppermann, Rekonstruktion narrativer Identitdt. Ein Ar-
beitsbuch zur Analyse narrativer Interviews, Wiesbaden 2004.

Das Interview mit Vincent fiithrte der Autor am 24.04.2012 in einer Ortschaft in der Roman-
die durch.



234 Amir Sheikhzadegan

worauf Lektiiren zu dieser Religion, aber auch Reisen in den Nahen Osten er-
folgen. So entwickelt sich ein loses Interesse zu einer zunehmenden Faszination
fir den Islam sowie fiir islamisch geprégte Kulturen. Aus Vincents Kontakten zu
MuslimInnen entsteht eine Beziehung zu einer muslimischen Migrantin, die in
einer Ehe miindet. Den islamischen Normen entsprechend konvertiert er noch
vor der Eheschliessung — im Alter von 27 Jahren — zum Islam.

Vincents Annahme des Islam ist anfénglich zwar eher eine <instrumentelle»
Bekehrung, um Allievis Typologie der religivsen Konversion® anzuwenden. Al-
lerdings fiihrt das Islam-Bashing der Beflirworter der Anti-Minarett-Initiative zur
Bestirkung seiner Zugehorigkeit zur muslimischen Gemeinschaft in der
Schweiz:

«Also ich sage immer, ich bin ein Produkt der Anti-Minarett-Initiative. [...] Als die
Kampagne lief zur Anti-Minarett-Initiative, war ich selber ziemlich aufgewiihlt [...]
Also ich empfinde mich als hundert Prozent Schweizer und hundert Prozent Mus-
lim, und dann hat mich [das] [...] in meiner Identitét gestort. Also in mir selber geht
das perfekt zusammen. Weshalb soll das nicht zusammen gehen in der Gesell-
schaft?»

Es ist diese emotionale Erfahrung, die Vincent den Anstoss dazu gibt, durch
Vereinsarbeit zum Abbau der Angste beziiglich des Islam beizutragen.

Zivilgesellschaftliches Engagement. Aufgewiihlt durch die Annahme der Initia-
tive schliesst sich Vincent einer muslimischen Dachorganisation an, um sich fiir
die Sache der MuslimInnen im Kanton bzw. in der Schweiz zu engagieren, zu-
mal er dank seiner Aktivitdten in der Griinen Partei tiber gute Erfahrungen be-
ziiglich des kollektiven Handelns fiir einen gemeinsamen Zweck verfiigt:

«Und dann [...] hat mich der Vorstand des Verbandes [muslimischer Dachverband
des Kantons] angefragt, ob ich nicht Interesse hitte, mitzumachen, weil sie mich
halt kannten [...] und ich bin auch politisch ein bisschen aktiv, und die haben sich
gedacht, es ist gut, jemand zu haben, der bisschen so halt weiss, wie das so funktio-
niert.»

Seine Rolle im Dachverband sieht Vincent vor allem darin, zu einem besseren
Verstindnis zwischen der autochthonen Bevdlkerung und den MuslimInnen
beizutragen, zumal er sich aufgrund seiner personlichen Erfahrungen mit der

** In seiner Typologie der religidsen Konversion unterscheidet Allievi zunichst einmal zwi-

schen «<rationalen» und «relationalen» Konversionen. Wihrend die ersteren aus einem intel-
lektuellen Drang des KonvertitInnen herrithrten, kdmen die letzteren durch Beziehungen zu
MuslimInnen zustande. Die rationalen Konversionen unterteilt Allievi in drei Typen der
Orientierung: mystisch, intellektuell und politisch. Was die relationalen Konversionen an-
belangt, unterscheidet er zwischen ¢instrumentellen) und «nicht-instrumentellen> Konver-
sionen. Bei den Ersteren meint er Konversionen, die durch Eheschliessung mit einer Person
muslimischen Glaubens (insbesondere mit einer Muslimin) zustande kommen. Und unter
den Letzteren subsummiert er alle anderen Konversionen, die durch Beziehungen zu Mus-
limInnen angeregt werden (siche Stefano Allievi, Les Convertis a I’Islam. Les Nouveaux
Musulmans d’Europe, Paris 1998).



Islam in der Schweiz vor dem Hintergrund identitirer Grenzziehungen 235

Interkulturalitdt — Uberwindung des sogenannten <Réstigrabens> (symbolische
Kluft zwischen der deutsch- und franzosischsprachigen Schweiz) sowie Konver-
sion — zu dieser Rolle priadestiniert fiihlt:

«[...] also ich hab dann mich gesehen als Akteur fiir das bessere Verstindnis zwi-
schen der Mehrheitsgesellschaft und den Muslimen. Ich glaube, das ist eine Rolle,
die ich ziemlich gut einnehmen kann, auch von meinem Profil her.»

Dank seines organisatorischen Konnens und seiner Passion fiir interkulturelle
Verstidndigung setzt er sich im Dachverband vor allem fiir die 6ffentlich-recht-
liche Anerkennung des Islam sowie fiir interreligiose Dialoge ein.

Sara (23)*': Als Tochter einer Gastarbeiterfamilie aus Kosovo migriert Sara mit
8 Jahren in die Schweiz. Der Vater ist Industriearbeiter, die Mutter Hausfrau. Sie
verfiigt bereits tiber eine Berufsausbildung in einer technischen Disziplin und
absolvierte zur Zeit des Interviews ein Studium in einer dhnlichen Disziplin an
einer Schweizer Hochschule.

Sara, die habituell kein religioser Mensch war, beginnt sich im Alter von 15
Jahren fiir den Islam zu interessieren und entwickelt sich so allméhlich zu einer
praktizierenden Muslimin. Mit 18 beginnt sie auch Kopftuch zu tragen.

Die Freude iiber die neue Identitit wird allerdings bald durch eine Exklusions-
erfahrung getriibt: Unmittelbar nachdem sie beginnt, Kopftuch zu tragen, stosst
sie bei ihrer Lehrstelle auf den Widerstand ihres Vorgesetzten. Als sie vor die
Wahl zwischen ihrem Kopftuch und der Lehrstelle gestellt wird, sucht sie einen
anderen Arbeitgeber, der nichts gegen ihr Kopftuch einzuwenden hat. Bald da-
rauf wird sie flindig und kann die Berufslehre erfolgreich abschliessen. Saras
Kopftuchstreit mit ihrem ehemaligen Vorgesetzten sensibilisiert sie umso mehr
fiir die Debatte um die bevorstehende Minarett-Initiative. Sie ist aufgebracht,
dass die Initiative angenommen wurde:

«Ich habe es sehr schade gefunden, dass es angenommen wurde, habe ich absolut
kein Verstindnis dafiir gehabt.»

Ihre Enttdauschung richtet sich aber auch an die Adresse der MuslimInnen, die
aufgrund 1hrer «Passivitdtr zu wenig dafiir unternommen hitten, dass die Initiati-
ve nicht angenommen wiirde:

«Ich bin eigentlich gerne aktiv, und ich habe gefunden, Passivitit von den Mus-
limen, vor allem damals bei der Anti-Minarett-Initiative, hat sehr dazu gefiihrt, dass
sie angenommen wurde.»

Es ist diese Enttduschung, die Sara dazu motiviert, etwas gegen diesen aus
ithrer Sicht inakzeptablen Zustand zu unternehmen.

' Das Interview wurde am 02.11.2013 von einer MA-Studentin an der Universitit Freiburg

durchgefiihrt.



236 Amir Sheikhzadegan

Zivilgesellschaftliches Engagement. Zu ihrer grossen Freude erfihrt Sara, dass
ein muslimischer Verein als Protest gegen die Annahme der Initiative eine De-
monstration organisiert. Sie nimmt — samt ihren Eltern und Geschwistern — an
der Demonstration teil.

«Wir sind eigentlich mit dem Gedanken gekommen [hingegangen], dass wir dage-
gen aufstehen oder ein wenig etwas zeigen, dass das [ein] schlechtes Zeichen ist —
[diese] unnotige Annahme. [...] Muss sich doch etwas dndern, oder? Und da sind
wir alle dorthin und haben sehr viel andere Muslime dort getroffen.»

Saras Entschluss, zusammen mit anderen Muslimlnnen gegen die Annahme
der Initiative zu protestieren, rithrt auch daher, dass ihre Passivitdt vor der Ab-
stimmung mit ithrem Selbstverstdndnis als aktiver Mensch in Konflikt gerdt. Zu-
dem reaktiviert die Annahme der Initiative ihre Diskriminierungserfahrung be-
ziiglich ihres Kopftuches:

«[...] und ich habe dann auch nicht das Gefiihl — wie damals bei der Minarett-Ini-
tiative — dass ich ein wenig passiv bin und so weiter, sondern dass es gibt mir ein
wenig auch Genugtuung, wenn ich aktiv helfe. Dann habe ich nicht so ein schlech-
tes Gewissen, weil ich fiihle mich doch etwas verantwortlich. Und dann will ich
auch nicht, dass wenn ich einmal Tochter habe, dass sie in die Schule gehen und sie
koénnen nicht mit dem Kopftuch in die Schule. Dagegen muss man sich schon auch
eben wehren.»

Ihr positives Bild des Vereins wird noch bestirkt, als sie an einem vom Ver-
ein organisierten Familienlager teilnimmt. Diese Begegnungen motivieren sie
zur Mitgliedschaft im Verein. Kurze Zeit nach der Aufnahme im Verein wird sie
sogar in den Vorstand gewihlt. Uber die Motivation ihres Engagements sagt sie:

«Ich denke, so eine muslimische schweizerische Identitit zu fordern, das ist jetzt
vor allem so meine Hauptmotivation [...] Ich habe damals selber erlebt [...] dass ich
wegen dem Kopftuch eben aus der Lehre geschmissen wurde, habe ich gedacht,
dass es nicht sein kann, und dass man irgendetwas dagegen machen muss, und es
gibt heute immer noch weiter also Diskriminierung gegen muslimische Frauen, vor
allem wegen ihrem Kopftuch. Das ist enorm. Solche Sachen machen mich wiitend
[...]. Dass ich gegen diese Ungerechtigkeit, [...] ein wenig mithelfen kann, das ist
auch noch meine Motivation. Und es geht eben darum, die muslimischen Frauen
etwas selbstbewusster zu machen und durch die Veranstaltung sehe, dass es viele
von uns gibt, dass wir viele Probleme haben [...] und ich sporne die Leute auch
immer an, dass sie sich auch weiterbilden und dass sie auch in der Gesellschaft
mitbeteiligen [...] und dass man solche Sachen nicht akzeptieren sollte.»

Auf diesem Weg versucht sie, nicht nur praktizierende Muslimlnnen zu gros-
serem Selbstvertrauen zu verhelfen, sondern sie auch zur stirkeren sozialen Par-
tizipation anzuregen.

Barbara (22)?: Barbara kommt in einer liberalen, weltoffenen, bi-konfessio-
nellen christlichen Familie in einem katholischen Dorf in der Deutschschweiz

22 Das Interview mit Barbara fiihrte der Autor am 18. November 2014.



Islam in der Schweiz vor dem Hintergrund identitdarer Grenzziehungen 237

auf die Welt. Mit 15 beginnt sie sich fiir Religion zu interessieren, wobei die
katholische Kirche fiir sie im Vordergrund steht. Als sie einmal zusammen mit
einer religiosen Nachbarin an einem katholischen Wallfahrtsort freiwillige Hilfe
leistet, ist sie von der philanthropischen Tétigkeit der Nonnen sehr fasziniert und
entscheidet sich, nach der Matura in ein Kloster zu gehen und eine Ordensfrau zu
werden. Es sollte aber anders kommen.

Konversion zum Islam: Barbara wird auf den Islam aufmerksam, als die Kam-
pagne der Minarett-Initiative startet. Davor interessierte sie sich nicht fiir den
Islam, weil sie «eine sehr linke, sehr liberale Weltanschauung» vertrat. Doch hilt
ithr Desinteresse der aus ihrer Sicht inakzeptablen Haltung der Befiirworter der
Initiative nicht lange stand:

«Es war sehr rechts, sehr anti-Auslédnder. [...] solche Sachen konnte ich nicht unter-
stiitzen. Es ging gegen meine Vorstellung, was richtig ist. Fiir mich ist jeder
Mensch ein Mensch, egal wo er herkommt. [...] Ich habe dann 2009, weil ich
schockiert war iiber das Abstimmungsergebnis, {iber die Rhetorik, die verwendet
wurde, wie das ganze Thema diskutiert wurde, habe ich angefangen, mich mit dem
Islam zu beschiftigen und zu lesen, was sagt diese Religion iiberhaupt.»

Da sie keine Muslime kennt, wendet sie sich neben Biichern auch an das
Internet und schaut sich auf der YouTube Programme und Predigten tiber diese
Religion an. Nach einer relativ langen Auseinandersetzung mit dem Islam kon-
vertiert sie schliesslich 2011. Da nun der Plan, ins Kloster zu gehen, nicht mehr
umsetzbar ist, zieht sie nach der Matura in die Stadt und beginnt an einer
Schweizer Hochschule eine Ingenieur-Disziplin zu studieren. Diese Ent-
scheidung hat auch den positiven Nebeneffekt, dass ihr negative Reaktionen
ihrer Familie, aber auch ihres grosseren sozialen Umfelds, auf ihre Konversion
erspart bleiben. In den kurzen Zeiten, in denen sie ihre Familie besucht, ver-
zichtet sie aus Riicksicht auf ihre Eltern auf das Tragen des Kopftuches.
Allmihlich findet sich die Familie aber mit Barbaras Konversion zurecht.

Zivilgesellschaftliches Engagement. An der Hochschule lernt Barbara andere
muslimische Studierende kennen. Gemeinsam entscheiden sie sich dazu, einen
muslimischen Verein zu griinden. Mit der Vereinsgriindung bezweckt sie in ers-
ter Linie die Schaffung ihres (muslimischen Umfeldes>. Sie ist aber auch stolz
darauf, dass ithnen damit <etwas Grandioses» gelungen ist:

«Ich bin extrem froh, dass wir ihn haben. Es ist fiir mich natiirlich klar, das ist mein
muslimisches Umfeld hier in [Name der Stadt], weil ich bin nicht in einer Moschee
oder so etwas aktiv, wo meine muslimische Freunde sind. Das ist dieser Verein. Ich
finde, es ist etwas Grandioses. Das ist der erste wirklich funktionierende musli-
mische Studentenverein. Wir sind auch extrem breit aufgestellt. Also von allen
Ethnien. Und das ist etwas, das es sonst nicht so gibt.»



238 Amir Sheikhzadegan

Obwohl Barbara den Prozess der Vereinsgriindung als holprig beschreibt —
vor allem wegen den wesentlichen habituellen Unterschieden zwischen ihr und
ihren aus Migrantenfamilien stammenden muslimischen KommilitonInnen — ist
sie mittlerweile stolz darauf, dass sie eine Organisation mitgegriindet hat, wel-
cher es gelungen ist, MuslimInnen aus unterschiedlichen Herkunftslandern zu-
sammenzubringen und zwar unabhéngig davon, ob sie religids sind oder nicht.
Sie ist auch stolz darauf, dass ihr Verein in kiirzester Zeit bereits viele interre-
ligiose Veranstaltungen mit christlichen und jiidischen Vereinen veranstaltet hat.

Der Verein dient ihr als Arena, auf welcher sie ihre Identitdten als links-
liberaler Mensch, emanzipierte Européerin, Muslimin, zivil gesellschaftlich akti-
ve Jugendliche und Angehorige einer neuen religiosen Gemeinschaft in Einklang
bringen kann.

Diskussion

Allen drei Fillen ist gemein, dass sich die Personen tiber die Rhetorik der Be-
fiirworter der Initiative, aber auch iiber das Ergebnis der Abstimmung empdren.
Dennoch fallen die Griinde und die Intensitit der Emporung bei allen drei
unterschiedlich aus.

Die Anti-Minarett-Initiative ist fiir Sara insofern eine besonders affektive
Erfahrung, als die darin vermittelte Ausgrenzung von MuslimInnen mit ihrer
personlichen Diskriminierungserfahrung zusammenfllt. Ihre Emporung ist umso
grosser, da sie sich bereits als Heranwachsende, ndmlich im Alter von 15 Jahren,
fir den Islam und die Frommigkeit interessierte. Dass sie schon mit 18 vor die
Wahl gestellt wird, zwischen ihrer Karriere und ihrer moralischen Integritédt bzw.
ihrem «pious selfs* zu wihlen, sensibilisiert sie in erhohtem Masse fiir jede
Form von Diskriminierung von MuslimInnen. Dass auf dem omniprésenten Pla-
kat der Initiative auch der Schleier der Musliminnen als Bedrohung aber auch
Gefidngnis dargestellt wird, stellt eine unmittelbare Beziehung zu dem Kopftuch-
streit her, den Sara am eigenen Leib erfahren musste. Saras Selbstbild als aktiver
Mensch 16st bei ihr Schamgefiihle aus, als ihr bewusst wird, dass sie nichts
unternommen hat, um die Integritit der kollektiven Identitdt ihrer muslimischen
Gemeinschaft wihrend der Anti-Minarett-Initiative zu verteidigen. Die Koinzi-
denz von Saras individuellen Exklusionserfahrungen mit dem, was sie als kollek-
tive Exklusion ihrer Religionsgemeinschaft betrachtet, intensiviert ihre Identifi-
kation mit einer Schicksalsgemeinschaft. Durch einen Prozess, der in der Litera-

2 Vgl. Jeanette S. Jouili/Schirin Amir-Moazami, Knowledge, empowerment and religious

authority among pious Muslim women in France and Germany, in: The Muslim World,
96/4 (2006), 617-642. Vgl. auch Petra Bleisch Bouzar/Susanne Leuenberger, Doing Islam —
Undoing Swissness. Konversion zum Islam im 21. Jahrhundert im Kontext von Geschlecht,
Kultur und Korper, in: David Luginbiihl/Franziska Metzger/Thomas Metzger/Elke Pahud
de Mortanges/Martina Sochin (Hg.), Religiose Grenzziechungen im 6ffentlichen Raum. Me-
chanismen und Strategien von Inklusion und Exklusion im 19. und 20. Jahrhundert, Stutt-
gart 2012, 245-259,



Islam in der Schweiz vor dem Hintergrund identitdrer Grenzziehungen 239

tur als <inversion of stigma>** bezeichnet wird, entwickelt sie ausgesprochen posi-
tive Gefiihle gegeniiber der Gemeinschaft gldubiger MuslimInnen.

Im Falle Barbaras begiinstigen mehrere Faktoren ihre Konversion zum Islam
sowie ihr Engagement in einem muslimischen Verein. Zundchst entfacht ihr
Interesse an Religiositit, dhnlich wie bei Sara, im Alter von 15 Jahren und damit
im Rahmen einer fiir die Adoleszenz typischen Identitdtssuche. Sodann macht sie
die xenophobe Polemik der Beflirworter der Initiative sowie ihre allgemein ab-
lehnende Haltung gegeniiber der jeweiligen Partei empfiinglich fiir den Islam.
Der Schock der Annahme der Initiative bewegt sie schliesslich dazu, sich mit
dem Islam zu befassen, was schliesslich zu ihrer Konversion fithrt. Da sie von
der Rationalitét des Islam iiberzeugt ist, lost sich mit der Konversion zum Islam
auch der Konflikt zwischen ihren Teilidentititen als rationaler Mensch und
gldubige Katholikin. Zudem ldsst sich aus ihrem Narrativ auch eine gewisse
Faszination fiir die Exotik des Islam ablesen.

Da die Konversion nicht automatisch die Zugehorigkeit zu einer neuen Ge-
meinschaft zur Folge hat, versucht Barbara durch die Vereinsgriindung ihre eige-
ne muslimische Gemeinschaft zu kreieren. Der intensive Kontakt mit anderen
muslimischen Studierenden — in der Regel Nachkommen muslimischer Einwan-
derer-Familien — 16st allerdings bei ihr den Konflikt zwischen ihren Teilidenti-
tdten als Muslimin und emanzipierte Schweizerin aus. Entschlossen, diese innere
Zerrissenheit zu iiberwinden, setzt sie sich in ihrem Verein fiir Geschlechter-
gleichheit ein. Zudem versucht sie, ihre KommilitonInnen von den Vorziigen der
piinktlichen und disziplinierten Arbeitsweise nach dem Schweizer Muster zu
tiberzeugen. Schliesslich versucht Barbara, durch die Organisation von interreli-
giosen Dialogen ihrem Selbstverstindnis als linksliberaler Mensch gerecht zu
werden.

Vincent wurde bereits vor der Initiative durch instrumentelle Konversion
Muslim. Eine echte Identifikation mit der muslimischen Gemeinschaft erfolgt al-
lerdings als Reaktion auf den ausgrenzenden Effekt der Initiative, denn als akti-
ver Biirger seines Landes ist er nicht bereit hinzunehmen, dass seine Zugehorig-
keit zur schweizerischen Gesellschaft in Frage gestellt wird. Durch sein Engage-
ment im muslimischen Dachverband versucht er also gegen diese Ausgrenzung
anzukdmpfen.

Ahnlich wie Barbara ist auch Vincent darum bemiiht, bei der Mitwirkung im
muslimischen Dachverband seine Teilidentitdten als Muslim, progressiver
Mensch und Schweizerbiirger in Einklang zu bringen. Im Gegensatz zu Barbara
setzt er sich allerdings auch unermiidlich dafiir ein, dass der Islam in seinem
Wahl-Kanton 6ffentlich-rechtlich anerkannt wird.

Gemeinsam ist allen drei Féllen schliesslich, dass sie sich gegen die Stigma-
tisierung des Islam zu Wehr setzen: Im Gegensatz zur ersten Generation der

** Jocelyne Cesari, When Islam and democracy meet. Muslims in Europe and in the United

States, New York, NY 2004.



240 Amir Sheikhzadegan

MuslimInnen, die sich mit einer stillen Ausiibung ihrer religiosen Kulte in mar-
ginalen urbanen Raumlichkeiten, wie etwa in Garagen oder Hinterhdfen der
Wohnblécke in Industriezonen begniigte und zur Sicherung dieser Moglichkeit
sehr frih auf Kooperation mit den Behorden setzte, sind die in der Schweiz ge-
borenen und/oder aufgewachsenen Muslimlnnen, aber auch die Konvertitlnnen,
nicht bereit, sich den assimilationistischen Forderungen der Rechtspopulisten
widerstandslos zu fliigen, zumal sie in einem gesellschaftlichen System sozia-
lisiert wurden, welches die Autonomie und die Authentizitit des Selbst sowie die
Pluralitdt der Lebensstile geradezu zelebriert. Zudem sind sie, was die Be-
herrschung der jeweiligen Landessprache, gesellschaftliche Partizipation, Ver-
netzung in lokalen Netzwerken, Berufsausbildung und -tdtigkeit und Internali-
sierung der hiesigen gesellschaftlichen Normen anbelangt, durch und durch inte-
griert und deshalb nicht dazu bereit, hinzunehmen, dass sie einzig aufgrund ihrer
Religionszugehorigkeit iiber Nacht zu «Fremden im eigenen Land>* gemacht
werden.

Schlussfolgerungen

Wie die obigen Analysen aufgezeigt haben, ist der Bezug aller drei befragten
Personen zum Islam durch die Anti-Minarett-Initiative und das damit einherge-
hende Islam-Bashing deutlich geprigt. Die identitiren Grenzziehungen der Be-
fragten sind aber auch dadurch bedingt, dass alle drei ein ausgeprigt aktives Sub-
jekt aufweisen. Sara betonte, dass sie generell ein aktiver Mensch ist. Vincent
war und blieb ein aktives Mitglied der Griinen Partei. Und filir Barbara war Ver-
einstitigkeit eine Selbstverstdndlichkeit. Zudem ldsst ihr Narrativ auf einen
Menschen mit starkem Willen schliessen.

Wiihrend Barbara den Verein zur Konsolidierung ihrer hybriden Identitit so-
wie den Ausbau ihres muslimischen Umfeldes nutzt, sind Sara und Vincent
hauptsichlich darauf konzentriert, durch den Verein den Platz des Islam in der
Gesellschaft zu beeinflussen und eine Akzeptanz fiir hybride Identitdten der
MuslimInnen in der Schweiz durchzusetzen. Sara und Vincent unterscheiden
sich wiederum darin, dass Sara grossen Wert auf die Freiheit der MuslimInnen
zur Ausiibung ihres religiosen Kults — im Privaten wie im Offentlichen — legt
(ein Gedanke, der an den von Chandran Kukathas®® vorgeschlagenen Multi-
kulturalismus erinnert), wihrend Vincent sich fir interkulturelle und interreli-
giose Verstindigung, Kompromisssuche und Integration einsetzt.

Abschliessend ist noch anzumerken, dass islamisch artikulierte identitire
Grenzziehungen auch unter der Einwirkung von Phidnomenen stehen, die tiber

Susanne Leuenberger, «I have become a stranger in my homeland». An analysis of the pu-
blic performance of converts to Islam in Switzerland, in: Behloul et al. (Hg.), Debating
Islam (wie Anm. 1), 181-202.

Chandran Kukathas, The liberal archipelago. A theory of diversity and freedom, Oxford
2003.

26



Islam in der Schweiz vor dem Hintergrund identitdarer Grenzziehungen 241

Mehrheit-Minderheit-Beziehungen hinausgehen und haufig globalen Ursprungs
sind. Im Folgenden seien einige dieser Faktoren skizziert:

Zunéchst muss beriicksichtigt werden, dass ein neues islamisches Bewusst-
sein in den letzten Jahrzehnten die gesamte islamische Welt erfasst hat — ein Pha-
nomen, das teils der Islamischen Revolution 1979 im Iran, teils dem von Saudi-
Arabien geforderten Wahhabismus verschuldet ist.”” Der Umstand, dass dieser
Sinneswandel mit einem 6ffentlichen Zelebrieren der neuen kollektiven Identitit
dslam> einhergeht, ist fiir alle Kréfte in der Schweiz, die eine Bewahrung von
«Swissnessy fiir sich in Anspruch nehmen, eine reine Provokation. So gesehen
kann der Kampf gegen die sichtbaren Zeichen der Islamizitdt — von Kopftuch bis
zum Minarett — auf einen Umstand zuriickgefiihrt werden, den Gole als «the tu-
multuous transition of Muslims from the status of the invisible migrant-worker to
that of visible Muslim citizenship»*® beschrieben hat.

Sodann sind der Untergang der kommunistischen Regimes in Osteuropa und
die dadurch entstandenen, neuen ethnisch-religiosen Grenzziehungen — die in
blutigen Konflikten in Tschetschenien und Ex-Jugoslawien ihre dramatischsten
Ausdrucksformen fanden — zu beriicksichtigen.

Der Entstehung von neuen kollektiven Identititen entlang der ethnischen/
religiosen Grenzen ist auch der Umstand forderlich, dass die sogenannte Glo-
balisierung zur Erosion der althergebrachten Instanzen der kollektiven Identitit,
allen voran des Nationalstaats, fithrt.”

Schliesslich ist eine sozietale Transformation der westlichen Gesellschaften
zu erwithnen, die Bauman®® als Wandel der «festen> in die «fluide> Moderne be-
zeichnet hat. [hm zufolge war eine zentrale Eigenschaft des «festen Stadiums der
Moderne> die Vorstellung eines finalen Zustandes der sozialen Ordnung, etwa
«in Form einer stabilen Wirtschaft, eines perfekt ausbalancierten Systems, einer
gerechten Gesellschaft oder eines Kodes rationalen Rechtes und rationaler
Ethik». Im Zeitalter der fluiden Moderne hingegen werde «das Desideratum so-
zialer Gerechtigkeit als Massstab allen gesellschaftlichen Experimentierens so
gut wie aufgegeben — zugunsten eines sich an den <Menschenrechten> orien-
tierenden Normierung, die das fortlaufende Ausprobieren daran messen soll, ob
es zufriedenstellende (oder wenigsten akzeptable) Formen des Zusammenlebens
hervorbringt». Das Prinzip Menschenrechte entzieht sich jeder Festlegung auf

War die Wirkung der Islamischen Revolution im Iran allen voran symbolischer Natur, so
war der Erfolg des saudischen Projekts seiner bemerkenswerten Organisation, Bestindig-
keit, Ressourcenlage und geografischer Ausdehnung geschuldet.

Gole, The Public Visibility of Islam and European Politics of Resentment (wie Anm. 1),
383.

Shmuel Eisenstadt, The Reconstruction of Religious Arenas in the Framework of Multiple
Modermnities, in: Millennium, 29/3 (2000), 591-611; Shmuel N. Eisenstadt, The Reconsti-
tution of Collective Identities and Inter-Civilizational Relations in the Age of Globalization,
in: Monika Wohlrab-Sahr/Levent Tezcan (Hg.), Konfliktfeld Islam in Europa, Soziale Welt
— Sonderband, 17 (2007), 19-32.

Zygmunt Bauman, Gemeinschaften. Auf der Suche nach Sicherheit in einer bedrohlichen
Welt, Frankfurt a. M. 2009.

30



242 Amir Sheikhzadegan

eine bestimmte Substanz: «Seine einzige Substanz ist die stindige Einladung,
neue, bislang unerfiillte Forderungen anzumalen und um deren Anerkennung zu
kdmpfen» — eine Entwicklung, die Nancy Fraser als «cultural shift from the po-
litics of equality to the politics of identity™' bezeichnet hat. Der somit einset-
zende <culturalist turny>> fithrt zur Verlagerung der <teilbaren> in <nicht teilbare»
Konﬂikte;3 3 «die Kultur ersetzt die soziale Klasse».™

Dieser diskursive Wandel erlangt durch den Zerfall kommunistischer Re-
gimes in Osteuropa weiteren Auftrieb, denn diese Umwélzungen gehen mit Legi-
timitdtsverlust des Sozialismus einher, womit das Streben nach Umverteilung als
Gegenentwurf zum Kampf um Anerkennung an Attraktivitit einbiisst.”

«lch bin ein Produkt der Anti-Minarett-Initiative». Islam in der Schweiz vor dem
Hintergrund identitdrer Grenzziehungen

Trotz breiter Literatur tiber die Anti-Minarett-Initiative ist tiber deren Auswirkungen auf
die Identitdtskonstruktionen der MuslimInnen in der Schweiz wenig bekannt. Um einen
Beitrag zur Schliessung dieser Forschungsliicke zu leisten, stellt die vorliegende Studie
anhand dreier autobiografischer Narrative drei Modi des eben erwdhnten Zusammenhangs
vor. Barbara, eine Schweizerin mit katholischen Wurzeln, entwickelt Sympathie fiir den
Islam, weil sie die Rhetorik der Befiirworter der Initiative als xenophob empfindet. So
konvertiert sie zu dieser Religion und griindet einen muslimischen Verein mit, in dessen
Rahmen sie ihrem Verlangen nach einem muslimischen Umfeld nachkommt und zugleich
ihre sozialen Identititen als Schweizerin und Muslimin in Einklang zu bringen versucht.
Sara, die Tochter einer Gastarbeiterfamilie aus Kosovo, empfindet aufgrund der Initiative
eine grosse Wut, weil diese Saras eigene Exklusionserfahrungen, die sie aufgrund ihres
Kopftuches erlebt hat, hervorruft und verstirkt. Als Reaktion darauf schliesst sie sich ei-
nem orthodox-konservativen muslimischen Verein an, um sich fir das Recht von Mus-
limInnen auf freie Ausiibung ihres Glaubens zu kdmpfen. Vincent, ein Schweizer mit
katholischen Wurzeln, erlebt durch die Initiative einen Identititswandel: Obwohl er be-
reits durch die Ehe zum Islam konvertiert ist, ist er tiber die Initiative derart empért, dass
er eine starke Zugehorigkeit zu seinem neuen Glauben entwickelt. Unter der Einwirkung
dieses Sinneswandels schliesst er sich einem muslimischen Dachverband an, um sich fiir
eine bessere interreligiose Verstindigung einzusetzen. Auf einer abstrakteren Ebene zeigt
die Studie auf, wie sich die soziale Identitdt aus dem Wechselspiel zwischen externer
Identitidtszuweisung und interner Identifizierung heraus entwickelt.

Identititskonstruktion — Islam — Schweiz — Religion — Identititszuweisung.

3 Nancy Fraser, Feminism, Capitalism, and the Cunning of History. An Introduction, FMSH-

WP-2012-17, 2012, halshs-00725055, <https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00725055/
document> (18.05.2017), 4.

Vroon, Sisters in Islam (wie Anm. 9).

* Volker Bornschier, Weltgesellschaft. Grundlegende Soziale Wandlungen, Ziirich 2008, 27
und 142-143.

Ralph Ghadban, Multikulturalismus als Ideologie der Desintegration, in: Conturen, 3—4
(2005), «<http://www.ghadban.de/de/wp-content/data/Der-Multikulturalismus-als-Ideologie-
der-Desintegration.pdf> (22.05.2017), 3.

Es ist der Krise des Sozialismus verschuldet, dass Multikulturalismus mit der Dominanz
von neoliberalen soziodkonomischen Regimes in einer Reihe von westlichen Gesellschaften
zusammenfillt. Siehe hierzu: Michael Nollert/ Amir Sheikhzadegan, Immigration und kultu-
relle Vielfalt. Fundament oder Bedrohung der sozialen Kohésion? in: Michael Nollert/ Amir
Sheikhzadegan (Hg.), Gesellschaften zwischen Multi- und Transkulturalitét, Ziirich 2016,
7-31; Klaus Losch, Multikulturalitat, Transkulturalitdt, Transdifferenz, in: Nollert/Sheikh-
zadegan (Hg.), Gesellschaften zwischen Multi- und Transkulturalitit, 82—109.

32

34

35



Islam in der Schweiz vor dem Hintergrund identitirer Grenzziehungen 243

«Je suis un produit de l'initiative anti-minarets». L islam en Suisse dans le contexte
des frontieres identitaires

Malgré de nombreuses sources bibliographiques sur ’initiative anti-minarets, I’on connait
peu ses conséquences sur les constructions identitaires des musulman(e)s en Suisse. Afin
de contribuer a combler cette lacune, cette étude présente, sur la base de trois récits auto-
biographiques, trois modes de rapport. Barbara, Suissesse issue d’un milieu catholique,
développe une sympathie pour I’islam, car elle ressent la rhétorique des partisans de
I’initiative comme xénophobe. Ainsi elle se convertit a cette religion et fonda une associa-
tion musulmane. Ce cadre répond a son besoin d’environnement musulman, ou elle tente
de concilier ses identités sociales en tant que Suissesse et musulmane. Sara, fille d’une
famille de travailleurs immigrés du Kosovo, ressent une grande colére face a ’initiative,
car celle-ci renforce ses propres expériences d’exclusion vécues a cause du port du voile.
En réaction, elle rejoint une association de musulmans orthodoxes conservateurs, afin de
se battre pour le droit des musulman(e)s de pratiquer leur croyance en toute liberté. Vin-
cent, Suisse issu du milieu catholique, vit un changement d’identité a travers I’initiative:
Bien qu’il soit déja converti a I’islam par le mariage, il est si indigné par I’initiative qu’il
développe un fort sentiment d’appartenance a sa nouvelle croyance. Il s’en suit qu’il re-
joint une organisation faitiére musulmane, afin de s’engager en vue d’une meilleure com-
préhension interreligieuse. Sur un plan plus abstrait, I’étude montre comment 1’identité
sociale se développe a partir de I’interaction entre 1’attribution d’identité externe (catégo-
risation) et I’identification interne.

Construction identitaire — islam — Suisse — religion — attribution d’identité.

«Sono un prodotto dell'iniziativa anti-minareti». Islam nella Svizzera nel contesto delle
frontiere identitarie

Nonostante la vasta letteratura sull’iniziativa anti-minareti in Svizzera, la conseguenza di
questa votazione popolare sulla costruzione identitaria dei musulmani € poco conosciuta.
Per contribuire a colmare questa lacuna, la ricerca presenta, attraverso tre narrazioni auto-
biografiche, tre diverse modalita di costruzione dell’identita musulmana. Barbara, una
svizzera con radici cattoliche, sviluppa una simpatia per I’islam perché considera xeno-
foba la retorica dei sostenitori dell’iniziativa. Cosi si converte a questa religione e fonda
un’associazione musulmana, nel cui ambito esprime il suo bisogno di un ambiente musul-
mano e al contempo cerca di unificare la sua identita sociale di svizzera e di musulmana.
Sara, figlia di lavoratori kosovari, prova a causa dell’iniziativa una grande rabbia, poiché
essa risveglia e rafforza le esperienze di esclusione vissute a causa del suo velo. Come re-
azione si associa ad un’unione musulmana conservatrice-ortodossa, e lotta per il diritto
delle musulmane a esercitare liberamente il loro credo. Vincent, uno svizzero con radici
cattoliche, vive attraverso 1’iniziativa una trasformazione identitaria: convertito all’islam
attraverso il matrimonio, ¢ talmente scandalizzato dall’iniziativa che sviluppa un senti-
mento di appartenenza ancora piu forte al suo nuovo credo. Sotto I’ influenza di questa
trasformazione si associa ad una federazione musulmana per impegnarsi per una migliore
comprensione interreligiosa. A livello astratto, questa ricerca mostra come le identita
sociali si sviluppino per un gioco di alternanza tra un’attribuzione identitaria esterna e una
identificazione interiore.

Costruzione identitaria — Islam — Svizzera — Religione — Attribuzione identitaria.

«I am a product of the minaret-ban initiativer: Islam in Switzerland within the process
of demarcating identity frontiers

Despite the vast literature on the minaret-ban initiative in Switzerland, there is little
known about its impact on the identity formation of Muslims in Switzerland. Contributing
to bridge this research gap, this study presents three narrative-biographic interviews which
represent three modes of the mentioned impact. Barbara, a Swiss national with a Catholic
background, sympathizes with Islam because she regards the rhetoric of the proponents of
the ban as xenophobic. She converts to Islam and co-founds a Muslim association in order
to satisfy her need for a Muslim community, trying to integrate in this way her social and



244 Amir Sheikhzadegan

religious identities as a Swiss woman and a Muslim. Sara, daughter of a labour migrant
family from Kosovo, is outraged by the initiative as it evokes and amplifies her own
personal experience of discrimination because of wearing a headscarf. She therefore joins
an orthodox-conservative Muslim youth association in order to fight for the right of Mus-
lims to freely practice their faith. Finally, Vincent, a Catholic Swiss national, undergoes a
process of identity transformation because of the initiative. Even though he had already
converted to Islam through his marriage, he only starts to really identify with his new faith
after feeling offended by the initiative. In reaction, he joins a Muslim umbrella association
in order to contribute to a better interreligious exchange and understanding. On a more ab-
stract level, the research demonstrates how social identity is formed by a dialectical inter-
play of identification and categorization.

Identity formation — Islam — Switzerland — Religion — Attribution of identity.

Amir Sheikhzadegan, Dr., Dozent und Senior-Forscher am Studienbereich Soziologie, So-
zialpolitik und Sozialarbeit der Universitit Freiburg.



	"Ich bin ein Produkt der Anti-Minarett-Initiative" : Islam in der Schweiz vor dem Hintergrund identitärer Grenzziehungen

