
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 111 (2017)

Artikel: Un crocevia dal cammino verso l'unità : l'Istituto ecumenico di Tantur tra
Roma, Ginevra e Gerusalemme (1963-1978)

Autor: Guasco, Alberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Un crocevia del cammino verso l'unità. L'Istituto
ecumenico di Tantur tra Roma, Ginevra
e Gerusalemme (1963-1978)

Alberto Guasco

Nei giorni 24-28 settembre 1972, sull'antica strada tra Gerusalemme e Betlem-

me, presso la collina di Tantur, è uffïcialmente inaugurate il Jerusalem Ecumenical

Institute for Advanced Theological Studies. Il suo varo è la realizzazione
d'un desiderio espresso da Paolo VI durante la seconda e la terza sessione del
Concilio Vaticano II - evidenziato nelle udienze accordate dal pontefice agli os-
servatori non cattolici (17 ottobre 1963 e 29 settembre 19641) - precisato nel

corso del viaggio di Montini in Terra Santa (4-6 gennaio 19642) e concretizzato

negli anni seguenti con il contributo di numerosi uomini e istituzioni operanti in
seno alle chiese cristiane di quel tempo.

In questo senso, la storia della realizzazione e degli sviluppi dell'istituto gero-
solimitano - in cui l'ecumenismo non è inteso principalmente come oggetto di
ricerca bensi come stile di vita e di preghiera comune - puö rivelarsi uno spec-
chio dell'evoluzione dei rapporti ecumenici durante il pontificate di Paolo VI, tra
l'«euforia» degli anni Sessanta e la ben più faticosa decade degli anni Settanta.3

Tra i molti snodi d'un percorso di nascita quasi decennale quale quello di
Tantur, uno fondamentale è costituito dalla riunione di istituzione del consiglio

1

Cfr. «Agli osservatori delegati alla seconda sessione del concilio», 17 ottobre 1963 e «Agli
osservatori delegati alia terza sessione del concilio», Insegnamenti di Paolo 6 (d'ora in poi
IPVI), Città del Vaticano, 1963-1978, vol. I, 229-235 e vol. 2, 566-570; sugli osservatori
cfr. M. Velati, Separati ma fratelli. Gli osservatori non cattolici al Concilio Vaticano II
(1962-1965), Bologna 2014.

2 Cfr. almeno J. Martin, Le voyage de Paul VI en Terre Sainte, in: Paul VI et la vie internatio¬
nale. Journées d'études, Aix-en-Provence 18 et 19 mai 1990, Brescia 1992, 156-172; C.
Soetens, Entre Concile et initiative pontificale. Paul VI en Terre sainte, in: Cristianesimo
nella storia, 19,2 (1998), 333-365; G. Alberigo, Conclusione. La nuova fisionomia del
Concilio, in: Storia del ConcilioVaticano II (d'ora in poi SVII), 3, Bologna 1998, 528.

3 Su questi terni mi permette di rimandare ad A. Guasco, L'Istituto ecumenico di Tantur. Ap-
punti e problemi per una storia (1963-1978), in: Cristianesimo nella storia, 38,1 (2017),
221-246.

SZRKG, 111 (2017), 215-227



216 Alberto Guasco

accademico, tenutasi a Bellagio, sul lago di Como, il 26-28 novembre 1965, pochi
giomi prima délia fine del Concilio.4 Riguardo a questo appuntamento, le note di
diario stese per l'occasione da uno dei partecipanti - un gigante ecumenico come

Congar - costituiscono un concentrato dei problemi intomo a cui si sarebbe arlico-
lata la vita délia fondazione gerosolimitana. Tra essi, spiccano la delicatezza dei

rapporti tra differenti confessioni cristiane e organismi ecumenici; la difficoltà di
combinare fruttuosamente le speranze e i risultati délia grande stagione dell'ecu-
menismo europeo con l'approccio di quanti - in modo porticolare i membri nord-
americani aderenti al progetto - hanno vissuto un'altra storia rispetto al continente;
lo sforzo di stabilire un tema privilegiato per gli studi teologici delfistituto, indivi-
duato nella storia délia salvezza, e di organizzare l'aspetto spirituale e liturgico
délia vita di quest'ultimo, visto il progetto di inserirvi una comunità monastica be-

nedettina; infine, la necessità di stabilire rapporti con le chiese locali e con i molti
attori religiosi e politici presenti sulla complicata scacchiera délia Terra Santa.5

A partire da tale complesso di questioni, il présente contributo intende mettere
sinteticamente a fuoco le ragioni del progetto voluto da Paolo VI e sue le rica-
dute nei rapporti con il Consiglio mondiale delle chiese; il contributo non sol-

tanto teologico a esso fornito da parte di Oscar Cullmann e i precoci problemi
nella gestione dell'istituto evidenziatisi fin dal 1973-1974 durante il periodo di

rettorato di Jean Jacques von Allmen.

Geritsalemme, Roma e Ginevra

Alcune ragioni dirette per cui Paolo VI desidera la realizzazione d'un progetto
lontano da Roma emergono dagli appunti stesi da Congar dopo i colloqui con
l'ausiliario di Strasburgo Elchinger («il dit: Les orientaux ne se sentiront pas
chez eux à Rome. Il faudra donc chercher le lieu de dialogue hors de Rome le

pape a conscience que cela ne peut se faire à Rome, où les autres ne viendront

pas!») e con il papa stesso («je fais mes remarques critiques sur Jérusalem comme

lieu. Le Saint-Père répond: Non, c'est là où on doit tous revenir»)6 del 3 mag-
gio e 8 giugno 1964.

Tuttavia, è possibile intuirne altre - più remote - osservando i tratti peculiari
deU'ecumenismo montiniano. Al momento dell'elezione il papa ha certo aile

spalle una lunga carriera ecclesiastica, che l'ha visto transitare dalla stagione
unionista di Mortalium Animos1 a quella a dir cosi intermedia tra unionismo ed

4 Cfr. P.D. Gaffney, Vatican II and Tantur, in: T.S. Lowe (ed.), Hope of unity: living ecu¬
menism today. Celebrating 40 Years of the Ecumenical Institute Tantur, Berlin 2013, 31-34
e Velati, Separati ma fratelli (cf. nota 1), 616-620.

5 Cfr. Y. Congar, Mon Journal de Concile, Paris 2002, vol. 2, 488-494
6

Congar, Mon Journal de Concile (cf. nota 5), 77 e 117.
7 Cfr. A. Maffeis, Giovanni Battista Montini e il problema ecumenico. Dagli anni giovanili

all'episcopato milanese, in: Paolo VI e l'ecumenismo. Colloquio internazionale di studio.
Brescia 25-26-27 settembre 1998, Brescia/Roma 2001, 39-96 e tutta la bibliografia
allegata.



Un crocevia del cammino verso l'unità 217

ecumenismo - nei limiti consentiti dalla Mystici corporis prima e dalla Humani
generis poi - fino alla percezione del problema dell'unità come uno tra i fonda-
mentali del suo ponlificato. Valgano, a proposito di questo cammino, le ri-
flessioni formulate da Vischer dopo la sua prima udienza privata con il papa del
14 novembre 1964 («He has adopted a number of ideas expressed by ecumenists,
but it seems to me that they are not fully integrated in his theology. On the other
hand he seems open to listen») o quelle espresse da altri teologi al termine del

pontificato montiniano,8 importa qui sottolineare che per Paolo VI il progresso
del cammino verso l'unité non si colloca solo al più alto livello di responsabilité
ecclesiale, ma incrocia il piano intellettuale e in parte ne dipende. In questo sen-

so, una rinnovata comprensione dei dati essenziali délia fede e delle questioni
storiche e dottrinali a essa legate, compito degli studiosi, puô conduire al supera-
mento dei reciproci pregiudizi e facilitare quella risoluzione delle divergenze
sulle quali il magistero si dovré pronunciare. Ecco uno tra i compili del futuro
istituto, che Montini delinea agli osservatori non cattolici nel corso dell'udienza
del 17 ottobre 1963: «les fruits que Nous espérons doivent mûrir longuement, par
l'étude et la prière; et des réconciliations apparentes ou improvisées, qui
dissimuleraient les difficultés au lieu de les résoudre, retarderaient notre marche,
bien loin de l'aider.»9 E tale concetto Paolo VI précisa nel corso di altri inter-
venti dedicati al tema dell'unité, fino a disegnare - il 23 febbraio 1972 - una
sorta di ritratto ideale dell'istituto di Gerusalemme e del suo lavoro, inscrivibile
in un «ecumenismo fondato sullo studio sincere e sulla preghiera comune»10.

Né si trascuri, poi, che la storia délia creazione dell'istituto intercetta i movi-
menti interni alla curia romana a cavallo degli anni Sessanta e Settanta. Da questo

punto di vista, per le sue implicazioni ecumeniche Tantur- è Congar a riferire
l'intenzione montiniana, come intesa da Hesburgh - «ne devait absolument pas
être une fondation de la curie»11. Si collocano su questo punto di sutura le oscil-
lazioni d'un Montini inizialmente intenzionato ad affidare il progetto alla Fe-
derazione internazionale delle Université cattoliche (Fiuc), ma non convinto di
lasciare quest'ultima a interfacciarsi con la Congregazione dei seminari e delle
Université dei vecchi Pizzardo e Staffa;12 piuttosto, l'interlocutore di riferimento
délia Federazione viene individuato nel Segretariato per l'unité di Bea e Wille-

8 Cff. il giudizio di Vischer in J. Wieks, Collaboration and dialogue. The roman catholic pre¬
sence in the ecumenical movement during the pontificate of Paul VI, in: Paolo VI e l'ecu-
menismo (cf. nota 7), 261. Per altri giudizi cfr. E. Lanne, Hommage à Paul VI. En mémorial
d'action de grâce, in: Irenikon, 51, 3 (1978), 299-311; Y. Congar, L'oecuménisme de Paul
VI, in: Nicolaus, 4,2 (1978), 207-219; O. Cullmann, Paul VI et l'oecuménisme, in: Notizia-
rio dell'istituto Paolo VI, 4 (1982), 51-62.

9 Cfr. «Agli osservatori delegati alla seconda sessione del concilio» (cf. nota 1).
10 Cfr. «Angelus», 23 gennaio 1972, in: IPVI, vol. 11, 96.
11

Congar, Mon Journal de Concile (cf. nota 5), 491.
12

Milano, Archivio Carlo Colombo (d'ora in poi ACC), III ordinamento, serie 6, Istituto ecu-
menico di Gerusalemme, 10, Résumé de l'audience accordée par sa Sainteté Paul VI, le 9

janvier 1965 au comité executif provisoire, 9 gennaio 1965.



218 Alberto Guasco

brands - prossimo a istituzionalizzarsi - con padre Duprey nel ruolo di tramite
principale.13

Da un altro punto di vista, il cammino di nascita d'un istituto ecumenico che è

anche una fondazione papale non puô che fotografare lo stato dei rapporti di
Roma con le altre chiese cristiane e con lo stesso World council of churches. Da

un lato, per quel che riguarda l'Oriente, il progetto-Tantur fmisce per insistere
sullo stato delle relazioni Roma-Costantinopoli-altre chiese ortodosse a cavallo
del Concilio come sull'intera evoluzione dei rapporti intraortodossi post-Rodi
(1961, 1963 e 1964),14 non Ultimi - e anzi primi - quelli tra il Fanar e il patriar-
cato di Mosca.15

Dall'altro, Ginevra soppesa con estrema attenzione - che per un certo periodo
è aperta perplessità - il progetto papale. D'altronde, se ci si pensa, il progetto-
Tantur insiste su una questione ben più ampia, ovvero sulle radici stesse dei
rapporti tra chiesa cattolica e Wcc: lo scrive Visser't Hooft a Vischer fin dall'ot-
tobre 1964 («it would seem unfortunate to go ahead with this plan before we
have looked at the whole problem of cooperation»16), e la questione è tanto più
significativa se è vero che, nel gennaio-febraio 1965, sta per essere approvata ed

annunciata la costituzione d'un gruppo misto di lavoro tra le due istituzioni. Per

tacere del fatto che, mentre il progetto gerosolimitano prende corpo, sul tavolo
finisce la questione delle questioni, ovvero - tra aperture e frenate, tra cui va

13 Sul segretariato cfr. M. Velati, II Segretariato per l'Unità dei Cristiani tra Centro e Periferia
(1960-1975) in: Paolo VI e l'ecumenismo (cf. nota 7), 167-196 e K. Schelkens, From Su-

perno Dei nutu to Regimini ecclesiae. The Secretariat for christian unity and the 1968
reform of the roman curia, in: R. Regoli/P. Van Geest (eds.), Suavis laborum memoria.
Church, papacy, roman curia between history and theology, Città del Vaticano 2013, 167—

181; su Bea cfr. S. Schmidt, Agostino Bea. Il cardinale dell'unità, Roma 1987; Atti del
simposio card. Agostino Bea (16—19 dicembre 1981), Roma 1983; S. Marotta, La genesi di
un ecumenista. Agostino Bea alia scuola del vescovo di Paderborn Lorenz Jaeger, in: L.
Ferracci (ed.), Toward a history of the desire for christian unity. Proceedings of the international

conferenceat the monastery of Bose (november 1914), Zürich 2015, 159-191; su
Willebrands cfr. L. Decleck, Les agendas conciliares de Mgr. J. Willebrands secrétaire du
Secrétariat pour l'unité des chrétiens, Leuven 2009; T. Salemink (ed), «You will be called
repairer of the breach». Thediary of J.G.M. Willebrands 1958-1961, Leuven 2009; P. De

Mey, Johannes Willebrands and the Catholic Conference for Ecumenical Questions (1952—
1963), in: A. Deneaux/P. De Mey, The Ecumenical Legacy of Johannes Cardinal Wille-
brands (1909-2006), Leuven 2012; L. Declerck, Inventaire des Archives personnelles du
cardinal J. Willebrands: secrétaire (1960-1969) et président (1969-1989) du secrétariat

pour l'unité des chrétiens, archevêque d'Utrecht (1975-1983), Leuven 2013.
14

Per una panoramica ad intra e ad extra sul tema cfr. P. Mahieu, Paul VI et les orthodoxes,
Paris 2012.

15 Cfr. A. Riccardi, Il Vaticano e Mosca 1940-1990, Roma/Bari 1992, 284-288 e 292-296 e

A. Roccucci, Stalin e il patriarca. La Chiesa ortodossa e il potere sovietico. 1917-1958,
Torino 2011, 499-501; cfr. anche T. Kaluzny, Nikodim. Una ecclesiologia vissuta, Roma
1995,216-273.

16
Ginevra, Archivio del Consiglio mondiale delle chiese (d'ora in poi WCCA), 4201.3.14/2,
Jerusalem, Ecumenical research institute, W. Visser't Flooft a L. Vischer, 12 ottobre 1964.



Un crocevia del cammino verso l'unità 219

ovviamente sottolineata quella di Paolo VI a Ginevra il 10 giugno 1969 - l'even-
tualità délia membership di Roma al Wcc.17

Tenendo présente questa comice generale, le posizioni dei dirigenti ginevrini
non si rivelano del tutto allineate tra loro. Sin dall'ottobre 1964, ad esempio,
Vischer nota corne «a truly ecumenical institute cannot be a Papal institution»,
propendendo, nel febbraio 1965, per «un institut catholique largement ouvert à la

collaboration des autres»18; in questo, il teologo svizzero si dimostra più
prudente di Visser't Hooft (come di Pradervand), che pur scorgendo nell'unilaterali-
tà dell'iniziativa il Vitium originis del progetto è aperto alla possibilità che esso
evolva verso un centra ecumenico a tutti gli effetti.19

Ciô non significa - corne scrive nel 1970 lo stesso Vischer al rettore in pec-
tore di Tantur Charles Moeller - che a Ginevra non interessi allacciare una colla-
borazione («les problèmes étudiés par l'Institut sont les mêmes qui sont à l'étude
de Foi et Constitution et j'espère qu'il sera possibile de concerter nos efforts»),
Tuttavia, quest'ultima non puô svilupparsi su un piano istituzionale («le Secrétariat

de Foi et Constitution n'étant pas une faculté de théologie je ne pense pas

qu'il soit possibile de nous associer officiellement à l'Institut»20), quanto su uno
relazionale. E quanto ad esempio suggerisce l'individuazione di Paul Minear -
membra di Faith and Order - quale vice rettore di Tantur e figura-chiave in gra-
do di assicurare «d'une manière toute particulière des contact réguliers avec le

Département de Foi et Constitution.»21

D'altra parte, va anche segnalato che i dubbi ginevrini insistono su un piano
pratico, se è vera che il contesto in cui Tantur prende corpo è segnato da una
fioritura di progetti simili e talora addirittura concorrenziali tra loro. In questo
senso, anche Faith and Order ha pensato a creare un istituto ecumenico a Geru-
salemme, inserendolo in una rete coordinata da Bossey, e l'idea resta neU'aria
dalla riunione del comitato esecutivo di Aarhus (1964) a quella di Bristol

17 Sul rapporto Roma/Ginevra cfr. almeno J. Grootaers, Rome et Genève à la croiseé des che¬

mins (1968-1972). Un ordre du jour inachevé, Paris 2005; su Visser't Hooft cfr. id.
Memoirs, London/Philadelphia 1973, 321 e ss. e J. Maury, W. A. Visser't Hooft, pionnier de
l'oecuménisme, Lyon 2001; su Vischer cfr. M. Quisinsky, The ecumenical dynamic of
Vatican II. Lukas Vischer between Geneva and Rome, in: Cristianesimo nella storia, 34, 1

(2013), 273-314; sul gruppo misto cfr. T. Sabev, The joint working group. Twenty-five
years in service of unity, in: The ecumenical review, 42, 1 (1990), 17-23 e T. Stransky, The
historyof Rcc/Wcc Joint working group, in: Joint working group between the Roman catholic

chuch and the world council of churches. Eight report, Geneva/Roma 2005, 38-44; sul
discorso di Paolo VI cfr. Caritas et Veritas: luce e guida alla pienezza dell'unità voluta da

Crista, 10 giugno 1969, in: IPVI, 7, 395-398.
18

WCCA, 4201.3.14/2, L. Vischer a W. Visser't Hooft, 3 ottobre 1964; cfr. anche ACC, 19,
Rapport sur le voyage à Genève de M. le Chanoine Moeller et du père Pierre Duprey, 22
febbraio 1965 e 30, Rapport des rencontres faites par le chanoine Moeller au conseil
oecuménique des églises à Genève, du 29-31 mars, 2 aprile 1965.

19 Cfr. Rapport sur le voyage à Genève de M. le Chanoine Moeller et du père Pierre Duprey,
22 febbraio 1965, cit.

20 WCCA, 4201.3.14/2. L. Vischer a C. Moeller, 18marzo 1970.
21

Ivi, C. Moeller a L. Vischer, 1 aprile 1970



220 Alberto Guasco

(1967).22 All'opposto, durante il riflusso degli anni Settanta, quando la spinta a

camminare verso l'unità perde vigore, i protagonisti del dialogo interconfessio-
nale e la rete degli istituti ecumenici esistenti avvertono la necessità di rinsaldare
i legami. Non è un caso che, nell'estate 1975, l'allora rettore di Tantur, Walter
Wenger, incontri l'allora rettore di Bossey, John Mbiti, per discutere con
quest'ultimo d'una «future closer cooperation»23 tra le due istituzioni. E pochi
mesi dopo, scrivendo al rettore délia Notre Dame University e présidente del

Consiglio Accademico di Tantur Theodore Hesburgh, lo stesso Wenger comu-
nica:

«1 have spent a number of hour in conversation with Lukas Vischer and I am a-
ware of some of the financial problems facing the ecumenical institute of Bossey.
Lukas is now a member of a committe that is considering the restructuring of the

Bossey Institute, financially as well as programmatically. One of the proposals under

consideration is to minimize or even eliminate the present academic program at

Bossey and to make the Institute more a conference and information centre. In
terms of Tantur's future, that could suggest the possibility of attracting to Tantur
those people who up to now have been looking to Bossey for the academic study of
ecumenical theology. Another plan under consideration in Geneva is to attempt to
draw the Roman Catholic Church into the active program of Bossey, also in terms
of financial support. That would give Bossey a closer similarity to Tantur, with in-
volvment of Catholics, Ortodoxs and Protestants. On this point, the Tantur model
has been seen as something to be emulated.»24

All'opposto, per quel che riguarda l'istituto di Gerusalemme - alia luce della
crisi di rapporti consumata con il patriarca greco ortodosso di Gerusalemme
Benedictas, di cui si dira nel prossimo paragrafo - una più stretta collaborazione

con il Consiglio mondiale delle chiese puo rappresentare «a contact point in the

world of orthodox churches which still suggests that doors might once again be

openend for happier relationships between the orthodox and Tantur.»25

Teologia e organizzazione: Cullmann e Von Allmen

Quello dei rapporti intraecclesiali è soltanto uno tra gli orizzonti problematici
con i quali il progetto di Tantur è costretto a misurarsi.

Per quel che riguarda il tema eletto ad argomento di studio privilegiato da

parte dell'istituto - la storia della salvezza - non è un mistero che, pur inserito

22 Sul progetto d'istituto cfr. WCC, 4212.05.16/01, Israel 1964-1974, Project Ecumenical
Study Centre in Israel; su Aarhus cfr. Minutes of the meeting of the Faith and Order
commission and workingcommittee, held et the University of Aarhus, Denmark, 15-27 august
1964, Geneva 1965, 80; sull'intervento di Vischer in quell'occasione cfr. L. Vischer, The
Faith and Order movement at the beginning of a new period, in: Mid-Stream, 4, 2 (1964),
11-12; su Bristol cfr. Minutes of the meeting of the working committee, held et the Clifton
Hill House, Bristol, England, on July 29 and August 9, 1967, Geneva 1967, 8-9.

23
Gerusalemme, Archivio del Tantur ecumenical institute (d'ora in poi TEI), Hesburgh 1965—

1977, W. Wenger a T. Hesburgh, 3 luglio 1975.
24 Ivi, W. Wenger a T. Hesburgh, 1 marzo 1976.
25 Ivi, W. Wenger a T. Hesburgh, 3 luglio 1975.



Un crocevia del cammino verso l'unità 221

nel più ampio dibattito che segna la storia del Novecento teologico, esso cos-
tituisca il principale fil rouge degli studi di Oscar Cullmann. Da questo punto di
vista, l'elaborazione dei compiti di studio assegnati a Tantur riprende diretta-
mente il tema che il teologo e professore a Basilea e Parigi ha sviluppato sin da

Cristo e il tempo (1946) - Dio si rivela entro una Heilsgeschichte, una storia del-
la salvezza, che dalla creazione alla parusia avviene, con al centro la venuta di

Cristo, in specifici kairoi immersi nella storia profana - da Ii immesso nella
riflessione teologica (si pensi, con tutte le differenze, alla histoire sainte e al

Danielou di Saggio sul mistero délia storia del 1953)26 - e quindi portato a matu-
razione in Salvezza corne storia (1965).

D'altronde, fin dall'inizio, sia sul piano teologico, sia su quelli personale e

organizzativo Cullmann stesso è attore tra i più reattivi e coinvolti nel cammino
di edificazione di Tantur. Del primo aspetto sia testimonianza la lettera inviata al

papa all'indomani dell'annuncio del progetto dell'istituto ecumenico, in cui il
teologo - innestando il cammino delle chiese su quello degli apostoli che si

danno la destra (Gai 2,9), guidate dalla potenza dello Spirito che conosce ogni
cosa (ICor 2,10) - giudica quella di Gerusalemme la miglior scelta possibile dal

punto di vista di storia délia salvezza.27 D'altronde - ecco il secondo aspetto - il
legame d'amicizia personale che lega Cullmann e Paolo VI accompagna l'evolu-
zione stessa del progetto, come emerge da una documentazione che va dalle più
scarne note di De Lubac («Cullmann lui dit où en sont ses démarches pour
l'Institut oecuménique de Jérusalem»28) aile parole dello stesso teologo, una cui
lettera a Hesburgh délia primavera del 1971 diventa sguardo di prima mano sui
desideri e sui sentimenti stessi di Paolo VI:

«In Rome I had a long and interesting conversation with the Pope. We spoke about
the genera! theological and ecclesiastical situation and, of course, about Jerusalem.
I found him in better health and more optimistic than last time. As to our Institute
he seems to me much more enthusiastic than before. He spoke about the origin of
the project and its unexpectedly rapid realization. He appreciate what you did and
do for it. He expects a renewal of christian theology from the Institute and I think
also, that this must be our ambitious purpose.»29

D'altronde - è ciô che sottolinea Hesburgh nella risposta - l'amicizia tra il
papa e il teologo diventa non solo contributo al progetto ma anche chiave inter-
pretativa delle relazioni interecclesiali: «I think somehow you reassure him better

26 Cfr. almeno R. Gibellini, La teologia del XX secolo, Brescia 1992, 272-278; per una tratta-
zione specifica cfr. S. Maffei, II dialogo ecumenico sulla successione attomo all'opera di
Oscar Cullmann (1952-1972), Roma, s.d. e soprattutto K.H. Schlaudraff, «Heil als
Geschichte?» Die Frage nach dem heilgeschichtlichen Denken dargestellt anhand der Konzeption

Oscar Cullmanns, Tübingen 1988.
27

Basilea, Archivio Oscar Cullmann (d'ora in poi OCA), A V b Zweites Vatikanisches Konzil
a), 50, Quelques idées inspirées par l'annonce de la fondation d'un Institut oecuménique
d'Histoire du Salut à Jerusalem par Sa Sainteté le Pape Paul VI, s.d.

28 H. De Lubac, Carnets du Concile, Paris 2007, vol. II, 479.
29

TEI, Hesburgh 1965-1977, O. Cullmann a T. Hesburgh, s.d. [ma 1971],



222 Alberto Guasco

than anyone else in the world You have been a marvelous bridge between your
church and ours.»30

Da un terzo punto di vista, anche su un piano operativo il coinvolgimento di
Culmann non è da meno, avendo deciso - come scrive al papa il 19 febbraio
1966 - «à me consacrer entièrement à la réalisation de ce beau projet»31. È ad

esempio lui, accompagnato da un altro gigante délia riflessione sulla storia délia
salvezza corne Feiner,32 a prendersi l'impegno di coinvolgere le université sviz-
zere nel progetto di Gerusalemme: Bema («on apprécia l'indépendance par
rapport aux Eglises; le caractère universitaire du projet, sa structure oecuménique
stricte et réelle, enfin son originalité: l'aspect oecuménique est dans la communauté

du travail non dans l'objet des recherches»), corne Friburgo («le professeur
Feiner insiste sur la très grande audace du projet quant à son caractère oecuménique.

Le professeur Spicq souligna l'importance du thème de l'histoire du salut,
d'autant plus intéressant que l'Institut se situe dans le pays d'origine»); Ginevra

(Mais tous déclarèrent que même si ceux-ci obligeaient à abandonner la localisation

à Jérusalem, il faudrait ouvrir le même institut ailleurs, avec la même structure.

Mais, en même temps, ils déclarèrent leur accord sur le choix de Jérusalem,

vu sa signification particulièrment intéressante), corne Losanna («nous n'aurons
aucune difficulté à trouver des professeurs»)33 e Neuchâtel.

Se Cullmann è attore tra i più impegnati nel progetto dell'istituto, per altri
versi lo stesso si potrebbe dire di Jean Jacques von Allmen, riguardo al quale va

soprattutto menzionato il servizio da vice-rettore (1972-1973) e rettore (1973—

1974) svolto a Tantur, e il suo confrontarsi con i maggiori problemi pratici e or-
ganizzativi dell'istituto.

A volerli sintetizzare quest'ultimi spaziano da quelli economici (la Fiuc non si

puô accollare i costi del mantenimento dell'istituto, ragione che conduce alla sua
affiliazione nella Notre Dame University, unica istituzione in grado di farvi
fronte), a quelli logistici e giuridico-amministrativi, di fronte ai quali la strada

verso il varo di Tantur sembra una corsa a ostacoli, prima complicata dalla len-
tezza delle trattative con la Giordania per la scelta del sito dell'istituto - dietro
aile quali si staglia il nodo problematico costituito da Nostra Aetate34 - poi dalla

guerra dei Sei giorni. Con il giugno 1967, infatti, il terreno già prescelto passa
dal territorio giordano a quello israeliano, ritarda la realizzazione del progetto e

30 Ivi, T. Hesburgh a O. Cullmann, 3 maggio 1971.
3' OCA, B II, Korrespondenzen mit Päpsten, Brief an Paul VI 1964-1975, 19 febbraio 1966.
32 Su Feiner cfr. p.e. B. Cherubini, L'archivio di un ecumenista nel post-concilio: il fondo

Feiner délia Fondazione per le scienze religiose Giovanni XXIII, in: Cristianesimo nella
Storia, 35,3 (2014), 953-966.

33
WCCA, 4212.07.20/01, Réunion du comité exécutif (Rome, 13-15 septembre 1967).

34 Cfr. TE1, A history of Tantur, A chronology of the development oft he ecumenical institute
for advanced theological studies in Jerusalem, s.d; cfr. anche ACC, 18/a, Rapport sur le

voyage à Jérusalem de M. le Chanoine Charles Moeller et du Père Pierre Duprey p.b., 15

febbraio 1965. Sulla storia di Nostra Aetate cfr. Almeno N. Landman/A. Melloni (eds.),
Nostra Aetate: origins, promulgation, impact on jewish-catholic relations, Münster 2007; R.

Burigana, Fratelli in cammino. Storia délia dichiarazione Nostra Aetate, Milano 2015.



Un crocevia del cammino verso l'unità 223

costringe Hesburgh a rinegoziarlo con le nuove autorité di riferimento. Ed è pas-
sato appena un anno dalla sua inaugurazione, che l'istituto si trova a dover fare i

conti con la guerra del Kippur, che - scrive il rettore Von Allmen nel dicembre
1973 - ne aggrava gli stenti numerici («la situation politique de la Terre Sainte

est sans doute la cause majeure du nombre très réduit de demandes d'admission

pour l'année prochaine»), e créa «tensions internes dues à des options
divergentes en ce qui concerne la responsabilité politique des chrétiens dans les temps
difficiles que nous vivons depuis la guerre du Kippour.»35

Ma, mentre scrive queste righe, von Allmen sa che per Tantur un più grave
problema è costituito da quella assenza di direzione stabile che contrassegna
l'istituto dalla fase preparatoria - già nel febbraio 1966 Moeller diventa sotto-
segretario délia Congregazione per la dottrina délia Fede e nel 1968, dopo la

scomparsa di Bea, passa al Segretariato per l'unità - a quella operativa. D'altron-
de lo scrive apertamente nel 1973, sottolineando il peso degli impegni romani di

Moeller, «the rector was unable to spend more than intermittent periods at the

institute the high office which he now holds will not cut him off from Tantur
but on the contrary will enable him to help the institute in another direction»36. E

l'anno dopo, egli stesso deve arrendersi all'evidenza che

«The double task of being rector and at the same time going for one week every
month to Neuchatel... could become prejudicial both to his teaching and to the
Institut, which, especially at this critical period of its life, needs full-time leadership.
He therefore felt obliged not to seek re-appointment.»37

In fin dei conti, perô, non è nemmeno questo il problema più grave. È invece

quello délia crisi di rapporti con gli ortodossi che - nella riunione straordinaria
convocata a Bossey il 26-28 marzo 1974 - porta i membri ortodossi del Consig-
lio accademico a «discuter du principe même de la présence des moines»; una
crisi che, scrive sempre Von Allmen in un report dell'8 giugno 1974, «has deeply

affected relations between the orthodox and non-orthodox members of the

academic council»38.

Tutta la questione si motiva con la presenza a Tantur délia comunità bene-
dettina proveniente da Montserrat che Montini ha desiderata a sostegno del lavo-
ro scientifico dell'istituto e dei passi del cammino ecumenico, specie là dove

esso è posto di fronte a difficoltà umanamente insuperabili.39 A tal fine, il ponte-
fice ha attinto al cuore délia grande tradizione orante della chiesa, a partire da un
dato personale - la sua familiarità con la famiglia benedettina40 - corne eccle-

35
TE1, Executive Committee 1972-1979, J.J. Von Allmen a T. Hesburgh, 20 dicembre 1973.

36
J.J. Von Allmen, Annual report, «Tantur Jear Book» (d'ora in poi TYB) 1972-1973, 7 e 25.

37
Id., Report of the academic year 1973/1974, TYB, 1973-1974, 9.

38 J.J Von Allmen, Report of the academic year 1973/74, TYB 1973-1974, 8.
39 Cfr. J. Leclerq, Témoignages contemporains sur la théologie du monachisme, in: Gregoria-

num, 47,1 (1967), 49-76 e J. Cassidy, Monastic silence and solitude as supports of prayer in
the teaching of Paul VI, in: The american benedictine review, 38,2 (1987), 204-214.

40 Cfr. p.e. «Agli abati e ai priori delle congregazioni monastiche deH'ordine benedettino», 30
dicembre 1966, IPVI, vol. 4,438.



224 Alberto Guasco

siale: riprendere una vecchia idea di Leone XII e di Pio XI per fare dei figli di
Benedetto un ponte nel progetto di riconciliazione con i crisliani d'Oriente;41 far
transitare su quel ponte l'esperienza ecumenica germogliata sull'asse Beauduin-

Amay-Chevetogne-Irenikon-settimane bibliche, capace di lavorare dall'interno,
per decenni, un mondo cattolico ben poco disposto a dargli ascolto.42 Ma c'è
dell'altro, perché Paolo VI ha pensato a una presenza monastica multiconfessio-
nale, per sperimentare forme di preghiera in comune non sperimentabili altrove.
Come Hesburgh riferisce e Congar annota fin dal novembre 1965 a Bellagio, se-
condo Paolo VI «nous n'avons pas actuellement de forme de prière commune
avec les autres. Peut-être l'institut serait-il le lieu et le moyen où se créeraient de

telles formes.»43

Tuttavia, l'idea naufraga di fronte alla decisa opposizione da parte del pa-
triarca greco-ortodosso di Gerusalemme Benedictos.44 Già contrario all'idea, le
relazioni allacciate dai benedettini con le altre realtà denominazionali di
Gerusalemme e dintorni sembrano rievocargli non troppo lontani fantasmi di proseli-
tismo uniatista.45 Poiché a questi sospetti se ne aggiunge uno ancor più grave -
che Von Allmen tace prudentemente - ovvero la convinzione che a Tantur si pra-
tichi queU'intercomunione su cui sia Paolo VI sia Athenagors si sono pronunciati
per il non ancora,46 nonostante i tentativi di rassicurazione di Duprey47 il pa-

41 Cfr. D. Attwater, Benedictines and the christian east, in: The american benedictine review,
3,2 (1952), 101-113; O. Rousseau, I benedettini e l'unità cristiana, in: C. Boyer (a cura di),
II problema ecumenico oggi, Brescia 1960, 523-538; R. Greenacre, Benedictines and
Christian unity, in: One in Christ, 16,4 (1980) 283-298.

42 Cfr. A. Verdoot (a cura di), Les colloques oecuméniques de Chevetogne (1942-1983) et la

reception par l'eglise catholique de charismes d'autres communions chrétiennes, Chevetogne
1986 e R. Loonbeek, J. Mortiau, Un pionnier. Dom Lambert Beauduin (1873-1960).

Liturgie et Unité des chrétiens, 2 voll., Louvain-la-Neuve/Chevetogne 2001.
43

Congar, Mon Journal de Concile (cf. nota 5), 493.
44 Cfr. Bologna, Archivio Pierre Duprey (d'ora in poi PDA), 85.1, Rapport sur le voyage du

Père Duprey à Jerusalem du 7 au 9 décembre 1973, 12 dicembre 1973 («Je ne veux pas
d'un monastère où viendraient vivre une vie commune avec des catholiques, des moines
orthodoxes de toutes les Eglises»),

45 Cfr. TEI, Reports 1971-1979, Charles Sheedy impressions on Tantur, 13 gennaio 1976, in
cui Testensore - riportando un colloquio con padre Franquesa - scrive: «the Greek
Patriarchate views the presence of western monks as confirmation of his view that the
ecumenism of the institute is only a cover for westernization».

46 Cfr. Patriarcal encyclical on intercommunion, 14 marzo 1967, in: Diakonia, 2,2 (1967),
179-180; per quanto riguarda Paolo VI cfr. p.e. «L'assemblea annuale del Segretariato per
l'unione dei cristiani», 13 novembre 1968 e «Udienza generale», 21 gennaio 1970, in cui
Montini defmisce inconsiderati gli episodi di intercomunione che rallentano il cammino verso
l'unità, e il tentativo di giungervi per questa via «una deviazione», IPVI, 6 e 8, 600 e 60.

47
PDA, 85,1, Rapport sur le voyage du Père Duprey à Jerusalem du 7 au 9 décembre 1973, 12

dicembre 1973 («je lui explique exactement quelle est notre position quant à la commu-
nicatio in sacris il est important que les règles canoniques de la communicatio in sacris
soient fidèlment observées»); a questo proposito cfr. invece le disposizioni di Benedictos
del febbraio 1969 in Décret patriarcal relatif à Tintercommunion, in: Proche Orient Chretien,

19 1 969), 72-73 e 240-241.



Un crocevia del cammino verso l'unità 225

triarca interdice agli studiosi ortodossi délia possibilità di risiedere ail'istituto,48

infliggendo una ferita gravissima alla sua struttura e alla sua vita ecumenica.

Conclusioni

Dai pochi dati qui sinteticamente evidenziati, appare chiaro che la parabola
dell'istituto ecumenico di Gerusalemme puô costituire un prisma attraverso il
quale leggere, da più punti di vista, lo stato e l'evoluzione delle relazioni ecume-
niche durante il pontificato di Paolo VI. E ciö tanto dal punto di vista délia hope

of unity che ne segna gli esordi - nella mente del pontefice, quasi un prolunga-
mento dell'esperienza conciliare - quanto da quello delle numerose difficoltà che

ne rallentano la corsa. D'altronde, nonostante l'enorme sforzo preparatorio, a

pochi anni dalla sua inaugurazione è chiaro - e a partire da Cullmann lo intuisco-
no i suoi stessi padri fondatori49 - che Tantur non sta producendo i frutti sperati.

Certamente, all'inizio, la transizione epocale del Vaticano II sembra spalan-
care orizzonti ecumenici che Paolo VI, raccolto il testimone di Giovanni XXIII e

del Concilio, tenta di percorrere giungendo a eleggere la questione dell'unità -
esempio tra i molti che si potrebbero portare - a impresa «la plus mystérieuse et
la plus importante» del proprio pontificato.50 II cammino verso questa meta, nel

caso dell'istituto di Gerusalemme, poggia sulle spalle della teologia ecumenica

già elaborata o in via di elaborazione - si pensi al Feiner del Mysterium salutis -
riambientata negli spazi della geografia della salvezza. NeH'esperimento avviato
sulla collina di Tantur, tutti costoro provano a proporre un ecumenismo incarnato

prima che studiato - come scrive Panikkar il 20 marzo 1974, «we are an ecumenical

institute and not an institute for ecumenical research»51 - di cui, qua-
rant'anni dopo, resta ad esempio traccia nella testimonianza resa a chi scrive da

Bartomeu Ubach, monaco benedettino a Tantur negli anni 1971-1983: «Ricordo
l'impressione profonda di veder celebrare la cena del Signore a Kretschmar, o a

Von Allmen, o a Skydsgaard; ma anche quella di chiedere l'omelia a uno dei non
cattolici quando la celebrazione era affidata a noi benedettini.»52

E tuttavia, il tentativo in buona parte si arena, scontrandosi con un quadro
ecclesiale ed ecumenico che a livedo locale - e tanto più dopo il 1972, quando

scompare Athenagoras - appassisce più che fiorire, vuoi spaventato da un'ecces-

so di fretta, vuoi propenso a ricadere in forme e pratiche che perpetuano la divi-
sione. D'altra parte, pur non essendo la causa prima di questa crisi, il contesto
circostante - la geografia della salvezza e i suoi molti attori - è tutt*altro che

d'aiuto. Ancor prima di sorgere, Tantur deve scontare infatti i contraccolpi del

48 Cfr. J.J. Von Allmen, Annual report, TYB 1973-1974, 8-9.
49 Cfr. TEI, Reports 1971-1979, W. Harrelson a T. Hesburgh, 29 giugno 1976 («Cullmann

thinks we haven't yet really tried out the original idea»).
50 Cfr. «Aller de l'avant». Douze ans après Vatican II, Paul VI relance l'oecuménisme, in: La

Documentation Catholique, 6 febbraio 1977, 141.
51

TEI, Reports 1971-1979, R. Panikkar ai membri del comitato esecutivo, 20 marzo 1974.
52 Testimonianza all'autore di Bartomeu Ubach, 19 dicembre 2014.



226 Alberto Guasco

dibattito conciliare su Nostra Aetate; quindi deve farsi strada tra prudenze

politiche d'ogni tipo (nel 1965 padre Pierre Benoit, direttore dell'École biblique,
invita a «éviter tout ce qui pourrait faire penser que l'Institut est une fondation
américaine», mentre il delegato apostolico Zanini afferma che «les musulmans
voient d'un mauvais oeil tout ce qui peu contribuer à rétablir l'unité entre les

chrétiens et donc à augmenter considerablément leurs forces»53) barcamenandosi

tra la prossimità ai cristiani arabi e la nécessita di appoggi tra le autorità is-

raeliane. E infine, già lungi dall'essere un faro del cammino verso l'unità, da un
lato Tantur patisce la sua scarsa inserzione nel contesto locale, dall'altro - stanti
le guerre del 1967 e del 1973 - vede progressivamente riflesse all'mtemo delle

proprie mura tutte le divisioni che toccano la Terra Santa, e che condizionano
l'istituto ben più di quanto l'istituto riesca a condizionare loro.

Un crocevia del cammino verso l'unità. L'Istituto ecumenico di Tantur tra Roma, Ginevra
e Gerusalemme (1963-1978)

L'inaugurazione del Jerusalem Ecumenical Institute for Advanced Theological Studies
(1972) costituisce la realizzazione d'un desiderio espresso da Paolo VI durante il Concilio
Vaticano II, precisato nel corso del suo viaggio in Terra Santa (1964) e concretizzato con
il contributo di numerosi uomini e istituzioni operanti in seno alle chiese cristiane degli
anni Sessanta e Settanta. Prendendo in considerazione gli anni di pontificato di Paolo VI
(1963-1978), il présente contributo intende mettere sinteticamente a fuoco le ragioni del
progetto voluto dal papa e sue le ricadute nei rapporti con il Consiglio mondiale delle chiese
e il contributo a esso fomito da parte di Oscar Cullmann e Jean Jacques von Allmen.

Paolo VI - Cullmann - Von Allmen - ecumenismo - Consiglio mondiale delle chiese -
Gerusalemme - Tantur.

Un croisement en route vers l'unité. L'institut Tantur entre Rome, Geneve et Jérusalem
(1963-1978)
L'ouverture du Jerusalem Ecumenical Institute for Advanced Theological Studies (1972)
fut la réalisation d'un vœu explicite de Paul VI pendant Vatican II, qui fut précisé lors de

son voyage en Terre Sainte (1964) et concrétisé à travers la contribution de nombreuses

personnes et institutions agissant au sein des églises chrétiennes des années 1960 et 1970.
En prenant en considération les années du pontificat de Paul VI, cet article vise à

présenter de manière concentrée les raisons du projet souhaité par le Pape, ses conséquences
pour les relations avec le Conseil mondial des Églises, ainsi que la contribution d'Oscar
Cullman et de Jean Jacques von Allmen.
Paul VI - Cullmann - Von Allmen - œcuménisme - Conseil mondial des Églises -
Jérusalem - Tantur.

Eine Kreuzung aufdem Weg zur Einheit. Das ökumenische Institut Tantur zwischen Rom,
Genfund Jerusalem (1963-1978)
Die Eröffnung des Jerusalem Ecumenical Institute for Advanced Theological Studies
(1972) stellte die Realisierung eines ausdrücklichen Wunsches Pauls VI. während des II.
Vatikanums dar, der auf seiner Reise ins Heilige Land (1964) präzisiert und über den Beitrag

zahlreicher Menschen und Institutionen, die inmitten der christlichen Kirchen der
1960er und 1970er Jahre wirkten, konkretisiert wurde. Die Jahre des Pontifikats Pauls VI.

53
Rapport sur le voyage à Jérusalem de M. le Chanoine Charles Moeller et du Père Pierre
Duprey p.b., 15 febbraio 1965, CC 18/a; cfr. anche 07/02/1965-19/02/1965, PD 3.14.



Un crocevia del cammino verso l'unità 227

in Betracht ziehend, beabsichtigt der vorliegende Beitrag in konzentrierter Weise die
Gründe des vom Papst gewünschten Projekts, seine Auswirkungen auf die Beziehungen
mit dem Weltrat der Kirchen sowie den Beitrag für dieses Projekt, der von Oscar Cullman
und Jean Jacques von Ahmen geleistet wurde, darzulegen.
Paul VI. - Cullmann - Von Ahmen - Ökumenismus - Weltrat der Kirchen - Jerusalem -
Tantur.

A crossover on the way to unity: The Ecumenical Institute Tantur between Rome, Geneva
and Jerusalem (1963-78)
The inauguration of the Jerusalem Ecumenical Institute for Advanced Theological Studies
(1972) goes back to Paul VI's explicit desire during Vatican II, specifically mentioned
during his journey to the Holy Land (1964) and actualized by the contribution of many
persons and institutions that were active in Christian Churches in the 1960s and 70s.
Considering the years of Paul VI's pontificate, the article intends to present in a focused way
the reasons for the pope's project, its effects on the relations with the World Council of
Churches, and the contributions to this project by Oscar Cullmann and Jean Jacques von
Ahmen.
Paul VI - Cullmann - Von Ahmen - Ecumenism - World Council of Churches - Jerusalem

- Tantur.

Alberto Guasco, PhD Dr., Unilink Campus University, Pontificia Università Gregoriana.




	Un crocevia dal cammino verso l'unità : l'Istituto ecumenico di Tantur tra Roma, Ginevra e Gerusalemme (1963-1978)

