
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 111 (2017)

Artikel: Das Religiöse in der Zürcher Lehrpersonenbildung : Wissen und
Akteure unter Anpassungsdruck 1920-1950

Autor: De Vincenti, Andrea / Grube, Norbert / Hoffmann-Ocon, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Religiöse in der Zürcher Lehrpersonenbildung
Wissen und Akteure unter Anpassungsdruck 1920-1950*

Andrea De Vincenti/Norbert Grube/Andreas Hoffmann-Ocon

Die institutionelle Umbettung der Volksschule von der Kirche zum Staat wird
gemeinhin als Gründung der sogenannt öffentlich-staatlichen und säkularen
Volksschule und somit als Bruch mit der kirchlich-religiösen Schultradition
gedeutet.1 An die stark institutionengeschichtlich orientierte Lesart einer gelungenen

Säkularisation2 lässt sich in einer kulturgeschichtlichen und eher auf alltägliche

Wissen und Praktiken fokussierten Perspektive3 jedoch mit der Frage nach

der Transformation des Religiösen oder nach der Rolle von Profanem und Sakralem

innerhalb der als modern etikettierten Volksschule anschliessen.

Mit dieser Optik fragt der vorliegende Beitrag nach religiösen und sakralen
Bezugnahmen4 an den vielfältigen Einrichtungen der Lehrpersonenbildung in der

ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts im Kanton Zürich. Vielschichtige, sich
aufgrund ihrer Eigenlogik,5 aber auch wegen gesellschaftlichen Anpassungsdrucks
stets verändernden Überlappungen und Verflechtungen von profanen, sakralen

oder religiösen Wissen und alltäglichen Praktiken in den Blick nehmend, werden

Der vorliegende Beitrag präsentiert Teilbefunde aus dem SNF-Projekt 166008 «Wissenschaft

- Erziehung und Alltag. Orte und Praktiken der Zürcher Primarlehrer/innenbildung in
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts».

1

Martin Lengwiler et. al. (Hg.), Schule Macht Geschichte. 175 Jahre Volksschule im Kanton
Zürich. 1832-2007, Zürich 2007.

2 Peter Blickle/Rudolf Schlögl (Hg.), Die Säkularisation im Prozess der Säkularisierung
Europas, Epfendorf 2005.

3 Lucas Haasis/Constantin Rieske, Historische Praxeologie. Zur Einführung, in: diess. (Hg.),
Historische Praxeologie. Dimensionen vergangenen Handelns, Paderborn 2015, 7-54, 13f.;
zum Wissensbegriff: Michel Foucault, In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am
Collège de France (1975-76), Frankfurt a. M. 2001, 21f„ 213-217.

4 Volkhard Krech, Brauchen sich Kultur und Religion?, in: Richard Faber/Frithjof Hager
(Hg.), Rückkehr der Religion oder säkulare Kultur? Kultur- und Religionssoziologie heute,
Würzburg 2008, 210-224, 220f. unterscheidet Sakrales und Religiöses, indem letzteres
zwar wie ersteres «sozial als <heilig> konstruiert wird», jedoch «als unverfugbar gilt».

5 David Tyack/William Tobin, The Grammar of Schooling: Why Has It Been So Hard to
Change, in: American Educational Research Journal, 31 (1994), Nr. 31, 453M79.

SZRKG, 111 (2017), 179-194



180 Andrea De Vincenü/Norbert Grube/Andreas Hoffmann-Ocon

drei unterschiedliche Seminarorte fokussiert. Zwei waren öffentliche, formal also

nicht-religiöse Einrichtungen: das 1876 gegründete städtische Lehrerinnenseminar

an der Höheren Töchterschule, dem im Untersuchungszeitraum die Direktoren

Wilhelm von Wyss und Fritz Enderlin6 vorstanden, und das 1938/42 im Zuge
der Lehrerbildungsreform eingerichtete nachmaturitäre kantonale Oberseminar
unter der Leitung Walter Guyers.7 Gegen diese öffentlich-kantonalen Einrichtungen

und dezidiert als christliches Seminar ausgerichtet war das 1869 errichtete,

vom Christlichen Verein und der Evangelischen Gesellschaft getragene Evangelische

Lehrerseminar Unterstrass. Ihm stand seit 1922 für vier Jahrzehnte Direktor

Konrad Zeller vor.8 Vor dem Hintergrund dieser Konstellation fragt sich, wie
sich weltliche, religiöse und sakrale Wissen und Praktiken an diesen drei Orten
akzentuierten und wie sie gewichtet wurden. Insbesondere interessiert, ob die

von den Seminaren teilweise selbst offensiv vorgenommenen (Selbsl)Etikellie-
rungen als staatlich-wertneutral, respektive als christlich-religiös bei der Betrachtung

von Legitimationsmustern und pädagogisch-didaktischen Vermittlungsformen

eher bestätigt oder relativiert werden.
Der Beitrag zeigt daher auf der Quellenbasis von seminaristischen Jahresberichten,

Vortragstexten und Publikationen der Direktoren und Lehrpersonen in

vier Abschnitten, welchen Stellenwert das Religiöse und Sakrale an diesen
unterschiedlichen Seminarorten besassen. Welche Ausprägungen und
Transformationen von Religion und Sakralität zeigten sich und wie wurden diese mit
traditionellen Leitbildern der Gemeinschaft verbunden? Dazu nimmt sich ein erstes

Kapitel der (Selbst)Etikeltierungen zweier Seminarstandorte bezüglich ihrer
weltlichen, respektive religiösen Ausrichtung an. Ein zweites Kapitel nähert sich
bereits mehr dem Seminaralltag und legt an allen Ausbildungsorten religiöse und

6 Wilhelm von Wyss (1863-1930) war promovierter Altphilologe und unterrichtete zunächst
als Gymnasial-, später Lateinlehrer an der Höheren Töchterschule. Parallel war er u.a. in
der Bibliothekskommission der Zentralbibliothek tätig. 1911-1930 amtierte er als Rektor an
der Höheren Töchterschule. Der promovierte Germanist Fritz Enderlin (1883-1971)
unterrichtete zuerst ant Gymnasium in Bellinzona, seit 1911 an der Töchterschule Zürich, wurde
1922 dort Prorektor, 1930-1945 dann Rektor. Daneben wirkte er massgeblich am Gesangbuch

der evangelisch-reformierten Kirchen der deutschen Schweiz mit und war als Lyriker
und Romanautor tätig.

7 Walter Guyer (1892-1980), aus einer in wirtschaftlicher Unsicherheit lebenden Familie her¬

kommend, erlangte 1912 am Kantonalzürcher Lehrerseminar Küsnacht das Primarlehrer-
patent. Nach dem Studium der Philosophie, Pädagogik und Geschichte an der Universät
Zürich folgten 1920 die Doktorprüfung und 1923 das Sekundarlehrpatent. Als Lehrerbildner
wirkte er am Seminar Mariaberg in Rorschach, an der Sekundarlehramtsschule St. Gallen,
wo er sich u.a. mit pädagogischen Werken zur geistigen Landesverteidigung etablieren
konnte, als Seminardirektor in Basel und am Oberseminar Zürich. Neben Schriften zu
Pestalozzi legte Guyer mehrere Studienbücher zur Erziehungslehre und zum Lernen vor.

8 Konrad Zeller (1897-1978), aus einer Familie von Schullehrern stammend, studierte in
Basel und Bethel bei Bielefeld Theologie und übernahm bereits mit 25 Jahren bis 1962 die
Leitung des Evangelischen Lehrerseminars in Unterstrass. Dort unterrichtete er Religion,
Pädagogik und Psychologie und verfasste mehrere Studienbücher. Er war u.a. bis 1951
Mitglied des Zentralvorstands des Evangelischen Schulvereins der Schweiz. Für die Evangelische

Volkspartei amtierte er als Zürcher Kantonsrat.



Das Religiöse in der Zürcher Lehrpersonenbildung 181

sakralisierende Legitimationen von pädagogischen oder didaktischen Ausrichtungen

frei. Im dritten und vierten Kapitel wird schliesslich aufgezeigt, wie das

Religiöse und das Sakrale etwa über die Typologisierung der Seminaristen nach

bestimmten Zielgruppen über den spezifischen Fachunterricht in Religion und

über die Organisation des Seminaralltags allgemein vemittelt werden sollte. Mit
diesem Zugang kann keiner der untersuchten Aspekte erschöpfend behandelt
werden. Durch die Fokussierung auf den Religionsunterricht bleiben auch andere

Fächer, wie etwa Geschichte, Heimatkunde oder Literatur, die bezüglich der

Analyse religiöser Vermittlung ebenfalls ergiebig wären, unberücksichtigt. Dafür
werden die den Fachunterricht transzendierenden seminaristische Wissen und

alltägliche Praktiken in den Blick genommen. Der quellengeleitete Beitrag
schliesst insgesamt an Überlegungen an, die skeptisch gegenüber einer linear
verstandenen Säkularisierungsthese sind. Vielmehr wird davon ausgegangen,
dass das Religiöse und Sakrale in der Lehrpersonenbildung zu Beginn des 20.

Jahrhunderts nicht immer explizit gekennzeichnet als solches hervortrat, sondern

«unter der Hand und unbemerkt» «Standorte» wechseln oder sich transformieren
konnte.9 Diese Annahme wird im Fazit mit Blick auf die in den einzelnen Kapiteln

herausgearbeiteten Befunde diskutiert.

Die Seminare zwischen weltanschaulicher Neutralität
lind christlichem Bekenntnis

Das Spannungsverhältnis zwischen dem christlichen Lehrer und der öffentlichen,
weltanschaulich neutralen Schule griff Fritz Enderlin, der Rektor des

Lehrerinnenseminars, nur selten auf. Anhand eines gleichnishaften Beispiels10 machte er

allerdings deutlich, dass er einem christlichen, jüngst erweckten, jedoch
zweifelnden Junglehrer, der einen geist- und sinnvollen Unterricht nur im Gegensatz
zur Bundesverfassung realisiert sah, zwar eine persönliche christliche Haltung
zugestand. Sie dürfe aber nicht lehrhaft-dogmatisch im Unterricht zur Formung
der Zöglinge vermittelt werden." Zwar solle ein solcher christlicher Lehrer mit
«kräftigem pädagogischem Zorn» auf Unart und Frechheit reagieren - als
Zürnender sei er vom Herrn der Ordnung beauftragt, zum Rechten zu sehen, stehe

jedoch mit dem Schüler zusammen unter der Autorität Gottes.12

Dass eine solche explizite Auseinandersetzung mit dem Christentum trotz
christlich-erwecktem Rektor13 wohl nicht im Rahmen einer Veranstaltung der

9 Hubert Knoblauch, Die Verflüchtigung der Religion ins Religiöse [Vorwort], in: Thomas
Luckmann, Die unsichtbare Religion, Frankfurt a. M. 1991, 7-44, lOf.

10 Fritz Enderlin, Erziehung als Auftrag, Zürich 1949, 79-96.
" Ebd., 91.
12

Ebd., 93-95.
13 Enderlin verkehrte in den 1930er Jahren im Kreis der sogenannten Zürcher Oxford Gruppe,

einer protestantisch rechtskonservativ, teilweise antisemitisch ausgerichteten Erweckungs-
bewegung, welche auf eine wahrgenommene gesellschaftliche Krise vor allem mit «moralischer

Aufrüstung» reagieren wollte und der bis 1938 etwa auch Emil Brunner angehörte.



182 Andrea De Vincenti/Norbert Grube/Andreas Hoffmann-Ocon

Höheren Töchterschule stattgefunden hat, könnte Enderlins weltanschaulich de-

zidiert neutralem Verständnis der öffentlichen Mittelschulen als «Staatsschu-

le[n]» mit ihrem «Willen und ihrer Verpflichtung zur [weltanschaulichen]
Neutralität» geschuldet sein.14

Enderlins Einlassungen zur Unterwerfung von Lehrperson und Schüler unter
die göttliche Autorität wurde erst recht von Direktor Zeller in Unterstrass geteilt:
«Das Verhältnis des Erziehers zu Gott und das Verhältnis des Erziehers zu
seinen Zöglingen vor Gott, das ist die letzte und entscheidende Grösse in der
Pädagogik.»15 Jedoch war die von Enderlin favorisierte weltanschauliche Neutralität
der Schulen ftir Zeller und den mit dem Evangelischen Lehrerseminar eng
verbundenen Zürcher Theologieprofessor Emil Brunner Ausdruck einer
schmarotzerhaften Einstellung und eines sehr lauen christlichen Engagements.16 Das

Postulat der schulischen Neutralität sorge, so Brunner und Zeller, mit der
bürokratischen und zentralistischen sozialpolitischen «Allverstaatlichung des

Lebens», die sich an die Stelle Gottes setze, für Verschärfungen der «geistigen
Gleichschaltung» von Jugendlichen, so dass die Bevölkerung «staatshörig»
werde.17 Staatstotalitaristische Exzesse prägten zwar vor allem die bolschewistische

Sowjetunion und das nationalsozialistische Deutschland, doch die schulische

Bemächtigung der Jugend durch das staatliche Schul- und Ausbildungsmonopol
sei Ausdruck des auch in der Schweiz bestehenden «Totalstaat[s]».18 Dagegen

plädierten Zeller und Brunner teilweise im Duktus der Ordoliberalen und der
katholischen Soziallehre für ein subsidiäres Staats- und Gesellschaftsverständnis
und vor allem für Eigenverantwortung in Ehe, Familie und in der Wirtschaft.19

Vor diesem Hintergrund relegitimierten Brunner und Zeller das Seminar in
Unterstrass als Bekenntnisschule und als Teil einer öffentlich agierenden religiösen
Gegenbewegung: «Das Seminar ist die Schlüsselstellung im Kampf um die Be¬

Mechthild Sobiela-Caanitz, Enderlin, Fritz, in: Wolfgang Herbst (Hg.), Wer ist wer im
Gesangbuch? Göttingen 22001, 85; Karl Zimmermann, Zur Erinnerung an Fritz Enderlin,
1883-1971, [s.l.] [1971], 13; Thomas Metzger, Antisemitismus in der Stadt St. Gallen
1918-1939, Freiburg 2006, 276; vgl. auch Frank Jehle, Emil Brunner. Theologe im 20.

Jahrhundert, Zürich 2006, 276-285.
14

O.V., Aus der Eröffnungsrede des Rektors der Abteilung I, in: Jahresbericht der Töchter¬
schule der Stadt Zürich. Schuljahr 1930/31, [Zürich 1931], 58-60, 59.

15
K.[onrad] Zeller, Von der Grundlage der christlichen Erziehung, in: Evangelisches Lehrer¬
seminar Zürich: 46. Bericht 1921/22, Zürich 1922, 12-16, 15.

16 Emil Brunner, Die Freiheit der christlichen Gemeinde im heutigen Staat, in: ders./Hans J.

Rinderknecht/Konrad Zeller (Hg.), Kirche und Schule, Zürich 1944, 22; Konrad Zeller, Hat
die Kirche einen Anspruch auf die Schule?, in: ebd., 29-49, 38M0; Jehle, Emil Brunner
(wie Anm. 13).

17
O.V., Die Aufgabe eines freien Evangelischen Seminars in der heutigen Zeit, in: Evange¬
lisches Lehrerseminar Zürich. 59. Bericht: 1934-1935, Zürich 1935, 3-10, 3; Brunner, Die
Freiheit (wie Anm. 16), 9, 21, 25f.

18
Brunner, Die Freiheit (wie Anm. 16), 8f.; O.V., Die Aufgabe (wie Anm. 17), 8.

19 Michel Foucault, Geschichte der Gouvernementalität, Bd. 2, Frankfurt a. M. 2004, 202-
206, 334f.; Alois Amstad, Das Werk von Goetz Briefs als Beitrag zu Sozialwissenschaft
und Gesellschaftskritik aus der Sicht christlicher Sozialphilosophie, Berlin 1985.



Das Religiöse in der Zürcher Lehrpersonenbildung 183

einflussung der Jugend» und gegen die «Entchristlichung der Schule».20 Die in
christliches Bekenntnis mündende religiöse Charakter- und Willenserziehung
war daher als Leitbild in Unterstrass höher gewichtet als die Förderung des
Intellekts.21 Gleichwohl habe die öffentliche Diskreditierung des christlichen
Lehrerseminars durch staatsorientierte Freisinnige, Demokraten und Sozialdemokraten

zurzeit des Weltkriegs deutlich abgenommen.22 Vielmehr konstatierte Zeller
eine - in der organisationalen Entwicklung ursprünglicher Reformschulen
übliche - Angleichung der kantonalen und christlichen Seminare, deren Ausmass er

jedoch gleichzeitig zu bagatellisieren versuchte.23 Für Zellers Wahrnehmung
spricht, dass auch im 1942 startenden Oberseminar in Zürich religiöse Erziehung
in modifizierten Formen eine beträchtliche Rolle gespielt hat, wie die nachfolgenden

Abschnitte zeigen.

Religiöse und sakralisierende Bezugnahmen zur Legitimation pädagogischdidaktischer

Ausprägungen

In den Jahresberichten der Töchterschule aus der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts

sind derlei Bezugnahmen zu Religion oder Christentum kaum explizit.
Vielmehr wird die weltliche Gemeinschaft sakralisierend beschworen - etwa in
dem anlässlich der Schweizerischen Ausstellung für Frauenarbeit publizierten
Buch «Lebendige Schule».24 Gerade Rektor Wilhelm von Wyss versuchte über
methodisch-didaktische Neuerungen, mit den Schülerinnen anstelle einer der
blossen Stoffhuberei verpflichteten Anstalt eine freundschaftlich verbundene
Arbeits- und damit eine wahrhaftig lebendige Schulgemeinschaft zu erzeugen.25

Auch Enderlin plädiert in seinen wie üblich feierlich in der Kirche St. Peter nach

abgeklungenem Glockengeläut gehaltenen Eröffnungsreden der Schuljahre

20
O.V., Auf christlicher Grundlage, in: Evangelisches Lehrerseminar Zürich. Jahresbericht
1947-48, Zürich 1948, 3-5, 3f.; Brunner, Die Freiheit (wie Anm. 16), 18; Zeller, Hat die
Kirche einen Anspruch (wie Anm. 16), 41 f.

21 Norbert Grube/Andrea De Vincenti, Pädagogisches Wissen in seinen fachlichen und all¬

tagspraktischen Ausprägungen. Die Seminare Küsnacht und Unterstrass zwischen 1830 und
1930, in: Andreas Hoffmann-Ocon/Rebekka Horlacher (Hg.), Pädagogik und pädagogisches

Wissen in der Lehrerinnen- und Lehrerbildung, Bad Heilbrunn 2016, 93-116, 105.
22

O.V., Die Aufgabe (wie Anm. 17), 4f.
23

Tyack/Tobin, Grammar of Schooling (wie Anm. 5); O.V., Ein Jahr weitgreifender Ent¬

schlüsse, in: Evangelisches Lehrerseminar: Jahresbericht 1942-43, Zürich 1943, 4-15, 6;

O.V., Auf christlicher Grundlage (wie Anm. 20), 4; K.[onrad] Zeller, Jahresbericht 1947/
48, in: Evangelisches Lehrerseminar Zürich: Jahresbericht 1947—48, Zürich 1948, 6-17, 8,
|2f.

24
O.V., Lebendige Schule. Zur Erziehung und Schulung junger Mädchen. Beiträge von Leh¬

rern und Lehrerinnen der Höheren Töchterschule der Stadt Zürich Hohe Promenade, Zürich
und Leipzig 1928.

25 Wilhelm von Wyss, Soziale Erziehung, in: Schweizerische Pädagogische Zeitschrift, 31

(1921a), Nr. 10, 289-298; Nr. 11, 321-328; Nr. 12, 353-362; ders., Amerikanisches Schulleben.

Reiseeindrücke, Aarau 1921.



184 Andrea De Vincenti/Norbert Grube/Andreas Hoffmann-Ocon

1930/31 und 1931/3226 fur die Erhaltung der Gemeinschaft an einer stark
gewachsenen Schule mit zunehmend loserem Zusammenhalt durch «das Miteinander

und Füreinander».27 Trotz unterschiedlicher Theoriebezüge sei in der Praxis

«verantwortungsvolle Liebe zu Menschen und Sachen [...] das Wesentliche

unseres gemeinschaftlichen Erziehungsverhaltens», wie etwa die «Erziehung zur
Kameradschaft» im Turnunterricht oder zur Toleranz im Fremdsprachenunterricht

belegten.28 Das Schlüsselkonzept der «verantwortungsvolle[n] Liebe»
kombiniere, so Enderlin, das Vitale und Floffnungsvolle der zuweilen auch launenhaft

ungerechten Liebe mit der zwar starren, aber beständigen Gesetzlichkeit der

Verantwortung, um so «Herz und Verstand, Trieb und Gesetz» zur Erfüllung des

Überpersönlichen, des Auftrages zu vereinen.29 Nicht «Selbstgenuss», sondern

«Pflicht», verstanden als Freiheit, das Richtige zu tun, müssten daher im Vordergrund

stehen.

Solche Lehr- und Erziehungspraktiken als Ausdruck eines ausserweltlichen
Geistes fassend, verwies der Direktor des staatlichen Oberseminars, Walter
Guyer, hingegen explizit auf eine religiöse Sphäre und Kraft. Sie stünden hinter
den zunächst nüchtern anmutenden didaktischen Erörterungen über das

Unterrichtsgespräch und dem Gruppenunterricht und Hessen didaktische Muster als

Repräsentationen einer göttlichen Ordnung sichtbar werden: «[...] aber freilich
gibt es keine Praxis ohne den dahinter stehenden lenkenden Geist, und dieser
Geist wiederum gehorcht dem höhern Müssen aus dem, was ihn be-geistert».30

Insbesondere die Berufung auf Liebe und Begeisterung beim Schulehalten
eröffnete auch Hans Leuthold, dem Lehrbeauftragten am Oberseminar für «Didaktik

in Unterrichtsgespräch und Gesamtunterricht und für Didaktik des

Unterrichtens in Biblischer Geschichte und Sittenlehre», die Möglichkeit, extreme

unterrichtstechnologische Erwartungen zu unterlaufen. Sich selbst religiös
verstärkend und gegen empirische Kritik immunisierend meinte er: «wenn nicht
Liebe, heilsame, gute Erzieherliebe am Anfang unseres Strebens nach
didaktischer Erneuerung steht, werden wir uns umsonst abmühen».31 Entsprechend sei

der Glaube nicht intellektualistisch verkopft, sondern als «Angelegenheit [...] des

Herzens und der Hände» zu praktizieren.32
Auch in Unterstrass galten Liebe und Kameradschaft als zentrale Bezugsgrös-

sen in der Lehrpersonenbildung. Nunmehr in dezidiert religiöser Variante wurde

26 Enderlin, Erziehung (wie Anm. 10), 12; O.V., Eröffnungsrede (wie Anm. 14); O.V., Aus
der Rede des Rektors bei der Eröffnungsfeier, in: Jahresbericht der Tochterschule der Stadt
Zürich. Schuljahr 1931/32, Zürich 1932, 38^12.

27
O.V., Eröffnungsrede (wie Anm. 14). Die Töchterschule zählte im Jahr 1913 400, 1931 bereits
700 Schülerinnen. Vgl. O. V., Aus der Rede (wie Anm. 26), 38.

28
O.V., Eröffnungsrede (wie Anm. 14), 58f.

27
Ebd., 59.

30 Geleitwort von Walter Guyer in: Hans Leuthold, Lebendiger Unterricht. Didaktische Briefe
über den Gesamtunterricht, das Unterrichtsgespräch und den Gruppenunterricht, Zürich
1944, 5.

3j Ebd., 9.
32 Karl Fueter, «Herr Omnes» und das Christentum, Zürich 1945, 21.



Das Religiöse in der Zürcher Lehrpersonenbildung 185

die christliche Nächstenliebe als zentrales Ziel und zugleich als Methode für
Religionserziehung und Gemeinschaftsbildung profiliert.33 Nächstenliebe bedeute
in Abgrenzung zu reformpädagogisch und psychologisch legitimierten Konzepten

der Zuwendung des Erwachsenen zum Kind nicht «Selbstüberhebung^]
weichliche Milde» und «Gewährenlassen», sondern fordere zugleich Strafe und
münde in diesem polaren WechselVerhältnis in den «Zug der verantwortungsbewußten

Strenge».34 Gerade weil Lehrpersonen und Schüler in ihrer sündhaften
Fehlbarkeit gleichartige Kameraden seien, entstehe die Pflicht ftir die Lehrerperson

zur «unerbittliche[n] Strenge», die entgegen öffentlicher Vorbehalte nicht
moralisierend, kontrollierend und unterdrückend, sondern notwendig für die
angestrebte christliche Willens- und Charakterbildung sei und jugendliche
Lebenswelt nicht einschränken solle.35 In dieser Darstellung und Wortwahl zeigen
sich deutliche Parallelen zu Enderlins, Guyers und Leutholds Argumentation -
ebenso in der gemeinsamen fast vitalistischen Überhöhung der lebendigen Schul-
und Unterrichtspraxis gegenüber der Akkumulation toten, sinnlosen Wissens.

Enderlins Auffassung von lebendiger Gemeinschaft stand zudem ganz in der
Nähe von dem besonders im Seminar Unterstrass praktizierten Konzept einer
patriarchalisch vom Direktor geführten christlichen Seminarfamilie und -gemein-
schaft. Ihr verschrieb sich auch der Theologe Brunner als Mitglied, obwohl er

nie, nur sein Vater, Zögling in Unterstrass war, der den Sohn dann im
entsprechenden <Geiste> erzogen habe.36

Der promovierte Germanist Enderlin, bezog sich mit seinen Vorstellungen
jedoch anders als die Direktoren in Unterstrass und am Oberseminar nicht direkt
auf Religiöses, sondern stark auf die Leitfigur Goethes, der nach anfänglicher
Präferenz des «Selbstgenusses» als Erziehungsideal die Pflicht betonte, in einer
Gemeinschaft auch das Andere, Unbequeme gelten zu lassen.37 Das Erziehungsziel

einer Mittelschule müsse daher schlicht die Humanität sein. Die mit den un-
hintergehbaren Werten des «Wahren, Guten und Schönen»38 verbundene
Menschlichkeit erlangt dadurch selbst sakralen Status, während Enderlin seinen

Auftrag auch mit direktem Verweis auf das Religiöse begreift. Als müsste jeder
Verweis auf Glauben und Religion im Kontext einer öffentlich-staatlichen
Bildungsanstalt legitimierend auf den spezifisch pädagogischen Kontext bezogen
werden, führt Enderlin an, der Glaube sei aber derselbe, der Pestalozzi, «den er-

33
K.[onrad] Z.[eller], Gedanken über Wert und Gefahr der Psychologie in der Erziehung, in:
Evangelisches Lehrerseminar Zürich: 58. Bericht 1933-1934, Zürich 1934, 16-23, 21.

34
Ebd., 22.

35
O.V., Vom Verstehen und von der Strenge in der christlichen Erziehung, in: Evangelisches
Lehrerseminar Zürich: 61. Bericht 1936-1937, Zürich 1937, 3-11, 5, 8 (Zitat), 9f.; O.V.,
Sind wir zu streng?, in: Evangelisches Lehrerseminar Zürich: 65. Bericht 1940-1941,
Zürich 1941,20-22.

36
Brunner, Die Freiheit (wie Anm. 16), 5f.

37
O.V., Aus der Rede (wie Anm. 26), 39.

38
O.V., Die schweizerische Aufgabe der Mittelschule. Rede von Rektor Enderlin bei der
Eröffnung des Schuljahres 1938/39 am 26. April, in: Jahresbericht der Töchterschule der
Stadt Zürich. Schuljahr 1937/38, [Zürich 1938], 29-36, 30.



186 Andrea De Vincenti/Norbert Grube/Andreas Hoffmann-Ocon

leuchtetsten und erlauchtesten Erzieher unseres Vaterlandes», beseelt habe.
Gemäss dieses Glaubens sei es dem Baum gesetzt zu wachsen, dem Ackersmann,
das Feld zu bestellen, dem Erzieher hingegen «zu bilden nach Art und Bestimmung

des Menschen.»39 In diesem Sinne sei «nicht die Anreicherung von
Kenntnissen, sondern das Training der Geisteskräfte, nicht das Glänzen mit Wissen,
sondern das Dienen mit Können aus Wissen» an der Gemeinschaft zentral, um
Bildung als Leitlinie für die mit dem Erwachsenwerden kompliziert gewordene
Lebensführung anzunehmen und das Dreigestirn Glaube, Liebe, Hoffnung
immer wieder zu erkennen. Bildung weist so die Richtung zur Transzendierung
einer rein animalischen Existenz hin zum «Ruf Gottes zu seinem Bilde», also zur
wahren Menschlichkeit und wird damit selbst zur quasi-religiösen Praxis.40 Es

kommt zur «Sakralisierung der Pädagogik», die in Teilen auch in Unterstrass mit
Zellers «Bildungslehre [...] eines christlichen Humanismus» erkennbar ist.41

Im Narrativ der (eschatologischen) Suche oder des Suchenden gründete auch
die Idee des Studierens, wie sie Karl Fueter, Lehrbeauftrager am kantonalen
Oberseminar für die «Grundlagen des Protestantismus», vertrat. Jedoch bot in
seiner Vorstellung nicht Bildung, sondern allein das christliche Glaubensbekenntnis

als Selbstpraktik und Rettungsmodell Orientierung.42 Solch explizite
Bezüge zur christlichen Religion sollten am Lehrerinnenseminar zwar vermieden
werden, dabei aber keinesfalls das ehrfurchtige Bewusstsein der Seminaristinnen
und Erzieher über ihre göttliche Bestimmung verloren gehen. Die
verweltlichende Didaktik wurde etwa auch vom Zürcher Theologieprofessor Leonhard
Ragaz, einem wesentlichen Vertreter des internationalen religiösen Sozialismus,
explizit empfohlen, um Jugendliche wieder vermehrt für die Anliegen des

Christentums zu gewinnen. Er glaubte, Goethes Iphigenie oder Krapotkins Gedanken
über die gegenseitige Hilfe vermöchten bei den Schülern grössere religiöse
Begeisterung auszulösen als Lektüren von dezidiert christlichen Texten.43 Trotzdem

waren auch Enderlin und Ragaz der festen Auffassung, eine Schule müsse im
weitesten Sinne religiös sein, weil alle Kultur letztlich in Weltanschauung
wurzle. Eine Schule, die sich der letzten Tiefe verschliesse, würde Charakterlosigkeit

befördern und die gesamte europäische Kultur bedrohen, zumal Wissen

39
O.V., Schule und Elternhaus. Ansprache von Rektor Enderlin zur Eröffnung des Schul¬

jahres 1941/42, in: Jahresbericht der Töchterschule der Stadt Zürich. Schuljahr 1940/41,
[Zürich 1941], 29-36, 29.

40 O.V., Krise der allgemeinen Bildung. Rede des Rektors zur Eröffnung des Schuljahres
43/44 in der Peterskirche, 27. April 1943, in: Jahresbericht der Töchterschule der Stadt
Zürich. Schuljahr 1942/43, [Zürich 1943], 19-26, 22-24.

41 Fritz Osterwalder, Pädagogische Modernisierung - Pädagogisierung der Öffentlichkeit und
Sakralisierung der Pädagogik, in: Michèle Hofmann et. al. (Hg.), Pädagogische Modernisierung.

Säkularität und Sakralität in der modernen Pädagogik, Bern 2006, 237-261, 258;
Konrad Zeller, Bildungslehre. Umrisse eines christlichen Humanismus, Zürich 1948, 88.

42 Johannes F. Lehmann/Hubert Thüring, Einleitung, in: dies. (Hg.), Rettung und Erlösung.
Politisches und religiöses Heil in der Moderne, München 2015, 7-26.

43
Ludwig Köhler/Leonhard Ragaz, Die heutige religiöse Lage und die Volksschule, Zürich
1925, 124f. Ragaz sprach vor der Pädagogischen Vereinigung des Lehrervereins Zürich, die
seine Vorträge publizierte.



Das Religiöse in der Zürcher Lehrpersonenbildung 187

an sich sinnlos sei und hinter seiner glanzvollen Fassade «das Nichts» grinse.44

Die äusserst anspruchsvolle Erziehungsaufgabe könne daher nur mit der gebührenden

Ehrfurcht, «wie sie uns Goethe gelehrt hat», gemeistert werden. Wenn

Bildung und Erziehung insgesamt als quasi-religiöse Praxis qualifiziert werden,
ist Goethe ihr Messias, den Enderlin, wie zuweilen auch Pestalozzi, als legitima-
torische Instanz für wertorientierte, nicht herleitbare Aussagen über seine

pädagogischen Maximen heranzieht.45

Diese Ableitungen des Religiösen aus dem Humanistischen wurden in Unter-
strass gerade durch Zellers Entwurf eines «christlichen Humanismus» mitvollzogen,

häufig aber als Verwässerung des Religiösen betrachtet. Pestalozzi galt hier

zwar ebenfalls als Leit- und Bezugsfigur, aber auch als religiöser Zweifler und

Irrender, der gleichsam die Glaubensprobleme in der Gesellschaft der 1930/40er
Jahre vorweggenommen habe.46 Diese seien zwar unbedingt in der christlichen
Lehrerbildung aufzugreifen. Ausgangspunkt dabei sei jedoch gemäss des

eingangs zitierten Primats des Göttlichen vor dem Pädagogischen immer die in
christliches Bekenntnis mündende religiöse, stark bibelzentrierte Charakter- und
W illenserziehung.47

«Zweifler» und «kirchlich Abgefallene»: Die Vermittlung des Religiösen
durch Typologisierung der Seminaristen

Seminare in einer Wettbewerbssituation mussten Angebot und Nachfrage, Profil
und Publikum zusammenbringen. Insbesondere in Unterstrass und am Oberseminar

wurde mit Typologisierungen gearbeitet, die das Religiöse als

Selbstverständigungschiffre und zur Kennzeichnung von Adressatenkreisen und Zielgruppen

aufgriffen. Speziell die Typologisierung der Seminarzöglinge in Unterstrass
stellte das Neue am dortigen modernisierten Religionsunterricht dar, die
allerdings nicht das skizzierte christlich fundierte Gemeinschafts- und Familienideal
unterlaufen sollte. Vielmehr war mit der Typologisierung ein vermeintlicher
Lebenswelt- und Wirklichkeitsbezug zur Gegenwart der Seminaristen beabsichtigt,
der unumgänglich sei, um die Vermittlung des christlichen Ideals der Nächstenliebe

und der Gemeinschaft zielgruppengenau zu leisten. Unterschieden wird
dabei der gleichgültige Zögling vom naiv frömmelnden Seminaristen, der nicht
über das kindliche Glaubensstadium hinausgehe. Im Zentrum steht jedoch die

Idealgestalt des Zweiflers.48 Nur der Zweifler sei für die kommunikative christ-

44
Ebd., 44; 69.

43
Beispielsweise: O.V., Abschiedsrede von Rektor Enderlin gehalten in der Französischen
Kirche am 1. April 1949, in: Jahresbericht der Töchterschule der Stadt Zürich. Schuljahr
1948/49, [Zürich 1949], 22-30, 25, 27.

46 O.V., Im Zeichen Pestalozzis, in: Evangelisches Lehrerseminar Zürich: Jahresbericht 1945—

46, Zürich 1946,4-12.
47 Grube/De Vincenti, Pädagogisches Wissen (wie Anm. 21), 105, 109.
48

O.V., Etwas vom Unterricht im Glauben, in: Evangelisches Lehrerseminar Zürich: 63. Be¬
richt 1938-1939, Zürich 1939, 7-12, 7f.



188 Andrea De Vincenti/Norberl Grube/Andreas Hoffmann-Ocon

liehe Gegenoffensive geeignet: als mutiger, sich selbst prüfender Streiter für das

Christentum, der durch seinen Konflikt zwischen Wissenschaft und Glaube, Ratio

und Gottvertrauen glaubwürdig und gefestigt sei. Zweifel und Zwiespalt werden

nicht beklagt, sondern als Voraussetzung eines selbstgewissen Bekenntnisses
anstatt einer schüchtern-linkischen oder heuchlerischen Vertretung des Glaubens
zugelassen.49 Die Zöglinge sollten daher nicht um der reinen Lehre willen vor
vermeintlich schädlichen Einflüssen oder «falschen Führern», wie etwa Nietzsche,

abgeschinnt und «möglichst luftdicht gegen die geistigen Strömungen der Well»
abgeschlossen werden.5" Die gerade auch in der Seminarbibliothek Unterstrass
kontrolliert ermöglichte geistige Auseinandersetzung mit Werken der Kritik am
Christentum und die rationale Reflexion sollten die Zöglinge in die Lage
versetzen, «die ewige Wahrheit trotz der Bedenken seiner natürlichen Erkenntnis»

umso stärker nach aussen zu tragen, wenngleich Ziel des Religionsunterrichts

sei, «daß sich alle Zweifel wie Nebel vor der Sonne verflüchtigen».51 Der

skeptische Seminarist solle daher ein «Opfer des Verstandes» geben und trotz
seiner rationalen Zweifel den Glaube annehmen.

Auch Fueter wandte sich am Oberseminar - dem Vorgehen in Unterstrass
nicht ganz unähnlich - an Studierende mit Einwänden gegen das Christentum,
die dieses für rückständig hielten, es als Gegensatz zur menschlichen Natur
betrachteten oder zurückwiesen, weil es die Menschen nicht besser gemacht habe,

an diejenigen also, «die man nicht in den kirchlichen Veranstaltungen zu sehen

pflegt» - wie Brunner den Adressatenkreis seines Kollegen charakterisierte.52 In

einer Semantik des Realismus formulierte Fueter die Einsicht, dass viele
Einwände und Klagen gegen das damals in der Schweiz vorfindbare Christentum
geeignet seien, um angehende Lehrpersonen und Studierende anzusprechen.53

Das ernsthafte Studium führe, so Fueter in teilweiser Abgrenzung von Unterstrass,

immer wieder neu in interessante, fesselnde und letzte Fragen hinein, die
oftmals nervöse Erschöpfung bei den Studierenden hinterliessen. Der «wahre
Student» studiere um der Wissenschaft willen und nicht als Vorbereitung auf den

künftigen Beruf.54 Wer die Geschichte nach ihrem Sinn durchforsche, ihr eine

Linie und Ziel geben möchte, stosse «auf letzte Fragen, die eine Antwort
heischen, und diese Antwort gibt nicht die Wissenschaft».55

49
K.[onrad] Z.[eller], Die Schülerschaft, in: Reformierte Schweiz, 1 (1944) Nr. 5, 18.

50
O.V., Ein Jahr weitgreifender Entschlüsse (wie Anm. 23), 10.

51
O.V., Etwas vom Unterricht im Glauben (wie Anm. 48), 9; 1 lf.

52 Emil Brunner, Vorwort, in: Karl Fueter, Vier Einwände gegen das Christentum, Zürich
1943,5.

53
Fueter, «Herr Omnes» (wie Anm. 32), 28.

54
Ebd., 14.

55
Ebd., 15.



Das Religiöse in der Zürcher Lehrpersonenhildung 189

Vermittlung des Religiösen und des Sakralen
im Fachunterricht und im Seminaralltag

Das kantonale Oberseminar kann trotz dieser wissenschaftsorientierten
Berufsausbildung als Ort reformulierter christlicher Erziehung gefasst werden. Leut-
hold und Fueter traten beide mit Studienbüchern und an Studierende adressierten

Schriften hervor. Leutholds Überlegungen zielten auf die Verbesserung des

Fachs Biblische Geschichte durch das Verlebendigen und vor allem durch das

Aufspüren und Heben des Religiösen und Göttlichen aus verborgenen Tiefen des

Schulstoffes.56 Dabei forderte er die persönliche und fachliche Weiterentwicklung

von Lehrpersonen, die sich zu prüfen hätten, ob sie im Laufe der Jahre

pädagogisch und inhaltlich beim Entdecken des Verborgenen und des grösseren
Zusammenhangs weitergekommen seien.57 Das sich stets Prüfen-Müssen spannt
Assoziationsfelder auf, die an die von Foucault beschriebenen pastoralen Techniken

der Seelenführung und Gewissensforschung erinnern und letztlich auf eine

selbstoptimierende Kirchenmacht verweisen.58 In diesem Sinn sind auch die

Tätigkeiten Fueters zu verstehen. Neben dem Lehrauftrag am Oberseminar
amtierte er als Pfarrer und wirkte als landeskirchlicher Studentenberater an Zürcher
Hochschulen. Hier bot er in einer Vorlesungsreihe Studierenden, welche sich

«Letzten Fragen der Wissenschaft» und den «Letzten Fragen des Lebens» stellten,

überkonfessionell und religionsbejahend «die subjektive Möglichkeit einer
Lösung».59 Dass Verflechtungen zwischen den staatlichen und privaten Seminaren

bestanden, zeigt sich auch an der Wahl der Lehrmittel. So empfahl der am
kantonalen Oberseminar tätige Leuthold für die inhaltliche Erschliessung des

Unterrichts in der Biblischen Geschichte und Sittenlehre die «Kleine Methodik
christlicher Unterweisung», die 1936 von Hans Jakob Rinderknecht und Konrad
Zeller im Kontext des Evangelischen Seminars Unterstrass publiziert wurde.60

Mit seinen religiös inspirierten Hintergrundannahmen forderte Leuthold von der

Lehrperson, sie müsse sich «so tief in [mjeinen Stoff versenken, dass [sie] selber

von ihm gepackt werde.»61 So sei die didaktische Bearbeitung einer sich der

Lehrperson zunehmend entfremdet darstellenden Welt nötig und möglich.
Anders als der «Lektionsgeber», der ohnmächtig als «philiströser Langweiler» sein

Wissen vermittele, müsse der Lehrer die «verborgenen Tiefen» des Stoffes
erfassen, indem er sich aus Liebe zu den Kindern gründlich auf die Stunden
vorbereite.62 So sollten sich die Unterrichtenden eine womöglich vormoderne
sehnsüchtige Vorstellung «sinnhafter identifikatorischer Verwicklung in die Welt» in

56 Leuthold, Lebendiger Unterricht (wie Anm. 30), 10.
57

Ebd., 91 f.
5S Michel Foucault, Die Anormalen. Vorlesungen am College de France 1974-1975, Frankfurt

a. M. 2003, 230f.
59 Karl Fueter, Studentennöte?, Zürich 1938, 5.
60 Hans Jakob Rinderknecht/Konrad Zeller, Kleine Methodik christlicher Unterweisung,

Zürich 1936.
61

Leuthold, Lebendiger Untericht (wie Anm. 30), 10.
62

Ebd., lOf.



190 Andrea De Vincenti/Norbert Grube/Andreas Hoffmann-Ocon

nichtentfremdeten Zuständen zu eigen machen.63 Was im geistigen Anspruch
noch komplex und religiös begründet war, wurde von Leuthold zu Beginn der
1950er Jahre zu konkreten Vorschlägen einer ordnenden Unterrichtspraxis
ausgebaut, indem er das Einrichten und Führen der «Kartei des Lehrers»
publizierte.64 Die damit verbundenen «mehrdimensionale[n] Ordnungsmöglichkeiten»
machten - unter Verweis auf Walter Guyers Buch «Wie wir lernen» - Inhalte
und «Lehrformen», etwa Vormachen oder Gruppenunterricht, Schulstufen, wie
Primär- oder Realschule, und Unterrichtsprinzipien, z.B. Anschauung oder

Arbeitsprinzip, beliebig kombinierbar.65 Leuthold sah in der «Karteischachtel kein
kultisches Gerät», sondern antwortete auf kollegiale Anfragen, ob er Geist
technisieren oder Lehrpersonen zu Sklaven der Kartothek machen wolle, mit einem -
nicht ganz korrekten - Goethe-Zitat aus dem Faust: «Gebraucht die Zeit, sie geht
schnell von hinnen, doch Ordnung lehrt euch Zeit gewinnen».66 Mit kritischem
Sinn für Ordnungswille und Ordnungsinstrumente zielte Leuthold als religiöse
Person auf eine technikfreundliche Position.67 Diesbezüglich sah er sich, dicho-
tome Gegenüberstellungen von liberalen und konservativen Positionen unterlaufend,

von dem Zürcher Theologieprofessor Ludwig Köhler unterstützt,68 einem

Seelsorger und Publizist aus «tiefer liberaler Frömmigkeit».69

In Unterstrass wurde hingegen die von Direktor Zeller und Hans Jakob
Rinderknecht,70 dem Übungsschul- und Oberseminarleiter, in den 1930er Jahren

konzeptionalisierte didaktische Polaritätsmethode propagiert.71 Die Polarität
«zwischen Lockerung und Straffheit, zwischen Gefühlsbestimmtheit und willentlicher

Führung» bilde im Seminarunterricht eine die Wirklichkeit bejahende, die

Dualität des Menschlichen nicht negierende «spannungsvolle[] Einheit».72

Kernelemente der so 1936 entworfenen und am Oberseminar empfohlenen «Kleine[n]
Methodik christlicher Unterweisung» waren die freie thematische Entfaltung, der

wiederum Einheiten der «Eisernen Ration» und die «Drilltage» folgten, in denen

das biblische Kernwissen, z.B. über die Schöpfungsgeschichte, Erzväter, Moses,

63 Rahel Jaeggi, Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen Problems, Berlin
2016.

64 Hans Leuthold, Die Kartei des Lehrers. Praktische Anleitung zum Einrichten und Führen

von Karteien, Winterthur 1953.
65

Ebd., 84f.
66

Ebd., 12; Johann Wolfgang von Goethe, Faust. Der Tragödie erster und zweiter Teil. Ur-
faust, in: Erich Trunz (Hg.), Goethes Werke, Bd. 3, München 161996, 8—420, 62.

67
Leuthold, Die Kartei des Lehrers (wie Anm. 64), 124.

68
Ebd., 125.

69
Edgar Kellenberger, Ludwig Köhler, in: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), Version
vom 28.10.2008, in: <http://hls-dhs-dss.ch/textes/cl/D10710.php> (31. März 2017).

70 Martina Späni, Erziehungswissenschaft als Berufswissenschaft? Zum Verhältnis von Diszi¬

plinarisierung der Pädagogik und Professionalisierung der Lehrkräfte im Kanton Bern
zwischen 1830 und 1950, in: Jürgen Oelkers/Claudia Crotti (Hg.), Ein langer Weg. Die
Ausbildung der bernischen Lehrkräfte von 1798 bis 2002, Bern 2002, 549-585, 570.

71
Hans Jakob Rinderknecht, Die Schule von morgen, Zürich 1937; Hans Jakob Rinderknecht,
Schule im Alltag. Eine Methodik, Zürich 1939.

72
K.[onrad] Zeller, Im Laufe von 25 Jahren, in: Evangelisches Lehrerseminar Zürich:
Jahresbericht 1946-47, Zürich 1947, 10-27, 22.



Das Religiöse in der Zürcher Lehrpersonenbildung 191

die Richter und Könige, straff auswendiggelernt und aufgesagt wurde.73 Trotz
semantischer Anklänge an militärisch vermittelbare Disziplin und Effizienz
verstand sich das Evangelische Seminar nicht als «Fabrik, in der man evangelische
Persönlichkeiten herstellt»,74 zumal der Glaube als nicht vermittelbares göttliches
Geschenk aufgefasst wurde.75 Entsprechend könne man das Evangelium nicht
nachweisen, wohl aber durch die christliche Nächstenliebe und im Rahmen

vielfaltiger, über den Religionsunterricht hinausgehender religiöser Praktiken des

Seminaralltages erleben lassen.76 Ritualisierte Gebete, Gesänge und Kurzpredigten

sowie «manches persönliche seelsorgerische Wort einzelner Lehrer und
des Direktors, das von keiner Ordnung vorgeschrieben ist und von dem wir auch

für gewöhnlich nicht reden»,77 dienten zur durchgängigen Einübung des christlichen

Wissens und Bekenntnisses. Der «Gefahr einer routinemäßigen Abwicklung

des religiösen Lebens»78 durch zu lange Gebete, Morgen- und Abendandachten

sollte durch kurze, anregende Bibellektionen, Ansprachen und gemeinsame

Tischgebete begegnet werden - und vor allem durch lebendige und
aufmunternde Lieder.79 So kam dem in der grossen Eingangshalle von Unterstrass
auftretenden Seminarchor und dem Gesang des Hugenottenpsalms zur Revitalisierung

reformatorischer Ursprünglichkeit als Medium des laut vernehmbaren
religiösen Bekenntnisses grosse Bedeutung zu.80 Dieses täglich ab- und aufrufbare

pädagogische und religiöse Bekenntnis wurde durch zwei Mitte der 1930er Jahre

angefertigte grosse Gemälde in der Eingangshalle gerahmt, die wie die Reklametechnik

zur wiederholten Einlassung auf den Bildinhalt aufriefen.81 Sie stellten

zum einen die Leichtigkeit kindlichen Spiels mit Textauszügen aus dem

Matthäus-Evangelium, zum anderen die Mühen und die Entlohnung harter Arbeit mit
Verweisen auf die göttliche Gnade des gleichen Lohns bei ungleicher Arbeit dar.

73
Ebd., 15f., 23; Rinderknecht/Zeller, Kleine Methodik (wie Anm. 60), 95-99.

74
K.fonrad] Z.[eller], Die Schülerschaft (wie Anm. 49), 18.

75
Zeller, Im Laufe von 25 Jahren (wie Anm. 72), 24.

76 Hans J.[akob] Rinderknecht, Die ersten zwei Jahre Evangelisches Oberseminar, in:
Evangelisches Lehrerseminar Zürich. Jahresbericht 1943-45, Zürich 1945, 23-28.

77
O.V., Etwas vom Unterricht im Glauben (wie Anm. 48), 7f.; vgl. Zeller, Im Laufe von 25
Jahren (wie Anm. 72), 25.

78 Zeller, Im Laufe von 25 Jahren (wie Anm. 72), 25.
79 Th. E. Johner, Singen im Seminar, in: Reformierte Schweiz, 1 (1944) Nr. 5, 20.
80 O.V., Vom Psalmen=Singen, in: Evangelisches Lehrerseminar Zürich: 65. Bericht 1940-

1941, Zürich 1941, 11-12.
81

O.V., Unser Bekenntnis, in: Evangelisches Lehrerseminar Zürich: 62. Bericht 1937-1938,
Zürich 1938, 3-14. Zu Bezügen zur Reklametechnik: Rinderknecht/Zeller, Kleine Methodik
(wie Anm. 60), 38.



192 Andrea De Vincenti/Norbert Grube/Andreas Hoffmann-Ocon

Fazit: Überkreuzungen, Transformationen und komplexe Verflechtungen
weltlicher, sakraler und religiöser Wissen und Praktiken an den drei Seminaren

Trotz der drei unterschiedlichen seminaristischen Standorte mit je unterschiedlichen

Adressatengruppen und Legitimationen werden zwischen ihnen komplexe
Verflechtungen verschiedener Wissen und Praktiken mit zumindest auf dem Platz

Zürich etablierten Diskursen der Zeit deutlich. Einerseits richtete sich das

Evangelische Lehrerseminar dezidiert gegen das als totalitär aufgefasste Schulmonopol
des Staates, gerade auch wenn er sich weltanschaulich neutral gab, andererseits

wurde letztlich an keinem der drei untersuchten Ausbildungsorte bezweifelt, dass

eine gute Lehrpersonenbildung einer letzten religiösen Fundierung bedürfe. Dabei

wurden religiöses und sakrales Wissen teilweise direkt transportiert, teilweise aber

mit humanistischem Wissen hybridisiert oder didaktisierend in weltliches Wissen

transformiert, um es der jeweiligen staatlichen-weltlichen oder privat-christlichen
Selbstetikettierung anzupassen. Alle drei Seminarorte kritisierten dabei den als

sinnlos erachteten grossen Umfang des (religiösen) Wissenserwerbs und plädierten
für einen wirklichkeitsnahen Lebensweltbezug im (Religions-)Unterricht, wobei
die (verantwortungsvolle) Liebe oder gar die christliche Nächstenliebe sowie die

dadurch kultivierte und sakralisierte Seminargemeinschaft eine zentrale Rolle

spielten. Neben diesen Gemeinsamkeiten trat ein wesentlicher Unterschied hervor:
Während Enderlin als Rektor des Lehrerinnenseminars das Religiöse im humanistischen

Gewand und vor allem anhand seiner Idealgestalt Goethe vermitteln wollte,
erfolgte im Evangelischen Lehrerseminar und im Oberseminar die Ansprache der

Zöglinge von einem klar religiösen Standunkt aus. Die Auseinandersetzung mit
anderen Weltanschauungen sollte hier nicht nur zugelassen, sondern gefördert werden,

um das religiöse Bekenntnis zu stärken. Vennittelt wurden die entsprechenden
Inhalte etwa durch eine Typologisierung der Seminaristen, den Einsatz von
Karteiordnungen sowie mit einem transformierten Religionsunterricht nach der

Polaritätsmethode. Fueter setzte mit seinem Studienangebot am Oberseminar eher

an Formen einer «privatisierten Religion» an, die religiöse Inhalte in der privaten
Studiensphäre, teilweise aus einer individuellen Lernerschöfpung entstehen sah.82

Für die erste Hälfte des 20. Jahrhunderts im Kanton Zürich sind so Anklänge
an einen «religiösen Markt [...]»83 in der Lehrpersonenbildung mit Tendenzen

von expliziten und transformierten Bezugnahmen, Alternativen, Konkurrenzsituationen

und Anpassungen an Bedürfnissen einer sich wandelnden Religiosität
aber auch Lehrpraxis nachweisbar: Das Weltliche, Sakrale und Religiöse wurde

je nach Ausbildungsort unterschiedlich akzenturiert, dabei die Elemente vielfach
verflochten, transformiert und hybridisiert, indem etwa humanistisches Wissen
in quasi-religiöse Formeln gegossen oder mit religiösen Funktionen verbunden

82
Knoblauch, Verflüchtigung der Religion (wie Anm. 9), 20.

83 Detlef Pollack, Religiöser Wandel in modernen Gesellschaften: Religionssoziologische
Erklärungen, in: Richard Faber/Frithjof Hager (Hg.), Rückkehr der Religion oder säkulare
Kultur. Kultur- und Religionssoziologie heute, Würzburg 2008, 166-191, 178.



Das Religiöse in der Zürcher Lehrpersonenbildung 193

wurde, oder wenn religiöses Wissen scheinbar einer letzten pädagogischen
Begründung bedurfte. Dieses Oszillieren zwischen pädagogisch-humanistischen und

christlich-biblischen Begründungen könnte für die Transformation des Religiösen
und nicht unbedingt für eine Positionsabschwächung von Religion sprechen.84

Das Religiöse in der Zürcher Lehrpersonenbildung. Wissen und Akteure
unter Anpassungsdruck 1920-1950

Die zunehmende staatliche Regelung der Lehrpersonenbildung wird häufig als Teil einer
gelungenen Säkularisation des öffentlich-staatlichen Bildungswesen gedeutet. Entgegen
dieser stark an der Institutionengeschichte orientierten Lesart schliesst der Beitrag in einer
kulturgeschichtlichen und eher auf alltägliche Praktiken fokussierten Perspektive jedoch
mit der Frage nach der Transformation des Religiösen oder nach der Rolle von Profanem
und Sakralem innerhalb der als modem etikettierten Lehrpersonenbildung an. In dieser
Optik wird die Zürcher Lehrpersonenbildung, speziell das Evangelische Seminar Unter-
strass, das Lehrerinnenseminar an der Höheren Töchterschule und das Oberseminar,
zwischen 1920 und 1950 als Ort/e religiöser Wissen, Praktiken und Bezugnahmen analysiert.
Anhand von Jahresberichten der Seminare, Vortragstexten und Publikationen der Direktoren

und Lehrer werden weniger Brüche als vielmehr vielschichtige, sich aufgrund ihrer
Eigenlogik aber auch gesellschaftlichen Anpassungsdrucks stets verändernde Überlappungen,

Verflechtungen und Transformationen von profanen, sakralen, aber auch religiösen
Wissen und Praktiken an allen Seminarorten herausgearbeitet. Der Beitrag zeigt, dass das

Religiöse mit humanistischen Leitbildern oszillierte, sich teils durch Sakralisierungsten-
denzen von Bildung und Gemeinschaft transportierte, aber auch durch dezidierte, an
speziellen Zielgruppen der Seminaristen ausgerichtete religiöse und pädagogische Konzepte
sowie durch Alltagspraktiken im Seminar vermittelt wurde.

Lehrpersonenbildung - Säkularisierung - Religion - Religionsvermittlung - Kanton
Zürich - 20. Jahrhundert - Gemeinschaft.

La religiosité dans le domaine de la formation d'enseignants zurichois. Connaissances et
acteurs sous la pression de l'adaptation 1920-1950

La réglementation étatique croissante de la formation des enseignants est souvent vue
comme élément d'une sécularisation réussie du domaine de la formation publique
étatique. A rencontre de cette vision fortement orientée vers l'histoire des institutions, cette
contribution s'intéresse - dans la perspective de l'histoire culturelle et des pratiques
quotidiennes - à la question de la transformation du religieux ou du rôle du profane et du sacré
au sein de la formation d'enseignants. L'analyse porte notamment sur la formation
d'enseignants à Zurich, en particulier le séminaire évangélique Unterstrass, le séminaire des

enseignantes à l'école de jeunes filles et le séminaire supérieur en tant que lieux de
pratiques et de références religieuses entre 1920 et 1950. Sur la base de rapports annuels de
séminaires, de textes de présentations et de publications des directeurs et enseignants, la
contribution met en lumière, pour chacun de ces lieux de séminaire, avant tout des
chevauchements, interdépendances et transformations complexes des connaissances et des

pratiques profanes, sacrées et religieuses, se modifiant de manière constante en raison de
leur propre logique mais aussi de la pression d'adaptation sociétale. La contribution
montre que le religieux oscilla avec des principes humanistes, se transporta partiellement
à travers des tendances de sacralisation de la formation et de la société, mais se transmit
aussi par des concepts religieux et pédagogiques spécifiques destinés à des groupes cibles
de séminaristes, ainsi que par des pratiques quotidiennes du séminaire.

Formation d'enseignants - sécularisation - religion - transmission de la religion - canton
de Zurich - 20ème siècle - communauté.

84
Ebd., 172.



194 Andrea De Vincenti/Norbert Grube/Andreas Hoffmann-Ocon

La dimensione religiosa nella formazione degli insegnanti zurighesi. Sapere e altori
durante 1'«Anpassungdruck» tra il 1920 e il 1950

L'incremento della regolamentazione statale nella formazione degli insegnati viene spesso
interpretata come una secolarizzazione riuscita deU'istruzione pubblica-statale. Contro
questa lettura fortemente orientata verso la storia delle istituzioni, il contributo aderisce ad

una prospettiva che mette a fuoco le pratiche storico-culturali e quotidiane, unitamente
alla questione delle trasformazioni del religioso o del ruolo del profano e del sacro nella
modernizzazione della formazione degli insegnanti. In questa ottica, l'istruzione degli
insegnanti zurighesi tra il 1929 e il 1950, in particolare il seminario evangelico Unterstrass,
il seminario per insegnanti alla Höheren Töchterschule e il seminario superiore, sono ana-
lizzati corne luogo di pratiche e di riferimenti religiosi. Attraverso i rapporti annuali dei
seminari, i testi di presentazione e le pubblicazioni dei direttori e degli insegnanti, in tutti i
seminari vengono elaborate meno fratture e, vista la loro logica interna ma anche la pres-
sione all'adattamento sociale, moite più sovrapposizioni, concatenazioni e trasformazioni
di saperi e pratiche profane, sacre, ma anche religiose. Il contributo mostra che il
«religioso» oscillô con i modelli umanistici, si lasciö trasportare dalle tendenze religiose
deU'istruzione e della società, ma fu anche trasmesso direttamente attraverso concetti
religiosi e pedagogici indirizzati a gruppi speciali di seminaristi, corne anche attraverso
pratiche quotidiane nel seminario.

Istruzione degli insegnanti - Secolarizzazione - Religione - Trasmissione della religione
- Canton Zurigo - 20mo secolo - Società.

Religious aspects in the Zurich teachers 'formation. Knowledge and involvedpersons
under adaptation pressure 1920-50
In the paradigms of modernization and secularization the institutional transfer of schools
from the ecclesiastical to the state sphere is usually seen as the starting point of secular
and public schooling and teacher education replacing the formerly established religious
schools. From a cultural-historical perspective that is focused rather on everyday practices
and knowledges, this paper examines religious and sacred practices and references in
three different institutions for teacher education in the Canton of Zurich between 1920
and 1950: the protestant teacher training seminar, the female teacher training seminar and
the teacher college. The analysis is based on various sources such as annual reports,
speeches and publications by the directors and teachers of these institutions. The paper
shows that there is no simple dichotomy between the public (secular) and private
(religious) institutions but rather various interconnections and overlappings of religious,
sacred and profane knowledges and practices which were ambiguously referred to and
transformed in a number of ways. Religious principles oscillate with humanistic approaches,
education and community are charged with sacred meanings and relevance. Furthermore,
religious practices consolidate the everyday life of teacher training and renewed religious
and pedagogical concepts are outlined in order to address special target groups of seminarists.

Teacher education - secularization - religion - religious teaching - canton of Zurich -
20th century - community.

Andrea De Vincenti, Dr., Zentrum für Schulgeschichte, Pädagogische Hochschule Zürich.

Norbert Grube, Prof. Dr., Zentrum für Schulgeschichte, Pädagogische Hochschule Zürich.

Andreas Hoffmann-Ocon, Prof. Dr., Zentrum für Schulgeschichte, Pädagogische
Hochschule Zürich.


	Das Religiöse in der Zürcher Lehrpersonenbildung : Wissen und Akteure unter Anpassungsdruck 1920-1950

