Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 111 (2017)

Artikel: "Hurerey" und "hitziges Fieber" : reden Uber Sexualitat im
konfessionellen Zeitalter

Autor: Zwyssig, Philipp

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-772434

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-772434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Hurerey» und «hitziges Fieber»
Reden iiber Sexualitdt im konfessionellen Zeitalter

Philipp Zwyssig

Das Christentum zeichnete sich seit seinen friithesten Anfingen durch eine enge
Verschrinkung von Religion und Moral, von Frommigkeit und Anleitung zur
richtigen Lebensfithrung aus." Und dennoch gab es eine Zeit, in der sich im
Christentum abendlindischer Ausprigung ein «wachsender Moralismus»® be-
ziehungsweise gar ein «Abdriften in den Moralismus»’ bemerkbar machte: das
Zeitalter der Konfessionen. Die Ausbildung unterschiedlicher Bekenntniskirchen
mit eigenstindigen dogmatischen Profilen und ihrem Drang zur Uniformierung
von Lebens- und Verhaltensweisen fiihrte zu tiefgreifenden Transformationen im
Normengefiige der christlichen Gesellschaft.* Auf der Ebene der Religiositit ak-
zentuierte sich dieser Wandel als «Aufkommen einer verbal ausgerichteten, mit
moralischen Handlungsanforderungen einhergehenden Glaubenspraxisy»’, auf der
gesellschaftlichen Ebene korrespondierte damit eine eigentliche «Reformation
der Sitten»®, in deren Zuge sich Institutionen der sozialen Kontrolle (Sitten- und

Vgl. Jorg Lauster, Die Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte des Christentums,
Miinchen *2015, 76f. Lauster betont, dass die Verbindung von Religion und Moral «dem
Heidentum der Antike fremd» (ebd., 86) war, wodurch das Christentum iiberhaupt erst eine
derart starke kulturprigende Kraft freisetzen bzw. eine eigentliche «Kulturrevolution»
(ebd., 76) entfalten konnte. In diesem Sinn erscheint die Moralisierung des Religidsen ins-
gesamt als Erfolgsfaktor des Christentums.

Susanna Burghartz, Zeiten der Reinheit — Orte der Unzucht. Ehe und Sexualitit in Basel
wihrend der frithen Neuzeit, Paderborn 1999, 9.

Marc Venard, Christentum und Moral, in: ders. (Hg.), Die Geschichte des Christentums, Bd.
9: Das Zeitalter der Vernunft (1620/30-1750), Freiburg/Basel/Wien 1998, 987-1030, hier 994.
Fiir einen neueren Uberblick iiber Themen, Thesen und Tendenzen der Forschung zur
«Konfessionsbildung» und zur «Konfessionalisierung» sieche Thomas Brockmann/Dieter J.
Weiss, «Konfessionsbildung» und «Konfessionalisierung» — Einleitung, in: dies. (Hg.), Das
Konfessionalisierungsparadigma. Leistungen, Probleme, Grenzen, Miinster 2013, 1-22.
Ulrich Pfister, Konfessionskirchen, Glaubenspraxis und Konflikt in Graubiinden, 16.—18.
Jahrhundert, Wiirzburg 2012, 159. Gezeigt werden konnte dies fiir die katholische Konfes-
sion am Bedeutungsgewinn der Beichte (siehe dazu Stephen Haliczer, Sexuality in the Con-
fessional. A Sacrament Profaned, New York 1996).

Diarmaid MacCulloch, Die Reformation, 1490-1700, Miinchen 2008, 811.

SZRKG, 111 (2017), 129-146



130 Philipp Zwyssig

Ehegerichte etc.) ausbildeten,” wobei die Regulierung und Disziplinierung des
Sexualverhaltens zum zentralen Kristallisationspunkt dieser normativ-mora-
lischen Akzentuierung wurde.® In der neueren Forschung hat man zwar zu Recht
Zweifel gedussert, ob die Konfessionskirchen tatsdchlich eine allumfassende dis-
ziplinierende Wirkung entfalten konnten, oder ob man nicht vielmehr von einem
«Vollzugsdefizit»’ beziehungsweise einer gescheiterten Disziplinierung sprechen
miisse. Und doch gibt es neben zahlreichen Beispielen von «Widerstindigkeit»'’
gegen «obrigkeitlich verordneten Glaubenszwang»'' und gegen den moralischen
Rigorismus der Konfessionskirchen immer auch solche, die belegen, dass kon-
fessionelle Normen fiir breite Bevolkerungsschichten zum moralischen Massstab
von Handlungen und Handlungserwartungen geworden sind, gerade auch im Be-
reich der Sexualitdt. Das zeigen womoglich auch die im 16. und 17. Jahrhundert
in ldndlichen Gebieten gehduft auftretenden Hexenprozesse, bei denen ausser-
eheliche Sexualbeziehungen verheirateter wie unverheirateter Frauen zu einem
zentralen Verdachtsmoment werden konnten.'?

Mit welchen Motiven und von welchen Interessengruppen diese Institutionen eingerichtet,
betricben und angegangen wurden, ist eine in der Konfessionalisierungsforschung kontro-
vers diskutierte Frage. Siehe etwa Heinrich Richard Schmidt, Sozialdisziplinierung? Ein
Plddoyer fiir das Ende des Etatismus in der Konfessionalisierungsforschung, in: Historische
Zeitschrift, 265 (1997), 639-682; fiir den katholischen Kontext ferner Kim Siebenhiiner, Bi-
gamie und Inquisition in Italien 1600—1750, Paderborn 2006.

Vgl. Merry E. Wiesner-Hanks, Christianity and Sexuality in the Early Modern World. Re-
gulating Desire, Reforming Practice, London/New York 2000; Peter Hersche, Musse und
Verschwendung. Europiische Gesellschaft und Kultur im Barockzeitalter, Freiburg i. Br.
2006, 725-736, hier insbes.: 728; MacCulloch, Die Reformation (wie Anm. 6), 811-831;
Susanna Burghartz, Competing Logics of Public Order: Matrimony and the Fight against I1-
licit Sexuality in Germany and Switzerland from the Sixteenth to the Eigtheent Century, in:
Silvana Seidel Menchi/Emlyn Eisenach (Hg.), Marriage in Europe, 1400-1800, Toronto/
Buffalo/London 2016, 176-200. Fiir unser Fallbeispiel Graubiinden konnte Ulrich Pfister
nachweisen, dass «kirchendisziplinarische Fille, die den Sexual- und Ehebereich betreffen,
mit rund ein [sic] Viertel der behandelten Themen den wichtigsten einzelnen Themenbereich
[der Sittengerichte] ausserhalb der geistlichen Zensur darstellen» (Ulrich Pfister, Reformierte
Sittenzucht zwischen kommunaler und territorialer Organisation. Graubtinden, 16.—18. Jahr-
hundert, in: Archiv fiir Reformationsgeschichte, 87 [1996], 287-333, hier 324).

Hersche, Musse und Verschwendung (wie Anm. 8), 62. Zur «erfolglosen Disziplinierungy
siehe ebd., 668-674.

Heribert Smolinsky, Volksfrommigkeit als Thema der neueren Forschung. Beobachtungen
und Aspekte, in: Klaus Ganzer/Hansgeorg Molitor/ders. (Hg.), Volksfrémmigkeit in der
frithen Neuzeit, Miinster 1994, 9—16, hier 14.

Monika Neugebauer-Wolk, Zur Konstituierung historischer Religionsforschung 1974 bis
2004, in: Zeitenblicke, 5 (2006): «zeitenblicke.de/2006/1/Einleitung/index_html#citation.
So wurde der als Hexe verdichtigten Thrina Gartmann von Camana (Safiental, Graubiin-
den) beispielsweise vorgeworfen, sie habe «sich in ihrer jugend oder ledigem stand derge-
stalten unkiisch gehalten, daB sey [sie] mit einem eheman, so zur selbigen zeit sein ehelich
weib hatte, die hury getriben und ein bankert [uneheliches Kind] erziiget [...]» (zit. n.
Hubert Giger, Hexenwahn und Hexenprozesse in der Surselva, Chur 2001, 231). Und Bar-
bara Claudi von Ilanz wurde nicht zuletzt wegen ihrer zahlreichen Sexualkontakte (mit 25
Minnern) als Hexe hingerichtet (siehe ebd., 133). Zum Zusammenhang zwischen konfes-
sioneller Sexualmoral, Frauenbild und Hexenverfolgung siche auch Wiesner-Hanks, Chris-
tianity and Sexuality (wie Anm. 8), 89-92 und 128-130; Lyndal Roper, Hexenwahn. Ge-
schichte einer Verfolgung, Miinchen 2007, 189-219.



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 131

Dass diese volksnahe Rezeption und die zunehmende gesellschaftliche Rele-
vanz religios fundierter Moralvorstellungen nicht alleine mit der Etablierung
eines institutionalisierten Erzwingungsapparates erklart werden konnen, diirfte
klar sein, waren doch die Reichweite und die Verbindlichkeit frithneuzeitlicher
Formalisierungsbestrebungen in mancher Hinsicht begrenzt."”” Der vorliegende
Beitrag setzt sich deshalb zum Ziel, den Grund fiir den Erfolg respektive die
Durchsetzungsfahigkeit einer religios-konfessionell gepridgten Moral woanders
zu suchen, nimlich im Normengefiige selbst, genauer: in der diskursiven Funk-
tionsweise von Normen. Er tut dies am Beispiel zweier Texte iiber Sexualitit aus
der Feder je eines katholischen und eines protestantischen Pfarrers aus den Drei
Biinden (Graubiinden),'* wo die Bikonfessionalitit trotz «weitgehend fehlender
Staatsbildungy, also trotz tendenziell schwacher obrigkeitlicher Regulierung, im
17. Jahrhundert zu einer «starken Konfessionalisierung von Glaubenspraxis und
Politik»'? geflihrt hatte. Im Zentrum des Interesses steht die Frage, wie und mit
welchen Absichten die beiden Verfechter ihrer jeweiligen Konfession Sexualitét
zu einem Thema ihrer Kirche gemacht, wie sie iiber Sexualpraktiken gesprochen
und mit welchen diskursiven Strategien sie Grenzen zwischen Norm und De-
vianz gezogen haben. Es soll im vorliegenden Beitrag also weniger um eine Re-
konstruktion frithneuzeitlichen Sexualverhaltens, weniger um eine biologische
oder soziale Wirklichkeit des Sexes,'® als vielmehr um den Zusammenhang zwi-
schen Diskursen und Normsetzung, zwischen der Macht des Wortes und der Mo-
ralisierung zwischenmenschlichen Verhaltens gehen. Ankniipfen lésst sich dabei
an eine ganze Reihe von Studien, die im Riickgriff auf Michel Foucaults These
des Nexus zwischen Macht, Sprache und Sexualitdt die «Diskursivierung des Se-
xes»'’ zum Gegenstand der Frithneuzeitforschung gemacht haben.'® Anders als

"* Vgl. Barbara Stollberg-Rilinger, Die Frithe Neuzeit — eine Epoche der Formalisierung?, in:

Andreas Hofele/Jan-Dirk Miiller/Wulf Osterreicher (Hg.), Die Frithe Neuzeit. Revisionen
einer Epoche, Berlin 2013, 3-27. Aus religionsgeschichtlicher Perspektive pointiert dazu
auch Hersche, Musse und Verschwendung (wie Anm. 8), 668—674.

Es handelt sich um: Johannes Christian Leonhardi, Der Hurerey und aller unkeuschen Wol-
listen des Fleisches betriegliche Siissigkeit, und wahrhaffte Bitterkeit. Samt den vornehmen
Griinden, alle Menschen von der Unkeuschheit abzuhalten; und den gewissesten Mitteln,
sie zur Keuschheit hingegen zu verleiten. Kurtz und deutlich auf dem H[eiligen] Wort
Gottes zum gemeinen Nutzen vorgestellt [...], Basel 1695; Christian Arpagaus, Pera Pasto-
ralis, oder: Geistliche Hirten-Tasch. Sonntédgliche Ermahnungen an das Land-Volck, zusam-
men- und vorgetragen an seine Schiflein in Vals bey Ursprung deB Rheins und zu Ober-
Embs ob Chur in Grau-Piinthen [...]. Erstes Dominicale, sambt dreyen Charfreytags-Predig-
ten, Kempten 1701.

Pfister, Konfessionskirchen (wie Anm. 5), 32.

Hierfiir siche z. B. Burghartz, Zeiten der Reinheit (wie Anm. 2), 237-251; Alexandra Lutz,
Ehepaare vor Gericht. Konflikte und Lebenswelten in der Frithen Neuzeit, Frankfurt a. M.
2006, 204-240; MacCulloch, Die Reformation (wie Anm. 6), 784-856.

Riidiger Schnell, Sexualitit und Emotionalitit in der vormodernen Ehe, Kéln/Weimar/Wien
2002, 85.

Michel Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit 1, Frankfurt a. M. 22014.
Zur Rezeption von Foucaults Thesen in der Frithneuzeitforschung siehe Riidiger Schnell,
Text und Geschlecht. Eine Einleitung, in: ders. (Hg.), Text und Geschlecht. Mann und Frau
in Eheschriften der frithen Neuzeit, Frankfurt a. M. 1997, 9-46; Tilmann Walter, Unkeusch-



132 Philipp Zwyssig

in den meisten dieser Studien werden im Folgenden die konfessionellen Sexuali-
tatsdiskurse in einen Zusammenhang gestellt mit jenen Entwicklungen innerhalb
der Konfessionskirchen, die fiir eine zunehmende Bedeutung des Wortes und der
Sprache sorgten: in erster Linie die akademisierte Ausbildung des Klerus sowie
die intensivierte seelsorgerische Betreuung des Kirchenvolkes in Form von
Katechismus, Predigten und Beichtpraxis. In einem ersten Schritt soll mithilfe
unserer beiden Gewidhrsminner Johannes Christian Leonhardi (1651-1725) und
Christian Arpagaus (1623-1706) die wichtigsten Charakteristika des konfessio-
nellen Ehe- und Sexualdiskurse beschrieben werden. In einem zweiten Teil
werden die von den beiden Autoren bemiihten Topoi und Metaphern auf die da-
hinterstehende Absicht hin untersucht. In einem dritten und letzten Abschnitt soll
schliesslich danach gefragt werden, mit welchen rhetorischen Strategien sich
Kirchenvertreter wie Leonhardi und Arpagaus eine Einflussnahme auf das
moralische Empfinden der Bevilkerung versprachen.

Von Gott gestiftet: Konfessioneller Ehediskurs
und die Normierung der Sexualitdit

In seinem moralisch-katechetischen Traktat «Der Hurerey und aller unkeuschen
Wolliisten des Fleisches betriegliche Siissigkeit und wahrhaffte Bitterkeit»
(1695) betont der protestantische Prediger Johannes Christian Leonhardi (auch
Jan Linard genannt), seines Zeichens Pfarrer von Filisur (1679-1693) und
Tschiertschen (1694-1998), spiter von Nufenen, Trimmis und Pridz, und einer
der aktivsten Graubiindner Publizisten seiner Zeit,'” die Ehe beziechungsweise der
«Ehestand» sei von Gott eingerichtet, Gott also «der Stiffter desselbigen».”
Leonhardis Aussage steht in der Tradition der reformierten Ehetheologie, die die
eheliche Verbindung als von Gott eingerichtete Ordnung der Geschlechterver-
hdltnisse gegeniiber anderen, ausserchelichen Formen der Geschlechterbezie-

heit und Werk der Liebe. Diskurse tiber Sexualitit am Beginn der Neuzeit in Deutsch-
land, Berlin 1998. Hinweise auf weitere wichtige Studien zum Thema sind zu finden bei
Merry E. Wiesner-Hanks, Disembodied Theory? Discourses of Sex in Early Modern Ger-
many, in: Ulinka Rublack (Hg.), Gender in Early Modern Germany History, Cambridge
2002, 152-165.

Leonhardi ist der Verfasser von nicht weniger als 74 publizierten Werken (vgl. Wilhelm
Mboller, Graubiinden. Drucke zur Geschichte und Landeskunde der Drei Biinde bis zum
Jahre 1803, 0. 0. 1993, 646-661). Zu seiner Person und seinem Wirken sieche Jakob Rudolf
Truog, Die Pfarrer der evangelischen Gemeinden in Graubiinden und seinen ehemaligen
Untertanenlanden, in: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Grau-
biinden, 64 (1934), 1-96, hier 77; Thomas Maissen, «Die Gemeinden und das Volck als der
hochste Gewalt unsers freyen democratischen Stands». Die Erneuerung der politischen
Sprache in Graubiinden um 1700, in: Jahrbuch der Historischen Gesellschaft von Grau-
biinden, 2001, 37-84, hier 52-60; Martin Bundi, Art. «Leonhardi, Johann Christian», in:
Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), online: <http://www.hls-dhs-dss.ch/tex-
tes/d/D46015.phps [Version 25.02.2005]; Johann Andreas von Sprecher, Kulturgeschichte
der Drei Biinde, hg. v. Rudolf Jenni, Chur *2006, 452.

¥ Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 9.



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 133

hung aufwertete und dies im Rahmen der Priesterehe auch dogmatisierend pos-
tulierte — man denke an die Heirat Martin Luthers mit Katharina von Bora.?' Se-
xualitdt hatte dem protestantischen Verstindnis zufolge alleine zwischen Ehe-
partnern stattzufinden; alle anderen sexuellen Beziehungen galten als «Hurerey»,
ein Sachverhalt, der laut Leonhardi dann vorlag, «wann zwo ledige Personen
ausser dem Ehestand sich fleischlich miteinander vermischen»®”. Die «Hurerey»
war wie der Ehebruch — der in den Worten Leonhardis dadurch definiert war,
dass «solche Personen, welche rechtmissig verehelicht sind, sich mit andern
fleischlich vermischen»™ — eine Siinde, weil sie der von Gott gestifteten Ge-
schlechterordnung zuwiderlief und damit einer «Entunehrung der Majestit Got-
tes»”* gleichkam, denn: «der muhtwillige Wollliister achtet Gott und seinen Will-
len viel geringer als seine Lust und siindliche Ergetzungen, und liebet also mehr
die Wollust dann Gott, in dem er der Wollust anhanget, und Gott verlasset.»™
Wie aus solchen Aussagen deutlich hervorgeht, war der protestantische Ehe- und
Sexualitdtsdiskurs eng gekoppelt an eine grundsitzliche Verdachtigkeit alles
Korperlichen, Fleischlichen und Sinnlichen.” Die fleischliche Lust galt als be-
vorzugtes Mittel des Teufels, mit dem dieser «bose Feind»”’ die Menschen zu
verfiihren und sie insofern gegen Gott aufzubringen trachtete, als sie durch aus-
serehelichen Sexualkontakt die gottgewollte Ordnung zu pervertierten imstande
waren.

Die Verschrankung von Ehediskurs, Koérperfeindlichkeit und dualistischer
Weltsicht war keineswegs ein protestantisches Phinomen. Auch die katholische

21

“" Vgl. Heinz Schilling, Martin Luther: Rebell in einer Zeit des Umbruchs. Eine Biographie,
Miinchen 2016, 328-336. Zum reformierten Ehediskurs siche Walter, Unkeuschheit (wie
Anm. 18), 145-147; Burghartz, Zeiten der Reinheit (wie Anm. 2), 38-69; MacCulloch, Die
Reformation (wie Anm. 6), 816-818; neuerdings auch Ulrike Gleixner, Die lutherisch pie-
tistische Ehe im Entwurf und in der Praxis. Bestimmende Faktoren und Moglichkeiten, in:
Rottenburger Jahrbuch fiir Kirchengeschichte, 35 (2016), 137-146.

. Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 1.

» Ebd.

* Ebd., 9.

> Ebd.

In Leonhardis Traktat von 1695 kommen Begrifflichkeiten aus dem Wortfeld des «Fleisch-
lichen» auffallend haufig vor. In den Anfdngen der Reformation war dieser Diskurs indes-
sen weniger stark ausgeprigt, zumal Luther das Leibliche nicht grundsitzlich verneinte,
sondern dem Korper als Medium der Gotteserfahrung (und auch der Teufelserfahrung) eine
wichtige Bedeutung zuschrieb (siche dazu Lyndal Roper, Der feiste Doktor. Luther, sein
Kérper und seine Biografen, Gottingen 2012; dies., Der Mensch Martin Luther: Die Bio-
graphie, Frankfurt a. M. 2016, 215f,, 352-393). Was die Sinnesfreude betraf, so erachteten
auch reformierte Geistliche wie Leonhardi die Befriedigung der Fleischeslust als unvermeid-
bar; als einzige legitime Art, dies zu tun, galt ihnen aber die kirchlich sanktionierte Ehe.
Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 19: «Weilen der biése Feind uns durch vielerley
Mittel und Weg in die Siind der Unzucht und Geilheit zu fillen sucht, so miissen wir ihme
auch auff vielerley Weise widerstehen: Dann der Herr unser Gott, der uns den Wolliisten zu
widerstehen befohlen, der hat uns auch viel starcke und gewisse Mittel, selbige zu {iberwin-
den, an die Hand gegeben.» Und ebd., 23: «Dann wann Satan dein Fleisch zu bereden
suchte, die Wolliisten wiren nicht so grosse Siind, du konntest selbige heimlich begehen,
niemand wurde dich defl wegen abstraffen, und was dergleichen mehr; so kénntest du mit
Christo sagen: heb dich weg von mir[,] Satan [...]!»

27



134 Philipp Zwyssig

Konfessionskirche vertrat eine rigide Sexualmoral und erklirte die Ehe zum ein-
zig legitimen Ort der Sexualitdt. Zwar hielt man auf katholischer Seite am Zoli-
bat der Priester fest, doch kam es auch hier zu einer Aufwertung der Ehe be-
ziehungsweise einer «Verkirchlichung der Eheschliessung»®®, weil das Konzil
von Trient per Dekret Tametsi von 1563 eine rechtméssige Ehe von der litur-
gischen Bezeugung durch einen Priester, der Anwesenheit weiterer Zeugen und
der Registrierung in Heiratsbiichern abhingig machte.” Dementsprechend scharf
verurteilte ein nach tridentinischen Grundsitzen geschulter Priester wie Christian
Arpagaus sdmtliche Formen des nichtehelichen Zusammenlebens und Sexual-
kontakts. In seinen Predigten warnte er die katholische (noch unverheiratete) Ju-
gend von Vals und Domat/Ems nachdriicklich vor «dem hitzigen Fieber der Un-
zucht», denn «die Geylheit raffet die Seelen millionweill in die Verdambnuf3,
und ist die groste Ursach der allgemeinen Welt-Straffy’’. Mit «Unzucht» meinte
Arpagaus zunidchst der voreheliche Geschlechtsverkehr, dehnte den Begrift im
Verlaufe seiner Argumentation aber auch auf jegliches, von der kirchlichen
Norm abweichendes Sexualverhalten aus.

Tatsdchlich ging die in allen Konfessionen zu beobachtende normative Auf-
wertung der Ehe mit einer schirferen Grenzziehung zwischen erlaubten und un-
erlaubten Sexualpraktiken einher, eine Grenzziehung, die mitunter zu einer zu-
nehmenden Diskriminierung und Kriminalisierung devianten Sexualverhaltens
fiihren konnte. In diesem Zusammenhang ist ein erhohtes Interesse kirchlicher
Akteure zu beobachten, Praktiken ausserehelicher Sexualitit beim Namen zu
nennen und zu klassifizieren. Als Vorbild und Lieferant von Anschauungsma-
terial diente dabei die Bibel, wie sich am Beispiel des Traktats von Johannes
Christian Leonhardi zeigen ldasst. Wéahrend Leonhardi «Hurerey» zunéchst, wie
oben gesehen, im engeren Sinne als nichteheliche oder aussereheliche Sexualitét
definierte, fasste er den Begriff in einem zweiten Argumentationsschritt im
Riickgriff auf das Buch Levitikus und die Paulusbriefe — dhnlich wie Arpagaus
die «Unzucht» — weiter als «alle Unkeuschheit, Unzucht und Geilheit»’', nur um
dann mit Verweis auf die besagten Bibeltexte eine umso feingliedrigere Klassi-
fizierung der so verstandenen «Hurerey» vorzunehmen: Zur «Hurerey» gehorten
erstens die Vergewaltigung («stuprumy), «wann einer eine junge Tochter schwa-
chet»”, zweitens die «Kebsweiberey», verstanden als regelmissiger Ge-
schlechtsverkehr im Rahmen eines Konkubinats, drittens die «fornicatio», das
heisst der einmalige sexuelle Kontakt (oft als «Ehebruch» begangen), viertens
die Zuhilterei, fiinftens die «Vielheit der Weiberei», also die Polygamie, sechs-
tens die Onanie, siebtens der «Missbrauch des Ehestands», womit wahrschein-

Hersche, Musse und Verschwendung (wie Anm. 8), 729. Siehe dazu auch MacCulloch, Die
Reformation (wie Anm. 6), 816.

Vgl. Wiesner-Hanks, Christianity and Sexuality (wie Anm. 8), 106f.

Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 408.

Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 2.

* Ebd.

29
30
31



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 135

lich der widerwillige Sexualkontakt gemeint ist, achtens die «Wolliistlerey und
Unzucht, wann jemand seinem Fleisch allzuviel zértelt» und schliesslich auch
alles, «was mit Gedancken, Gebidrden und Worten, Unkeusches aussert und in
dem Ehestand begangen wird»>. Dass der Pfarrer Leonhardi eine ganze Reihe
von als anstossig und deviant empfundenen Sexualpraktiken offen anspricht,
mag zundchst tiberraschen. Mit Foucault ldsst sich aber argumentieren, dass es
erst der «Diskursakt»’ einem Akteur oder einer Gruppe von Akteuren ermdg-
licht, sich im Bereich des Sexuellen und Koérperlichen als normgebende Instanz
zu profilieren und damit Macht auszuliben. In diesem Sinne ist «der Sex [...]
nicht nur eine Sache der Verurteilung, [sondern auch] eine Sache der Verwal-
tung», und muss als solche «analytischen Diskursen anvertraut werden»”. Im
konfessionellen Zeitalter speisten sich diese analytischen Diskurse sowohl auf
protestantischer als auch auf katholischer Seite aus dem Erzdhlfundus der Hei-
ligen Schrift, wobei sich ein Katholik wie Christian Arpagaus weniger auf die
Legitimationskraft des biblischen Sexualitidtsdiskurses berief, als vielmehr auf
die rhetorische Uberzeugungskraft biblischer Geschichten setzte, um eine Mora-
lisierung sexuellen Verhaltens herbeizufiihren — dazu spiter mehr. An dieser
Stelle geniigt es, nochmals zu betonen, dass die von den Konfessionskirchen an-
gestrebte Kanalisierung der Sexualitdt in der Institution Ehe vom Versuch be-
gleitet war, normales und abnormales Sexualverhalten zu benennen und dadurch
dem moralischen Normenhorizont der Bevolkerung ein christlich-religioses Ge-
prage zu verleihen. Mit welchen Medien, Begrifflichkeiten und Argumentations-
mustern Kirchenvertreter wie Arpagaus und Leonhardi dies taten, und was sie
sich davon versprachen, ist Gegenstand der folgenden Ausfiihrungen.

Das Auge Gottes sieht mit: Siindendiskurs und die Theologie der Uberwachung

Es liegt auf der Hand, dass eine erfolgreiche religiose Normierung der Sexualitét
massgeblich von der wirkmichtigen Sanktionierung devianten Verhaltens ab-
hing. Dementsprechend waren sowohl Leonhardi als auch Arpagaus darauf be-
dacht, die Konsequenzen sexueller Verfehlungen in Erinnerung zu rufen. Der
Katholik Arpagaus tat dies mit markigen Worten: «Jugendt, hab acht iiber acht;
das hitzige Fieber, die Unkeuschheit hat auff der Welt [in] die grosste allgemeine
Straff gefiihrt, und einen grossen Theil der Holl mit Millionen und Millionen der
Seelen angefiillt.»*® Als erstes und eindriicklichstes Beispiel dafiir konne man, so
Arpagaus, die Sintflut anfiihren, denn erst «das hitzige Fieber, die Geylheit, hat
uns zu diesem Spectacul [der Sintflut] gebracht; diese musste in der Weise

> Ebd, 3.

" Foucault, Der Wille zum Wissen (wie Anm. 18), 85.

* Ebd., 30.

3 Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 410. Allgemein zur «Pastoral der Angst» siche
Jean Delumeau, Le péché et la peur. La culpabilisation en Occident (XIII*-XVIII® siécles),
Paris 1983, 369-623.



136 Philipp Zwyssig

abgekiihlet werden»®’. Dies sei notwendig geworden, weil damals «die Unzucht
allgemeiniglich iiber Hannd [sic] genommen» habe, indem etwa «die Alten mit
den Jungen, die Medel mit den Knaben, die Minnern mit den Wieberen»
verkehrt hitten.”® Nur deshalb habe «die starcke Hand Gottes vom Leder ge-
zuckt»”, Gott also die Menschheit seinen Zorn spiiren lassen. Auch der Unter-
gang der in der Bibel erwidhnten Weltreiche erkldrt Arpagaus mit der Strafe fiir
das ausschweifende Sexualverhalten ihrer Regenten und Bewohner.*’ Der Predi-
ger Arpagaus warnte damit seine Zuhorer und Leser vor den Gefahren eines aus-
schweifenden Sexuallebens und verlieh seiner Warnung dadurch Nachdruck,
dass er die zeitgenossische Lebensrealitdt mit der biblischen Geschichte abglich,
also eine direkte Linie von den biblischen Zustinden zur Gegenwart zog. Die
Jugend von Vals und Domat/Ems forderte er auf: «Jugend, ligst du kranck an
dem hitzigen Fieber (der Unzucht), stehe behend auff»*' — «Adolescens tibi dico,
surge»*?, «Jugend, stehe auff zu dem ewigen Leben»®. An dieser Stelle wird
klar, dass Gottes Sanktion des unziichtigen Verhaltens in Arpagaus’ Verstdndnis
eine zweifache ist; Zum einen manifestiert sie sich, wie die biblischen Ge-
schichten zeigen, als zeitliche Strafe in Form von Krankheiten und der Ver-
nichtung irdischen Lebens, zum anderen ist die gottliche Sanktion eine ewige,
weil den durch das «hitzige Fieber» zu Tode gekommenen Siindern das ewige
Seelenheil verwehrt bleibt. Deviantes oder ausschweifendes Sexualverhalten ist
in dieser Argumentation eine Siinde gegen Gott und als solche ein direkter Weg
in die ewige Verdammnis.

Noch etwas nachdriicklicher wird dieser Zusammenhang von Sexualmoral,
Siindenstrafe und transzendenter Heilserwartung im Text des Protestanten Jo-
hannes Christian Leonhardi betont: «Die fleischliche Luist[e] kommen dem Men-
schen gar theuer an: fiir eine kurtze Freud, ewiges Laid.»™ Seine Leser ermahnt
Leonhardi deshalb: «Alle und jede, flichet die Hurerey, Unzucht und Geilheit,
dann sie verletzen Leib und Seel, und ziehen zu den Zorn Gottes, ja zeitliche und

7 Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 410.

** Ebd.

* Ebd.

‘" Ebd., 411-417. Er spricht von «fiinff Monarchias oder fiimemste Welt-Stind» (ebd., 411),
die da sind: Die Assyrer, die Chaldier oder Babylonier, die Perser, die Griechen und das r6-
mische Reich. Arpagaus geht damit tiber die klassische, auf das Buch Daniel zuriickgehen-
de Vier-Reiche-Lehre hinaus.

‘' Ebd., 408.

> Die ganze Predigt Arpagaus’, gehalten am 15. Sonntag nach Pfingsten, baute auf diesem

Ausspruch des Lukasevangeliums (Lk 7,11-17) auf. In der besagten Bibelstelle geht es um

die Wiederbelebung eines toten Jungen in der Stadt Nain. Jesus sprach zu diesem: «Jiing-

ling, ich sage dir, steh auf». Die diskursive Verbindung zwischen dieser Geschichte und der

Warnung vor einem liederlichen Lebenswandel ist alles andere als offensichtlich und zeigt,

dass es Arpagaus verstand, die biblischen Erzéhlungen in kreativer Weise fiir sein Ziel der

sittlich-moralischen Ermahnung zu adaptieren.

Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 420.

“ Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 20.

43



«Hurerey» und «hitziges Fiebery 137

ewige Straaffen [sic].»* Wer sich seines Seelenheils sicher sein wolle, der solle
alle Anldsse zur Unkeuschheit meiden, insbesondere «bése Gesellschaften,
leichtfertige Gespriich[e], unziichtige Lieder [und] schandbare Biicher»*®, zudem
auch regelmaéssig fasten, damit der Korper nicht «in der Lust gestdrcket und zum
Feu[e]r und Gifft der Unkeuschheit noch mehr angereitzet»'’ werde, «in irgend-
einer ehrlichen Arbeit fleissig seyn» und insgesamt «ein ordenlich und méssiges
Leben fiihren»*. Wer trotz alledem nicht auf die fleischlichen Liiste verzichten
konne, der solle «einen gottseligen Heurath [sic] suchen»®. Zudem sei es not-
wendig, «dass man auch ehrlich in Gebérden und in Kleideren, ohne Entblossung
der Gliederen, die man bedeckt haben soll und die zur Wollust reitzen mochten,
daher trette». Das wichtigste Mittel zur Bekdmpfung der Fleischeslust und zur
Vergewisserung des eigenen Seelenheils aber sei die «fleissige Lesung und Be-
trachtung des Worts Gottes und das andichtige und eyferige Gebiitt»’'. Leon-
hardi formulierte also ein erzieherisches Programm, das die sittliche Diszipli-
nierung an Frommigkeitsiibungen riickband und Religiositdt und Moral mitein-
ander verkniipfte. Uberhaupt zeichnet dieser disziplinierende Duktus den Text
von Leonhardi aus, der nicht zufillig als katechetisches Gesprich in Gestalt eines
Frage-Antwort-Spiels angelegt ist.”> Es ging Leonhardi offenkundig darum, seine
Leser mit Verweis auf das Seelenheil in einer moralischen und christlichen Le-
bensfithrung anzuleiten. Auch Christian Arpagaus zielte auf die disziplinierende
Wirkung ab, wenn er seinen Zuhorern die Mittel aufzeigte, mit denen sie gegen
das «hitzige Fieber» ankdmpfen und sich so vor ewigen Siindenstrafen bewahren
konnten. Es sei notwendig, so Arpagaus, dass man sich stets der Allwissenheit
und Allgegenwirtigkeit Gottes erinnere: «Voraul und voran habe Gott vor
Augen in allen Tagen deines Lebens [...]; die lebhaffte Einbildung der Gegen-
wart Gottes wird dich von sich selbst von allem Bosen halten, und zu allem

“ Ebd., 14.

" Ebd., 20.

7 Ebd., 21.

* Ebd.

* Ebd.

% Ebd., 36.

' Ebd., 22.

2 Das Traktat besteht aus insgesamt 12 Fragen, auf die Leonhardi eine ausfiihrliche Antwort
gibt. Als Beispiel sei hier die fiinfte Frage zitiert: «Wie kann der Unflat, und der Greuel
aller Unkeuschheit und Unzucht, aufl den Straffen erkennet werden?» Leonhardi hat den
Text bewusst als Fortsetzung bzw. Ergéinzung seines «Bus- und Besserungs-Biichleins» von
1685 konzipiert (vgl. ebd., Erinnerung an den christlichen Leser, unpag.; Johannes Christian
Leonhardi, Bus- und Besserungs-Biichlein, in welchem auss Anlal der Worten Christi
Mare. I. v. 15 thut BuB und glaubet an das Evangelium in 4 Capitlen gelehrt, Basel 1685). —
Die neuere Forschung zu Graubiinden hat darauf hingewiesen, dass das katechetische
Schriftgut der Konfessionskirchen einen gewichtigen Anteil an der Entstehung einer eigen-
standigen (rdtoromanischen) Schriftkultur hatte (siehe etwa Reto R. Bezzola, Litteratura
dals Rumauntschs e Ladins, Chur 1979, 281-290; Pfister, Konfessionskirchen [wie Anm.
5], 323-327; Philipp Zwyssig, Tiler voller Wunder. Eine katholische Verflechtungsge-
schichte der Drei Biinde und ihrer Untertanengebiete Veltlin, Bormio und Chiavenna (17.
und 18. Jahrhundert), unverdff. Diss. Bern 2016, 49-62).



138 Philipp Zwyssig

Guten fithren und endlich ewig gliickseelig machen.»’® Weder unziichtige Taten
noch obszone Gedanken blieben, wie es zahlreiche biblische Geschichten lehr-
ten, dem «allsehenden und hertztringenden Aug Gottes»™* verborgen. Arpagaus’
ziirnender Gott gleicht folglich einem Benthamschen oder Foucaultschen Pan-
optikum®, das die Menschen ihr Verhalten mehr oder weniger bewusst an eine
bestehende Norm anpassen lédsst, weil sie sich stindig von einem allwissenden
Beobachter kontrolliert fithlen und infolgedessen bei Nichtbefolgung bestimmter
Handlungsmaxime mit Strafen von existenzieller Tragweite — in diesem Fall mit
der ewigen Verdammnis — rechnen. Die moralische Kontrollinstanz wird so
gewissermassen verinnerlicht, das heisst ins Gewissen des um sein Seelenheil
besorgten Gliubigen verlagert.”®

Damit diese Theologie der Uberwachung aber iiberhaupt erst ihre Wirkung
entfalten konnte, brauchte es Akteure wie Arpagaus und Leonhardi, die uner-
miidlich und mit einer bildhaften Sprache auf diese Zusammenhinge aufmerk-
sam machten. Die Voraussetzungen hierfiir waren erst im konfessionellen Zeit-
alter gegeben, als eine intensivierte seelsorgerische Betreuung dank der von den
Konfessionskirchen angestrebten «Professionalisierung des geistlichen Amts»®’
moglich wurde, — eine Entwicklung, die sich letztlich auch in den zahlreichen
katechetischen Traktaten und gedruckten Predigten von Leonhardi sowie den
Predigtbinden von Arpagaus manifestierte.”® Kam hinzu, dass im Kontext der
Konfessionalisierung mit ihrer zunehmenden Verschrinkung kirchlicher und
weltlicher Belange die Theologie der Uberwachung auch an sozialer und poli-
tischer Relevanz gewann, auch und gerade im Bereich der Sexualitat: Die «Hu-
rerey», so Leonhardi, trage zur «Entunehrung der Republic» bei, denn diese «Re-
public» miisste eigentlich «mit ehrlichen Burgeren, die dem gemeinen Wesen
heut oder morgen einige Dienst leisten konnten, versehen sein»’’. Mit «unehren-
haften», mit der Schande der Unzucht behafteten Biirgern stehe ein gemeinwohl-
orientiertes Wesen auf schlechten Fiissen. In der Pflicht stiinden insbesondere die

53

iy Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 422,

Ebd. Insbesondere in der zweiten Predigt zum Thema (am 16. Sonntag nach Pfingsten) steht
die Metapher des allwissenden Auges Gottes im Zentrum (vgl. ebd., 420-432).

In Anlehnung an Bentham spricht Michel Foucault, Uberwachen und Strafen. Die Geburt
des Gefingnisses, Frankfurt a. M. 1989, 251-291, von «Panoptismus».

Vgl. dazu auch Peter Dinzelbacher, Das erzwungene Individuum. Siindenbewusstsein und
Pflichtbeichte, in: Richard Van Diilmen (Hg.), Entdeckung des Ich. Die Geschichte der In-
dividualisierung vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Kéln 2001, 41-60; Alois Hahn, Zur
Soziologie der Beichte und anderer Formen institutionalisierter Bekenntnisse: Selbstthema-
tisierung und Zivilisationsprozess, in: ders., Kérper und Gedéchtnis, Wiesbaden 2010, 165—
196.

Vgl. Pfister, Konfessionskirchen (wie Anm. 5), 201. Diese Professionalisierung manifes-
tierte sich in einer akademisierten Ausbildung, einer stirkeren Uberpriifung der Seelsorge
(Visitationen) und einer strikteren Durchsetzung der geistlichen Gerichtsbarkeit (siche dazu
ebd., 201-253).

¥ Siehe die tabellarische Ubersicht iiber die Werke bei Méller, Graubiinden (wie Anm. 19),
64 (Arpagaus) und 646661 (Leonhardi).

Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 10.

55

56

57

59



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 139

«Oberkeiten, die solche Siinden nicht abstraffen, wie sie sollten»; diese «siindi-
gen sehr, und werden eine Rechenschafft zu geben haben, insbesondere dieje-
nigen, welche Hurenwinckel halten oder zulassen. [...] Solche Hurenhduser sind
eine rechte Pestilenz, dadurch junge Leuth verderbt werden»®. Leonhardis Pro-
gramm einer strengen Sexualmoral hatte also insofern eine politische Kom-
ponente, als es ihm offenbar darum ging, ein sittlich-moralisches Fundament fiir
eine «souverdne» und «freiheitliche», allein von Gott abhingige Republik zu
schaffen, in der «die hichste Gewalt bei den Gemeinden und dem Volk»®' liegt.
Auch wenn Leonhardi hinsichtlich der freistaatlichen Souverénitét sicher einer
der pointiertesten Biindner Verfechter war und diese Thematik im Mittelpunkt
seines publizistischen Schaffens stand,”* war der Zusammenhang zwischen einer
von der Obrigkeit durchgesetzten sittlich-moralischen Erziehung der Biirger und
dem Erfolg beziehungsweise dem Scheitern republikanischer Gemeinwesen ein
verbreiteter Topos. Wie viele andere seiner Zeitgenossen fiihrte Christian Arpa-
gaus die untergegangene romische Republik als das sinnfélligste Beispiel an:

«So lang[e] die Romer sich der Ehrbarkeit und sauberen Policey gebraucht, so
lang[e] waren sie Meister ihrer Feinden [...]. Da man dem Ehebrecher den Kopff
fir die FuB gelegt, da man der Dirne nit allein mit dem strohenen Krantz auffge-
wartet, sonder[n] mit de3 Henckers Ruthen den Rucken gesalbet, da man die Bu-
benschinder auff den Scheiterhauffen gesetzt, waren sie in allen Feldzligen tiberaus
gliickselig.»®

Mit dem Beispiel des untergegangenen romischen Reichs vor Augen beklagte
Arpagaus den gegenwirtigen Sittenzustand und die mangelnde obrigkeitliche
Sanktion der «Unzucht» in den Drei Biinden:

«Bey uns aber, wie ist dermahlen die [ustitia wider die Unzucht eingerichtet? Ehe-
bruch, Blutschand kénnen und pflegen mit [ge]ringen Geld-Buflen auf3gethinet [zu]
werden. Derentwegen weilen man in vilen Orthen wenig oder nichts weiss von
exemplarischer Bestraffung der Galyheit, ist nit zu verwundern, daf3 der Schwebel-
Rauch von Sodoma und Gomorrha bald nit mehr gea[h]ndet werde! Folgends die
Géttliche Rach mit allgemeinder Land-Straff nit lang mehr werde auBbleiben.»®

" Ebd., 14.

' Johanens Christian Leonhardi, Brevis description Democratici, Liberae, & a solo Deo de-
pendentis Rhaetiae Reipublicae, seu, celsorum trium Rhariae foederum Regiminis, hactenus
plurimis in Anglia & Hollandia minus noti, London 1704, 2: «[...] summa Potestas est apud
Communitates & Populumpy.

Wie Maissen, Die Gemeinden (wie Anm. 19), aufzeigen konnte, war Leonhardi einer der
ersten Biindner Gelehrten, die das Staatsverstdndnis der Drei Biinde in Begriffen von «ab-
soluter Souverdnitdt» und Republikanismus fasste, wobei er sich hier stark an den eng-
lischen und vor allem niederldndischen Diskurs anlehnte, den er als enger Vertrauter des
niederldndischen Gesandten in der Eidgenossenschaft, Petrus Valkenier (1641-1712), und
als Feldprediger in holldndischen Diensten (1693) kennengelernt hatte (siehe ebd., 53f.).
Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 417.

* Ebd., 417f.

62

63



140 Philipp Zwyssig

Tatsédchlich sanktionierten die Sittenmandate der Gerichtsgemeinden unziich-
tiges Sexualverhalten vor allem mit Geldstrafen.”” Dennoch war auch hier die
diskursive Verschriankung von religiosen und weltlichen Ordnungsvorstellungen
offenkundig. Noch 1760 hiess es in einem Urteil gegen Telgia Caflisch von
llanz, sie habe «schon in ihrer jugend die geheiligte gesetze gottes auf eine
schnodeste weille tibertretten und besonders das 7te [sic] gebott, in welche siinde
sie auch continuirt bis auf diese tage, wie aul dem gefiihrten informativ process
erhellet, da sie mit 47 persohnen theils ver[e]helichet, theils ledige unzucht auf3-
geiibet und wiederholet»*.

Bei Arpagus’ Forderung nach einer strengen richterlichen Sanktionierung se-
xuellen Verhaltens ist die Absicht zu erkennen, mit der Warnung vor dem stra-
fenden Gott eine moralische Disziplinierung der Bevilkerung herbeizufiihren,
wobei diese Disziplinierung von Kirchenvertretern wie Arpagaus und Leonhardi
als unabdingbare Voraussetzung fiir das Funktionieren eines republikanischen
Gemeinwesens ebenso wie fiir die Erziehung der Biirger zu frommen Angehori-
gen der jeweiligen Konfession angesehen wurde. Inwiefern diese Siinden-, Straf-
und Sittendiskurse aber tatsdchlich das Verhalten der Menschen zu beeinflussen
vermochten, ist nur schwer abzuschétzen. Im Folgenden soll erortert werden, in-
wiefern die bildhafte, zuweilen sogar dramaturgische Sprache die Initialisierung
von Normen begiinstigen konnte.

Devianz als Krankheit: Von der Macht der Sprache und
der Dramaturgie des Erzdhlens

Zur Propagierung einer bestimmten Normvorstellung ist wohl nichts so nahe-
liegend und effektiv wie Norm und Devianz in die Sprache von Gesundheit und
Krankheit zu fassen. Krankheit gilt gemeinhin als eine Abweichung von einem
Normalzustand, die als bedrohlich empfunden wird, weil sie schwerwiegende
Folgen hat, sei es die stigmatisierende Ausgrenzung aus der Gemeinschaft der
Gesunden, sei es korperliches Leiden, das im Extremfall sogar in den Tod miin-
den kann. Krankheit ist also eine allseits gefiirchtete existenzielle Grunderfah-
rung des Menschseins.”” Gerade deshalb war es von Predigern wie Arpagaus

% So war im Sittenmandat der Gerichtsgemeinde Gruob vom 10. Juli 1646 beispielsweise ge-

regelt, dass: «wer ins kiinnftig ehebruch oder hurey [sic] begehen wurdt, soll fiir ehebruch
buos verfallen sein — 40 [Kronen], fiir huorej — 10 [Kronen]» (Adrian Collenberg [Hg.], Die
Rechtsquellen des Kantons Graubiinden. B. Die Statuten der Gerichtsgemeinden, dritter
Teil: Der Obere Bund, Bd. 1/2: Die Gerichtsgemeinden der Surselva, Basel 2012, 223). Fiir
ein anderes Beispiel siche das Sittenmandat der Gerichtsgemeinde Gruob vom 6. Januar
1715, das unter anderem voreheliche Schwangerschaft unter Strafe stellte (ebd., 299).

" Ebd., 349.

7 Vgl. aus theologischer Sicht dazu Christoffer H. Grundmann, Krank! Wie? Woran? Wa-
rum? Zur theologischen Deutung einer existenziellen Grunderfahrung im interkulturellen
Horizont, in: Giinter Thomas/Isolde Karle (Hg.), Krankheitsdeutung in der postsikularen
Gesellschaft. Theologische Ansitze im interdisziplindren Gesprich, Stuttgart 2009, 367-
379.



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 141

oder Leonhardi rhetorisch dusserst geschickt, Sexualitit, die nicht den kirchlich-
konfessionellen Normen entsprach, zu pathologisieren, das heisst als Krankheit
zu diagnostizieren. Arpagaus spricht im Zusammenhang mit der vorehelichen
Sexualitiit denn auch von einem «hitzigen Fieber der Unzucht»®, und Leonhardi
bezeichnet die Unzucht nach biblischem Vorbild als «Lust-Seuche»®. Ausser-
dem verweisen beide Autoren auf «richtige» Krankheiten, die auf deviantes Se-
xualverhalten zuriickgefiihrt werden konnen. Leonhardi schreibt, wer sich der
«Hurerey» hingebe, der begehe eine Siinde «an seinem eignen Leib, indeme er
sich seiner Krifften beraubt, und schiindliche krankheiten [...] auf sich ziehet»™,
Arpagaus seinerseits gibt Geschichten aus der Tradition der Kirchenviter wieder,
die illustrieren, dass Gott tibermissige sexuelle Befriedigung mit Blindheit und
anderen Krankheiten bestraft.

Die disziplinarische Kraft dieses Krankheitsdiskurses lag darin, dass, einmal
auf die Gefdhrlichkeit der Unzucht oder Wollust aufmerksam gemacht, wirksame
Gegenmittel angepriesen werden konnten. Arpagaus beispielsweise erzdhlt (ex
negativo) die Geschichte eines gewissen Theotimos, der zu erblinden drohte und
dem der Kirchenvater Ambrosius riet, er solle eine Weile auf die «eheliche Ver-
mischung» verzichten, doch «dieses Recept gefiele dem Theotimo nicht»”', und
so verlor er das Augenlicht. Und mit Bezug zum «Fieber der Unzucht» stellt Ar-
pagaus fest:

«Ach mein Jesus, stelle dich auch an die Seyten als ein Seelen-Artztner denen, die
auf} stindlichem Fieber schon kranck und t6dtlich darnider ligen. Dises wird unfehl-
bar geschehen, so der wahre lebhaffte Glaub seiner Allweesenheit [sic], seiner All-
wissenheit, seines allzeit offenstehenden Augs in uns erweckt wird werden.»

Leonhardi wiederum lehrte seine Leser, gegen die «Lust-Seuche» helfe nur
Gott, «dann er kann aul} einem bosen Gifft eine gute Arztney machen»”. Das
wichtigste vorbeugende Heilmittel sei folglich das Gebet zu Gott und das recht-
zeitige Bekennen der Siinden: «Derohalben spahre [sic] deine BuB} nicht bif} du
kranck wirst, sondern bessere dich, weil du noch sundigen kannst.»”*

Die diskursive Zusammenfiihrung von Warnung und verheissungsvollem
Trost im Wortfeld der Krankheit ldsst die persuasive Kraft eines wohlbedachten
Sprachgebrauchs erahnen. Wie aber sahen dies die Autoren selbst? Welche
Macht schrieben sie der Sprache zu? Leonhardi schreibt, er bediene sich einer
einfachen Sprache, damit jeder, «auch der Geringste und Einfiltigste»', seine

' Arpagaus, Pera Pastoralis (wic Anm. 14), 409. Diese Formulierung wird im Text mehrfach

bemiiht.
Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 19. Er bezieht sich explizit auf den ersten Thessalo-
nicherbrief, Kapitel 4, Vers 5.

69

" Ebd., 11.

;; Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 418.
Ebd., 432.

" Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 24.

™ Ebd., 29.

Ebd., Erinnerung an den christlichen Leser, unpag.



142 Philipp Zwyssig

Argumentation verstehen konne. Dabei baute er ganz auf die Sprachmichtigkeit
der Heiligen Schrift, denn das Wort Gottes sei «lebendig und krafftig, und
schirffer dann kein zweyschneidig Schwerdt, und durchtringet [...] auch Marck
und Bein, und ist ein Richter der Gedancken und Sinnen des Hertzens»'®. Was
die Wirkung des gesprochenen Wortes betraf, hegte Leonhardi allerdings einigen
Zweifel:

«Die Worter fliehen, aber die Schrifft bleibt, und schiamt sich nicht zu sagen, was
der Mund underweilen in Bedencken zieht. Was man etwann [sic] ein- oder mehr-
mahlen ab der Cantzel hat angehort, und hernacher vergessen, das kann hier ein je-
der selber lesen, und sich selbsten daraus underrichten und trésten, wann er sein
Anliegen den Menschen nicht eréffnen darf, weilen die rechte Verschwiegenheit
bey wenigen zu finden.»’’

Um die Menschen in ihrem innersten moralisch-religiosen Empfinden zu er-
reichen, brauchte es laut Leonhardi also sowohl eine miindliche Belehrung (mit-
tels Predigt oder Christenlehrunterricht) als auch schriftliche Anleitungen zu ei-
nem christlichen Leben. Nicht zuletzt deshalb hat man in der historischen For-
schung von einer «Wortreligion» gesprochen, die sich im Zuge der Konfessiona-
lisierung vor allem auf protestantischer Seite herausgebildet habe und auf mora-
lische Handlungsanforderungen ausgerichtet gewesen sei.”®

Auch auf katholischer Seite setzte man zur moralischen Unterweisung auf die
Macht des gesprochenen wie geschriebenen Wortes. Doch die Predigten von Ar-
pagaus lassen den Schluss zu, dass es der katholischen Geistlichkeit nicht nur auf
den Inhalt und die Uberzeugungskraft des «Wort Gottes», sondern dariiber hin-
aus vor allem auch auf die Form des Erzdhlten ankam. Es scheint, als ob eine
Geschichte aus katholischer Sicht nicht nur aufgrund ihres Inhalts erbaulich sein
konnte, sondern auch wegen des Narratives — weil sie eben gut erzahlt war. Auf-
fallend an Arpagaus’ Predigten ist zum einen ndmlich die hyperbolisierte, die
Aufmerksamkeit erheischende Ausdrucksweise, die sich in der hdufigen Ver-
wendung von Wortern wie «Geylheity, «Welt-Straffy, «Huren» etc. niederschlug.
Zum anderen erzihlte Arpagaus in ein und derselben Predigt gleich eine Vielzahl
von Geschichten, die in ihrer jeweils eigenen Dramatik und Faktizitdt die Zuho-
rer und Leser zu fesseln vermogen.” In einer geradezu dramaturgischen Sprache
schilderte er beispielsweise den als gottliche Strafe fir die Unzucht gedeuteten
Untergang des Perserreiches:

’® Ebd.

"7 Ebd.

8 Pfister, Konfessionskirchen (wie Anm. 5), 257-260.

™ Diese Absicht bekundet er explizit, wenn er betont: «Diesen doppleten Ausspruch will ich
mit annemblichen Geschichten, da ich dann mich desto mehrers getroste eurer Auffmerk-
samkeit» (Arpagaus, Pera Pastoralis [wie Anm. 14], 422). Allerdings sind die vielen Ge-
schichten zuweilen der Stringenz der theologischen Argumentationsfiihrung abtréglich, zu-
mal er an mehreren Stellen eine Geschichte unterbricht, um eine zweite oder gar dritte da-
zwischenzuschieben. Auch stellt Arpagaus den Zusammenhang zwischen den Geschichten
und der Botschaft, die er vermitteln méchte, oft mittels einer recht eigenwilligen Argumen-
tation her.



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 143

«Sonderlich aber der letzte Darius: Pfuy Schand! Ein verfaultes Aal bey drey-
hundert und dreyssig Kebbsweiberen [Mitressen]. Dessentwegen komt ihme auff
die Hauben ein Macedonier, ein Griech, ein Alexander mit einer Armee von viert-
zigtausend zu Fuss, und tausend zu Pferdt. Darius streckt seine Hénd auch nit in
den Sack. Stellet Alexandro eine weit andere Armee vor die Augen. Nemblich ze-
henmahl hunderttausend Fussgénger, und viertzig tausend Reitter. Mit zweyhundert
Assiatischen [sic] Schneydwigen, darzu noch fiinffzehen Thurm vorher giegen und
getragen wurden von so vilen ungeheuren Elephanten. Allein weil Alexander der-
mahlen als ein Keuschliebender wider einen Unkeuschen auffgezogen, so hat es
heissen miissen: venit, vidit, vicit.»™

Der gewiefte Rhetoriker Arpagaus versetzt hier seine Zuhorer beziehungs-
weise Leser mitten ins Geschehen, welches er mittels Nennung genauer Zahlen
sowohl historisch plausibel zu machen, als auch in dramatischer Weise zu iiber-
hohen versucht.®' Man kann sich gut vorstellen, dass gerade das jugendliche Pu-
blikum, an das sich der katholische Prediger richtet, Gefallen an solchen span-
nungsgeladenen Erzdhlungen gefunden hat. Ausserdem streicht Arpagaus seine
Gelehrsamkeit heraus, indem er sich als Geschichtskundigen darstellt und seine
Kenntnis antiker Autoren — neben Plutarch auch Herodot und Aristoteles® — zur
Schau stellt. Dasselbe tat er mithilfe zahlreicher Geschichten, die er dem Schrift-
tum der Kirchenviter entnommen hat, wobei es thm auch hier vor allem um die
rhetorische Effekthascherei ging. Als Beispiel sei hier die Geschichte der drei
Blinden aus den «Vitae Patrum»® erwihnt: Die drei Blinen unterhielten sich
iiber den Grund ihrer Blindheit, und wihrend die ersten beiden von Unfillen bei
der Arbeit (auf See beziehungsweise in der Werkstatt) erzahlten, berichtete der
dritte, er habe das Augenlicht auf weitaus schidndlichere Art und Weiser verlo-
ren. Als er ndmlich einem soeben bestatteten Toten das kostbare Totenhemd ha-
be stehlen wollen, da «bewegte sich der gantze [Leichnam] auffrecht gegen mir,
und ohne weitere Ceremoni mit den Fingeren in meiner Augen Locher: miisste
also mit grossem Schrécken mein par Augen dahinden [...] lassen»®. Zu vermu-
ten ist, dass Arpagaus diese mit einem Mysterium tremendum et fascinans® be-
haftete Geschichte ganz bewusst wihlte, weil sie den Geschmack des vor-

* Ebd., 414f.

' Wohl auch wegen solcher rhetorischer Fertigkeiten war Arpagaus einer der gefragtesten
Biindner Prediger seiner Zeit. Hohepunkt seiner Predigertitigkeit war die Leichenpredigt
fir den Churer Bischof Ulrich VI. von Mont (1661-1692) (siche Johann Jacob Simonet,
Die kathol. Weltgeistlichen Graubiindens. Mit Ausschluss der ennetbirgischen Kapitel
Puschlav und Misox-Calanca, Chur 1919, 52).

Siehe Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 412f.

Ebd., 423-425. Vgl. dazu Heribert RoBweyde, Leben der Viter. Oder: Lehren und Thaten
der vorziiglichen Heiligen aus den ersten Zeiten des Ordensstandes in der katholischen
Kirche. Ein héchst lehrreiches Erbauungsbuch fiir alle christlichen Seelen in und aufler den
Kldstern. Auch ein niitzliches Seitenstiick zu jeder Legende, Augsburg 1847, 736f.
Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 424.

Rudolf Otto, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Goéttlichen und sein Verhilt-
nis zum Rationalen, Miinchen 2014.

82
83

84
85



144 Philipp Zwyssig

wiegend jungen Publikums zu treffen schien — jedenfalls sind in seiner Predigt
weitere Erzihlungen schauderhaften Charakters zu finden.*

Die breite Palette von eindrucksvollen Geschichten ebenso wie das Bewusst-
sein fiir die Wirkmachtigkeit erzahlerischer Mittel sind das Resultat und zugleich
der Ausdruck von Arpagaus’ Selbstverstindnis seiner katholischen Gelehrsam-
keit. In der Widmung seines Predigtbandes beschreibt er ausfiihrlich seine bei
den Jesuiten zundchst in Feldkirch, dann in Dillingen genossene und mit dem
Doktorat gekronte Bildung, wobei er seine Lehrer eigens beim Namen nennt und
die Gesellschaft Jesu insgesamt als seine (geistige) Mutter (Mater mea) be-
zeichnet.®” In der Tat diirfte die im Zuge der katholischen Reform erneuerte Bil-
dung des Klerus eine wichtige Voraussetzung dafiir gewesen sein, dass Pfarrer
wie Arpagaus fihig waren, die Normen ihrer Kirche in Worte zu fassen, die beim
Kirchenvolk Gehor fanden.

Reden iiber Sexualitdt im konfessionellen Zeitalter: ein Fazit

Sucht man nach Erkldarungen dafiir, dass religios-moralische Normen im konfes-
sionellen Zeitalter trotz der begrenzten Durchsetzungsfihigkeit kirchlicher Insti-
tutionen Akzeptanz gefunden und das Handeln wenigstens eines Teils der Bevol-
kerung mitgeprégt haben, so ist ein Blick auf die normativen Diskurse, die ent-
sprechende Wortwahl und die narrativen Strategien kirchlicher Akteure sinnvoll.
Am Beispiel der konfessionellen Sexualmoral zeigt sich, dass moralische Nor-
men nicht als etwas Weltliches, sondern als von Gott gegeben verstanden wur-
den. Ein Verstoss gegen diese gottliche Ordnung — etwa in Form devianten Se-
xualverhaltens — kam folglich einer Siinde gegen Gott gleich. Fiir die um 1hr
Seelenheil besorgten Menschen der Frithen Neuzeit konnte dies ein entschei-
dendes Argument sein, den von der Kirche als Siinde identifizierten ausserehe-
lichen Sexualverkehr zu meiden. Befordert werden konnte dieser selbstreflexive
moralische Imperativ durch Geistliche, die regelméssig und mit einer wirkméach-
tigen Rhetorik auf den Zusammenhang zwischen Siinde und Sexualitdt aufmerk-
sam machten, den Siindendiskurs also mit dem Sexualitétsdiskurs verkniipften.
Vor diesem Hintergrund kann man den im konfessionellen Zeitalter sich mani-
festierende Wandel hin zu einer zunehmenden Moralisierung der Sexualitdt mit
Verdnderungen im kirchlichen Gebrauch des Wortes und der Sprache erklédren:
In bewusster Abgrenzung von objektbezogenen Formen der Frommigkeit forder-
te man sowohl auf protestantischer als auch auf katholischer Seite die wortzen-
trierte Glaubenspraxis,88 indem erstens der Klerus akademisch geschult und zur

% So etwa Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 413, wo geschildert wird, dass in den

Ruinen des untergegangenen Babylons «teuflen und Héllische Gespanster» wohnen.

Ebd., Widmung, unpag.

Allerdings zeigen neuste Forschungen, dass trotz dieser Bemiihungen objektgebundene
Frommigkeitspraktiken noch im 18. Jahrhundert weit verbreitet waren, weil sie als wirk-
méchtige Mittel zur Bewiltigung des Alltags betrachtet wurden (siche Zwyssig, wie Anm.
52).

87
88



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 145

Predigttitigkeit sowie zum Christenlehrunterricht befihigt wurde, und indem
zweitens die Laien in der verbalen, verinnerlichten Frommigkeit angeleitet wur-
den, sei es durch miindliche Unterweisung, sei es durch Alphabetisierung und
dem dadurch ermoglichten individuellen Studium erbaulicher Texte. Beide Ent-
wicklungen fithrten dazu, dass dem geschriebenen wie gesprochenen Wort in
zunehmendem Masse ein bedeutender Einfluss auf das Seelenleben und das
religios-moralische Empfinden der Menschen zugeschrieben wurde. Kirchen-
vertreter wie Johannes Christian Leonhardi oder Christian Arpagaus achteten
deshalb bewusst auf eine anschauliche, intuitive und einprigsame Sprache. In die
Worte von Krankheit und Gesundheit, von «hitzigem Fieber» und Seelenheil ge-
fasst und mit dramaturgischen Mitteln der Erzéhlung angereichert, schien es
moglich, die rigiden Moralvorstellungen der Konfessionskirchen im Normen-
horizont der Bevolkerung verankern zu konnen.

«Hurerey» und «hitziges Fieber». Reden iiber Sexualitdt im konfessionellen Zeitalter

Die Aufspaltung der abendlindischen Christenheit in mehrere Konfessionen loste einen
Normierungsschub aus, der sich nicht nur in der dogmatischen und organisatorischen
Ausdifferenzierung in verschiedene Bekenntniskirchen, sondern auch in der gesteigerten
Alltagsrelevanz religioser Moralvorstellungen bemerkbar machte. Der Beitrag geht den
diskursiven Strategien nach, mit denen die Konfessionskirchen diesen Wandel im norma-
tiven Klima des Denk- und Lebbaren herbeizufiihren suchten. Er tut dies anhand zweier
Texte tiber Sexualidt, die beide aus den Drei Biinden stammen, wo die Bikonfessionalitiit
zu einer «starken Konfessionalisierung von Glaubenspraxis und Politik» (U. Pfister) ge-
filhrt hatte. Es handelt sich dabei zum einen um ein Traktat des protestantischen Pfarrers
Johannes Leonhardi (1651-1725). zum anderen um einen Predigtzvklus des katholischen
Theologen Christian Arpagaus (1623-1706). In vergleichender Perspektive werden die
beiden Texte auf Gemeinsamkeiten in der Sprechweise tiber Sexualitét hin befragt.

Konfessionalisierung — Religion und Moral — Sexualitidt — Drei Biinde (Graubiinden) —
Johannes Leonhardi — Christian Arpagaus.

«Prostitution» et «fiévre passionnéen. Parler de la sexualité a |’époque confessionnelle

La séparation du christianisme occidental en plusieurs confessions engendra une vague
normalisatrice qui ne fut pas seulement perceptible dans la différenciation dogmatique et
organisationnelle entre diverses Eglises confessionnelles, mais aussi dans la pertinence
accrue quotidienne des représentations religieuses morales. Cette contribution analyse les
stratégies discursives avec lesquelles les Eglises confessionnelles tentérent de provoquer
ce changement dans le climat normatif du pensable et du viable. L’auteur prend comme
base deux textes sur la sexualité, issus tous deux des Trois Ligues, ou la bi-confessionna-
lit¢ avait mené a une «forte confessionnalisation de la pratique religieuse et de la poli-
tique» (U. Pfister). Il s’agit, d’une part, d’un traité du pasteur protestant Johannes Leon-
hardi (1651-1725) et, d’autre part, d’un cycle de prédications du théologien catholique
Christian Arpagaus (1623-1706). Dans une perspective comparatrice, les deux textes sont
analysés du point de vue des similitudes dans la maniere de s’exprimer sur la sexualité.

Confessionnalisation — religion et morale — sexualité — Trois Ligues (Grisons) — Johannes
Leonhardi — Christian Arpagaus.



146 Philipp Zwyssig

«Puttaneria» e «febbre ardente». Discorsi sulla sessualita all'epoca confessionale

La divisione del cristianesimo occidentale in piu confessioni provocd una spinta alla
creazione di norme, che si rese evidente non solo nella differenziazione dogmatica e
nell’organizzazione in diverse Chiese, ma anche nell’incremento della rilevanza nel
quotidiano delle rappresentazioni morali religiose. Attraverso due testi sulla sessualita, il
contributo studia le strategie discorsive con cui le chiese confessionali cercavano di in-
durre questi cambiamenti nel clima normativo del pensiero e del modo di vivere. In questi
due testi, provenienti entrambi dalle Tre Alleanze, la doppia confessionalita portd ad una
«forte confessionalizzazione della pratica religiosa e della politica» (U. Pfister). Si tratta
da un lato di un trattato del prete protestante Johannes Leonardi (1651-1725), e dell’altro
di un ciclo di prediche del teologo cattolico Christian Arpagaus (1623—1706). In una pro-
spettiva comparatistica i due testi vengono indagati riguardo alle similitudini nel modo di
parlare di sessualita.

Confessionalizzazione — Religione e morale — Sessualita — Tre Alleanze (Grigioni) —
Johannes Leonhardi — Christian Arpagaus.

«Hurerey» and «hitziges Fieber». Talk about sexuality in the Confessional Age

The division of occidental Christianity into different denominations suscitated an impulse
towards standardization of norms. This became visible in the dogmatic and organizational
aspects of the confessional churches; it also had an impact on the increasing relevance of
religious and moral convictions in everyday life. The contribution traces the discursive
strategies by which the confessional churches tried to induce this change in the normative
climate of the thinkable and livable. This can be shown by two texts about sexuality, both
dating from the «Drei Biinden» in which Catholic-Protestant bi-confessionalism had led
to a «strong confessionalization of faith practice and politics» (U. Pfister). The first text is
a tractate of the Protestant pastor Johannes Leonhardi (1651-1725). The second text is a
cycle of homilies preached by the Catholic theologian Christian Arpagaus (1623-1706).
In a comparison of perspectives, both texts are studied for their similarities in the way in
which they speak about sexuality.

Confessionalization — religion and morality — sexuality — Drei Biinde (Grisons) —
Johannes Leonardi — Christian Arpagaus.

Philipp Zwyssig, Dr. des., Historisches Institut, Universitidt Bern, Abteilung fiir Neuere
Geschichte.



	"Hurerey" und "hitziges Fieber" : reden über Sexualität im konfessionellen Zeitalter

