
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 111 (2017)

Artikel: "Hurerey" und "hitziges Fieber" : reden über Sexualität im
konfessionellen Zeitalter

Autor: Zwyssig, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Hurerey» und «hitziges Fieber»
Reden über Sexualität im konfessionellen Zeitalter

Philipp Zwyssig

Das Christentum zeichnete sich seit seinen frühesten Anfangen durch eine enge
Verschränkung von Religion und Moral, von Frömmigkeit und Anleitung zur
richtigen Lebensführung aus.1 Und dennoch gab es eine Zeit, in der sich im
Christentum abendländischer Ausprägung ein «wachsender Moralismus»2

beziehungsweise gar ein «Abdriften in den Moralismus»3 bemerkbar machte: das

Zeitalter der Konfessionen. Die Ausbildung unterschiedlicher Bekenntniskirchen
mit eigenständigen dogmatischen Profilen und ihrem Drang zur Uniformierung
von Lebens- und Verhaltensweisen führte zu tiefgreifenden Transformationen im
Normengefïige der christlichen Gesellschaft.4 Auf der Ebene der Religiosität
akzentuierte sich dieser Wandel als «Aufkommen einer verbal ausgerichteten, mit
moralischen Handlungsanforderungen einhergehenden Glaubenspraxis»5, auf der

gesellschaftlichen Ebene korrespondierte damit eine eigentliche «Reformation
der Sitten»6, in deren Zuge sich Institutionen der sozialen Kontrolle (Sitten- und

1

Vgl. Jörg Lauster, Die Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte des Christentums,
München 32015, 76f. Lauster betont, dass die Verbindung von Religion und Moral «dem
Heidentum der Antike fremd» (ebd., 86) war, wodurch das Christentum überhaupt erst eine
derart starke kulturprägende Kraft freisetzen bzw. eine eigentliche «Kulturrevolution»
(ebd., 76) entfalten konnte. In diesem Sinn erscheint die Moralisierung des Religiösen
insgesamt als Erfolgsfaktor des Christentums.

2
Susanna Burghartz, Zeiten der Reinheit - Orte der Unzucht. Ehe und Sexualität in Basel
während der frühen Neuzeit, Paderborn 1999, 9.

3 Marc Venard, Christentum und Moral, in: ders. (Hg.), Die Geschichte des Christentums, Bd.
9: Das Zeitalter der Vernunft (1620/30—1750), Freiburg/Basel/Wien 1998, 987-1030, hier 994.

4 Für einen neueren Überblick über Themen, Thesen und Tendenzen der Forschung zur
«Konfessionsbildung» und zur «Konfessionalisierung» siehe Thomas Brockmann/Dieter J.

Weiss, «Konfessionsbildung» und «Konfessionalisierung» - Einleitung, in: dies. (Hg.), Das
Konfessionalisierungsparadigma. Leistungen, Probleme, Grenzen, Münster 2013, 1-22.
Ulrich Pfister, Konfessionskirchen, Glaubenspraxis und Konflikt in Graubünden, 16.-18.
Jahrhundert, Würzburg 2012, 159. Gezeigt werden konnte dies für die katholische Konfession

am Bedeutungsgewinn der Beichte (siehe dazu Stephen Haliczer, Sexuality in the
Confessional. A Sacrament Profaned, New York 1996).

6 Diarmaid MacCulloch, Die Reformation, 1490-1700, München 2008, 811.

SZRKG, 111 (2017), 129-146



130 Philipp Zwyssig

Ehegerichte etc.) ausbildeten,7 wobei die Regulierung und Disziplinierung des

Sexualverhaltens zum zentralen Kristallisationspunkt dieser normativ-moralischen

Akzentuierung wurde.8 In der neueren Forschung hat man zwar zu Recht
Zweifel geäussert, ob die Konfessionskirchen tatsächlich eine allumfassende

disziplinierende Wirkung entfalten konnten, oder ob man nicht vielmehr von einem
«Vollzugsdefizit»9 beziehungsweise einer gescheiterten Disziplinierung sprechen
müsse. Und doch gibt es neben zahlreichen Beispielen von «Widerständigkeit»10

gegen «obrigkeitlich verordneten Glaubenszwang»" und gegen den moralischen

Rigorismus der Konfessionskirchen immer auch solche, die belegen, dass

konfessionelle Normen für breite Bevölkerungsschichten zum moralischen Massstab

von Handlungen und Handlungserwartungen geworden sind, gerade auch im
Bereich der Sexualität. Das zeigen womöglich auch die im 16. und 17. Jahrhundert
in ländlichen Gebieten gehäuft auftretenden Hexenprozesse, bei denen ausser-
eheliche Sexualbeziehungen verheirateter wie unverheirateter Frauen zu einem
zentralen Verdachtsmoment werden konnten.12

7 Mit welchen Motiven und von welchen Interessengruppen diese Institutionen eingerichtet,
betrieben und angegangen wurden, ist eine in der Konfessionalisierungsforschung kontrovers

diskutierte Frage. Siehe etwa Heinrich Richard Schmidt, Sozialdisziplinierung? Ein
Plädoyer ftir das Ende des Etatismus in der Konfessionalisierungsforschung, in: Historische
Zeitschrift, 265 (1997), 639-682; ftir den katholischen Kontext ferner Kim Siebenhüner,
Bigamie und Inquisition in Italien 1600-1750, Paderborn 2006.

8
Vgl. Merry E. Wiesner-Hanks, Christianity and Sexuality in the Early Modern World.
Regulating Desire, Reforming Practice, London/New York 2000; Peter Hersche, Musse und
Verschwendung. Europäische Gesellschaft und Kultur im Barockzeitalter, Freiburg i. Br.
2006, 725-736, hier insbes.: 728; MacCulloch, Die Reformation (wie Anm. 6), 811-831;
Susanna Burghartz, Competing Logics of Public Order: Matrimony and the Fight against
Illicit Sexuality in Germany and Switzerland from the Sixteenth to the Eigtheent Century, in:
Silvana Seidel Menchi/Emlyn Eisenach (Hg.), Marriage in Europe, 1400-1800, Toronto/
Buffalo/London 2016, 176-200. Für unser Fallbeispiel Graubünden konnte Ulrich Pfister
nachweisen, dass «kirchendisziplinarische Fälle, die den Sexual- und Ehebereich betreffen,
mit rund ein [sie] Viertel der behandelten Themen den wichtigsten einzelnen Themenbereich
[der Sittengerichte] ausserhalb der geistlichen Zensur darstellen» (Ulrich Pfister, Reformierte
Sittenzucht zwischen kommunaler und territorialer Organisation. Graubünden, 16.-18.
Jahrhundert, in: Archiv für Reformationsgeschichte, 87 [1996], 287-333, hier 324).

9
Hersche, Musse und Verschwendung (wie Anm. 8), 62. Zur «erfolglosen Disziplinierung»
siehe ebd., 668-674.

10 Heribert Smolinsky, Volksffömmigkeit als Thema der neueren Forschung. Beobachtungen
und Aspekte, in: Klaus Ganzer/Hansgeorg Molitor/ders. (Hg.), Volksfrömmigkeit in der
frühen Neuzeit, Münster 1994, 9-16, hier 14.

11 Monika Neugebauer-Wölk, Zur Konstituierung historischer Religionsforschung 1974 bis
2004, in: Zeitenblicke, 5 (2006): <zeitenblicke.de/2006/l/Einleitung/index_html#citation>.

12 So wurde der als Hexe verdächtigten Thrina Gartmann von Camana (Safiental, Graubünden)

beispielsweise vorgeworfen, sie habe «sich in ihrer jugend oder ledigem stand derge-
stalten unküsch gehalten, daß sey [sie] mit einem eheman, so zur selbigen zeit sein ehelich
weib hatte, die hury getriben und ein bankert [uneheliches Kind] erzüget [...]» (zit. n.

Hubert Giger, Hexenwahn und Hexenprozesse in der Surselva, Chur 2001, 231). Und
Barbara Claudi von llanz wurde nicht zuletzt wegen ihrer zahlreichen Sexualkontakte (mit 25

Männern) als Hexe hingerichtet (siehe ebd., 133). Zum Zusammenhang zwischen
konfessioneller Sexualmoral, Frauenbild und Hexenverfolgung siehe auch Wiesner-Hanks,
Christianity and Sexuality (wie Anm. 8), 89-92 und 128-130; Lyndal Roper, Hexenwahn.
Geschichte einer Verfolgung, München 2007, 189-219.



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 131

Dass diese volksnahe Rezeption und die zunehmende gesellschaftliche Relevanz

religiös fundierter Moralvorstellungen nicht alleine mit der Etablierung
eines institutionalisierten Erzwingungsapparates erklärt werden können, dürfte
klar sein, waren doch die Reichweite und die Verbindlichkeit frühneuzeitlicher
Formalisierungsbestrebungen in mancher Hinsicht begrenzt.13 Der vorliegende
Beitrag setzt sich deshalb zum Ziel, den Grund für den Erfolg respektive die

Durchsetzungsfähigkeit einer religiös-konfessionell geprägten Moral woanders

zu suchen, nämlich im Normengefuge selbst, genauer: in der diskursiven
Funktionsweise von Normen. Er tut dies am Beispiel zweier Texte über Sexualität aus

der Feder je eines katholischen und eines protestantischen Pfarrers aus den Drei
Bünden (Graubünden),14 wo die Bikonfessionalität trotz «weitgehend fehlender

Staatsbildung», also trotz tendenziell schwacher obrigkeitlicher Regulierung, im
17. Jahrhundert zu einer «starken Konfessionalisierung von Glaubenspraxis und
Politik»15 geführt hatte. Im Zentrum des Interesses steht die Frage, wie und mit
welchen Absichten die beiden Verfechter ihrer jeweiligen Konfession Sexualität

zu einem Thema ihrer Kirche gemacht, wie sie über Sexualpraktiken gesprochen
und mit welchen diskursiven Strategien sie Grenzen zwischen Norm und De-
vianz gezogen haben. Es soll im vorliegenden Beitrag also weniger um eine
Rekonstruktion frühneuzeitlichen Sexualverhaltens, weniger um eine biologische
oder soziale Wirklichkeit des Sexes,16 als vielmehr um den Zusammenhang
zwischen Diskursen und Normsetzung, zwischen der Macht des Wortes und der

Moralisierung zwischenmenschlichen Verhaltens gehen. Anknüpfen lässt sich dabei

an eine ganze Reihe von Studien, die im Rückgriff auf Michel Foucaults These
des Nexus zwischen Macht, Sprache und Sexualität die «Diskursivierung des
Sexes»17 zum Gegenstand der Frühneuzeitforschung gemacht haben.18 Anders als

13
Vgl. Barbara Stollberg-Rilinger, Die Frühe Neuzeit - eine Epoche der Formalisierung?, in:
Andreas Höfele/Jan-Dirk Müller/Wulf Österreicher (Hg.), Die Frühe Neuzeit. Revisionen
einer Epoche, Berlin 2013, 3-27. Aus religionsgeschichtlicher Perspektive pointiert dazu
auch Flersche, Musse und Verschwendung (wie Anm. 8), 668-674.

14
Es handelt sich um: Johannes Christian Leonhardi, Der Hurerey und aller unkeuschen
Wollüsten des Fleisches betriegliche Süssigkeit, und wahrhaffte Bitterkeit. Samt den vornehmen
Gründen, alle Menschen von der Unkeuschheit abzuhalten; und den gewissesten Mitteln,
sie zur Keuschheit hingegen zu verleiten. Kurtz und deutlich auß dem Hfeiligen] Wort
Gottes zum gemeinen Nutzen vorgestellt [...], Basel 1695; Christian Arpagaus, Pera Pastoralis,

oder: Geistliche Hirten-Tasch. Sonntägliche Ermahnungen an das Land-Volck, zusammen-

und vorgetragen an seine Schäflein in Vais bey Ursprung deß Rheins und zu Ober-
Embs ob Chur in Grau-Pünthen [...]. Erstes Dominieale, sambt dreyen Charfreytags-Predig-
ten, Kempten 1701.

15
Pfister, Konfessionskirchen (wie Anm. 5), 32.

16 Hierfür siehe z. B. Burghartz, Zeiten der Reinheit (wie Anm. 2), 237-251; Alexandra Lutz,
Ehepaare vor Gericht. Konflikte und Lebenswelten in der Frühen Neuzeit, Frankfurt a. M.
2006, 204-240; MacCulloch, Die Reformation (wie Anm. 6), 784-856.

17
Rüdiger Schnell, Sexualität und Emotionalität in der vormodernen Ehe, Köln/Weimar/Wien
2002, 85.

18 Michel Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1, Frankfürt a. M. 202014.

Zur Rezeption von Foucaults Thesen in der Frühneuzeitforschung siehe Rüdiger Schnell,
Text und Geschlecht. Eine Einleitung, in: ders. (Hg.), Text und Geschlecht. Mann und Frau
in Eheschriften der frühen Neuzeit, Frankfurt a. M. 1997, 9-46; Tilmann Walter, Unkeusch-



132 Philipp Zwyssig

in den meisten dieser Studien werden im Folgenden die konfessionellen
Sexualitätsdiskurse in einen Zusammenhang gestellt mit jenen Entwicklungen innerhalb
der Konfessionskirchen, die für eine zunehmende Bedeutung des Wortes und der

Sprache sorgten: in erster Linie die akademisierte Ausbildung des Klerus sowie
die intensivierte seelsorgerische Betreuung des Kirchenvolkes in Form von
Katechismus, Predigten und Beichtpraxis. In einem ersten Schritt soll mithilfe
unserer beiden Gewährsmänner Johannes Christian Leonhardi (1651-1725) und

Christian Arpagaus (1623-1706) die wichtigsten Charakteristika des konfessionellen

Ehe- und Sexualdiskurse beschrieben werden. In einem zweiten Teil
werden die von den beiden Autoren bemühten Topoi und Metaphern auf die
dahinterstehende Absicht hin untersucht. In einem dritten und letzten Abschnitt soll
schliesslich danach gefragt werden, mit welchen rhetorischen Strategien sich

Kirchenvertreter wie Leonhardi und Arpagaus eine Einflussnahme auf das

moralische Empfinden der Bevölkerung versprachen.

Von Gott gestiftet: Konfessioneller Ehedisknrs
und die Normierung der Sexualität

In seinem moralisch-katechetischen Traktat «Der Hurerey und aller unkeuschen

Wollüsten des Fleisches betriegliche Süssigkeit und wahrhaffte Bitterkeit»
(1695) betont der protestantische Prediger Johannes Christian Leonhardi (auch
Jan Linard genannt), seines Zeichens Pfarrer von Filisur (1679-1693) und

Tschiertschen (1694—1998), später von Nufenen, Trimmis und Präz, und einer
der aktivsten Graubündner Publizisten seiner Zeit,19 die Ehe beziehungsweise der
«Ehestand» sei von Gott eingerichtet, Gott also «der Stiffter desselbigen».20

Leonhardis Aussage steht in der Tradition der reformierten Ehetheologie, die die
eheliche Verbindung als von Gott eingerichtete Ordnung der Geschlechterverhältnisse

gegenüber anderen, ausserehelichen Formen der Geschlechterbezie-

heit und Werk der Liebe. Diskurse über Sexualität am Beginn der Neuzeit in Deutschland,

Berlin 1998. Hinweise auf weitere wichtige Studien zum Thema sind zu finden bei
Merry E. Wiesner-Hanks, Disembodied Theory? Discourses of Sex in Early Modern
Germany, in: Ulinka Rublack (Hg.), Gender in Early Modern Germany History, Cambridge
2002, 152-165.

19 Leonhardi ist der Verfasser von nicht weniger als 74 publizierten Werken (vgl. Wilhelm
Möller, Graubünden. Drucke zur Geschichte und Landeskunde der Drei Bünde bis zum
Jahre 1803, o. O. 1993, 646-661). Zu seiner Person und seinem Wirken siehe Jakob Rudolf
Truog, Die Pfarrer der evangelischen Gemeinden in Graubünden und seinen ehemaligen
Untertanenlanden, in: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden, 64 (1934), 1-96, hier 77; Thomas Maissen, «Die Gemeinden und das Volck als der
höchste Gewalt unsers freyen democratischen Stands». Die Erneuerung der politischen
Sprache in Graubünden um 1700, in: Jahrbuch der Historischen Gesellschaft von
Graubünden, 2001, 37-84, hier 52-60; Martin Bundi, Art. «Leonhardi, Johann Christian», in:
Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), online: <http://www.hls-dhs-dss.ch/tex-
tes/d/D46015.php> [Version 25.02.2005]; Johann Andreas von Sprecher, Kulturgeschichte
der Drei Bünde, hg. v. Rudolf Jenni, Chur 42006, 452.

20 Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 9.



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 133

hung aufwertete und dies im Rahmen der Priesterehe auch dogmatisierend
postulierte - man denke an die Heirat Martin Luthers mit Katharina von Bora.21

Sexualität hatte dem protestantischen Verständnis zufolge alleine zwischen

Ehepartnern stattzufinden; alle anderen sexuellen Beziehungen galten als «Hurerey»,
ein Sachverhalt, der laut Leonhardi dann vorlag, «wann zwo ledige Personen

ausser dem Ehestand sich fleischlich miteinander vermischen»22. Die «Hurerey»
war wie der Ehebruch - der in den Worten Leonhardis dadurch definiert war,
dass «solche Personen, welche rechtmässig verehelicht sind, sich mit andern

fleischlich vermischen»23 - eine Sünde, weil sie der von Gott gestifteten
Geschlechterordnung zuwiderlief und damit einer «Entunehrung der Majestät
Gottes»24 gleichkam, denn: «der muhtwillige Wolllüster achtet Gott und seinen Wüllen

viel geringer als seine Lust und sündliche Ergetzungen, und liebet also mehr
die Wollust dann Gott, in dem er der Wollust anhanget, und Gott verlasset.»25

Wie aus solchen Aussagen deutlich hervorgeht, war der protestantische Ehe- und
Sexualitätsdiskurs eng gekoppelt an eine grundsätzliche Verdächtigkeit alles

Körperlichen, Fleischlichen und Sinnlichen.26 Die fleischliche Lust galt als

bevorzugtes Mittel des Teufels, mit dem dieser «böse Feind»27 die Menschen zu
verführen und sie insofern gegen Gott aufzubringen trachtete, als sie durch aus-
serehelichen Sexualkontakt die gottgewollte Ordnung zu pervertierten imstande

waren.
Die Verschränkung von Ehediskurs, Körperfeindlichkeit und dualistischer

Weltsicht war keineswegs ein protestantisches Phänomen. Auch die katholische

21
Vgl. Heinz Schilling, Martin Luther: Rebell in einer Zeit des Umbruchs. Eine Biographie,
München 2016, 328-336. Zum reformierten Ehediskurs siehe Walter, Unkeuschheit (wie
Anm. 18), 145-147; Burghartz, Zeiten der Reinheit (wie Anm. 2), 38-69; MacCulloch, Die
Reformation (wie Anm. 6), 816-818; neuerdings auch Ulrike Gleixner, Die lutherisch
pietistische Ehe im Entwurf und in der Praxis. Bestimmende Faktoren und Möglichkeiten, in:
Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte, 35 (2016), 137-146.

22 Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 1.
23 Ebd.
24

Ebd., 9.
2' Ebd.
26 In Leonhardis Traktat von 1695 kommen Begrifflichkeiten aus dem Wortfeld des «Fleischlichen»

auffallend häufig vor. In den Anfängen der Reformation war dieser Diskurs indessen

weniger stark ausgeprägt, zumal Luther das Leibliche nicht grundsätzlich verneinte,
sondern dem Körper als Medium der Gotteserfahrung (und auch der Teufelserfahrung) eine
wichtige Bedeutung zuschrieb (siehe dazu Lyndal Roper, Der feiste Doktor. Luther, sein

Körper und seine Biografen, Göttingen 2012; dies., Der Mensch Martin Luther: Die
Biographie, Frankfurt a. M. 2016, 215f., 352-393). Was die Sinnesfreude betraf, so erachteten
auch reformierte Geistliche wie Leonhardi die Befriedigung der Fleischeslust als unvermeidbar;

als einzige legitime Art, dies zu tun, galt ihnen aber die kirchlich sanktionierte Ehe.
27

Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 19: «Weilen der böse Feind uns durch vielerley
Mittel und Weg in die Sünd der Unzucht und Geilheit zu fallen sucht, so müssen wir ihme
auch auff vielerley Weise widerstehen: Dann der Herr unser Gott, der uns den Wollüsten zu
widerstehen befohlen, der hat uns auch viel starcke und gewisse Mittel, selbige zu überwinden,

an die Hand gegeben.» Und ebd., 23: «Dann wann Satan dein Fleisch zu bereden
suchte, die Wollüsten wären nicht so grosse Sünd, du könntest selbige heimlich begehen,
niemand wurde dich deß wegen abstraffen, und was dergleichen mehr; so könntest du mit
Christo sagen: heb dich weg von mir[,] Satan [...]!»



134 Philipp Zwyssig

Konfessionskirche vertrat eine rigide Sexualmoral und erklärte die Ehe zum einzig

legitimen Ort der Sexualität. Zwar hielt man auf katholischer Seite am Zölibat

der Priester fest, doch kam es auch hier zu einer Aufwertung der Ehe

beziehungsweise einer «Verkirchlichung der Eheschliessung»28, weil das Konzil
von Trient per Dekret Tametsi von 1563 eine rechtmässige Ehe von der

liturgischen Bezeugung durch einen Priester, der Anwesenheit weiterer Zeugen und
der Registrierung in Heiratsbüchem abhängig machte.29 Dementsprechend scharf
verurteilte ein nach tridentinischen Grundsätzen geschulter Priester wie Christian

Arpagaus sämtliche Formen des nichtehelichen Zusammenlebens und
Sexualkontakts. In seinen Predigten warnte er die katholische (noch unverheiratete)
Jugend von Vais und Domat/Ems nachdrücklich vor «dem hitzigen Fieber der
Unzucht», denn «die Geylheit raffet die Seelen millionweiß in die Verdambnuß,
und ist die gröste Ursach der allgemeinen Welt-Straff»30. Mit «Unzucht» meinte

Arpagaus zunächst der voreheliche Geschlechtsverkehr, dehnte den Begriff im
Verlaufe seiner Argumentation aber auch auf jegliches, von der kirchlichen
Norm abweichendes Sexualverhalten aus.

Tatsächlich ging die in allen Konfessionen zu beobachtende normative
Aufwertung der Ehe mit einer schärferen Grenzziehung zwischen erlaubten und
unerlaubten Sexualpraktiken einher, eine Grenzziehung, die mitunter zu einer
zunehmenden Diskriminierung und Kriminalisierung devianten Sexualverhaltens
fuhren konnte. In diesem Zusammenhang ist ein erhöhtes Interesse kirchlicher
Akteure zu beobachten, Praktiken ausserehelicher Sexualität beim Namen zu

nennen und zu klassifizieren. Als Vorbild und Lieferant von Anschauungsmaterial

diente dabei die Bibel, wie sich am Beispiel des Traktats von Johannes

Christian Leonhardi zeigen lässt. Während Leonhardi «Hurerey» zunächst, wie
oben gesehen, im engeren Sinne als nichteheliche oder aussereheliche Sexualität

definierte, fasste er den Begriff in einem zweiten Argumentationsschritt im

Rückgriff auf das Buch Levitikus und die Paulusbriefe - ähnlich wie Arpagaus
die «Unzucht» - weiter als «alle Unkeuschheit, Unzucht und Geilheit»31, nur um
dann mit Verweis auf die besagten Bibeltexte eine umso feingliedrigere
Klassifizierung der so verstandenen «Hurerey» vorzunehmen: Zur «Hurerey» gehörten
erstens die Vergewaltigung («stuprum»), «wann einer eine junge Tochter
schwächet»32, zweitens die «Kebsweiberey», verstanden als regelmässiger
Geschlechtsverkehr im Rahmen eines Konkubinats, drittens die «fornicatio», das

heisst der einmalige sexuelle Kontakt (oft als «Ehebruch» begangen), viertens
die Zuhälterei, fünftens die «Vielheit der Weiberei», also die Polygamie, sechstem

die Onanie, siebtens der «Missbrauch des Ehestands», womit wahrschein-

28
Hersche, Musse und Verschwendung (wie Anm. 8), 729. Siehe dazu auch MacCulloch, Die
Reformation (wie Anm. 6), 816.

29
Vgl. Wiesner-Hanks, Christianity and Sexuality (wie Anm. 8), 106f.

30
Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 408.

31
Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 2.

32 Ebd.



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 135

lieh der widerwillige Sexualkontakt gemeint ist, achtens die «Wollüstlerey und

Unzucht, wann jemand seinem Fleisch allzuviel zärtelt» und schliesslich auch

alles, «was mit Gedancken, Gebärden und Worten, Unkeusches äussert und in
dem Ehestand begangen wird»33. Dass der Pfarrer Leonhardi eine ganze Reihe

von als anstössig und deviant empfundenen Sexualpraktiken offen anspricht,

mag zunächst überraschen. Mit Foucault lässt sich aber argumentieren, dass es

erst der «Diskursakt»34 einem Akteur oder einer Gruppe von Akteuren ermöglicht,

sich im Bereich des Sexuellen und Körperlichen als nonngebende Instanz

zu profilieren und damit Macht auszuüben. In diesem Sinne ist «der Sex [...]
nicht nur eine Sache der Verurteilung, [sondern auch] eine Sache der Verwaltung»,

und muss als solche «analytischen Diskursen anvertraut werden»35. Im
konfessionellen Zeitalter speisten sich diese analytischen Diskurse sowohl auf
protestantischer als auch auf katholischer Seite aus dem Erzählfundus der
Heiligen Schrift, wobei sich ein Katholik wie Christian Arpagaus weniger auf die

Legitimationskraft des biblischen Sexualitätsdiskurses berief, als vielmehr auf
die rhetorische Überzeugungskraft biblischer Geschichten setzte, um eine

Moralisierung sexuellen Verhaltens herbeizuführen - dazu später mehr. An dieser
Stelle genügt es, nochmals zu betonen, dass die von den Konfessionskirchen
angestrebte Kanalisierung der Sexualität in der Institution Ehe vom Versuch
begleitet war, normales und abnormales Sexualverhalten zu benennen und dadurch
dem moralischen Normenhorizont der Bevölkerung ein christlich-religiöses
Gepräge zu verleihen. Mit welchen Medien, Begrifflichkeiten und Argumentationsmustern

Kirchenvertreter wie Arpagaus und Leonhardi dies taten, und was sie

sich davon versprachen, ist Gegenstand der folgenden Ausführungen.

Das Auge Gottes sieht mit: Sündendiskurs und die Theologie der Überwachung

Es liegt auf der Hand, dass eine erfolgreiche religiöse Normierung der Sexualität

massgeblich von der wirkmächtigen Sanktionierung devianten Verhaltens
abhing. Dementsprechend waren sowohl Leonhardi als auch Arpagaus darauf
bedacht, die Konsequenzen sexueller Verfehlungen in Erinnerung zu rufen. Der
Katholik Arpagaus tat dies mit markigen Worten: «Jugendt, hab acht über acht;
das hitzige Fieber, die Unkeuschheit hat auff der Welt [in] die grösste allgemeine
Straff gefuhrt, und einen grossen Theil der Holl mit Millionen und Millionen der
Seelen angefüllt.»36 Als erstes und eindrücklichstes Beispiel dafür könne man, so

Arpagaus, die Sintflut anführen, denn erst «das hitzige Fieber, die Geylheit, hat

uns zu diesem Spectacul [der Sintflut] gebracht; diese musste in der Weise

33
Ebd., 3.

34
Foucault, Der Wille zum Wissen (wie Anm. 18), 85.

35
Ebd., 30.

36
Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 410. Allgemein zur «Pastoral der Angst» siehe
Jean Delumeau, Le péché et la peur. La culpabilisation en Occident (XIlF-XVIlF siècles),
Paris 1983, 369-623.



136 Philipp Zwyssig

abgekiihlet werden»37. Dies sei notwendig geworden, weil damals «die Unzucht

allgemeiniglich über Hannd [sie] genommen» habe, indem etwa «die Alten mit
den Jungen, die Medel mit den Knaben, die Männern mit den Wieberen»
verkehrt hätten.38 Nur deshalb habe «die starcke Hand Gottes vom Leder
gezuckt»39, Gott also die Menschheit seinen Zorn spüren lassen. Auch der Untergang

der in der Bibel erwähnten Weltreiche erklärt Arpagaus mit der Strafe für
das ausschweifende Sexualverhalten ihrer Regenten und Bewohner.40 Der Prediger

Arpagaus warnte damit seine Zuhörer und Leser vor den Gefahren eines

ausschweifenden Sexuallebens und verlieh seiner Warnung dadurch Nachdruck,
dass er die zeitgenössische Lebensrealität mit der biblischen Geschichte abglich,
also eine direkte Linie von den biblischen Zuständen zur Gegenwart zog. Die
Jugend von Vais und Domat/Ems forderte er auf: «Jugend, ligst du kranck an
dem hitzigen Fieber (der Unzucht), stehe behend auff»41 - «Adolescens tibi dico,
surge»42, «Jugend, stehe auff zu dem ewigen Leben»43. An dieser Stelle wird
klar, dass Gottes Sanktion des unzüchtigen Verhaltens in Arpagaus' Verständnis
eine zweifache ist: Zum einen manifestiert sie sich, wie die biblischen
Geschichten zeigen, als zeitliche Strafe in Form von Krankheiten und der

Vernichtung irdischen Lebens, zum anderen ist die göttliche Sanktion eine ewige,
weil den durch das «hitzige Fieber» zu Tode gekommenen Sündern das ewige
Seelenheil verwehrt bleibt. Deviantes oder ausschweifendes Sexualverhalten ist
in dieser Argumentation eine Sünde gegen Gott und als solche ein direkter Weg
in die ewige Verdammnis.

Noch etwas nachdrücklicher wird dieser Zusammenhang von Sexualmoral,
Sündenstrafe und transzendenter Heilserwartung im Text des Protestanten
Johannes Christian Leonhardi betont: «Die fleischliche Lüst[e] kommen dem
Menschen gar theuer an: für eine kurtze Freud, ewiges Laid.»44 Seine Leser ermahnt
Leonhardi deshalb: «Alle und jede, fliehet die Hurerey, Unzucht und Geilheit,
dann sie verletzen Leib und Seel, und ziehen zu den Zorn Gottes, ja zeitliche und

37
Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 410.

38 Ebd.
39 Ebd.
40 Ebd., 411M17. Er spricht von «funff Monarchias oder ftirnemste Welt-Ständ» (ebd., 411),

die da sind: Die Assyrer, die Chaldäer oder Babylonier, die Perser, die Griechen und das
römische Reich. Arpagaus geht damit über die klassische, auf das Buch Daniel zurückgehende

Vier-Reiche-Lehre hinaus.
4' Ebd., 408.
43 Die ganze Predigt Arpagaus', gehalten am 15. Sonntag nach Pfingsten, baute auf diesem

Ausspruch des Lukasevangeliums (Lk 7,11-17) auf. In der besagten Bibelstelle geht es um
die Wiederbelebung eines toten Jungen in der Stadt Nai'n. Jesus sprach zu diesem: «Jüngling,

ich sage dir, steh auf». Die diskursive Verbindung zwischen dieser Geschichte und der
Warnung vor einem liederlichen Lebenswandel ist alles andere als offensichtlich und zeigt,
dass es Arpagaus verstand, die biblischen Erzählungen in kreativer Weise für sein Ziel der
sittlich-moralischen Ermahnung zu adaptieren.

43
Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 420.

44
Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 20.



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 137

ewige Straaffen [sie].»45 Wer sich seines Seelenheils sicher sein wolle, der solle
alle Anlässe zur Unkeuschheit meiden, insbesondere «böse Gesellschaften,

leichtfertige Gespräch[e], unzüchtige Lieder [und] schandbare Bücher»46, zudem
auch regelmässig fasten, damit der Körper nicht «in der Lust gestärcket und zum
Feu[e]r und Gifft der Unkeuschheit noch mehr angereitzet»47 werde, «in irgendeiner

ehrlichen Arbeit fleissig seyn» und insgesamt «ein ordenlich und mässiges
Leben führen»48. Wer trotz alledem nicht auf die fleischlichen Lüste verzichten
könne, der solle «einen gottseligen Heurath [sie] suchen»49. Zudem sei es

notwendig, «dass man auch ehrlich in Gebärden und in Kleideren, ohne Entblössung
der Gliederen, die man bedeckt haben soll und die zur Wollust reitzen möchten,
daher trette»50. Das wichtigste Mittel zur Bekämpfung der Fleischeslust und zur
Vergewisserung des eigenen Seelenheils aber sei die «fleissige Lesung und
Betrachtung des Worts Gottes und das andächtige und eyferige Gebätt»51. Leon-
hardi formulierte also ein erzieherisches Programm, das die sittliche Disziplinierung

an Frömmigkeitsübungen rückband und Religiosität und Moral miteinander

verknüpfte. Überhaupt zeichnet dieser disziplinierende Duktus den Text
von Leonhardi aus, der nicht zufällig als katechetisches Gespräch in Gestalt eines

Frage-Antwort-Spiels angelegt ist.52 Es ging Leonhardi offenkundig darum, seine

Leser mit Verweis auf das Seelenheil in einer moralischen und christlichen
Lebensführung anzuleiten. Auch Christian Arpagaus zielte auf die disziplinierende
Wirkung ab, wenn er seinen Zuhörern die Mittel aufzeigte, mit denen sie gegen
das «hitzige Fieber» ankämpfen und sich so vor ewigen Sündenstrafen bewahren
konnten. Es sei notwendig, so Arpagaus, dass man sich stets der Allwissenheit
und Allgegenwärtigkeit Gottes erinnere: «Vorauß und voran habe Gott vor
Augen in allen Tagen deines Lebens [...]; die lebhaffte Einbildung der Gegenwart

Gottes wird dich von sich selbst von allem Bösen halten, und zu allem

45
Ebd., 14.

46 Ebd., 20.
47

Ebd., 21.
48 Ebd.
49 Ebd.
50

Ebd., 36.
Ebd., 22.

52 Das Traktat besteht aus insgesamt 12 Fragen, auf die Leonhardi eine ausfuhrliche Antwort
gibt. Als Beispiel sei hier die fünfte Frage zitiert: «Wie kann der Unflat, und der Greuel
aller Unkeuschheit und Unzucht, auß den Straffen erkennet werden?» Leonhardi hat den
Text bewusst als Fortsetzung bzw. Ergänzung seines «Bus- und Besserungs-Büchleins» von
1685 konzipiert (vgl. ebd., Erinnerung an den christlichen Leser, unpag.; Johannes Christian
Leonhardi, Bus- und Besserungs-Büchlein, in welchem auss Anlaß der Worten Christi
Marc. I. v. 15 thut Büß und glaubet an das Evangelium in 4 Capitlen gelehrt, Basel 1685). -
Die neuere Forschung zu Graubünden hat darauf hingewiesen, dass das katechetische
Schriftgut der Konfessionskirchen einen gewichtigen Anteil an der Entstehung einer
eigenständigen (rätoromanischen) Schriftkultur hatte (siehe etwa Reto R. Bezzola, Littérature
dais Rumauntschs e Ladins, Chur 1979, 281-290; Pfister, Konfessionskirchen [wie Anm.
5], 323-327; Philipp Zwyssig, Täler voller Wunder. Eine katholische Verflechtungsgeschichte

der Drei Bünde und ihrer Untertanengebiete Veltlin, Bormio und Chiavenna (17.
und 18. Jahrhundert), unveröff. Diss. Bern 2016,49-62).



138 Philipp Zwyssig

Guten fuhren und endlich ewig gliickseelig machen.»53 Weder unzüchtige Taten
noch obszöne Gedanken blieben, wie es zahlreiche biblische Geschichten lehrten,

dem «allsehenden und hertztringenden Aug Gottes»54 verborgen. Arpagaus'
zürnender Gott gleicht folglich einem Benthamschen oder Foucaultschen
Panoptikum55, das die Menschen ihr Verhalten mehr oder weniger bewusst an eine
bestehende Norm anpassen lässt, weil sie sich ständig von einem allwissenden
Beobachter kontrolliert fühlen und infolgedessen bei Nichtbefolgung bestimmter

Handlungsmaxime mit Strafen von existenzieller Tragweite - in diesem Fall mit
der ewigen Verdammnis - rechnen. Die moralische Kontrollinstanz wird so

gewissermassen verinnerlicht, das heisst ins Gewissen des um sein Seelenheil

besorgten Gläubigen verlagert.56

Damit diese Theologie der Überwachung aber überhaupt erst ihre Wirkung
entfalten konnte, brauchte es Akteure wie Arpagaus und Leonhardi, die
unermüdlich und mit einer bildhaften Sprache auf diese Zusammenhänge aufmerksam

machten. Die Voraussetzungen hierfür waren erst im konfessionellen Zeitalter

gegeben, als eine intensivierte seelsorgerische Betreuung dank der von den

Konfessionskirchen angestrebten «Professionalisierung des geistlichen Amts»57

möglich wurde, - eine Entwicklung, die sich letztlich auch in den zahlreichen
katechetischen Traktaten und gedruckten Predigten von Leonhardi sowie den

Predigtbänden von Arpagaus manifestierte.58 Kam hinzu, dass im Kontext der

Konfessionalisierung mit ihrer zunehmenden Verschränkung kirchlicher und
weltlicher Belange die Theologie der Überwachung auch an sozialer und
politischer Relevanz gewann, auch und gerade im Bereich der Sexualität: Die «Hu-

rerey», so Leonhardi, trage zur «Entunehrung der Republic» bei, denn diese

«Republic» müsste eigentlich «mit ehrlichen Burgeren, die dem gemeinen Wesen
heut oder morgen einige Dienst leisten könnten, versehen sein»59. Mit «unehrenhaften»,

mit der Schande der Unzucht behafteten Bürgern stehe ein gemeinwohlorientiertes

Wesen auf schlechten Füssen. In der Pflicht stünden insbesondere die

33
Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 422.

54 Ebd. Insbesondere in der zweiten Predigt zum Thema (am 16. Sonntag nach Pfingsten) steht
die Metapher des allwissenden Auges Gottes im Zentrum (vgl. ebd., 420-432).

55 In Anlehnung an Bentham spricht Michel Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt
des Gefängnisses, Frankfurt a. M. 1989, 251-291, von «Panoptismus».

36
Vgl. dazu auch Peter Dinzelbacher, Das erzwungene Individuum. Sündenbewusstsein und
Pflichtbeichte, in: Richard Van Dülmen (Hg.), Entdeckung des Ich. Die Geschichte der
Individualisierung vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Köln 2001, 41-60; Alois Hahn, Zur
Soziologie der Beichte und anderer Formen institutionalisierter Bekenntnisse: Selbstthema-
tisierung und Zivilisationsprozess, in: ders., Körper und Gedächtnis, Wiesbaden 2010, 165—

196.
57

Vgl. Pfister, Konfessionskirchen (wie Anm. 5), 201. Diese Professionalisierung manifes¬
tierte sich in einer akademisierten Ausbildung, einer stärkeren Überprüfung der Seelsorge
(Visitationen) und einer strikteren Durchsetzung der geistlichen Gerichtsbarkeit (siehe dazu
ebd., 201-253).

58 Siehe die tabellarische Übersicht über die Werke bei Möller, Graubünden (wie Anm. 19),
64 (Arpagaus) und 646-661 (Leonhardi).

35
Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 10.



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 139

«Oberkeiten, die solche Sünden nicht abstraffen, wie sie sollten»; diese «sündigen

sehr, und werden eine Rechenschafft zu geben haben, insbesondere
diejenigen, welche Hurenwinckel halten oder zulassen. [...] Solche Hurenhäuser sind
eine rechte Pestilenz, dadurch junge Leuth verderbt werden»60. Leonhardis

Programm einer strengen Sexualmoral hatte also insofern eine politische
Komponente, als es ihm offenbar darum ging, ein sittlich-moralisches Fundament für
eine «souveräne» und «freiheitliche», allein von Gott abhängige Republik zu
schaffen, in der «die höchste Gewalt bei den Gemeinden und dem Volk»61 liegt.
Auch wenn Leonhardi hinsichtlich der freistaatlichen Souveränität sicher einer
der pointiertesten Bündner Verfechter war und diese Thematik im Mittelpunkt
seines publizistischen Schaffens stand,62 war der Zusammenhang zwischen einer

von der Obrigkeit durchgesetzten sittlich-moralischen Erziehung der Bürger und
dem Erfolg beziehungsweise dem Scheitern republikanischer Gemeinwesen ein
verbreiteter Topos. Wie viele andere seiner Zeitgenossen führte Christian Arpa-
gaus die untergegangene römische Republik als das sinnfälligste Beispiel an:

«So lang[e] die Römer sich der Ehrbarkeit und sauberen Policey gebraucht, so

lang[e] waren sie Meister ihrer Feinden [...]. Da man dem Ehebrecher den Kopff
für die Füß gelegt, da man der Dirne nit allein mit dem strohenen Krantz auffge-
wartet, sonder[n] mit deß Flenckers Ruthen den Rucken gesalbet, da man die
Bubenschänder auff den Scheiterhauffen gesetzt, waren sie in allen Feldzügen überaus
glückselig.»63

Mit dem Beispiel des untergegangenen römischen Reichs vor Augen beklagte
Arpagaus den gegenwärtigen Sittenzustand und die mangelnde obrigkeitliche
Sanktion der «Unzucht» in den Drei Bünden:

«Bey uns aber, wie ist dermahlen die Iustitia wider die Unzucht eingerichtet?
Ehebruch, Blutschand können und pflegen mit [ge]ringen Geld-Bußen außgethänet [zu]
werden. Derentwegen weilen man in vilen Orthen wenig oder nichts weiss von
exemplarischer Bestraffung der Galyheit, ist nit zu verwundem, daß der Schwebel-
Rauch von Sodoma und Gomorrha bald nit mehr gea[h]ndet werde! Folgends die
Göttliche Räch mit allgemeinder Land-Straff nit lang mehr werde außbleiben.»64

60
Ebd., 14.

61 Johanens Christian Leonhardi, Brevis description Democratici, Liberae, & a solo Deo de¬

pendents Rhaetiae Reipublicae, seu, celsorum trium Rhariae foederum Regiminis, hactenus
plurimis in Anglia & Hollandia minus noti, London 1704, 2: «[...] summa Potestas est apud
Communitates & Populum».

62 Wie Maissen, Die Gemeinden (wie Anm. 19), aufzeigen konnte, war Leonhardi einer der
ersten Bündner Gelehrten, die das Staatsverständnis der Drei Bünde in Begriffen von
«absoluter Souveränität» und Republikanismus fasste, wobei er sich hier stark an den
englischen und vor allem niederländischen Diskurs anlehnte, den er als enger Vertrauter des
niederländischen Gesandten in der Eidgenossenschaft, Petrus Valkenier (1641-1712), und
als Feldprediger in holländischen Diensten (1693) kennengelernt hatte (siehe ebd., 53f.).

63
Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 417.

64
Ebd., 417f.



140 Philipp Zwyssig

Tatsächlich sanktionierten die Sittenmandate der Gerichtsgemeinden unzüchtiges

Sexualverhalten vor allem mit Geldstrafen.6"1 Dennoch war auch hier die
diskursive Verschränkung von religiösen und weltlichen Ordnungsvorstellungen
offenkundig. Noch 1760 hiess es in einem Urteil gegen Telgia Caflisch von
Ilanz, sie habe «schon in ihrer jugend die geheiligte gesetze gottes auf eine

schnödeste weiße übertretten und besonders das 7te [sic] gebott, in welche sünde
sie auch continuirt bis auf diese tage, wie auß dem geführten informativ process
erhellet, da sie mit 47 persohnen theils ver[e]helichet, theils ledige unzucht auß-

geübet und wiederholet»66.

Bei Arpagus' Forderung nach einer strengen richterlichen Sanktionierung
sexuellen Verhaltens ist die Absicht zu erkennen, mit der Warnung vor dem
strafenden Gott eine moralische Disziplinierung der Bevölkerung herbeizuführen,
wobei diese Disziplinierung von Kirchenvertretern wie Arpagaus und Leonhardi
als unabdingbare Voraussetzung für das Funktionieren eines republikanischen
Gemeinwesens ebenso wie für die Erziehung der Bürger zu frommen Angehörigen

der jeweiligen Konfession angesehen wurde. Inwiefern diese Sünden-, Straf-
und Sittendiskurse aber tatsächlich das Verhalten der Menschen zu beeinflussen

vermochten, ist nur schwer abzuschätzen. Im Folgenden soll erörtert werden,
inwiefern die bildhafte, zuweilen sogar dramaturgische Sprache die Initialisierung
von Normen begünstigen konnte.

Devianz als Krankheit: Von der Macht der Sprache und
der Dramaturgie des Erzählens

Zur Propagierung einer bestimmten Normvorstellung ist wohl nichts so

naheliegend und effektiv wie Norm und Devianz in die Sprache von Gesundheit und

Krankheit zu fassen. Krankheit gilt gemeinhin als eine Abweichung von einem

Normalzustand, die als bedrohlich empfunden wird, weil sie schwerwiegende
Folgen hat, sei es die stigmatisierende Ausgrenzung aus der Gemeinschaft der

Gesunden, sei es körperliches Leiden, das im Extremfall sogar in den Tod münden

kann. Krankheit ist also eine allseits gefürchtete existenzielle Grunderfahrung

des Menschseins.67 Gerade deshalb war es von Predigern wie Arpagaus

65 So war im Sittenmandat der Gerichtsgemeinde Gruob vom 10. Juli 1646 beispielsweise ge¬
regelt, dass: «wer ins künnftig ehebruch oder hurey [sie] begehen wurdt, soll fur ehebruch
buos verfallen sein - 40 [Kronen], fur huorej - 10 [Kronen]» (Adrian Collenberg [Hg.], Die
Rechtsquellen des Kantons Graubünden. B. Die Statuten der Gerichtsgemeinden, dritter
Teil: Der Obere Bund, Bd. 1/2: Die Gerichtsgemeinden der Surselva, Basel 2012, 223). Für
ein anderes Beispiel siehe das Sittenmandat der Gerichtsgemeinde Gruob vom 6. Januar
1715, das unter anderem voreheliche Schwangerschaft unter Strafe stellte (ebd., 299).

66
Ebd., 349.

67
Vgl. aus theologischer Sicht dazu Christoffer H. Grundmann, Krank! Wie? Woran?
Warum? Zur theologischen Deutung einer existenziellen Grunderfahrung im interkulturellen
Horizont, in: Günter Thomas/Isolde Karle (Hg.), Krankheitsdeutung in der postsäkularen
Gesellschaft. Theologische Ansätze im interdisziplinären Gespräch, Stuttgart 2009, 367-
379.



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 141

oder Leonhardi rhetorisch äusserst geschickt, Sexualität, die nicht den
kirchlichkonfessionellen Normen entsprach, zu pathologisieren, das heisst als Krankheit
zu diagnostizieren. Arpagaus spricht im Zusammenhang mit der vorehelichen
Sexualität denn auch von einem «hitzigen Fieber der Unzucht»68, und Leonhardi
bezeichnet die Unzucht nach biblischem Vorbild als «Lust-Seuche»69. Ausserdem

verweisen beide Autoren auf «richtige» Krankheiten, die auf deviantes
Sexualverhalten zurückgeführt werden können. Leonhardi schreibt, wer sich der

«Hurerey» hingebe, der begehe eine Sünde «an seinem eignen Leib, indeme er
sich seiner Kräfften beraubt, und schändliche krankheiten [...] auf sich ziehet»70.

Arpagaus seinerseits gibt Geschichten aus der Tradition der Kirchenväter wieder,
die illustrieren, dass Gott übermässige sexuelle Befriedigung mit Blindheit und
anderen Krankheiten bestraft.

Die disziplinarische Kraft dieses Krankheitsdiskurses lag darin, dass, einmal
auf die Gefährlichkeit der Unzucht oder Wollust aufmerksam gemacht, wirksame

Gegenmittel angepriesen werden konnten. Arpagaus beispielsweise erzählt (ex
negativo) die Geschichte eines gewissen Theotimos, der zu erblinden drohte und

dem der Kirchenvater Ambrosius riet, er solle eine Weile auf die «eheliche
Vermischung» verzichten, doch «dieses Recept gefiele dem Theotimo nicht»71, und

so verlor er das Augenlicht. Und mit Bezug zum «Fieber der Unzucht» stellt
Arpagaus fest:

«Ach mein Jesus, stelle dich auch an die Seyten als ein Seelen-Artztner denen, die
auß sündlichem Fieber schon kranck und tödtlich darnider ligen. Dises wird unfehlbar

geschehen, so der wahre lebhaffte Glaub seiner Allweesenheit [sie], seiner
Allwissenheit, seines allzeit offenstehenden Augs in uns erweckt wird werden.»72

Leonhardi wiederum lehrte seine Leser, gegen die «Lust-Seuche» helfe nur
Gott, «dann er kann auß einem bösen Gifft eine gute Arztney machen»73. Das

wichtigste vorbeugende Heilmittel sei folglich das Gebet zu Gott und das

rechtzeitige Bekennen der Sünden: «Derohalben spahre [sie] deine Büß nicht biß du
kranck wirst, sondern bessere dich, weil du noch sundigen kannst.»74

Die diskursive Zusammenführung von Warnung und verheissungsvollem
Trost im Wortfeld der Krankheit lässt die persuasive Kraft eines wohlbedachten

Sprachgebrauchs erahnen. Wie aber sahen dies die Autoren selbst? Welche
Macht schrieben sie der Sprache zu? Leonhardi schreibt, er bediene sich einer
einfachen Sprache, damit jeder, «auch der Geringste und Einfaltigste»75, seine

68
Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 409. Diese Formulierung wird im Text mehrfach
bemüht.

69 Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 19. Er bezieht sich explizit auf den ersten Thessalo-
nicherbrief, Kapitel 4, Vers 5.

70
Ebd., 11.

71
Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 418.

72
Ebd., 432.

73
Leonhardi, Der Hurerey (wie Anm. 14), 24.

79
Ebd., 29.

75
Ebd., Erinnerung an den christlichen Leser, unpag.



142 Philipp Zwyssig

Argumentation verstehen könne. Dabei baute er ganz auf die Sprachmächtigkeit
der Heiligen Schrift, denn das Wort Gottes sei «lebendig und kräfftig, und
schärffer dann kein zweyschneidig Schwerdt, und durchtringet [...] auch Marek
und Bein, und ist ein Richter der Gedancken und Sinnen des Hertzens»76. Was
die Wirkung des gesprochenen Wortes betraf, hegte Leonhardi allerdings einigen
Zweifel:

«Die Wörter fliehen, aber die Schrifft bleibt, und schämt sich nicht zu sagen, was
der Mund underweilen in Bedencken zieht. Was man etwann [sie] ein- oder
mehrmahlen ab der Cantzel hat angehört, und hernacher vergessen, das kann hier ein
jeder selber lesen, und sich selbsten daraus underrichten und trösten, wann er sein

Anliegen den Menschen nicht eröffnen darf, weilen die rechte Verschwiegenheit
bey wenigen zu finden.»77

Um die Menschen in ihrem innersten moralisch-religiösen Empfinden zu
erreichen, brauchte es laut Leonhardi also sowohl eine mündliche Belehrung (mittels

Predigt oder Christenlehrunterricht) als auch schriftliche Anleitungen zu
einem christlichen Leben. Nicht zuletzt deshalb hat man in der historischen
Forschung von einer «Wortreligion» gesprochen, die sich im Zuge der Konfessiona-

lisierung vor allem auf protestantischer Seite herausgebildet habe und auf moralische

Handlungsanforderungen ausgerichtet gewesen sei.78

Auch auf katholischer Seite setzte man zur moralischen Unterweisung auf die
Macht des gesprochenen wie geschriebenen Wortes. Doch die Predigten von Ar-
pagaus lassen den Schluss zu, dass es der katholischen Geistlichkeit nicht nur auf
den Inhalt und die Überzeugungskraft des «Wort Gottes», sondern darüber hinaus

vor allem auch auf die Form des Erzählten ankam. Es scheint, als ob eine

Geschichte aus katholischer Sicht nicht nur aufgrund ihres Inhalts erbaulich sein

konnte, sondern auch wegen des Narratives - weil sie eben gut erzählt war.
Auffallend an Arpagaus' Predigten ist zum einen nämlich die hyperbolisierte, die

Aufmerksamkeit erheischende Ausdrucksweise, die sich in der häufigen
Verwendung von Wörtern wie «Geylheit», «Welt-Straff», «Huren» etc. niederschlug.
Zum anderen erzählte Arpagaus in ein und derselben Predigt gleich eine Vielzahl
von Geschichten, die in ihrer jeweils eigenen Dramatik und Faktizität die Zuhörer

und Leser zu fesseln vermögen.79 In einer geradezu dramaturgischen Sprache
schilderte er beispielsweise den als göttliche Strafe für die Unzucht gedeuteten

Untergang des Perserreiches:

76 Ebd.
77 Ebd.
78

Pfister, Konfessionskirchen (wie Anm. 5), 257-260.
79 Diese Absicht bekundet er explizit, wenn er betont: «Diesen doppleten Ausspruch will ich

mit annemblichen Geschichten, da ich dann mich desto mehrers getröste eurer Auffmerk-
samkeit» (Arpagaus, Pera Pastoralis [wie Anm. 14], 422). Allerdings sind die vielen
Geschichten zuweilen der Stringenz der theologischen Argumentationsfuhrung abträglich,
zumal er an mehreren Stellen eine Geschichte unterbricht, um eine zweite oder gar dritte da-
zwischenzuschieben. Auch stellt Arpagaus den Zusammenhang zwischen den Geschichten
und der Botschaft, die er vermitteln möchte, oft mittels einer recht eigenwilligen Argumentation

her.



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 143

«Sonderlich aber der letzte Darius: Pfuy Schand! Ein verfaultes Aaß bey drey-
hundert und dreyssig Kebbsweiberen [Mätressen], Dessentwegen komt ihme auff
die Hauben ein Macedonier, ein Griech, ein Alexander mit einer Armee von viert-
zigtausend zu Fuss, und tausend zu Pferdt. Darius streckt seine Händ auch nit in
den Sack. Stellet Alexandra eine weit andere Armee vor die Augen, Nemblich ze-
henmahl hunderttausend Fussgänger, und viertzig tausend Reitter. Mit zweyhundert
Assiatischen [sie] Schneydwägen, darzu noch fünffzehen Thurm vorher giegen und

getragen wurden von so vilen ungeheuren Elephanten. Allein weil Alexander der-
mahlen als ein Keuschhebender wider einen Unkeuschen auffgezogen, so hat es

heissen müssen: venit, vidit, vicit.»60

Der gewiefte Rhetoriker Arpagaus versetzt hier seine Zuhörer beziehungsweise

Leser mitten ins Geschehen, welches er mittels Nennung genauer Zahlen
sowohl historisch plausibel zu machen, als auch in dramatischer Weise zu
überhöhen versucht.81 Man kann sich gut vorstellen, dass gerade das jugendliche
Publikum, an das sich der katholische Prediger richtet, Gefallen an solchen
spannungsgeladenen Erzählungen gefunden hat. Ausserdem streicht Arpagaus seine

Gelehrsamkeit heraus, indem er sich als Geschichtskundigen darstellt und seine

Kenntnis antiker Autoren - neben Plutarch auch Herodot und Aristoteles82 - zur
Schau stellt. Dasselbe tat er mithilfe zahlreicher Geschichten, die er dem Schrifttum

der Kirchenväter entnommen hat, wobei es ihm auch hier vor allem um die
rhetorische Effekthascherei ging. Als Beispiel sei hier die Geschichte der drei
Blinden aus den «Vitae Patrum»83 erwähnt: Die drei Blinen unterhielten sich
über den Grund ihrer Blindheit, und während die ersten beiden von Unfällen bei
der Arbeit (auf See beziehungsweise in der Werkstatt) erzählten, berichtete der

dritte, er habe das Augenlicht auf weitaus schändlichere Art und Weiser verloren.

Als er nämlich einem soeben bestatteten Toten das kostbare Totenhemd habe

stehlen wollen, da «bewegte sich der gantze [Leichnam] auffrecht gegen mir,
und ohne weitere Ceremoni mit den Fingeren in meiner Augen Löcher: müsste
also mit grossem Schröcken mein par Augen dahinden [...] lassen»84. Zu vermuten

ist, dass Arpagaus diese mit einem Mysterium tremendum et fascinans85
behaftete Geschichte ganz bewusst wählte, weil sie den Geschmack des vor-

80
Ebd., 414f.

81 Wohl auch wegen solcher rhetorischer Fertigkeiten war Arpagaus einer der gefragtesten
Bündner Prediger seiner Zeit. Höhepunkt seiner Predigertätigkeit war die Leichenpredigt
für den Churer Bischof Ulrich VI. von Mont (1661-1692) (siehe Johann Jacob Simonet,
Die kathol. Weltgeistlichen Graubündens. Mit Ausschluss der ennetbirgischen Kapitel
Puschlav und Misox-Calanca, Chur 1919, 52).

82 Siehe Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 412f.
83

Ebd., 423-425. Vgl. dazu Heribert Roßweyde, Leben der Väter. Oder: Lehren und Thaten
der vorzüglichen Heiligen aus den ersten Zeiten des Ordensstandes in der katholischen
Kirche. Ein höchst lehrreiches Erbauungsbuch für alle christlichen Seelen in und außer den
Klöstern. Auch ein nützliches Seitenstück zu jeder Legende, Augsburg 1847, 736f.

84
Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 424.

85 Rudolf Otto, Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Verhält¬
nis zum Rationalen, München 2014.



144 Philipp Zwyssig

wiegend jungen Publikums zu treffen schien - jedenfalls sind in seiner Predigt
weitere Erzählungen schauderhaften Charakters zu finden.86

Die breite Palette von eindrucksvollen Geschichten ebenso wie das Bewusst-
sein für die Wirkmächtigkeit erzählerischer Mittel sind das Resultat und zugleich
der Ausdruck von Arpagaus' Selbstverständnis seiner katholischen Gelehrsamkeit.

In der Widmung seines Predigtbandes beschreibt er ausführlich seine bei
den Jesuiten zunächst in Feldkirch, dann in Dillingen genossene und mit dem
Doktorat gekrönte Bildung, wobei er seine Lehrer eigens beim Namen nennt und
die Gesellschaft Jesu insgesamt als seine (geistige) Mutter (Mater med)
bezeichnet.87 In der Tat dürfte die im Zuge der katholischen Reform erneuerte
Bildung des Klerus eine wichtige Voraussetzung dafür gewesen sein, dass Pfarrer
wie Arpagaus fähig waren, die Nonnen ihrer Kirche in Worte zu fassen, die beim
Kirchenvolk Gehör fanden.

Reden über Sexualität im konfessionellen Zeitalter: ein Fazit

Sucht man nach Erklärungen dafür, dass religiös-moralische Normen im
konfessionellen Zeitalter trotz der begrenzten Durchsetzungsfahigkeit kirchlicher
Institutionen Akzeptanz gefunden und das Handeln wenigstens eines Teils der
Bevölkerung mitgeprägt haben, so ist ein Blick auf die normativen Diskurse, die

entsprechende Wortwahl und die narrativen Strategien kirchlicher Akteure sinnvoll.
Am Beispiel der konfessionellen Sexualmoral zeigt sich, dass moralische Normen

nicht als etwas Weltliches, sondern als von Gott gegeben verstanden wurden.

Ein Verstoss gegen diese göttliche Ordnung - etwa in Form devianten
Sexualverhaltens - kam folglich einer Sünde gegen Gott gleich. Für die um ihr
Seelenheil besorgten Menschen der Frühen Neuzeit konnte dies ein entscheidendes

Argument sein, den von der Kirche als Sünde identifizierten ausserehe-

lichen Sexualverkehr zu meiden. Befördert werden konnte dieser selbstreflexive
moralische Imperativ durch Geistliche, die regelmässig und mit einer wirkmächtigen

Rhetorik auf den Zusammenhang zwischen Sünde und Sexualität aufmerksam

machten, den Sündendiskurs also mit dem Sexualitätsdiskurs verknüpften.
Vor diesem Hintergrund kann man den im konfessionellen Zeitalter sich
manifestierende Wandel hin zu einer zunehmenden Moralisierung der Sexualität mit
Veränderungen im kirchlichen Gebrauch des Wortes und der Sprache erklären:
In bewusster Abgrenzung von objektbezogenen Formen der Frömmigkeit förderte

man sowohl auf protestantischer als auch auf katholischer Seite die wortzentrierte

Glaubenspraxis,88 indem erstens der Klerus akademisch geschult und zur

86 So etwa Arpagaus, Pera Pastoralis (wie Anm. 14), 413, wo geschildert wird, dass in den
Ruinen des untergegangenen Babylons «teuflen und Höllische Gespänster» wohnen.

87
Ebd., Widmung, unpag.

88
Allerdings zeigen neuste Forschungen, dass trotz dieser Bemühungen objektgebundene
Frömmigkeitspraktiken noch im 18. Jahrhundert weit verbreitet waren, weil sie als
wirkmächtige Mittel zur Bewältigung des Alltags betrachtet wurden (siehe Zwyssig, wie Anm.
52).



«Hurerey» und «hitziges Fieber» 145

Predigttätigkeit sowie zum Christenlehrunterricht befähigt wurde, und indem
zweitens die Laien in der verbalen, verinnerlichten Frömmigkeit angeleitet wurden,

sei es durch mündliche Unterweisung, sei es durch Alphabetisierung und
dem dadurch ermöglichten individuellen Studium erbaulicher Texte. Beide
Entwicklungen führten dazu, dass dem geschriebenen wie gesprochenen Wort in
zunehmendem Masse ein bedeutender Einfluss auf das Seelenleben und das

religiös-moralische Empfinden der Menschen zugeschrieben wurde. Kirchenvertreter

wie Johannes Christian Leonhardi oder Christian Arpagaus achteten
deshalb bewusst auf eine anschauliche, intuitive und einprägsame Sprache. In die
Worte von Krankheit und Gesundheit, von «hitzigem Fieber» und Seelenheil ge-
fasst und mit dramaturgischen Mitteln der Erzählung angereichert, schien es

möglich, die rigiden Moralvorstellungen der Konfessionskirchen im Normenhorizont

der Bevölkerung verankern zu können.

«Hurerey» und «hitziges Fieber». Reden über Sexualität im konfessionellen Zeitalter
Die Aufspaltung der abendländischen Christenheit in mehrere Konfessionen löste einen
Normierungsschub aus, der sich nicht nur in der dogmatischen und organisatorischen
Ausdifferenzierung in verschiedene Bekenntniskirchen, sondern auch in der gesteigerten
Alltagsrelevanz religiöser Moralvorstellungen bemerkbar machte. Der Beitrag geht den
diskursiven Strategien nach, mit denen die Konfessionskirchen diesen Wandel im normativen

Klima des Denk- und Lebbaren herbeizuführen suchten. Er tut dies anhand zweier
Texte über Sexualiät, die beide aus den Drei Bünden stammen, wo die Bikonfessionalität
zu einer «starken Konfessionalisierung von Glaubenspraxis und Politik» (U. Pfister)
geführt hatte. Es handelt sich dabei zum einen um ein Traktat des protestantischen Pfarrers
Johannes Leonhardi (1651-1725). zum anderen um einen Prediatzvklus des katholischen
Theoloaen Christian Arpagaus (1623 1706). In vergleichender Perspektive werden die
beiden Texte auf Gemeinsamkeiten in der Sprechweise über Sexualität hin befragt.

Konfessionalisierung - Religion und Moral - Sexualität - Drei Bünde (Graubünden) -
Johannes Leonhardi - Christian Arpagaus.

«Prostitution» et «fièvrepassionnée». Parler de la sexualité à l'époque confessionnelle
La séparation du christianisme occidental en plusieurs confessions engendra une vague
normalisatrice qui ne fut pas seulement perceptible dans la différenciation dogmatique et
organisationnelle entre diverses Eglises confessionnelles, mais aussi dans la pertinence
accrue quotidienne des représentations religieuses morales. Cette contribution analyse les
stratégies discursives avec lesquelles les Eglises confessionnelles tentèrent de provoquer
ce changement dans le climat normatif du pensable et du viable. L'auteur prend comme
base deux textes sur la sexualité, issus tous deux des Trois Ligues, où la bi-confessionna-
lité avait mené à une «forte confessionnalisation de la pratique religieuse et de la
politique» (U. Pfister). Il s'agit, d'une part, d'un traité du pasteur protestant Johannes Leonhardi

(1651-1725) et, d'autre part, d'un cycle de prédications du théologien catholique
Christian Arpagaus (1623-1706). Dans une perspective comparatrice, les deux textes sont
analysés du point de vue des similitudes dans la manière de s'exprimer sur la sexualité.

Confessionnalisation - religion et morale - sexualité - Trois Ligues (Grisons) - Johannes
Leonhardi - Christian Arpagaus.



146 Philipp Zwyssig

«Putlaneria» e «febbre ardente». Discorsi sulla sessualità all 'epoca confessionale
La divisione del cristianesimo occidentale in più confessioni provocô una spinta alla
creazione di norme, che si rese evidente non solo nella differenziazione dogmatica e

nell'organizzazione in diverse Chiese, ma anche neH'incremento della rilevanza nel
quotidiano delle rappresentazioni morali religiose. Attraverso due testi sulla sessualità, il
contributo studia le Strategie discorsive con cui le chiese confessionali cercavano di in-
durre questi cambiamenti nel clima normativo del pensiero e del modo di vivere. In questi
due testi, provenienti entrambi dalle Tre Alleanze, la doppia confessionalità porto ad una
«forte confessionalizzazione della pratica religiosa e della politica» (U. Pfister). Si tratta
da un lato di un trattato del prete protestante Johannes Leonardi (1651-1725), e deH'altro
di un ciclo di prediche del teologo cattolico Christian Arpagaus (1623-1706). In una pro-
spettiva comparatistica i due testi vengono indagati riguardo alle similitudini nel modo di
parlare di sessualità.

Confessionalizzazione - Religione e morale - Sessualità - Tre Alleanze (Grigioni) -
Johannes Leonhardi - Christian Arpagaus.

«Hurerey» and «hitziges Fieber». Talk about sexuality in the Confessional Age
The division of occidental Christianity into different denominations suscitated an impulse
towards standardization of norms. This became visible in the dogmatic and organizational
aspects of the confessional churches; it also had an impact on the increasing relevance of
religious and moral convictions in everyday life. The contribution traces the discursive
strategies by which the confessional churches tried to induce this change in the normative
climate of the thinkable and livable. This can be shown by two texts about sexuality, both
dating from the «Drei Bünden» in which Catholic-Protestant bi-confessionalism had led
to a «strong confessionalization of faith practice and politics» (U. Pfister). The first text is
a tractate of the Protestant pastor Johannes Leonhardi (1651-1725). The second text is a

cycle of homilies preached by the Catholic theologian Christian Arpagaus (1623-1706).
In a comparison of perspectives, both texts are studied for their similarities in the way in
which they speak about sexuality.
Confessionalization - religion and morality - sexuality - Drei Bünde (Grisons) -
Johannes Leonardi - Christian Arpagaus.

Philipp Zwyssig, Dr. des., Historisches Institut, Universität Bern, Abteilung für Neuere
Geschichte.


	"Hurerey" und "hitziges Fieber" : reden über Sexualität im konfessionellen Zeitalter

