
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 111 (2017)

Artikel: Aureola, Hätzer und Buchstab : drei Protagonisten des
reformatorischen Bilderstreits in der Schweiz zwischen Umbruch und
Transformation

Autor: Heyden, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aureola, Hätzer und Buchstab: Drei Protagonisten des
reformatorischen Bilderstreits in der Schweiz zwischen
Umbruch und Transformation

Katharina Heyden

Der sogenannte Bildersturm1 markiert einen der augenfälligsten und nachhaltigsten

Umbrüche im Zusammenhang mit der reformatorischen Bewegung in der
Schweiz.2 Er sollte, mit den Worten des Kunsthistorikers Peter Jezler, «zum

1

Unter dem Begriff <Bildersturm> werden hier sowohl die gewaltsame Zerstörung religiöser
Bilder durch einzelne Personen oder kleinere Gruppen als auch ihre obrigkeitlich angeordnete

Ausschaffung aus den Kirchen sowie die theologische Bildkritik zusammengefasst.
Zur Diskussion um die verschiedenen Facetten des Begriffs und die damit verbundenen
Phänomene vergleiche Sergiusz Michalski, Das Phänomen Bildersturm. Versuch einer
Übersicht, in: Bob Scribner (Hg.), Bilder und Bildersturm im Spätmittelalter und in der
frühen Neuzeit (Wolfenbütteler Forschungen 46), Wiesbaden 1990, 69-124; sowie ders.,
The Reformation and the Visual Arts, London/New York 1993, 75-98 mit Peter Jezler, Von
den Guten Werken zum reformatorischen Bildersturm - eine Einführung, in: Cécile Du-
peux/Peter Jezler/Jean Wirth (Hg.), Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille?
Ausstellungskatalog. Bemisches Historisches Museum, Zürich 2000, 20-27. Während Michalski
nach den Graden der Spontaneität zwischen <Bilderfrevel> (einzelner Personen an einzelnen
Bildern), <Bildersturm> (demonstrative Zerstörung oder Verhöhnung von Bildern durch
Gmppen) und <Bildentfernung> (geplante Aktionen von Gemeinschaften) andererseits
unterscheidet, betont Jezler stärker das Moment der obrigkeitlichen Haltung. Siehe auch die
Begriffsdiskussion und Phänotypologie bei Gudrun Litz, Die Problematik der reformatorischen

Bilderfrage in den schwäbischen Reichsstädten, in: Macht und Ohnmacht der Bilder.

Reformatorischer Bildersturm im Kontext der europäischen Geschichte, hg. v. Peter
Blickle et al., München 2002, 99-116. Diese Differenzierungen sind für die
Reformationsgeschichtsschreibung, vor allem im regionalen Vergleich, unverzichtbar (wenn auch nicht
unumstritten), können im Zusammenhang der hier vorgenommenen Fallstudie jedoch
unterschlagen werden.

2 Bernd Moeller, Die Kirche in den evangelischen freien Städten Oberdeutschlands im Zeit¬
alter der Reformation, in: Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins, 112 (1994), 147—

162, hier 151 meint, man könne die Einführung der Reformation in den oberdeutschen
Städten jeweils auf den Tag datieren, an dem die Bilder abgeschafft wurden. Für Einführung

und Überblick zum Bilderstreit in der Schweiz eignet sich der äusserst informative und
materialreiche Ausstellungskatalog: Dupeux/Jezler/Wirth (Hg.), Bildersturm. Wahnsinn
oder Gottes Wille? (wie Anm. 1), sowie Hans-Dietrich Altendorf/Peter Jezler (Hg.), Bilderstreit.

Kulturwandel in Zwingli's Reformation, Zürich 1984. Die wichtigsten literarischen
Quellen zum Bilderstreit liegen seit kurzem in einer sehr nützlichen zweibändigen Ausgabe
vor: Jörg Jochen Berns (Hg.), Von Strittigkeit der Bilder. Texte des deutschen Bildstreits im
16. Jahrhundert (Frühe Neuzeit Band 184), Berlin/New York 2014.

SZRKG, 111 (2017), 65-85



66 Katharina Heyden

Ausdruck einer Kulturrevolution werden, welche weite Teile der Schweiz er-
fasste und das Alltagsleben schneller und stärker veränderte als sonst ein Ereignis

der älteren Schweizer Geschichte».3 Die gewaltsame Zerstörung und geordnete

Ausschaffung von Bildwerken aus den Kirchen in den 20er Jahren des 16.

Jahrhunderts hatte enorme Auswirkungen nicht allein auf die ökonomische
Situation einzelner Stifterinnen, Künstler und begünstigter Gemeinschaften,
sondern auf die religiöse Alltagsgestaltung der Gläubigen insgesamt. Mit den
Bildern verschwanden die Objekte für individuelle Kulthandlungen in Häusern und

Kirchen, die Gläubigen wurden - wenn auch entgegen der ursprünglichen
Intention der reformatorischen Theologie - kultisch passiver. Aus Stiftern und
Verehrerinnen von Bildwerken sollten Predigthörer werden. In wenigen Jahren
verursachten die Bilderstürme in den refonnierten Gebieten der Schweiz unsägliche
Verluste mittelalterlicher Kunst; auf lange Sicht führten sie zu einer
Transformation der Ästhetik und Mentalität des Christentums, die bis heute wirksam
ist: Noch immer ist die reformierte Konfessionskultur bildarm, ihre Theologie
tendenziell bilderskeptisch.4

Dabei stand die Frage nach der Bedeutung von und dem Umgang mit
Bildwerken nicht im Fokus der grossen Reformatoren.4 Sie war vielmehr eine
praktische Konsequenz aus der Theologie des Wortes Gottes und dem Schriftprinzip
- eine Konsequenz, die von Laien gezogen und von der konkreten Praxis her
unmittelbar relevant wurde (für den Alltag der Gläubigen relevanter als so manche

theologische Einsicht); und sowohl Zwingli in Zürich als auch Luther in Wittenberg

haben die Bilderfrage nicht von sich aus thematisiert, sondern reagierten auf
bilderstürmerische Aktionen.

Dieser Beitrag nimmt die Anfänge von Bildersturm und Bilderstreit in der
Schweiz in den Blick und rückt dafür drei bislang wenig beachtete Persönlichkeiten

und deren Interaktion in den Fokus. Er zeigt zunächst am Beispiel der ers-

3
Peter Jezler, Spätmittelalterliche Frömmigkeit und reformatorischer Bildersturm, in: Bern¬
hard Schneider (Hg.), Alltag in der Schweiz, Zürich 1991, 86-100, 91.

4 Diese Beobachtung ist Ausgangspunkt für jüngere Versuche, eine theologische Bildherme¬
neutik zu entwickeln, die sowohl der reformatorischen Bildkritik als auch den Eigengesetzlichkeiten

der Kunst gerecht wird, z.B. bei Markus Zink, Theologische Kunst. Ein kritischer
Entwurf zu Gegenwartskunst und Kirche, Münster/Hamburg/London 2003; Reiner Sörries,
Die Evangelischen und die Bilder. Reflexionen einer Geschichte, Erlangen 1983; von
katholischer Seite Peter Hofmann, Bildtheologie. Position - Problem - Projekt, Paderborn
2016; Alex Stock, Keine Kunst. Aspekte der Bildtheologie, Paderborn/Zürich 1996; sowie
Reinhard Hoeps (Hg.), Zwischen Zeichen und Präsent. Handbuch der Bildtheologie, Band
III, Paderborn 2014.

5
Dass die Bilderfrage für die Köpfe der reformatorischen Bewegung sekundär war, ist in der
Forschung unumstritten, siehe Thomas Lentes, Zwischen Adiaphora und Artefakt.
Bildbestreitung in der Reformation, in: 213-240. Für einen Überblick über die bildtheologischen
Positionen Luthers, Zwingiis und Calvins siehe vergleichend Michalski, The Reformation
and the Visual Arts (wie Anm. 1), 1-42 (Luther) sowie 43-75 (Karlstadt, Zwingli und
Calvin); Norbert Schnitzler, Ikonoklasmus - Bildersturm - Theologischer Bilderstreit und
Ikonoklastisches Handeln während des 15. und 16. Jahrhunderts, München 1996; spezifisch
für Luther: Susanne Wegmann, Der sichtbare Glaube. Das Bild in den lutherischen Kirchen
des 16. Jahrhunderts, Tübingen 2016.



Aureola, Hätzer und Buchstab: Drei Protagonisten. 67

ten aktenkundlichen Vernichtung eines Bildwerkes durch eine Frau namens
Aureola in Luzern, aus welchem Anlass und in welcher Weise Ulrich Zwingli
erstmals in einem konkreten Bildkonflikt Stellung bezog, behandelt sodann mit
Ludwig Hätzers Flugschrift den publizistischen Katalysator für die Bilderfeindlichkeit

in den reformatorischen Gebieten und wendet sich drittens einer Entgegnung

aus der Feder des Schulmeisters Johannes Buchstab aus Bremgarten zu, der

mit seinem semiotischen Bildverständnis bezeugt, dass die so genannten
Altgläubigem bisweilen (zumindest in der Bilderfrage) <moderner> gesinnt waren
als die Anhänger der reformatorischen Bewegung. Abschliessend werden einige
Beobachtungen formuliert, die sich aus dieser Fallstudie für das Verständnis der
mit dem reformatorischen Bilderstreit zusammenhängenden Umbrüche und
Transformationen ergeben.

Derprivate Bildersturm der Aureola in Luzern

Die erste explizite Äusserung Zwingiis zum Bilderstreit stammt vom Dezember
des Jahres 1522 und wurde von einem Vorfall in Luzern provoziert. Der Zwingli
nahestehende Luzerner Schulmeister Oswald Myconius6 bat seinen Freund in
einem Brief vom 19. Dezember um Rat, wie im Fall einer <Aureola> genannten
Frau zu verfahren sei.7 Diese hatte während einer schweren Krankheit eine Sta-

6 Oswald Myconius (mit bürgerlichem Namen Geißhüsler) wird bisweilen als Luzerner Re¬

formator bezeichnet, obwohl sein reformatorisches Wirken in seiner Heimatstadt, zwischen
November 1519 und Ende 1522, nicht von Erfolg gekrönt war. Nach seinem Weggang aus
Luzern wirkte er zunächst in Zürich und dann, von 1531 bis zu seinem Tod 1552, in der
Nachfolge Oekolampads, als Vorsteher des Basler Kirche. Myconius hatte wesentlichen
Anteil an der Berufung Zwingiis zum Leutpriester des Zürcher Grossmünsters im Jahr
1519. Er ist auch der erste Biograph Zwingiis gewesen. Das freundschaftliche Verhältnis
zwischen Myconius und Zwingli drückt sich in den Adressierungen der Briefe: «amico
primo» (Myconius an Zwingli, Brief 261) sowie «sinen günstigsten herren und fründ»
(Zwingli an Myconius, Brief 263) aus. Myconius' Briefwechsel ist inzwischen vollständig
in Regesten erschlossen: Oswald Myconius, Briefwechsel 1515-1552. Regesten, bearbeitet
von Rainer Henrich, 2 Bde., Zürich 2017. Für weitere Informationen zu Person und Werk
siehe das Basler Myconius-Projekt: myconius.unibas.ch, sowie mit Akzent auf der
Wirksamkeit in Luzern: Markus Ries, Oswald Myconius in Luzern, in: Bewegung und Beharrung.

Aspekte des reformierten Protestantismus, 1520-1650. Festschrift für Emidio Campi,
hg. v. Christian Moser/Peter Opitz (Studies in the History of Christian Traditions 144),
Leiden/Boston 2009, 1-20.

7 Oswald Myconius an Zwingli, Zwingli Werke 7, Nr. 261, 640f. sowie Zwingiis Antwort Nr.
263, 644-646. Die beiden Briefe von Zwingli und Myconius sind die einzigen Quellen zu
diesem Vorfall. Eine Prozessakte existiert nicht. Der Name der Frau ist höchstwahrscheinlich

von Myconius abgewandelt worden, vielleicht um eine gewisse Anonymität zu wahren.
Wahrscheinlich handelt es sich um Afra Roth, die dritte Ehefrau des aus Zürich
stammenden Junkers Renwart Göldli - oder, wie andere Forscher vermuten, um Dorothea Seiler,
Göldlis zweite Ehefrau. Das Luzerner Ratsbuch (Nr. XI) verzeichnet für den 19. September
1520 eine «vergabung» «von Renwarten Göldlis husfrowen den swestern in Jauch.»
Aureola - lateinisch für «golden, schön» - könnte eine mit dem Klang des Namens Afra
spielende Latinisierung des Nachnamens Göldli sein, und weckt zugleich die Assoziation an
eine Aureole (Heiligenschein) und somit an die Frömmigkeit der Frau. In der Sekundärliteratur

erscheint sie ausnahmslos als «Aureola Göldli», wodurch die vermutete (aber keines-



68 Katharina Heyden

tue (simulacrum) des Heiligen Apollinaris für die Kapelle der Beginen von Sankt

Anna im Bruch in Luzern8 gestiftet. Das Heiligenbild fand Anklang bei der

Bevölkerung - so sehr, dass manche ihm Hühnchen spendeten, die von den

Beginen mit grösstem Appetit (gitla delicatissima) verzehrt wurden.9 Irritiert von
diesen Vorkommnissen und aufgrund der reformatorischen Kritik an der

Heiligenverehrung in ihrem Gewissen (conscientia) beunruhigt,10 entfernte die fromme

Aureola das Bild eines Nachts eigenhändig aus der Kapelle und verbrannte

es. Die geschädigten Beginen brachten die Sache vor den Luzerner Rat. Dieser

urteilte, Aureola habe «gegen den Glauben, gegen die katholische Kirche, gegen
das Evangelium Christi und gegen alles Heilige und Profane» (contra fidem,
contra ecclesiam catholicam, contra euangelium Christi, contra sacra propha-
naque) gehandelt. Sie wurde zur Beichte beim Leutpriester, zu einer deftigen
Geldbusse von 40 Goldstücken und zur Wiederherstellung der zerstörten Figur
verurteilt. Während die Verurteilte das Geld gern zahlte und auch zu einem

Gespräch mit dem Priester bereit war - allerdings nicht um zu beichten, sondern um
sich aus der Heiligen Schrift darüber belehren zu lassen, worin sie sich denn

versündigt habe, wie Myconius betont -, verursachte ihr die Forderung nach

Wiederherstellung des Bildes schwere Gewissensnöte: Sollte sie den Menschen

gegen Gott(es Bilderverbot) gehorchen?" In ihrem Dilemma suchte sie Myconius,

den für seine reformatorische Gesinnung bekannten Schulmeister der Stadt,
auf. Ausführlich und unter Berücksichtigung aller Aspekte diskutierten die
beiden, wie Aureola den zerstörten Götzen reinen Gewissens durch einen neuen

wegs gesicherte) Identität mit einer Ehefrau Göldlis als Faktum präsentiert wird, so z.B.
Jezler, Spätmittelalterliche Frömmigkeit (wie Anm. 3), 89- 92; Quirinius Reichen: Aureola
Göldli - in der Schweiz beginnt der Bildersturm mit einer Frau, in: Dupeux/Jezler/Wirth
(Hg.), Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille? (wie Anm. 1), 115, sowie Charles
Garside, Zwingli and the Arts, New York 1966, 98-103. Die an der Universität Luzern im Jahr
2007 entstandene Seminararbeit von Hans Jurt mit dem Titel «Aureola und der Hl. Apollinaris.

Ein privater Bildersturm Luzern 1522» fasst Quellenlage, Hintergründe und
Forschungsstand sehr gut zusammen (als PDF verfugbar unter: www.hansjurt.ch/text.html,
zuletzt gesehen am 24.08.2017).

s Zur Geschichte des Stifts siehe Fritz Glauser, Das Schwesternhaus zu St. Anna im Bruch in

Luzern 1498-1625. Religiöse, soziale und wirtschaftliche Strukturveränderungen einer Be-
ginengemeinschaft auf dem Weg vom Spätmittelalter zur Katholischen Reform, Luzern
1987. Die St. Anna-Kapelle war im Jahr 1509 geweiht worden und hatte sich schnell zu
einem blühenden lokalen Wallfahrtsort entwickelt.

' Myconius an Zwingli (Zwingli Werke VII, Nr. 261, 640) quod tot pullastros attraxerat per
vuli indocti vota, quos Beguttarum gula delicatissima devorarat.

10 Der Einfluss lässt sich nicht konkretisieren. Möglichkeiten, mit der reformatorischen Pre¬

digt in Kontakt zu kommen, boten sich im Jahr 1522 in Luzern mehrfach: Am 24. März
fand der «Musegger Umzug», eine Bittprozession mit hoher Beteiligung von Gläubigen
statt, bei der Konrad Schmid reformatorisch predigte; und der Lesemeister der Franziskaner,

Sebastian Hofmeister, predigte ebenfalls im Sommer 1522 bis zu seiner Ausweisung
gegen Marien- und Heiligenverehrung siehe Ries, Oswald Myconius in Luzern (wie Anm.
6).

" Myconius an Zwingli (Zwingli Werke VII, Nr. 261, 631): Verum illud grave, si restituenda
est imago. Vidct enim duplo gravari conscientiam; aderit enim scrupulus antiquus, et novus
additur, si obtemperabit hominibus contra deum.



Aureola, Hätzer und Buchstab: Drei Protagonisten. 69

ersetzen könne.12 Da sie keine Lösung fanden, bat Myconius seinen Freund

Zwingli in Zürich um Rat, was in dieser Situation zu tun und «der Seele förderlich

sei» (quod animae conducat). Wie dringend ihnen die Anfrage war, wird am
Briefschluss ersichtlich, wo Myconius und Aureola betonen, dass sie auf eigene
Kosten einen Postboten von Luzern nach Zürich geschickt hätten, und Zwingli
bitten, er möge diesen Boten nicht mit leeren Händen zurückschicken.

Zwingli antwortete denn auch postwendend. In seinem Brief vom 22.
Dezember zieht er eingangs eine Parallele zum frühen Christentum: Wie damals
hätten die Soldaten Christi jetzt erneut Gelegenheit zu ruhmreichem Kampf; der

vom Teufel geförderte Bilderkult müsse bekämpft werden. Der Zürcher Reformator

lässt auch bereits zu Beginn seines Schreibens das Thema des Martyriums
anklingen, das seine konkreten Ratschläge rahmt: Er weist Myconius und

Aureola auf den biblischen Propheten Daniel hin, der lieber sterben als das Bild
des Königs Nebukadnezar anbeten wollte. Sodann legt Zwingli in der Ich-Form
dar, wie er selbst im vorliegenden Konflikt handeln würde (ego in hnnc tnodum

ordirer). Er würde eine milde und geschickte Rede (lenis ac opportuna oratio)
vor dem Rat der Stadt halten und erklären, dass er das Heiligenbild mehr aus
Geschäftsinteresse denn aus Frömmigkeit gestiftet habe (tandem ex ambitione
potins quam pietate negocium processisse). Dieser Umstand, so würde Zwingli den

Ratsherren erklären, hätte ihm im Nachhinein tiefe Gewissensbisse verursacht,
die er nur mit der Zerstörung der Heiligenfigur beenden zu können glaubte. Nun
aber solle doch der Rat diese aufgrund einer allzu menschlichen Eitelkeit
entstandene Seelennot nicht durch Anordnung der Wiederherstellung der Statue

noch vergrössern, sondern das Seelenheil einer einzelnen Gläubigen höher
gewichten als die Verehrung des Heiligen. Er, Zwingli, würde dem Luzerner Rat

anbieten, den Wert der Statue auszuzahlen, so dass die Beginen das Geld nach

eigenem Gutdünken verwenden könnten. Indem Zwingli dies alles in der «Ich-
Form» schreibt, legt er der Aureola im Prinzip bereits die Worte in den Mund,
die sie vor dem Luzerner Rat aussprechen kann - sie muss nur die Konjunktive
und Indikative umwandeln.

Wenn nach einer solchen Erklärung weder der Rat der Stadt Luzern noch ihr
Dekan Johannes Bodler, der als Gegner der Reformatoren und von diesen als

«bodenlär» verballhornte Dekan der Luzerner Kirche, einlenke, könne er - und

hier wechselt Zwingli wieder in die 3. Person - nicht anders, als Aureola mit den

Jüngern Jesu raten: «Man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen» (Apg
5,29). In diesem Fall halte er es sogar für richtiger, den Tod hinzunehmen als

nachzugeben. Zuvor aber müsse alles versucht werden, um den Konflikt zu
lösen. Abschliessend beklagt Zwingli jede Stadt, die solche Obrigkeiten wie

12
Myconius an Zwingli (Zwingli Werke VII, Nr. 261, 631): Consyderavimus rem atque
ponderavimus in omnes parteis, nec possumus invenire, ut coscientia salva queat reponere
idolum; idolum enim est, praeterea nihil.



70 Katharina Heyden

Luzern habe und versichert Aureola und Myconius der Fürbitte der Zürcher
Gemeinde.13

Welchen Ausgang die Sache fur Aureola hatte, ist aus den Quellen nicht
bekannt. Es gibt weder Hinweise auf eine weitere Verurteilung noch auf eine
Restitution der Apollinaris-Statue in der St. Anna-Kapelle. Myconius verliess, als

«Lutheraner» verschrien, wenige Tage nach Erhalt des Briefes seine Heimatstadt
Luzern für immer. Vielleicht verlief die Angelegenheit nach seinem Weggang im
Sande. Der Fall ist aber auch ohne die Kenntnis seines Ausgangs in mehrfacher
Hinsicht aufschlussreich. Er zeigt zum einen, dass Bilderstiirmer(innen)
bisweilen ehemalige Bilderstifter(innen) waren.14 Zum anderen gibt das Entsetzen
Aureolas über die Bilderfrömmigkeit der «ungebildeten Massen» (vulgi indoc-
tes), die der Statue Hühnchen opfern, einen doppelten Einblick in die sozialen
Dimensionen der Bilderfrage: Dass die Beginen Ersatz forderten, wird nicht
zuletzt ökonomisch motiviert gewesen sein; und zugleich klingt in dem abschätzigen

Ausdruck vulgi indoctes an, dass Bilderverehrung (jedenfalls in den Augen
ihrer Gegner) auch eine Frage der Bildung war. Drittens lässt das Urteil des

Luzerner Rates erkennen, welch hohen Stellenwert man diesem privaten Bildersturm

beimass. Und schliesslich bezeugen die Formulierungen in beiden Briefen
die seelsorgerliche Brisanz der Bilderfrage: Es ging in der Bilderverehrung wie
in deren Ablehnung um nichts weniger als das Seelenheil und ein gutes
religiöses Gewissen (salva conscientia) der Gläubigen. Bilderverehrung und
Bildervernichtung war eine Gewissensfrage - und damit heilsrelevant.

Möglicherweise war Zwingli durch den Brief seines Freundes Myconius
erstmals mit diesen Auswirkungen der reformatorischen Wort-Gottes-Predigt
konfrontiert worden. Jedenfalls wandte man sich in Zürich erst im Sommer 1523

verstärkt der Problematik religiöser Bilder zu, nachdem es an mehreren Orten,

vor allem auf dem Land, zu privaten Bilderstürmen gekommen war.15 Für

Zwingli entschied sich die Bilderfrage (wie auch die Anthropologie) am Primat
des Geistes gegenüber allem Körperlichen, des Inneren gegenüber allem Äusseren.

Bereits in einer im Juni 1522 gehaltenen und im September publizierten Predigt

«Von Clarheit undd gewüsse (gewissheit) des worts gottes»16 hatte Zwingli
dargelegt, dass die Gottebenbildlichkeit des Menschen sich nur auf den inneren
Menschen beziehe. In der Auslegung seiner 67 Artikel vom Juli 1523 begründete

13
Zwingli an Oswald Myconius (Zwingli Werke VII, Nr. 263, 645): Unde iubeum mortem
potius obire, quam cedere. Omnia tarnen prius tentanda sunt. Veh miserae urbi, quae tales
habet oculos. Opto vos omnes in Christo valere, qui et dictabit, quo quaeque ordine et con-
silio sint agenda. Orabunt pro vobis, qui apud nos sunt pii.

14 Dass die Gefahr eines Todesurteils real war, könnte Zwingli durchaus befürchtet haben, war
doch im Sommer 1520 Uly Andres von Kengelbach wegen Bilderschändung in Zürich
enthauptet worden.

15 Siehe dazu die materialreiche Studie von Peter Kamber, Reformation als bäuerliche Revo¬
lution. Bildersturm, Klosterbesetzungen und Kampf gegen die Leibeigenschaft in Zürich
zur Zeit der Reformation (1522-1525), Zürich 2010, bes. 161-180, sowie Jezler,
Spätmittelalterliche Frömmigkeit (wie Anm. 3), 89-94.

16 ZI, 338-384.



Aureola, Hätzer und Buchstab: Drei Protagonisten. 71

er dann die Kritik an der Bilderverehrung mit der Ablehnung des Heiligenkultes.'7

Die Bilder der Heiligen sind fur Zwingli der Gipfel der Abgötterei - und

zwar nicht nur, weil die Anrufung der Heiligen die Bedeutung Jesu Christi als

einzigem Mittler zwischen den Menschen und Gott relativiert und verdunkelt,
sondern auch weil in der Verehrung von Bildern das Sichtbare, Äussere, Leibliche

wesentlich bedeutsamer zu sein scheint als die innere Orientierung an ihnen
und die Nachahmung ihres vorbildhaften Lebens.18 «Ach Herr!», ruft Zwingli
deshalb aus, «Verlych (verleih) uns einen unerschrockenen Man, wie Helias was,
der die Götzen vor den Ougen der Gleubigen dennen thueye!»19 Nachdem auch

Leo Jud in St. Peter in Zürich am 1. September in einer Predigt verkündet hatte,
es lasse sich aus der Schrift beweisen, dass die Götzen aus den Kirchen
hinausgeschafft werden müssten, kam es zu den ersten Bilderstürmen in der Stadt.21

Die Legitimation für die Vernichtung von Bildwerken aus der Heiligen Schrift
zu erbringen, war das Ziel der Flugschrift des jungen Priesters Ludwig Hätzer,
der möglicherweise von Jud oder Zwingli inspiriert oder sogar beauftragt war.
Sein Werk erschien rechtzeitig vor der Zweiten Zürcher Disputation (26.-28.
Oktober), in deren Folge die schrittweise Abschaffung der Bilder aus den
Zürcher Kirchen beschlossen wurde.

Derpublizistische Bildersturm Ludwig Hätzers

Der aus Bischofszell stammende Ludwig Hätzer hatte wohl als junger Priester in
Zürich die erste Disputation miterlebt und war von Zwingli offenbar so fasziniert,

dass er seither versuchte, in dessen Dunstkreis zu gelangen.22 Zwingiis Ruf
nach einem «unerschrockenen Mann» und nach einer biblischen Legitimation

17 ZII, 1-457.
18 Ausfuhrlicher zu Zwingiis Bildkritik siehe Hans-Dietrich Altendorf, Zwingiis Stellung zum

Bild und die Tradition christlicher Bildfeindschaft, in: Unsere Kunstdenkmäler:
Mitteilungsblatt für die Mitglieder der Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte, 35

(1984), 267-275; Garside, Zwingli and the Arts (wie Anm. 7); Michalski, The Reformation
and the visual arts (wie Anm. 1).

19 ZII, 218.
20 Leo Jud, «Wie man uß der göttlichen gschrifff bewären (beweisen) möchte und recht wäre,

daß man die götzen uß den kilchen tuon sollte», AZürcherRef. Nr. 416, 160. Siehe dazu Lee
Palmer Wandel, Iconoclasts in Zurich, in: Bob Scribner (Hg.), Bilder und Bildersturm im
Spätmittelalterund in der frühen Neuzeit, Wiesbaden 1990, 125-141.

21 Zu den bilderstürmischen Aktionen im Fraumünster, in St. Peter und Stadelhofen siehe
Frank Jehle, Ludwig Hätzer (1500-1529) - der «Ketzer» aus Bischofszell, in: Thurgauer

^
Beiträge zur Geschichte, 147 (2010), 7-126, 27f.

22 Zu Flätzers Leben und Werk siehe die jüngste umfassende Studie von Jehle, Ludwig Hätzer
(wie Anm. 21), sowie Johann Friedrich Gerhard Goeters, Ludwig Hätzer (ca. 1500-1529).
Spiritualist und Antitrinitarier: eine Randfigur der frühen Täuferbewegung (Quellen und
Forschungen zur Reformationsgeschichte 25), Gütersloh 1957 und Alejandro Zorzin, Ludwig

Hätzer als täuferischer Publizist (1527-1528), in: Mennonitische Geschichtsblätter, 67
(2010), 25-49. Die bisher einzige umfassendere Analyse der ikonoklastischen Flugschrift
stammt von Charles Garside, Ludwig Hätzers Pamphlet against images. A critical study, in:
Mennonite Quarterly Review, 34 (1960), 20-36.



72 Katharina Heyden

der Abschaffung von Bildern scheint bei dem jungen Hätzer auf fruchtbaren Boden

gefallen zu sein. Am 24. September 1523 erschien bei Christoph Froschauer
in Zürich sein Erstlingswerk «Ein urteil gottes unsers ee gemahels (Ehegemahls),
wie man sich mit allen götzen und bildnussen halten soll, uß der heiligen gschrift
gezogen».23 Dieser Titel verdichtet auf eindrucksvolle Weise den Charakter und

den Inhalt der Flugschrift und dokumentiert damit die hohe Medienkompetenz
ihres Verfassers.24 Gleichzeitig besteht eine eigentümliche Spannung zwischen
dem bilderstürmerischen Inhalt der Schrift und der Gestallung des Titelblattes,
das von geflügelten Wesen bevölkert ist (s. Abb. la).23

Der Rahmen des Titels «Ein urteil gottes uß der heiligen gschrift gezogen»
weist auf das Herzstück der Flugschrift hin: Im ersten, längsten Teil präsentiert
Hätzer 30 götzenpolemische Verse aus dem Alten Testament, die er selbst aus

dem Lateinischen übersetzt hat.26 Die Bibelverse sind über etliche Seiten ohne

23 Ein Exemplar der Editio princeps befindet sich in der Bayrischen Staatsbibliothek München,

Res/4 Polem. 3341.28 (s. Abb. 1). Ediert ist die Schrift bei Jörg Jochen Berns (Hg.),
Von Strittigkeit der Bilder (wie Anm. 2), 237-248. Die folgenden Zitatangaben beziehen
sich auf diese Edition.

24 Auch Goeters, Ludwig Hätzer (wie Anm. 22), 19 bezeichnet die Schrift als «in ihrer Art
eine meisterhafte Leistung reformatorischer Propaganda». Im Blick auf die Lesefreundlichkeit

ist sie wesentlich kunstvoller gestaltet als ihr Pendant aus dem Kreis der Wittenberger

Reformation, die bereits 1522 publizierte Schrift «Von abtuhung der bylder» des
Andreas Bodenstein (Karlstadt), die Ludwig Hätzer möglicherweise vorlag - so die Vermutung

von Christian von Bug, Der Bildersturm als Wille Gottes: Ludwig Hätzer verfasst
einen Katalog der Argumente, in: Dupeux/Jezler/Wirth (Hg.), Bildersturm. Wahnsinn oder
Gottes Wille? (wie Anm. 1), 295. Ein weiteres eindrückliches Beispiel für die Medienkompetenz

Hätzers ist das illustrierte Flugblatt «Kreuzgang», das Alejandro Zorzin zufolge
Ludwig Hätzer zuzuschreiben ist: Alejandro Zorzin, Ludwig Hätzers «Kreuzgang»
(1528/9): ein Zeugnis täuferischer Bildpropaganda, in: Archiv für Religionsgeschichte, 97

(2006), 137-164 sowie ders., Ludwig Hätzer als täuferischer Publizist (1527-1528), in:
Mennonitische Geschichtsblätter, 67 (2010), 25M9. Leider verzichtet Zorzin in seiner Analyse

vollständig auf eine Bezugnahme auf die Flugschrift von 1523. Zur Medialität
frühneuzeitlicher Flugschriften insgesamt siehe Alfred Messerli/Michael Schilling (Flg.), Die Inter-
medialität des Flugblatts in der Frühen Neuzeit, Stuttgart 2015; Wolfgang Harms/Alfred
Messerli (Hg.), Wahrnehmungsgeschichte und Wissensdiskurs im illustrierten Flugblatt der
Frühen Neuzeit (1450-1700), Basel 2002; Hans-Joachim Köhler, Flugschriften als Massenmedium

der Frühen Neuzeit, Stuttgart 1982.
23 Zu Illustrationen von reformatorischen Publikationen vor dem Hintergrund theologischer

Bildkritik siehe Carsten-Peter Warnke, Der visuelle Mehrwert. Über die Funktion des

Bildes im illustrierten Flugblatt, in: Messerli/Schilling, Die Intermedialität des Flugblatts
(wie Anm. 24), 47-60; Christian Rümelin, Bildverwendung im Spannungsfeld der
Reformation, in: Peter Blickle et al. (Hg.), Macht und Ohnmacht der Bilder. Reformatorischer
Bildersturm im Kontext der europäischen Geschichte, München 2002, 195-222. Rümelin
stellt zusammenfassend fest: «Die Bedeutung reformatorischer Buchillustration am Oberrhein

reflektiert sich nur bedingt in einer theologischen oder theoretischen Debatte.» Dies
verwundert umso mehr bei bildkritischen Schriften.

26 Es sind dies folgende Verse (nach heute üblicher Bezeichnung der Bücher): Ex 20,3-5; Ex
20,22f.; Ex 34,17; Lv 19,3f.; Dtn 4,15-19; Dtn 4,23f.; Dtn 5,6-9; 1 Kön 7,3; Num 25,1-5;
Dtn 4,25-28; Dtn 7,5f.; Dtn 12,1-3; Dtn 13,2-6; Dtn 27,14f.; Jos 24,19f.; Ri 10,15f.; Ps

97,7; Ps 115,4-8; Weish 14,8-14; Jes 42,17; Jes 44,6-20; Jer 10,14f.; Jer 13,9f.; Es 14,2-8;
Ez 6,3-7; Mich 1,7; Hab 2,18f.; 2 Kön 18,3f.; 2 Kön 23,14; 2 Chr 33,1. Vier weitere
Bibelverse sind in den Texten eingebaut.



Aureola, Hätzer und Buchstab: Drei Protagonisten. 73

kommentierende Zwischentexte in einem übersichtlichen Schriftbild aneinandergereiht

(s. Abb. 1b) und werden durch einen einzigen Satz eingeleitet: «Gott

unser vatter und egmahel (Ehegemahl) verbiit uns die bilder zemachen». Dies ist
eine radikale und in ihrer Wirksamkeit nicht zu unterschätzende Umsetzung des

reformatorischen Sola-Scriptura-Prinzips, weil die Schriftworte durch diese
Präsentation genau in das Jahr 1523 und den Schweizer Kontext hineinzusprechen
scheinen - vor allem dann, wenn die Kulthaine (luci) des Alten Orients in Hätzers

Übersetzungen von Dln 7,5f.; 12,3; 2 Kön 23,13f. zu «feldkilchen» und die

Höhenheiligtümer (excelsa) aus Ez 6,3-7; 2 Kön 18,4; 2 Kön 23,14 zu «bergkil-
chen» werden."7

Im zweiten, kürzeren Teil nennt Hätzer vier Argumente, die man gegen die

Gültigkeit der Bibelverse anführen könnte, und widerlegt diese mit wenigen
Sätzen, nun jeweils unter Rückgriff auf das Neue Testament.2* Falsifizieren möchte

er auf diese Weise folgende Ansichten: (1) dass die alttestamentliche
Götzenpolemik auf die Bilderpraxis der zeitgenössischen christlichen Kirche nicht
zutreffe; (2) dass man nicht die Bilder, sondern die auf ihnen abgebildeten Heiligen
verehre; (3) dass Bilder ihren Wert als Bücher der Laien hätten und schliesslich
(4), dass Bilder die Menschen zu Andacht und Besserung ihres Lebens anreizen
würden. Diese vier Argumente, die zum Teil auf Aussagen Papst Gregors des

Grossen (590-604) zurückgehen, erklärt Hätzer für nicht stichhaltig: «Das ist ein

menschen tant. Gregorius sagt söliches, aber Gott nit, ja, Gott sagt vil ein anders.

Gott verwirfel die bild, und du wilt uß dem buch leren, das Gott verworfen hat?»

Die von Hätzer zur Begründung angeführten Verse aus dem Neuen Testament

zeigen, dass seine Ablehnung der Bilder vor allem vom Geist-Leib-Dualismus
Zwingiis beeinflusst ist: Bilder stellen Materielles über den Geist. Im Evangelium

(Joh 4,24) aber heisst es: «Gott ist Geist, und die ihn anbeten, müssen ihn
im Geist und in der Wahrheit anbeten.»

Inhaltlich und rhetorisch zentral für die Argumentation Hätzers ist die bereits
im Titel anklingende Bezeichnung Gottes als «unser Ehegemahl». Sie erscheint
viermal im Text: im Titel, im bereits zitierten Einleitungssatz zu den alttesta-
mentlichen Versen, als eine Ergänzung Hätzers zu Weisheit 14,12 und in der

Widerlegung des zweiten Einwands. Hätzer legt die Bezeichnung Gottes als

Ehegemahl nicht etwa aus, sondern beansprucht für sie unmittelbare Geltung, indem

"7 Der Vorwurf, die Argumentation Hätzers sei «vergleichsweise <primitiv>» (so Jehle, Ludwig

Hätzer [wie Anm. 21], 28f.), und lasse keine «theologische Konzeption» erkennen (so
Goeters, Ludwig Hätzer [wie Anm. 22], 29), verdankt sich dem methodischen Fauxpas,
historische Quellen an heutigen Idealen zu messen und sollte nicht den Blick dafür verstellen,
dass die Reduktion auf die Bibel und die Verwendung einer einfachen, allgemein verständlichen

Frage der medialen Intention Hätzers in höchstem Mass entsprechen. Berns, Von
Strittigkeit der Bilder (wie Anm. 2), 237 vermutet, dass Hätzers Schrift «als Schulungsfibel
für die vielen Laien, die selbst keine Bibel besaßen, gedacht» war.

28 «Da mit ich ouch den zenckischen bäpstleren gnug thu, die sich nit vom banck an die
gschrift lassen wellen, so wil ich etliche argument oder inreden, so darwider gebracht möch-
tind werden, kurtz auflösen mit der gschrift, darin dann ouch dero dingen kundschaft anzogen
wirt des nüwen testaments.» ed. Berns, Von Strittigkeit der Bilder (wie Anm. 2), 245.



74 Katharina Heyden

er Gott selbstverständlich als Ehegatten jeder Christin und jedes Christen auf den
Plan ruft. Damit scheint evident: Bilder bedeuten Ehebruch: «Sind die bild und

Ölgötzen nit mörder, so sy die seelen töden und sy von Gott irem eegmahel
abfüren? Huss (hinaus) mit inen in ein fhür, da gehört das holtz hin.» Und den fiktiven

Einwand gemässigterer Bilderkritiker: «Soltend wir denn nit ein crucifix
haben?» kontert er mit den Worten aus 2 Kor 5,16: «Wir sollen Christum nit mer
nach dem fleisch erkennen, sunder nach dem geyst».

Bilder gelten Hätzer also aufgrund ihrer Materialität als etwas Körperliches,
das dem Geist entgegensetzt ist. Dabei betont er am Schluss seiner Schrift explizit,

dass kein Unterschied zwischen Bildern und Statuen, zwischen imago und
idolon 8ÏÔCDÀ.OV, lat. simulacrum), bestehe. Mit dieser Unterscheidung hatten
bilderfreundliche Theologen bereits im frühmittelalterlichen Bilderstreit
argumentiert, nur Heiligenstatuen, nicht aber Tafelbilder seien mit dem biblischen
Bilderverbot gemeint. Das griechische Wort eföcüXov bedeutet aber Hätzer zufolge
«in tiitsch ein bildnus oder glychnus. Darumb wo in der gschrift die idola
verboten, sind nit allein die abgött, sunder die bildnus und glychnus verboten.»29

Hätzers Schrift war ein durchschlagender publizistischer Erfolg: Sie erschien
in acht deutschen Auflagen und einer (von Hätzer selbst besorgten) lateinischen
Übersetzung in je ca. 1000, also insgesamt 9000 Stück, die Schätzungen von
Reformationshistorikern zufolge von ungefähr 20.000 bis 30.000 Menschen gelesen
oder gehört wurden.30 Und auch für Hätzer persönlich zahlte sich sein Erstlingswerk

aus: Die Zürcher Reformatoren bestellten ihn zum Protokollanten der
Zweiten Zürcher Disputation, bei der es wesentlich um die Bilderfrage ging und

bei der Leo Jud Hätzers Schrift ausdrücklich lobte und den darin erbrachten
Schriftbeweis für die notwendige Verwerfung der Bilder für «gnugsamlich», also
ausreichend erklärte.31

Aber nicht nur die Zürcher Reformatoren, sondern auch ihre Gegner nahmen
offenbar Kenntnis von der Flugschrift und Hessen sich von Hätzer herausfordern.
Noch im Erscheinungsjahr verfasste der Schulmeister Johannes Buchstab in

Bremgarten eine Schrift, die - so meine These - als unmittelbare Reaktion auf
Hätzer konzipiert war. Hätzers Flugschrift endete nämlich mit der Aufforderung
an die «bäpstler»: «Und zeigend mir allweg ein spruch der heiligen gschrift
gegen zechnen zehn) an, daz die bild doch etwar zu gut syend änderst dann ins

fhür.» Genau zehn Gründe führt nun Johannes Buchstab zugunsten der Bilder an

- und er nimmt für sich in Anspruch «uß götlicher geschrift» heraus zu argumentieren.

29 Ed. Berns, Von Strittigkeit der Bilder (wie Anm. 2), 248.
30

Jehle, Ludwig Hätzer (wie Anm. 21), 22 und Goeters, Ludwig Hätzer (wie Anm. 22), 36.
31 «Es ist ein büchly in kurtzen tagen hie ußgangen in dem truck, darin gnugsamlich mit clarer

göttlicher gschrift die bilder verworfen werden, die selben zügnussen uß dem alten
testament, alle hie zu erzelen, dunckt mich nit not sin...» (ed. Berns 2014, 251). Zu Hätzers
Bericht über die Zweite Zürcher Disputation (ediert in: Z II Nr. 28, 664-803) siehe Jehle, Ludwig
Hätzer (wie Anm. 21), 11 sowie 32-38. Sein Bericht ist Jehle zufolge «wesentlich mehr als ein
stenographisches Protokoll»: ein Drama von hoher literarischer Qualität (ebd. 11).



Aureola, Hätzer und Buchstab: Drei Protagonisten. 75

Die Erwiderung des Johannes Buchstab: dass «wir die bilder zu zeichen gehon»

Johannes Buchstab (geboren 1499 in Winterthur, gestorben 1528 in Freiburg und
damit genau ein Jahr später als Hätzer geboren und gestorben), galt seinen

Zeitgenossen als einer der gebildetsten und eloquentesten Gegner der reformatorischen

Bewegung in der Schweiz - und ist doch kaum je in den Fokus der

Forschung geraten. Die letzte etwas ausfuhrlichere Studie zu Leben und Werk
stammt aus der Feder des Zürcher reformierten Spitalpfarrers Julius Studer und
erschien im Jahr 1912.32 Sie ist in der historischen Rekonstruktion gründlich
(wenn auch nicht ganz fehlerfrei13), in Urteil und Ton aber gänzlich von
konfessioneller Polemik geprägt.34 Johannes Buchstab war Schulmeister zunächst in

Bremgarten und dann, von 1524 bis 1528, in Zofingen. Als Abgesandter des

dortigen Augustiner-Chorherrenstifts nahm Buchstab sowohl 1526 an der Badener
wie auch 1528 an der Berner Disputation als einer der wenigen Verteidiger des

alten Glaubens bei und wurde selbst von seinen Gegnern als der «vorzüglichste»
unter ihnen gerühmt.35

Bereits während seiner Tätigkeit als Lateinlehrer und Schulmeister in Bremgarten

verfasste Buchstab im Jahr 1523 eine umfangreiche Streitschrift gegen die
reformatorische Bewegung.36 Da er für dieses Werk jedoch keinen Drucker fand,
liess er es in den folgenden Jahren nach und nach in acht kleineren
Einzelschriften publizieren.37 Zur Bilderfrage äusserte er sich 1527 in der Schrift

32 Julius Studer, Der Schulmeister Johannes Buchstab, ein Gegner Zwingiis, in: Schweize¬
rische Theologische Zeitschrift, 29 (1912), 198-219.

33 So handelt es sich etwa bei der mehrfach wiederholten Aussage, Buchstab sei Augustiner¬
chorherr in Zofingen gewesen, um einen Irrtum. Buchstab war Schulmeister und Protokoll-
fuhrer, nicht aber selbst Mitglied des Konvents, siehe Adolf Laube/Ulman Weiss (Hg.),
Flugschriften gegen die Reformation (1525-1530), Berlin 2000, 883.

34 Bezeichnend hierfür ist Studers Schlussbemerkung: «Buchstab, der Schulmeister, war ja
selber der grösste Knecht des toten Buchstabens, Zwingli aber unanfechtbar ein lebendiger
Jünger des Geistes Christi» (219).

35 So in einem anonymen Brief aus dem Kreis der reformatorischen Bewegung, welcher sich
im Zwinglimuseum in Zürich befindet. Dort heisst es über Buchstab: «Allem Anschein
nach kein übler Mann, der in der Verteidigung der katholischen Kirche und der Lehrsätze
der Väter für sich allein mehr Einsicht und Eifer entwickelte, als die andern zusammen, die
in jenen Versammlungen waren. Und doch hat es auch ihm an hinreichender Kraft gefehlt.»
Und etwas weiter: «Ehre noch jenem Schulmeister Buchstab, und doch ist es auch bei ihm
nicht über den Buchstaben hinausgegangen. Bonus ille ludimagister, litterae sane parum
litterata.» (Zitate nach Studer 1912, 216f). Nikiaus Manuel sprach in seiner Satire «Testament

der Messe» von Buchstab als «mim sundren liebhaber» und wünschte, dieser solle
«sin kunstrich hirn» mit dem Messtuch bedecken (Nikiaus Manuel, Testament der Messe,
ed. Jakob Baechtold, Bibliothek älterer Schriftwerke der deutschen Schweiz II, Frauenfeld
1878, 232-26, 234). Bei Gottfried Locher erscheint er als «der jugendlich unentwegte, gut
beschlagene Schulmeister Johannes Buchstab aus Zofingen»: ders., Die Berner Disputation
1528: Charakter, Verlauf, Bedeutung und theologischer Gehalt, in: Zwingliana, 14/10
(1978), 542-564, 549.

36 Der Wechsel von Bremgarten nach Zofingen bedeutete für Buchstab auch einen Wechsel
des Einflussgebiets: vom reformatorischen Zürich in die Nähe des (noch) altgläubigen Bern.

37 Zu den Umständen der Dmcklegung, zu Titeln und Aufbewahrungsorten in Schweizer Bib¬
liotheken der Buchstab'schen Veröffentlichungen siehe Studer 1912, 208-212. Buchstab



76 Katharina Heyden

«Von becleidung der Priester liechter (Lichter) weiwasser, gewichet saltz und
eschen (Asche), meßfellimen (Messtücher) (so man nempt opfren) gesang und

bildnissen so in der Cristenlichen kilchen got zum lob vnd ze eer gebrucht werden.

Ein kurtze underrichtung uß götlicher geschrift».38 Der Schulmeister
verteidigt darin insgesamt die liturgischen Bräuche der Kirche gegen die Angriffe
der Reformatoren. Der Abschnitt «Von der bildnuß Gottes unnd seiner lieben

Heiligen» füllt ungefähr 11 Seiten und ist damit etwa genauso lang wie Hätzers

Flugschrift.
Buchstabs Abhandlung ist, wie diejenige Hätzers, zweigeteilt. Im ersten Teil

legt er dar, warum das alttestamentliche Bilderverbot zwar in der Zeit der Israeliten

notwendig gewesen sei, aber auf die Praxis der zeitgenössischen Kirche
nicht zutreffe. Er nimmt also das erste von Hätzer genannte und widerlegte
Argument zugunsten der Bilder auf. Buchstab fuhrt sechs Gründe an, weshalb «den

juden» die Bilder verboten worden seien. Während der erste Grund auf die

Nichtdarstellbarkeit des biblischen Gottes verweist, laufen die anderen fünf
Gründe darauf hinaus, dass «die Juden» Götterbildern gedient, ihnen vertraut, sie

um Rat gefragt, sie angebetet und ihnen geopfert hätten. All dies wird mit Zitaten

aus dem Alten Testament belegt. Ein solcher Missbrauch aber, so behauptet
Buchstab, sei unter Christen niemals vorgekommen: «Also wie erzelet ist worden,

seind die bilder in dem alten testament mißbrucht worden, wann die menschen

of von Gott fielend (abfielen), und betenten die bilder und kelber an, das wir
Cristen noch nie gethon hond, sunder hond wir die bilder für zeichen gehon.»39

Buchstab verweist auf die eherne Schlange (Num 21): auch sie sei «ein
zeichen» gewesen, und solange die Israeliten sie als Zeichen angesehen und
behandelt hätten, seien sie in Übereinstimmung mit Gottes Willen gewesen. Erst
als sie anfingen, das Zeichen anzubeten, ordnete Gott seine Zerschlagung an.

Hier wird die für Hätzers Argumentation zentrale Unterscheidung zwischen

imago und idolum philologisch attackiert. Anders als Hätzer sieht Buchstab die

beiden Begriffe nämlich nicht als Synonyme an, vielmehr müsse man imago mit
«bild» und idolum mit «abgott» übersetzen. Der Lateinlehrer Buchstab kritisiert
insgesamt die «falsch getütschten testamentli», als die falschen volkssprachlichen

Bibelübersetzungen, die den Eindruck erwecken könnten, als würden alle
Bilder im Neuen Testament verboten40 - auch dies wohl eine direkte Reaktion
auf Hätzer und seine Übersetzungsarbeit.

Sodann präsentiert Buchstab «zehen Ursachen, darumb die bilder seind
nachgelassen (erlaubt)». Sie werden - mit drei Ausnahmen - durch Schriftzitate
abgestützt, wobei Buchstab die Belege aus Altem und Neuem Testament weniger

selbst begründete demnach die Schwierigkeiten einen Drucker zu finden, mit dem Umfang
des Werks.

38 Der mit «Von der bildnuß Gottes und seiner lieben heiligen» überschriebene Auszug aus
der Schrift ist abgedruckt bei Berns, Von Strittigkeit der Bilder (wie Anm. 2), 456-462.

39 Ed. Berns, Von Strittigkeit der Bilder (wie Anm. 2), 457.
40 Ed. Berns, Von Strittigkeit der Bilder (wie Anm. 2), 458.



Aureola, Hätzer und Buchstab: Drei Protagonisten. 11

stark trennt als Hätzer. Die zehn Gründe und die Bibelverse zugunsten der Bilder
sind folgende:

1. Bilder von Heiligen ziehen die Betrachter in die Nachfolge zu einem guten
Leben (1 Kor 4).

2. Bilder ziehen zum Unsichtbaren, indem sie es sichtbar machen (Rom 1).

3. Die Anschauung von Bildern reizt zur Andacht, weil Bilder zeigen, welche

grossen Dinge Gott an den Heiligen getan hat (Ps 67).
4. Bilder mehren den Glauben, dass Gott auch an den Betrachtern so handeln

wird wie an den Heiligen (Hebr 2).
5. Bilder stärken die Liebe, weil in der Bildbetrachtung die Betrachtenden in

die Liebe zwischen Gott und Heiligen hineingezogen werden (ohne Angabe einer

Bibelstelle).
6. Bilder relativieren die sichtbare Welt und ziehen so in die Nachfolge (Mt

16).
7. Bilder sind nützlich bei der Unterweisung der Ungebildeten. Hier verweist

Buchstab auf seine eigene Erfahrung - seine ungebildete Mutter habe ihn die

wesentlichen Glaubensinhalte anhand zweier «gemaleten briefen (an der wand

klebent) gelehret» - und auf den Bildverteidiger Johannes von Damaskus.
8. Bilder bewegen die «begird der andechtigkeit», weil Sehen den Menschen

mehr bewegt als Hören.
9. Bilder trösten durch Erinnerung an Leiden anderer (Jak 5).
10. Auch Jesus hat sich in seiner Verkündigung des Gottesreichs der Rede in

Bildworten und Gleichnissen bedient (Mt 13; Lk 14; Ps 77).
Buchstab belässt es aber nicht bei den Argumentationen aus der Schrift,

sondern fügt noch einige Bemerkungen zur kirchlichen Tradition an. Er beruft sich
auf die altkirchlichen Konzilien, Tertullian, Athanasius, Augustinus und Gregor
den Grossen sowie auf Johannes von Damaskus als Autoritäten in früheren
Bilderstreitigkeiten, während Bilderstürmer wie Papst Leo und Kaiser Philippus von
Gott mit dem Tod bestraft worden seien.

Die Quintessenz seiner Argumentation präsentiert Buchstab - didaktisch nicht
weniger ambitioniert als Hätzer - seinen Lesern in einem Vierzeiler, mit dem er
seine Schrift beendet (s. Abb. 2b):

Das bild bedütet Gott unsern herren.
Den sol man in seinen heiligen eeren.
Nit das, das bild Gott selber sey.
Nun das man Gott gedenck dabey.

Dies ist eine im besten Sinn schlichte Verdichtung dessen, was wir heute ein
semiotisches Bildverständnis nennen würden: Bilder sind Zeichen. Sie deuten
auf etwas hin, ohne selbst dieses etwas zu sein. Buchstab vergleicht diesen

Vorgang mit der Wahrnehmung der Schöpfung: «Also wie wir die Schöpfung nit
gesehen hond, aber die geschöpf, gesehen (sehen), gleichweiß, so wir die ding
nit sehend, so die bilder bediiten, sollen wir den selbigen ze gedechtnuß, die bil-



78 Katharina Heyden

der hon.»41 Aufgrund ihres Verweischarakters also üben Bilder dieselbe

Anziehungskraft auf den Menschen aus wie die Natur, weil sie durch Sichtbares auf
Unsichtbares hindeuten. In der Betrachtung eines Bildes wird die betrachtende
Person zu dem im Bild Bezeichneten in Beziehung gesetzt. Buchstab beschreibt
diese Beziehung mit Verben wie <anziehen, bewegen, reizen, trösten>. Er versteht
offenbar das Bild als Medium der Beziehung zwischen Betrachtendem und
Betrachtetem. Diese Wirkung hat es aber nur, wenn es über sich selbst hinaus
verweist. Wird das Bild selbst mit dem Dargestellten verwechselt, dann verliert es

seinen verweisenden, medialen Charakter und wird selbst zum Objekt, zum Idol.
Damit rückt das Bild bei Buchstab sehr nahe an das Wort - während Hätzer

beide als einander ausschliessende Gegensätze ansieht. In Buchstabs Semiotik
sind Wort and Bild Zeichen, die auf Gott hinweisen sollen. Deshalb kann er auch

die Tatsache, dass Jesus in Gleichnissen und Bildworten gesprochen hat, als

Argument für gemalte Bilder anfuhren.

«Die zehend ursach, ist, das wir billichen sollen bilder und gleichnussen hon, aller
derer dingen die bey got seind uß dem, das Christus an vil orten, und in mancher-
ley weg das reich der himlen durch gleichnussen hat verkündet und veriehen
(versprochen) durch welche gleichnussen irdische ding seind anzögt worden, un alla
himelische ding bedütet hond. Darumb mögent wir auch Irdische ding hon, die
bilder, di uns himelische ding anzögen söllent.»42

Während die Schweizer Reformatoren die Berechtigung von religiösen
Bildern überhaupt bestritten und die Lutheraner sie zu «Adiaphora» erklärten, also

zu neutralen Elementen, die man haben oder auch nicht haben kann, behauptet
Buchstab eine Gleichwertigkeit und Gleichnotwendigkeit von Bild und Wort. Ihr
Wert besteht vor allem in der Relativierung der sichtbaren Dinge. Diese wird bei
Bildern auf paradoxe Weise erzeugt, weil das Bild selbst etwas Materielles,
Irdisches, Sichtbares ist. Es weist durch sich selbst über sich hinaus.

Weil das Gelingen dieses Verweisens aber nicht in der Macht des Bildes
selbst liegt, sondern ein unverfügbares Geschehen zwischen Betrachtenden,
Darstellung und Dargestelltem ist, sind Bilder an sich neutral. Die Frage der Bilder
ist für Buchstab - wie übrigens auch für Luther und Zwingli - eine Frage des

richtigen und falschen Gebrauchs, nicht der Bilder selbst.

Historisch ist Buchstabs Behauptung, die Christen hätten zu keiner Zeit ein
anderes als ein semiotisches Bildverständnis gelehrt und gelebt, zweifellos
unzutreffend. Heute bestreitet niemand mehr, dass die Bilderverehrung im Spätmittelalter

theologisch von einem magischen Verständnis geprägt und kultpraktisch
aus den Rudern gelaufen war.43 Aber das sollte den Blick für das beträchtliche

41 Ed. Berns, Von Strittigkeit der Bilder (wie Anm. 2), 459.
42 Ed. Berns, Von Strittigkeit der Bilder (wie Anm. 2), 460.
43 Siehe dazu Jean Wirth, Die Bestreitung des Bildes vom Jahr 1000 bis zum Vorabend der

Reformation, in: Reinhard Hoeps, Handbuch der Bildtheologie. Band I: Bildkonflikte,
Paderborn 2007, 191-211; Hans Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem
Zeitalter der Kunst, München 1990, bes. 331-347 sowie 457-505; Bernd Roeck, Macht und
Ohnmacht der Bilder. Die historische Perspektive, in: P. Blicke/A. Holenstein/H.R.



Aureola, Hätzer und Buchstab: Drei Protagonisten. 79

bildtheologische Potenzial von Buchstabs Ausfuhrungen ebensowenig trüben
wie die wüste Polemik am Ende seiner Schrift und die Ankündigung der Rache

Gottes an den Bilderstürmern. Dies gehört zum Ton der Zeit und findet sich
ebenso bei hochgeschätzten Reformatoren, ist im konkreten Fall vielleicht sogar
wiederum als Antwort auf Hätzers Aufforderung zum Verbrennen aller Bilder zu
verstehen. Buchstab versucht den reformatorischen Biblizismus auszuhebein,
indem er Bilder und Worte als Zeichen versteht, die über sich selbst hinaus - auf
Gott hin - verweisen. Wenn sie ihrem Zeichencharakter nicht gerecht werden,
(nur dann!) sind Bilder in Übereinstimmung mit der Heiligen Schrift als Idole
abzulehnen.

Der zweifache Ausgang des Bilderstreits: Umbruch und Transformation

In Auswertung dieser kleinen Fallstudie zu den Anfängen des Bilderstreits in der
Schweiz lassen sich folgende Schlüsse ziehen:

1. Der Fall der Aureola in Luzern kann als erster reformatorisch motivierter
Bildersturm auf dem Gebiet der Schweiz gelten. Zwar wurde bereits im Jahr

1520 ein gewisser Uly Andres von Kengelbach in Zürich enthauptet, weil er in
einem Wirtshaus bei Uznach mit seinem Degen auf eine Kreuzigungsdarstellung
eingestochen und behauptet hatte, «die Götzen niitzent nüdt da, und sy möchtind
niidt gehelffen.»44 Doch lässt sich diese Attacke noch ganz im Rahmen der
spätmittelalterlichen Bilderfrömmigkeit verstehen, nämlich als ein «affektives
Umschlagen der Frömmigkeit»45 gegen Heiligenbilder, die sich als nicht wirksam
erwiesen hatten. Aureola dagegen scheint zur Verbrennung des von ihr selbst
gestifteten Bildes durch die reformatorische Kritik an der Heiligenverehrung
inspiriert worden zu sein. Gleichzeitig aber zeigen ihre Gewissensbisse, dass

Aureola - und wohl auch ihre Berater Myconius und Zwingli - den spätmittelalterlichen

Glauben an die Wirksamkeit und Macht der Bildwerke noch nicht
überwunden hatten.

2. Dasselbe gilt für Ludwig Hätzer, der mit seiner höchst wirkungsvoll
vorgebrachten Forderung nach Vernichtung aller Bildwerke erkennen lässt, dass er
dem spätmittelalterlichen magischen Verständnis von Bildern im Grunde genauso

verhaftet ist wie die Bilderverehrer, die er in seiner Flugschrift attackierte.
Das Werk, eine publizistisch höchst wirksame bildkritische Umsetzung des re-

Schmidt/F.-J. Sladeczek (Hg.), Macht und Ohnmacht der Bilder. Reformatorischer Bildersturm

im Kontext der europäischen Geschichte, München 2002, 33-63; Lutz Lippold,
Macht des Bildes - Bild der Macht. Kunst zwischen Verehrung und Zerstörung bis zum
ausgehenden Mittelalter, Leipzig 1993, 220-248.

44 Der Fall ist dokumentiert bei Kamber, Reformation als bäuerliche Revolution (wie Anm.
14), 162-164.

4>
Jaques Le Goff, Kirchliche Kultur und Volksüberlieferungen in der Zivilisation der Mero-
winger, in: ders. Für ein anderes Mittelalter. Zeit, Arbeit und Kultur im Europa des 5.-15.
Jahrhunderts 1984, 131; ähnlich Guy P. Marchai, Das vieldeutige Heiligenbild, Bildersturm im
Mittelalter, in: Blickle et al. (Hg.), Macht und Ohnmacht der Bilder (wie Anm. 25), 307-332.



80 Katharina Heyden

formatorischen Schriftprinzips, wirkte wohl vielerorts als Katalysator des

Ansturms gegen die Bilder. Jedenfalls sind für die Jahre nach Erscheinen der Schrift

vor allem aus ländlichen Bereichen zahlreiche Vorfälle von Bilderschändung und

-Vernichtung bekannt.46 Dass der Zwingli-Kreis sich recht bald von Hätzer
distanzierte, dass er schliesslich als Ketzer gebrandmarkt und in Konstanz
hingerichtet wurde, lag nicht an seinem bilderkritischen Jugendwerk - dieses war ja
von Zwingli und Leo Jud ausdrücklich gelobt worden -, sondern vielmehr daran,
dass Hätzer nach seinem Weggang aus Zürich einen unstetes Leben führte, sich
den Täufern um Hans Denck und Jakob Kautz anschloss, die altkirchliche Tri-
nitätslehre öffentlich kritisierte und einen für seine Zeit unerhört freien Umgang
mit Frauen pflegte.47 In der Frage der Bilder aber ist die Schweizer Reformation
dem Aufruf Hätzers weitgehend gefolgt. Öffentlich inszenierte, sogenannte
ordentliche) Abschaffungen der Bildwerke, bei denen vielerorts Hinrichtungsrituale

nach dem Vorbild von Ketzerprozessen inszeniert wurden, die menschliche

Gerichtsprozesse imitierten,48 bezeugen das zutiefst magische Verständnis
der Bilderstürmer. Nur wer an die Macht und Wirksamkeit von Bildwerken
glaubt und sie fürchtet, kommt auf die Idee, den Statuen zur Strafe für ihre
(Vergehen) die Gliedmassen zu verstümmeln und Köpfe abzuschlagen.49

3. Dagegen kann der semiotische Entwurf des Johannes Buchstab als erstes

ernsthaftes Bemühen um eine neue, dem humanistischen Menschenbild
entsprechende Bildtheorie und Zeichentheologie gelten. Vieles spricht neben der

zeitlichen Nähe dafür, dass er ihn in direkter Auseinandersetzung mit Hätzers

Flugschrift verfasst hat: der Titel nimmt mit «uß göttlicher geschrift» Bezug auf
die Forderung Hätzers am Ende seiner Schrift; der zweigeteilte Aufbau dürfte
ebenso von ihm inspiriert sein wie die Präsentation von zehn Argumenten
zugunsten der Bilder; die für Hätzer zentrale Unterscheidung von imago und ido-
lum wird von Buchstab aufgegriffen und widerlegt; die Polemik gegen falsche

Verdeutschungen der Bibel dürfte gegen Hätzer gerichtet sein. Historisch ist

Buchstabs Behauptung, die Christen hätten Bilder schon immer als Zeichen
verstanden, zweifellos verfehlt. Man könnte allenfalls fragen, ob sie im Blick auf

46 Siehe Kamber, Reformation als bäuerliche Revolution (wie Anm. 14), 131-206.
7 Siehe Jehle, Ludwig Hätzer (wie Anm. 21), 76-107.

48 So etwa, wohl gemerkt: mit öffentlichem Ratsbeschluss, in Bern, siehe dazu Lucas Marco
Gisi, Nikiaus Manuel und der Berner Bildersturm 1528, in: Blickle et al. (Hg.), Macht und
Ohnmacht der Bilder (wie Anm. 25), 143-175. Für die Bilderstürme in anderen Städten
siehe die «Städteporträts zum Bildersturm» in Dupeux/Jezler/Wirth (Hg.), Bildersturm.
Wahnsinn oder Gottes Wille? (wie Anm. 1), 67-133.

49 Die Einsicht, dass Bildersturm und Bilderverehrung dasselbe magische Verständnis von
Bildern voraussetzen, ist keineswegs neu. Sie wurde bereits von Hermann Heimpel in: Der
Mensch in seiner Gegenwart. Acht historische Essays, Göttingen 1954, 134, formuliert und
in der Folge historisch verifiziert, z.B. durch Guy P. Marchai, Das vieldeutige Heiligenbild.
Bildersturm im Mittelalter, in: Blickle et al. 2002, 307-332; - und auch in populärwissenschaftlichen

Publikationen an eine breite Öffentlichkeit vermittelt, siehe z.B. für den

Schweizer Kontext: Sabine Währen, Der Bildersturm. Nur wer an Bilder glaubt, zerstört sie,
in: Basler Regiomagazin, 2 (2007), 16-19.



Aureola, Hätzer und Buchstab: Drei Protagonisten. 81

antike und mittelalterliche Theorien zur Bilderverehrung ihre Berechtigung hat.50

Die Stärke seiner Ausführungen tritt zutage, wenn man sie nicht als Deskription,
also nicht als Beschreibung tatsächlicher historischer Zustände, sondern als

Proskription, also als eine Korschrift für einen theologisch verantworteten Umgang
mit religiösen Bildern versteht. Am Beispiel Buchstabs wird deutlich, was in der

Reformationsgeschichtsschreibung (und vor allem in Jubiläen) häufig
unterschätzt oder ganz unterschlagen wird: dass und in welchem Ausmass auch die

sogenannten <Altgläubigen> des frühen 16. Jahrhunderts reformorientiert waren
und in die <Neuzeit> drängten.51

Während der Bilderstreit in den reformierten Gebieten einen in kürzester Zeit
vollzogenen Umbruch, ja eine Kulturrevolution zur Folge hatte, trug er in den

katholischen Regionen zu einer langsamen Transformation im Verständnis von
und im Umgang mit religiösen Bildern bei. Diese verschaffte sich erst mit
aufklärerischen Bewegungen innerhalb des Katholizismus, welche sich gegen den

wiederum ausufernden Heiligen- und Bilderkult der Barockzeit abgrenzten,
Geltung.52 Beides, reformatorischer Umbruch wie katholische Transformation in der

Bilderfrage, prägt die jeweiligen Konfessionskulturen bis heute - fast möchte

man sagen: unübersehbar.

30 Zu diesen siehe Jean Wirth, Soll man Bilder anbeten? Theorien zum Bilderkult bis zum
Konzil von Trient, in: Dupeux/Jezler/Wirth (Hg.), Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille?

(wie Anm. 1), 28-37.
51 Auf dieses Versäumnis der Forschung seit der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts hat der re¬

formierte Kirchenhistoriker Alfred Schindler wiederholt hingewiesen, z.B. ders.: Der Aufbau

der altgläubigen Front gegen Zwingli, in: Die Zürcher Reformation: Ausstrahlung und
Rückwirkungen (Tagungsband), hg. v. Alfred Schindler/Hans Stickelberger, Bern 2001,
17-42. Für diesen Hinweis danke ich meinem Berner Kollegen Martin Sallmann. Im Blick
auf die Bilderfrage hat sich Christine Göttler, Die Disziplinierung des Heiligenbildes durch
altgläubige Theologen nach der Reformation - Ein Beitrag zur Theorie des Sakralbildes im
Übergang vom Mittelalter zur Frühen Neuzeit, in: Bob Scribner (Hg.), Bilder und Bildersturm

im Spätmittelalter und in der frühen Neuzeit (Wolfenbütteler Forschungen 46),
Wiesbaden 1990, 263-297, gewidmet. Buchstab ist ein Beispiel dafür, dass es Bemühungen um
die «Disziplinierung» des Bildes seitens der sog. Altgläubigen bereits zu Beginn der
Reformation gab.

52 Siehe dazu Peter Hersche, Die Allmacht der Bilder. Zum Fortleben ihres Kults im nachtri-
dentinischen Katholizismus, in: Blickle et al. (Hg.), Macht und Ohnmacht der Bilder (wie
Anm. 25), 391-405.



82 Katharina Heyden

Abbildungen

BtÇifeidMtj BitMujJin/ ?}?««»« get Swrtm ?ert{
tt'u iibtf((?/?«< mit |tjS 51m» Jörn ßoctjtinb. So
BtjiiS tS !«S Bimtfvnb «6/9« |'r gdl» in ¥<m fi«)6 i>

»erbo» KoScnS ?«»(( ßifiijrn nxrben»/ f» jriib«îot
jlarB «b gSmenS.jIt rwnwnb n(t6ms9« »«il/ ja 9«
Çrrr wttn "4S »ßtiigo» *nt> fn n© »äUF« jer jl:Ja-m
vn6 Wittens üw« watii in 9tm fan6 Biybrn/ in weli> _

ttc§ 9er ffert für« Vitt/wnb 9a feEPa s>«6«>6 jr ®«t It'afS
9mgSRm9taun/9itmit9u?ant,9anuatr<Sm gt> fü»6mi*
mactjt(int!/9cmÇok}«n|irf(l/ 9u9aw(S«ftßtnotÇ fä»6.
gittnc/wrt rffmb ne<§ rî((fJ<B6.tî

9«lt.7<

211 fo fall 9u 9ökh »ölcFtra» !§«!>/ For j« itltSr ïiB
*ti6 S«tbr><§ 1« fillttl/jaflöt îii ftlsFfltÇm/ïrrbKim
jKgtfcÇniiJtt Bit6/1h«m Bu Biff (inSfunftrjctabt va
vf|tr»(lt»«lifguttat Bin« Çtrroi.

Soir<r«n«mio.iii

9) fin» Biectrborr*n »!t(if?itïn Ç«I«I fell/fi?3
toBao font Fumpflrt>n9ÏirJotïm«TSrKKB/atbm

rr/vff9«« ïu esbfnjcjï Bin fibtn Swa t 3ciporenb
*(& «t wi6 (htrait Boten Bit^tfOmfUglgtn ga*
taÇubtrt/teJjgvffÇoÇotvnb nisten Btraett/cberin
»Mbtn/tenrfjtnb jrtftltSt»nb fiiUn/*«br(ûçiS,9i<
ftlbFiltÇtnmir f?ar/*n» 9itabtmtafttung srrpv'rtrt

jtriyfitnWj« «UîÇ frmiiwffltt»Bat ffatti».

Stur.iji
«I«

Abb. 1 a und b

Ludwig Hätzer, Ein urteil gottes unsers ee gcmahels, wie man sich mit allen götzen und bildnussen
halten sol, uß der heiligen gschrifft gezogen, Zürich: Christoph Froschauer 1523, Bayerische
Staatsbibliothek München Signatur: Polem. 1465 882214 4.
urn=urn:nbn:de:bvb:12-bsbl 0167799-0

(a) Einband: Die Titelseite steht in ihrer aufwändig bebilderten Ausschmückung in einer eigentümlichen

Spannung zum bilderkritischen Inhalt der Schrift.
(b) S. 8: Die bilderkritischen Verse aus dem Alten Testament werden in deutscher Übersetzung
typographisch übersichtlich präsentiert. Sic stehen und sprechen fur sich, Kommentare des Autors sind als

Marginalien zugefügt und damit sofort als Zusätze erkennbar. Diese Präsentation ist eine unmittelbare

publizistische Umsetzung des reformatorischen Schriftprinzips.



Aureola, Hätzer und Buchstab: Drei Protagonisten. 83

Oon becletoung
per Gießer ItecWer tocta?a|

ft/Jcwocftf f*lç vtib «fdjcü/mf»frümi (f* mi
Wluwffin/f» in i

CrifUntof g« j6 Ub s/»}««r je
bturtfr »erW.j£tn turg« wtSrùÇtùg

»fi gitlùifttgefrffiijft. SurtffTj»
*ntw J3irt)|î«b fcjtföhmfte*

m 3»finjen.

XtSgbte.7.
2UU*bn»/r*}»btr«:bnung «b«gew»»Jat g»rbe»
ÇtmtU btöKt/f«! fUtfientiK? i» W gup g»m» be» %v>

ntei» vabitt^c »eebf/effbae/mt ^ületdftet g«terjue
iwt»ert«/»& &*»""£&<» ti»wg*v5f«tur fütien.

" "Jii-C h» it<5 v Y>

è

f tßitvi'teb vtß#' Sfcfabra,
r« öjjtjm sa»*» Äßl&tS
»|iö<.ibii&:cu&&»njpgtw&K/öm ^r;^5

jum/w»b^ tcrfm û. t>K,«u

j QU futiffc bfe jubm$*tti> an$tbœt&bk
fFeuviiwimö $Äl£»etßii/AU tum^t#öre/*£g &e»w«B

tc. $•#&.»

*pffro/«&&auüfbmtäfktt/büwömbiib:mf«b-?; ^cttï*M
qtfùv v«.i»«&§«« jffitfubm fïor/

^«mjwoM'i/Tlf^ttfnpfAlmtt^/pArAUp^nuiw/m
„•J* w bcm ptwU. PJ*W?i

*ker$tUtt:ifiw${&«i'fHnb b»<btl&fr mbetn ,,w{-';8
tm t:fl*mtiitmi$biU($z vea:bt.n/mAMi tit menf$ *
s>ffc vcn&itt fùUtà/vnb betzmtm feie büketvnb
}xrM%/bAt *>tr triff«» rwri?mV$ei$fe/t $o»fe/ft»w
' $9.ib »iröitbtUvcr für imfan «j
;<kft cpürr.^-tö fei* weil mAttÖtebtlötr fu r »eütfm
tsonb futüe wie fett »ufern gttffcu#öüfe > nwj5</

djïc/fe fctnb fu iefatt mtrnÂ bbetéuU vß feifm ft
'^iï erjeüec »ürc/(D.4^S*ttvß fett» ge$«g .£«*'/
tu <it($ lAtJm tHM§m/sttb> feitfßa?mfeig.»ufe. un/
yig vcïgulbm/tmikbAZLnkge.î bit~ite.9.Xä&cns

&jäta* $&*££ i&utfec» bit #0*(c* tv*b<n
cn 'otcg &~Ûau&&*îi$*s ÇaitenpfAlKjm Meß un cyc&.î *
2-/t {u?m «n^f^MefAQce er x>fft>u
tuguz &>. ï*!<NJv>ft bOf er cÇott bttn fatten $'( $.n$. 4

:;n ciitô rcinpîtbàgfef/fAçrc er jwcü 5^0 «%<!/
C itt|

y4èZ?. 2 a wwJ 6

Johannes Buchstab, Von bccleidung der Priester liechter weiwasser, gewcichtc[n] saltz vnd eschen,
meßfrümen (so ma[n] nempt opffrc[n]) gesang vnd bildnissen, so in d Cristenlichen kilchcn got zu
lob vn[d] zc ccr gcbrucht wcrde[n], gedruckt bei Grüninger Straßburg 1527;
Bayerische Staatsbibliothek, Signatur: 836477 4 H.ref. 265#Bcibd.4 836477 4 H.rcf. 265#Bcibd.4
www.mdz-nbn-resolving.dc/urn/resolver.pl?urn=urn:nbn:dc:bvb: 12-bsb 10160496-9

(a) Titelseite: Die typographische Gestaltung des Buchtitels als Kelch korrespondiert mit der liturgischen

Thematik des Werkes. Der Bibelvers (Esr 7,23), als Basis des Kelches präsentiert, unterstreicht

den (auch im Wcrktitel erhobenen) Anspruch des Autors, auf dem Boden der Heiligen Schrift zu

argumentieren.

(b) S. 21 : Bereits die Präsentation der Buchscitc dokumentiert den im Vergleich mit Hätzer (Abb. lb)
grundsätzlich anderen Umgang mit der Bibel: Hier werden die Verweise auf Bibelstellen als Marginalien

zum Haupttext des Autors angezeigt.

Aureola, Hätzer und Buchstab: Drei Protagonisten des reformatorischen Bilderstreits in
der Schweiz zwischen Umbruch und Transformation
Der sogenannte Bilderstreit der Reformationszeit hat die kulturelle Landschaft der
Schweiz innerhalb weniger Jahre nachhaltig verändert. Der Artikel nimmt die Anfänge
dieser Entwicklung anhand von bisher wenig beachteten Quellen in den Blick und geht
dabei von der Beobachtung aus, dass die Bilderfrage für die führenden Theologen der
Reformation nicht von primärem Interesse war, sondern von konkreten Ereignissen pro-



84 Katharina Heyden

voziert wurde. Daher wird zunächst der früheste bekannte Fall einer Bilderzerstörung in
der Schweiz rekonstruiert: der private Bildersturm der Aureola in Luzern, durch den
Zwingli möglicherweise zum ersten Mal direkt mit der Bilderfrage konfrontiert war.
Sodann werden zwei theologische Werke aus dem Jahr 1523 analysiert: Auf der einen
Seite eine (wohl von Zwingli in Auftrag gegebene) Flugschrift des Ludwig Flätzer, in der
dieser aufzuzeigen versucht, dass die Existenz von Bildern und Statuen der Heiligen
Schrift widerspricht, die aber zugleich erkennen lässt, dass der radikale Bildergegner das
magische Verständnis der Bilderverehrer keinesfalls überwunden hat. Auf der anderen
Seite ein möglicherweise als unmittelbare Reaktion auf Hätzer vom altgläubigen
Schulmeister Johannes Buchstab in Bremgarten verfasster Traktat zur Verteidigung der Bilder,
in dem der Autor ein semiotisches Verständnis von Bildern vertritt. Obgleich Buchstabs
Behauptung, die Kirche habe Bilder schon immer und ausschliesslich als auf Gott
verweisende Zeichen aufgefasst, historisch sicherlich unzutreffend ist, zeigt sein semiotischer
Bildbegriff doch, dass Altgläubige bereits in den frühen Jahren der Reformation offen für
theologische Neuformulierungen und Revisionen waren.
Bilderstreit - Reformation - Zwingli - Aureola - Ludwig Hätzer - Johannes Buchstab.

Aureola. Hätzer et Buchstab: Trois protagonistes de la querelle iconoclaste
en Suisse entre rupture et transformation
La querelle iconoclaste de l'époque de la Réforme transforma de manière durable le

paysage culturel de la Suisse en seulement quelques années. Cette contribution s'intéresse
aux débuts de ce développement et analyse des sources peu connues jusqu'à présent, en
prenant pour base le constat que la question des images n'était, de fait, pas d'intérêt
majeur pour les théologiens de la Réforme, mais fut provoquée par des événements
concrets. Dans un premier temps, l'article reconstruit le cas le plus ancien connu de destruction

d'images en Suisse: l'iconoclasme privé d'Aureola à Lucerne, à travers lequel
Zwingli fut possiblement confronté pour la première fois de manière directe avec la question

des images. Puis sont analysées deux œuvres théologiques datées de 1523: D'une
part, un pamphlet de Ludwig Hätzer (probablement rédigé à la demande de Zwingli), dans
lequel celui-ci tente de montrer que l'existence d'images et de statues contredit les textes
sacrés, mais laisse également entendre que l'adversaire radical des images n'a surmonté
en rien la compréhension magique des fervents d'images; d'autre part, un traité sur la
défense des images rédigé par l'instituteur vieux-croyant Johannes Buchstab à Bremgarten,
possiblement en réaction à Hätzer, dans lequel l'auteur présente une compréhension
sémiotique des images. Bien que l'affirmation de Buchstab, selon laquelle l'Église a
depuis toujours uniquement considéré les images comme signes se référant à Dieu, ne soit
probablement pas exacte d'un point de vue historique, son concept sémiotique d'images
montre que les vieux-croyants étaient, déjà dans les premières années de la Réforme,
ouverts à des reformulations et révisions théologiques.
Iconoclasme - Réforme - Zwingli - Aureola - Ludwig Hätzer - Johannes Buchstab.

Aureola, Hätzer e Buchstab: tre protagonisti del dibattito riformista stille immagini nella
Svizzera in fermento e in trasformazione
II cosiddetto dibattito sulle immagini al tempo della Riforma in pochi anni lia cambiato la
Svizzera in modo duraturo. L'articolo prende in considerazione gli inizi di questo cambia-
mento attraverso poche fonti, partendo dall'osservazione che la questione delle immagini,
per i teologi che conducevano la Riforma, non costituiva un motivo centrale di intéressé,
bensi scaturi da eventi concreti. Per questo motivo viene prima di tutto ricostruito il primo
caso di distruzione di immagini in Svizzera: l'assalto ai dipinti di Aureola a Lucerna, che
probabilmente per la prima volta mise Zwingli direttamente a confronto con la questione
dei quadri. Quindi vengono analizzate due opere teologiche dell'anno 1523: da un lato un
volantino (commissionato da Zwingli) in cui Ludwig Hätzer cerca di mostrare che l'esis-
tenza di dipinti e statue contraddice la sacra scrittura, al contempo perô mostra che l'im-
maginario radicale non ha superato la magica comprensione dei veneratori di immagini.
Dall'altro lato un trattato redatto a Bremgarten per la difesa delle immagini, una probabile



Aureola, Hätzer und Buchstab: Drei Protagonisten. 85

reazione immediata a Hätzer da parte del direttore di scuola in buona fede Johannes Buchstab,

che rappresenta una comprensione semiotica delle opere. Sebbene l'affermazione di
Buchstabs, per cui la chiesa ha da sempre e solo considerato le immagini come segni che
rimandano a Dio, di certo non corrisponda storicamente, la sua comprensione semiotica
delle immagini mostra che gli uomini in buona fede giä nei primi anni della Riformazione
erano aperti a nuove formulazioni e revisioni teologiche.
Dibattito sulle immagini - Riformazione - Zwingli - Aureola - Ludwig Hätzer - Johannes

Buchstab.

Aureola, Hätzer and Buchstab: Three protagonists of the Reformed Iconoclastic
Controversy in Switzerland between radical change and transformation
The so-called Iconoclastic Controversy of the Reformation movement drastically
transformed the cultural landscape of Switzerland within a few years. The article focuses on
the very beginnings of this process based on research sources neglected to date. It is of
particular interest in this matter that the leading theological protagonists of the
Reformation were not primarily interested in the issue of images and icons. Instead, the question

was provoked by more concrete cases of iconoclasm. From this premise, the author
first reconstructs the event of a demolition in private of a cultic icon by its own donor, a

woman named Aureola in Luzerne. It was probably this particular event that drew
Zwingli's attention to the issue of icons for the first time. In addition, two theological
works from the year 1523 are examined and contrasted to each other. The first one is a
pamphlet written by the Zurich priest Ludwig Hätzer (probably commissioned by
Zwingli), composed to demonstrate that the very existence of images and icons stands in
contradiction to Scripture. At the same time, the study of the pamphlet reveals that the
radical iconoclast also did not quite overcome a certain magical conception of images sometimes

present among iconophiles. The second work is a treatise by the Catholic schoolmaster

Johannes Buchstab from Bremgarten written in defense of images, as an immediate

reaction to Hätzer, purporting a semiotic conception of images and icons. Although
Buchstab proves to be erroneous in his historical assertion that the Christian Church
always and solely perceived images as signs, his semiotic theory of images indicates that
even the Old believers within the Reformation were open to theological reformulations as

early as the 1520s.

Iconoclasm - Zwingli - Ziirich - Aureola - Ludwig Hätzer - Johannes Buchstab.

Katharina Heyden, Prof. Dr., Professorin für Ältere Geschichte des Christentums und der
interreligiösen Begegnungen an der Theologischen Fakultät der Universität Bern.




	Aureola, Hätzer und Buchstab : drei Protagonisten des reformatorischen Bilderstreits in der Schweiz zwischen Umbruch und Transformation

