Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 111 (2017)

Artikel: Zwinglis Transformation des Scotismus
Autor: Leppin, Volker
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-772430

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-772430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwinglis Transformation des Scotismus

Volker Leppin

Fir die Lutherforschung hat es sich bewihrt, die alten Vorstellungen eines
Bruchs zwischen Mittelalter und Reformation durch weichere Modelle der «Trans-
formation» zu ersetzen.' Damit wird nicht etwa auf den Gedanken verzichtet,
dass die Reformation insgesamt eine Neuerung brachte, aber der Weg hierzu
wird historisch nachvollziehbarer evolutiv beschrieben. Die durchaus auch ha-
giographisch anmutende Vorstellung von dem Bibelwissenschaftler Martin
Luther, der durch eine einzige exegetische Erkenntnis das Mittelalter hinter sich
gelassen habe, wird heute jedenfalls explizit kaum mehr vertreten.

Umso reizvoller ist es, diesen Gedanken der Transformation auch auf Huld-
rych Zwingli zu beziehen.” Das heiBt auch, Zwingli nicht von vorneherein als
«Schiiler Luthers» (Martin Brecht)® zu verstehen, sondern nach seinen eigenen
Bedingungen zu wiirdigen. Der Gedanke, dass Zwingli wesentlich von Martin
Luther gepriigt sei, war schon in der ilteren Forschung sehr prisent.* Erst mit der
grundlegenden Studie von Arthur Rich tiber die theologischen Anfinge Huldrych
Zwinglis von 1949 kam in diese Frage Bewegung: Rich argumentierte, dass
Zwinglis Entwicklung hauptsdchlich vor einem humanistischen Denkhorizont zu
verstehen sei’ und sich im Wesentlichen in den Jahren 1519/20 vollzogen habe.

' Siehe Volker Leppin, Transformationen. Studien zu den Wandlungsprozessen in Theologie

und Frommigkeit zwischen Spdtmittelalter und Reformation, Tiibingen 2015.

Vgl. zu den folgenden Uberlegungen in nuce schon meinen TRE-Artikel zu Huldrych
Zwingli: Volker Leppin, Art. Zwingli, Ulrich, in: TRE 36, Berlin/New York 2004, 793—
809.

Martin Brecht, Zwingli als Schiiler Luthers. Zu seiner theologischen Entwicklung 1518-
1522, in: Martin Brecht, Ausgewihlte Aufsitze. Bd. 1: Reformation, Stuttgart 1995, 217-
236; weitere, Brechts Sicht vertiefende Argumente bei seinem Schiiler Ralf Hoburg,
Seligkeit und Heilsgwilheit. Hermeneutik und Schriftauslegung bei Huldrych Zwingli bis
1522, Stuttgart 1994, 169-185.

Siehe hierzu den Uberblick bei Ulrich Gibler, Huldrych Zwingli im 20. Jahrhundert. For-
schungsbericht und annotierte Bibliographie 1897-1972, Ziirich 1975, 39-53.

Souveridn zusammenfassend zu Zwinglis humanistischem Hintergrund: Comelis Augustijn,
Zwingli als Humanist, in: Nederlands Archief voor Kerkgeschiedenis, 67 (1987), 120-142.

2

SZRKG, 111 (2017), 51-64



52 Volker Leppin

Erst ab 1522 sei er dann intensiver in Kontakt mit Luthers Schriften gekommen.®
Gottfried W. Locher setzte die eigenstindige Entwicklung Zwinglis sogar noch
frither, schon 1515/16, an — entscheidend war auch in seinen Augen der Huma-
nismus, namentlich Erasmus,” und dies in einem AusmaB, dass Christine Christ-
von Wedel zusammenfassen kann: «1519 wird Zwingli als ausgewiesener An-
hinger von Erasmus nach Ziirich geholt.»®

Die weitere Forschung hat sich allerdings hauptsédchlich auf die ausfiihrlichen
Darlegungen bei Rich gestiirzt — und sich bemiiht, diese zu widerlegen: Wilhelm
H. Neuser,” vor allem aber Martin Brecht wiesen eine Kenntnis der Schriften
Luthers bei Zwingli schon 1519'° nach — und so konnte sich der Gedanke von
Zwingli als «Schiiler Luthers» etablieren, ohne dass genauer gewichtet worden
wire, ob diese unbestreitbare und von Brecht giiltig nachgewiesene Lutherkennt-
nis nun tatsichlich kausative oder eventuell nur katalytische Bedeutung fiir
Zwingli hatte."" Ja, streng genommen, waren Brechts eigene Ergebnisse nicht ge-
eignet, sein Urteil von der Schiilerschaft Zwinglis zu decken: Aus den Berichten
des Ulrich Zasius iiber Luther nahm Zwingli «nur das Papstthema» auf,'* und
was Zwingli spiter aus Luthers Exegese lernte, war zumindest «[a]uf den ersten
Blick [...] enttiuschend»® — was wohl dann gilt, wenn man Zwingli in Abhén-
gigkeit von Luther verstehen will. Nimmt man tatsichlich seine eigene Entwick-
lung wabhr, so sind diese Ergebnisse keineswegs enttduschend, sondern geradezu
selbstverstidndlich, vor allem, wenn man mit Peter Opitz den eigenen Erwar-
tungshorizont Zwinglis in seinen frithen Briefen mit einbezieht: «Eine Absicht
oder auch nur eine Erwartung, aus Luthers Schriften etwas lernen zu wollen bzw.
zu konnen, ist im Briefwechsel Zwinglis allerdings nicht zu erkennen.»'

Die Moglichkeit zu einer solchen angemesseneren Sicht Zwinglis hat Daniel
Bolliger eroffnet, freilich leider mit vergleichsweise geringer Wirkung:'"> Er hat

Arthur Rich, Die Anfinge der Theologie Huldrych Zwinglis, Ziirich 1949, 93-95.

Gottfried W. Locher, Die Zwinglische Reformation im Rahmen der europiischen Kirchen-
geschichte, Gottingen/Ziirich 1979, 88f.

Christine Christ-von Wedel, Erasmus und die Ziircher Reformatoren. Huldrych Zwingli,
Leo Jud, Konrad Pellikan, Heinrich Bullinger und Theodor Bibliander, in: Christine Christ-
von Wedel/Urs B. Leu (Hg.), Erasmus in Zirich. Eine verschwiegene Autoritit, Ziirich
2007, 7-165, 82.

Wilhelm H. Neuser, Die reformatorische Wende bei Zwingli, Neukirchen-Vluyn 1977, 145.
' Brecht, Zwingli als Schiiler Luthers (wie Anm. 3), 219-223.

Die wohl blof katalytische Bedeutung Luthers bringt W. Peter Stephens, Zwingli and
Luther, in: Evangelical Quarterly, 71 (1999), 51-63, 55, gut auf den Punkt: «The point whe-
re Luther impinged most powerfully on Zwingli was not in his teaching but in his action.»
Brecht, Zwingli als Schiiler Luthers (wie Anm. 3), 221.

Brecht, Zwingli als Schiiler Luthers (wie Anm. 3), 227.

Peter Opitz, Zwinglis Wahrnehmung Luthers, in: Mariano Delgado/Volker Leppin (Hg.),
Luther: Zankapfel zwischen den Konfessionen und «Vater im Glauben»? Historische, syste-
matische und 6kumenische Zuginge, Fribourg/Stuttgart 2016, 94-108, 97

Vgl. meine eigene Aufnahme von Bolligers Interpretation in: Volker Leppin, Duns Scot
chez les réformateurs (Luther, Zwingli, Calvin), in: Mechthild Dreyer (Hg.), La réception
de Duns Scot/Die Rezeption des Duns Scotus/Scotism through the Centuries. Proceedings
of «The Quadruple Congress» on John Duns Scotus. Part 4, Miinster 2013, 93-101.



Zwinglis Transformation des Scotismus 83

ausfuihrlich die Rezeption der Ordinatio von Duns Scotus durch Zwingli und vor
allem dessen weiter gehende Rezeption des Scotisten Thomas Brulefer durch
Editionen bekannt gemacht und selbst analysiert. Hiernach gilt zusammenfas-
send:

«Der noch immatrikulierte oder bereits als Priester ordinierte Scholar Zwingli lernt
im Scotismus ein metaphysisches System kennen, das unter anderem wesentlich
auf der durch die Improportionalitdt von Endlichem und Unendlichem gegebenen
Creator-creatura-Differenz beruht, was nicht nur sein theologisches Grundwissen,
sondern sein christliches Vorstellungsvermdgen insgesamt grundlegend prigt.»'®

Hier ist nicht der Ort, die weitreichenden Konsequenzen auszufiihren, die
Bolligers Analyse fiir ein Verstindnis der Transformation spitmittelalterlicher
Gedanken insgesamt hat: Folgt man seiner ebenso kenntnis- wie geistreichen
Untersuchung der Forschungsgeschichte, so wird man das Paradigma eines
engen Konnexes zwischen Institutionen- und Geistesgeschichte in der spétmittel-
alterlichen Theologie, das sich an der Unterscheidung von Via moderna und
antiqua festmacht, einer mehr als kritischen Relecture zu unterziehen haben.'’
Der Strang des Scotismus, den Bolliger fiir seine Zwinglideutung in den Mittel-
punkt stellt, steht quer zu diesen Viae-Unterscheidungen, unterlduft sie gewisser-
maflen subkutan. Dies kann jedoch fiir den Moment beiseite gelassen werden.
Wichtiger ist die Konsequenz, dass sich Zwinglis Denken nach diesen eingehen-
den Untersuchungen weder primér als Reaktion auf das Denken Luthers verste-
hen ldsst noch ausschlieBlich als im Humanismus gegriindet gesehen werden
kann. Vielmehr hat er offenbar von friih an eine Entwicklung durchgemacht, die
ihm schon im Kontext scholastischen Denkens die Unterscheidung von Schépfer
und Geschopf zum Angelpunkt seines Denkens machte. Dies fiihrte ihn dann zu
Auffassungen, die mit einigen Einsichten Luthers konvergierten, von diesen
wohl auch verstirkt wurden, und ihn insgesamt in den Gesamtstrom der Refor-
mation einordnen lassen. Die Gemeinsamkeiten mit Luther lassen sich aber
ebenso aus diesen Wurzeln in der spétscholastischen Theologie erkldren wie die
Unterschiede: Fiir Luther hatte die scholastische Prigung bei weitem nicht die
Bedeutung wie fiir Zwingli,"® dafiir wurde fiir ihn die Begegnung mit der spit-
mittelalterlichen Mystik zum entscheidenden Ausgangspunkt der weiteren Ent-
wicklung." Es gibt demnach keinen Grund, Zwingli als — am Ende dann miss-
ratenen oder doch irgendwie abgefallenen — Schiiler Luthers zu charakterisieren,
sondern er begegnet nach den Untersuchungen Bolligers als eigenstdndiger Den-

Daniel Bolliger, Infiniti Contemplatio. Grundziige der Scotus- und Scotismusrezeption im
Werk Huldrych Zwinglis. Mit ausfiihrlicher Edition bisher unpublizierter Annotationen
Zwinglis, Leiden/Boston 2003, 506.

Bolliger, Infiniti Contemplatio (wie Anm. 16), 59.

Siehe hierzu grundlegend Theo Dieter, Der junge Luther und Aristoteles. Eine historisch-
systematische Untersuchung zum Verhiltnis von Theologie und Philosophie (TBT 105),
Berlin 2001.

Siehe zusammenfassend Volker Leppin, Die fremde Reformation. Luthers mystische Wur-
zeln, Miinchen 22017.



54 Volker Leppin

ker. Dabei ist es schon auf den ersten Blick evident, dass die Unterscheidung von
Schopfer und Geschopf nicht ganz und gar im mittelalterlichen Vorbild bleibt,
sondern selbst integraler Bestandteil reformatorischer Uberzeugungen wird — es
liegt auf der Hand, dass eine der Fernwirkungen dieser Grundunterscheidungen
noch im sogenannten Extra Calvinisticum zu greifen ist,”® der im reformierten
Christentum verbreiteten Auffassung, dass das Kreatiirliche nie in der Lage sein
werde, das Gottliche in sich zu schlielen: eines der Kardinalargumente gegen ein
Verstindnis des Abendmahles im Sinne einer an die Elemente gebundenen
leiblichen Realprisenz Christi. Doch man kann die Persistenz des Gedankens
auch schon im Denken Zwinglis selbst nachzeichnen — noch ohne Kenntnis der
einschldgigen Untersuchungen Bolligers nannte Berndt Hamm die Bewegung
vom Geschaffenen zum Schopfer geradezu die «Grundbewegung Zwinglis und
seiner Reformationy.”’

In der Tat kann man diesen Grundaspekt schon in der Auslegung jener 67
Schlussreden wiederfinden, in welchen Zwingli 1523 seine bisherigen Predigten,
die zur Anklage durch den Chorherren Hoffmann gefiihrt hatten,”” als Grundlage
fiir die Erste Ziircher Disputation zusammengefasst hatte. Bei ihnen handelte es
sich um die biindige Zusammenfassung des Reformprogramms, fiir welches
Zwingli im Horizont der Stadt Ziirich eine Entscheidung herbeizufiihren suchte.
Bekanntlich ist die Erste Ziircher Disputation formal gar nicht zur Durchfiihrung
gelangt: Johannes Fabri, der Abgesandte des Konstanzer Bischofs hatte Anwei-
sung, das Verfahren als illegitim anzufechten, weil sich in ihm ein staddtischer
Rat anmafBte iiber den Inhalt legitimer christlicher Predigt zu entscheiden, was
allein dem Bischof zustand.” An der Debatte beteiligen sollte er sich inhaltlich
nicht. Das fiihrte dann allerdings dazu, dass in den Augen des Ziircher Rates
Zwingli und seine Partei als unwiderlegt galten®* — und im Beschluss des Rates
gestattet wurde, «das meister Ulrich Tzwinly fiirfaren unnd hinfiir wie biBhar das
heilig euangelion unnd die recht gottlich gschrifft verkiinde so lang unnd vil, bil3
er eins besseren bericht werde»™.

" Insofern ist die weit ausholende Arbeit von Andrew M. McGinnis, The Son of God Beyond

the Flesh. A Historical and Theological Study of the <extra Calvinisticum», London 2014,
die bis in die antiken christologischen Streitigkeiten zuriickgeht und kurz auch auf Zwingli
eingeht (74ff), Duns Scotus und Thomas Brulefer aber gar nicht erwihnt, sicherlich
ergidnzungswiirdig.

Berndt Hamm, Zwinglis Reformation der Freiheit, Neukirchen-Vluyn 1988, 25.

Die Klagschrift des Chorherrn Hofmann gegen Zwingli, hg. v. Alfred Schindler, in:
Zwingliana, 19/1 (1991-1992), 325-359; zum Hintergrund Hofmanns im Chorherrenkol-
legium siche Wemer Gysel, Das Chorherrenstift Grossmiinster. Von den Anfingen im 9.
Jahrhundert bis zur Ziircher Reformation unter Huldrych Zwingli, Ziirich 2010, 229f; zu
seinem Vorhaben Alfred Schindler, Das Anliegen des Chorherrn Hofmann, in: Zwingliana,
23 (1996), 63-82.

Siehe Bernd Moeller, Zwinglis Disputationen. Studien zur Kirchengriindung in den Stddten
der frithen Reformation. Mit einem Vorwort von Thomas Kaufmann, Géttingen 22011, 15f
" Siehe den Abschied der Disputation: CR 88 (Z 1), 470,17-20.

% CR 88 (Z1),470,23-471,3.

22

23



Zwinglis Transformation des Scotismus 55

Einige Monate nach dieser Disputation sah Zwingli den Zeitpunkt gekommen,
nun auch ohne aktuellen Disputationsgegner die Griinde seiner Schlussreden aus-
fithrlich darzulegen: diese Auslegung der Schlussreden wurde seine ausfiihr-
lichste Schrift — und eine Schrift, von der Ulrich Gébler, wiederum noch in Un-
kenntnis der scharfsinnigen Ableitungen Bolligers aus dem scotistischen Den-
kens, erkldrte: «Die gesamte Wirklichkeit durchzieht ein scharfer Gegensatz
zwischen Gott und Kreatur.»*® Es ist eben dieser Gegensatz, der Zwingli zu einer
klaren Formulierung eines so/us Deus fiihrt:

«so muB ie volgen, daB das erst gebott: Du solt glouben, das ist: du solt all din zu-
versicht unnd trost, liebe allein zi dem einigen got haben; dem soltu anhangen mit
allem hertzen, seel krefften, gmut. Wo nun a]71e zuversicht allein zu got gehebt
wiirt, da fallet aller trost zlallen creaturen hyn.»®’

Im konkreten Zusammenhang dient dies der Kritik am Heiligenkult, doch ist
dies nicht die einzige spezifisch reformatorisch ausgerichtete Anwendung der
Fundamentalunterscheidung von Schopfer und Geschopfen. Die reformatori-
schen Folgen reichen weiter: Gott, an dem allein alles héngt, ist auch der, der
«gibt, das sinen gnaden zimpt und sinem willen wol gevalt»*®. Versucht man hier
einen Seitenblick auf die Wittenberger Reformation, so wird die grundlegend
anders ausgerichtete theologische Konstruktionsform erkennbar: Ist fiir Luther,
seinen mystischen Gewéhrsleuten folgend, die paradigmatische Situation fiir die
Entwicklung der Uberlegungen zum Gottesverhiltnis, die BuBe® und von hier
ausgehend dann durch die Lektiire Augustins und des Apostels Paulus die foren-
sische Situation des Jiingsten Gerichts, anhand deren sich die Frage nach der
iustificatio stellt, kommt Zwingli zu seinen gnadentheologischen Reflexionen im
Horizont der Gotteslehre: Es ist die alles iiberwélbende Allmacht Gottes in ihrem
Gegensatz zum Geschopf, die jegliche Mitwirkung des Menschen ausschlief3t.
Denn es ist notig:

«das man erlerne, das got alles das wiircke in uns, das gt ist; und wir wiirckend’s
nit, sunder sind niit anderst dann instrument unnd handgeschirr, durch die got
wiirckt; denn uB im und durch inn und in im sind alle ding. Und so man sin fiir-
sichtigheit in allen dingen erleernet, findet man ouch daby sin almechtigkeit und
krafft alle ding ze ordnen und wiircken nach sinem willen. Also falt denn hyn aller
verdienst, das wir warlich niit konnend halten uff unseren verdienst, so alles gut, so
durch uns beschickt, gottes ist und nit unser.»

Man konnte zugespitzt sagen: Der anhand der Spitscholastik entwickelte und
erlernte Gedanke vom unendlichen Unterschied zwischen Schopfer und Ge-

 Ulrich Gibler, Huldrych Zwingli. Eine Einfihrung in sein Leben und Werk, Miinchen

1983, 69.

7 CR 89 (Z 2), 192,26-31

2 CR 89 (Z 2),226,34.

? Siche Volker Leppin, «<omnem vitam fidelium penitentiam esse voluits. Zur Aufnahme
mystischer Traditionen in Luthers erster Ablassthese, in: Leppin, Transformationen (wie
Anm. 1), 261-277.

* CR 89 (Z2), 186,17-24.



56 Volker Leppin

schopf wird hier rechtfertigungstheologisch transformiert und durchgespielt — bis
hin zu der scharfen Konsequenz, dass der Mensch iiber keinen eigenen freien
Willen verfiige.”'

Ob man nun angesichts dieses Befundes von einer scotistischen Spielart der
reformatorischen Theologie sprechen mag oder von einer reformatorischen Wen-
dung des Scotismus: Beides liegt in einer fiir die reformatorischen Transforma-
tionen charakteristischen Weise ineinander. Zwinglis Theologie bleibt auch und
gerade in dem Moment, in welchem sie zu kirchenorganisatorischen Konsequen-
zen fuhrt, die die Ablésung vom mittelalterlichen Kirchensystem bedeuten,
zutiefst in mittelalterlichen Traditionen verwurzelt.

Die Transformation ldsst sich gut an zwei markanten Gesichtspunkten nach-
zeichnen: der Entwicklung der Vorstellung vom Gegensatz zwischen gottlicher
Schrift und Menschenwort als dem eigentlichen Ansatz der reformatorischen
Wirksamkeit und dem Gegensatz zwischen Geist und Materie, zu dessen Artiku-
lation dann die humanistische Pragung durch Erasmus behilflich war. Das
Schriftprinzip als Ausfluss der Gegeniiberstellung von Gott und Geschopf, kon-
kret: von Gott und Mensch ist auch bereits in der erwédhnten Auslegung der
Schlussreden, formuliert. Interessanterweise begegnet das Schriftprinzip hier im
Zusammenhang einer ekklesiologischen Schlussrede: Im achten Artikel hatte
Zwingli erkldrt: «Uss dem volgt zui eim, das alle so in dem houpt ldbend glider
und kinder gottes sind. Unnd das ist die kilch oder gemeinsame der heiligen: Ein
hussfrow Christi, ecclesia catholica.»’* In seiner Auslegung nahm er sich die ein-
zelnen Begriffe dieser Definition vor und stellte fest, der Begriff der Kirche
(«kilch») sei von alters her umstritten.” Hauptgrund fiir diese Strittigkeit aber sei
das Machtstreben der Menschen, die sich selbst jeweils anmaBBen wollten, die
Kirche zu sein.”* Diesem menschlichen Bestreben nun setzte er die fundamental-
theologische Grundiiberlegung entgegen: «dann ich nit min, sunder gottes wort,
nit menschenleer, sunder die meinung des geysts gottes davon herfiirbringen
will.»?

Wiederum also stehen hier wie oben in der Frage der Gnade Gott und Mensch
als Reprisentanten des Gegensatzes von Gott und Geschopf einander gegeniiber,
und Aufgabe des Theologen ist es, sich ganz und gar nicht vom Menschlichen
leiten zu lassen, sondern vom Géttlichen, und das findet Zwingli nach dem un-
mittelbaren Kontext in der «gschrifft»*°.

Stirker als Luther kann Zwingli dieses Schriftprinzip dann auch philosophisch
begriinden, wobei wiederum der Gegensatz zwischen Gott und Mensch leitend

1 CR 89 (Z 2),99,18-22.

CR 89 (Z 2), 55,11-14; zur weiteren Wirkung des Schriftprinzips in der Schweizer Refor-
mation vgl. Irene Backus, Das Prinzip «sola scripturay und die Kirchenviter in den Disputa-
tionen von Baden (1526) und Bern (1528), Ziirich 1993.

3 CR 89 (Z 2), 55,33.

* CR 89 (Z2), 55,35-56,1.

* CR 89 (Z 2), 56,4-6.

% CR 89 (Z 2), 56,15f.



Zwinglis Transformation des Scotismus 57

ist. Dieser ndmlich fiithrt dazu, dass Menschen zwar gemidll Rom 1,19 eine Ah-
nung von Gott haben konnen,”” grundsitzlich ihr Verstehensvermégen aber auch
nicht im Ansatz ausreicht, Gott zu begreifen:

«Porro, quid deus sit, tam ex nobis ipsis ignoramus, quam ignorat scarabeus, quid
sit homo. Imo divinum hoc infinitum et acternum longe magis ab homine distat,
quam homo a scarabeo, quod creaturarum q}uamlibet inter se comparatio rectius
constet, quam si quamlibet creatori conferas.» s

Eben dieser Unterschied zum Unendlichen und die damit gegebene Unfahig-
keit des Menschen, Gott aus sich heraus zu erkennen, begriindet nun nach
Zwingli, dass die Dinge, die man iiber Gott wissen kann, «ex divinis oraculis
petenda sunt»’’ — die scotistisch eigefirbte Gottes- und Menschenlehre fiihrt also
zu einer theologischen Erkenntnistheorie, die um das Schriftprinzip zentriert ist.

In der Bindung an die gottliche Schrift allein liegt fiir Zwingli aber nicht
primidr eine gesetzliche Bindung, sondern die christliche Freiheit begriindet.
Gegeniiber dem unter Lutheranern verbreiteten Vorurteil reiner Gesetzlichkeit
hat Berndt Hamm herausgearbeitet, dass Zwinglis Reformation im eigentlichen
Sinne eine «Reformation der Freiheit» sei.*” Das lisst sich besonders deutlich an
seiner Schrift Vom erkiesen und Freiheit der speisen aus dem Jahre 1522 nach-
vollziehen. Am Beginn der Fastenzeit hatten reformatorisch gesinnte Ziircher in
der Offizin Froschauer verbotener Weise Fleisch zu sich genommen. Zwingli
hatte sich zwar nicht beteiligt, das Vorgehen aber durch seine Anwesenheit
gebilligt.*’ Nur zwei Wochen spiter, am 23. Mirz 1522 verteidigte er es in einer
Predigt und wiederum nur kurze Zeit danach, kurz nach Ostern, kam diese
Predigt in den Druck. Programmatisch erkldrte er tiber die Fastengebote: «Ich
stryt niit, daB von menschen nit verbotten sye — wir sehen und horend das téglich
geschehen, — sunder all mine arbeit kempfft darumb, ob wir ufl gétlichem gsatzt
an und under dise und eine zyt gebunden syen.»*

Eben diese Bindung nach gottlichem Gesetz aber gebe es nicht, sondern es
gelte, dass die Christen «uBl dem gsatzt Christi alle zyt fry syen»*. Gerade in der
singuldren Betonung des gottlichen Gesetzes kann man auch einen Nachklang
von Luthers Insistieren auf dem ius divinum in der Leipziger Disputation horen,
ebenso wie die plakative Verwendung des Begriffs «Freiheit» ihr klares Vorbild
in Luthers Freiheitsschrift aus dem Jahre 1520 haben diirfte. Luthers Einfluss
machte sich ganz deutlich in der Gestalt bemerkbar, die Zwingli seinen Uberle-

7 CR 90 (Z 3), 641,11.

** CR 89 (Z 2), 643,1-5.

*CR 89 (Z 2), 643,26f.

* Hamm, Freiheit (wie Anm. 21); zur Verbindung von Zwingli und Freiheitsvorstellungen
vgl. auch Peter Winzeler, Zwingli als Theologe der Befreiung, Basel 1986; Johannes Voigt-
linder, Ein Fest der Befreiung. Huldrych Zwinglis Abendmahlslehre, Neukirchen-Vluyn
2013.

Locher, Die Zwinglische Reformation (wie Anm. 7), 97.

2 CR88(Z1),99, 12-15.

“ CR88(Z1),99,17.

41



58 Volker Leppin

gungen gab — aber deren Grundansatz entstammte, wie wiederum der pointierte
Gegensatz gottlich-menschlich zeigt, Zwinglis eigener scotistisch gefirbten
Pragung. Es ist die Defizienz des Menschen, die ihn in Gegensatz zur goéttlichen
Freiheit bringt:

«UB dem allem vernimpstu di bléden element niit anders sin, weder ein men-
schlichen rat und anschlag der siligheit, da der mensch entweders vermeint, das
gsatzt nach dem buchstaben sich welln und mégen halten, oder aber fiirschribt, im
selbs etliche werck zu thun, die aber got nit gebotten, sunder fry gelassen hat, und
will d&mnach fiir gwiiB halten, das sin erfunden werck sye im ein stiir zt der silig-
heit.»

Diese grundlegenden theologischen Einsichten, in denen wiederum Gottes-
lehre und Rechtfertigungstheologie zusammenflossen, gipfelten in programma-
tischer Reform: Zwingli, der noch am 9. Mirz still dem Fastenbruch zugeschaut
hatte, um seine Amtspflichten nicht zu verletzen, sprach nun den «geistlichen
oberen» nicht allein die Kompetenz ab, Fastenvorschriften mit dem Anspruch
einer heilswirksamen Bindung zu erlassen, sondern erklédrte auch, indem sie sol-
ches titen, «siindind sy birlich»®. Damit spitestens war der reformatorische
Kampf mit der kirchlichen Hierarchie er6ffnet, der wenig spéter in die erwéhnte
Erste Ziircher Disputation miindete. Entsprechend nahm Zwingli in der Aus-
legung seiner hierfiir bestimmten Schlussreden nicht allein die Argumentation
zum Fasten wieder auf,®® sondern erklirte auch ganz programmatisch, dass
Christus «die fryheit ist»*’, durch welche der Gliubige «niimmen under dem
gsatzt, sunder under der gnad» ist.** Hier nun umfasst das Gesetz, gegen das sich
Zwingli wendet, eine Vielfalt kirchlicher Erscheinungsformen, bis hin zum Papst-
amt, das er, auch hier wiederum dem Vorbild Luthers folgend,49 als antichristlich
im Sinne des zweiten Thessalonicherbriefes brandmarkt:*® Vollends ist hier der
Gedanke christlicher Freiheit zum Impuls reformatorischer Maflnahmen gewor-
den.

Wie stark dabei die Grundunterscheidung von Gott und Mensch leitend blieb,
zeigt schon allein der Titel jener Schrift, mit welcher Zwingli Luther begrifflich
so nahe kam wie mit keiner anderen: Von géttlicher und menschlicher Ge-
rechtigkeit, die, vollendet am 30. Juli 1523, wiederum auf eine Predigt aus dem
Monat zuvor (24. Juni) zuriickgeht. Trotz der expliziten Verwendung der Ge-
rechtigkeitsterminologie hat schon Emil Egli festgehalten, dass der «Gegensatz
der beiderlei Gerechtigkeit und die ganze Ausfiihrung» bei Zwingli ganz anders

“ CR88(Z1),104,25-31.

“ CR88(Z 1), 136,1-3.

** CA 89 (Z 2), 246,8-248 35.

Y7 CR 89 (Z 2), 83,18.

' CR 89 (Z 2), 83,19f.

* Siehe Volker Leppin, Luthers Antichristverstindnis vor dem Hintergrund der mittelalter-
lichen, in: Leppin, Transformationen (wie Anm. 1), 471-486.

" CR 89 (Z 2), 104,35-37.



Zwinglis Transformation des Scotismus 59

geartet sei, als in Luthers Sermon De duplici iustitia®* von 1520. Diese Differenz
liegt wiederum daran, dass in Zwinglis Predigt und Traktat jene scotistische
Unterscheidung mit grofer Kraft durchschlédgt: Die gottliche Gerechtigkeit rich-
tet sich darauf zu verzeihen, nicht zu ziirnen, nicht nur nicht die Ehe zu brechen,
sondern auch keinen anderen Menschen zu begehren®® und #hnliche Gebote, die
nicht auf dulleres Verhalten, sondern die Gesinnung des «inneren Menschen»
zielen und damit letztlich unerfiillbar sind.”® Die menschliche Gerechtigkeit hin-
gegen ist eine, die grundsitzlich erfiillbar erscheint und den Menschen im An-
gesicht anderer Menschen auch gerecht macht, aber nicht im Angesicht Gottes.>*
Es geht also um eine den ganzen Menschen von seinem inneren Kern her bestim-
mende Ausrichtung an Gott einerseits, um eine tatenorientierte Werkgerech-
tigkeit andererseits. Und eben hier wird nun wieder jener Gedanke vom unend-
lichen Unterschied zwischen Schopfer und Geschopf leitend: Die menschliche
Gerchtigkeit 1st im Angesicht der gottlichen nicht nur «eine arme, prasthaffte
gerechtigheit»™, sondern sie ist eigentlich «nit wirdig [...], das man sy ein ge-
rechtigkeit nenne»’®: Der Unterschied ist nicht ein gradueller, sondern ein grund-
sitzlicher. Das hitte Luther so durchaus auch sagen kénnen — aber bei Zwingli
ist dies der frith verwurzelte Angelpunkt des Denkens, der hier leitend wird.

Kann man so den Gegensatz von Gottes- und Menschenwort als eine ganz
zentrale reformatorische Transformation scotistischen Denkens bei Zwingli iden-
tifizieren, so steht hinter einer weiteren Transformation, der hin zu Geist und
Materie, wohl auch der humanistische Vorstellungshorizont des Erasmus.”’
Dabei ist der Geist, an dem Zwingli sich erkennbar orientiert, zundchst der Hei-
lige Geist, und dies in einem weitreichenden Ausmal: In seiner Schrift gegen
Hieronymus Emser erwog er 1524 das Verhiltnis von duflerer Kirche und Kirche
des Geistes: Die Kirche, die nicht irren kdnne, sei nicht die dullerliche hier-
archische Kirche, sondern es seien die Schafe, die gemid Joh 10,11-30 die
Stimme ihres Herrn Christus horen.”® Die Bedeutung dieser geistlichen Gemein-
schaft betonte Zwingli nun so stark, dass sie sogar — in dem Bemiihen ein blof3
duBerliches Horen auf die Schrift zu verhindern — deren Autoritét selbst in Frage
stellen konnte:

«Manifestum ergo fit, quod eo verbo, quod c¢lestis pater in cordibus nostris prg-
dicat, quo simul illuminat, ut intelligamus, et trahit, ut sequamur, fideles reddimur

*' ‘WA 2,145-152. Luthers Grundunterscheidung ist die zwischen der rechtfertigenden iustitia

«aliena et ab extra infusa» (WA 2,145,9) und der iustitia «nostra et propria, non quod soli
operemur eam, ed quod cooperemur illi primae et alienae» (ebd., 146,36f). Eine genauere
Ausfiihrung der Unterschiede zu Zwingli kann hier aus Platzgriinden nicht erfolgen

2 CR 89 (Z 2), 479-481.

3 CR 89 (Z 2), 484,17-21.

* CR 89 (Z 2), 485,21-25.

> CR 89 (Z 2), 485,26.

> CR 89 (Z 2), 486,18f.

7 Zum Vordringen der Geistdimension seit der Auseinandersetzung mit Luther sieche Hamm,
Freiheit (wie Anm. 21), 8.

* CR 90 (Z 3), 259,12-15.



60 Volker Leppin

[...]. Qui illo verbo imbuti sunt, verbum, quod in concione personat et aures per-
cellit, iudicant; sed interim verbum fidei, quod in mentibus fidelium sedet, a nemi-
ne iudicatur, sed ab ipso iudicatur exterius verbum.»

Das innere Wort des Geistes als das, das nicht gerichtet wird und seinerseits
sogar das Wort des Predigers richtet: Das ist zundchst Ausdruck eines hohen
Vertrauens 1n die Kraft der Laien in der Kirche, es ist aber auch Ausdruck eines
wachsenden Misstrauens gegeniiber allem Materialisierten und AuBerlichen,
selbst wenn es die doch zunichst so gepriesene Heilige Schrift betriftt.

Folgenreicher, gerade auch fiir die Spaltungen innerhalb des reformatorischen
Lagers, wurde aber ein anderer Punkt, der sich auch schon in der Auseinander-
setzung mit Emser abzeichnet: die Frage des Abendmahls. In seiner De canone
missae epicheiresis, dem Angriff auf den Messkanon, hatte Zwingli im August
1523 erklért, entscheidend sei, dass wir im Abendmahl Christus «fide comedi-
mus non dentibus»®’. Diese Andeutung einer Konkurrenz zwischen geistlicher
und leiblicher NieBung Christi im Abendmahl hatte Emser scharfsichtig aufge-
griffen und erklért:

«Propter fidem (maxime formatam xt [sic] vocant) vel extra missamdeus inuisibi-
liter aliquando illabitur. Hic autem sacramentaliter etiam prasens adest, quare non
solum fide comedimus, sed dentibus verum ac prgsens christi corpus terimus.»

Zwingli hatte die Spur selbst gelegt und griff sie dann auch in seiner Entgeg-
nung auf Emser bereitwillig auf:** Er tangierte den Abendmahlsstreit des Mittel-
alters und wandte sich gegen diejenigen, die einst Berengar dazu verpflichtet
hatten, sich dazu zu bekennen, dass der Leib Christi im Abendmahl «frangi, aut

* CR90(Z 3), 263,16-22.

% CR 89 (Z 2), 592,14f; diese frithe Aussage macht deutlich, dass man das Gewicht des erst
1525 wohl nicht durch Zwingli (so noch Voigtlinder, Fest [wie Anm. 40], 83f, mit der
dlteren Forschung), sondern durch Otto Brunfels (Bart Jan Spruyt, Cornelius Heinrici Hoen
[Honius] and his epistle on the eucharist. Medieval heresy, Erasmian humanism, and reform
in the early Sixteenth-Century Low Countries, Leiden 2006, 179-181) veroftentlichten
Hoenius-Briefes zum Abendmahl auf Zwingli nicht allzu stark veranschlagen sollte: Auch
hier gilt, dass Zwingli aus eigenen Griinden und Entwicklungen zu seinen Uberzeugungen
gelangte, sich freilich hier durch Hoenius wie an anderen Stellen durch Luther bestitigen
lieB; der (von mir selbst in fritheren Publikationen aufgegriffenen) Argumentation von
Thomas Kaufmann, Die Abendmahlstheologie der Straflburger Reformatoren bis 1528,
Tiibingen 1992, 292, der Brief sei von Bucer verdffentlicht worden, weist Spruyt, a.a.O.
176-178, fiinf Argumentationsfehler nach und beurteilt sie als «highly speculative» (176),
geleitet von einer Deutung «unfamiliar with the late medieval background to various argu-
ments» (177) und dem «evident wish — concealed behind long-wided flashiness — to inflate
Bucer’s role in the <Abendmabhlsstreit>» (177). Bei alledem bleibt zu bedenken, dass die Be-
tonung des Essens mit dem Glauben zwar eine Transformation des Realprisenzgedankens
in geistlicher Perspektive darstellt, nicht aber dessen véllige Aufgabe (vgl. hierzu Voigt-
lander, Fest [wie Anm. 40], 471).

' CANOINIS MISSAe | CONTRA HVLDRI-|[CVN ZVINGLIVM:| DEFENSIO, StraBburg:

Griininger 1524, G 1",

CR 90 (Z 3), 248, 3f: «qui si spiritalis cibus est, ut haud dubie est, quomodo dentibus teri-

tur?»

62



Zwinglis Transformation des Scotismus 61

fidelium dentibus atteri»™. Und er tat dies aufgrund des Gegensatzes zwischen
Geist und Materie, der ihm mittlerweile zur angemessenen Einkleidungsform des
Gegensatzes von Gott und Mensch geworden war. Es 1st hier nicht der Ort, die
weitere Entwicklung von Zwinglis Abendmahlstheologie nachzuzeichnen, fiir
die er im Commentarius de vera ac falsa religione Joh 6,63: «Caro non prodest
quicquam» als entscheidendes Argument gewann,” um schlieBlich offensiv zu
erkldren, es sei «non modum impium [...], sed etiam stultum et insane» zu be-
haupten, dass Christus fleischlich gegessen werde.” Fiir den vorliegenden
Zusammenhang reicht der Hinweis, dass sich damit Zwinglis Theologie in einer
am Ende, im Marburger Religionsgesprich,* entscheidenden Weise von Luthers
Theologie unterschied — dieser beharrte auf der leiblichen Realpridsenz Christi im
Zusammenhang der Elemente, bis dahin, dass er schon im Vorfeld des Gesprichs
erklirte, die Verurteilung Berengars durch die Pipste sei recht gewesen.®’
Zwingli trat thm aber nicht als von reformatorischen Erkenntnissen Abgefallener
entgegen, sondern er hatte auf origindre und genuine Weise weiterentwickelt,
was ihn aus scotistischen Wurzeln kommend zum Reformator gemacht und zeit-
weise in eine forderliche Allianz mit Luther gebracht hatte.

Diese Entwicklung trug auch an anderen Stellen zu scharfer Kritik an der her-
gebrachten Theologie und zur Differenz zu Luther bei. Ein weiterer markanter
Differenzpunkt wurde bekanntlich die Frage der Bilder. Auch hierfiir war in
Zwinglis Denken nicht allein das alttestamentliche Bilderverbot leitend, sondern
eben jener angesprochene unendliche Gegensatz zwischen Gott und Mensch, den
Zwingli — im Rahmen seiner spezifischen, die Naturen Christi weit auseinander
nehmenden Christologie — anhand der Christusdarstellung ausfiihrte: Man konne,
so schrieb er im Commentarius®, die gottliche Natur Christi, die allein vereh-
rungswiirdig sei, in Artefakten nicht darstellen. Die menschliche Natur wiederum
konne man zwar darstellen, diirfe man aber nicht, weil man dann dazu neige, die
Kreatur zu verehren® — so scheint ihm jegliches Argument fiir Bilderverehrung
ad absurdum gefiihrt. In anderen Zusammenhéngen liel er noch deutlicher die
ontologische Dimension dieses Arguments erkennen: in einem Schreiben an

% De cons. D. 2 ¢. 42 (Corpus luris Canonici. Bd. 1, hg. v. Emil Friedberg, Leipzig 1879,

1329).

© CR90(Z 3), 785,31, vgl. hierzu Voigtlinder, Fest (wie Anm. 40), 79f.

% CR90(Z 3), 789,1-3.

% 7Zu diesem Wolf-Friedrich Schiufele (Hg.), Die Marburger Artikel als Zeugnis der Einheit,
Leipzig 2012.

Siehe Luther, Vom Abendmahl Christi. Bekenntnis: «Darumb thun die schwermer unrecht,
so wol als die glosa ym geistlichen recht, da sie den Bapst Nicolaus straffen, das er den
Berenger hat gedrungen zu solcher bekendnis, das er spricht: Er zu druecke und zureibe mit
seinen zenen den warhafftigen leib Christi. Wolt Gott, alle Bepste hetten so Christlich ynn
allen stuecken gehandelt, als dieser Bapst mit dem Berenger ynn solcher bekendnis gehan-
delt hat» (WA 26,442,39-4433).

Zu diesem Werk s. die umfassende Monographie von Martin Sallmann, Zwischen Gott und
Mensch. Huldrych Zwinglis theologischer Denkweg im De vera et falsa religione commen-
tarius (1525), Tibingen 1999.

% CR 90 (Z 3), 902,3-9.

64

67

68



62 Volker Leppin

Martin Bucer, in welchem er am 3. Juni 1524 ausfiihrlich seine Argumentation
zu den Bildern darlegte, erklarte er, dass der Glaube allein den inneren Menschen
angehe, wihrend «imagines solum sensum moveant, per quem fides non con-
stat»"": Es ist also die materielle Sinnlichkeit der Bilder, die nicht allein die Dar-
stellung des Gottlichen verbietet, sondern auch die Moglichkeit generell ver-
schlieBt, die geistlich-innerliche Dimension des Glaubens zu erreichen. Wiede-
rum sieht man hier die eigenstindige Entwicklung Zwinglis — mit einem Ergeb-
nis, das die Eigenférbung der von ihm inaugurierten Richtung der Reformation
erkennen lésst.

Blickt man auf die beschriebenen gedanklichen Entwicklungen Zwinglis, so
wird ein doppeltes Ergebnis erkennbar: Zum einen bestitigt sich die Annahme
der édlteren schweizerisch-reformierten Forschung von einer weitreichenden Un-
abhingigkeit Zwinglis von Luther: Die inhaltliche Grundlage seiner Reformation
stammt nicht von Luther, sondern aus dem eigenen Studium lange vor einem Be-
kanntwerden mit den Schriften Luthers. Sie liegt, dies ist das zweite Ergebnis, in
dem Gedanken vom unendlichen Gegensatz zwischen Schopfer und Geschopf,
also im Scotismus des spiten Mittelalters. Zwinglis Reformation lédsst sich damit
als eine eigene Gestalt der Transformation des Mittelalters verstehen.

Man kann die Zwinglische Reformation dann auch, wie die Wittenberger, vor
dem Hintergrund der spitmittelalterlichen Polarititen verstehen.”' Die fiir ein
Verstdndnis der Reformation wichtigsten Polaritdten lassen sich markieren als
Polaritit aus Zentralitdt und Dezentralitit, aus Klerikern und Laien und aus Inner-
lichkeit und AuBerlichkeit. Mit ersterer sind die unterschiedlichen Kirchenkon-
zeptionen gemeint, die einerseits in Gestalt eines Papalismus etwas des Juan de
la Torquemada,” Kirche ganz im Papst gipfeln lassen, oder andererseits in den
Konzilien” oder den Tendenzen landesherrlichen Kirchenregiments”™ Kirche vor
allem durch ihre dezentralen Krifte bestimmt sehen. Mit dem Gegeniiber von
Klerikern und Laien treten die Gegensitze zwischen einer sakramentalen Heils-
vermittlung durch die Kleriker und laikalen Anspriichen auf auch kognitiv zu-
friedenstellende spirituelle Begleitung etwa in Predigten und Erbauungsliteratur
in den Blick. Und mit der Polaritét von innerlicher und duBerlicher Frommigkeit
sind die divergierenden Tendenzen angesprochen, die man in dem verduBer-

" CR 95 (Z 8), 194,33f.

' Siehe hierzu Volker Leppin, Die Wittenberger Reformation und der Prozess der Transfor-
mation kultureller zu institutionellen Polarititen, in: Leppin, Transformationen (wie Anm.
1), 31-68; hier mit ausfiihrliche Begriindung und Beschreibung der Polarititen.

Siche zu ihm Ulrich Horst, Kardinal Juan de Torquemada OP und die Lehrautoritit des
Papstes, in: Annuarium Historiae Conciliorum, 36 (2004), 389—422.

Nach wie vor eine gut nutzbare Sammlung zentraler Beitrdge: Remigius Baumer (Hg.), Die
Entwicklung des Konziliarismus, Darmstadt 1976.

Manfred Schulze, Fiirsten und Reformation. Geistliche Reformpolitik weltlicher Fiirsten
vor der Reformation, Tiibingen 1991; Enno Biinz/Christoph Volkmar, Das landesherrliche
Kirchenregiment in Sachsen vor der Reformation, in: Enno Biinz/Stefan Rhein/Giinther
Wartenberg (Hg.), Glaube und Macht. Theologie, Politik und Kunst im Jahrhundert der Re-
formation, Leipzig 2005, 89-109.

72

73

74



Zwinglis Transformation des Scotismus 63

lichten Ablasswesen einerseits,” in der innerlichen Frommigkeit etwa der Mys-
tik andererseits beobachten kann. Angesichts des immer mehr in den Blick kom-
menden Umstands, dass Luthers frithe Bestrebungen von der Beschéftigung mit
der Mystik bestimmt waren — er selbst schreibt einmal, er habe mit den Ablass-
thesen allein Tauler und der Theologia deutsch, also mystischen Autorititen des
14. Jahrhunderts, folgen wollen” —, ist es offenkundig, dass der Wittenberger
Reformator seine Impulse ganz aus der innerlichen Frommigkeit gewann. Die
mehrfachen Verweise auf den inneren Menschen und die Notwendigkeit seiner
angemessenen Ausrichtung in diesem Aufsatz diirften deutlich gemacht haben,
dass dasselbe, freilich auf anderer Weise, fiir Zwingli gilt: Sein Impuls zur Inner-
lichkeit schopfte nicht aus mystischen Quellen — auch wenn er gelegentlich typi-
sches mystisches Vokabular aufgreifen kann, wenn er etwa davon spricht, man
moge ganz Christus «gelassen» werden.”” Entscheidend war fiir seine Abwertung
des AuBeren vielmehr dessen materiell-kreatiirlicher Charakter, der ihn im Un-
terschied zum geistig-geistlichen Inneren in Gegensatz zu Gott stellte. Dieser
Unterschied blieb pragend zwischen Zwingli und Luther und hatte, wie darge-
legt, Auswirkungen bis in den Abendmabhlsstreit hinein. Gemeinsam aber finden
sie sich innerhalb der Polarititen auf der Seite der Laien wieder, denen Luther
das allgemeine Priestertum zusprach und Zwingli die Kompetenz zur Predigtbe-
urteilung aufgrund des Heiligen Geistes. Und gemeinsam fochten sie wie dar-
gelegt gegen die zugespitzte Form zentraler Kirchenleitung durch den Papst. So
lassen sich Unterschiede wie Gemeinsamkeiten zwischen Ziircher und Witten-
berger Reformation gleichermaflen aus der jeweiligen Transformation des Mittel-
alters bei ihnen erkldren. Zwingli ging dabei seinen eigenen Weg vom Mittelalter
zur Reformation — und tat dies vielleicht an manchen Stellen sogar konsequenter
als Martin Luther.

Zwinglis Transformation des Scotismus

Zwinglis reformatorische Theologie leitete sich nicht von Luther her ab, sondern von der
mittelalterlichen Theologie, insbesondere von Duns Scotus und Thomas Bruelefer. Von
diesen gewann er die Idee einer uniiberbriickbaren Distanz zwischen Schopfer und Krea-
tur, welche ihm den Impuls zur Reform verpasste. Die Vorstellung der Distanz wurde
dann iiber andere Unterscheidungen ausgeformt, wie zum Beispiel die Unterscheidung
von Gottes Wort und menschlichem Wort oder diejenige von Materie und Geist. Dies
filhrte ihn nicht nur ganz allgemein zur Reformation, sondern auch zu einer speziellen
Form der schweizerischen Reformation, wie sie in der Lehre vom Abendmahl und den
Bildern ersichtlich wird. So konnte die Reformation in Ziirich — tiber die Transformation
mittelalterlicher Theologie — ihren eigenen Einschlag erhalten.

Zwingli — Ziirich — Reformation — Transformation — Duns Scotus — Geist — Materie —
Abendmahl - Bilder.

> Niklaus Paulus, Geschichte des Ablasses am Ausgang des Mittelalters, Darmstadt 22000;

vgl. auch den interessanten interpretativen Neuansatz von Berndt Hamm, Ablass und Re-
formation. Erstaunliche Kohidrenzen, Tiibingen 2016.

WA.B 1,160,8f: «Ego sane secutus theologiam Tauleri et eius libelli, quem tu nuper dedisti
imprimendum Aurifabro nostro Christianno».

7 CR 89 (Z 2),83,5.

76



64 Volker Leppin

La transformation scotiste de Zwingli

La théologie réformatrice de Zwingli n’est pas issue de Luther, mais de la théologie mé-
diévale, en particulier de Jean Duns Scot et de Thomas Bruelefer. Il gagna de ceux-ci
I’idée d’une distance irréductible entre Créateur et créature, ce qui lut a donné I’impulsion
pour la Réforme. L’idée de la distance fut ensuite représentée par d’autres distinctions,
par exemple la distinction entre la parole de Dieu et la parole humaine, ou encore celle
entre la matiére et I’esprit. Ceci ne I’a pas seulement mené a la Réforme en général, mais
aussi a une forme spéciale de Réforme en Suisse, comme on la connait dans la doctrine de
la Sainte Céne et dans les images. Ainsi, la Réforme a Zurich — par la transformation de la
théologie médiévale — put avoir son propre impact.

Zwingli — Zurich — Réforme — transformation — Jean Duns Scot — esprit — matiére — Sainte
Cene — images.

La trasformazione dello scotismo di Zwingli

La teologia riformatrice di Zwingli non deriva da Lutero, ma dalla teologia medievale, in
particolare di Duns Scotus ¢ Thomas Bruelefer. Da questi ultimi egli riprese 1’idea di una
distanza insormontabile tra il creatore e la creatura, da cui venne 1’impulso per la Riforma.
L’immagine della distanza fu poi rielaborata attraverso altre distinzioni, come per esem-
pio quella tra la parola di Dio e la parola dell’essere umano o quella tra materia e spirito.
Questo non lo porto solo in generale alla Riformazione, ma anche a una specifica forma
della Riforma svizzera, come ¢ evidente nella dottrina dell’Eucarestia e nelle immagini. In
questo modo a Zurigo la Riforma poté — attraverso la trasformazione della teologia me-
dioevale — avere una propria specificita.

Zwingli — Zurigo — Riforma — Trasformazione — Duns Scotus — Geist — Materia —
Eucaristia — Quadri.

Zwingli’s Transformation of Scotism

Zwingli’s reformatory theology did not derive from Luther, but from late medieval theo-
logy, especially from Duns Scotus and Thomas Bruelefer. It is from them that he received
the idea of an immeasurable distance between creator and creature which gave him the
impulse for the reform. This idea of the distance was furtheron shaped by other distinc-
tions, as the distinction between God’s word and human word or the distinction between
matter and spirit. This did not only lead him to the Reformation in general, but also to a
very special kind of Swiss Reformation, as it is evident in his doctrine of the Lord’s sup-
per and images. So, by the transformation of late medieval theology, the reformation in
Zurich got its own impact.

Zwingli — Zurich — Reformation — transformation — Duns Scotus — spirit — matter — Lord’s
supper — images.

Volker Leppin, Prof. Dr., Professor flir Kirchengeschichte an der Evangelisch-Theologi-
schen Fakultdt der Universitét Tiibingen.



	Zwinglis Transformation des Scotismus

