
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 111 (2017)

Artikel: Zwinglis Transformation des Scotismus

Autor: Leppin, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwingiis Transformation des Scotismus

Volker Leppin

Für die Lutherforschung hat es sich bewährt, die alten Vorstellungen eines

Bruchs zwischen Mittelalter und Reformation durch weichere Modelle der
«Transformation» zu ersetzen.1 Damit wird nicht etwa auf den Gedanken verzichtet,
dass die Reformation insgesamt eine Neuerung brachte, aber der Weg hierzu
wird historisch nachvollziehbarer evolutiv beschrieben. Die durchaus auch ha-

giographisch anmutende Vorstellung von dem Bibelwissenschaftler Martin
Luther, der durch eine einzige exegetische Erkenntnis das Mittelalter hinter sich

gelassen habe, wird heule jedenfalls explizit kaum mehr vertreten.
Umso reizvoller ist es, diesen Gedanken der Transformation auch auf Huld-

rych Zwingli zu beziehen.2 Das heißt auch, Zwingli nicht von vorneherein als

«Schüler Luthers» (Martin Brecht)3 zu verstehen, sondern nach seinen eigenen

Bedingungen zu würdigen. Der Gedanke, dass Zwingli wesentlich von Martin
Luther geprägt sei, war schon in der älteren Forschung sehr präsent.4 Erst mit der

grundlegenden Studie von Arthur Rieh über die theologischen Anfange Huldrych
Zwingiis von 1949 kam in diese Frage Bewegung: Rieh argumentierte, dass

Zwingiis Entwicklung hauptsächlich vor einem humanistischen Denkhorizont zu
verstehen sei5 und sich im Wesentlichen in den Jahren 1519/20 vollzogen habe.

1

Siehe Volker Leppin, Transformationen. Studien zu den Wandlungsprozessen in Theologie
und Frömmigkeit zwischen Spätmittelalter und Reformation, Tübingen 2015.

2
Vgl. zu den folgenden Überlegungen in nuce schon meinen TRE-Artikel zu Huldrych
Zwingli: Volker Leppin, Art. Zwingli, Ulrich, in: TRE 36, Berlin/New York 2004, 793-
809.

3 Martin Brecht, Zwingli als Schüler Luthers. Zu seiner theologischen Entwicklung 1518-
1522, in: Martin Brecht, Ausgewählte Aufsätze. Bd. 1: Reformation, Stuttgart 1995, 217-
236; weitere, Brechts Sicht vertiefende Argumente bei seinem Schüler Ralf Hoburg,
Seligkeit und Heilsgwißheit. Hermeneutik und Schriftauslegung bei Huldrych Zwingli bis
1522, Stuttgart 1994, 169-185.

4 Siehe hierzu den Überblick bei Ulrich Gäbler, Huldrych Zwingli im 20. Jahrhundert. For¬

schungsbericht und annotierte Bibliographie 1897-1972, Zürich 1975, 39-53.
5 Souverän zusammenfassend zu Zwingiis humanistischem Hintergrund: Cornelis Augustijn,

Zwingli als Humanist, in: Nederlands Archief voor Kerkgeschiedenis, 67 (1987), 120-142.

SZRK.G, 111 (2017), 51-64



52 Volker Leppin

Erst ab 1522 sei er dann intensiver in Kontakt mit Luthers Schriften gekommen.6

Gottfried W. Locher setzte die eigenständige Entwicklung Zwingiis sogar noch

früher, schon 1515/16, an - entscheidend war auch in seinen Augen der
Humanismus, namentlich Erasmus,7 und dies in einem Ausmaß, dass Christine Christ-

von Wedel zusammenfassen kann: «1519 wird Zwingli als ausgewiesener
Anhänger von Erasmus nach Zürich geholt.»8

Die weitere Forschung hat sich allerdings hauptsächlich auf die ausführlichen

Darlegungen bei Rieh gestürzt - und sich bemüht, diese zu widerlegen: Wilhelm
H. Neuser,9 vor allem aber Martin Brecht wiesen eine Kenntnis der Schriften
Luthers bei Zwingli schon 151910 nach - und so konnte sich der Gedanke von
Zwingli als «Schüler Luthers» etablieren, ohne dass genauer gewichtet worden

wäre, ob diese unbestreitbare und von Brecht gültig nachgewiesene Lutherkenntnis

nun tatsächlich kausative oder eventuell nur katalytische Bedeutung für
Zwingli hatte." Ja, streng genommen, waren Brechts eigene Ergebnisse nicht
geeignet, sein Urteil von der Schülerschaft Zwingiis zu decken: Aus den Berichten
des Ulrich Zasius über Luther nahm Zwingli «nur das Papstthema» auf,12 und

was Zwingli später aus Luthers Exegese lernte, war zumindest «[a]uf den ersten

Blick [...] enttäuschend»13 - was wohl dann gilt, wenn man Zwingli in Abhängigkeit

von Luther verstehen will. Nimmt man tatsächlich seine eigene Entwicklung

wahr, so sind diese Ergebnisse keineswegs enttäuschend, sondern geradezu
selbstverständlich, vor allem, wenn man mit Peter Opitz den eigenen
Erwartungshorizont Zwingiis in seinen frühen Briefen mit einbezieht: «Eine Absicht
oder auch nur eine Erwartung, aus Luthers Schriften etwas lernen zu wollen bzw.

zu können, ist im Briefwechsel Zwingiis allerdings nicht zu erkennen.»14

Die Möglichkeit zu einer solchen angemesseneren Sicht Zwingiis hat Daniel

Bolliger eröffnet, freilich leider mit vergleichsweise geringer Wirkung:15 Er hat

6 Arthur Rieh, Die Anfänge der Theologie Huldrych Zwingiis, Zürich 1949, 93-95.
7 Gottfried W. Locher, Die Zwinglische Reformation im Rahmen der europäischen Kirchen¬

geschichte, Göttingen/Zürich 1979, 88f.
11

Christine Christ-von Wedel, Erasmus und die Zürcher Reformatoren. Huldrych Zwingli,
Leo Jud, Konrad Pellikan, Heinrich Bullinger und Theodor Bibliandcr, in: Christine Christ-
von Wedel/Urs B. Leu (Hg.), Erasmus in Zürich. Eine verschwiegene Autorität, Zürich
2007, 7-165, 82.

9 Wilhelm H. Neuser, Die reformatorische Wende bei Zwingli, Neukirchen-Vluyn 1977, 145.
10

Brecht, Zwingli als Schüler Luthers (wie Anrn. 3), 219-223.
" Die wohl bloß katalytische Bedeutung Luthers bringt W. Peter Stephens, Zwingli and

Luther, in: Evangelical Quarterly, 71 (1999), 51-63, 55, gut auf den Punkt: «The point where

Luther impinged most powerfully on Zwingli was not in his teaching but in his action.»
12

Brecht, Zwingli als Schüler Luthers (wie Anm. 3), 221.
13

Brecht, Zwingli als Schüler Luthers (wie Anm. 3), 227.
14 Peter Opitz, Zwingiis Wahrnehmung Luthers, in: Mariano Delgado/Volker Leppin (Hg.),

Luther: Zankapfel zwischen den Konfessionen und «Vater im Glauben»? Historische,
systematische und ökumenische Zugänge, Fribourg/Stuttgart 2016, 94-108, 97

15
Vgl. meine eigene Aufnahme von Bolligers Interpretation in: Volker Leppin, Duns Scot
chez les réformateurs (Luther, Zwingli, Calvin), in: Mechthild Dreyer (Hg.), La réception
de Duns Scot/Die Rezeption des Duns Scotus/Scotism through the Centuries. Proceedings
of «The Quadruple Congress» on John Duns Scotus. Part 4, Münster 2013, 93-101.



Zwingiis Transformation des Scotismus 53

ausführlich die Rezeption der Ordinatio von Duns Scotus durch Zwingli und vor
allem dessen weiter gehende Rezeption des Scotisten Thomas Brulefer durch
Editionen bekannt gemacht und selbst analysiert. Hiemach gilt zusammenfassend:

«Der noch immatrikulierte oder bereits als Priester ordinierte Scholar Zwingli lernt
im Scotismus ein metaphysisches System kennen, das unter anderem wesentlich
auf der durch die Improportionalität von Endlichem und Unendlichem gegebenen
Creator-creatura-Differenz beruht, was nicht nur sein theologisches Grundwissen,
sondern sein christliches Vorstellungsvermögen insgesamt grundlegend prägt.»16

Hier ist nicht der Ort, die weitreichenden Konsequenzen auszuführen, die

Bolligers Analyse für ein Verständnis der Transfonnation spätmittelalterlicher
Gedanken insgesamt hat: Folgt man seiner ebenso kenntnis- wie geistreichen
Untersuchung der Forschungsgeschichte, so wird man das Paradigma eines

engen Konnexes zwischen Institutionen- und Geistesgeschichte in der spätmittelalterlichen

Theologie, das sich an der Unterscheidung von Via moderna und

antiqua festmacht, einer mehr als kritischen Relecture zu unterziehen haben.17

Der Strang des Scotismus, den Bolliger für seine Zwinglideutung in den Mittelpunkt

stellt, steht quer zu diesen F/ae-Unterscheidungen, unterläuft sie gewissermaßen

subkutan. Dies kann jedoch für den Moment beiseite gelassen werden.

Wichtiger ist die Konsequenz, dass sich Zwingiis Denken nach diesen eingehenden

Untersuchungen weder primär als Reaktion auf das Denken Luthers verstehen

lässt noch ausschließlich als im Humanismus gegründet gesehen werden
kann. Vielmehr hat er offenbar von früh an eine Entwicklung durchgemacht, die

ihm schon im Kontext scholastischen Denkens die Unterscheidung von Schöpfer
und Geschöpf zum Angelpunkt seines Denkens machte. Dies führte ihn dann zu

Auffassungen, die mit einigen Einsichten Luthers konvergierten, von diesen

wohl auch verstärkt wurden, und ihn insgesamt in den Gesamtstrom der
Reformation einordnen lassen. Die Gemeinsamkeiten mit Luther lassen sich aber
ebenso aus diesen Wurzeln in der spätscholastischen Theologie erklären wie die
Unterschiede: Für Luther hatte die scholastische Prägung bei weitem nicht die

Bedeutung wie für Zwingli,18 dafür wurde für ihn die Begegnung mit der
spätmittelalterlichen Mystik zum entscheidenden Ausgangspunkt der weiteren
Entwicklung.19 Es gibt demnach keinen Grund, Zwingli als - am Ende dann miss-
ratenen oder doch irgendwie abgefallenen - Schüler Luthers zu charakterisieren,
sondern er begegnet nach den Untersuchungen Bolligers als eigenständiger Den-

16 Daniel Bolliger, Infiniti Contemplatio. Grundzüge der Scotus- und Scotismusrezeption im
Werk Huldrych Zwingiis. Mit ausführlicher Edition bisher unpublizierter Annotationen
Zwingiis, Leiden/Boston 2003, 506.

17
Bolliger, Infiniti Contemplatio (wie Anm. 16), 59.

18 Siehe hierzu grundlegend Theo Dieter, Der junge Luther und Aristoteles. Eine historisch¬
systematische Untersuchung zum Verhältnis von Theologie und Philosophie (TBT 105),
Berlin 2001.

19
Siehe zusammenfassend Volker Leppin, Die fremde Reformation. Luthers mystische Wurzeln,

München 22017.



54 Volker Leppin

ker. Dabei ist es schon auf den ersten Blick evident, dass die Unterscheidung von
Schöpfer und Geschöpf nicht ganz und gar im mittelalterlichen Vorbild bleibt,
sondern selbst integraler Bestandteil reformatorischer Überzeugungen wird - es

liegt auf der Hand, dass eine der Fernwirkungen dieser Grundunterscheidungen
noch im sogenannten Extra Calvinisticum zu greifen ist,20 der im reformierten
Christentum verbreiteten Auffassung, dass das Kreatürliche nie in der Lage sein

werde, das Göttliche in sich zu schließen: eines der Kardinalargumente gegen ein
Verständnis des Abendmahles im Sinne einer an die Elemente gebundenen
leiblichen Realpräsenz Christi. Doch man kann die Persistenz des Gedankens
auch schon im Denken Zwingiis selbst nachzeichnen - noch ohne Kenntnis der

einschlägigen Untersuchungen Bolligers nannte Berndt Hamm die Bewegung
vom Geschaffenen zum Schöpfer geradezu die «Grundbewegung Zwingiis und
seiner Reformation».21

In der Tat kann man diesen Grundaspekt schon in der Auslegung jener 67

Schlussreden wiederfinden, in welchen Zwingli 1523 seine bisherigen Predigten,
die zur Anklage durch den Chorherren Hoffmann gefuhrt hatten,22 als Grundlage
für die Erste Zürcher Disputation zusammengefasst hatte. Bei ihnen handelte es

sich um die bündige Zusammenfassung des Reformprogramms, für welches

Zwingli im Horizont der Stadt Zürich eine Entscheidung herbeizuführen suchte.

Bekanntlich ist die Erste Zürcher Disputation formal gar nicht zur Durchführung
gelangt: Johannes Fabri, der Abgesandte des Konstanzer Bischofs hatte Anweisung,

das Verfahren als illegitim anzufechten, weil sich in ihm ein städtischer
Rat anmaßte über den Inhalt legitimer christlicher Predigt zu entscheiden, was
allein dem Bischof zustand.23 An der Debatte beteiligen sollte er sich inhaltlich
nicht. Das führte dann allerdings dazu, dass in den Augen des Zürcher Rates

Zwingli und seine Partei als unwiderlegt galten24 - und im Beschluss des Rates

gestattet wurde, «das meister Ulrich Tzwinly fürfaren unnd hinfür wie bißhar das

heilig euangelion unnd die recht göttlich gschrifft verkünde so lang unnd vil, biß

er eins besseren bericht werde»25.

20 insofern ist die weit ausholende Arbeit von Andrew M. McGinnis, The Son of God Beyond
the Flesh. A Historical and Theological Study of the <extra Calvinisticum>, London 2014,
die bis in die antiken christologischen Streitigkeiten zurückgeht und kurz auch auf Zwingli
eingeht (74ff), Duns Scotus und Thomas Brulefer aber gar nicht erwähnt, sicherlich
ergänzungswürdig.

21 Berndt Hamm, Zwingiis Reformation der Freiheit, Neukirchen-Vluyn 1988, 25.
22 Die Klagschrift des Chorherrn Hofmann gegen Zwingli, hg. v. Alfred Schindler, in:

Zwingliana, 19/1 (1991-1992), 325-359; zum Hintergrund Hofmanns im Chorherrenkollegium

siehe Werner Gysel, Das Chorherrenstift Grossmünster. Von den Anfangen im 9.

Jahrhundert bis zur Zürcher Reformation unter Huldrych Zwingli, Zürich 2010, 229f; zu
seinem Vorhaben Alfred Schindler, Das Anliegen des Chorherrn Hofmann, in: Zwingliana,
23 (1996), 63-82.

23 Siehe Bernd Moeller, Zwingiis Disputationen. Studien zur Kirchengründung in den Städten
der frühen Reformation. Mit einem Vorwort von Thomas Kaufmann, Göttingen 22011, 15f

24 Siehe den Abschied der Disputation: CR 88 (Z 1 470,17-20.
25 CR 88 (Z 1), 470,23-471,3.



Zwingiis Transformation des Scotismus 55

Einige Monate nach dieser Disputation sah Zwingli den Zeitpunkt gekommen,
nun auch ohne aktuellen Disputationsgegner die Gründe seiner Schlussreden
ausfuhrlich darzulegen: diese Auslegung der Schlussreden wurde seine ausfuhrlichste

Schrift - und eine Schrift, von der Ulrich Gabler, wiederum noch in
Unkenntnis der scharfsinnigen Ableitungen Bolligers aus dem scotistischen
Denkens, erklärte: «Die gesamte Wirklichkeit durchzieht ein scharfer Gegensatz
zwischen Gott und Kreatur.»26 Es ist eben dieser Gegensatz, der Zwingli zu einer
klaren Formulierung eines solus Dens führt:

«so muß ie volgen, daß das erst gebott: Du solt glouben, das ist: du solt all din
Zuversicht unnd trost, liebe allein zu dem einigen got haben; dem soltu anhangen mit
allem hertzen, seel krefften, gmüt. Wo nun alle Zuversicht allein zu got gehebt
würt, da fallet aller trost zuallen creaturen hyn.»27

Im konkreten Zusammenhang dient dies der Kritik am Heiligenkult, doch ist
dies nicht die einzige spezifisch reformatorisch ausgerichtete Anwendung der

Fundamentalunterscheidung von Schöpfer und Geschöpfen. Die reformatorischen

Folgen reichen weiter: Gott, an dem allein alles hängt, ist auch der, der

«gibt, das sinen gnaden zimpt und sinem willen wol gevalt»28. Versucht man hier
einen Seitenblick auf die Wittenberger Reformation, so wird die grundlegend
anders ausgerichtete theologische Konstruktionsform erkennbar: Ist für Luther,
seinen mystischen Gewährsleuten folgend, die paradigmatische Situation für die

Entwicklung der Überlegungen zum Gottesverhältnis, die Buße29 und von hier
ausgehend dann durch die Lektüre Augustins und des Apostels Paulus die
forensische Situation des Jüngsten Gerichts, anhand deren sich die Frage nach der

iustißcatio stellt, kommt Zwingli zu seinen gnadentheologischen Reflexionen im
Horizont der Gotteslehre: Es ist die alles überwölbende Allmacht Gottes in ihrem
Gegensatz zum Geschöpf, die jegliche Mitwirkung des Menschen ausschließt.
Denn es ist nötig:

«das man erlerne, das got alles das würcke in uns, das gut ist; und wir würckend's
nit, sunder sind mit änderst dann instrument unnd handgeschirr, durch die got
würckt; denn uß im und durch inn und in im sind alle ding. Und so man sin flir-
sichtigheit in allen dingen erleernet, findet man ouch daby sin almechtigkeit und
krafft alle ding ze ordnen und würcken nach sinem willen. Also fait denn hyn aller
verdienst, das wir warlich nüt könnend halten uff unseren verdienst, so alles gut, so

30
durch uns beschickt, gottes ist und nit unser.»

Man könnte zugespitzt sagen: Der anhand der Spätscholastik entwickelte und
erlernte Gedanke vom unendlichen Unterschied zwischen Schöpfer und Ge-

26 Ulrich Gabler, Huldrych Zwingli. Eine Einfuhrung in sein Leben und Werk, München
1983, 69.

27 CR 89 (Z 2), 192,26-31
28 CR 89 (Z 2), 226,34.
29 Siehe Volker Leppin, «omnem vitam fidelium penitentiam esse voluit». Zur Aufnahme

mystischer Traditionen in Luthers erster Ablassthese, in: Leppin, Transformationen (wie
Anm. 1), 261-277.

30 CR 89 (Z 2), 186,17-24.



56 Volker Leppin

schöpf wird hier rechtfertigungstheologisch transformiert und durchgespielt - bis

hin zu der scharfen Konsequenz, dass der Mensch über keinen eigenen freien
Willen verfuge.31

Ob man nun angesichts dieses Befundes von einer scotistischen Spielart der

reformatorischen Theologie sprechen mag oder von einer reformatorischen Wendung

des Scotismus: Beides liegt in einer für die reformatorischen Transformationen

charakteristischen Weise ineinander. Zwingiis Theologie bleibt auch und

gerade in dem Moment, in welchem sie zu kirchenorganisatorischen Konsequenzen

führt, die die Ablösung vom mittelalterlichen Kirchensystem bedeuten,

zutiefst in mittelalterlichen Traditionen verwurzelt.
Die Transformation lässt sich gut an zwei markanten Gesichtspunkten

nachzeichnen: der Entwicklung der Vorstellung vom Gegensatz zwischen göttlicher
Schrift und Menschenwort als dem eigentlichen Ansatz der reformatorischen
Wirksamkeit und dem Gegensatz zwischen Geist und Materie, zu dessen Artikulation

dann die humanistische Prägung durch Erasmus behilflich war. Das

Schriftprinzip als Ausfluss der Gegenüberstellung von Gott und Geschöpf, konkret:

von Gott und Mensch ist auch bereits in der erwähnten Auslegung der

Schlussreden, formuliert. Interessanterweise begegnet das Schriftprinzip hier im

Zusammenhang einer ekklesiologischen Schlussrede: Im achten Artikel hatte

Zwingli erklärt: «Uss dem volgt zu eim, das alle so in dem houpt labend glider
und kinder gottes sind. Unnd das ist die kilch oder gemeinsame der heiligen: Ein
hussfrow Christi, ecclesia catholica.»32 In seiner Auslegung nahm er sich die
einzelnen Begriffe dieser Definition vor und stellte fest, der Begriff der Kirche

(«kilch») sei von alters her umstritten.33 Hauptgrund für diese Strittigkeit aber sei

das Machtstreben der Menschen, die sich selbst jeweils anmaßen wollten, die

Kirche zu sein.34 Diesem menschlichen Bestreben nun setzte er die fundamentaltheologische

Grundüberlegung entgegen: «dann ich nit min, sunder gottes wort,
nit menschenleer, sunder die meinung des geysts gottes davon herfiirbringen
will.»35

Wiederum also stehen hier wie oben in der Frage der Gnade Gott und Mensch
als Repräsentanten des Gegensatzes von Gott und Geschöpf einander gegenüber,
und Aufgabe des Theologen ist es, sich ganz und gar nicht vom Menschlichen
leiten zu lassen, sondern vom Göttlichen, und das findet Zwingli nach dem
unmittelbaren Kontext in der «gschrifft»36.

Stärker als Luther kann Zwingli dieses Schriftprinzip dann auch philosophisch
begründen, wobei wiederum der Gegensatz zwischen Gott und Mensch leitend

3' CR 89 (Z 2), 99,18-22.
32 CR 89 (Z 2), 55,11-14; zur weiteren Wirkung des Schriftprinzips in der Schweizer Refor¬

mation vgl. Irene Backus, Das Prinzip <sola scriptura> und die Kirchenväter in den Disputationen

von Baden (1526) und Bern (1528), Zürich 1993.
33 CR 89 (Z 2), 55,33.
34 CR 89 (Z 2), 55,35-56,1.
33 CR 89 (Z 2), 56,4-6.
36 CR 89 (Z 2), 56,15f.



Zwingiis Transformation des Scotismus 57

ist. Dieser nämlich führt dazu, dass Menschen zwar gemäß Rom 1,19 eine

Ahnung von Gott haben können,37 grundsätzlich ihr Verstehensvermögen aber auch

nicht im Ansatz ausreicht, Gott zu begreifen:

«Porro, quid deus sit, tarn ex nobis ipsis ignoramus, quam ignorât scarabeus, quid
sit homo. Imo divinum hoc infinitum et aeternum longe magis ab homine distat,
quam homo a scarabeo, quod creaturarum quamlibet inter se comparatio rectius
constet, quam si quamlibet creatori conféras.»"

Eben dieser Unterschied zum Unendlichen und die damit gegebene Unfähigkeit

des Menschen, Gott aus sich heraus zu erkennen, begründet nun nach

Zwingli, dass die Dinge, die man über Gott wissen kann, «ex divinis oraculis

petenda sunt»39 - die scotistisch eigefärbte Gottes- und Menschenlehre führt also

zu einer theologischen Erkenntnistheorie, die um das Schriftprinzip zentriert ist.
In der Bindung an die göttliche Schrift allein liegt für Zwingli aber nicht

primär eine gesetzliche Bindung, sondern die christliche Freiheit begründet.
Gegenüber dem unter Lutheranern verbreiteten Vorurteil reiner Gesetzlichkeit
hat Berndt Hamm herausgearbeitet, dass Zwingiis Reformation im eigentlichen
Sinne eine «Reformation der Freiheit» sei.40 Das lässt sich besonders deutlich an

seiner Schrift Vom erkiesen und Freiheit der speisen aus dem Jahre 1522
nachvollziehen. Am Beginn der Fastenzeit hatten reformatorisch gesinnte Zürcher in

der Offizin Froschauer verbotener Weise Fleisch zu sich genommen. Zwingli
hatte sich zwar nicht beteiligt, das Vorgehen aber durch seine Anwesenheit
gebilligt.41 Nur zwei Wochen später, am 23. März 1522 verteidigte er es in einer

Predigt und wiederum nur kurze Zeit danach, kurz nach Ostern, kam diese

Predigt in den Druck. Programmatisch erklärte er über die Fastengebote: «Ich

stryt niit, daß von menschen nit verbotten sye - wir sehen und hörend das täglich
geschehen, - sunder all mine arbeit kempfft darumb, ob wir uß gütlichem gsatzt
an und under dise und eine zyt gebunden syen.»42

Eben diese Bindung nach göttlichem Gesetz aber gebe es nicht, sondern es

gelte, dass die Christen «uß dem gsatzt Christi alle zyt fry syen»43. Gerade in der

singulären Betonung des göttlichen Gesetzes kann man auch einen Nachklang
von Luthers Insistieren auf dem ins divinum in der Leipziger Disputation hören,
ebenso wie die plakative Verwendung des Begriffs «Freiheit» ihr klares Vorbild
in Luthers Freiheitsschrift aus dem Jahre 1520 haben dürfte. Luthers Einfluss
machte sich ganz deutlich in der Gestalt bemerkbar, die Zwingli seinen Überle-

37 CR 90 (Z 3), 641,11.
3S CR 89 (Z 2), 643,1-5.
39 CR 89 (Z 2), 643,26f.
40 Hamm, Freiheit (wie Anm. 21); zur Verbindung von Zwingli und Freiheitsvorstellungen

vgl. auch Peter Winzeier, Zwingli als Theologe der Befreiung, Basel 1986; Johannes
Voigtländer, Ein Fest der Befreiung. Huldrych Zwingiis Abendmahlslehre, Neukirchen-Vluyn
2013.

41
Locher, Die Zwinglische Reformation (wie Anm. 7), 97.

43 CR 88 (Z 1), 99, 12-15.
43

CR88(Z 1), 99,17.



58 Volker Leppin

gungen gab - aber deren Grundansatz entstammte, wie wiederum der pointierte
Gegensatz göttlich-menschlich zeigt, Zwinglis eigener scotistisch gefärbten
Prägung. Es ist die Defizienz des Menschen, die ihn in Gegensatz zur göttlichen
Freiheit bringt:

«Uß dem allem vernimpstu di blöden element nüt anders sin, weder ein
menschlichen rat und anschlag der säligheit, da der mensch entweders vermeint, das

gsatzt nach dem büchstaben sich welln und mögen halten, oder aber fürschribt, im
selbs etliche werck zu thun, die aber got nit gebotten, sunder fry gelassen hat, und
will demnach fur gwüß halten, das sin erfunden werck sye im ein stür zu der
säligheit.»44

Diese grundlegenden theologischen Einsichten, in denen wiederum Gotteslehre

und Rechtfertigungstheologie zusammenflössen, gipfelten in programmatischer

Reform: Zwingli, der noch am 9. März still dem Fastenbruch zugeschaut
hatte, um seine Amtspflichten nicht zu verletzen, sprach nun den «geistlichen
oberen» nicht allein die Kompetenz ab, Fastenvorschriften mit dem Anspruch
einer heilswirksamen Bindung zu erlassen, sondern erklärte auch, indem sie
solches täten, «sündind sy bärlich»45. Damit spätestens war der reformatorische

Kampf mit der kirchlichen Flierarchie eröffnet, der wenig später in die erwähnte
Erste Zürcher Disputation mündete. Entsprechend nahm Zwingli in der
Auslegung seiner hierfür bestimmten Schlussreden nicht allein die Argumentation
zum Fasten wieder auf,46 sondern erklärte auch ganz programmatisch, dass

Christus «die fryheit ist»47, durch welche der Gläubige «nümmen under dem

gsatzt, sunder under der gnad» ist.48 Hier nun umfasst das Gesetz, gegen das sich

Zwingli wendet, eine Vielfalt kirchlicher Erscheinungsformen, bis hin zum Papstamt,

das er, auch hier wiederum dem Vorbild Luthers folgend,49 als antichristlich
im Sinne des zweiten Thessalonicherbriefes brandmarkt:50 Vollends ist hier der

Gedanke christlicher Freiheit zum Impuls reformatorischer Maßnahmen geworden.

Wie stark dabei die Grundunterscheidung von Gott und Mensch leitend blieb,
zeigt schon allein der Titel jener Schrift, mit welcher Zwingli Luther begrifflich
so nahe kam wie mit keiner anderen: Von göttlicher und menschlicher
Gerechtigkeit, die, vollendet am 30. Juli 1523, wiederum auf eine Predigt aus dem

Monat zuvor (24. Juni) zurückgeht. Trotz der expliziten Verwendung der

Gerechtigkeitsterminologie hat schon Emil Egli festgehalten, dass der «Gegensatz
der beiderlei Gerechtigkeit und die ganze Ausfuhrung» bei Zwingli ganz anders

44 CR 88 (Z 1), 104,25-31.
45 CR 88 (Z 1), 136,1-3.
46 CA 89 (Z 2), 246,8-248,35.
47 CR 89 (Z 2), 83,18.
48 CR 89 (Z 2), 83,19f.
49 Siehe Volker Leppin, Luthers Antichristverständnis vor dem Hintergrund der mittelalter¬

lichen, in: Leppin, Transformationen (wie Anm. 1), 471-486.
50 CR 89 (Z 2), 104,35-37.



Zwingiis Transformation des Scolismus 59

geartet sei, als in Luthers Sermon De duplici iustitia''1 von 1520. Diese Differenz
liegt wiederum daran, dass in Zwingiis Predigt und Traktat jene scotistische

Unterscheidung mit großer Kraft durchschlägt: Die göttliche Gerechtigkeit richtet

sich darauf zu verzeihen, nicht zu zürnen, nicht nur nicht die Ehe zu brechen,
sondern auch keinen anderen Menschen zu begehren52 und ähnliche Gebote, die
nicht auf äußeres Verhalten, sondern die Gesinnung des «inneren Menschen»
zielen und damit letztlich unerfüllbar sind.53 Die menschliche Gerechtigkeit
hingegen ist eine, die grundsätzlich erfüllbar erscheint und den Menschen im
Angesicht anderer Menschen auch gerecht macht, aber nicht im Angesicht Gottes.54

Es geht also um eine den ganzen Menschen von seinem inneren Kern her bestimmende

Ausrichtung an Gott einerseits, um eine tatenorientierte Werkgerechtigkeit

andererseits. Und eben hier wird nun wieder jener Gedanke vom unendlichen

Unterschied zwischen Schöpfer und Geschöpf leitend: Die menschliche

Gerchtigkeit ist im Angesicht der göttlichen nicht nur «eine arme, prästhaffte
gerechtigheit»55, sondern sie ist eigentlich «nit wirdig [...], das man sy ein ge-
rechtigkeit nenne»56: Der Unterschied ist nicht ein gradueller, sondern ein
grundsätzlicher. Das hätte Luther so durchaus auch sagen können - aber bei Zwingli
ist dies der früh verwurzelte Angelpunkt des Denkens, der hier leitend wird.

Kann man so den Gegensatz von Gottes- und Menschenwort als eine ganz
zentrale reformatorische Transformation scotistischen Denkens bei Zwingli
identifizieren, so steht hinter einer weiteren Transformation, der hin zu Geist und

Materie, wohl auch der humanistische Vorstellungshorizont des Erasmus.57

Dabei ist der Geist, an dem Zwingli sich erkennbar orientiert, zunächst der Heilige

Geist, und dies in einem weitreichenden Ausmaß: In seiner Schrift gegen
Hieronymus Emser erwog er 1524 das Verhältnis von äußerer Kirche und Kirche
des Geistes: Die Kirche, die nicht irren könne, sei nicht die äußerliche
hierarchische Kirche, sondern es seien die Schafe, die gemäß Joh 10,11-30 die
Stimme ihres Herrn Christus hören.58 Die Bedeutung dieser geistlichen Gemeinschaft

betonte Zwingli nun so stark, dass sie sogar - in dem Bemühen ein bloß
äußerliches Hören auf die Schrift zu verhindern - deren Autorität selbst in Frage
stellen konnte:

«Manifestum ergo fit, quod eo verbo, quod cçlestis pater in cordibus nostris prç-
dicat, quo simul illuminât, ut intelligamus, et trahit, ut sequamur, fideles reddimur

51 WA 2,145-152. Luthers Grundunterscheidung ist die zwischen der rechtfertigenden iustitia
«aliéna et ab extra infusa» (WA 2,145,9) und der iustitia «nostra et propria, non quod soli
operemur earn, ed quod cooperemur illi primae et alienae» (ebd., 146,36f). Eine genauere
Ausführung der Unterschiede zu Zwingli kann hier aus Platzgründen nicht erfolgen

52 CR 89 (Z 2), 479-481.
53 CR 89 (Z 2), 484,17-21.
54 CR 89 (Z 2), 485,21-25.
55 CR 89 (Z 2), 485,26.
56 CR 89 (Z 2), 486,18f.
57 Zum Vordringen der Geistdimension seit der Auseinandersetzung mit Luther siehe Hamm,

Freiheit (wie Anm. 21), 8.
58 CR 90 (Z 3), 259,12-15.



60 Volker Leppin

[...]. Qui illo verbo imbuti sunt, verbum, quod in concione personat et aures per-
cellit, iudicant; sed interim verbum ftdei, quod in mentibus fidelium sedet, a nemi-
ne iudicatur, sed ab ipso iudicatur exterius verbum.»39

Das innere Wort des Geistes als das, das nicht gerichtet wird und seinerseits

sogar das Wort des Predigers richtet: Das ist zunächst Ausdruck eines hohen

Vertrauens in die Kraft der Laien in der Kirche, es ist aber auch Ausdruck eines

wachsenden Misstrauens gegenüber allem Materialisierten und Äußerlichen,
selbst wenn es die doch zunächst so gepriesene Heilige Schrift betrifft.

Folgenreicher, gerade auch für die Spaltungen innerhalb des reformatorischen
Lagers, wurde aber ein anderer Punkt, der sich auch schon in der Auseinandersetzung

mit Emser abzeichnet: die Frage des Abendmahls. In seiner De canone
missae epicheiresis, dem Angriff auf den Messkanon, hatte Zwingli im August
1523 erklärt, entscheidend sei, dass wir im Abendmahl Christus «fide comedi-

mus non dentibus»60. Diese Andeutung einer Konkurrenz zwischen geistlicher
und leiblicher Nießung Christi im Abendmahl hatte Emser scharfsichtig
aufgegriffen und erklärt:

«Propter fidem (maxime formatam xt [sie] vocant) vel extra missamdeus inuisibi-
liter aliquando illabitur. Hie autem sacramental iter etiam praesens adest, quare non
solum fide comedimus, sed dentibus verum ac prçsens christi corpus terimus.»61

Zwingli hatte die Spur selbst gelegt und griff sie dann auch in seiner Entgegnung

auf Emser bereitwillig auf:62 Er tangierte den Abendmahlsstreit des Mittelalters

und wandte sich gegen diejenigen, die einst Berengar dazu verpflichtet
hatten, sich dazu zu bekennen, dass der Leib Christi im Abendmahl «frangi, aut

59 CR 90 (Z 3), 263,16-22.
60 CR 89 (Z 2), 592,14f; diese frühe Aussage macht deutlich, dass man das Gewicht des erst

1525 wohl nicht durch Zwingli (so noch Voigtländer, Fest [wie Anm. 40], 83f, mit der
älteren Forschung), sondern durch Otto Brunfels (Bart Jan Spruyt, Cornelius lleinrici Hoen
[Honius] and his epistle on the eucharist. Medieval heresy, Erasmian humanism, and reform
in the early Sixteenth-Century Low Countries, Leiden 2006, 179-181) veröffentlichten
Hoenius-Briefes zum Abendmahl auf Zwingli nicht allzu stark veranschlagen sollte: Auch
hier gilt, dass Zwingli aus eigenen Gründen und Entwicklungen zu seinen Überzeugungen
gelangte, sich freilich hier durch Hoenius wie an anderen Stellen durch Luther bestätigen
ließ; der (von mir selbst in früheren Publikationen aufgegriffenen) Argumentation von
Thomas Kaufmann, Die Abendmahlstheologie der Straßburger Reformatoren bis 1528,
Tübingen 1992, 292, der Brief sei von Bucer veröffentlicht worden, weist Spruyt, a.a.O.
176-178, fünf Argumentationsfehler nach und beurteilt sie als «highly speculative» (176),
geleitet von einer Deutung «unfamiliar with the late medieval background to various
arguments» (177) und dem «evident wish - concealed behind long-wided flashiness - to inflate
Bucer's role in the <Abendmahlsstreit>» (177). Bei alledem bleibt zu bedenken, dass die
Betonung des Essens mit dem Glauben zwar eine Transformation des Realpräsenzgedankens
in geistlicher Perspektive darstellt, nicht aber dessen völlige Aufgabe (vgl. hierzu
Voigtländer, Fest [wie Anm. 40], 47f).

61
CANOjNIS MISSAe | CONTRA HVLDRI-|CVN ZVINGL1VM:! DEFENSIO, Straßburg:

^
Grüninger 1524, G 1'.

62 CR 90 (Z 3), 248, 3f: «qui si spiritalis eibus est, ut haud dubie est, quomodo dentibus teri-
tur?»



Zwingiis Transformation des Scotismus 61

fidelium dentibus atteri»63. Und er tat dies aufgrund des Gegensatzes zwischen
Geist und Materie, der ihm mittlerweile zur angemessenen Einkleidungsform des

Gegensatzes von Gott und Mensch geworden war. Es ist hier nicht der Ort, die
weitere Entwicklung von Zwingiis Abendmahlstheologie nachzuzeichnen, für
die er im Commentarius de vera ac falsa religione Joh 6,63: «Caro non prodest
quicquam» als entscheidendes Argument gewann,64 um schließlich offensiv zu

erklären, es sei «non modum impium [...], sed etiam stultum et insane» zu
behaupten, dass Christus fleischlich gegessen werde.65 Für den vorliegenden
Zusammenhang reicht der Hinweis, dass sich damit Zwingiis Theologie in einer

am Ende, im Marburger Religionsgespräch,66 entscheidenden Weise von Luthers

Theologie unterschied - dieser beharrte auf der leiblichen Realpräsenz Christi im

Zusammenhang der Elemente, bis dahin, dass er schon im Vorfeld des Gesprächs
erklärte, die Verurteilung Berengars durch die Päpste sei recht gewesen.67

Zwingli trat ihm aber nicht als von reformatorischen Erkenntnissen Abgefallener
entgegen, sondern er hatte auf originäre und genuine Weise weiterentwickelt,
was ihn aus scotislischen Wurzeln kommend zum Reformator gemacht und
zeitweise in eine förderliche Allianz mit Luther gebracht hatte.

Diese Entwicklung trug auch an anderen Stellen zu scharfer Kritik an der

hergebrachten Theologie und zur Differenz zu Luther bei. Ein weiterer markanter

Differenzpunkt wurde bekanntlich die Frage der Bilder. Auch hierfür war in

Zwingiis Denken nicht allein das alttestamentliche Bilderverbot leitend, sondern
eben jener angesprochene unendliche Gegensatz zwischen Gott und Mensch, den

Zwingli - im Rahmen seiner spezifischen, die Naturen Christi weit auseinander
nehmenden Christologie - anhand der Christusdarstellung ausführte: Man könne,

so schrieb er im Commentarius, die göttliche Natur Christi, die allein
verehrungswürdig sei, in Artefakten nicht darstellen. Die menschliche Natur wiederum
könne man zwar darstellen, dürfe man aber nicht, weil man dann dazu neige, die
Kreatur zu verehren69 - so scheint ihm jegliches Argument für Bilderverehrung
ad absurdum geführt. In anderen Zusammenhängen ließ er noch deutlicher die

ontologische Dimension dieses Arguments erkennen: in einem Schreiben an

63 De cons. D. 2 c. 42 (Corpus Iuris Canonici. Bd. 1, hg. v. Emil Friedberg, Leipzig 1879,
1329).

64 CR 90 (Z 3), 785,31 ; vgl. hierzu Voigtländer, Fest (wie Anm. 40), 79f.
65 CR 90 (Z 3), 789,1-3.
66 Zu diesem Wolf-Friedrich Schaufele (Hg.), Die Marburger Artikel als Zeugnis der Einheit,

Leipzig 2012.
67 Siehe Luther, Vom Abendmahl Christi. Bekenntnis: «Darumb thun die schwermer unrecht,

so wol als die glosa ym geistlichen recht, da sie den Bapst Nicolaus straffen, das er den

Berenger hat gedrungen zu solcher bekendnis, das er spricht: Er zu druecke und zureibe mit
seinen zenen den warhafftigen leib Christi. Wolt Gott, alle Bepste hetten so Christlich ynn
allen stuecken gehandelt, als dieser Bapst mit dem Berenger ynn solcher bekendnis gehandelt

hat» (WA 26,442,39^143,3).
68 Zu diesem Werk s. die umfassende Monographie von Martin Sallmann, Zwischen Gott und

Mensch. Huldrych Zwingiis theologischer Denkweg im De vera et falsa religione commentarius

(1525), Tübingen 1999.
69 CR 90 (Z 3), 902,3-9.



62 Volker Leppin

Martin Bucer, in welchem er am 3. Juni 1524 ausführlich seine Argumentation
zu den Bildern darlegte, erklärte er, dass der Glaube allein den inneren Menschen

angehe, während «imagines solum sensum moveant, per quem fides non
constat»70: Es ist also die materielle Sinnlichkeit der Bilder, die nicht allein die
Darstellung des Göttlichen verbietet, sondern auch die Möglichkeit generell
verschließt, die geistlich-innerliche Dimension des Glaubens zu erreichen. Wiederum

sieht man hier die eigenständige Entwicklung Zwingiis - mit einem Ergebnis,

das die Eigenfärbung der von ihm inaugurierten Richtung der Reformation
erkennen lässt.

Blickt man auf die beschriebenen gedanklichen Entwicklungen Zwingiis, so

wird ein doppeltes Ergebnis erkennbar: Zum einen bestätigt sich die Annahme
der älteren schweizerisch-reformierten Forschung von einer weitreichenden
Unabhängigkeit Zwingiis von Luther: Die inhaltliche Grundlage seiner Reformation
stammt nicht von Luther, sondern aus dem eigenen Studium lange vor einem
Bekanntwerden mit den Schriften Luthers. Sie liegt, dies ist das zweite Ergebnis, in
dem Gedanken vom unendlichen Gegensatz zwischen Schöpfer und Geschöpf,
also im Scotismus des späten Mittelalters. Zwingiis Reformation lässt sich damit
als eine eigene Gestalt der Transformation des Mittelalters verstehen.

Man kann die Zwinglische Reformation dann auch, wie die Wittenberger, vor
dem Hintergrund der spätmittelalterlichen Polaritäten verstehen.71 Die für ein
Verständnis der Reformation wichtigsten Polaritäten lassen sich markieren als

Polarität aus Zentralität und Dezentralität, aus Klerikern und Laien und aus
Innerlichkeit und Äußerlichkeit. Mit ersterer sind die unterschiedlichen Kirchenkonzeptionen

gemeint, die einerseits in Gestalt eines Papalismus etwas des Juan de

la Torquemada,72 Kirche ganz im Papst gipfeln lassen, oder andererseits in den
Konzilien73 oder den Tendenzen landesherrlichen Kirchenregiments74 Kirche vor
allem durch ihre dezentralen Kräfte bestimmt sehen. Mit dem Gegenüber von
Klerikern und Laien treten die Gegensätze zwischen einer sakramentalen
Heilsvermittlung durch die Kleriker und laikalen Ansprüchen auf auch kognitiv
zufriedenstellende spirituelle Begleitung etwa in Predigten und Erbauungsliteratur
in den Blick. Und mit der Polarität von innerlicher und äußerlicher Frömmigkeit
sind die divergierenden Tendenzen angesprochen, die man in dem veräußer-

70 CR 95 (Z 8), 194,33f.
71 Siehe hierzu Volker Leppin, Die Wittenberger Reformation und der Prozess der Transfor¬

mation kultureller zu institutionellen Polaritäten, in: Leppin, Transformationen (wie Anm.
1), 31-68; hier mit ausfuhrliche Begründung und Beschreibung der Polaritäten.

72 Siehe zu ihm Ulrich Horst, Kardinal Juan de Torquemada OP und die Lehrautorität des

Papstes, in: Annuarium Historiae Conciliorum, 36 (2004), 389M22.
73 Nach wie vor eine gut nutzbare Sammlung zentraler Beiträge: Remigius Bäumer (Hg.), Die

Entwicklung des Konziliarismus, Darmstadt 1976.
74 Manfred Schulze, Fürsten und Reformation. Geistliche Reformpolitik weltlicher Fürsten

vor der Reformation, Tübingen 1991; Enno Bünz/Christoph Volkmar, Das landesherrliche
Kirchenregiment in Sachsen vor der Reformation, in: Enno Bünz/Stefan Rhein/Günther
Wartenberg (Hg.), Glaube und Macht. Theologie, Politik und Kunst im Jahrhundert der
Reformation, Leipzig 2005, 89-109.



Zwingiis Transformation des Scotismus 63

lichten Ablasswesen einerseits,75 in der innerlichen Frömmigkeit etwa der Mystik

andererseits beobachten kann. Angesichts des immer mehr in den Blick
kommenden Umstands, dass Luthers frühe Bestrebungen von der Beschäftigung mit
der Mystik bestimmt waren - er selbst schreibt einmal, er habe mit den Ablassthesen

allein Tauler und der Theologia deutsch, also mystischen Autoritäten des

14. Jahrhunderts, folgen wollen76 -, ist es offenkundig, dass der Wittenberger
Reformator seine Impulse ganz aus der innerlichen Frömmigkeit gewann. Die
mehrfachen Verweise auf den inneren Menschen und die Notwendigkeit seiner

angemessenen Ausrichtung in diesem Aufsatz dürften deutlich gemacht haben,
dass dasselbe, freilich auf anderer Weise, für Zwingli gilt: Sein Impuls zur
Innerlichkeit schöpfte nicht aus mystischen Quellen - auch wenn er gelegentlich
typisches mystisches Vokabular aufgreifen kann, wenn er etwa davon spricht, man

möge ganz Christus «gelassen» werden.77 Entscheidend war für seine Abwertung
des Äußeren vielmehr dessen materiell-kreatürlicher Charakter, der ihn im
Unterschied zum geistig-geistlichen Inneren in Gegensatz zu Gott stellte. Dieser
Unterschied blieb prägend zwischen Zwingli und Luther und hatte, wie dargelegt,

Auswirkungen bis in den Abendmahlsstreit hinein. Gemeinsam aber finden
sie sich innerhalb der Polaritäten auf der Seite der Laien wieder, denen Luther
das allgemeine Priestertum zusprach und Zwingli die Kompetenz zur Predigtbeurteilung

aufgrund des Heiligen Geistes. Und gemeinsam fochten sie wie
dargelegt gegen die zugespitzte Form zentraler Kirchenleitung durch den Papst. So

lassen sich Unterschiede wie Gemeinsamkeiten zwischen Zürcher und Wittenberger

Reformation gleichermaßen aus der jeweiligen Transformation des Mittelalters

bei ihnen erklären. Zwingli ging dabei seinen eigenen Weg vom Mittelalter
zur Reformation - und tat dies vielleicht an manchen Stellen sogar konsequenter
als Martin Luther.

Zwingiis Transformation des Scotismus

Zwingiis reformatorische Theologie leitete sich nicht von Luther her ab, sondern von der
mittelalterlichen Theologie, insbesondere von Duns Scotus und Thomas Bruelefer. Von
diesen gewann er die Idee einer unüberbrückbaren Distanz zwischen Schöpfer und Kreatur,

welche ihm den Impuls zur Reform verpasste. Die Vorstellung der Distanz wurde
dann über andere Unterscheidungen ausgeformt, wie zum Beispiel die Unterscheidung
von Gottes Wort und menschlichem Wort oder diejenige von Materie und Geist. Dies
führte ihn nicht nur ganz allgemein zur Reformation, sondern auch zu einer speziellen
Form der schweizerischen Reformation, wie sie in der Lehre vom Abendmahl und den
Bildern ersichtlich wird. So konnte die Reformation in Zürich - über die Transformation
mittelalterlicher Theologie - ihren eigenen Einschlag erhalten.

Zwingli - Zürich - Reformation - Transformation - Duns Scotus - Geist - Materie -
Abendmahl - Bilder.

75 Nikiaus Paulus, Geschichte des Ablasses am Ausgang des Mittelalters, Darmstadt 22000;
vgl. auch den interessanten interpretativen Neuansatz von Bemdt Hamm, Ablass und
Reformation. Erstaunliche Kohärenzen, Tübingen 2016.

76 WA.B l,160,8f: «Ego sane secutus theologiam Tauleri et eius libelli, quem tu nuper dedisti
imprimendum Aurifabro nostro Christianno».

77 CR 89 (Z 2),83,5.



64 Volker Leppin

La transformation scotiste de Zwingli
La théologie réformatrice de Zwingli n'est pas issue de Luther, mais de la théologie
médiévale, en particulier de Jean Duns Scot et de Thomas Bruelefer. Il gagna de ceux-ci
l'idée d'une distance irréductible entre Créateur et créature, ce qui lui a donné l'impulsion
pour la Réforme. L'idée de la distance fut ensuite représentée par d'autres distinctions,
par exemple la distinction entre la parole de Dieu et la parole humaine, ou encore celle
entre la matière et l'esprit. Ceci ne l'a pas seulement mené à la Réforme en général, mais
aussi à une forme spéciale de Réforme en Suisse, comme on la connaît dans la doctrine de
la Sainte Cène et dans les images. Ainsi, la Réforme à Zurich - par la transformation de la
théologie médiévale - put avoir son propre impact.

Zwingli - Zurich - Réforme - transformation - Jean Duns Scot - esprit - matière - Sainte
Cène - images.

La trasformazione dello scotismo di Zwingli
La teologia riformatrice di Zwingli non dériva da Lutero, ma dalla teologia medievale, in
particolare di Duns Scotus e Thomas Bruelefer. Da questi ultimi egli riprese l'idea di una
distanza insormontabile tra il Creatore e la creatura, da cui venne l'impulso per la Riforma.
L'immagine délia distanza fu poi rielaborata attraverso altre distinzioni, come per esem-
pio quella tra la parola di Dio e la parola dell'essere umano o quella tra materia e spirito.
Questo non lo porté solo in generale alla Riformazione, ma anche a una specifica forma
délia Riforma svizzera, corne è evidente nella dottrina dell'Eucarestia e nelle immagini. In
questo modo a Zurigo la Riforma poté - attraverso la trasformazione délia teologia me-
dioevale - avere una propria specificità.

Zwingli - Zurigo - Riforma - Trasformazione - Duns Scotus - Geist - Materia -
Eucaristia - Quadri.

Zwingli 's Transformation ofScotism

Zwingli's reformatory theology did not derive from Luther, but from late medieval theology,

especially from Duns Scotus and Thomas Bruelefer. It is from them that he received
the idea of an immeasurable distance between creator and creature which gave him the
impulse for the reform. This idea of the distance was furtheron shaped by other distinctions,

as the distinction between God's word and human word or the distinction between
matter and spirit. This did not only lead him to the Reformation in general, but also to a

very special kind of Swiss Reformation, as it is evident in his doctrine of the Lord's supper

and images. So, by the transformation of late medieval theology, the reformation in
Zurich got its own impact.

Zwingli - Zurich - Reformation - transformation - Duns Scotus - spirit - matter - Lord's
supper - images.

Volker Leppin, Prof. Dr., Professor fur Kirchengeschichte an der Evangelisch-Theologischen
Fakultät der Universität Tübingen.


	Zwinglis Transformation des Scotismus

