
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 111 (2017)

Artikel: Donatistische Strömungen im vorreformatorischen Pruntrut? : Hexerei
und die (Un-)Wirksamkeit von Sakramenten im Jahr 1511

Autor: Gächter, Mirjam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Donatistische Strömungen im vorreformatorischen
Pruntrut? Hexerei und die ^Un-)Wirksamkeit von
Sakramenten im Jahr 1511

Mirjam Gächter

In einem Brief des Basler Bischofs Christoph von Utenheim (1502-1527)' an
den Vogt von Pruntrut aus dem Jahr 1511 kommt ein in der Stadt Pruntrut
vorgefallener Hexenprozess zur Sprache. Obgleich der Brief nur wenige Worte zum
eigentlichen Prozess und zur verurteilten, namenlos bleibenden Hexe sagt, ist
sein Inhalt brisant. Es stellt sich nämlich heraus, dass die angeklagte Frau ihren
Schadenszauber mit einem donatistischen Argument stützt, wodurch sie die
kirchliche Lehrmeinung hinterfragt. Damit erscheint ein wichtiger Aspekt vorre-
formatorischer Glaubensdebatten in einem ungewohnten, überraschenden

Zusammenhang.

Das untersuchte Schreiben stammt aus Christoph von Utenheims Missiven-
buch für die Jahre 1510 bis 1519, das sich im Archiv des ehemaligen Fürstbistums

Basel (AAEB) in Pruntrut befindet. Es handelt sich dabei um den ersten

von insgesamt 57 Bänden deutscher Missivenbücher, die im Zeitrahmen von
1507 bis 1727 entstanden sind.

Der Bischof kritisiert im Schreiben den Vogt von Pruntrut, Hans von Wessen-

berg, für dessen Umgang mit der auf die Verurteilung einer Hexe folgenden
Unruhe in der Bevölkerung. Wie im Verlauf des Textes klar wird, entstand diese

Dieser Aufsatz geht auf eine Seminararbeit zurück, die im Rahmen des von Dr. Georg
Modestin organisierten Seminars «Hexen, Herren und Richter. Die Verfolgung von I Iexern und
Hexen auf dem Gebiet der heutigen Schweiz am Ende des Mittelalters» (Universität Basel,
Frühjahrssemester 2014) entstanden ist. Ich danke Dr. Georg Modestin für seine Anregungen,

seine tatkräftige Unterstützung und die wertvollen Rückmeldungen im Entstehungspro-
zess dieses Artikels. Mein Dank gilt ebenso Jean-Claude Rebetez vom Archiv des ehemaligen

Bistums Basel, Dr. Martine Ostorero (Universität Lausanne) für wichtige Anregungen
bezüglich Dämonologie und Sakramentspendung im ausgehenden Mittelalter, sowie Jan
Müller für seine kompetenten sprachlichen Vorschläge und Korrekturen.

1

Albert Bruckner/Peter L. Zaeslin/Manfred E. Welti, Christoph von Utenheim, in: Albert
Bruckner (Hg.), Helvetia Sacra 1.1. Schweizerische Kardinäle. Das Apostolische
Gesandtschaftswesen in der Schweiz. Erzbistümer und Bistümer I, Bern 1972, 199-200, hier 199.

SZRKG, 111 (2017), 39-50



40 Mirjam Gächter

Unruhe, weil die angeklagte Hexe in ihrem öffentlich verlesenen Geständnis

behauptete, für ihren Schadenszauber Kinder aus Gräbern ausgegraben und
verzehrt zu haben. Der springende Punkt ist, dass diese Kinder von im Konkubinat
lebenden Priestern getauft worden waren. Die Brisanz dieser Aussage liegt
entsprechend in der unausgesprochenen Vorstellung, dass in der Regel nur unge-
taufte Kinder zu magischen Zwecken ausgegraben, beziehungsweise gegessen
würden, da die Taufe vor solchen Übergriffen schütze. Hier wird aber von der

Hexe suggeriert, der Lebenswandel des Priesters habe zur Ungültigkeit der Taufe
und zum Wegfall des Schutzes gefuhrt. Von Utenheim verurteilt in seinem Brief
die daraus abgeleitete Vorstellung, wonach von in Sünde lebenden Priestern
gespendete Sakramente unwirksam seien, als Aberglaube und befiehlt dem Vogt,
gegen Unruhestifter vorzugehen, die auf diesem falschen Glauben beharren
könnten.

Der Verfasser und der Adressat

Bischof Christoph von Utenheim, der Verfasser des Briefes, wurde nach dem

Tod seines Vorgängers Kaspar zu Rhein (1479-1502) am 1. Dezember 1502

zum Bischof der Diözese Basel ernannt.2 1499 war er vom Domkapitel bereits
als Statthalter eingesetzt worden, nachdem dieses dem Amtsinhaber zu Rhein das

Regiment entrissen hatte.3 Von Utenheim stammte aus «dem engeren Kreis der

oberrheinischen Reformer»4 und gehörte zu den Basler Humanisten.5 Laut Kurt
Weissen sind seit dem Beginn der Regentschaft von Utenheims erstmals
Bestrebungen zur Systematisierung der Buchhaltung auf Verwaltungsebene erkennbar.6

Dennoch vermochte sich Bischof von Utenheim «weder im weltlichen noch im
geistlichen Bereich [wirklich] zu behaupten».7 So musste er unter anderem im
Jahr 1503 einen Schwur leisten, in dem er dem Domkapitel erhöhte
Mitsprachemöglichkeit bei der Verwaltung des bischöflichen Gutes zusprach.8 Im Februar
1527 bat ein in die Jahre gekommener von Utenheim das Domkapitel, die
Verwaltung des Bistums auf eine andere Person zu übertragen. Er starb nur einige

2
Bruckner, Christoph von Utenheim (wie Anm. 1), 199.

3 Volker Hirsch, Bischöfe von Basel, in: Werner Paravicini (Hg.), Höfe und Residenzen im
spätmittelalterlichen Reich. En dynastisch-topographisches Handbuch, Bd 1.1 Dynastien
und Höfe, Ostfildern 2003, 503-506, hier 505.

4 Dieter Mertens, Der Humanismus und die Reform des Weltklerus im deutschen Südwesten,
in: Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte, 11 (1992), 11-28, hier 18.

5
Bruckner, Christoph von Utenheim (wie Anm. 1), 199.

6 Kurt Weissen, «An der stur ist ganz nutt bezalt.» Landesherrschaft, Verwaltung und Wirt¬
schaft in den fürstbischöflichen Ämtern in der Umgebung Basels (1435-1525), Basel/
Frankfurt a. M. 1994, 241.

7
Bruckner, Christoph von Utenheim (wie Anm. 1), 199.

8
Weissen, An der stur (wie Anm. 6), 242.



Donatistische Strömungen im vorreformatorischen Pruntrut? 41

Wochen später am 16. März in Delsberg, wo er sich niedergelassen hatte und wo
er auf seinen Wunsch auch beigesetzt wurde.9

Den Rechnungsbüchern der Vogtei Pruntrut lässt sich entnehmen, dass ein
gewisser Junker Hans von Wessenberg in den Jahren 1510 und 1511 das Amt des

Vogts von Pruntrut ausübte und somit der Adressat des bischöflichen Briefes
gewesen sein muss.10 In den Quellen ist vermerkt, dass von Wessenberg vom 4.

April 1510 bis zum 4. April 1511 Vogt war." Gleichenorts wird auch von Wes-

senbergs Ableben am 2. November 1511 erwähnt.12 Das Geschlecht von
Wessenberg stammt aus dem Aargau, Zweige der Familie hielten sich im 15.

Jahrhundert jedoch in Basel und im nachmaligen Berner Jura auf.13

Da in der Umgebung Basels ab 1487 das (Schluss-)Verfahren bei Hexereidelikten

nicht mehr vor dem Rat, sondern vor dem Gericht des Vogtes stattfand,

trug von Wessenberg als lokaler Vertreter des Bischofs die Verantwortung für
die Verurteilung der in der Quelle erwähnten Hexe.14 Die schriftliche
Einmischung durch den Bischof deutet dabei an, dass dieser Fall besonders auffallend

gewesen sein muss. Wie Dorothee Rippmann betont, konnte die Kooperation
zwischen dem Bischof und seinen Vögten auch zu einem Informationsaustausch
führen, der das Hexenbild beeinflusste.15 Leider ist zu diesem Thema aber kein
weiterer Briefverkehr zwischen von Utenheim und Vogt von Wessenberg erhalten,

der über den Fortgang der Affäre unterrichten könnte.

Hexerei im Nordwestschweizer Raum

Aus dem um das Jahr 1500 etwa 1.000 Einwohner zählenden Pruntrut sind bisher

nur sehr wenige Fälle von Hexerei bekannt.16 Am 18. August 1507 wurde
Catherine la Perrine in Pruntrut verbrannt, laut Jean-Paul Prongué die erste in
dieser Ortschaft zum Tode verurteilte Hexe.17 Weiterhin wurden 1510 in dem an
den Bezirk Pruntrut angrenzenden St. Ursitz weitere drei Frauen hingerichtet,

9
J. J. Herzog, Christoph von Uttenheim. Bischof von Basel zur Zeit der Reformation, in:
Beiträge zur vaterländischen Geschichte, 1 (1839), 33-93, hier 92.

10
AAEB, C Py (Comptes des recettes des seigneuries [1407-1830], Porrentruy [1407-1792]).

11

AAEB, CPy 1510-1511,57.
12

AAEB, CPy 1511-1512, 52.
13 Edward Reinhard, Wessenberg (Herren von), in: Heinrlich Türler/Victor Attinger/Marcel

Godet (Hg.), Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz, Bd. 7, Neuenburg 1934,
498^199, hier 499.

14 Hans-Rudolf Hagemann, Basler Rechtsleben im Mittelalter, Basel 1981, 261.
15 Dorothee Rippmann, Randständige: Beargwöhnt, Abgesondert, Ausgestossen, Verfolgt, in:

Anna C. Fridrich (Hg.), Nah dran, weit weg. Geschichte des Kantons Basel-Landschaft.
Bauern und Herren. Das Mittelalter, Liestal 2001, 183-196, hier 190.

16
François Kohler, Pruntrut (Gemeinde), in: Historisches Lexikon der Schweiz 10, Basel
2010, 24-27, hier 24.

17 Jean-Paul Prongué, La Franche Montagne de Muriaux à la fin du Moyen Âge, Porrentruy
2000, 354.



42 Mirjam Gächter

wobei angenommen wird, dass es sich bei ihren <gemeinen> Verbrechen um
Hexerei handelte.18

Im benachbarten Basel, dem Bischofssitz, war Hexenverfolgung zu keiner
Zeit ein Massenphänomen.19 Dennoch kam es ab Mitte des 15. Jahrhunderts zu

einigen Hexenprozessen, wobei insbesondere der von Rippmann untersuchte Fall
von Gret Frölicherin und Verena Symlin in den Jahren 1450 und 1458 bekannt
ist, der laut Rippmann den Höhepunkt der ersten Verfolgungswelle in der Region
bildete.20 Insgesamt sind in Basel für den Zeitrahmen zwischen 1482 und 1530
19 Hexereiprozesse bekannt.21 Gemäss Rippmann fehlt im Gegensatz zur
Westschweiz in Basler Prozessakten aus der Mitte des 15. Jahrhunderts noch jegliche
Erwähnung eines Teufelsbundes, der Apostasie oder von <Synagogen> (hier im
Sinne von Hexenversammlungen).22 Ausdrücklich enthalten sind der Teufelspakt
und der Teufelscoitus in Basel erst im Geständnis von Barbara Schinbeinin aus
dem Jahr 1519.23 Wie Harald Maihold betont, konzentrierten sich die meisten
Basler Hexenprozesse - wie auch der hier untersuchte Fall aus Pruntrut - bis in
die Zeit um 1530 auf volkstümliche Zauberei wie Wetter- und Milchzauber.24

Der Fall

Obschon von Utenheims Brief die Verurteilung einer Pruntruter Hexe dokumentiert

und sich daraus in dieser Hinsicht einiges zum Umgang mit Hexerei in der

gegebenen Region und Zeit entnehmen lässt, ist die Quelle vor allem
religionsgeschichtlich interessant. Wie das Dokument nämlich zeigt, war es nicht die
Hexerei selbst, die im Volk Ärgernis und Misstrauen hervorrief, sondern die von
der <Hexe> im Geständnis indirekt vermittelte Sicht auf die Kirche. Die Geständige

stellt nämlich die Gültigkeit und Verlässlichkeit der kirchlichen Sakramente
in Frage. Die Schlüsselaussage des Briefes liegt in der Stelle «Uns geht es um
die Hexe [...], die viele Geständnisse abgelegt hat bezüglich der Kinder, die sie

aus den Gräbern erweckt und gegessen haben soll. Daraus habe sie dann Hagel

18
Prongué, La Franche Montagne (wie Anm. 17), 353.

19 Harald Maihold, Hexerei und Strafjustiz im spätmittelalterlichen Basel, Skript des Vortrags
vom 2. Dezember 2013 an der Universität Basel, 1-58, hier 12.

20 Dorothee Rippmann, Hexen im 15. und 16. Jahrhundert, in: Dorothee Rippmann/Katharina
Simon-Muscheid/Christian Simon (Hg.), Arbeit-Liebe-Streit. Texte zur Geschichte des
Geschlechterverhältnisses und des Alltags, 15. bis 18. Jahrhundert, Liestal 1996, 159-226, hier
160-161.

21
Laura Stokes, Demons of Urban Reform. Early European Witch Trials and Criminal
Justice, 1430-1530, London 2011,44.

22 Dorothee Rippmann, Hexenverfolgungen und soziale Unrast. Der Forschungsstand zum
Basler Raum (Nordwestschweiz) im Spätmittelalter, in: Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte, 52 (2002), 151-156, hier 153-155.

23 Harald Maihold, «Was aber bey der Nacht vnd haimblichen Orten geschieht / sein schwaer-
lich zu probieren.» Die Hexenprozesse und das Strafrecht der Frühen Neuzeit, in: Forum für
juristische Bildung, 1 (2009), 27^40, hier 22.

24
Maihold, Hexerei und Strafjustiz (wie Anm. 19), 22.



Donatistische Strömlingen im vorreformatorischen Pruntrut? 43

herbeigeführt und es hageln lassen, weil diese Kinder durch Priester, die Konkubinen

haben, getauft worden sind.»
Die Taufe wurde gemeinhin als essenzieller Schutz vor Dämonen, und somit

auch vor den Dämonen dienenden Hexen angesehen.25 Auch eine Vielzahl von
Traktaten zur Hexerei bestätigten grundsätzlich die den Teufel abwehrende
Schutzfunktion von Sakramenten, insbesondere der Taufe. So spricht zum
Beispiel Heinrich Institoris in einer Passage des Hexenhammers von Hebammen, die
im Namen des Teufels ungetaufte Neugeborene umbrachten, gerade weil Letztere

dadurch «vom Eintritt in das himmlische Königreich ausgeschlossen werden»
und sich deren Gliedmassen darum fur die «schauderhafte Schandtat» der

Salbenherstellung nutzen Hessen.26 Dennoch konnte die Pruntruter <Hexe> jene
spezifischen Kinderleichen anscheinend für ihren Schadenszauber verwenden, was
bedeuten musste, dass deren Taufe unwirksam gewesen war oder dass die Hexe
den Schutz durch die Taufe hatte überwinden können.

Gewisse Autoren des 15. und 16. Jahrhunderts, unter anderem Girolamo
Visconti und Institoris, räumten die Möglichkeit ein, dass Hexen und Hexern das

Durchbrechen des Taufschutzes gelingen könne. Beide erwähnen diese Möglichkeit

im Kontext ganz besonders entsetzlicher Taten und ausserordentlich bösarti-
27

ger, direkt vom Teufel geleiteter Individuen."
Interessant am hier behandelten Fall ist aber, dass die <Hexe> den Schutz der

Taufe nicht überwunden, sondern dieser Schutz in ihrem Verständnis gar nie
bestanden hatte, weil die Kinder ihre Taufe von in Sünde lebenden Priestern
erhalten hatten. Die Brisanz des Geständnisses lag also darin, dass die <Hexe> die
Taufe durch im Konkubinat lebende Priester als ungültig erachtete und der
Schutz der Kinder deswegen entfiel. Die Quelle dokumentiert somit eine einzigartige

Verknüpfung zwischen Hexenvorstellungen und in der Vorreformation
verstärkt auftretenden donatistischen Vorstellungen.

Obwohl die kirchliche Lehrmeinung unmissverständlich darstellte, dass der
Lebensstil von Sakramentspendern auf den Wert und die Gültigkeit der Sakramente

keinen Einfluss habe, wurde dies immer wieder von Einzelpersonen und
auch von ganzen Bewegungen angezweifelt.28 Der Donatismus, also die

Überzeugung, dass Sakramente ihre Wirkung verlören, wenn sie von einem korrupten,

in Sünde lebenden Geistlichen gespendet würden, nahm seinen Ursprung im
4. Jahrhundert in Nordafrika und wird mit Donatus von Karthago in Verbindung

23 Walter Stephens, Demon Lovers. Witchcraft, Sex and the Crisis of Belief, Chicago/London
2002,251.

26 Heinrich Institoris, Der I lexenhammer, 1486, 11. Auflage, übersetzt und herausgegeben
von Wolfgang Behringer/Günter JerouschekAVerner Tschacher, München 2007, 475.

27 Astrid Estuardo, Girolamo Visconti, un témoin du débat sur la réalité de la sorcellerie au XVe
siècle en Italie du nord, in: Martine Ostorero/Georg Modestin/Kathrin Utz Tremp (Hg.), Chasses

aux sorcières et démonologie. Entre discours et pratiques (XlVe-XVIIe siècles), Florenz
2010, 389-403, hier 393. Und Institoris, Hexenhammer (wie Anm. 26), 373.

28 Peter Dinzelbacher, Handbuch der Religionsgeschichte im deutschsprachigen Raum. Hoch-
und Spätmittelalter, Paderborn 2000, 352.



44 Mirjam Gächter

gebracht.29 Insbesondere im Spätmittelalter wurde ebendieses Konzept wieder

aufgegriffen: Die «mangelnde faktische Heiligkeit des Lebens der meisten Priester

führte immer wieder zu Reformbewegungen».30 Die Kritik kam laut Peter

Dinzelbacher «[n]icht von Rom, aber von vielen Laien sowie von reformwilligen
Priestern selbst».31 Ein zeitgenössisches Beispiel dafür liefert die von Pruntrut
nicht weit entfernte Stadt Strassburg, wo Geiler von Kayserberg im frühen 16.

Jahrhundert mit seiner Kritik an in Sünde lebenden Priestern die sich um ihr
32

Seelenheil sorgende städtische Bevölkerung mitzureissen vermochte. " Auch die

Aussage der Pruntruter <Hexe> deutet auf die Wichtigkeit und die anhaltende
Aktualität dieser Kontroverse hin. Offensichtlich waren diesbezügliche Vorstellungen

im Jahr 1511 geläufig genug, dass eine Frau aus der Region von Pruntrut

von ihnen wusste. Die Reaktion der Zuschauer hebt die Brisanz der Thematik
hervor und bestätigt die Aktualität der Debatte weiter.

Das Geständnis muss in der Bevölkerung von Pruntrut also in vielerlei
Hinsicht Fragen und Entrüstung hervorgerufen haben. Erstens verkündete die Verurteilte

indirekt, dass es in der Region von Pruntrut Priester gab, die Konkubinen
hatten, also in Sünde lebten. Zweitens behauptete sie, dass Hexen - und damit

implizit der Teufel - eine Taufe durch in Sünde lebende Priester als nichtig
ansahen. Dies wiederum bedeutete, dass sich Eltern aus Pruntrut nun Sorgen
machen mussten darüber, ob ihre Kinder - verstorben oder lebendig - vor dem Teufel

und den ihm dienenden Hexen sicher seien. Schlimmer noch, sie mussten -
sofern sie sich des Lebenswandels des Taufspenders nicht sicher waren - daran

zweifeln, ob ihr verstorbenes Kind überhaupt zu Gott gefunden hatte.33 Von
Utenheims wiederholte Bezugnahme auf die im Volk aufkommende und anhaltende

Unruhe deutet die Vehemenz der Reaktion auf das Geständnis an.

Die öffentlich verlesene Erklärung muss also vor allem Unsicherheit,
möglicherweise aber auch Ärger hervorgerufen haben, der sich gegen lokale Priester
oder gegen die Kirche als Ganze richten konnte, die ihre Priester nicht davon
abhielt, Konkubinen zu haben. Ganz besonders verunsicherte die Aussage
bestimmt auch, weil die von der Kirche vertretene Lehre besagte, dass das Leben
des Sakramentspenders (sündenfrei oder nicht) für die Wirksamkeit des Sakraments

irrelevant sei. Die Verurteilte - und darauf wohl auch einige Zuschauer -
stellten somit die Gültigkeit der kirchlichen Lehrmeinung in Frage. So mag die

Sorge aufgekommen sein, ob Sakramente denn überhaupt noch vor Hexen und
dem Teufel schützen konnten.

Von Utenheims Brief bezieht bezüglich der donatistischen Position klar
Stellung, indem es heisst: «den Gelehrten und uns selbst [ist] erkenntlich [...],

29 A. Schindler, a. Donatisten, Donatismus. 1. Frühchristentum, in: Lexikon des Mittelalters
Bd. 3, Stuttgart 1999, Sp. 1235-4236, hier Sp. 1235.

30 Dinzelbacher, Handbuch der Religionsgeschichte (wie Anm. 28), 353.
3' Ebd.
32 John Waller, Les danseurs fous de Strasbourg. Une épidémie de transe collective en 1518,

Strassburg 2016, 34.
33

Dinzelbacher, Handbuch der Religionsgeschichte (wie Anm. 28), 244.



Donatistische Strömungen im vorreformatorischen Pruntrut?

dass solches ein Aberglaube ist und nichts davon zu halten sei.» Der Bischof
richtete sich in dieser Aussage klar gegen die Vorstellung, dass das Leben von
Priestern einen Einfluss auf die Sakramente habe. Seine Meinung stützte er mit
jener <anderer Gelehrten, womit er wohl Zeitgenossen, möglicherweise aber

auch Augustin meinte, auf dessen antidonatistische Lehre sich die Kirche
massgeblich berief.34 Seine Stellungnahme gegen den Donatismus begründet der
Bischof weiter mit folgendem Argument: «Denn wenn sie keine Hexe wäre, als die
sie durch solchen und anderen bösen Glauben überführt wird, hätte sie solches
und anderes nicht gestanden. Darum soll niemand glauben, dass ein solcher
Artikel wahr sei.» Wie sich zeigt, verbindet von Utenheim den falschen Glauben
der <Hexe> mit der donatistischen Position und sieht diese Verbindung als
Beweis dafür, dass der Glaube an donatistische Argumente der Apostasie
gleichkommt.

In weiteren Aussagen der Quelle zeigt sich, für wie wichtig der Bischof die

Eindämmung der Unruhe und die Rückführung der Pruntruter zur kirchlichen
Lehrmeinung erachtete. Von Utenheim schrieb: «Das betrifft uns, weil wir
darüber Aufsicht haben», was auf seine direkte Verantwortlichkeit hinweist, wenn
Zweifel an der Glaubhaftigkeit der Kirche und ihrer Lehre aufkamen. Ein
präventives Element zeigt sich in der an den Vogt gerichteten Aussage «Wir hätten

uns von dir gewiss erhofft, dass du in einem solchen Fall bei der Verkündigung
überlegt gehandelt und solchen [Irrglauben] unterbunden hättest.» Laut von
Utenheim hätte also der Vogt als lokaler Vertreter des Bischofs die Aufgabe
gehabt, dem Aufkommen von Misstrauen gegenüber der Kirche entgegenzuwirken
oder dieses idealerweise gar nicht erst aufkommen zu lassen.

Sehr eindeutig sticht in von Utenheims Brief also die Sorge um das

Unruhepotenzial des Ereignisses hervor. Entsprechend energisch ist der unmissverständ-
liche Befehl, die ganze Gemeinde versammeln zu lassen, um der Verbreitung
von Unruhe und Irrglauben entgegenzuwirken. Während die (Verurteilung
wegen) Hexerei in der Bevölkerung nur in geringem Masse und über kürzere Zeit
für Aufruhr sorgen mochte, hatte ein sich verbreitender Zweifel an der
Wirksamkeit von Sakramenten einen viel grösseren potenziellen Einfluss auf das

geregelte Leben der Gemeinschaft.

Folgt man von Utenheims Argumentation, scheint die von der Verurteilten
angesprochene Thematik auf fruchtbaren Boden gefallen zu sein. Die auffallend oft
wiederholte Bezugnahme auf den aufgekommenen Irrglauben zeigt wie sehr der
Bischof diesen bekämpft haben wollte, und legt dadurch nahe, dass die negative
Reaktion der Bevölkerung erheblich gewesen sein muss. Man gewinnt sogar den

Eindruck, dass der Bischof die Verbreitung donatistischen Gedankenguts als
erheblich gravierender einschätzte als den von der vermeintlichen Hexe
ausgeführten Schadenszauber. Letzterer schien für den Bischof nur insofern relevant,

34 R. Messner, Sakrament/Sakramentalien. I. Westen, in: Lexikon des Mittelalters Bd. 7, Stuttgart

1999, Sp. 1267-1272, hier Sp. 1268.



46 Mirjam Gächter

als dass er mit der Aussage über Sakramentspender und die Schutzfunktion von
Sakramenten zusammenhing. Tatsächlich wird nicht klar, ob von Utenheim die

Anklage der <Hexe> wegen verrichteter Hexerei überhaupt ernst nahm.

Wenn der Bischof mit seiner Position gegen den Donatismus zwar dessen

Weiterverbreitung verhindert haben mag, löst er in seinem Brief das Problem in
Pruntrut doch nicht vollständig. Sein Befehl sollte zwar diesen falschen Glauben
im Volk tilgen, lieferte aber dennoch keine zufriedenstellende Erklärung dafür,
wie sich die <Hexe> die Kinder hatte zu Nutzen machen können. Folgt man der

Argumentation des Bischofs, so verwendete die Verurteilte <korrekt> getaufte
Kinderleichen für ihren Schadenszauber und muss folglich die Schutzwirkung
der Taufe überwunden haben. Dieser Gedanke kann im Volk kaum weniger
besorgniserregend gewesen sein als die Unwirksamkeit der von sündigen Priestern

gespendeten Taufe. In jedem Fall wurde die Wirksamkeit der Taufe in Frage
gestellt. Geht man davon aus, dass der Bischof dem Donatismus eine Absage
erteilte, so könnte argumentiert werden, dass von Utenheim sich implizit auf die

Seite von Visconti und Institoris stellte, und die Möglichkeit einer dämonischen

Überwindung der Taufe einräumte.

Schlusswort

Christoph von Utenheims Sendschreiben gibt in einzigartiger Weise Auskunft
über die anhaltende Aktualität, Verbreitung und Eindämmung vorreformato-
rischer, kirchenkritischer Haltungen in der Region Pruntrut. Diskussionen über

unwürdige Priester scheinen an der Ortschaft nicht spurlos vorbei gegangen zu
sein. Die in der Quelle beschriebene von kirchenkritischen Zweifeln hervorgerufene

Unruhe mag 1511 durch den Bischof eingedämmt worden sein, war aber

offensichtlich ein Grund zur Beunruhigung. Tatsächlich schaffte von Utenheim
es bei genauer Lektüre nicht, bezüglich der Wirkung von Sakramenten absolute
Klarheit zu schaffen: Auch wenn er die donatistische Position verurteilte, klärte

er nicht, ob die Taufe grundsätzlich immer vor Hexen schützt.



Donatistische Strömungen im vorreformatorischen Pruntrut? 47

Briefvon BischofChristoph von Utenheim an den Vogt von Pruntrut über eine in Pruntrut

festgehaltene und der Hexerei bezichtigten Frau und die mit ihrer Aussage

zusammenhängende Unruhe im Volk (1511)
Archives de l'ancien évêché de Bâle, Cod. 332B Tetitsche Missiven 1510-1519, p. 460

Papier, eine Seite im gebundenen Missivenbuch (Einband aus Pergament)

Blattspiegel 30.5cm x 22cm

Ungedruckt

Christoff35

Unzern früntlichen grues zuvor, lieber ge-
truwer. Uns langt / an,36 als die hex,37 so in
Purrentrüt38 in gefengknüs gewesennen, et-
lich / vergichten39 gethonn von wegen der
kinden, so sy uss den grebernen / erweckt
und gessen haben sollt, daruss sy dann hagel

zuwegen / bracht40 und gemacht habe, der
Ursachen, das solliche kinder durch / die pries-
ter in concubinarii41 syen geteufft worden.
Die öffentlich / verlesen, daruss dann merck-
lich ergernus und missglouben42 / in dem
volck erwachssen sin soll, hetten wir uns wol
ver / sehen43, du hettest in sollichem fall
mit44 rat das zuver / künden gehandelt45 und
solliche unterhalte(n)46. Dwil aber das nit

Christoph
Unseren freundlichen Gruss vorab, lieber
Getreuer. Uns geht es um die Hexe, die
in Pruntrut im Gefängnis sass und die
viele Geständnisse abgelegt hat bezüglich
der Kinder, die sie aus den Gräbern
erweckt und gegessen haben soll. Daraus
habe sie dann Hagel herbeigeführt und es

hageln lassen, weil diese Kinder von
Priestern, die Konkubinen haben, getauft
worden sind. Diese [Geständnisse] wurden

öffentlich verlesen, worauf dann
erhebliche Unruhe und Irrglaube im Volk
erwachsen sein soll. Wir hätten uns
gewiss erhofft, dass du in einem solchen
Fall bei der Verkündigung überlegt ge-

35
Christoph von Utenheim (1450-1527), Bischof der Diözese Basel 1502-1527. Vgl. Kurt
Weissen, Die weltliche Verwaltung des Fürstbistums Basel am Ende des Spätmittelalters
und der Ausbau der Landesherrschaft, in: Jean-Claude Rebetez (Hg.), La donation de 999 et
l'histoire médiévale de l'ancien Evêché de Bâle, Porrentruy 2002, 213-240, hier 215.

36
Anlangen: angehen, betreffen (Es geht uns an). Vgl. Jacob Grimm/Wilhelm Grimm, Deut¬
sches Wörterbuch, Bd. 1, Hildesheim 2003 [1854(1)], Sp. 390-393.

37 Die Frau wird im Brief nicht mit Namen erwähnt und nur als <Hex> bezeichnet. Es lässt sich
zu ihrer Person in den Archivmaterialen nichts Weiteres finden.

38 Pruntrut war zu der Zeit teilweise bereits der Aufenthaltsort des Bischofes, wurde aber erst
nach dem Tod von Christoph von Utenheim im Jahr 1527 offiziell zum Bischofssitz
ernannt. Christoph von Utenheim verbrachte relativ viel Zeit in Pruntrut. Vgl. Weissen, Weltliche

Verwaltung (wie Anm. 35), 244.
39

Vergichten: Bekenntnisse, Geständnisse. Matthias Lexer, Mittelhochdeutsches Handwörter¬
buch, 3 Bde., Leipzig 1878, hier Bd. 3, Sp. 117.

40
Zu-weg bringen: ausfuhren, machen, fertig bringen. Vgl. Michael Ferdinand Follmann,
Wörterbuch der deutsch-lothringischen Mundarten, Lorraine 1983 [1909(1)], 562.

41
Bedeutung unklar. Wahrscheinliche Bedeutung: Kinder die von Priestern getauft wurden,
die Konkubinen hatten.

42
Missegloube: Misstrauen, Argwohn. Vgl. Lexer, Handwörterbuch (wie Anm. 39), Bd. 1,

Sp. 2164.
43 Versehen: erwarten, hoffen, verzeihen (Wir hätten erwartet). Vgl. Lexer, Handwörterbuch,

(wie Anm. 39), Bd. 3, Sp. 222-223.
44

Streichung: unzem.
45 Dem Text nachträglich zugefügt: und solliche unterhalte(n).
46 Unterhalten: christlich unterrichten. Vgl. Jacob Grimm, Jacob/Wilhelm Grimm, Deutsches

Wörterbuch, Bd. 11, Leipzig 1912, Sp. 1601.



48 Mirjam Gächter

bestheen und sollicher / missgloub in dem

gemeynen volck abgethonn und usgetilget47 /
möge werden. So ist unser ernstlich bevelh,
das du / die gantze gemeyndt, wyb unnd

mann, besamein lassest / und inen furhal-
test48. Demnach ab anzeugt vergicht offent /
lieh verlesen, darab dann ein mergklich
ergernus und / missglouben in das volck
kamen. Dassen uns angelangt, / H...s49 wir
darüber verzgepflegen,50 und an den gelerten /
und unns selbs ersanndeir', das sollichs ein

abergloub und / nit darùff zuhalten sye. Dann

wo die nit ein hex were, / daruss sy uss
sollichem und andern bösen glouben, die selbig
/ zu sin, uberwinden52 werde, hette sy sollich
und anders nit / verjehen53. Darumb an
sollichen artickell niemant glouben / solle, das

der war sye. Und [?]54 von wellichem
sollichen / böser gloub nit abgestelt wurde und
darùff zu beharren / vermeinte, gegen den

oder demselben du handeln wurdest, / wie
sich unzer oberckeyt nach wollte gepuren55,

darnach sich / ein jeder mensch solle wyssen
zu halten.

Datum Bartholomei56

Anno XI
Vogt von Pur[rentru]t57

handelt und solche [Leute] belehrt
hättest. Aber weil das nicht so bleiben kann
und dieser Irrglaube im gewöhnlichen
Volk unterbunden und getilgt werden
soll, ist es unser ernsthafter Befehl, dass

du die ganze Gemeinde, Frau und Mann,
versammeln lässt und ihnen [den
Sachverhalt] darlegst, weil seit dem [uns]
gemeldeten öffentlichen Verlesen des
Geständnisses spürbar Unruhe und Irrglaube
im Volk aufgekommen sind. Das geht
uns etwas an, weil wir darüber Aufsicht
haben, und den Gelehrten und uns selbst
erkenntlich ist, dass solches ein
Aberglaube ist und nichts davon zu halten sei.

Denn wenn sie keine Hexe wäre, als die
sie durch solchen und und anderen
falschen Glauben überführt wird, hätte sie

dies und anderes nicht gestanden. Deshalb

soll niemand glauben, dass eine solche

Aussage wahr sei. Und bei wem
solcher falscher Glaube nicht unterbunden
werden kann, und wer meint, darauf
beharren zu müssen, gegen den wirst du

vorgehen, wie es sich unserer Obrigkeit
entsprechend geziemt, an die sich ein
jeder Mensch zu halten wissen soll.
Gegeben am 24. August
im Jahr [ 15]11

Vogt von Pruntrut

47
Tilgen: austilgen, vertilgen, tilgen. Vgl. Lexer, Handwörterbuch (wie Anm. 39), Bd. 2, Sp.
1438-1439.

48 Fürhalten: darlegen, vortragen, verweisen (Ihnen darlegst). Vgl. Jacob Grimm/Wilhelm
Grimm, Deutsches Wörterbuch, Bd. 4, Hildesheim 2003 [1864 (1)], Sp. 740-743.

49 Wort nicht entzifferbar.
50

Bedeutung unklar. Phlegen: Aufsicht haben, beschützen, sich mit freundlicher Sorge anneh¬

men. Vgl. Lexer, Handwörterbuch (wie Anm. 39), Bd. 2, Sp. 252.
51

Bedeutung unklar. Ersinden: erforschen. Vgl. Lexer, Handwörterbuch (wie Anm. 39), Bd.
1, Sp. 671-672. Ersinnen: erforschen, erdenken, erwägen. Vgl. Lexer, Handwörterbuch,
(wie Anm. 39), Bd. 1, Sp. 672.

52 Uberwinden: überwältigen, überreden, überfuhren. Vgl. Lexer, Handwörterbuch (wie Anm.
39), Bd. 2, Sp. 1680-1681.

53
Verjehen: gestehen, bekennen, aussagen. Vgl. Lexer, Handwörterbuch (wie Anm. 39), Bd.
3, Sp. 137-139.

54 Wort nicht entzifferbar.
55

Gepüren: geschehen, gebühren (Was unserer Obrigkeit zusteht). Vgl. Grimm, Wörterbuch
(wie Anm. 48), Bd. 4, Sp. 1887-1899.

56
Bartholomäustag, 24. August (1511).

57
Jungherr Flannsen von Wessenberg. AAEB, C Py 1510-1511, 57.



Donatistische Strömungen im vorreformatorischen Pruntrut? 49

Donatistische Strömungen im vorreformatorischen Pruntrut?
Hexerei und die (Un-)Wirksamkeit von Sakramenten im Jahr 1511

Das donatistische Argument einer Pruntruter Hexe bringt Hexerei und vorreformatorische
Glaubensdebatten in einen überraschenden Zusammenhang. Die verurteilte Frau habe
Kinder aus Gräbern ausgegraben und verzehrt um einen Schadenszauber zu wirken, wie
einem Brief des Basler Bischofs Christoph von Utenheim zu entnehmen ist. Interessanterweise

behauptet die Verurteilte, für den Zauber Kinder verwendet zu haben, die von im
Konkubinat lebenden Priestern getauft worden seien. Damit stellt die Angeklagte die
Gültigkeit der Taufe der erwähnten Kinder in Frage, da die vorherrschende Lehrmeinung
besagte, dass nur ungetaufte Kinder zu magischen Zwecken genutzt werden könnten.
Ihrer Meinung nach führte die Sünde des Priesters demnach zur Ungültigkeit der Taufe und
zum Wegfall des Schutzes. Von Utenheim - der kirchlichen Lehrmeinung folgend -
verurteilt in seinem Schreiben die Vorstellung, dass der Lebenswandel von Sakramentspendern

den Wert oder die Gültigkeit der Sakramente beeinflusse. Seine Wortwahl und
die Androhung von Sanktionen lassen erahnen, dass das donatistische Argument der Pruntruter

Hexe bei der Bevölkerung auf fruchtbaren Boden gefallen sein muss.

Hexerei - Vorreformation Sakramente - Donatismus - Pruntrut.

Courants donatistes à Porrentruy avant la Réforme?
Sorcellerie et (in-)efficacité des sacrements en 1511

L'argument donatiste d'une sorcière de Porrentruy met en lien la sorcellerie et les débats
de croyance pré-réformateurs de manière surprenante. La femme jugée aurait déterré des
enfants de leur tombe et les aurait consommés pour produire un maléfice, d'après une
lettre de l'évêque bâlois Christoph von Utenheim. Or, la condamnée affirme qu'elle a
choisi, pour ce maléfice, des enfants baptisés par des prêtres vivant en concubinat. Ainsi,
elle met en question la validité du baptême de ces enfants, étant donné que, selon la
doctrine dominante, seuls des enfants non baptisés pouvaient être utilisés à des fins magiques.
D'après la condamnée, le péché du prêtre annulait la validité du baptême et supprimait la
protection. Von Utenheim - suivant la doctrine ecclésiastique - contredit dans sa lettre
l'idée que le changement de vie des ministres de sacrements a une influence quelconque
sur la valeur ou la validité des sacrements. Sa formulation et la menace de sanctions laissent

deviner que l'argument donatiste de la sorcière de Porrentruy est tombé en terrain fertile

auprès de la population.
Sorcellerie - pré-Réforme - sacrements - donatisme - Porrentruy.

Movimenti donatisti nella Porrentruy preriformata.
Stregoneria e l'(in-)efftcacia dei sacramenti nell'anno 1511

L'argomento donatista di una Strega di Porrentruy lega in modo sorprendente la
stregoneria al dibattito preriformatore. Secondo una lettera del vescovo basilese Christoph
von Utenheim, la donna condannata avrebbe dissotterrato e mangiato bambini per ef-
fettuare un incantesimo dannoso. È interessante notare che la condannata sostiene che per
l'incantesimo ha utilizzato bambini battezzati da preti che vivono in concubinato. In ques-
to modo la condannata mette in discussione la validità del battesimo di questi bambini,
visto che l'insegnamento dominante affermava che solo i bambini non battezzati potevano
essere utilizzati per degli scopi magici. Secondo lei, i peccati del prete portano all'invali-
dazione del battesimo e alla perdita délia protezione. Von Utenheim - seguendo
l'insegnamento délia Chiesa - condanna nel suo scritto l'idea secondo la quale lo stile di
vita dei donatori di sacramenti influenza il valore o la validità dei sacramenti stessi. La
scelta delle sue parole e la minaccia di sanzioni fanno intuire che l'argomento donatista
délia strega di Porrentruy doveva aver trovato un terreno fertile nella popolazione.

Stregoneria - Preriforma - Sacramenti - Donatismo - Porrentruy.



50 Mirjam Gächter

Donalist movements in Pre-reformatory Pruntrut:
Sorcery and the (in-)efficiency ofsacraments in the year 1511

The argument by a sorceress from Pruntrut, which manifests a Donatist tenor, surprisingly
sets into correlation witchcraft and Pre-reformation faith debates. According to a letter
written by Christoph von Utenheim, bishop of Basel, the condemned woman would have
excavated children out of tombs and eaten them in order to practice sortilege. Most
interestingly, she claims to have used for sortilege bodies of children who had been baptized
by priests living in concubinage. Such an act by the culprit had the effect of questioning
the validity of these children's baptism since, according to contemporary theories of
sorcery, only un-baptized children could be used for purposes of sorcery. According to the
sorceress, the priest's sin led to the invalidity of the baptism and the disappearance of the
protection conferred by baptism. Following the current doctrine, bishop von Utenheim
condemned in his letter the conception that a priest's moral conduct could influence the
validity of a sacrament. The bishop's words and the threat of sanctions point, in fact, to
the favourable reception by the population of the sorceress' Donatist argument.

Sorcery - Pre-reformation - Sacraments - Donatism - Pruntrut.

Mirjam Anina Gächter, MA, Diplomierte Lehrerin für Maturitätsschulen (EDK), Lehrerin
Geschichte (RZG), Englisch und Berufliche Orientierung, Sekundärschule Wasgenring
Basel.


	Donatistische Strömungen im vorreformatorischen Pruntrut? : Hexerei und die (Un-)Wirksamkeit von Sakramenten im Jahr 1511

