
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 110 (2016)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen - Comptes rendus 473

Antike: Ritual, Magie und Sprache von Religion

Gregor Emmenegger, Wie die Jungfrau zum Kind kam. Zum Einßuss antiker medizinischer

und naturphilosophischer Theorien auf die Entwicklung des christlichen Dogmas
(=Paradosis. Beiträge zur Geschichte der altchristlichen Literatur und Theologie 56),
Fribourg, Academic Press, 2014, VIII und 355 S., 9 Abb.

Bei der Arbeit handelt es sich um eine an der Universität Fribourg approbierte Habilitationsschrift,

die das Ziel verfolgt, die «direkte Einwirkung von medizinischem Wissen auf die

Entwicklung christlicher Glaubensinhalte» (3) zu untersuchen. Dies zeigt Verf. an drei
Themen: 1. dem Zusammenhang von Geschlecht und Erlösungsfähigkeit anhand der
Gestalt der Maria Magdalena (Kap. IV), 2. an Zeugung und Geburt des Gottmenschen
Jesus Christus (Kap. V), 3. an der Jungfräulichkeit Mariens, besonders die virginitas in

partu betreffend, in Kap. VI. Die Kapitel I—III befassen sich mit den medizinischen Schulen

der Antike und dem (positiven) Verhältnis von Christentum und Medizin. Die Arbeit
schliesst mit einer Zusammenfassung (Kap. VII) sowie einem umfangreichen Anhang
(265-355) mit Abbildungs- und Quellen- bzw. Literaturverzeichnis und verschiedenen

Registern (auch zu griechischen und lateinischen Begriffen).
Für alle kulturwissenschaftlich Interessierten ist die Lektüre der Eingangskapitel zu

empfehlen. Kap. II (7-18) gibt einen konzisen Überblick zu den medizinischen Schulen

(wie Dogmatikern und Empirikern), zum hippokratischen Corpus, Aristoteles, Soran von
Ephesus (um 100), Galen von Pergamon (2. Jh. n. Chr.), zu sakraler Heilung (Tempelmedizin)

wie auch Volksmedizin. In Kap. III (19-66) thematisiert der Verf. das Verhältnis
des Christentums zur Medizin, beginnend im AT mit Gott als Heilendem, Krankheit als

dämonischer Besessenheit, vor allem aber Philos positive Haltung zur Medizin, die auch
die Position der christlichen Autoren bestimmt. Kulturgeschichtlich wiederum interessant
ist das Kapitel zur Medizin in den Evangelien (mit Fokus auf Rettung der Seele). In der

Rezeption dominieren die Fragen nach dem rechten Gebrauch wie den Grenzen der
Anwendung {parmakon ist Heilmittel, aber auch Gift). Medizin gilt als Geschenk Gottes
bzw. als «kleine Schwester der Erlösung» (41). Trotz Ausnahmen ist ein positives
Verhältnis zur Medizin auch im asketischen Milieu gegeben (mit Fokus auf Diätetik).

Nun kommt der Verf. zum ersten Thema, an dem seine These der Einwirkung medizinischer

Vorstellungen aufgezeigt wird, nämlich der Heilsfähigkeit von Frauen mit der

Exponentin Maria von Magdala. Dieses Kapitel, um es vorwegzunehmen, wirft viele
Fragen auf. Es sei unbestritten, dass Weiblichkeit quasi als Geburtsfehler in der klassischen

Theologie betrachtet wird. Nicht nachvollziehbar ist jedoch, warum Galen, der
immerhin eine paritätische Samenlehre (96) vertritt, dafür verantwortlich gemacht wird
(71) und nicht Aristoteles, zumal der Autor einschlägige Arbeiten von Kari Borresen
anführt, und warum dies an Maria Madalena exemplifiziert wird und nicht grundsätzlicher
an «Eva» und der Rezeption zu Gen 1-3, zumal der Verf. bei den (gnostischen) Texten zu
Maria Magdalena sprachliche Unsicherheiten zu klären hat. Vor allem aber würde ich die

Aussagen vom «Männlichwerden» gerade nicht an der Biologie festmachen, sondern am
sozialen Geschlecht (Gender). - Hier wäre auf jeden Fall in der Literatur die umfangreiche

Studie von Andrea Taschl-Erber, Maria von Magdala - erste Apostolin? Freiburg:
Herder 2007 zu ergänzen.

In Kap. V (87-196) widmet sich der Autor umfassend der antiken Embryologie, die er
auf Zeugung und Geburt Christi anwendet. Dabei kommen nicht nur Aristoteles zur Sprache,

sondern auch die Vorstellungen einer Empfängnis ohne Paarung (Windeier), betref-

SZRKG, 110(2016)



474 Rezensionen - Comptes rendus

fend Stuten, Geier, Hühner, Frauen und den Phönix, die Theorie einer Urzeugung sowie
die stoische Vererbungslehre mit Blick auf Tertullian, um dann deren Rezeption in der
Bibel (Weish 7,2; Hebr 11,11) und bei Philo zu zeigen, vor allem aber die Anwendung auf
die Geburt Christi: Lk 1,34-38; Joh 1,12 14; Gal 4,4-5; Rom 1,3. Hervorheben möchte
ich den medizinischen Terminus für Empfängnis in Lk 1,31 und das, was S. 119 A. 153

zur Empfängnis durch das Ohr erklärt wird. Dann geht es ans Eingemachte: Ausführlich
wird dargelegt, wie auf naturphilosophische Vorstellungen rekurriert wird, um gegen
Doketismus und Adoptianismus Jesu natürliche Genese und Inkarnation zu erklären (vor
allem Tertullian, Origenes), die allerdings ab dem 4. Jh. immer mehr zum Problem werden,

wenn es um die Integrität und Einheit beider Naturen geht (Arius, Apollinaris:
Mischwesen) und deren Begleitprobieme (Fragen zur Seele und einer doppelten
Zeugung), sodass sich Christologie und Embryologie immer mehr entkoppeln. - Vorsicht
wäre geboten gewesen beim Gebrauch des Terminus «Häresie», da erst rückblickend eine

Scheidung in Orthodoxie und Heterodoxie möglich ist.

Die letzte Anwendung medizinischer Vorstellungen erfolgt auf die Jungfräulichkeit Mariens

in Kap. VI (197-256). Ausgehend von Jungfräulichkeit als sozialem Begriff erörtert der
Verf. dazu die Fragen aus der Medizin, die (umstrittene) Existenz eines Hymens (vgl. Soran)
und als anatomisches Kennzeichen der Jungfräulichkeit, was erst um 400 durch den Vergil-
kommentator Servius zu belegen ist. Dankenswerterweise stellt Verf. fest, dass dieser Mythos

die nachfolgenden Jahrhunderte dominiert und bis heute Spuren zeigt (202).
Manualinspektionen wiederum sind nur für den Westen bezeugt. Dazu untersucht der Autor eingehend

und in erhellender Weise die Passage aus dem Protevangelium des Jakobus (Kap. 19-
20, vgl. Abb. 4-8) mit dem Fazit, dass die opinio communis zu widerlegen ist, dass es hier
um Hymen und Jungfräulichkeit gehe - es geht vielmehr um die Frage, ob eine Geburt

stattgefunden hat. Für das ProtEv Jacobi mit seiner doketischen Christologie (Jesus kommt
in einer Theophanie) ist keine natürliche Geburt vorstellbar, dagegen belegt Clemens von
Alexandrien als erster, dass die meisten Maria für eine Wöchnerin halten. Weitere Apokry-
phentexte werden aufgeführt, wobei es OdSal 19 bei M. Lattke S. 79 allerdings heißt: weil er
sie lebendig erhielt wie ein (nicht einen) Mann mit Erklärung in der Anmerkung: Gott als

männliche Hebamme. Zwischen Origenes (die Vereinigung mit einem Mann beendet die

Jungfräulichkeit, Lk. hom. 14,7f, Zachariaslegende S. 226f) und dem Konzil von Chalzedon
wird dann allerdings die Virginität auf den Körper bezogen und auch post partum festgehalten,

wodurch sich das Problem mit den Geschwistern Jesu ergibt (Origenes, S. 230-232). Im
Zuge dessen wird das Protev Jacobi neu interpretiert, auf Untersuchung des Hymens hin,
wie es bei Zeno von Verona fassbar wird (Tract. I 54, S. 242). Was in diesem Kapitel als

Desiderat bleibt, ist, bei der häufigen Verwendung von rein/unrein und Befleckung eine

Klärung anzubringen, wie das (nicht) zu verstehen ist.

Die Arbeit ist gut lesbar trotz mancher schwieriger, ja abstruser Gedankengänge in

Bezug auf Biologie und Reproduktionsvorstellungen. Diese Lesbarkeit resultiert auch daraus,

dass der Verf. die Quellen im Haupttext durchgängig in Übersetzung präsentiert, für
die Vertiefung den Originaltext (einschließlich des Koptischen und Syrischen) in den

Anmerkungen bietet. Die Arbeit ist formal ansprechend und nahezu frei von Druckfehlern
(Schönheitsfehler: ein «caro spiritalis» S. 130 A. 215). Das Verdienst liegt darin,
eindrücklich aufzuzeigen, wie theologische Inhalte durch medizinische (Allgmein-)Kennt-
nisse bedingt sind und nur so verstanden werden können - damit hat der Verf. klar Neuland

betreten und einen unschätzbaren Beitrag geleistet, theologische Wahrheiten nicht im
luftleeren Raum, sondern in ihrem historischen Kontext zu verorten.

Graz Anneliese Felber

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 475

Oswald Loretz, Entstehung des Judentums. Ein Paradigmenwechsel (=Alter Orient und
Altes Testament 422), Münster, Ugarit-Verlag, 2015, 752 S.

Oswald Loretz, seit 1962 an der Universität Münster tätiger Alttestamentler und Protagonist

der Ugarit-Forschung, verstarb im April 2014. Der vorliegende Band, an dessen

Fertigstellung er bis zuletzt arbeitete, vereinigt über die letzten Jahrzehnte entstandene
Studien und wurde posthum von Loretz' langjährigem Kollegen Manfred Dietrich in der

von beiden zusammen mit Kurt Bergerhoff begründeten Reihe «Alter Orient und Altes
Testament» herausgegeben.

Grundthese des Werks ist, dass die Entstehung des Judentums auf einem «Paradigmenwechsel»

(den nachzuvollziehen für Loretz einem Paradigmenwechsel der exegetischen
Forschung gleichkommt) nach der Zerstörung Jerusalems und des Tempels 586 v. Chr.
beruht, nämlich einem radikalen Umbruch der Jahwe-Verehrung, der in der nachexili-
schen Umdeutung der vorexilischen Traditionen einer sichtbaren Präsenz des Göttlichen
im Tempel bestand: «Eine Kemthese des nach dem babylonischen Exil entstandenen
Judentums ist, daß bereits im Ersten Salomonischen Tempel nur eine anikonische Jahwe-

Verehrung üblich und geduldet war. Diese jüdische <historische> Fiktion lehrt also, daß

sowohl das vorexilische als auch das nachexilische Israel immer einen unsichtbaren Gott
verehrt habe.» (563) Mit dieser ahistorischen Rückprojektion der nachexilischen
Anschauung, dass Jahwe nur durch seine «Flerrlichkeit» (kahöd) und seinen «Namen» (sêm)

präsent ist, auf die Verhältnisse des Ersten Tempels geht eine Fortsetzung altorientalischer
Traditionen der Gegenwart Gottes in neu gedeuteter Form einher, etwa in der Etablierung
neuer «sichtbarer Zeichen» (wie der Beschneidung, des Synagogenbaus oder der Deutung
des Lands mit dem Tempelberg als «Verheißungsland») (vgl. 562-564) oder der Verlagerung

seiner Anwesenheit in seinen himmlischen Wohnsitz.
Die Studie, die sich mit einer Fülle aktueller Forschungsliteratur auseinandersetzt, enthält

29 Kapitel und ist in sechs Teile gegliedert.
Teil I: «Der Kerubenthroner Jahwe. <Jüdische> Umdeutung der vorexilischen Geschichte»

(1-37) führt in Kap. 1 (1-6) in die These ein und illustriert sie in Kap. 2 (7 37) durch
die Rekonstruktion der v.a. aus den Psalmen erhobenen Motivgeschichte des Gottesepithetons

«Kerubenthroner» und der (synekdochisch die Flügel der den Thron bildenden Keru-
ben auf Jahwe übertragenden) Rede von den «Flügeln» Jahwes, die als Hinweise auf eine

ursprünglich ikonische Jahwe-Verehrung gewertet werden.
Teil II: «Jüdischer <Monotheismus>» (39-63) weist in Kap. 3 (39-57) Jan Assmanns

These eines vorexilischen, «mosaischen» Ursprungs des biblischen Monotheismus zurück
und versteht das Bekenntnis zur Einzigkeit Gottes nach Jes 45,5a; Dtn 6,4, deren
monotheistische 'a/7oc/-Prädikation als Anwendung einer auch ugaritisch belegten Argumentationsfigur

erläutert wird, als Aspekt der nachexilischen Auffassung von der Gestaltlosigkeit

Jahwes. Kap. 4 (58-63) zeichnet die Verhältnisbestimmung zwischen Jahwe und den

Göttern der Fremdvölker in Ps 82 nach.
Teil III (65-165): «Binome der biblisch-jüdischen und der bibelwissenschaftlichen

Historiographie» behandelt Aspekte verschiedener Konsequenzen, die sich aus der Grundthese

der Studie ergeben. In Kap. 5 (65-71): «Biblisches Weltbild als Gegensatz zu moderner

Natur- und Geschichtswissenschaft?» richtet Vf. sich gegen Voreingenommenheiten
bei der historischen Rekonstruktion biblischer Geschichte und des biblischen Weltbilds.
Nach Kap. 6 (72-83) sind die u.a. von Julius Wellhausen etablierten Binome «Israel» -
«Judentum» und «vorexilisch» - «nachexilisch» durch das Gegensatzpaar «ikonisch/
anthropomorph» «anikonisch/anti-ikonisch» zu ergänzen. Gegen die Auffassung einer
evolutionären Entwicklung von einem westsemitischen Anikonismus hin zum Bilderver-

SZRKG, 110(2016)



476 Rezensionen - Comptes rendus

bot argumentiert Kap. 7 (84-101) und sieht die Katastrophenerfahrung der Tempelzerstörung

als entscheidenden Auslöser. In Kap. 8 (102-118) interpretiert Vf. die Entstehung
des biblischen Monotheismus als Reaktion auf die erzwungene (von manchen altorientalischen

Traditionen vorbereitete) nachexilische Bildlosigkeit. Als eine «geglückte Erneuerung

der Tradition» wertet Kap. 9 (119-130) die «mythhistoriographische Identifikation
des Judentums mit Israel». Kap. 10 (131-142) beleuchtet die Verbindung von Motiven
des in der Sinai-Theophanie historisch und geographisch fiktionalisierten Baal-Mythos'
und von Traditionen über die Ursprungsereignisse Israels in der nachexilischen Historiographie.

Dieses Thema setzt Kap. 11 (143-157) fort und interpretiert die Verwendung von
Elementen des Baal-Mythos' als Identifikationsform des nachexilischen Judentums, nicht
als Residuum vorexilischer Religiosität. In Kap. 12 (158-165) reflektiert Vf. die stets
zusammenzudenkenden «Verflechtungen von Erinnern, Wiedererinnern einerseits und
Vergessen, Verdrängen andererseits» (160).

Die Verbindungen zwischen altorientalischer Tempeltheologie und biblischen Vorstellungen

behandelt Teil IV: «Der Thron Jahwes im Himmel. Himmlisches Urbild und
irdisches Abbild» (167-259). Nach dem einleitenden Kap. 13 (167-170) thematisiert Kap. 14

(171-193) die Übereinstimmungen der Beschreibung des thronenden Wettergottes in
KTU 1.101 mit den alttestamentlichen Vorstellungen vom Thronen Jahwes im irdischen
Tempel (vgl. lKön 8,13) und zugleich auf dem mythischen Gottesberg in seinem himmlischen

Tempel (vgl. Jes 6; lKön 22,19; Ez 1-2). Kap. 15 (194-211) deutet den
Tempelweihspruch in lKön 8,12-13 bzw. 3Kgt 8,53 [LXX] vor dem Hintergrund des Baal-
Mythos (KTU 1.101:1-18 und 1.6 I 53-67). Kap. 16 (212-236) befragt die nachexilischen
Zionslieder Ps 48; 84; 42 auf Reminiszenzen vorexilischer ikonischer Jahwe-Verehrung,
und Kap. 17 (237-247) zeichnet die «Umdeutung des vorexilischen Neujahrsfestes im
Herbst in nachexilisch-eschatologischen Thronbesteigungsliedern» nach. Kap. 18 (248-
259) legt Ps 27 als nachexilisch neu interpretiertes Zeugnis vorexilischer Tempelfrömmigkeit

aus.
In Teil V: «Die Historisierung des Baal-Mythos in der biblisch-jüdischen Historiographie

und Mythhistoriographie» (261-322) führt Kap. 19 (261-264) in die Thematik ein,
anschließend behandelt Kap. 20 (265-312) die Umdeutung des Baal-Epithetons rkb 'rpt
«Wolkenfahrer» zur Bezeichnung Jahwes als rkb b 'rbwt «Streitwagenfahrer durch die
Wüste» in Ps 68,5 als Mittel der nachkultischen Beschreibung von Jahwes «historischem»
Eingreifen zugunsten Israels. Kap. 21 (313-322) klärt die ugaritische Terminologie für
«Wagen» und Bespannungen des Wettergottes, aus der die Vorstellung von einem

Streitwagen über bzw. in den Wolken erhellt, die in Ps 18,11 (=2Sam 22,11); Ps 104,3b-c
durch die metathetische Ersetzung von «Streitwagen» (rkwb) durch «Kerub» (krwb) als
Gefährt Jahwes uminterpretiert wurde.

Teil VI: «Jüdisches Bilderverbot und Jahwe-Anthropomorphismen im Kontext der
westsemitischen Weinkultur» (323-560) wird in Kap. 22 (323-333) eingeführt mit einer

Darstellung des «altorientalisch-biblischen Gegensatzes von <Gott Sehen) und <Gott nicht
Sehen Dürfen»), das innerbiblisch als eine Auseinandersetzung über die Legitimität von
Jahwe-Kultbildern zu verstehen ist. In Kap. 23 (334-362) untersucht Vf. die akkadischen,
ugaritischen und hebräischen Bezeugungen der Kultformel «Die Gottheit schauen» und
wertet sie als Element einer ikonischen Gottesverehrung. Das lange Kap. 24 (363^469)
über die «<Sättigung> mit Wein bis zur (Trunkenheit) beim (Angesicht) und zur (Rechten)
einer Kultstatue während eines Banketts nach ugaritischen und biblischen Texten» zeichnet

die Übertragung der Tradition von an westsemitischen Traditionen partizipierenden
kultischen «Handlungen, die «eine bildliche, statuarische Präsenz des israelitischen Gottes
bei Theoxenien im Tempel zur Voraussetzung haben» auf das «postmortale Geschick der

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 477

jüdischen Gerechten» (496) nach. Kap. 25 (497-511) und Kap. 26 (512-535) gehen ugari-
tisch und biblisch bezeugten Ausdrucksformen von Begleiterscheinungen des kultischen
Göttermahls nach, Kap. 27 (536-552) und Kap. 28 (553-560) besprechen die Hinweise
v.a. in Ps 110,1-2; 68,18-19 auf die Rolle des Königs dabei.

Der abschließende Teil VII: «Summarium» bietet in Kap. 29 (561-564) eine knappe
Auswertung im Blick auf die Kernthese, umfangreich gefolgt von Abkürzungsverzeichnis
(565-580), Literaturverzeichnis (581-731) und Indices (733-752).

Da die Sammlung von Beiträgen nicht systematisch abgeglichen wurde, kommt es
(besonders in Teil III) zu erheblichen Redundanzen. Der Argumentation ist streckenweise
schwer zu folgen, weil die eigenen Thesen in der Auseinandersetzung mit forschungsgeschichtlichen

Frontstellungen unterzugehen drohen und schwach profiliert sind. Dennoch
bietet die materialreiche Studie zweifellos eine Fülle von Einsichten und Denkanstößen,
die geeignet sind, einige bei der Rekonstruktion der Religionsgeschichte Israels weithin
als Grundtatsachen anerkannte Gewissheiten wenn nicht zu erschüttern, so doch zumindest

als neu begründungsbedürftig erkennen zu lassen.

Marburg a. d. Lahn Stephan Lauber

Andrea Jördens (Hg.), Ägyptische Magie und ihre Umwelt (Philippika, Altertumswissenschaftliche

Abhandlungen, Contributions to the Study of Ancient World Cultures 80),
Wiesbaden, Harrassowitz, 2015, 379 S.

Die Rezension behandelt eine Aufsatzsammlung über Magie in Ägypten und dessen

Nachbarkulturen, die zu einer entsprechenden Ausstellung in Heidelberg erschienen ist.
Die Publikation setzt sich aus folgenden Teilen zusammen:

Der Beitrag von A. Jördens klärt über die Historie der Heidelberger Papyrussammlung
auf. Die Anfänge reichen ans Ende des 19. Jhdts. zurück (3). Die Hälfte des Bestandes
bilden ca. 5300 griechische Texte, während die arabischen Texte mit ca. 3000 Nummern
die weltweit drittgrößte Kollektion nach Kairo und Wien darstellen (4). Die 1930 erworbenen

koptischen Handschriften stechen durch Erhaltung und Illustrationen hervor (9).
Das Konvolut schließt ein seltenes Beispiel für datierte koptische Manuskripte ein, das

auf 967 n. Chr. fixiert ist (9). Die hebräischen Tefillin vom Toten Meer rufen durch hohes
Alter (vor 70 n. Chr.!) und frühe Textvarianten Interesse hervor (12). Die Heidelberger
Zaubertexte setzen im 7. Jhdt. ein und nehmen um die Jahrtausendwende an Zahl zu (20).

Der Beitrag von N. P. Heeßel ist der Magie in Mesopotamien gewidmet. Im Zweistromland

sind Magie und Religion zu einer festen Einheit verschmolzen (35). Die kulturelle
Form der mesopotamischen Magie wird an den Beispielen Heilkunst (36-42), Schutz (42-
45) und Liebe (45-49) beleuchtet.

Der Beitrag von R. Schmitt geht auf Magie in Syrien und Palästina/Israel im 2. und 1.

Jtsd. v. Chr. ein. Die Quellenlage sieht im 2. Jtsd. insgesamt besser als im 1. Jtsd. aus

(54). In beiden Räumen steht Magie mit der Kosmologie in enger Verbindung, da göttliche

Intervention bei dem Prozess eine wichtige Rolle spielt (56-58). Die Nekromantie
repräsentiert in Israel eher ein Randphänomen, das in nachexilischer Zeit überhaupt nicht
mehr anzutreffen ist (63).

Der Beitrag von P. Busch bezieht Magie im NT in die Betrachtung ein. Die Weisen aus
dem Morgenland in der Weihnachtsgeschichte (Mt 2,1-12) tauchen als erstes Beispiel auf
(70). Der Bericht von Simon Magus (Apg 8,9-25) wird als zweites einschlägiges Beispiel
erwähnt (70-71). Der Streit des Paulus mit dem Juden Barjesus/Elymas vor dem Statthal-

SZRKG, 110(2016)



478 Rezensionen - Comptes rendus

ter von Zypern (Apg 13,4-12) dient als drittes Beispiel, der als frühester Konflikt
zwischen Magiern und Aposteln gilt (71). Die Wunder Jesu ahmen z. T. pagane Muster nach

(73-74). Das magische Substrat der Apostelgeschichte wird auf antikes Erbe zurückgeführt

(77-78).
Der Beitrag von R. Ast/J. Lougovaya beschäftigt sich mit dem Isopsephismus in

griechisch-römischer Zeit. Die Methode wird u. a. in Traumdeutung und Poesie verwendet
(91-93). In der Kaiserzeit dominiert der Gebrauch zu rhetorischen und säkularen
Zwecken, während ab der Spätantike das religiöse Element hinzutritt (94).

Im Beitrag von J. Fr. Quack wird das Auftreten von Dämonen und ähnlichen Wesen in
der Magie untersucht. Die herkömmliche Interpretation der Schutzgötter als Teil des

Volksglaubens wird abgelehnt und die Verehrung bis in die gesellschaftliche Elite hinein
favorisiert (104). Das Wort «1h» wird als ägyptisches Äquivalent zu deutschem «Dämon»
wahrscheinlich gemacht (105). In medizinischen Texten werden Totengeister häufiger als

Dämonen und Götter unter den Krankheitsverursachern genannt (112). Die höheren Wesen

können sowohl Schaden als auch Hilfe bewirken (113).
113: zum Dämonen «Shikk» vgl. H.-W. Fischer-Elfert, Magika Hieratika in Berlin,

Hannover, Heidelberg und München, mit einem Beitrag von M. Krutsch, Ägyptische und
Orientalische Papyri und Handschriften des Ägyptischen Museums und Papyrussammlung

Berlin, Band 2, Berlin/München/Boston 2015, 230-248.
Der Beitrag von Chr. Theis wendet sich ägyptischer Magie zum Schutz von Gräbern zu.

Die frühesten Zeugnisse stammen aus den Pyramiden des Alten Reiches (120). Die Tradition

der Schlangensprüche wird vom Alten Reich bis in die Spätzeit dokumentiert (129-
142). Die Sicherung der Privatgräber durch magische Sprüche setzt ab dem Alten Reich
ein, wobei in Erster Zwischenzeit, Mittlerem Reich und Neuem Reich ein Rückgang zu
beobachten ist 150).

123: zu «kbhw» als Gebiet des Horus vgl. Urk. IV, 808, 2; Urk. IV, 813, 3.

Im Beitrag von I. Maaßen wird der Blick zeitübergreifend auf die Schlangen- und

Skorpionbeschwörung geworfen. Die pharaonischen Schlangen- und Skorpionbeschwörer werden

in ein und demselben Personenkreis vermutet (181 ff). Die altägyptischen Praktiken
haben z. T. bis in moderne Zeit überlebt (180). Die Tiere auf den Horusstelen werden in

erster Linie negativ interpretiert 184).
Der Beitrag von Fr. Naether führt in die griechisch-ägyptische Magie nach den Papyri

Graecae et Demoticae Magicae ein. Der Charakter der Magie wird als präventiv, reaktiv,
investigativ und transformativ bestimmt (196). Das Alter des Formulars wird vor das

Neue Reich zurückdatiert (196). Die Provenienz der Stücke lässt sich i. d. R. nicht mehr
bestimmen (197). Die Texte mit gesicherter Herkunft stammen zu einem Drittel aus Ober-
und Mittelägypten, wobei die Masse aus Oxyrhynchos, Theben/Gebelein und Hermupolis
Magna kommt (198). Der Hauptteil der Texte reicht vom 2. Jhdt. v. Chr. bis in die
Spätantike, wobei der Schwerpunkt - bedingt durch den Fundzufall - im 3./4. bzw. 6. Jhdt. n.

Chr. liegt (200).
Der Beitrag von Sv. Nagel/F. Wespi ist ägyptischem, griechischem und römischem

Liebeszauber gewidmet. Die Gattung hängt unmittelbar mit Schadenszaubem zusammen (220).
In Ägypten ist sie vor der griechisch-römischen Zeit höchst selten belegt (226). Das

Spektrum der Zauberpraktiken konnte neben den Texten durch die Beigabe von magischen

Puppen ergänzt werden (229ff). In koptischen Liebeszaubern, von denen 30
Beispiele zwischen 4. und 11. Jhdt. bekannt sind, werden z. T. mythische Präzedenzfalle
bemüht (240). Die römerzeitlichen Zauberpapyri aus Ägypten werden strukturell in
Götteranrufung, Befehl, Erinnerung, Sprecheridentifikation mit Göttern aufgeteilt (248). Die
Benutzung von Historiolae ist häufiger festzustellen (260). Die Analogien mit Tieren aus

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 479

ägyptischen und orientalischen Liebeszaubern kommen im griechischen Bereich nicht vor
(269).

222: zum Quasiverb «ib» «begehren» vgl. H.-W. Fischer-Elfert, Lesefunde im literarischen

Steinbruch von Deir el-Medineh (KÄT 12), Wiesbaden 1997, 104/105.
246: Die Phrase «ajmoyj> cnkuijt» ist eher mit «Ich habe in Feuer gebrannt» zu übersetzen.

270: zum Sexualtrieb der Caniden nach ägyptischem Wissen vgl. H.-W. Fischer-Elfert,
Lesefunde im literarischen Steinbruch von Deir el-Medineh (KÄT 12), Wiesbaden 1997,
160.

269: zur Verbindung zwischen Feuer und positiven Gefühlen in Ägypten vgl. A.
Kucharek, Altägyptische Totenliturgien. Band 4, Die Klagelieder von Isis und Nephthys
in Texten der Griechisch-Römischen Zeit, Heidelberg, 2010, 552.

Im Beitrag von L. Willer wird auf Magie und Medizin im griechisch-römischen Ägypten

Bezug genommen. In Alexandria florieren die Ärzteschulen des Herophilos und
Erasistratos bis in islamische Zeit hinein, deren Lehren auf der Anatomie basieren

(282/283). Die Schüler der beiden Häupter führen Spezialisierungen u. a. auf Chirurgie,
Augen- und Zahnheilkunde durch (283). Die Mehrheit der erhaltenen Medizinhandbücher
wurde in römischer Zeit geschrieben (283). Die Magie hat im 3-/4. Jhdt. n. Chr. einen

Aufschwung erlebt (284). Die Vorstellung von Dämonen als Krankheitsursache hat sich
in der Spätantike intensiviert (295).

Der Hauptakzent des Beitrages von T. Mößner/Cl. Nauerth wird auf illustrierte koptische

Manuskripte aus der Heidelberger Sammlung gesetzt. Die Wiedergabe der Erzengel
fällt durch ihre Stilisierung auf (313). Die abgebildeten Dämonen nehmen vogelähnliche
oder reptilartige Gestalt an (313). Die Zeichnungen werden mit dem Text zu einem festen
Schema zusammengeschweißt (313). Die Drei Jünglinge im Feuerofen aus dem Danielbuch

kommen als Analogie für fieberkranke Patienten vor (347-348).

Bonn Stefan Bojowald

Rune Nyord/Kim Ryholt (Ed.), Lotus and Laurel, Studies on Egyptian Language and
Religion in Honour ofPaul John Frandsen (CNI Publications 39), Copenhagen 2015, 492 S.

In der Rezension wird die ägyptologische Festschrift für Paul John Frandsen betrachtet.
Die Beiträge zu sprachlichen und religiösen Fragen bauen sich wie folgt auf:

Der Beitrag von T. Bagh stellt das Kronenfragment einer Kalksteinstatue des Gottes
Sobek (Ny Carlsberg Glyptotek AEIN 1418) aus dem Totentempel des Amenemhet III. in
Hawara vor. Die Position der Sonnenscheibe am unteren Rand der Roten Krone scheint
singulär zu sein (4).

Der Beitrag von J. Baines befasst sich mit der Biographie von Pepianch dem Mittleren
aus dessen Grab in Meir, die zu den längsten Beispielen aus dem Alten Reich gehört. Die
Themen (z. B. Fokus auf korrektem Verhalten als Beamter und Kultvollzug) weichen z.
T. vom Standard ab (3Iff).

Der Beitrag von E. Brovarski setzt sich mit prädynastischen Schminkpaletten des «pel-
ta»-Typs auseinander. Die alte Deutung der halbmondförmigen Gestalt als Schilfboot
oder Vogelleib wird zugunsten eines Igels korrigiert (49). Die Nachtaktivität des Tieres
wird mit Sonne und Wiedergeburt in Verbindung gebracht (51).

Der Beitrag von M. Gregersen wertet die Phrase «tri hrw nfr.» «schönen Tag machen»
aus. In thebanischen Gräbern des Neuen Reiches tritt sie bei Festmählern und Harfenlie-

SZRK.G, 110(2016)



480 Rezensionen - Comptes rendus

dem auf (56). Der Ausdruck wird mit dem «Schönen Fest vom Wüstental» kombiniert
(79ff). In literarischen Texten weist er z. T. sexuelle Bezüge auf (81-83).

Der Beitrag von Fr. Hagen ediert hieratische Ostraka aus dem Nationalmuseum/Kopenhagen,

die ins Neue Reich datieren. Der Inhalt von NM 11677 (94-98) ist wohl magischer
Natur, während NM 11678 u. U. mythologischen Stoff enthält (98). In NM 11679 finden
sich administrative Notizen (98ff), für die es auf o. Berlin P 11253 eine Parallele gibt
(101).

99: zur Schreibung «isk» für «isk» vgl. G. Vittmann, Der demotische Papyrus Rylands
9, 2. Bände (ÄAT 38), Wiesbaden 1998, 368.

Im Beitrag von O. Herslung wird die tropfen-/eiförmige Kupferhieroglyphe ikonogra-
phisch gedeutet. Das ab der 2. Dynastie nachweisbare Gebilde wird als Schmelzofen nebst

Kohlen und Schmelztiegel interpretiert (119).
Der Beitrag von Fr. Hoffmann forscht ägyptischen Lehren zur Entstehung der

Geschlechter nach. Das Wissen um die auch in der Antike bekannte «Rechts-Links-Theorie»
wird plausibel gemacht (127).

Der Beitrag von J. Bl. Jorgensen forstet u. a. mythologische Texte auf Indizien für
Menstruation durch (133-164). Der «Mythos vom Sonnenauge» wird etwas spekulativ als

Art Initiationsritus analysiert (163).
Der Beitrag von M. Jorgensen präsentiert eine Auswahl von Königsplastik und

Privatskulptur aus der Ny Carlsberg Glyptotek, die aus der Zeit zwischen Neuem Reich und

Spätzeit stammen (165-179).
Der Beitrag von A. von Lieven dringt zu den dunklen Seiten der ägyptischen Götterwelt

vor (181-207). Das Spektrum des Bösen schließt u. a. Mord, Inzest und Vergewaltigung
ein.

203: zu «rh» «geschlechtlich erkennen» vgl. N. Shupak, Where can Wisdom be found?
The Sage's Language in the Bible and in Ancient Egyptian Literature (OBO 130), Fri-
bourg/Göttingen 1993, 218.

Der Beitrag von L. Manniche schreitet Wanddarstellungen des Zwergengottes Bes vom
Neuen Reich bis zur römischen Zeit ab. Das Programm der dekorierten Räume steht oft
mit Geburt und Sexualität in Bezug (219). Die Bedeutung des Gottes nimmt in Nubien
und der Oase Bahariya nach dem Neuen Reich zu (223).

Der Beitrag von S.-A. Naguib nähert sich der Rolle von Museen im modernen
Kulturbetrieb, die in Vermittlung und Bewahrung gesehen wird (233-240). Der Schwerpunkt
wird auf Ägyptensammlungen gelegt.

Der Beitrag von R. Nyord ist Körperteilen in zusammengesetzten Präpositionen des Sa-

hidischen gewidmet (241-281). Das Neue Testament wird als Textgrundlage
ausgeschöpft. Der metaphorische Gebrauch der Beispiele ist z. T. überinterpretiert.

254: öcdujt in Ex. 20 ist Imperativ!
278: 6T6TNBHK in Ex. 90 ist «you go» zu übersetzen (bidk gehört zu den Verben der

Bewegung, die im Adverbialsatz nur den Stativ verwenden!)
Im Beitrag von T. Petersen wird die hermetische Kosmologie neu evaluiert. Die Kategorie

von Monismus und Dualismus wird aufgehoben (288). Der antike Schüler wurde
didaktisch an die Gotteserkenntnis herangeführt und zur «Wiedergeburt» befähigt (289ff).
Der Autor ist der Meinung, dass sich im Gottesbild transzendente und immanente Züge
mischen (294). Die Durchquerung bestimmter Sphären wird mit Vorstellungen in ägyptischen

Unterweltsbüchern verglichen (296ff).
Der Beitrag von J. Podemann Sorensen spricht Mittlerwesen zwischen Gott und Beter

an. Die Aufgabe wird u. a. vom König (306ff) und Göttern (314ff) erfüllt.

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 481

Der Beitrag von J. Fr. Quack ediert den späthieratischen Pap. Berlin 15765a, der in die
Ptolemäerzeit datiert wird. Der Text greift auf die klassisch ägyptische Sprache zurück.
Der Inhalt wird als mythologische Schilderung der Geburt des Sonnengottes und Entstehung

des Apophis verstanden (323). In der Neith-Kosmogonie Esna 206 wird eine Parallele

entdeckt (323).
321: zur Schreibung «Ir» für «twn> vgl. A. H. Gardiner, Notes on the Story of Sinuhe,

Paris 1916, 16.

Der Beitrag von K. Ryholt veröffentlicht den demotischen pMich. Inv. 3603 aus dem 2.

Jhdt. v. Chr., der zu den sog. «Selbstdedikationen» gehört. Die Personen ohne bekannten
leiblichen Vater werden u. U. als Kinder von Tempelprostituierten eingestuft (345). Das
Ziel der Praxis wird nicht in der Schutzsuche bei Göttern gegen Geldzahlungen, sondern
der Flucht vor Zwangsarbeit erkannt (343/347).

Der Beitrag von R. Sérida handelt von den großen Magiern der ägyptischen
Literaturgeschichte, deren Spur z. T. über Jahrhunderte zu verfolgen ist. Der verballhornte Name
des Petese taucht u. U. noch in einem arabischen Manuskript des 10. Jhdts. n. Chr. auf.

(359). Die Zaubermethoden, z. B. Herstellung von Wachsfiguren, existieren z. T. im

koptischen und islamischen Ägypten fort (360ff).
Der Beitrag von D. P. Silverman dreht sich um Papyrusamulette, die regenerative

Wirkung hatten. Die Objekt werden in den TB-Kapiteln 155/156/159/160 erwähnt, deren
Alter in die 18. Dyn. geändert wird (376). Das älteste dreidimensionale «wJç/»-Amulett
mit TB 159 aus der 18/19. Dyn. wird präsentiert (386ff).

Der Beitrag von J. Tait zitiert Beispiele für das Erzählen von Geschichten in demotischen

Geschichten, die sich auf die Epoche zwischen 3. Jhdt. v. und 2. Jhdt. n. Chr. verteilen.

Die Einleitung und das Ende der Geschichten sehen oft ähnlich aus (401).
Der Beitrag von L. Troy untersucht P. Leiden I 371, der als ramessidischer «Brief an

die Toten» firmiert. Der Text ist wohl nicht als Modellbrief konzipiert (414). Das Manuskript

ist in nichtliterarischem Neuägyptisch ohne Archaismen geschrieben (416).
Der Beitrag von P. Vernus schaut die Wurzel «gm» «treffen, finden o. ä.» und deren

Derivate an. Das «h»- Suffix wird an mehreren Beispielen gezeigt (42Iff). Der Akzent
wird bei den Ableitungen auf Reduplikation und ««»-Präfix gesetzt (424ff).

Der Beitrag von D. A. Warburton dokumentiert Ausdrücke für Besitzverhältnisse, die
u. a. mit Suffixpronomen oder Possesivartikel gebildet werden (434). Die Alternativen
werden von Nichterwerbbarkeit und Unverändertichkeit der Objekte abhängig gemacht
(435ff). Der direkte/indirekte Genitiv wird als dritte Möglichkeit diskutiert (442).

Der Beitrag von H. Willems beschäftigt sich mit Familienstrukturen, wobei CT 131—

146 als Basis dienen. Die Bedeutung «Besitzgruppe o. ä.» für das ab der 6. Dyn. belegte
Wort «3b.t» wird gegenüber «Familie» vorgezogen (452ff). Die Bedeutung «Mädchen»
von «mthn.t» wird akzeptiert (461).

Der Beitrag von K.-Th. Zauzich bietet neue Lösungen für unsichere Etymologien an
(473-492). Die Kernthese beruht darauf, dass der betonte ägyptische Artikel «pl/ß»
griechisch zu «ttu/tu» werden kann. Die Spekulativität der Vorschläge räumt der Autor
selbst ein.

480: zur Metathese «hbs» - «hsb» vgl. A. H. Gardiner, Late-Egyptian Miscellanies
(BibAeg VII), Bruxelles 1937, 69a.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG, 110(2016)



482 Rezensionen - Comptes rendus

Andreas H. Pries (Hg.), Oie Variation der Tradition, Modalitäten der Ritualadaption im
Alten Ägypten, Akten des Internationalen Symposions vom 25.-28. November 2012 in
Heidelberg (=Orientalia Lovaniensia Analecta 240), Leuven/Paris/Bristol, CT, 2016, 226
S.

In dieser Rezension werden die Akten der 2012 in Heidelberg veranstalteten Tagung «Die
Variation der Tradition, Modalitäten der Ritualadaption im Alten Ägypten» einer näheren

Betrachtung unterzogen. Der Inhalt des Bandes stellt sich wie folgt dar:
Der Beitrag von A. von Lieven wendet sich der Texttradierung im Bereich der

ägyptischen Tempelbibliotheken zu. Die ältesten Funde von Tempelbibliotheken stammen
aus dem Alten Reich, die nur fragmentarisch erhalten sind (2). Das betreffende Material
nimmt erst in der Römerzeit an Umfang zu (4). Die Bedeutung der mündlichen Tradition
und Arkandisziplin wird relativ hoch bewertet (5). Die Überlieferungsgeschichte der

kosmographischen Texte wird als lückenhaft aufgefasst, deren Entstehung im Alten Reich
vermutet wird (9/10). Im frühen Neuen Reich setzt offenbar ein bibliophiles Interesse an
alter Literatur ein (18).

Der Beitrag von M. A. Stadler gibt einen Zwischenbericht zum «Täglichen Ritual» von
Dirne, dessen vollständigster Textzeuge aus pBerlin P 8043+30030+pWien D 6396+ST
o5/238/1034verso besteht. Im Text werden u. a. Einzelheiten zur Architektur des Tempels
enthüllt (30). Das Ritual weist örtliche, zeitliche und thematische Berührungspunkte zum
«Täglichen Ritual» von Tebtynis auf, wobei die Anordnung der Sprüche z. T. variieren
kann (31). Der Inhalt fügt sich außerdem aus Reinigungsriten und Kleidervorschriften für
den Offizianten zusammen (32). Die Zerstörungen im Leittext werden durch pBerlin P.

15652 kompensiert, der weitere Passagen, u. a. mit Hymnen auf Soknopaius und dessen

Neunheit, beisteuert (32).
Der Beitrag von F. Contardi ist zwei Papyri gewidmet, die 1889 bei den Grabungen

Petrie's in der Siedlung von Illahun aus der Erde geholt wurden. Die beiden Bruchstücke
kommen aus dem Mittleren Reich und werden hier als älteste Textbelege für das Kultritual

identifiziert. Das erste Fragment stellt Pap. UCL 3209IC dar, der kursivhieroglyphisch
in retrograder Richtung beschriftet ist und zwei Opfersprüche enthält (50). Der 1. Spruch
steht ohne Parallele da, während es für den 2. Spruch genügend Vergleichsstoff aus Neuem

Reich und Spätzeit gibt (58). Das zweite Fragment repräsentiert der hieratisch
beschriftete UCL 32117F, der Teile eines ansonsten nur auf dem Naos von Sethos I. aus

Heliopolis dokumentierten Weihrauchspruches enthält (64). Der Kultempfänger wird im
Fall von UCL 3209 IC auf göttlicher oder königlicher Ebene gesucht, während er sich für
UCL 32117F mangels Textmasse nicht ermitteln lässt (65).

Der Beitrag von S. Töpfer befasst sich mit Libationsspruch 5 der späthieratischen
Handschrift pCarlsberg 206+pFlorenz PSI inv. 1 112+pBerlin 23033a-f+pCtYBR inv
4523.6, der in der Tempelbibliothek von Tebtynis archiviert wurde. Der Sprach selbst ist
auf Kol x+III, Z. 3-7 zu lesen. Der Zweck des Rituals wird in Schutz und Regeneration
des Königs gesehen (74). Der Sprach ist vom Mittleren Reich bis in die Spätzeit
nachweisbar, dessen engste Parallelen synoptisch zusammengestellt werden (77-79). Der
Profiteur der Libation wird vom Gott Min-Horkanacht gebildet, der im 19. uäg. Gau kultische
Verehrung genoss (86). Der Spruch wird in einer Traditionskette mit älteren Vorläufern
(z. B. sog. «Amenophis-Ritual») gesehen (88).

76: zur Schreibung von «iwnw» «Heliopolis» mit «Tierohr» vgl. D. Kurth, Einführung
ins Ptolemäische, Eine Grammatik mit Zcichenlistc und Übungsstücken, Teil 1, 1. Auflage,

Hützel 2007, 549.

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 483

79: zur Schreibung «mi» fur «m» «in» vgl. T. G. H. James, the Hekanakhte Papers and

other early Middle Kingdom Documents (PMMA 19), New York 1962, 82.

Der Beitrag von V. Altmann-Wendling gibt neu entdeckte Fragmente des

Mundöffnungsrituals bekannt, die z. T. erstmals belegtes Gut überliefern. Die Funde aus den

Sammlungen von Ann Arbor (pMichigan 3967a), Berlin (pBerlin 14377, 14378, 14379,
14380, 14381, 14396, 14442, 14444, 14445, 14446, 14453, 14461, 15758, 15765),
Florenz (Museo Archeologico 11920; Istituto Papirologico «G. Vitteli» 477 recto; Museo
Archeologico 8690; PST luv 1 116), Kopenhagen (P. Carlsberg 494; P. Carlsberg 758),
London (pBM EA 10945), Mailand (P. Mil.Vogl. Hier. luv. 6), Oxford (noch unklassifi-
ziert) und Tebtynis (phier Teb SCA 6389; Ostrakon B 7119-30) werden einzeln vorgestellt

und formal beschrieben. Die Texttradierung wird am Beispiel von Szene 70C («Entfernen

der Fußspur») synoptisch vor Augen geführt (112-118). Das Verständnis der
Szene wird durch Parallelen im «Täglichen Kultbildritual» und «Amenophis-Ritual»
gefördert (118-129).

115: zur Bedeutung «Schweiß=Wohlgerach» von «/(/./» vgl. H. Sternberg-El. Hotabi,
Der Propylon des Month-Tempels in Karnak-Nord, Zum Dekorationsprinzip des Tores,
Übersetzung und Kommentierung der Urkunden VIII, Texte Nr. 1-Nr. 50 (GOF IV.
Reihe: Ägypten 25), Wiesbaden 1993, 83; B. Backes, Der «Papyrus Schmitt» (Berlin P.

3057), Ein funeräres Ritualbuch der ägyptischen Spätzeit (Ägyptische und Orientalische
Papyri und Handschriften des Ägyptischen Museums und Papyrussammlung Berlin 4),
Berlin/Boston 2016, 501.

117: Die Übersetzung von «(wrb) m r.wi=i» sollte besser «(rein) in meinen Armen»
lauten, «m r.w=i» ist zum Umstandssatz zu schlagen!

118: zum Wort «nhh» «to endure» vgl. Y. Barbash, The Mortuary Papyrus of Padi-
kakem (Walters Art Museum 551, YES 8), New Haven 2011, 192.

126: Die Form «s>» «trennen» in Abydos/Amunskapelle statt «dr» «vertreiben» fußt
wohl auf dem Lautwandel zwischen «c/» und «s», zu diesem Phänomen vgl. z. B. K.
Sethe, Das aegyptische Verbum im Altaegyptischcn, Neuaegyptischen und Koptischen,
Erster Band, Laut- und Stammeslehre, 164; W. Westendorf, Grammatik der medizinischen

Texte, Grundriss der Medizin der alten Ägypter VIII, Berlin 1962, 41.
Der Beitrag von H. Willems deckt Facetten zum Grab des Djehutinacht I aus der

Gauflirstennekropole von el-Bershe auf, deren Zeithorizont das Mittlere Reich bildet. Die
chronologische Abfolge der Deponierung der Grabbeigaben wird versuchsweise
rekonstruiert (156). Das begleitende Ritual wird in mehrere Stufen unterteilt, zu denen die
Reinigung des Priesters/Sargbesitzers mit Natronwasser und das Opferritual zur
Mundöffnung gehören (159ff). Der in der Forschung gerne behauptete idealtypische Charakter
des Bestattungsrituals wird skeptisch beurteilt.

Der Beitrag von J. Budka geht der Einbindung von Ritualhandlungen in die spätzeitliche

Grabarchitektur nach. Die bauhistorische Entwicklung im 1. Jhts. v. Chr. wird nach
drei Kriterien (tempelartiger Charakter der Gräber, Aufnahme königlicher Elemente,
Betonung solar-osirianischer Ideen) unterteilt (175). Das axiale Kultziel lehnt sich an

Sakralanlagen des Neuen Reiches an (178). Der «Lichthof» wird als zentrales Merkmal
bestimmt, dessen Erdbecken/Pflanzenbeete auf Regenerationsaspekte hindeuten (181). Im
Theben der 30. Dyn. und frühen Ptolemäerzeit greifen Grabarchitektur/-inventar Vorbilder

der 26. Dyn. auf (195).
Der Beitrag von A. Effland lässt vor den Augen des Lesers die Geschichte des Kultortes

Abydos vorbeiziehen. Das Nekropolengebiet wird von mehreren Kultachsen
durchschnitten, welche als Bühne für die Aufführung von Bewegungsritualen in Betracht gezogen

werden (204). Die Schließung der Haupttransversalen in der späten Ptolemäerzeit

SZRK.G, 110(2016)



484 Rezensionen - Comptes rendus

durch Anlage eines Friedhofs wird als Strafaktion für die Beteiligung der Priester an

politischen Revolten gedeutet (204). Die archäologischen Funde zum Osiriskult treten
vom Mittleren Reich bis in die christliche Spätantike auf (205). Der Gott wurde mit solaren

Zügen aufgeladen, die spätestens ab dem Neuen Reich besonderes Gewicht erlangen
(206). Der Ort hat in antiker/spätantiker Zeit als Orakelstätte Berühmtheit erlangt. Die
Kenntnis der lokalen und kultischen Verhältnisse kann noch bei griechisch-römischen
Autoren vorausgesetzt werden.

Bonn Stefan Bojowald

Shlomit Israeli, Ceremonial Speech Patterns in the Medinet Habu War Inscriptions
(Ägypten und Altes Testament 79), Münster, Ugarit-Verlag, 2015, 186 S.

Im Mittelpunkt der Rezension steht die 2015 herausgekommene Dissertation der Autorin,
die sich mit den wörtlichen Reden in den Kriegsberichten des altägyptischen Pharaos
Ramses III./Neues Reich auseinandersetzt. Die militärischen Operationen waren u. a.

gegen Libyen und Vorderasien gerichtet. Die Texte sind auf den Wänden des königlichen
Totentempels in Medinet Flabu für die Ewigkeit festgehalten. Der Aufbau des posthum
erschienenen Buches, dessen Entstehungsphase durch eine 25-jährige Pause unterbrochen

war, zerfällt in folgende Bestandteile:
In der Einfühlung werden vorab die allerwichtigsten Aspekte abgeklärt. Die

Forschungsgeschichte wird in einem äußerst kurz geratenen Überblick skizziert (1). Die
Reden als Hauptuntersuchungsobjekt der Abhandlung werden in folgende Typen
unterschieden: a) Reden des Königs an Hofstaat und Bevölkerung, b) Antwort von Hofstaat
und Bevölkerung an den König, c) Reden Amuns an den König, d) Reden des Königs an

Amun, e) Reden der Kriegsgefangenen an den König (2). Der Sprachcharakter weist je
nach Passage mittelägyptische, neuägyptische oder hybride Formate auf (4). Die Gebel
Barkal-Stele von Thutmosis III., Inschriften aus Amanta und Papyrus Harris I werden als

Vergleichstexte herangezogen (5). Die Auswahl ruft einen leicht willkürlichen Eindruck
hervor.

Das Herzstück des Buches bildet die Bearbeitung der Texte, die noch einmal in Part I
III (Part I: Speeches uttered prior to war; Part II: Presentation of captives and booty to
Pharao; Part III: Presentation of captives and booty to Amon) gegliedert wird. Das
relevante Textmaterial wird in Hieroglyphen, Transkription und Übersetzung abgedruckt. Die
Transkriptionen werden in der überwiegenden Mehrheit der Fälle ordentlich vorgenommen.

Die Übersetzungen können - bis auf wenige Ausnahmen - als recht solide bezeichnet

werden. Der beigefügte «Kommentar» bewegt sich zu oft am unteren Limit, was auf
philologische und inhaltliche Fragen gleichermaßen zutrifft. Die grammatikalischen
Konstruktionen werden analysiert, wobei die mittelägyptischen und neuägyptischen Elemente

getrennt voneinander erörtert werden. Die Resultate können im Allgemeinen als überzeugend

betrachtet werden. Die Medinet Habu-Texte zeigen gewisse orthographische
Eigentümlichkeiten, deren Urheberschaft Verf. etwas zu unkritisch auf ein und denselben
Schreiber zurückführt (86). Die Phänomene sind fehlerpsychologisch leicht als falsche
Abschrift einer hieratischen Vorlage zu begründen. Die Verwendung bestimmter Vokabeln

(ptr, mil etc.) wird mit einem tieferen Sinn hintergelegt (87), wobei der Bogen
eindeutig überspannt wird.

Im Schlusskapitel wird die Auswertung der Ergebnisse bekannt gegeben. Die Reden im
Zentrum der Arbeit verfolgen nach Meinung der Autorin ein religiöses und historisches

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 485

Interesse (161), was soweit den Tatsachen entsprechen dürfte. Die Bemerkungen zum
Vokabular bleiben häufig zu oberflächlich, dessen Dokumentation nach der Zielvorgabe
der Studie eigentlich zu deren zentralen Themen gehört hat. Die generelle Häufigkeit der
zitierten Wörter lässt im Grunde keine wirklich konkreten Detailaussagen zu. Die sprachlichen

Klassizismen treten für die Autorin in den Reden von Amun, König und Kriegsgefangenen

besonders markant hervor (165). Die Auffassung der Verben «shr» «to expell»
und «shr» «to feil» als Homonyme (167) mutet eher bedenklich an.
Die letzten Seiten werden durch Literaturverzeichnis (175-184) und Indizes (185-186)
vereinnahmt.

Die folgenden Anmerkungen wirken sich vielleicht hier und da verständnisfordernd aus:
16: zum selbstständigen Pronomen «(m)ntk» «du» vgl. H. Satzinger, Reading Late

Egyptian, Roumaine d'Egyptologie 2-3 (1998-1999), 77ff.
21: zu «fdk» «mit Wurzel ausrotten» vgl. M. G. Hasel, Domination and Resistance,

Egyptian Military Activity in the Southern Levant ca. 1300-1185 B. C. (PdÄ 11),
Leiden/Boston/Köln 1998, 8If.

24: In 17, 13-14 werden mehr Hieroglyphen als in KRI V angezeigt.
25: zum Verb «isf» «verbrennen» vgl. H.-W. Fischer-Elfert, Textkritische und

lexikographische Notizen zu den Late Egyptian Miscellanies (SAK 10), 1983, 147; zur Etymologie

des Wortes vgl. St. Bojowald, Etymologische Kleinigkeiten I: das ägyptische Wort
«isf» «Hefe»/Etymological bits I: the Egyptian word «isf» «yeast», in: AuOr, 32/2 (2014),
372-373.

40: zum Verb «nsk» «(Kriegsschiffe) ausrüsten, bemannen, anordnen o. ä.» vgl. Th.
Schneider, Fremdwörter in der ägyptischen Militärsprache des Neuen Reiches und ein
Bravourstück des Elitesoldaten (Papyrus Anastasi I 23,2-7), in: JSSEA, 35 (2008), 195.

63: Die Transkription in 66, 11-12 ist von «nmh - ib» in «n.t mh - ib» zu verbessern.
71: Der transitive Gebrauch des Stativs in «ib=k whr.w» ist grammatikalisch

ausgeschlossen, die einzige Möglichkeit stellt die Übersetzung «dein Herz ist gelöst» (wohl
metaphorisch!) dar.

80: Die Phrase «snw nb itn» ist statt mit «alles, was Aton umkreist» durch «gesamter
Umkreis des Aton» wiederzugeben. Die Interpretation von «snw» als «relative sdm=f»
muss dann fallen gelassen werden.

96: Die Übersetzung des Verbs «sd» durch «eindringen» ist in «zerbrechen» zu korrigieren.

97: Die Segmentierung «hl.k ib.w» mit der Bedeutung «while thwarting hearts» geht
wohl in die falsche Richtung, die Lösung «hlk.w - ib» «Rebellen» dürfte der Realität
näher kommen; zum Wort «hlk - ib» vgl. M. Omar, Aufrührer, Rebellen, Widersacher,
Untersuchungen zum Wortfeld «Feind» im pharaonischen Ägypten, Ein
lexikalischphraseologischer Beitrag (ÄAT 74), Wiesbaden 2008, 168ff.

103: zum Wort «mnkb» «Kapelle» vgl. W. Helck, LÄ III, 323 s. v. Kapelle
104/105: Der Nilpferdkopf + «t» - Brot ist nicht «ph.ti» «Kraft», sondern «i.t» «Kraft»

zu lesen, zum Wort «i.t» «Kraft» vgl. W. F. Reineke (Hg.), Mitteilungen aus der Arbeit
am Wörterbuch der ägyptischen Sprache 2, Berlin 1993, 12/105; Th. Schneider, Etymologische

Methode, die Historizität der Phoneme und das ägyptologische Transkriptionsalphabet,

in: LingAeg, 11 (2003), 195.

108: Die Wahrscheinlichkeit der Übersetzung von «hb.w - sd rs3.w(t) wr» mit «festivals
of great plentitude» ist eher gering, ersatzweise bietet sich die Alternative «sehr viele Sed-
Feste» an.

SZRKG, 110(2016)



486 Rezensionen - Comptes rendus

109: Die Übersetzung der Verbindung «hr n sr(d).t=k» durch «(attempting the) felling
of your nome» muss als höchstfragwürdig eingestuft werden, der Kern der Sache wird
durch «deinem Gemetzel anheim gefallen» besser getroffen.

113: Die Hieroglyphen (19, 9) sind offenbar durch ein drucktechnisches Versehen
nicht vollständig reproduziert!

114: Die Suffixpronomen der 3. Pers. Plural werden aus Sicht des Rez. - namentlich in
Bezug auf den Gott Re - überinterpretiert!

Die Lektüre hat nicht alle Erwartungen erfüllt, die sie versprochen hat. Das Buch wirkt
an zu vielen Stellen unfertig, was speziell für die Kommentare gilt. Wer nach einer ersten
Orientierung sucht, ist mit dem Buch gut aufgehoben.

Bonn Stefan Bojowald

Susanne Töpfer, Dos Balsamierungsritual, Eine (Neu-)Edition der Textkomposition
Balsamierungsritual (pBoulaq 3, pLouvre 5158, pDurham 1983.11 + pSt. Petersburg
18128) (=SSR 13), Wiesbaden, Harrassowitz-Verlag, 2015, 501 S.

Die Besprechung rekurriert auf die überarbeitete Fassung der Dissertation der Autorin aus

2013, deren Thema das altägyptische Balsamierungsritual bildet. Die Studie stützt sich
auf die drei hieratischen Papyri Pap. Boulaq 3 (=pB), Pap. Louvre AE/N 5158 (=pL) und

Pap.Durham 1983. 11 + Pap. St. Petersburg flB 18128 (=pD; pStP), die alle aus traja-
nisch/hadrianischer Zeit stammen. Der Aufbau des Werkes lässt sich folgendermaßen
strukturieren:

In 1 wird das nötige Wissen über die Textzeugen vermittelt, die mit Angaben zu
Erwerb/Standort, Forschungsgeschichte, Erhaltungszustand. Prosopographie vorgestellt
werden.

In 2 wird die Präsentation des Textes selbst durchgeführt, der in Umschrift, Übersetzung

und Kommentar zugänglich gemacht wird. Die am vollständigsten erhaltene
Fassung pB wird als Basis benutzt, deren 10 Kolumnen in 12 Abschnitte über Salbung und

Bandagierung des Toten gegliedert werden. Die Autorin glaubt zwei Vorlagen (A für pD
+ pSt/pL; B für pB) rekonstruieren zu können, was mit Vignettenstil, Familienverhältnissen

der Besitzer und orthographischen/inhaltlichen Aspekten begründet wird (59-60). Der
Gesamttext wird in die Bestandteile «Manual» Instruktionen) und «Rezital»
Verklärungen) zerlegt (63). Die Rezitalsprüche zerfallen in zwei Gruppen, von denen I. auf
die Balsamierungsabläufe Bezug nehmen und II. den Stundenwachenriten nahe stehen

(63-64). Das «Manual» greift oft auf die sonst aus medizinischen Texten bekannte Diktion

zurück (210). Das hervorstechende Merkmal des «Rezital» wird im häufigen Gebrauch

von Futur/Subjunktiv gesehen (211). Der allgemeine Sprachcharakter wird als Konglomerat

aus älteren und jüngeren Elementen aufgefasst.
In 3 wird die Aufmerksamkeit auf die Textstruktur gelenkt, wobei zwischen «Manual»

und «Rezital» differenziert wird. In der Auswertung der Balsamierungsschritte im
«Manual» werden pRhind I und pZagreb 598 - 2 + pVindob 3873 («Apisbalsamierungs-
ritual») zum Vergleich herangezogen. Die Anweisungen im «Manual» werden mit
empirisch nachweisbaren Ergebnissen an Originalmumien in Beziehung gesetzt (236ff). Die
Autorin listet ptolemäer-römerzeitliches Material aus Museumsbeständen und alten
Berichten über Mumienauswicklungen auf, das z. T. mit den gleichen Techniken präpariert
worden ist (249). Die separate Bandagierung der Finger mit schmalen Leinenbinden lässt
sich über Königsmumien des Neuen Reiches bis ins Alte Reich zurückverfolgen (250-

SZRK.G, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 487

253). Die Vorlage des «Manual» wird konkret in magisch-medizinischen Handbüchern
vermutet (256). Die Verklärungssprüche des «Rezital» zielen laut Verf. auf die

Rechtfertigung des Verstorbenen ab (259). Der thematische Bogen der Sprüche hat sich

von der Vereinigung des Verstorbenen mit Osiris (261) über dessen Teilnahme am
Sonnenlauf (263/297), die Bewegungsfreiheit im Diesseits/Jenseits (267/273/278/296) bis zur
Teilnahme an Festen (268/277) und Opferempfang (271/277) gespannt. Die Aufgabe der

Klagerituale wird in deren unterstützender Funktion bei Regeneration und Wiedergeburt
gesehen (295). In manchen Stellen des «Rezital» ist der Einfluss des «Mythos vom
Sonnenauge» zu beobachten (295). Der Aufbau der Totenliturgien des Rituals hat sich in
ähnlichen Bahnen wie bei der Sargtextliturgie «hnmw» (nach Assmann) bewegt. Die
inhaltlichen Gemeinsamkeiten mit TB - Kapitel 172 (316-318) und «Lamentations»
(319-320) werden gesichtet, die u. a. aus Reinigung, Gliederbeschreibungen und
Rechtfertigung des Verstorbenen bestehen. Die starke Betonung der Zahl «12» im Balsa-

mierungsritual (12 Kapitel. 12 Schutzgötter, 12 Knoten etc.) wird als möglicher Hinweis
auf dessen Rezitation während der letzten zwölf Stunden vor Tagesanbruch und der
Grablegung gewertet (321-322). Der Ritualvollzug hat in den Händen verschiedener Priester
gelegen, als deren Hauptvertreter «htm - ntr» «Gottessiegler», «hri - ssti» «Oberhaupt
der Geheimnisse» und «hri - hb» «Vorlesepriester» zu nennen sind (322 325). Die Topo-
nyme im Kontext der Balsamierungsstätte werden erfasst, mit denen hier sparsamer als im

«Apisritual» verfahren wird (334). Die Balsamierungsstoffe im Ritual werden mit
ebensolchen Substanzen aus hieratischen/demotischen Topfaufschriften in Zusammenhang
gebracht, wobei der erste Rang bei den archäologischen Fundorten den Nekropolen von
Abusir (336-339), Sakkara (339-343) und Theben (343-345) zugestanden wird. Die
Materialien der Manualabschnitte und Gefäßaufschriften stimmen zumeist miteinander überein

(346).
In 4 wird Funktion und Verwendung des Balsamierungsrituals sondiert. Die Entstehung

von «Manual» und «Rezital» wird getrennt voneinander betrachtet (357). Die - nur auf
pB zu findenden Kommentare des «Manual» sind erst nachträglich unter dem Eindruck
des «Rezital» eingefügt worden (357). Die primäre Funktion des Rituals wird in der
liturgischen Rezitation in der Nacht vor der Bestattung erkannt, während die Verwendung als

Grabbeigabe als sekundäre Entwicklung verstanden wird (361). Der mythische
Präzedenzfall für das Ritual wird von der Balsamierung des Osiris durch Anubis gebildet (362).
Das Ritual soll zunächst zu einer Tempelbibliothek gehört haben und später für den

Privatgebrauch adaptiert worden sein. (365). Der Adressatenkreis des Balsamierungsrituals
hat sich für Verf. speziell aus den oberen Dienstgraden der Amunpriestern gespeist (367).

In 6 werden ausgewählte Zeichen paläographisch untersucht (375-379).
Die letzten Seiten werden für Glossar (380-390), Literaturverzeichnis (394-417) und

Indizes (418^138) freigehalten.
Der Tafelteil ganz am Ende schließt Photographien der Papyri nebst hieroglyphischer

Umschrift und Synopse ein.
Die folgenden Notizen mögen zur Klärung der einen oder anderen Frage beitragen:
16: zu «wgm» «to tresh» vgl. A. Egberts, In Quest of Meaning, A Study of the ancient

Egyptian Rites of Consecrating the Meret - Chests and Driving the Calves, Volume I:
Text, Part II: Driving the Calves (EU VIII), Leiden 1995, 286.

79: zur Spezerei «rbr» vgl. J. E. Hoch, Semitic words in Egyptian texts of the New
Kingdom and Third Intermediate Period. Princeton 1994, 60; D. Meeks, in: BiOr LIV, No
1/2 (1997), 37.

96: zu «sh.t - iirw» «Binsengefilde» als diesseitiger Ort vgl. J. Osing, Hieratische
Papyri aus Tebtunis I, Text, The Carlsberg Papyri 2 (CNI 17), Copenhagen 1998, 106v.

SZRKG, I 10(2016)



488 Rezensionen - Comptes rendus

113: zu «im}» «vereinen o. ä» vgl. A. M. Blackman, in: JEA, 27 (1941), 86.
126: zu «dhn.t» «Stirn» vgl. J. Osing, Die Nominalbildung des Ägyptischen, Anmerkungen

und Indices (SDAIK 3B), Mainz 1976, 400; J. Stephan, Die altägyptische Medizin
und ihre Spuren in der abendländischen Medizingeschichte (Ägyptologie 1), Berlin 2011,
12.

129: zu «sd» «Hohlraum» vgl. B. Scheel, in: SAK, 12 (1985), 169; die Deutung des De-
terminativs «Mann + Hand am Mund» als Referenz auf Sinnesorgane/Öffnungen des

Kopfes ist zweifelhaft, eher liegt einfache Homonymie zu «sdi» «lesen, rezitieren» vor.
132: zur Schreibung «A7>» für «glb.t» «Blatt» vgl. K. Jansen-Winkeln, Spätmittelägypti-

sche Grammatik der Texte der 3. Zwischenzeit (ÄAT 34), Wiesbaden 1996, 37.
148: zu «AJw» «Aroma» vgl. K. Zibelius-Chen, Die ägyptische Expansion nach Nubien,

Eine Darstellung der Grundfaktoren (Beihefte TAVO B 78), Wiesbaden 1988, 98.
170: zur «s!sic» - Pflanze vgl. J. Osing, Die Nominalbildung des Ägyptischen, Textband

(SDAIK 3A), Mainz 1976, 305.
178: Die Zeile «pr.w=k mn m wli.wt üb.wt» ist wohl besser mit «Dein Haus dauert auf

den östlichen Wegen» zu übersetzen.
373: In den Schlussbemerkungen zur korrekten Benennung des Textes tun sich leichte

Widersprüche auf.

Bonn Stefan Bojowald

Miklös Köszeghy, Keine Stadt lebt für sich allein. Jerusalem und seine Umgebung vor
dem babylonischen Exil (=Alter Orient und Altes Testament 421), Münster, Ugarit-Ver-
lag, 2015, 214 S.

Der Budapester Historiker Miklös Köszeghy wendet in seiner Studie die von Fernand
Braudel (1902-1985) als longue durée bezeichnete Beschreibungsebene auf die Geschichte

Jerusalems und des auf dieses urbane Zentrum ausgerichteten Umlands an. In Abgrenzung

vor allem von der Darstellung der Ereignisgeschichte (histoire événementielle) geht
es dabei um die Analyse der (im weitesten Sinne) geographischen Rahmenbedingungen
für die langfristigen Grundstrukturen politischer, ökonomischer und gesellschaftlicher
Prozesse. Wegen der weitgehenden Konstanz dieser Bedingungen unterliegen auch die
von ihnen konditionierten Lebensbedingungen über einen langen Zeitraum, im Falle
Jerusalems über Jahrhunderte hin, nur geringen Veränderungen: «Die Entwicklung Jerusalems
seit der Gründung der Stadt bis heute ist teilweise eine Folge eben dieser Grundgegebenheiten.»

(2)
In diese Perspektive wird der textliche und archäologische Befund eingeordnet: Seine

Relevanz erhält er als historische Quelle für die Rekonstruktion der aufgrund konstanter
Rahmenbedingungen gleichbleibenden Grundstrukturen, nicht als Informationsträger der

Ereignisgeschichte. Eine Konsequenz aus diesem Ansatz ist etwa die starke Relativierung
der Relevanz literaturhistorischer Fragen wie die nach Verfasserschaft, genauer Datierung
oder traditionsgeschichtlicher Einordnung bei der Behandlung schriftlicher Quellen. Bei
den archäologischen Quellen gilt das Interesse den Baumaßnahmen im unmittelbaren
Jerusalemer Stadtgebiet sowie (im Anschluss an Arnos Kloner, Survey of Jerusalem, 3

Bde., Jerusalem 2000-2003) den Hinweisen auf landwirtschaftliche Einrichtungen (Ter-
rassierungen, Wein- und Ölpressen, Kalköfen) und die dazugehörenden Siedlungen in der

Agglomeration mit ihren Wohnhäusern, Lagergebäuden, Werkstätten, Zisternen und
Grabanlagen.

SZRK.G, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 489

Nach den einleitenden Ausführungen zur «Zielsetzung und Methode» (1-13) gibt Vf.
allgemeine Informationen über die «geographischen Gegebenheiten Jerusalems» (14-21)
und des Umlands (Topographie, Klima, Wasserversorgung) und wendet sich dann in

Kapitel 3 «Jerusalem während der Mittelbronzezeit» (22—42) zu. Nach einem knappen
Überblick zu den archäologischen Funden auf dem Südosthügel und den dadurch ermöglichten

Rückschlüssen auf die Ausdehnung der Stadt in der ersten Hälfte des 2. Jtsd.

behandelt Vf. die Siedlungsarchäologie des Umlands (24-36), und zwar vor allem des

süd-südwestlich der Stadt gelegenen Refaim-Tales, der wichtigsten landwirtschaftlichen
Nutzungsfläche der Region mit Nahal Refa'fm und Manahat als den bedeutendsten
Siedlungen. Ihre Größe lässt annehmen, dass die Agrar- und Viehproduktion nicht nur den

Eigenbedarf deckte, sondern der Überschuss auch der Versorgung Jerusalems als dem
natürlichen Absatzmarkt diente, also eine wirtschaftliche und strategische Symbiose
zwischen der Stadt und diesen Ortschaften bestand. Informationen zu Grabanlagen und der

Einordnung von Grabbeigaben (36-38), eine Auflistung von weiteren Siedlungsfunden im
Umland (39-40) und der Hinweis auf ägyptische Ächtungstexte als schriftliche Quellen
mit der (allerdings umstrittenen) Erwähnung Jerusalems (41^12) runden das Bild ab.

Die Kapitel zu «Jerusalem während der Spätbronzezeit» (43-57) und «Jerusalem während

der Eisenzeit I und II» (58-118) folgen - unterbrochen von Exkursen über den

«Namein] des Refaim-Tals» (25-30), die «Amulette aus Ketef Hinnom» (91-94) und die
«Siloah Inschrift und das Problem der Belagerung Jerusalems 701 v. Chr.» (109-114) -
demselben Aufbau.

Die Spätbronzezeit erlebte einen längeren Prozess des Niedergangs der Stadtkultur in
Palästina, verursacht u.a. durch militärische Operationen Ägyptens und hurritischer
Eroberer und einen umfassenden multikausalen wirtschaftlichen Zusammenbruch der
Levante (43-47). Die deshalb nur wenigen archäologischen Zeugnisse (47-49) aus der
zweiten Hälfte des 2. Jtsd. lassen keine verlässliche Rekonstruktion von Ausbreitung und

Besiedlungsdichte der Stadt zu. Dagegen gibt es eine Reihe von schriftlichen Quellen, am

prominentesten die Amama-Briefe des nach Ausweis seines Namens wohl der hurriti-
schen Militärelite angehörenden Stadtkönigs Abdi-Hepa aus dem 14. Jh., die auch Angaben

über die ungefähren Grenzen des von Jerusalem aus kontrollierten Territoriums
enthalten (49-57).

Auch aus der als einheitliche Epoche behandelten Eisenzeit sind archäologische Funde
in der Stadt nicht sehr zahlreich, was Vf. jedoch vor allem auf die schwierigen
Grabungsbedingungen zurückführt. Referiert werden die wichtigsten Funde der nach 1967

unternommenen Ausgrabungen von Nahman Avigad im jüdischen Viertel der Altstadt sowie

von Yigal Shiloh und Eilat Mazar auf dem Südosthügel. Dabei wird auch die Kontroverse
erläutert, die Mazar mit der (wohl unzutreffenden) Interpretation von ihr freigelegter
Baustrukturen als Teile des Davidspalastes bzw. der salomonischen Stadtmauer ausgelöst
hat (58-66). In der Umgebung der Stadt wächst (jetzt auch im Nordwesten) die Zahl der

Siedlungen im 1. Jtsd. signifikant an; neben landwirtschaftlichen Einrichtungen und
Grabanlagen sind jetzt auch militärische Anlagen archäologisch nachweisbar. Vf. gibt
ausführlichere Informationen zu den größeren Ortslagen und listet die kleineren Fundstätten

nach Sektoren gegliedert auf (66-91). Als schriftliche Quellen kommen von nun an
biblische Texte in Betracht, bei deren Verwendung Vf. im Anschluss an Othmar Keel für
eine hermeneutisch «mittlere Position» zwischen «Bibelphobie und Naivität» plädiert
(12-13). Am Beispiel der Erwähnungen des Refaim-Tals in 2Sam 5,17-25 und Jes 17,5-6
demonstriert Vf., wie Faktoren auf der Ebene der longue durée Textaussagen (freilich in
sehr allgemeiner Weise) plausibilisieren (97-108). Notizen in 2Chr über Baumaßnahmen

SZRKG, 110(2016)



490 Rezensionen - Comptes rendus

verschiedener Jerusalemer Könige hält Vf. für historisch zuverlässig und durch den

archäologischen Befund bestätigt 108-109.116-118).
Auch wenn schriftliche Quellen wie etwa Vertragstexte fehlen, ermöglichen es die

archäologischen Daten, «Jerusalem und seine Umgebung als Wirtschaftseinheit» (119-143)
in der Eisenzeit zu rekonstruieren. Unter dieser Überschrift werden vor allem die sich
nach der Konsolidierung des Königtums verändernden politischen und wirtschaftlichen
Verhältnisse in der 1. Hälfte des 1. Jtsd. skizziert, als die Ansprüche der Zentralmacht
neben die weitgehend egalitären Strukturen der Dorfkultur traten, konkret die Verpflichtung

zum Militärdienst und zur Fron sowie die Belastung mit Abgaben fur Steuern und
Tribute des Vasallenstaates an die assyrische Vormacht. Veranschaulicht wird die Konsequenz

dieses staatlichen Einflusses durch den königskritischen Text lSam 8,11-17 sowie
durch Nachrichten über die Verhältnisse im Nordreich Israel und im aramäischen Stadtstaat

Sam'al in Nordsyrien als Analogiefälle für das königszeitliche Juda (122-136).
Ausblicksartig wird schließlich der archäologische Befund mit Daten aus dem ottomanischen

Zensus im 16. Jh. und britischen Erhebungen um 1880 und 1931 korreliert, wobei
sich für wichtige Ortslagen erwartungsgemäß eine Kontinuität aufgrund der konstanten

Abhängigkeit von gleichbleibenden Umweltfaktoren zeigt.
Die «Zusammenfassung» (144-149) betont noch einmal das streckenweise auf recht

mäandernden Pfaden präsentierte Hauptanliegen des Vf.: Die Abhängigkeit Jerusalems
und des umgebenden Wirtschaftsraums von den vorgegebenen natürlichen Rahmenbedingungen,

aber auch von den historischen Entwicklungen der gesamten Levante
nachzuzeichnen.

Dem Textteil schließen sich eine umfangreiche Bibliographie (157-189), die üblichen
Register sowie eine Auflistung aller genannten Orte einschließlich ihrer Koordinaten an

(190-197). Außerdem veranschaulichen Karten die Stadtentwicklung von der Mittelbronze-

bis zur Eisenzeit und die Verhältnisse einzelner Ortslagen (198-214).

Marburg a. d. Lahn Stephan Lauber

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 491

Mittelalter und Frühe Neuzeit:
Lebens(Wege), Grenzüberschreitungen, Konfliktlagen

Paul M. Cobb, Der Kampf ums Paradies. Eine islamische Geschichte der Kreuzziige,
Darmstadt, WBG, 2014, 428 S.

Das Geschehen der Kreuzzüge hat nicht nur ein von den geschichtlichen Ereignissen
abgelöstes Eigenleben entwickelt, es hat dabei auch ungeahnte Aktualität gewonnen. Ein
solches ahistorisches Eigenleben des Begriffs zeigt sich zum Beispiel, wenn Demonstrationen

als «Kreuzzüge für Tierrechte» bezeichnet werden, wobei allerdings Tierfiguren,
die Kreuze tragen, eher einen Kreuzweg und weniger einen Kreuzcug darstellen (pro-iure-
animalis.de/index.php?option=con\_ponygallery&Itemid=39&fünc=detail&id=2854#pony-
img, abgerufen am 31.5.2016). Doch allein der schlagkräftige Begriff scheint zu zählen.
Die Aktualität des Kreuzzugsgeschehens in einem der mittelalterlichen Geschichte eher

entsprechenden Kontext - eine militärische Invasion aus dem christlich geprägten Bereich
in mehrheitlich muslimische Lande - wurde durch den ehemaligen amerikanischen
Präsidenten George W. Bush hergestellt, als er den Einmarsch in den Irak 2003 als Kreuzzug
bezeichnete. Interessanter Weise bestätigte er dabei die Wahrnehmung mancher arabischer

Politiker und Journalisten, die schon lange vor dem Irakkrieg westliches Eingreifen
im Nahen Osten oder auch Unterstützungsleistungen fur Israel als neumodische Widerauflage

eines Kreuzzugs (arab.: salibiya) aufgefasst hatten. Somit wird deutlich, dass auch
auf muslimischer Seite Ereignisse die fast 1000 Jahre zurückliegen als relevant für die
Gegenwart erlebt werden.

Auch wenn die Bezüge zwar nicht die Beliebigkeit der westlichen Wortverwendung
erreicht haben, so war Saladin, der Held der Kämpfe auf muslimischer Seite, doch auch
Ende des 20. Jahrhunderts schon machen nahöstlichen Herrschern ein willkommener
Referenzpunkt, um sein Handeln im Licht des mittelalterlichen Feldherren als historisch
legitimiert und siegverheissend erstrahlen zu lassen. So beginnt auch Paul M. Cobb sein
Buch Der Kampf ums Paradies. Eine islamische Geschichte der Kreuzzüge mit einem
Prolog, in dem er die Funktion des Saladin-Denkmals in Damaskus analysiert und auch
auf die Instrumentalisierung Saladins durch den langjährigen irakischen Diktator Saddam
Hussein verweist. In seinen Ausführungen ist es ihm dann weit mehr ein Anliegen anhand
rein islamischer Quellen historisch detailliert zu zeigen, dass die muslimische Wahrnehmung

des Kreuzzugsgeschehens aber eben nicht allein Saladin und Jerusalem
beziehungsweise die Levante, also die östliche Mittelmeerküste, in den Mittelpunkt stellt.
Vielmehr gehören die Einnahme Siziliens durch die Normannen (1061-1091) und die in
Europa als Reconquista bekannte Rückeroberung in Spanien dazu. Somit entsprechen der
christlichen Zählung von Kreuzzügen in der islamischen Geschichtsschreibung die
Zusammenschau der drei Territorien, die im Mittelalter Ziel westlicher, also in arabischer
Diktion fränkischer, militärischer Massnahmen wurden. Entsprechend endet Cobbs Buch
mit der Kapitulation der Nasridendynastie in Granada 1491 und nicht mit der Eroberung
von Akko 1291, die sonst als Endpunkt der Kreuzzüge angesehen wird. In allen Gegenden
arbeitet er als wichtiges Merkmal der muslimischen Reaktion heraus, dass interne Rivalitäten

eine geschlossene Verteidigung unmöglich machten. Überall paktierten Lokalherrscher

zeitweise mit den christlichen Eroberern und von einem Kampf zwischen den

Anhängern beider Religionen kann nicht durchgängig gesprochen werden. Mit der Betrachtung

aller drei mittelalterlichen Kampfschauplätze in einem Werk betritt Cobb Neuland
insofern, als auch das Buch von Amin Maalouf zu den Kreuzzügen aus muslimischer

SZRK.G, 110(2016)



492 Rezensionen - Comptes rendus

Sicht auf die Levante beschränkt blieb (Amin Maalouf, Der Heilige Krieg der Barbaren:
Die Kreuzzüge aus Sicht der Araber, München 52008).

Auch wenn manchmal Namen und Schlachtbegebenheiten in schneller Folge und ohne
flankierendes Detailkartenmaterial ermüden können, bleibt doch die Präsentation der
bunten Landschaft muslimischer Regionalherrschaften und Rivalitäten sehr eindrücklich
und relativiert den Bezug auf den grossen Helden Saladin. An der einen oder anderen
Stelle erfährt der Leser auch etwas über die nicht kämpfenden Persönlichkeiten jener Zeit,
wie den andalusischen Religionsgelehrten Ibn Hazm (gest. 1064), den Historiker Sâ'id al-
Andalusî (gest. 1070) oder den weiter im Osten wirkenden Philosophen und Theologen
al-Ghazâlî (gest. 1111). Allerdings sind die Bezüge zum Geschehen nicht immer klar,
zumal er im Fall von Ibn Hazm eher dessen Dichtung als seine explizite Kritik am
Christentum erwähnt. Da Cobb konsequent auf die Darstellung der Motive und Entscheidungen
bei den Kreuzfahrern selbst verzichtet, setzt das Buch, das der Autor auch selbst eine

«Paralleldarstellung» (348) nennt, eine gewisse Kenntnis der europäischen Sicht voraus.
Erstaunen kann dann aber im Rückblick auch der Titel «Kampf ums Paradies» hervorrufen,

macht doch Cobb gerade immer wieder klar, dass die religiöse Allianz der Muslime
zwar immer wieder hervortrat, aber der Aufruf zum Djihad nur ein Motiv unter
regionalpolitischen, innerislamischen und taktischen, manchmal auch klar auf Beute ausgerichteten

Überlegungen war. Keinesfalls aber war das erstrebte jenseitige Heil gedankliches
Leitmotiv aller Kämpfe. In jedem Fall bietet das Werk aber einen spannenden Einblick in
die mittelalterliche Auseinandersetzung rund um das Mittelmeer, die mit dem Schlagwort
der Kreuzzüge nur unzureichend erfasst ist und nochmals mehr Anlass gibt, sich über die

heutige Verwendung des Begriffs und seine Sinnhaftigkeit Gedanken zu machen.

Berlin Thomas Würtz

Michael Borgolte (Hg.), Enzyklopädie des Stiftungswesens in mittelalterlichen
Gesellschaften, Band 1: Grundlagen. Unter Mitarbeit von Zachary Chitwood, Emese Kozma,
Tillmann Lohse, Ignacio Sanchez und Annette Schmiedchen, Redaktion: Paul Predatsch,
Ruth Schwerdtfeger, Philipp Winterhager und Benjamin Wolff, Berlin/Boston, De Gruy-
ter, 2014,713 S.

Gross angelegte Enzyklopädien sind angesichts einer immer kurzfristigeren Forschungs-
förderungspolitik und der durch sie erzeugten schnelllebigen Modethemen selten geworden.

Tagungsbände als Substrat dieses fragmentierten Wissenschaftsbetriebs vermögen
dem Bedürfnis nach einem allgemeinen Themenüberblick kaum zu entsprechen, versammelt

sich darin doch meistens eine mehr oder weniger beliebig zusammengestellte
Auswahl von recht disparaten Fallbeispielen, die nur selten zueinander in Bezug gesetzt werden.

Umso verdienstvoller ist das von Michael Borgolte in Berlin in die Wege geleitete
Monumentalwerk, dessen erster Band («Grundlagen») hier besprochen wird und dessen

zweiter Band («Das soziale System Stiftung») kürzlich erschienen ist.

Monumental ist das vorliegende Werk gleich in zweierlei Hinsicht. Zum einen behandelt

es mit dem Stiftungswesen ein riesiges Themenfeld, mit dem man sich bei der
Erforschung des Mittelalters fast zwangsweise auseinanderzusetzen hat, weil es sich in so
vielen verschiedenen Lebensbereichen und dementsprechend auch in den unterschiedlichsten

Quellengattungen niedergeschlagen hat. Zum anderen beschränken sich die
Forschenden um Michael Borgolte nicht auf das christlich-abendländische Mittelalter,
sondern vergleichen dieses mit den Stiftungskuituren im griechisch-orthodoxen Christentum,

SZRK.G, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 493

im Judentum, im Islam und in der multireligiösen Welt Indiens. Ermöglicht wird dieser

vergleichende Blick durch ein wahrhaft interdisziplinäres Team, das sich aus dem Mediävisten

Tillmann Lohse, dem Byzantinisten Zachary Chitwood, den Judaisten Patrick Koch
und Emese Kozma, dem Islamwissenschaftler Ignacio Sanchez, der Indologin Annette
Schmiedchen sowie der Theologin Susanne Ruf zusammensetzt.

Dem homogen wirkenden Resultat ist anzumerken, dass sich die beteiligten Forschenden

nicht nur in ihrem jeweiligen Fachgebiet hervorragend auskennen, sondern dass sie

sich auch untereinander intensiv ausgetauscht haben, um gemeinsame Konzepte und
Definitionen für die von ihnen untersuchten Phänomene zu erarbeiten. Für das Verständnis

der teilweise ja doch sehr andersartigen Fachgebiete und der von ihnen behandelten
Kulturräume ist dies jedenfalls sehr förderlich, gerade weil bei den Lesenden entsprechende

Spezialkenntnisse kaum vorausgesetzt werden können. Reflektiert wird dieser

gemeinsame Sprachgebrauch in der Einführung (9-13). Hier wird zugleich begründet,
inwiefern sich das Jahrtausend von etwa 500 bis 1500 n. Chr., für das sich im christlichen
Abendland die Bezeichnung «Mittelalter» ausgebildet hat, auch zur Periodisierung der
anderen Kulturen eignet und was diese für den Vergleich prädestiniert.

Der intensive Austausch widerspiegelt sich auch in der Struktur des Buches. Behandelt
werden nacheinander die mittelalterliche sowie die moderne Begrifflichkeit (19-82), die

jeweilige Forschungslage (83-164), verschiedene Typologisierungs- (165-248) und Peri-
odisierungsversuche (249-330), die Quellenbasis (331-430) sowie in einem gesonderten
Kapitel die Sachzeugnisse (431-555), zu denen sich im Anhang 79 Farbabbildungen
finden. In jeweils fünf Unterkapiteln werden diese sechs Themenkreise zunächst für die
lateinischen Christen, sodann für die Muslime, die Juden, die griechisch-orthodoxen
Christen und zuletzt für die vielfältigen, brahmanischen, hinduistischen, buddhistischen
und jinistischen Religionen des indischen Subkontinents behandelt. Nicht berücksichtigt
werden unter anderem die Kulturen Russlands, Chinas, Japans und Amerikas.

Während die erwähnten Unterkapitel jeweils einen höchst fundierten Einblick in die
verschiedenen Stiftungskulturen bieten, sind die effektiv vergleichenden Passagen eher

knapp ausgefallen, so dass es grösstenteils den Lesenden überlassen bleibt, Quervergleiche

zu ziehen. Statt die vielfältigen Ergebnisse im Einzelnen zusammenzufassen, was den
Rahmen dieser Besprechung ohnehin sprengen würde, soll daher im Folgenden versucht
werden herauszuarbeiten, was dem Rezensenten (dessen eigene Kenntnisse sich vor allem
aus der europäischen Vormoderne speisen) an Gemeinsamkeiten und Unterschieden
zwischen den behandelten Stiftungskulturen aufgefallen ist. Dabei handelt es sich
notgedrungen um grobe Vereinfachungen. Wo sich daraus Kritik an einzelnen Vorannahmen
ableiten lässt, soll dies den gewaltigen Wert dieses Werks keinesfalls schmälern, sondern

ganz im Gegenteil aufzeigen, wie sehr die Lektüre dazu anregt, den hier erstmals in dieser

Konsequenz vorgeführten Ansatz des interkulturellen Vergleichs weiter zu vertiefen.
Auffällig ist beispielsweise, dass in keiner der untersuchten Kulturen so eindeutig

zwischen «Stiften» und «Schenken» unterschieden wird, wie es die Definition in der Einleitung

zum ersten Kapitel (19) vorsieht. Selbstverständlich handelt es sich dabei um einen
heuristischen Systematisierungsversuch; es bleibt jedoch fraglich, inwiefern sich die
mittelalterlichen Vorstellungswelten mit der Orientierung an modernen Kategorien adäquat
erfassen lassen - oder etwas überspitzt formuliert: ob die Stiftung als kulturübergreifendes,

universales Phänomen nicht dadurch überhaupt erst erschaffen wird.
Neben manchen Ähnlichkeiten treten jedenfalls auch markante Differenzen zwischen

den untersuchten Stiftungskulturen zum Vorschein. Nicht überall spielte die Sorge ums
Seelenheil eine derart bedeutsame Rolle wie im abendländischen Christentum. Während
dieses Thema das europäische Quellenmaterial qualitativ und quantitativ dominiert.

SZRKG, 110(2016)



494 Rezensionen - Comptes rendus

scheinen Stiftungen andernorts eher subsidiär eingesetzt und demnach weitaus seltener
thematisiert worden zu sein. In solchen Fällen trifft die Beschreibung als «totales soziales
Phänomen» (22), die zum Paradigma der Stiftungsforschung geworden ist, kaum mehr
uneingeschränkt zu.

Auch die vorherrschenden Zweckbestimmungen können sich je nach Kulturraum
fundamental unterscheiden. Während christliche Stiftungen vor allem kirchliche Institutionen
förderten, stifteten Muslime eher öffentliche Anlagen wie Bäder, Brunnen, Häfen, Märkte
und Mühlen, oder militärische Wehrbauten sowie Waffen und Kämpfer für den Dschihad
(187). Umgekehrt entstanden in islamischen Regionen auch so genannte Familienstiftungen

(192), die häufig dazu benutzt wurden, die Einnahmen aus öffentlichem Grund und
Boden zu privatisieren (hier böte sich ein Vergleich mit dem frühneuzeitlichen abendländischen

Fideikommiss an). Für Indien ist demgegenüber bezeichnend, dass Herrscher
häufig mehrere religiöse Kulte gleichzeitig förderten und damit eine gewisse Toleranz
demonstrierten (241). Im Judentum können Stiftungen faktisch mit dem Gemeindefonds
gleichgesetzt werden. In diesem Fall wurde Privatvermögen also quasi in Gemeinbesitz
überführt, während christliche, islamische und indische Stifter häufig darauf abzielten,
Ressourcen vor konkurrierenden Ansprüchen zu schützen oder sie dem staatlichen Zugriff
zu entziehen Hesse sich nicht gerade darin eine Parallele zu vielen heutigen Stiftungen
sehen?

Stiftungen erfolgten nicht immer zugunsten von Institutionen wie Klöstern und Tempeln,

sondern auch von einzelnen Individuen wie Brahmanen in Indien (238), namentlich
benannten Armen in jüdischen Gemeinden (382) oder dschihadistischen Kriegern im
Islam (190). Bei Muslimen und Juden gab es sogar befristete und widerrufliche Stiftungen,

was dem Versuch, Stiftungen über ihre dauerhafte Gültigkeit zu definieren,
entgegensteht. Auch bei der einmaligen Übergabe von Objekten wie Büchern und Bildern wird
die definitorische Abgrenzung zwischen Schenkung und Stiftung problematisch.
Möglicherweise orientiert sich diese Definition also noch zu stark an modernen Rechtsvorstellungen,

die sich schwer auf das europäische Mittelalter übertragen lassen, bei anderen
Kulturen aber erst recht versagen, weil sie dazu führen, dass man in den «fremden» Quellen

nur nach dem sucht, was vertraut erscheint und sich mit den bekannten Kategorien
erfassen lässt. Gerade der interkulturell-vergleichende Blick, wie in das vorliegende Werk
propagiert (und durch die Bereitstellung von Materialien überhaupt erst ermöglicht),
könnte dazu beitragen, solche eurozentristischen Sichtweisen zu überwinden und den

grossen westlichen Meistererzählungen echte Alternativen entgegenzustellen.
Diese Kritik ergibt sich aber bei einem derart gross angelegten Untersuchungsfeld

sowie einem Zugang, der hiesigen Forschungstraditionen verpflichtet bleibt, fast zwangsläufig.

Insgesamt zeigt die vorliegende Enzyklopädie mustergültig auf, wie sich die oft erhobene

Forderung nach mehr «Global-» oder «Universalgeschichte» wirkungsvoll in die Tat
umsetzen lässt. Es bleibt zu hoffen, dass der europäische Forschungsrat, der das vorliegende

Werk finanziert hat, sowie andere potente Förderungsprogramme weiterhin Mittel
bereitstellen, um solche Grossprojekte und deren wertvolle Grundlagenarbeit zu ermöglichen.

Für den Anschluss an die internationale Forschung sorgt eine englische Zusammenfassung

zu jedem Kapitel (557- 573). Dem enzyklopädischen Charakter des Werks trägt ein

umfangreiches Literaturverzeichnis Rechnung (581-665). Was die Benutzung als

Nachschlagewerk indessen erschwert, ist das Fehlen eines Registers. Einen gewissen Ersatz
dafür bietet die Tatsache, dass man das Buch leicht im Internet findet und dort als Volltext
durchsuchen kann. Für seine Rezeption ist dies auch angesichts des relativ hohen Preises

der Printausgabe - sicher förderlich. Schon jetzt darf die Enzyklopädie des Stiftungs-

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 495

wesens in mittelalterlichen Gesellschaften als Standardwerk gelten, um das niemand

herumkommt, der zu Stiftungen oder einem der vielfältigen weiteren, durch sie berührten
Themen arbeitet.

Zürich Rainer Hugener

Anette Löffler/Björn Gebert (Hg.), Legitur in necrologio victorino. Studien zum Nekrolog

der Abtei Saint-Victor zu Paris (=Corpus victorinum. Instrumenta Volumen 7),
Aschendorff Verlag, Münster, 2015, 398 S.

Das Kloster Saint-Victor zu Paris wurde um 1108/1111 von Wilhelm von Champeaux vor
den Pariser Stadtmauern gegründet und bereits 1113 zur Abtei erhoben. In den folgenden
Jahrzehnten gelang es dem Kloster, sich durch einen systematischen Auf- und Ausbau des

intellektuellen Lebens innerhalb der Abtei und der Stadt Paris einen weit über die
Landesgrenzen hinausreichenden Namen als hervorragendes Modell im wissenschaftlichen
Bereich zu schaffen. Berühmt wurde die Abtei durch das Viktoriner Nekrolog, das Einträge

der Konventsmitgliedcr der Abtei und ihrer unterstellten Priorate enthält. Erhalten sind
die Namen vieler Personen, die als einfache Konventsmitglieder ohne Amt oder als

Konversen der Abtei gelebt haben. Die gesamte Hierarchiekette vom Abt bis zum einfachen
Bruder wird von der Gründung der Abtei an bis kurz vor der Aufhebung im Jahre 1790

aufgeführt. Zugleich erscheinen darin bereits seit den Anfängen der Abtei dem Konvent
nicht angehörende Wohltäter. Die schriftliche Fixierung der Namen bildet die Grundlage
für das Totengedenken im Mittelalter. Insgesamt sind 2968 Personeneinträge enthalten.
Bereits 1902 war von Auguste Molinier der Nekrolog der Pariser Abtei Saint-Victor auf
der Grundlage einer einzigen Handschrift, die sich in der Bibliothèque nationale de

France in Paris befindet, gedruckt worden. Das Auffinden von weiteren kompletten
Nekrolog-Handschriften Hess 2012 eine kritische Edition des Nekrologs erscheinen (Ne-
crologium abbatiae Sancti Victoris Parisiensis, ed. Ursula Vones-Liebenstein/Monika
Seifert [CV Opera 1], Münster 2012).

Der hier vorliegende Band teilt neue Forschungsergebnisse namhafter Wissenschafter
aus Deutschland und andern Ländern mit, die die 2012 erschienene kritische Edition des

Nekrologs als Ausgangspunkt ihrer Forschungsarbeiten gewählt haben. Wir erwähnen die
Arbeit von Anette Löffler, die sich auf den Viktoriner Bibliothekar Johannes Tolosanus
aus dem 17. Jhdt. stützt und die Aufnahme in die Memoria der Abtei Saint-Victor untersucht.

Joachim Ehlers spürt den Kontakten der Abtei im römisch-deutschen Reiche nach,
insbesondere zu sächsischen, Wormsern, Würzburger und Augsburger Klerikern; sogar
der deutsche Kaiser Karl IV., der 1377/78 eine Reliquienreise nach Paris zum französischen

König Karl V. unternahm, wird erwähnt. Gesine Klintworth widmet ihren Artikel
den Äbten von Saint-Victor des 12. und 13. Jhdts. im Spiegel des Nekrologs. Geographische

Herkunft, frühere Ämter und Wirkungsmöglichkeiten werden untersucht. Dabei
spielt auch die Gründung der Kongregation von Saint-Victor im 12./13. Jhdt. eine Rolle.
Ralf Lützelschwab geht den Kardinälen des 12. bis 15. Jhdts. nach. Grund war ein Skandal,

der europaweit für grosse Empörung sorgte. Abt Ernisius (1161-1172) hatte Gelder
veruntreut, die ihm vom Erzbischof von Lund, Eskil, zur Aufbewahrung anvertraut worden

waren. Der Papst musste intervenieren, und Kardinäle versuchten, vor Ort oder brieflich

zu vermitteln. Über die Lösung des Konflikts geben die Quellen keinerlei Aufschluss.
Die im Nekrolog erwähnten Kardinäle des 13. Jahrhunderts hielten enge Kontakte mit

Paris. Sie konnten entweder auf einen Studienaufenthalt zurückgehen oder hatten mit der

SZRKG, 110(2016)



496 Rezensionen - Comptes rendus

Übernahme von Legatenfunktionen zu tun. Im Nekrolog von Saint-Victor finden sich
auch eine recht hohe Anzahl von Bücherschenkungen und liturgischen Handschriften.
Anette Löffler sammelte diese Angaben und ordnete sie ein. Sie sind z.T. heute in der
Bibliothèque nationale de France in Paris zu finden.

Im 12. Jhdt. gab es bereits grosse Verbände von Klöstern wie die Cluniazenser oder die
Zisterzienser. Während in den letzten Jahrzehnten die grossen Orden und Klosterverbände
intensiv erforscht wurden, fanden die Viktoriner bislang in der institutionengeschichtlichen

und vergleichenden Ordensforschung wenig Beachtung. Björn Gebert versucht,
Spuren dieses Klosterverbandes zu sammeln. Sie befinden sich in Frankreich, Deutschland,

Italien (Vercelli St. Andreas und Neapel San Pietro ad aram), England, Irland und
Dänemark. Auch gab es bereits in der 2. Hälfte des 12. Jhdts. Strukturen wie ein Gremium
«Capitulum generale», dessen Einberufung dem Abt von Saint-Victor oblag. Es fehlten
aber den Viktorinern jene effektiven Möglichkeiten, dem Nachlassen der Regelbeobachtung

zu begegnen, wie es die Zisterzienser mit den Instrumenten Generalkapitel und
Visitation besassen. Björn Gebert fügt in seiner Arbeit einen Anhang mit den Abteien und
unabhängigen Prioraten samt Einführung der Viktoriner Consuetudines bis 1339 an.
Matthias M. Tischler widmet sich in seinem Aufsatz der ältesten Viktoriner Lesebibel. Es

handelt sich um eine Schenkung des Pariser Archidiakons Theobaldus Noterius, die
sowohl die Bücher des Alten und des Neuen Testaments umfasste. Sie befindet sich heute in
der Bibliothèque nationale de France (Paris) sowie in der Bibliothèque de Mazarine
verteilt. Die Entstehung der Bibel bzw. ihre Stiftung an Saint-Victor scheint mit dem Mord
an Prior Thomas 1133 zusammenzuhängen, in Folge dessen der Auftraggeber Theobald
nach der Synode von Jouarre 1134 sein Amt als Archidiakon von Paris aufgeben musste.
Er ist dann wohl zur Sühne dieser Tat als einfacher Kanoniker in die Abtei des Ermordeten

eingetreten und hat dieser seine damals entstandene wertvolle Bibel vermacht.
Ein Blick in dieses neueste Werk des Hugo von Sankt Viktor Instituts an der Theologischen

Fakultät von St. Georgen Frankfurt am Main zeigt einerseits interessante Einblicke
in die mittelalterliche Geschichte der Abtei von Saint Victor bei Paris und anderseits
Abgründe menschlicher Existenz, die ein Aussenstehender kaum ahnen konnte.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Mariano Delgado, Das Spanische Jahrhundert (1492-1659). Politik - Religion -
Wirtschaft-Kultur, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2016, 148 S.

Der Titel des zu besprechenden Buches mag zunächst Fragen aufwerfen (und ist damit
auch vom verlegerischen Standpunkt gut gewählt). Der Verfasser versteht den titelgebenden

Terminus als einen «heuristischen Forschungsbegriff zum besseren Verständnis der
spanischen Hegemonie» im fraglichen Zeitraum (1). Dass die spanische Monarchie im
16. Jahrhundert zur dominierenden Weltmacht aufstieg, ist weitgehend unstrittig. Ob man
den Beginn dieser Entwicklung bereits im Jahr 1492 ausmachen kann, wie das Delgado
tut, oder erst in der Thronfolge des späteren römisch-deutschen Kaisers Karls V. in Aragon

und Kastilien (1516) die entscheidende Weichenstellung sieht, ist eine ebenso müßige
Frage wie die nach dem Ende der spanischen Hegemonie. Delgado lässt sein «spanisches
Jahrhundert» mit dem Pyrenäenfrieden zwischen Spanien und Frankreich im Jahr 1659
enden. Dafür gibt es ebenso gute Gründe wie für die Annahme einer Zäsur um 1648, dem
Jahr des Westfälischen Friedens, in dem Spanien die Unabhängigkeit der nördlichen
Niederlande anerkennen musste. Zu Recht betont Delgado jedoch den Prozesscharakter

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 497

solcher Phänomene und misst den genannten Eckdaten daher lediglich «symbolischen
Wert» (1) zu.

Fruchtbarer und intellektuell anregender als die Diskussion über Anfang und Ende des

«spanischen Jahrhunderts» ist die Frage, ob und inwieweit die politisch-militärische
Dominanz der spanischen Monarchie im fraglichen Zeitraum «wesentliche Spuren» in «Kultur

und Lebensart» der Europäer hinterließ, wie Delgado einleitend (1) unterstellt. Wie
«spanisch» - so könnte man auch fragen - war dieses lange 16. Jahrhundert? Eine
erschöpfende Antwort auf diese offene Forschungsfrage kann das zu besprechende Buch
nicht liefern. Dies liegt auch daran, dass der Verfasser sich bei der Darstellung gleichsam
für ein nationales Narrativ entscheidet. Das «spanische Jahrhundert» wird dem Leser

primär aus spanischer Sicht dargeboten. Kulturelle Transferprozesse innerhalb der aus
vielen Territorien und «Nationen» zusammengesetzten Monarquia Hispänica bzw.
zwischen den iberischen Reichen und anderen europäischen Territorien werden zwar
verschiedentlich angesprochen, stehen aber nicht im Mittelpunkt der Darstellung.

Dabei gilt es freilich zu berücksichtigen, dass der vorgegebene Umfang von 150 Seiten
dem Autor ein Flöchstmaß an Reduktion abverlangt. Der Zielsetzung der Reihe
«Geschichte kompakt» gemäß ist das Buch um die komprimierte Darstellung von komplexen
Zusammenhängen bemüht. Als katholischer Theologe und Kirchenhistoriker nimmt sich
der Verfasser dabei die Freiheit, andere Schwerpunkte zu setzen, als man sie in den

gängigen Überblicksdarstellungen zur spanischen Geschichte findet. Anders als es der Untertitel

nahelegt, gilt das Flauptaugenmerk ganz unverkennbar der Geistes- und
Ideengeschichte; politische, wirtschaftliche und kulturelle Aspekte werden zwar gleichfalls
angesprochen, spielen aber insgesamt eine eher nachgeordnete Rolle.

Nach einem einführenden Abschnitt über das sich bereits im Spätmittelalter formierende

spanische Sendungsbewusstsein und die Idee der translatio imperii, beschäftigen sich
die folgenden Kapitel u.a. mit dem Verhältnis von Staat und Kirche, dem spannungsreichen

Zusammenleben von Christen, Juden und Muslimen auf der Iberischen Halbinsel,
dem Wirken der berüchtigten spanischen Inquisition sowie der Buchzensur. Auch der

Auseinandersetzung mit dem Protestantismus, der Mission in Übersee sowie den
ethischen und theologischen Fragen, welche durch die Entdeckung und Eroberung der Neuen
Welt aufgeworfen wurden, sind eigene Kapitel gewidmet. Viele der behandelten Themen
decken sich mit den langjährigen Forschungsinteressen Delgados (und Manches lässt sich
in anderen Schriften des Autors ausführlicher nachlesen). Dies ist jedoch keineswegs ein

Manko, sondern eine der Stärken des Buches. Gerade die Kapitel, in denen der Verfasser
aus reichem Expertenwissen schöpfen kann, sind besonders lesenswert und auch für
Fachwissenschaftler instruktiv. Positiv hervorzuheben ist dabei Delgados bemerkenswerte
Gabe, hochkomplexe Zusammenhänge in einfacher und verständlicher Sprache wiederzugeben,

ohne dass die Darstellung an gedanklicher Tiefe und Prägnanz verlieren würde.
Immer wieder schlägt der Autor dabei auch Brücken zur Gegenwart und hält sich mit

Kritik und Wertungen nicht zurück. So wird unmissverständlich deutlich, welche
zeitgenössischen Autoren dem Kirchenhistoriker und Theologen des 21. Jahrhunderts näherstehen

als andere - der Jesuit Juan de Mariana etwa kommt als scharfzüngiger Kritiker von
Missständen in Kirche und Staat oft zu Wort und (natürlich) Bartolomé de Las Casas, mit
dem sich Delgado in einer Vielzahl anderer Veröffentlichungen beschäftigt hat. An der

Spanischen Inquisition vermag Delgado dagegen nur wenig «Fortschrittliches» zu
erkennen (57); einige der zeitgenössischen Abhandlungen zur Limpieza de sangre qualifiziert

er vom heutigen Standpunkt als «bedenklich» (50); die Auswüchse des spanischen
Barockkatholizismus erscheinen ihm in der Rückschau als «leerer Ritus» und «zweifelhafte

Volksreligiosität» (86). Gelegentlich schießt Delgado mit seiner Kritik historischer

SZRKG, 110(2016)



498 Rezensionen - Comptes rendus

Zustände und Positionen wohl über das Ziel hinaus, zumal er an anderer Stelle selbst
fordert, dass die Geschichtsschreibung, um «falsche Analogien und Rückschlüsse» zu
vermeiden, die «Vergangenheit nicht nur im Licht der Gegenwart» zu betrachten habe (43).

Fachhistoriker werden sich manchen seiner Einschätzungen vielleicht nicht anschließen.

Auch in sachlicher Hinsicht gibt es hier und da Kritisches einzuwenden. Der Einsatz
der Folter als Mittel der Wahrheitsfindung etwa war durchaus keine «barbarische
Erfindung» der spanischen Inquisition, wie zeitgenössische Kritiker unterstellten, sondern auch

im Rahmen weltlicher Gerichtsverfahren in ganz Europa gebräuchlich (57). Über die

Opferzahlen (56) lassen sich dank der Arbeiten von Jaime Contreras und Gustav Hen-
ningsen genauere Angaben machen: Allein in der Zeit zwischen 1540 und 1700 wurden
nachweislich 826 Todesurteile durch die Tribunale des Heiligen Offiziums verhängt. Die
von Delgado genannte Zahl von rund 700 Todesopfern nach dem Ende der heißen Phase
der Converso-Verfolgung bis zur Abschaffung der Inquisition im Jahre 1834 ist also zu

niedrig veranschlagt. Die berühmten Hexen von Zugarramurdi im Baskenland waren
keineswegs die einzigen Opfer von Hexereiprozessen in Spanien (86), wenngleich
Massenverfolgungen wie in Mitteleuropa - nicht zuletzt dank des Einflusses der Inquisition -
auf der Iberischen Halbinsel fast vollständig ausblieben.

Solche Korrigenda sind bei einer derart breit angelegten Überblicksdarstellung jedoch
kaum zu vermeiden und fallen in der Summe nicht ins Gewicht. Insgesamt ist Delgado
mit seinem Buch eine konzise, gut lesbare und auf reicher Expertise beruhende Einführung

gelungen, die Studierenden der Theologie wie der Geschichte gleichermaßen
empfohlen werden kann. Ergänzend sollten allerdings weitere Handbücher konsultiert werden.
Denn trotz aller Bemühungen Delgados, komplexe Zusammenhänge verständlich zu
präsentieren, sind manche seiner Ausführungen ohne entsprechende Vorkenntnisse zur
Geschichte Spaniens gerade für Studienanfänger nur schwer nachvollziehbar. Möglichkeiten
zur vertiefenden Lektüre zeigt eine nach Sachthemen gegliederte Auswahlbibliographie
im Anhang auf, die auch zahlreiche neure Forschungsbeiträge enthält. Hilfreich sind
außerdem Zeittafeln und Karten sowie an verschiedenen Stellen in die Darstellung
eingeschobene Hintergrundinformationen und Begriffserklärungen. Kritisch anzumerken ist

dagegen der generelle Verzicht auf Nachweise von wörtlichen Zitaten aus Quellen und
Forschungsliteratur. Es wäre zu begrüßen, wenn dieser - vermutlich eher dem Verlag als dem

Autor anzulastende - Missstand bei einer künftigen Neuauflage beseitigt würde.

Mainz Thomas Weller

Volker Leppin, Die Reformation, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2013,
143 S.

Mit seinem Buch Die Reformation gelingt es dem renommierten Tübinger Professor
Volker Leppin, eine sehr klar gegliederte und gut strukturierte Übersicht über die
hochkomplexe Thematik der Reformation zu schaffen. Dabei tut die Kürze des Buches der
Qualität keinen Abbrach, ganz im Gegenteil. Gerade aufgrund der Kürze des Bandes
werden die Geschehnisse der Reformation sehr kompakt und sorgfältig dargestellt. Dies
erlaubt es auch dem Gelegenheitsleser, sich mit diesem Buch zu beschäftigen.

Zudem machen die nüchterne und einfach verständliche Sprache dieses Werk einer
breiten Leserschaft zugänglich. Volker Leppin selbst lehrt Kirchengeschichte an der
Universität Tübingen und ist Verfasser zahlreicher Bücher, darunter einer bekannten

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 499

Biographie Martin Luthers. Seine fachliche Expertise ist in diesem Buch deutlich zu
erkennen.

Leppin sieht in den Geschehnissen der Reformation weder einen radikalen Bruch mit
der Religiosität und dem menschlichen Befinden des Spätmittelalters noch sieht er diese

einfach als eine logische Folge davon. Vielmehr zeigt er die Kontinuität der spätmittelalterlichen

Frömmigkeit innerhalb der reformatorischen Bewegungen auf. Es gelingt ihm,
vereinfachte Vorstellungen von einlinigen Geschichtsabläufen zu durchbrechen und der
Leserschaft die Vielschichtigkeit der politischen und religiösen Welt des 15. und 16.

Jahrhunderts aufzuzeigen. Innerhalb dieser komplexen Strukturen ereignete sich die
Reformation, welche selbst keineswegs eine einheitliche Bewegung darstellte. Vielmehr gab
es auch innerhalb der reformatorischen «Grossbewegung» Unterschiede, die manchmal

gewaltig waren und in anderen Fällen nur Nuancen betrafen. Leppin arbeitet diese
Unterschiedlichkeit innerhalb der Reformation sehr schön heraus. So untersucht er beispielsweise

die rasanten Entwicklungen der städtischen Reformation und die Wichtigkeit der
städtischen Kreise für die Reformation im Ganzen. Dabei wird besonders das Publikationswesen

der damaligen Zeit als wichtiger Faktor für die schnelle Verbreitung von
reformatorischem Gedankengut herausgehoben. Zudem ordnet er die Reformation in ihre

realpolitische Umwelt ein und erklärt die Interdependenz der reformatorischen Bewegung
mit den Dezentralisierungsbestrebungen im politischen Bereich. Leppin behandelt die

wichtigen Etappen für die Reformation und verweist manche der im kollektiven Gedächtnis

verhafteten Zentralgeschehnisse in ihre realhistorischen Schranken. Ein wunderbares
Beispiel dafür ist der Bauernkrieg, der zwar gewiss wichtig war, nicht aber die reformatorischen

Geschehnisse in dem Masse beeinflusste, wie es oft dargestellt wurde.
In einem kurzen Überblick geht Volker Leppin zudem auf die Reformationsbewegungen

ausserhalb der deutschprachigen Welt ein und gibt so einen Einblick in die weniger
bekannte Geschichte der Reformation. So behandelt er neben den skandinavisch-reformatorischen

Geschehnissen auch die Ereignisse rund um die Reformation in den romanischen

und osteuropäischen Ländern. Hochinteressant ist zudem die Verhältnisbestimmung
der Kirche Englands zu den reformatorischen Vorgängen in ganz Europa. Weiterhin
behandelt das Buch das Verhältnis der damals amtierenden Päpste zur Reformation und die

Veränderungen innerhalb der römisch-katholischen Kirche in der Zeit um die reformatorischen

Ereignisse. Abschliessend wird die Gefährdung und die Bewahrung der Reformation

im Reich behandelt. Dabei geht Leppin auf die Reichsreligionsgespräche, den Schmal-
kadischen Krieg, die Augsburger Interim und den Augsburger Religionsfrieden ein.

Die Thematik der Reformation ist gerade in diesem Jahr eine höchst brisante. Das

Reformationsjahr feiert das 500 jährige Jubiläum der im Buch Leppins beschriebenen Ereignisse.

Gerade in diesem Jahr, in dem die Reformation in grösserem Ausmass wieder ins
Bewusstsein der Menschen rückt, bietet dieses Buch einen wunderbaren Überblick über
die Geschehnisse der Reformation für Kenner und Laien gleichermassen.

Fribourg/Jerusalem Nicolas Matter

SZRK.G, Ii0(2016)



500 Rezensionen - Comptes rendus

Bertrand Forclaz/Philippe Martin (dir.), Religion et piété au défi de la guerre de

Trente Ans (=Collection «Histoire»), Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2015, 345

S., Abb.

Im Gegensatz zum frankophonen gibt es im deutschen und angelsächsischen Raum eine
breite Literatur zum Dreissigjährigen Krieg, insbesondere zu dessen religiös-konfessionellen

Aspekten. Es war daher ein grosses Verdienst von Bertrand Forclaz und Philippe
Martin, dieses Thema im Kreis von deutschen, schweizerischen, italienischen, französischen,

belgischen und niederländischen Historikern zu diskutieren und deren Referate

herauszugeben. Im September 2013 und im Januar 2014 fanden an der Universität Lyon
bzw. Neuenburg internationale Kolloquien zum Thema «Krieg und Religion im Dreissigjährigen

Krieg» statt. Ein grosser Teil der dabei gehaltenen Vorträge und einige ergänzende

Beiträge finden sich im vorliegenden Band.
Bertrand Forclaz ist Privatdozent an der Universität Fribourg und Lehrbeauftragter an

der Universität Genf; früher lehrte er u.a. auch an der Universität Neuenburg. Er ist
Mitglied der Redaktionskommission der Schweizer Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte.

Die Geschichte des Dreissigjährigen Krieges gehört zu seinen
Forschungsschwerpunkten im Bereich Religionsgeschichte. Philippe Martin ist seit 2010 Professor
für moderne Geschichte an der Universität Lyon 2 und Direktor des ISERL (Institut
d'Étude des Religions et de la Laïcité). Auch bei ihm nehmen religionsgeschichtliche
Fragen einen wichtigen Platz in seiner Forschungstätigkeit ein.

Drei Fragen standen während der Kolloquien und stehen im Tagungsband im Zentrum:
Wie hatte der Krieg die Beziehungen zwischen den politischen und militärischen Autoritäten

und den religiösen Menschen verändert? Wie verhielt sich der Klerus, eingetaucht in
die Schrecken des Krieges? Und wie haben sich die Gläubigen in einer Welt, welche ihre
Strukturen verloren hatte, und gefangen in der Gewalt des Krieges dem Himmel
zugewandt?

Bertrand Forclaz und Philippe Martin führen mit einer inhaltsreichen Einleitung in die
Thematik von Religion und Frömmigkeit im Zeitalter des Dreissigjährigen Krieges ein
und weisen darauf hin, dass die regionalen Ansätze, verbunden mit der Untersuchung
individueller Schicksale, eine erstaunlich grosse Vielfalt in den Einstellungen zeigen.
Wenn man nur versteinerte religiös-konfessionelle Positionen erwartete, so staunt man,
dass der Krieg im Gegenteil vielen die Möglichkeit gab, ihren Glauben ganz individuell
zu leben und zu bezeugen. Allerdings: Das Religiöse und Konfessionelle hatte damals
eine heute kaum mehr vorstellbare Bedeutung, vor allem in der ersten Phase des Dreissigjährigen

Krieges, während gegen das Ende Staatlichkeit und Staatsinteresse wichtiger
wurden als Konfession und Religion.

Die Beiträge sind drei Themen zugeordnet: Politik und Konfession; die Geistlichkeit in
Aktion und: Frömmigkeit und Verehrung.

Der erste Teil enthält folgende Beiträge: Nina Fehrlen-Weiss und Anton Schindling
stellen die Errichtung der Mariensäulen in München, Wien und Prag im Dreissigjährigen
Krieg bzw. kurz danach dar. Der Marienkult spielte in der Unterscheidung zu den Protestanten

als den «neuen Türken» eine grosse Rolle. Nicolas Simon schreibt über Krieg und

Religion als den wichtigen Einflussfaktoren auf die politischen Entscheide in den Spanischen

Niederlanden. Axelle Chassagnette setzt sich mit dem konfessionellen Inhalt der
deutschen Flugblätter auseinander. Der Dreissigjährige Krieg kann ja durchaus als «Krieg
der Flugblätter» bezeichnet werden. Auch Willem Frijhoff verweist auf neue
Informationsmittel in den Niederlanden, nämlich auf die eigentliche Geburt der Presse. Julien
Léonard sprach und schreibt über die Reformierten in Metz. Da dort die Hälfte der Bevöl-

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 501

kerung protestantisch war, hatte Metz besondere Erfahrung in konfessioneller Koexistenz.
Verena Villiger und Jean Steinauer stellen die Brüder König aus Fribourg als Söldner auf
den Kriegsschauplätzen des Dreissigjährigen Krieges und als Produkte der Gegenreformation

vor.
Die Beiträge im zweiten Teil sind - wie schon gesagt - dem Thema «Le clergé dans

l'action» gewidmet. Cédric Andriot stellt dabei den Heiligen Pierre Fourier vor. Als Pfarrer

in Mattaincourt zeichnete er sich neben seinem priesterlichen Wirken vor allem durch
seine karitativen und sozialen Massnahmen aus. Von ihm gibt es tausend Briefe, die ein

ausgezeichnetes Bild des Krieges geben: Hunger, Tod, Pest, Resignation/Hoffnung.
Philippe Desmette schildert den Dreissigjährigen Krieg in den Niederlanden anhand der

Korrespondenz des interimistischen Nuntius Richard Pauli-Stravius. Fabienne Henryot
stellt die karitative Tätigkeit von Vinzenz von Paul, dem eigentlichen Begründer der
neuzeitlichen Caritas, in Lothringen, einem Grenz- und Kriegsgebiet, das ausserordentlich
stark gelitten hat, vor. Uber einfache Priester in Böhmen, welche unter der Soutane ein
bedeutendes Talent als Kriegsherren verbargen, berichtet Nicolas Richard. Dabei galt ihr
militärischer Einsatz nicht der Religion an sich, sondern der Verteidigung der Heimat und
ihrer Menschen. Auch in Prag begnügte sich zur Zeit der Belagerung 1648 ein nicht zu
unterschätzender Teil des Klerus nicht mit der moralischen Unterstützung der Verteidiger,
sondern kämpfte auch mit, wie es Olivier Chaline beschreibt. Natürlich war auch die

seelsorgerliche Betreuung der Soldaten eine wichtige Aufgabe des Klerus; Silvia Mostac-
cio schreibt darüber; und «foi et discipline» war eine Forderung in den Katechismen für
die spanischen Soldaten (Vincenzo Lavenia).

Der dritte Teil schliesslich enthält Beiträge zu Frömmigkeit, Wundern, Verehrung. A-
lain Lottin schildert die Ereignisse rund um die wundersame Aufhebung der Belagerung
von Cambrai 1649 mit der Unterstützung Marias. Überhaupt waren die spanischen
Niederlande ein fruchtbarer Boden für Wunder. Der Text von Jean de la Barre dazu findet
sich vollständig wiedergegeben. Ähnlich war es in Salins-les-Bains, wo man 1639 be-
schloss, eine Kapelle zu Ehren Marias zu bauen, sollte die Stadt von den Belagerern
befreit werden (Jean-François Ryon). Um die Rolle Gottes geht es auch in der Schilderung

der Belagerung von Dole 1636 durch Jean Boyvin, welche Corinne Marchai
vorstellt. Ganz Ähnliches kann Philippe Martin in seiner Darstellung der von Pfarrer Jean

Delhotel verfassten Geschichte der Belagerung von Avioth in Lothringen berichten. Mit
der lutheranischen Frömmigkeit beschäftigt sich Laurent Jalabert in seinem Beitrag zum
einflussreichen Johann Michael Moscherosch, bekannt durch seine «satyrische Geschichte
Philanders von Sittewald». Visionen und Wundererzählungen finden sich auch im Beitrag
von Ciaire Gantet, vor allem jene von Jan Arnos Komensky (Comenius). Mit der Darstellung

des Heiligen Fidelis von Sigmaringen, der bekanntlich 1622 in den Bündnerwirren
den Tod fand, ergänzt Matthias Ilg diesen Teil.

Kaspar von Greyerz und Yves Krumenacker schliessen den Band mit einer sehr guten,
vielsagenden und differenzierenden Zusammenfassung ab.

Der Tagungsband bietet einen wertvollen Überblick über die heute nur noch schwer zu
verstehenden engen Beziehungen zwischen Religion, Frömmigkeit und Konfession und
zwischen diesen und der Politik. Die Beiträge betrachten die Thematik regional und
ideologisch äusserst differenziert. Alle Beiträge bilden ohne Zweifel eine wertvolle Grundlage
für künftige vertiefende Untersuchungen und für eine sehr erwünschte Gesamtdarstellung

- damit für alle, welche sich wissenschaftlich fundiert mit dieser Zeit befassen wollen.
Für das Verständnis der Zusammenhänge wäre es wohl für jemanden, der sich nicht

intensiv mit dieser Zeit befasst hat, hilfreich gewesen, wenn in einleitenden und/oder
übergreifenden Kapiteln die grossen Linien der Ereignisse dieser Zeit dargestellt worden

SZRKG, 110(2016)



502 Rezensionen - Comptes rendus

wären. Auch hätte es den Leser natürlich sehr interessiert, erfahren und nachvollziehen zu
können, wie einfache Menschen den religiös-konfessionellen Konflikt und die Gräuel des

Krieges erlebten. Doch bleiben direkte Zeugnisse dazu wegen der Quellenlage weitgehend

verborgen, auch wenn einzelne, wie zum Beispiel Moscherosch, viel dazu beitrugen,
die Schicksale der einfacheren Menschen kennenzulernen.

Steffisburg Josef Inauen

Liv Helene Willumsen, Witches of the North. Scotland and Finnmark (=Studies in Medieval

and Reformation Traditions 170), Leiden/Boston, Brill, 2013, 394 S.

Die vorliegende Monographie nimmt Breiten unter die Lupe, die nur selten in den Blick
der mitteleuropäischen Hexenforschung geraten. Es geht zum einen um Schottland, d. h.

das schottische «mainland», aber auch um die weiter nördlich gelegenen Inseln Orkney
und Shetland, zum anderen um die Finnmark, die nördlichste Region Norwegens. Letzteres

war zwischen 1536 und 1814, also in der Zeit der Hexenverfolgungen, eine Provinz
des Königreiches Dänemark. Dieser Umstand ist insofern von Bedeutung, als der königliche

Rat mehrheitlich aus Dänen bestand und die Distriktgouverneure und lokalen Vögte -
auch sie vorwiegend Dänen - vom dänischen König eingesetzt wurden. Diese örtlichen
Amtsträger verfugten über einen grossen Handlungsspielraum, auch in Hexereisachen, da

Kopenhagen nur über eine mehrwöchige Schiffsreise erreichbar war. In beiden
Untersuchungsräumen der komparativ angelegten Studie erschien das Hexereidelikt in seiner
«modernen», kumulativen und sich vom Teufelspakt ableitenden Form vergleichsweise
spät - in Schottland gegen 1560 mit einer ersten grossen Hexenpanik dreissig Jahre später,

in der Finnmark gegen 1600 mit einem merklichen Verfolgungsschub 1620-1621 -,
doch sollten beide Gegenden eine hohe Verfolgungsintensität entwickeln. Bis 1727 zählt
man im schottischen Kernland 3120 Hexereianklagen, dazu kommen 68 Anklagen auf
Orkney und 31 auf Shetland.

In der dünn besiedelten Finnmark waren es in absoluten Zahlen weniger Fälle. Auf die

Gesamtbevölkerung bezogen, wurden aber nicht weniger als 4,5% der dort lebenden
Menschen in einen Hexenfall hineingezogen, womit die Finnmark alle anderen norwegischen

Distrikte weit überragte. Mit einem Anteil von 0,8% der norwegischen Gesamtbevölkerung

zählte die Finnmark bis zum Ende des 17. Jahrhunderts 17% aller Hexenfälle
Norwegens und nicht weniger als ein Drittel der Hinrichtungen, was auf die fehlende
Aufsicht über die örtlichen Amtsträger zurückzuführen ist - wir haben bereits die
geographische Abgeschiedenheit der Region angesprochen, so dass beispielsweise das

Appellationsgericht, an das die Entscheidungen der örtlichen Organe hätten weitergezogen werden

können, nur jedes dritte Jahr vor Ort tagte -, und auf die dadurch ermöglichte
ungezügelte Eigeninitiative individueller Hexenjäger unter den lokalen Magistraten.

Liv Helene Willumsens Arbeit folgt einer strikten Systematik: Auf die Einleitung
folgen vier Teile, von denen der erste dem schottischen Kemland, der zweite Orkney und
Shetland und der dritte der Finnmark zugedacht ist. Die vergleichenden Schlussbetrachtungen

beschliessen als vierter Teil die Studie. Jeder der drei «topographischen» Teile ist
wiederum dreigeteilt, und zwar nach einem identischen Schema: Zuerst wird der
historisch-politische Hintergrund der betreffenden Region charakterisiert («Historical
Background»); darauf folgt eine quantitative Analyse des Zahlenmaterials zur Hexenverfolgung

in der betreffenden Gegend («What Figures Can Tell»), Dieser makroskopische
Ansatz wird durch einen qualitativen bzw. mikroskopischen Blick in einzelne ausgewähl-

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 503

te Prozessquellen ergänzt («Close-readings»). Es kann nicht unsere Aufgabe sein, hier
sämtliche Aspekte dieses reichhaltigen Buches anzusprechen, weshalb wir uns mit einigen
Elementen begnügen.

Von ausserordentlichen Interesse sind die quantitativen Aussagen, welche die Verfasserin

auf der Grundlage der ihr zur Verfugung stehenden Daten machen kann. Am schottischen

Beispiel kann sie beispielsweise aufzeigen, dass es einen statistisch relevanten
Zusammenhang zwischen sogenannten «Panikjahren» («panic years»), d. h. Jahren, in
denen überdurchschnittlich viele Hexereiverfahren vom Zaun gebrochen wurden, dem Anteil

der in diese Verfahren verwickelten Frauen und den Hinrichtungsraten gab: «Women
who were brought to trial were more frequently executed in panic years than in non-panic
years, and the result is highly significant» (66). Was die Verteilung der Geschlechter auf
die Gerichtsinstanzen betrifft, so waren Frauen (die 84% der inkriminierten Personen
ausmachten) in lokalen Verfahren, Männer hingegen in Verfahren vor übergeordneten
Instanzen überrepräsentiert. Allem Anschein nach verfügten vor allem Männer über die

Möglichkeit, ihre Fälle weiterzuziehen. Für beide Geschlechter gilt, dass der Anteil der

vor örtlichen Gerichten verhandelten Fälle in Panikjahren zunahm. Offenbar war man in
einer solchen Lage geneigt, möglichst (im wahrsten Sinn des Wortes) «kurzen» Prozess

zu machen.
Eine weitere untersuchte Variable ist die Art der Geständnisse, die sich mit der

Prozessdynamik wandelte: «Almost twice as many females confessed to the demonic pact in
panic years compared with non-panic years» (93), was vermutlich damit zusammenhängt,
dass Frauen deutlich («clearly») häufiger gefoltert wurden als Männer (98). Wenn also die
Verfasserin von einem «gender bias» spricht, so tut sie es mit gutem Grund. Viele ihrer in
einer auffallend spröden und unaufgeregten Sprache wiedergegebenen Beobachtungen
Hessen sich zwar auch intuitiv erahnen, doch hat sich Liv Hellene Willumsen die Mühe

genommen, zu zählen und das ermittelte Zahlenmaterial statistisch zu untersuchen. Dabei
lassen sich ihre grundlegenden Erkenntnisse, nämlich die «correlations between torture,
demonic pact confessions, panics and females», vom schottischen Beispiel auf die Finnmark

übertragen (325). Unterschiede finden sich in den Einzelheiten, so das Ausbleiben
der Teufelsbuhlschaft («sexual intercourse with the Devil») in den norwegischen
Geständnissen. In Schottland fehlte hingegen ein in der Finnmark aufzufindendes Element,
nämlich die Existenz eines Dämons, genannt «Apostel», der den Geständigen als persönlicher

Begleiter gedient haben soll (326). Im Vergleich zu Mitteleuropa fällt die geographisch

leicht erklärbare Präsenz maritimer Elemente auf, so die Verwandlung in einen

Wal, die in Geständnissen aus Shetland und der Finnmark auftaucht, oder das im gesamten

Untersuchungsraum erwähnte Entfachen von Seestürmen, denen Schiffe zum Opfer
gefallen seien.

Die grundlegenden Gemeinsamkeiten zwischen Schottland und Nordnorwegen mögen
auf Kontakte zwischen den beiden Regionen zurückzufuhren sein, wobei das Meer in
diesem Fall eher als verbindendes denn als trennendes Element diente. Die Verfasserin
verweist in diesem Zusammenhang auf die Person des gebürtigen Schotten John Cunningham,

von dem sie annimmt, dass er 1597 anlässlich zweier Verfolgungsausbrüche für
das Hexereidelikt sensibilisiert worden war. Auf Empfehlung Jakobs VI. - des schottischen

Königs, der sich als Autor einer eigenen Dämonologie hervorgetan hatte - nahm
ihn der dänische König Christian IV. 1603 in seinen Dienst, in dem er u. a. an zwei
Expeditionen nach Grönland teilnahm, einmal als Leiter. 1619 wurde er zum Gouverneur in
der Finnmark ernannt - kurz vor dem Ausbruch der ersten «richtigen» Hexenpanik in der
Gegend. Die «Scottish connection» äussert sich auch terminologisch, z. B. in der Be-

SZRK.G, 110(2016)



504 Rezensionen - Comptes rendus

Zeichnung eines Hexentanzplatzes, die 1621 in nordnorwegischen Prozessen auftaucht
und die eine Entsprechung in schottischen Akten hat.

Willumsens mikrohistorischer Ansatz füllt die oben angesprochenen «nackten» Zahlen
mit Leben. Wir möchten uns im Rahmen unserer Rezension auf den letzten der vorgestellten

Fälle beschränken, nämlich denjenigen des Sami-Schamanen Anders Poulsen, der
Ende 1691 vor Gericht kam. Aus heutiger Sicht lag Poulsens Prozess, in dem die Aussagen

des des Norwegischen Unkundigen übersetzt werden mussten, ein einziges grosses
kulturelles Missverständnis zugrunde, bei dem es dem Gericht darum ging, Poulsens
Praktiken zu verteufeln. Immerhin wurde das Verfahren unterbrochen und bis zum
Eintreffen von Instruktionen aus Koppenhagen vertagt. Im Februar 1692 kam das Verfahren
dann aber zu einem Ende, weil Poulsen von einem psychisch verwirrten Mann im Schlaf
mit einer Axt erschlagen worden war. - Der facetten- und aufschlussreiche Band wird
durch ein Namen-, ein Sach- und ein Autorenverzeichnis erschlossen.

Solothurn Georg Modestin

Wolfgang Behringer/Sönke Lorenz (f)/Dieter R. Bauer (Hg.), Späte Hexenprozesse.
Der Umgang der Aufklärung mit dem Irrationalen. Unter redaktioneller Mitarbeit von
Sara Minor und Johanna E. Blume (=Hexenforschung 14), Bielefeld, Verlag für
Regionalgeschichte, 2015, 427 S.

Die Menge der Hexenverfolgungen ist fast nicht zu bewältigen. Deshalb interessiert man
sich im Augenblick vor allem für ihre spätmittelalterlichen Anfänge und für die letzten
bzw. vorsichtiger: späten Hexenprozesse; die grosse Menge in der Mitte harrt weiterhin
der Aufarbeitung. «Letzte» Hexenprozesse, das heisst aber auch, dass wir uns vor allem
im Mittel- und Osteuropa aufhalten, denn in Westeuropa sind die Hexenprozesse im
Allgemeinen bereits vor 1700 zu Ende gegangen. Und in Osteuropa sind sie auch um
1800 nicht zu Ende gegangen, wie die umfangreiche Liste mit dem Titel «Letzte
Hexenhinrichtungen 1700-1901», die der Herausgeber Wolfgang Behringer zum Ende des

Bandes publiziert (365-427), eindrücklich zeigt. Mit Beiträgen zu China, Afrika und
Lateinamerika schaut der Band aber auch über den europäischen Tellerrand hinaus, und
da wird erst recht klar, dass die für Europa mit viel Mühe etablierte Chronologie die
Verhältnisse in den andern Kontinenten nicht trifft. - In Verzug geraten ist aber auch die

Herausgabe der Akten der Vorträge des Arbeitskreises Internationale Hexenforschung
(AKIH), der jährliche Arbeitstagungen in Stuttgart-Hohenheim und internationale Tagungen
in Weingarten abhält; publiziert werden hier Vorträge, die im Jahr 2005 gehalten wurden.

Wolfgang Behringer und Sigrid Hirbodian, Das Institut für Geschichtliche Landeskunde

in Tübingen und die Hexenforschung (VII-X), schildert, warum der AKIH, der über
einen Zeitraum von mehr als 20 Jahren am Institut für geschichtliche Landeskunde in

Tübingen beheimatet war, nun an die Universität des Saarlandes in Saarbrücken verlegt
wurde; die Zusammenarbeit mit der katholischen Akademie Stuttgart-Rottenburg geht
aber weiter. Wolfgang Behringer, Späte Hexenprozesse - eine Einleitung (1-24), räumt
gründlich mit der Vorstellung auf, dass es in der Aufklärungszeit keine Hexenprozesse
mehr gegeben habe. Vielmehr wurden noch in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
mehr Menschen vor Gericht wegen Hexerei angeklagt als im ganzen 16. Jahrhundert

zusammengenommen (wobei man gerechterweise klarstellen muss, dass das 16. Jahrhundert

nicht eine besonders verfolgungsintensive Zeit gewesen ist). Wenn man heute gerne

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 505

das Gegenteil denkt und glaubt, dann weil es sich nicht mit den Vorstellungen vereinbaren
lässt, welche die Aufklärer von sich selbst hatten und welche wir von ihnen haben.
Behringer formuliert denn auch (5): «Vor dem Hintergrund der Aufklärungsdebatten muten
die <Späten Hexenprozesse> wie ein Anachronismus an.» Auch waren die Stellungnahmen
der Aufklärer weniger eindeutig, als man gerne hätte. «Diese Themen stecken wie ein
Pfahl im Fleisch der Aufklärung, ein Pfahl, den man nicht herausziehen konnte, ohne den
Patienten zu töten» (6). Und wenn es schon keine legalen Prozesse und Todesurteile mehr
gab, so gab es doch immer noch die Selbst- und Lynchjustiz... Ausserdem wird mit den

Hinrichtungen nur die Spitze des Eisbergs sichtbar; darunter lagern Hunderte, wenn nicht
Tausende von sehr ernsthaften Strafverfahren, die zu Zuchthausstrafen und Verbannung
führten (9). Man wollte sich gerne über «die lange zeitliche Distanz zwischen dem Ende
der Hexenprozesse und der Abschaffung des Hexereiddelikts in der Strafgesetzgebung»
(12) hinwegtäuschen, und man hat es auch getan. In Osteuropa erreichten die Verfolgungen

ihren Höhepunkt überhaupt erst zwischen 1721 und 1760; die Zahlen aus Ungarn (11)
sind eindrücklich und erschreckend. Man steht also wieder einmal - wie schon so oft in
der Hexenforschung - an einem Anfang, obwohl man schon vieles zu wissen glaubte, und
dies erst recht, wenn man sich nicht auf die europäischen Hexenverfolgungen beschränken

will. - Dries Vanysacker, Enlightement and Witchcraft. The Dangers of Denying the
Existence of the Devil (25-33), unterstreicht, dass der Hexenglauben viel mehr als blosser
Aberglauben war, wie die aufgeklärten Zeitgenossen (Diderot und d'Alemberg, Hume)
geglaubt hatten, auch wenn die Hexenverfolgungen 1682 in Frankreich, 1712/1721 in
Preussen, 1736 in England, 1768 in Österreich, 1776 in Polen und 1779 in Schweden
offiziell verboten worden waren. Für die Eliten des Ancien Regimes in Frankreich,
England, Spanien und der Neuen Welt war der Hexenglauben intergrierender Bestandteil des

Systems, von dem sie nicht lassen konnten und wollten. Die Folter wurde in Schottland
erst 1709, Preussen 1740, Sachsen 1770, Österreich 1776, in der Schweiz 1803 und in

Bayern 1806 verboten. Wer den Teufel in Frage stellte, stellte im Grund auch die göttliche
Vorsehung und die Existenz von Gott selber in Frage. Daher die geharnischten Reaktionen

auf Die verhexte Welt des niederländischen Pfarrers Balthasar Bekker, erschienen

1691-1693, oder auf Del congresso noturno delle lammie des Italieners Girolamo Tarta-
rotti, erschienen 1749. Als Reaktion auf ein Werk ihres Leibarzts Gerard von Swieten,
Remarques sur les vampyrismes de Silesie de l'an 1755, verfügte Maria Theresia, dass seit
1756 alle Zauber- und Hexenfälle ihrem persönlichen Appellationshof vorgelegt werden
mussten. - Erika Münster-Schröer, «Tödliche Gelehrsamkeit». Der Düsseldorfer Hexen-

prozess 1737/38 (35-53), berichtet von einem Hexenprozess gegen zwei Frauen, Helena
Mechthild Curtens und Agnes Olmans, von denen die erstere nur 15 und die zweite 48
Jahre alt war. Dabei taten sich insbesondere zwei Juristen hervor, der Richter Johann

Sigismund Schwarz, Vorsteher des Amtes Mettmann und jülisch-bergischer Hofrat, und
der Gutachter Eckharth, Kriminalreferent im Hofrat, beide promovierte Juristen. Eckhardt
verfasste Gutachten, mit denen insbesondere Johann Weyer, De crimine magiae, widerlegt

werden sollte und die den Eindruck vermitteln, als hätte man es mit «Hexenrichtern»
des späten 16. oder frühen 17. Jahrhunderts zu tun. Einzig die Tierverwandlungen, an die
man damals in der Innerschweiz noch fest glaubte, wurden in Frage gestellt. Zu den
persönlichen Motiven der Juristen, die Karriere machen wollten, kam eine von Seiten des

Fürsten von Jülich-Berg angeordnete Verschärfung der Staatsverfolgung dazu, ebenso wie
Rekatholisierungstendenzen, die sich mit neueren, sich gegenseitig konkurrierenden
Wallfahrten (nach Kavelaer und Neviges) verbanden. Der Prozess fand keine zeitgenössische
Resonanz, sondern wurde erst 1878 wieder erinnert. - Johannes Dillinger, Von der
Giftmischerin zur Hexe. Der Prozess gegen Katharina Reitterin aus Eglofs 1743 (55-66),

SZRKG, I 10(2016)



506 Rezensionen - Comptes rendus

befasst sich mit dem Prozess gegen Katharina Reitterin aus Eglofs (Allgäu), die am 20.
Juni 1743 beim ersten Verhör gestand, dass sie ihre Stiefmutter und ihre Stiefbrüder,
denen sie den Haushalt führte, vergiftet habe. Katharina war 34 Jahre alt und hatte 14

Jahre als Magd gearbeitet, den grössten Teil dieser Zeit ausserhalb ihres Heimatdorfes.
Sie galt einerseits als unzüchtig, andererseits als sehr fromm (bzw. scheinheilig) und war
wohl psychisch gestört; jedenfalls war sie völlig unfähig, auch nur ansatzweise eine
Verteidigung aufzubauen. Sie selber war es, die im Verlauf der Verhöre den Teufel ins Spiel
brachte und rasch ein vollständiges Hexengeständnis ablegte, gegen die Zurückhaltung
der Verhörenden. Die Bevölkerung ging williger auf die Selbstbezichtigungen ein und
bestätigte sie. Katharina Reitterin wurde am 5. September 1743 auf grausame Art und
Weise hingerichtet. Da sie beim Denunzieren (Besagen) sehr unbeständig war und zuletzt
alle Denunziationen zurücknahm, blieb ihr Prozess ein Einzelprozess. - Constanze Stork-
Biber, «dass das Crimen Magio nicht Ein fabelwerckh, sondern wahrhaftig existire». Die
Hexenprozesse in der Reichsabtei Marchtal 1745-1757 (67-87). Diese Hexenverfolgung
begann mit einer Injurienklage einer gewissen Catharina Schmid gegen ihren ehemaligen
Dienstherrn, Caspar Strohm aus Alleshausen, der Catharina für die Krankheit seiner Frau
und Kinder verantwortlich machte. Trotz der Eröffnung eines Inquisitionsprozesses und
der Anwendung der Folter legte Catharina kein Geständnis ab, und ein erstes Gutachten
kam zum Schluss, dass man sie gar nicht hätte foltern dürfen. Nichtsdestoweniger hetzte
das Dorf Alleshausen weiterhin gegen Catharina Schmid und bezog auch ihre Tochter in
das Verfahren ein, die dem Druck nachgab, ebenso wie auch der Gutachter. Erst als das

Dorf Alleshausen der Verfolgungen allmählich selber überdrüssig wurde, hörten diese

auf, nicht ohne mindestens sieben Todesopfer gefordert zu haben, darunter an erster Stelle
Catharina Schmid und ihre Tochter. - Klaus Graf, Der Endinger Hexenprozess gegen
Anna Trutt von 1751 (89-101), fragt sich, wie vor dem Hintergrund der aufklärerischen
Politik der österreichischen Kaiserin Maria Theresia (1717-1780) 1751 im vorderösterrei-
chischen Endingen noch eine Frau als Hexe verbrannt werden konnte, die das Nachbardorf

Wyhl angezündet haben sollte. - Wolfgang Petz, Der letzte Hexenprozess im Reich.
Der Fall der Anna Maria Schwäglin 1775 in der Fürstabtei Kempten (103-122). Dieser
Hexenprozess, dessen Akten erst 1998 in Privatbesitz wieder aufgefunden werden konnten,

nahm ein unerwartetes Ende, denn die zum Tod verurteilte Hexe, eine Dienstmagd,
die vom katholischen zum reformierten Glauben übergetreten war und deshalb von
Gewissensbissen geplagt wurde, wurde letztlich nicht hingerichtet. Grund dafür war
möglicherweise, dass am gleichen Ort ein Jahr früher eine Schrift des Wunderheilers Johann

Joseph Gassner erschienen war, der die meisten Krankheiten auf den Teufel zurückführte.
Dies löste in der Fürstabtei eine Kontroverse aus, die vielleicht dazu führte, dass man die

Schwäglein nicht mehr hinzurichten wagte. Die Geschichte der Anna Maria Schwäglin ist
inzwischen als Buch erschienen: Wolfgang Petz, Die letzte Hexe. Das Schicksal der Anna
Maria Schwägelin, Frankfurt am Main: Campus, 2007. - Walter Hauser, Der
Hexenprozess gegen Anna Göldi in der Beurteilung der Zeitgenossen (123-126). Dieser kurze
Beitrag scheint erst 2014 geschrieben worden zu sein und fasst nur kurz das Buch des

Autors, seines Zeichens Jurist und Journalist, zusammen, das 2007 in 1. und 2013 in 2.,
erweiterter Auflage erschienen ist. Der Autor berichtet weniger vom Prozess als von den

zeitgenössischen Reaktionen, die in der Tat höchst interessant sind, aber hier nicht richtig
gewürdigt werden, sowie von seinen eigenen Recherchen und der Rehabilitation der Anna
Göldi, die 2008 auf sein Betreiben vom Landrat (Legislative) des Kantons Glarus
vorgenommen wurde. Der Fall Anna Göldi ist damit noch keineswegs umfassend behandelt und

interpretiert und bleibt ein Desiderat, was im ganzen Band immer wieder betont wird.
Rainer Decker, «Sagt euren Landsleuten, dass sie rechte Tölpel und Narren sind!» Die

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 507

letzten Hexenprozesse in der Schweiz (1780-1782), befasst sich mit dem Hexenprozess,
der 1780 gegen die 52jährige Maria Ursula Padrutt aus dem Dörflein Tinzen (rätoromanisch

Tinizong) in der Herrschaft Oberhalbstein (45 km südlich von Chur) geführt wurde
und wofür es nur den Bericht eines Sympathisanten gibt. Die ledige Padrutt wurde von
ihren Verwandten unterstützt, die ihren guten Ruf feststellen Hessen und ihr einen energischen

Anwalt fanden. Trotzdem wurde sie verhaftet und einem dreitägigen Exorzismus
unterworfen und gefoltert, ohne jedoch ein Geständnis abzulegen. Auf Rat des Bischofs
von Chur wurde sie nach Bergamo gebracht, wo ein Inquisitor sie unschuldig fand (sein
Ausspruch bildet den Obertitel dieses Aufsatzes). Sie konnte jedoch nicht nach Tinzen
zurückkehren, weil sie dort vor Anfeindungen nicht sicher war, und zog deshalb nach

Chiavenna, wo sie 1785 starb; in Tinzen wurde ihr selbst die Totenmesse verweigert. Die
Padrutt hatte eine günstigere Ausgangslage als Anna Göldi, die in Glarus eine Landesfremde

war und die 1782 dort mit dem Schwert hingerichtet wurde. - Philippe Bart,
Hexenverfolgungen in der Innerschweiz im 18. Jahrhundert (137-166), untersucht die
Hexenverfolgung, die 1737/38 in Zug und Luzern, und diejenige, die 1753/54 in Schwyz
stattfand. Die erstere wurde im August 1737 von Katharina Kaibacher ausgelöst, die sich
selber der Hexerei bezichtigte und 17 andere Personen denunzierte. Von ihnen wurden am
12. September 1737 vier Frauen verbrannt. Die Verfolgung griff auch auf Luzern über,
weil Katharina auch eine Luzerner Magd, Anna Kopp aus Beromünster, belastet hatte.
Diese wurde am 21. Oktober 1737 nach Luzern geführt und dort Anfang November mit
Katharina Kaibacher konfrontiert, indessen ohne Erfolg. Katharina Kaibacher selber
wurde am 16. Dezember 1737 in Zug mit dem Schwert enthauptet, als letzte Person, die in
der Innerschweiz öffentlich als Hexe hingerichtet wurde. Denn die Schwyzer Verfolgung
von 1753/54 forderte zwar auch zwei Todesopfer, aber die beiden Frauen starben im
Gefängnis. Davon war die eine, die Magd Maria Rosa Locher, bereits in die Luzerner
Verfolgung von 1737 involviert gewesen. Der Autor stellt fest, dass die Zuger und Luzerner

Obrigkeiten, die über keinerlei juristische Ausbildung verfügten, mit diesen letzten

Hexenverfolgungen sichtlich überfordert waren, denn die vorangegangenen Hexenverfolgungen

lagen rund fünfzig Jahre zurück. Deshalb stützten sie sich nachweisbar auf veraltete

Literatur, etwas den «Hexenhammer», was den Verfolgungen einen anachronistisch

grausamen Zug verlieh. Erst im Verlauf des 18. Jahrhunderts begannen die Obrigkeiten
sich vom Hexenglauben ihrer Untertanen zu distanzieren und sich mehr für deren weltliches

Wohlergeben als für deren Seelenheil verantwortlich zu fühlen. Der Hexenglaube der

Bevölkerung aber taucht im 19. Jahrhundert in den Sagen wieder auf. Der aufschlussreiche

Aufsatz wird durch drei Quellenstücke ergänzt. - Petr Kreuz, Die späten Hexenprozessen

in den böhmischen Ländern und auf dem Gebiet der heutigen Slowakei (167-203),
gibt einen breiten (manchmal etwas redundanten) Überblick über die Hexenverfolgungen
in Böhmen, Mähren und der Slowakei, die seiner Meinung nach in der Regel Einzel- und
nur in Ausnahmefällen Massenverfolgungen waren. Zu diesen Ausnahmen zählt er die
Verfolgungen, die in den Jahren 1678-1696 die nordmährische Herrschaft Velké Losiny
(dt. Gross Ullersdorf) erschütterten und die rund 100 Todesopfer forderten. Die hohe
Gerichtsbarkeit wurde in Böhmen von rund 400 und in Mähren von rund 200 Gerichten
ausgeübt; erst seit ungefähr 1680 wurde ein Appellationsgericht in Prag operant, das wohl
dahingehend wirkte, dass Todesstrafen in mildere Strafen umgewandelt wurden. In
Nordmähren und in den angrenzenden Gebieten Schlesiens trifft man seit der zweiten Hälfte
des 17. Jahrhunderts auf traditionelle vampirische Vorstellungen, die seit den 1750er
Jahre die österreichische Kaiserin Maria Theresia auf den Plan riefen. Zur letzten Hinrichtung

eines Hexers kam es 1749 in der südböhmischen Stadt Milevsko (dt. Mühlhausen),
der im September 1748 vom dortigen Gericht zur Enthauptung und anschliessenden Ver-

SZRKG, 110(2016)



508 Rezensionen - Comptes rendus

brennung des Leichnams verurteilt wurde, ein Urteil, das am 7. Februar 1749 vom Prager
Appellationsgericht gebilligt wurde. Dagegen wurde der Viehhirte Jan Polâk aus dem
südböhmischen Marktflecken Jstebnice (dt. Gistebnitz), der vom Prager Appellationsgericht

zur Enthauptung veairteilt worden war, von Maria Theresia 1756 freigelassen;
gleichzeitig verfügte sie, dass in Zukunft kein Gericht in ihren Erbländern mehr
Hexenprozesse in den Weg leiten dürften. Gleichzeitig (1755) verlief auch der letzte Hexenpro-
zess in Mähren im Sand. In der Slowakei die heutige Slowakische Republik das

historische Oberungarn), insbesondere in Krupina, wurden in den Jahren 1662-1744
endemische Hexenverfolgungen geführt, bei denen mindestens 68 Personen (vorwiegend
Frauen) inquiriert und mindestens 36 Personen (davon nur ein Mann) hingerichtet wurden,

und zwar vorwiegend durch den Feuertod auf dem Scheiterhaufen, entweder
lebendig oder nach vorheriger Enthauptung. Wie in den böhmischen Ländern wurden auch
auf dem Gebiet der heutigen Slowakei die Hexenprozesse durch einen rasanten Eingriff
seitens Maria Theresia in den 1750er Jahren definitiv beendet. - Jacez Wijaczka,
Hexenprozesse in Polen im Zeitalter der Aufklärung (205-223), beginnt mit einem Abschnitt
aus dem Werk des Bernhardinermönchs Serafin Gamalski (aus dem Königlichen Preu-

ssen), der 1742 schrieb, «dass man keinen anderen Staat wüsste, in dem vergleichbar viele
unrechtmässige Exekutionen vermeintlicher Hexen stattgefunden hätten. Dagegen werde
es in Polen bald an Wäldern mangeln, da alle für Scheiterhaufen gerodet werden würden,
und den Dörfern und Kleinstädten an Einwohnern. Den Grund dafür sah er sowohl in der

Ignoranz als auch in der Rechtsunwissenheit der Bevölkerung» (205). In der Tat fanden in
Polen Hexenprozesse bis ans Ende des 18. Jahrhunderts (bis zum Verschwinden des

Staates Polen von der Landkarte 1795) statt und überlebte der Hexenglauben bis ins 19.

und 20. Jahrhundert. Dies lag nicht zuletzt daran, dass die Aufklärung vor allem in den

protestantischen Kirchen der grossen preussischen Städte Danzig und Thorn und in den
Kreisen der Grossgrundbesitzer vertreten war, nicht aber in den kleinen Städten oder auf
dem Land. Die ersten Vorstösse zur Eindämmung der Hexenprozesse gingen von zwei
kujawanischen und pommerischen Bischöfen 1699 und 1727 aus, und eine Diözesansy-
node, die 1745 in Lubawa stattfand, verfügte, dass alle Rechtsfälle, in denen Personen der
Hexerei verdächtigt wurden, dem Bischofsoffizial zur Beurteilung übertragen werden
sollten, untersagte die Anwendung der Folter und der Wasserprobe - die weit verbreitet
war - und verbot vorbehaltlos die Lynchjustiz, doch ohne grossen Erfolg, denn die Justiz

war sehr zersplittert und wurde in den Kleinstädten von ungelehrten Richtern und Schöffen

ausgeübt, und in den kleinen adeligen Herrschaften wurde die Wasserprobe weiterhin
angewandt. Es gab keine Appellation an den Staat, der sehr schwach war. - Lilla Krâsz
und Péter Tôth G., Die Dekriminalisierang der Magie und der Kampf gegen den
Aberglauben in Ungarn und in Siebenbürgern 1740-1848 (225-248), lassen sich von den nur
scheinbar gegensätzlichen Fragen leiten, warum die Hexereibeschuldigungen unter Maria
Theresia ein Ende fanden und warum sie danach trotzdem fortgeführt wurden. Sie ergänzen

den ideengeschichtlichen Hintergrund der Aufklärung, den Gabor Klaniczay (Gerhard
von Swieten und die Anfänge des Kampfes gegen Aberglauben in der Habsburg-
Monarchie, in: Acta Historica Academiae Scientiarum Hungaricae 34, [1988], 225-247)
dargestellt hat, mit statistischen Fakten seitens der Rechtsgeschichte. Dazu wird der
Untersuchungszeitraum in mehrere Phasen aufgeteilt: eine (sehr späte!) Phase der aktiven
Hexenverfolgung (1740-1755), eine Phase, in der die Verfolgung sanktioniert und geregelt

wurde (1756-1768), das letzte Jahrzehnt der Herrschaft Maria Theresias (1769-
1780), das Jahrzehnt der Reformen Josephs II. (1780-1790) und schliesslich der Zeitraum
zwischen 1790 und 1848, als der zuvor geltende strafrechtliche Rahmen teilweise restauriert

wurde. Das Justizwesen in Ungarn und Siebenbürgen war arg zersplittert, und es gab

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 509

nur teilweise Berufungsmöglichkeiten. Nachdem Maria Theresia verfugt hatte, dass Urteile,

welche die Anwendung der Folter oder die Todesstrafe vorsahen, in jedem Fall überprüft

werden müssten, gingen nicht nur die Hinrichtungen, sondern auch die Neuverfahren

in der zweiten Phase (1756-1768) deutlich zurück. Es wurden mehrere Kategorien
von magischen Praktiken unterschieden, wobei nur mehr ein Pakt mit dem Teufel mit dem
Tod auf dem Scheiterhaufen bestraft wurde. Insbesondere wurden die Hexerei nun auch
als Krankheit («Melancholie») angesehen und behandelt (Hospitalisierung). Wenn die
Folter überhaupt angewandt wurde, dann nur mehr in den «milderen» Graden. In der Zeit
Josephs II. wurde auch die Gotteslästerung entkriminalisiert und als Krankheit behandelt.
Wenn die Hexenverfolgungen nach dem Tod Josephs II. (1790) trotzdem weitergingen,
dann weil nirgends schriftlich festgehalten wurde, dass es keinen Teufel und folglich
keine Hexerei gebe. Bemerkenswert und bedenklich ist, dass die Verfolgungen sich nun
vorwiegend gegen «Fremde» richtete, insbesondere Zigeuner, ein Problem, das in Ungarn

- aber auch anderswo! - heute noch nicht gelöst ist. - H. C. Erik Midelfort, Johann Joseph
Gassner und die Modernisierung der Teuflischen Besessenheit (249-256), schildert Leben
und Werk des Johann Joseph Gassner, der 1727 in Praz (Vorarlberg) geboren wurde und
bei den Jesuiten in Prag und Innsbruck studierte. Nach der Priesterweihe amtete er als

Pfarrer in Dalaas (1751-1758) und Klösterle (1758-1774) östlich von Feldkirch. Dabei
entdeckte er ein Talent als Exorzist und Heiler, das er auf sich selber und seine Pfarrkirche

anwandte. Um ein mögliches Disziplinarverfahren zu vermeiden, führte er über seine
Fälle Tagebuch. Dabei geriet er in in die Schusslinie zwischen aufgeklärten und orthodoxen

Katholiken und musste den Begriff der «Besessenheit» modernisieren; er sprach nicht
mehr von «Besessenheit» (possessio), sondern von «Umsessenheit» (circumsessio).
Dagegen änderte die katholische Kirche ihre Definition von «Besessenheit» erst in den

1990er Jahren, um 1999 in etwa den Stand zu erreichen, den Gassner bereits 1775 erreicht
hatte. Der Aufsatz scheint nicht sehr professionell aus dem Englischen übersetzt zu sein. -
Wolfgang Schild, Hexereiprozesse nach dem Ende der Verfolgung (257-272), stellt die
Frage, ob man nach dem Ende der Hexenverfolgungen, die um 1800 angesetzt wird, die
aber nicht identisch ist mit dem Ende der Hexerei Vorstellung, überhaupt noch von
«Hexen-» oder «Hexereiprozessen» sprechen könne. Nachdem er eine Definition des Begriffs
gegeben hat, stellt der Autor fest, dass auch die Rechtsquellen, auf denen die Hexenverfolgungen

abstellen, das Alte Testament sowie die Carolina (1532) und die Kursächsische

Kriminalordnung (1572), den Begriff der «Hexerei» nicht kennen. Die Carolina spricht
eher vom Schadenszauber, die Kursächsische Kriminalordnung eher vom Teufelspakt,
also im Grund von zwei verschiedenen Begriffen der Hexerei und des Hexereiprozesses -
die sich aber letztlich nicht ausschliessen, sondern vielmehr ergänzen. Dies spielte
allerdings zunächst bei der Anwendung der Carolina keine Rolle, denn diese regelte zunächst
einmal den Akkusationsprozess, und wo kein Schaden eingetreten war, fehlte meist auch
der Kläger. Dies änderte sich erst mit dem Vordringen des Inquisitionsprozesses und
damit mit dem Gedanken, dass die christliche Obrigkeit den durch Missetaten beleidigten
Gott durch strafrechtliche Verfolgungen besänftigen müsse. Unter diesem Aspekt wurde
der Wille zu schädigen zum eigentlichen massgebenden Merkmal des Verbrechens, und
dadurch wurden Vollendung und Versuch einander angenähert. Die Frage nach der Realität

der Hexerei verlor ihre Relevanz; der massgebende böse Wille war als solcher
unbestreitbare Realität (wie auch die Existenz des Teufels nicht bestritten wurde). Zu dieser

Entwicklung trug auch die Reformation bei, die das Wesentliche von Hexerei und Zauberei

in der freien Entscheidung für das Böse und gegen Gott sah. Dadurch verlor die Hexerei

ihre inhaltliche Bestimmung, und die Diskussion wechselte in die Jurisprudenz über;
Es wurde nötig, zwischen dem theologischen Begriff der Hexerei und dem juristischen

SZRK.G, 110(2016)



510 Rezensionen - Comptes rendus

Begriff des «Hexereiverbrechens» zu unterscheiden. Hier konnte man einerseits auf das

Römische Recht zurückgreifen, welches den Hochverrat (crimen laesae majestatis) kannte

und das Beweisproblem insofern «löste», als es die Folter zuliess, wodurch der innere
Wille gestanden und so äusserlich wurde. Im deutschen Recht war der Wille zunächst
nicht relevant, sondern nur der Eintritt des Schadens; es gab im Grund anfangs kein
eigentliches Strafrecht, sondern nur ein Schadenersatzrecht. Bei den merowingischen Franken

entstand dann aber ein Strafrecht gegen den Ungehorsam gegen den König, dessen

Stellung durch die christliche Doktrin (im Alten Testament) aufgewertet wurde.
Entsprechend wurde auch hier der Wille höher gewertet als der Schaden und stellte sich die

Frage, ob der Wille allein genüge oder ob es eines Schadens bedürfe - der gar nicht
eintreten konnte, wenn man den Schadenszauber nicht für real hielt. Diese Frage wurde, nach

1800, mit dem Begriff des «untauglichen Versuchs» aufgefangen, aber bis heute nicht
gelöst. Das heute geltende deutsche Strafrecht kennt keinen spezifischen Tatbestand der
«Hexerei», wohl aber sieht es eine mildere Bestrafung und sogar das Absehen von Strafe

vor, wenn der Täter aus grobem Unverstand verkannt hat, dass der Versuch überhaupt
nicht zum Erfolg führen kann. Von daher gibt es heute keine strafbare Hexerei mehr. -
Rainer Decker, Magieprozesse im Kirchenstaat während des 19. Jahrhunderts (273-280),
schöpft aus dem Archiv der Kongregation für die Glaubenslehre, deren Archiv vor zwanzig

Jahren geöffnet worden ist. Die Kongregation ist die Nachfolgerin der neuzeitlichen
römischen Inquisition, die im Jahr 1542 von Papst Paul III. gegründet worden war und der

es weitgehend gelang, die Ausbreitung der reformatorischen Kirchen in Italien zu verhindern.

Die dem «Heiligen Offizium» unterstellten Inquisitionsgerichte waren jedoch nur in
Mittel- und Oberitalien flächendeckend vorhanden. Sie dienten der Bekämpfung der
Häresien, der Kontrolle des Büchermarktes (die Index-Kongregation, die immer der
Inquisition unterstellt war und deren Sitzungsprotokolle seit 1560 vollständig erhalten sind)
und der Hinrichtung von Personen, die seit dem 17. Jahrhundert rückläufig waren. Die
Institution der Inquisition wurde vor 1800 durch die Truppen des revolutionären Frankreich

und Napoleons I. beendet, aber 1814 restauriert, bis der Kirchenstaat 1861/71 in das

neue Königreich Italien integriert wurde. Dieser «Herbst» der Inquisition ist noch kaum
erforscht. Die geistlichen Richter gingen gegen Blasphemie, sexuelle Übergriffe von
Geistlichen (sollicitationes), häretische Äusserungen und Polygamie vor; neu wurden
auch revolutionäre Umtriebe ins Visier genommen (so etwa die «Sekte der Liberalen»!).
Das Vorgehen gegen Aberglauben, Loswerfen (sortilegium) und Schadenszauber (malefi-
dum) war seit dem 18. Jahrhundert stark zurückgegangen; die meisten Magieverfahren
betrafen Wahrsagerei und Liebeszauber, seltener die Anrufung von Dämonen. Nur in den
Jahren 1839/40 fand ein «richtiger» Hexenprozess (wegen Schadenszauber) statt, doch
endete er mit fünf Jahren Frauengefängnis in strenger Einzelhaft. Aberglauben wurde mit
Abschwörung und «heilsamen» Bussen «bestraft», also gewissermassen wie am Anfang
der Häresieverfolgungen. Viele Verfahren wurden gar nicht erst eröffnet, und die Folter
wurde nicht mehr angewandt. Während Aberglauben für die Aufklärer die Folge von
falscher Erziehung war, war sie für die Richter der Inquisition (und auch für einige
Mitglieder der deutschen Görres-Gesellschaft!) Sünde, Abfall vom Glauben und im schlimmsten

Fall Kontaktaufnahme mit real wirkenden dämonischen Kräften, und dies obwohl die

Päpste mit der Verfolgung von Hexen südlich der Alpen sehr viel früher Schluss gemacht
hatten als die Staaten nördlich der Alpen. - Christine D. Worobec, Decriminalizing Witchcraft

in Pre-Emancipation Russia (281-308), schildert, wie die Begriff «witchcraft» und

«sorcery» in Russland vom 17. bis ins 19. Jahrhundert eigentlich austauschbar und
zunächst eher positiv besetzt waren - bis Peter I. (1682-1725) unter westlichem Einfluss
begann, die «witchcraft» zu bekämpfen. Er benutzte diesen Kampf auch, um seinen Abso-

SZRK.G, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 511

lutismus durchzusetzen, und vielleicht noch stärker seine schwächeren Nachfolgerinnen,
Anna Ioannovna (1730-1740) und Elisabeth Petrovna (1741-1762); unter ihnen wurde
der letzte Hexer 1736 verbrannt bzw. die letzte Hexe 1744 als Vergifterin enthauptet. Erst

unter Katharina II. (1762-1796) wurde die «witchcraft» allmählich entkriminalisiert, aber
insofern nicht konsequent, als auch Katharina das vorgebliche Verbrechen weiterhin
gegen ihre politischen Feinde verwendete. Sie führte auf Provinzebene eine Art
Appellationsgerichtshöfe eigens für Hexenfälle ein, die sog. «Courts of Equity», doch waren nie
alle Provinzen gleichmässig damit versehen; dafür mangelte es auch an geschulten Juristen.

Auch glaubten die oberen Klassen weiterhin an Hexerei und dass diese von ihren
Bedientesten und Sklaven gegen sie eingesetzt würde, und erst recht ganze Dörfer. Erst ab

1851 wurden nicht mehr die Denunzierten, sondern die Denunzianten bestraft, aber auch
damit war der Glaube an die Hexerei noch nicht ausgerottet, und dies nicht zuletzt, weil
auch die orthodoxe Kirche Hexerei mit Bussen und Internierung in Klöster und Busshäusern

ahndete. - Barend J. ter Haar, Witchcraft in Chinese history (309-330), beschreibt
die vorschiedenen Formen von Hexerei, die man in China fast bis heute findet: das
Misstrauen gegenüber Zimmerleuten und Maurern, die man verdächtigte, einen Zauber in ein
Bauwerk zu legen, um dem Besitzer zu schaden; eine Art Exorzismus oder Gegenzauber
besteht in Fengshui, das man heute auch im Westen kennt. Dann gibt es die Angst, dass

Seelen gestohlen oder gekidnappt werden konnten, insbesondere die Seelen von Kindern.
Den westlichen kinderfressenden Hexen kommen erstaunlich nahe die Figuren von «Auntie

Old Tiger» oder «Autumn Barbarian Granny». Die Angst vor Trockenheit verkörperte
sich in «Dürre-Dämonen» (engl. Drought Demons), meist die Körper von schon verstorbenen

alten Frauen, welche die Restfeuchtigkeit auf ihre Gräber zogen und welche
deshalb ausgegraben und zerstört wurden, was den guten Ruf ihrer Familien nachhaltig
beschädigte. Dann gab es die Angst vor dem Diebstahl von Lebenskräften (engl, theft of
life-forces), die sich in konzentrierter Form in Organen, Nägeln, Haaren, Geschlechtsorganen

oder sogar Föten fand; dieses Verbrechens wurden in der zweiten Hälfte des 19.

Jhs. sogar katholische Missionare oder Nonnen verdächtigt. Dann fürchtete man sich aber
auch vor männlichen Wandermagiern, die gegebenenfalls gelyncht oder aus dem Ort
verjagt wurden. Dagegen gab es keinen Teufel und entsprechend keinen Pakt mit ihm.
Staat und Religion spielten kaum eine Rolle, und entsprechend fehlte den Verfolgungen
die kollektive Dimension. - Stephen Ellis and Gerrie ter Haar, The History of Witchcraft
Accusations and Persecutions in Africa (331-345), beschreiben weniger die Hexenverfolgungen

in Afrika als ihre Rahmenbedingungen. Während die Forscher bis Ende des 20.
Jhs. davon ausgingen, dass der Glaube an Hexerei in Afrika mit fortschreitender Entwicklung

verschwinden würde, sieht man ihn seit den 1990er Jahren wieder aufleben. Es ist
aber nicht richtig, diesen Glauben einfach als «witchcraft» zu bezeichnen (auch wenn dies
heute allgemein so getan wird), denn darunter befinden sich negative und positive spirituelle

Kräfte; die Dämonisierung hat erst die Kolonialzeit gebracht. Die Geschichte Afrikas
ist von ganz anderen Elementen geprägt als diejenige Europas, nämlich durch das Fehlen

von Schriftlichkeit und bürokratischen Regierungen, das Überwiegen von agrarischen
Gesellschaften und den Sklavenhandel. Die kolonialen Regierungen verboten zwar die
Hexenverfolgungen, schafften dadurch den Hexenglauben nicht ab, ganz im Gegenteil; sie

setzten sich damit dem Verdacht aus, die Hexen zu beschützen. Seit immer klarer wird,
dass die postkolonialen afrikanischen Staaten nicht wirklich funktionieren, besteht sogar
wieder die Gefahr von Hexenverfolgungen, nicht zuletzt auch wegen der aktuellen Erfolge

der monotheistischen Religionen des Christentums und des Islams in Afrika. Die
Chronologie der europäischen Hexenverfolgungen kann deshalb nicht auf Afrika
angewandt werden, und dies umso weniger, als man auch in Bezug auf Europa immer weniger

SZRKG, 110(2016)



512 Rezensionen - Comptes rendus

zu sagen wagt, dass es wirklich die Aufklärung ist, die das Ende der Hexenverfolgungen
gebracht hat. - Iris Gareis, Späte Zauberei- und Hexenprozesse vor amerikanischen
Inquisitionstribunalen (347-363), geht davon aus, dass im spanischen Teil Amerikas die
Inquisitionstribunale zu Beginn des 19. Jahrhunderts von den Befürwortern der
Unabhängigkeitsbestrebungen mit der verhassten Kolonialherrschaft identifiziert - und abgeschafft
wurden. Dabei wurden diesen Institutionen sehr viel mehr Zauberei- und Hexenprozesse
zugeschrieben, als sie wirklich durchgeführt hatten. Die spanische Inquisition unterschied
klar zwischen Zauberei (span, brujeria, mit explizitem Teufelspakt) und Zauberei (span.
hechiceria, mit implizitem Teufelspakt) und führte viel mehr Prozesse gegen Zauberer als

gegen Hexen. In Spanisch-Amerika gab es nur drei Inquisitionstribunale: in Lima (seit
1570, zuständig zunächst für ganz Spanisch-Amerika), in Mexiko-Stadt (seit 1571,
zuständig für Spanisch-Nordamerika und die Philippinen) und in Cartagena (seit 1610,

zuständig für Kolumbien und Venezuela). Das portugiesische Brasilien unterstand dem

Inquisitionsgericht von Lissabon. Alle diese Gerichte führten im 18. Jh. mehr Hexenprozesse

durch als im 16. und 17. Jahrhundert zusammen, doch nahm das Interesse in der
zweiten Hälfte des 18. Jhs. rasch ab. Dabei fielen in Kolumbien und Venezuela sowie in
Brasilien erschwerend ins Gewicht, dass es dort viele afrikanische Sklaven gab, die von
ihren Besitzern des Gebrauchs von Zauber und Hexerei gegen ihre Herrschaft verdächtigt
wurden. Nichtsdestoweniger existierten der Hexenglauben in den geistlichen Spielen
(verboten erst 1765) und das Lachen über den Aberglauben der Zauberer in der Komödie
lange Zeit nebeneinander. - Wolfgang Behringer, Letzte Hexenhinrichtungen 1700-1900
(365^427), gibt eine umfangreiche Liste von «letzten Hexenhinrichtungen», wobei er
zwischen Einzelprozessen (1-3 Hinrichtungen), Panikprozessen bzw. Hexenpaniken (4-9
Hinrichtungen), grossen Hexenpaniken (10-19 Hinrichtungen) und Hexenverfolgungen
(über 20 Hinrichtungen) unterscheidet; als Hinrichtungen gelten auch Personen, die im
Gefängnis zum Tod kamen. Im Zeitalter der Aufklärung häuften sich abgebrochene Paniken

und Verfolgungen, mit zahlreichen Verdächtigen, von denen aber am Ende nur
Einzelne oder niemand die Todesstrafe erleiden musste.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Wolfgang Behringer/Claudia Opitz-Belakhal (Hg.), Hexenkinder - Kinderbanden -
Strassenkinder. Unter redaktioneller Mitarbeit von Sarah Minor und Johanna E. Blume

Hexenforschung 15), Bielefeld, Verlag für Rcgionalgeschichte, 2016, 468 S.

Der vorliegende Band enthält Vorträge, die 2011 auf einer Tagung des Arbeitskreises
Internationale Hexenforschung (AKIH) in Weingarten gehalten wurden. Für den
Konferenzband wurden die Beiträge in fünf thematische Sektionen eingeteilt: Kindheit und
Hexenglaube - Strassenkinder und Kinderbanden in der Vergangenheit - Kinder als

Opfer oder Täter in Hexenprozessen - Kinderdevianz im Lichte von Jurisprudenz und
Pädagogik - Strassenkinder und Kinderbanden in der Gegenwart. Für Wolfgang Behringer

und Claudia Opitz-Belakhal, Hexenkinder - Kinderbanden - Strassenkinder. Eine

Einführung in das Thema 1 —44). sind Kinderhexenprozesse Hexenprozesse, die gegen
bzw. mit Kinder(n) geführt wurden, sei es als strafunmündige Täter, sei es als minderjährige

(und entsprechend leicht manipulierbare) Zeugen. Das Thema ist von trauriger
Aktualität, denn auch heute noch werden Kinder in Südafrika sowie Teilen Asiens und Amerikas

als Hexen angeklagt und schliessen sich als Hexenkinder in Banden zusammen. Laut
der Carolina (1532) war man mit 14 Jahren strafmündig, d.h. kein Kind mehr. Die For-

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 513

schling über die europäischen Kinderhexenprozesse hat in den 1990er Jahren eingesetzt
und als überraschendes Ergebnis erbracht, dass Kinder eigentlich schon relativ früh in die

Hexenverfolgungen involviert waren, z.B. im Baskenland schon seit den 1520er Jahren

(siehe den Beitrag von Iris Gareis), und nicht erst seit den Trierer Verfolgungen der
1580er Jahre, bei denen die Jesuiten eine grosse Rolle spielten (Beitrag von Rita Voltmer).
Dagegen trifft wohl zu, dass die Kinder vor allem seit dem Beginn der Massenverfolgungen

in Mitteleuropa in grösserem Umfang in diese einbezogen wurden, so in Würzburg in
den Jahren 1626-1630. Dabei waren die Kinder sich der Konsequenzen und Gefährlichkeit

ihrer Zeugenaussagen viel weniger bewusst als die Erwachsenen, sie spielten gerne
eine aktive Rolle und nahmen Rache, ohne dass sie selber zur Rechenschaft gezogen
werden konnten. Gerade bei den letzten Hexenprozessen spielten Kinder eine grosse Rolle,

so beim Prozess der Anna Göldi (1782 in Glarus hingerichtet) das 9jährige Töchterlein
ihres Dienstherrn, Anna Maria Tschudi. - Eva Labouvie, Gefährliche Zeiten - gefährdete
Kinder. Hexenangst und zauberische Praktiken um Schwangerschaft, Geburt und
neugeborene Kinder (47-68), beschreibt die Gefahren des frühneuzeitlichen Kindbetts in allen
Einzelzeiten, wobei man sich fragt, ob eine Kindbetterin damals wirklich vier bis sechs

Wochen so isoliert war, dass sie sich nach Sex mit dem Teufel sehnte... Die Hebammen
werden eher positiv gewertet, der Kreis der sie umgebenden Frauen mythisiert. Die
Beispiele werden zwar zeitlich, nicht aber örtlich situiert. - Claudia Jarzebowski, «Er solle
sich solches nicht einbilden lassen». Kinder und Hexereiverdacht in Mecklenburg-Schwerin

im 17. Jahrhundert (69-86), untersucht vier Kinderhexenfälle aus dem nicht katholischen

Fürstentum Mecklenburg-Schwerin aus den Jahren 1642, 1643 und 1694 (zwei
Fälle), die von den lokalen Behörden relativ mild und eben als Kinder mit überbordender
Phantasie behandelt werden, entgegen einem Gutachten der Rechtsfakultät der Universität
Greifswald, die zumindest in einem Fall den Tod durch Enthaupten verlangte. - Iris Gareis,

Kinder in Hexenverfolgungen des französischen und spanischen Baskenlands (87-
110), untersucht die baskischen Hexenverfolgungen diesseits und jenseits der Grenze im
16. Jahrhundert. Die baskische Hexenvorstellung zeichnete aus, dass neue Mitglieder der
Hexensekte angeblich bereits im Kindesalter rekrutiert wurden; diese wurden angeblich
während des nächtlichen Schlafs von Hexen geraubt und auf den Sabbat (akelarre)
geschleppt. Die Vorstellung, dass Kinder Hexen an einem Zeichen im linken Auge erkennen
könnten, ist bereit 1527 nachweisbar. Auf der französischen Seite des Baskenlandes (La-
bourd) wurden die Verfolgungen von weltlichen Richtern geleitet, während die
Inquisitoren auf der spanischen Seite vorsichtiger waren und warnten. Im Jahr 1609 wurde
Pierre de Lancre, ein gelehrtes Mitglied des parlement von Bordeaux von König Heinrich
IV. ins Labourd geschickt. Ihn faszinierten die Aussagen der Kinder (meist Mädchen), die
er für authentisch hielt und die er 1612 in seinem Tableau de l'inconstance des mauvais

anges et demons aufzeichnete. Demnach interessierte der Teufel sich besonders für die
Kinder - die Zukunft der Gesellschaft -, sie konnten bereits im Alter von 2-3 Jahren am
Sabbat teilnehmen (wo sie die Kröten der Hexen hüteten...) und im Alter von 8-9 Jahren
einen eigenen Pakt mit dem Teufel schliessen. Die Kinder konnten sich so als Vermittler
zwischen der Hexengesellschaft und ihren Richtern gerieren, was ihnen eine echte
Machtposition verlieh. - Markus Meumann, Kinderbettel und Hexenglauben um 1700 (111
143), schildert die Geschichte eines 9jährigen Mädchens, das im Celle vom Hofmusikus
und seiner Frau aufgenommen wurde, die es dann aber wieder loswerden wollten, weil es

angeblich zaubern konnte und jeden Donnerstag vom Teufel besucht wurde. Es stellte
sich heraus, dass dies nur Angabe war, dass das Kind aber von seiner Mutter, einer
reformierten Schweizerin, Witwe eines reformierten Franzosen, auf die Strasse gestellt worden

war, als sie ein uneheliches Kind erwartete, und dass es sich mit seinen Geschichten (dass

SZRKG, 110(2016)



514 Rezensionen - Comptes rendus

es die Zauberei von ihr gelernt hatte) an ihr rächte. Es wurde ins Waisenhaus eingewiesen
und zur Strafe ausgepeitscht. Bei den hier ausgewerteten Quellen handelt es sich denn
auch um die Aufnahmeprotokolle des Waisenhauses von Celle um 1700. Das Bettlerproblem

der frühen Neuzeit scheint zu einem nicht geringen Teil auch ein Kinderproblem
gewesen zu sein - oder wurde als solches gegen 1700 von den Obrigkeiten vermehrt
wahrgenommen. Während bei den Erwachsenen zwischen eigenen und fremden Bettlern
unterschieden und die letzteren ohne Erbarmen an die nächste Grenze gestellt wurden,
wurden auch fremde Bettelkinder eher von ihren Eltern getrennt und bei Pflegefamilien
aufgezogen, die ihnen eine christliche Erziehung angedeihen lassen sollten. Die Väter
waren häufig Angehörige der Garnison von Celle, deren Lohn für die Aufziehung der
Kinder nicht ausreichte, und noch weniger, wenn sie aus dem Dienst ausgeschieden
waren. Unter den sog. Kinderhexen waren die Bettelkinder überproportional vertreten; mit
Selbstbezichtigungen versuchten sie manchmal sogar, in den Genuss von Unterstützung
zu kommen. - Joel F. Harrington, «Keine Besserung zu hoffen». Akkulturation und
Ausbildung von jugendlichen Dieben im frühneuzeitlichen Nürnberg (147-162), beschreibt
eine Gruppe von 15 jugendlichen Kriminellen im Alter von 13-18 Jahren, von denen
sieben im Jahr 1583 in Nürnberg verhaftet und befragt wurden. Sie hatten eine Karriere
hinter sich, die derjenigen eines «normalen» Lehrlings glich, mit Übergängen vom spontanen

und gelegentlichen Kleindiebstahl zum häufigeren und besser geplanten Stehlen
sowie vom organisierten Einbruch zu schweren Verbrechen wie Raub, Brandstiftung und
Mord. Dabei spielten die Erwachsenen nicht selten die Rolle von Mentoren. - Rainer
Beck, «Geständniseindrücke». Realität und Erfindung in Vernehmungsprotokollen am

Beispiel eines Freisinger «Kinderhexenprozesses» 1715 bis 1723, fasst die Ergebnisse
seines nicht leicht zu lesenden Buches Mäuselmacher oder die Imagination des Bösen.

Ein Hexenprozess 1715-1723 (München 2011), zusammen. - Nordian Nifl Heim, The
Deficient God of the Child-Witches of Salzburg (182-197), fasst ebenso die Ergebnisse
seiner Dissertation Flights of (ln)Fancy: The Child-Witches of Salzburg (Saarbrücken
2012) zusammen. Den in den Jahren 1675-1690 im Erzbistum Salzburg verfolgten
minderjährigen Mitgliedern der Bande des Zauberer Jackl wurde insbesondere Hostienfrevel
vorgeworfen. - Rita Voltmer, Jesuiten und Kinderhexen. Thesen zur Entstehung, Rezeption

und Verbreitung eines Verfolgungsmusters (201-232), verteidigt aufgrund der Schriften

der Jesuiten Nikolaus Leyen genannt Cusanus (1623) und Peter Binsfeld (1589) die
These, «dass das Phänomen der Kinderhexen (und damit einhergehend der Kinder-
hexenprozesse) seit dem Ende des 16. Jahrhunderts und im ersten Drittel des 17. Jahrhunderts

geschärft wahrgenommen wurde», auch wenn es vorher schon Kinder als Denunzianten

und Opfer in Hexenprozessen gegeben hat. Sie kann zeigen, dass in der Trierer
Hexenverfolgung gegen Dr. Dietrich Flade (1589) die von den Jesuiten beherbergten
«Hexenbuben» als letztlich entscheidende Belastungszeugen gegen Männer der Führungsschicht

dienten. Durch die publizistische Ausschlachtung der Trierer Ereignisse entstand
erst das, was Voltmer als spezifisches «Kinder-Paradigma» bezeichnet, das durch die
jesuitischen Netzwerke zunächst einmal in katholischen Gebieten verbreitet wurde. Dabei
sind insbesondere die jesuitischen litterae annuae zu nennen. Ein weiterer wichtiger
Rezeptionsweg ergab sich aus der Affinität mancher Jesuiten zum Exorzismus von (angeblich)

besessenen Jugendlichen. Dabei ist ganz klar zu unterstreichen, dass Kinderhexen
ein Produkt der erwachsenen Welt sind und dass deshalb gegenüber Selbstbezichtigungen
und «freiwilligen» Geständnissen von Jugendlichen allerhöchstes Misstrauen am Platz ist.
Auch deren «Erinnerungen» waren nicht so authentisch, wie es schien, sondern stammten
aus jesuitischer Schulung und jesuitischem Theater, in welchem der Teufel sehr persönlich

auftrat. Dabei geht es keineswegs darum, die Jesuiten generell anzuklagen; eine neue

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 515

Generation von Jesuiten wie Adam Tanner, Paul Laymann oder Friedrich Spee hat dann

im Gegenteil sehr «aufklärerisch» gewirkt. - Johannes Dillinger, «Hexen-Eltern». Kinder
und Erwachsene in den Hexenprozessen Süddeutschlands (233-255), fragt, warum die
Äusserungen von Kindern in Hexenprozessen überhaupt ernst genommen wurden. Er
unterscheidet zwischen «usurpierten Äusserungen», die von den Erwachsenen radikal
falsch und einseitig interpretiert und für ihre Zwecke missbraucht wurden, «Anspielungen
an Hexerei», mit welchen die Kindern mit dem Feuer spielten, und schliesslich «gerichtsrelevant

intendierten Aussagen», mit denen die Kinder sich direkt an die Erwachsenenkultur

anpassten. Die Implikation von Kindern in die Hexenprozesse führten zu deren «Pas-

toralisierung». Der religiöse Aspekt der Hexerei wurde stärker betont als die materiellen
Folgen der Schadenzaubers (der bei Kindern ohnehin nie gewichtig war). Gerade die

Implikation von Kindern in die Hexenprozesse führte dazu, dass fortschrittliche Theologen

wie der Jesuit Adam Tanner darauf drängten, dass Hexen, die freiwillig gestanden
und Reue zeigten, nicht mehr verurteilt werden dürften. Dies ist auch einer der Gründe
dafür, dass Kinderhexenprozesse nicht selten am Ende der Hexenverfolgungen überhaupt
standen. - Alison Rowlands, «... ein armes verführtes und betrogenes Kind ...».
Hexenprozesse gegen Kinder in Rothenburg ob der Tauber, 1587-1709 (257-266), skizziert die

Hexenverfolgungen, die in Rothenburg ob der Tauber von 1587-1709 stattfanden und bei
denen die Kinder einen grossen Anteil (mehr als die Hälfte!) hatten. Während Verleumdung

hart bestraft wurde, galten die Kinder zunehmend als durch Erwachsene (Frauen)
Verführte, die geistlich betreut wurden. - Nicole J. Bettlé, Kinderhexen und
Kinderhexenprozesse in der Schweiz (267-284), nimmt Teile der Ergebnisse ihrer 2013 veröffentlichten

Dissertation Wenn Saturn seine Kinder frisst: Kinderhexenprozesse und ihre
Bedeutung als Krisenindikator (Bern 2013), voraus, wobei sowohl der Beitrag als auch die
Dissertation ein ziemliches argumentatives Potpourri darstellen, aus dem sich nicht viel
Vernünftiges herauslesen lässt. Ein Beispiel S. 276f. : «Das Thomasevangeiium (Apokryphen),

das die Kindheit von Jesus Christus schildert (fünf bis zwölf Jahre), wurde nicht in
den Kanon der Bibel aufgenommen. Dies ist nicht erstaunlich, denn es handelt sich dabei

keineswegs um eine heldenhafte Geschichte. Dem Evangelium zufolge besass Jesus als

Kind einen äusserst schlechten Charakter und war sowohl eigensinnig als auch boshaft.
Erst mit acht Jahren trat ein plötzlicher Wandel in seinem Wesen ein. Das 16. und 17.

Jahrhundert war ebenfalls von einem eher pessimistischen Kinderbild geprägt.» - Petr
Kreuz und Zuzana Harastovà, Hexenkinder in den böhmischen Ländern und im Gebiet
der heutigen Tschechischen Republik (285-306), widerlegen die Ansicht, dass im Verlauf
des Massenhexenprozesses, der in den Jahren 1651-1652 im Fürstentum Neisse in Schlesien

mit rund 250 Opfern geführt wurde, angeblich 17 Kinder im Alter von 9 Monaten(!)
bis 6 Jahren hingerichtet wurden; es handelt sich in der grossen Mehrzahl um Erwachsene!

- Liv Helene Willumsen, Als Hexen angeklagte Kinder in Nord-Norwegen im
siebzehnten Jahrhundert (307-331 analysiert die Aussagen von sechs kleinen Mädchen, die
anlässlich der grossen Hexenpanik von 1661-1663 in Nord-Norwegen (Finmark) verhört
wurden und die ausserordentlich reich an dämonologischen Elementen sind, und kann
diese auf die Frau eines Astrologen und Arztes zurückführen, die zusammen mit ihrem
Mann in den Norden verbannt worden war und die im «Hexenloch» eingesperrten Frauen
und Kinder besuchte und zu Geständnissen drängte (doch erfährt man nichts über die
Motive dieser Frau). Willumsen scheint das folkloristische Element über- und die Rolle
des Schreibers zu unterschätzen. - Wolfgang Schild, Zurechnungsfähigkeit der Kin-
der(hexen) (335-347), stellt fest, dass die Hinrichtungen von Kindern unter 14 Jahren mit
dem damaligen Recht (z. B. Carolina) eigentlich unvereinbar waren und sich letztlich nur
aus dem Sonderrecht erklären lassen, dem die Ketzerei als crimen laesae majestatis un-

SZRKG, 110(2016)



516 Rezensionen - Comptes rendus

terworfen war. - Pia Schmid, Auffallende Kinder im beginnenden 18. Jahrhundert. Die
Herrenhuter Kindererweckung 1727 und das schlesische Kinderbeten 1707/08 (349-364),
schildert die Herrenhuter Kindererweckung von 1727 und ihre Vorläuferin, das schlesische

Kinderbeten von 1707/08, als eigenständige Kinderkulturen, die erstmals positiv
gesehen wurden, im Gegensatz zur «Kultur» der Kinderhexen. - Falk Bretschneider,
Kindheit und Jugend im Zuchthaus. Heranwachsende in den frühmodernen Institutionen
der Einsperrung (365-395), beschreibt das frühneuzeitliche Zuchthauswesen (mit Beispielen

aus Sachsen), das sich insbesondere dadurch auszeichnete, dass Erwachsene und
Kinder in den gleichen Institutionen untergebraucht wurden, nicht zuletzt, weil diese
«einem grundlegenden ideologischen Leitmuster der frühneuzeitlichen Gesellschaft
folgten», nämlich dem sozialen Modell des «Hauses» (ideologisiert von Otto Brunner).
Entsprechend bezog sich der Begriff der Waisenkinder nicht nur auf elternlose Kinder,
sondern auch auf Kinder ohne richtigen häuslichen Autoritätskontext; es gab nicht nur
«physische», sondern auch «moralische» Waisen. Die Anstalten befriedigten nicht nur Dis-
ziplinierungs- und Erziehungszwecke, sondern erfüllten auch Schutzfunktionen, denn für
Kinder aus den ärmsten Schichten der Gesellschaft waren Dinge wie ein eigenes Bett,
saubere Kleidung, regelmässige Nahrung oder eine geheizte Stube nachgerade ein Luxus.
Nichtsdestoweniger war das Leben im Zuchthaus kein Zuckerschlecken, sollte es auch

nicht sein, sondern ausgefüllt von Arbeit und Gebet, auch für die Kinder. In moderneren
Anstalten gab es aber auch schon Schule und besseres Essen für Kinder - ohne dass man
wüsste, ob ihnen das in ihrem künftigen Leben auch tatsächlich weitergeholfen hat. -
Markus Wiencke, Social Support in the Space of the Street. Children and Adolescents in

Mwanza, Tanzania (399-412), beruht auf Markus Wiencke, Strassenkinder in Tansania.
Ihre Lebenswelt in der Stadt Mwanza, Berlin, 2. Aufl. 2009 (Berliner Beiträge zur Ethnologie

17). - Hartwig Weber, Religion der Strasse. Überlebensstrategien jugendlicher
Strassenbewohner in Kolumbien (413—426), beschreibt die Religion der Strasse in Kolumbien,

bei der sich Inhalte der christlichen (römisch-katholischen) Tradition mit Elementen
der nichtchristlichen, indigenen und afroamerikanischen Kulte (Amulette, Liebeszauber,
Beschwörungen) mischen. Neben der Jungfrau Maria und dem Jesuskinde werden in

Kolumbien gerne auch die Seelen im Fegefeuer angerufen, mit Vorliebe die Seelen der

eigenen Vorfahren. Als Vermittler diente ein Seelenführer. - Laut Felix Riedel, Kinder in

afrikanischen Hexenjagden. Akteure, Opfer, Subjekte (427-444), häufen sich aus gewissen

Regionen des afrikanischen Kontinents seit den 1990er-Jahren Meldungen über einen
starken Anstieg von Kinderhexereianklagen mit teilweise extremen humanitären Folgen.
Dies lässt sich unter anderem darauf zurückfuhren, dass Eltern, die selber nicht lesen und
schreiben können, ihre schriftkundigen Kinder als bedrohliche Subjekte wahrnehmen.
Eine ganz verheerende Rolle spielen die charismatischen Kirchen, häufig autochthone
Unternehmen von Autodidakten, die den pfingstkirchlichen Predigern bestimmte
Propaganda-Techniken abgelauscht haben und ausserdem in harter Konkurrenz zueinander
stehen. Und schliesslich Filme, die sowohl von diesen Kirchen als auch vom neueren
afrikanischen Filmschaffen verbreitet werden. Auch wenn Kinder in der Regel Opfer der
Hexereivorwürfe sind, so bieten ihnen diese doch die Möglichkeit, die realen Machtverhältnisse

umzukehren und ihrerseits Macht über Erwachsene zu gewinnen. - Alexander
Rödlach, Child-Witches in Today's Africa with a Special Focus on HIV/AIDS. A Review
(445-463), hat mit Quellenproblemen zu kämpfen, die an mittelalterliche und frühneuzeitliche

Zustände erinnern, obwohl er z.B. über Dokumentarfilme verfugt, die indessen meist
in journalistischer Absicht und ohne grösseres Verständnis für das Phänomen der Kinderhexen

aufgenommen wurden. Tatsache ist, dass in Afrika Kinder gelegentlich als Hexen

angeklagt werden, insbesondere Kleinkinder, die zu früh oder in nicht «normaler» Positi-

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 517

on geboren wurden, ebenso wie behinderte Kinder. Dabei spielen die Pfingstkirchen
wiederum eine nicht sehr aufgeklärte Rolle, viel mehr als etwa traditionelle Heiler. Diese
Hexereivorwürfe sind auf eine Modernisierungskrise zurückzuführen, die nicht zuletzt in
einem Generationenkonflikt besteht: die Eltern fürchten, dass sich ihre besser ausgebildeten

Kinder nicht mehr an den Pakt zwischen den Generationen halten würden. Dagegen
wird ein Zusammenhang zwischen der Ausbreitung von HIV/AIDS und der Zunahme von
Kinderhexen (bzw. Kinderhexenvorwürfen) wiederum nur in den populären Medien
hergestellt. - Alles in allem ein sehr gehaltvoller Band, der es erlaubt, sich dem Phänomen

der historischen Kinderhexen auf vielfache Weise anzunähern.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Miriam Eliav-Feldon/Tamar Herzig (Hg.), Dissimulation and Deceit in Early Modern
Europe, Houndmills/Basingstoke/Hampshire, Palgrave Macmillan, 2015, 250 S.

Dieser kleine, aber feine Band geht auf eine 2012 unter dem Titel «Cultural and Religious
Dissimulation in the Sixteenth and Seventeenth Centuries» an der Universität von Tel
Aviv abgehaltene Tagung zurück. Die Mitherausgeberin Miriam Eliav-Feldon skizziert in
ihrer Einleitung den Rahmen für die nachfolgenden Einzelstudien: «All religions agree
that lying is a sin, and yet in the period when Europe was more possessed by religious
fervour than at any other time in its history, telling lies and living a lie were more rampant
than ever» (1). Dieses Lügen und Verstellen war nicht auf die religiöse Sphäre
beschränkt, selbst wenn letztere einen grossen Teil des Buches einnimmt, sondern konnte
auch die soziale Existenz betreffen. In Giorgio Rotas einprägsam betiteltem Beitrag «Real,

Fake or Megalomaniacs? Three Suspicious Ambassadors, 1450-1600» geht es

beispielsweise um drei Individuen, den norditalienischen Franziskaner Ludovico da Bologna,
den Engländer Anthony Sherley und den armenischen Priester Hakob Margarian, die in
ihrer Zeit als unterschiedlich legitimierte (Möchtegern-)Gesandte auftraten, deren Lebenslauf

mit vielen «Vielleicht» und «Möglicherweise» durchsetzt ist. Eine ausgesprochen
schillernde Existenz war auch der selbstbetitelte luso-malayische «Kosmograph» Manuel
Godinho de Erédia, den Jorge Flores vorstellt und der, in den fernen portugiesischen
Aussenposten Malakka und Goa lebend, die vor Ort abdelegierten Vizekönige wie auch
den Herrscher im Mutterland mit zahlreichen Bittschriften und phantastischen Plänen

verfolgte.
Was den Bereich der religiösen Doppelbödigkeiten betrifft, so beugt sich Michael D.

Bailey am Beispiel der superstitio über die Schwierigkeiten, die im 15. Jahrhundert bei
der Unterscheidung zwischen «richtiger» und «falscher» Religiosität auftraten. Während
es durchaus Gründe geben konnte, beim Gebrauch unpassender Mittel wenigsten die gute
Absicht zu berücksichtigen, die damit verfolgt wurde, gab es auch die harte Linie, die
jeden Rückgriff auf «abergläubische» Praktiken mit Dämonenkult gleichsetzte. List und
Täuschung konnten gerade in Zeiten religiöser und konfessioneller Zerwürfnisse mitunter
lebensrettend wirken. Dabei wurde die Kategorie des mendacium offtciosum, frei übertragen

als «Notlüge», zum Gegenstand theoretischer Überlegungen, wie Vincenzo Lavenia
anhand der Schriften des aus dem Kirchenstaat stammenden, jedoch ins Elisabethanische
England emigrierten Alberico Gentiii illustriert.

Auch wenn die Grenzen zwischen den unterschiedlichen Religionen bzw. den christlichen

Konfessionen und Lehren klar und unerbittlich schienen, so gab es nichtsdestoweniger

Grenzgänger und Freigeister. Einer davon war der anonyme Autor des 1543 in

SZRKG, 110(2016)



518 Rezensionen - Comptes rendus

Venedig erschienen Büchleins Beneficio di Cristo, das, so Giorgio Caravale, «in an original

manner Luther's justification by faith, a doctrine widely disseminated throughout Italy
in the 1530s and 1540s, with a rejection of predestination - the main concept of Protestant

theology» verband. «[...] while Luther, and even more so Calvin, stated that only the elect
would be saved, the Benefit of the Christ proclaimed that Christ had died on the Cross for
the whole of mankind, and therefore all of the faithful were to be saved» (46). Einer, der
das besagte Bändchen wahrscheinlich gelesen hatte, war der Florentiner Francesco Pucci,
der für sich zum Schluss kam, dass die Erlösung Gottes Geschenk an die ganze Menschheit

war, eine Ansicht, mit der er sich zwischen alle Stühle setzen musste: «These ideas

were anathema to the Catholic Church, since they denied the importance of good works as

well as the necessity of baptism and of the other sacraments in attaining salvation; but at
the same time, because of his negation of predestination, he was considered an enemy and

a heretic by all Reformed Churches» (48). Nach einer Irrfahrt durch halb Europa wurde
Pucci 1597 von päpstlicher Seite verurteilt und hingerichtet.

Pucci stellte in seiner Zeit eine intellektuelle Herausfordeaing dar. Viel bescheidener

waren die «einfachen» Leute aus Lyon, die in Monica Martinats Beitrag vorgestellt werden.

Es kam vor, dass sie - aus unterschiedlichen Motivationen - gleich mehrmals ihre
Konfession wechselten, ohne dass dies allzu dramatische Folgen gezeitigt hätte. Weitaus
schwieriger war die Situation der sogenannten marranos, der iberischen Juden, die unter
Zwang zum Christentum übergetreten waren und die kollektiv der Verstellung und
Heuchelei verdächtigt wurden. In Italien wurden, wie Stefania Pastore aufzeigt, die Begriffe
marrano und Heuchler synonym verwendet und die dazu imaginierten schlechten
Eigenschaften tendenziell auf alle Spanier übertragen; «literary texts and comedies often quoted
a joke about the Spaniards that involved their mixed origins and their tendency to not
believe in any God» (85-86). Teil der frühneuzeitlichen Vorstellungswelt waren auch die

von Moshe Sluhovsky vorgestellten Iucchi, angeblich rückfallig gewordene jüdische
Konvertiten, die ihren Lebensunterhalt als trügerische Bettler fristeten und die ins weite
Feld der Liber-vagatorum-Literatur gehören. Einen besonders gut dokumentierten
Konversionsfall präsentiert Adelisa Malena, nämlich denjenigen von Lea Gaon bzw. Alvisa
Zambelli, einer 1718 in Venedig bekehrten Jüdin, die als je nach Ansicht christliche
Mystikerin oder Besessene von sich reden machte. Um dämonische Besessenheit geht es

auch bei Guido Dall'Olio, nämlich um die Frage, ob diese in Einzelfall wahr oder nur
vorgespielt war.

Die Mitherausgeberin Tamar Herzig befasst sich mit echten oder betrügerischen Stig-
matikerlnnen im 16. Jahrhundert, ein Thema, in dem sie sich eine grosse Kompetenz
aufgebaut hat (siehe unsere Rezension ihres Bandes «Christ Transformed Into A Virgin
Woman. Lucia Brocadelli, Heinrich Institoris, And The Defense Of The Faith. With the

text of Stigmifiere virginis Lucie de Narnia aliarumque spiritualium personarum fieminei
sexus facta admiracione digna» [Rom 2013] in: SZRKG, 109 [2015], 400^102). Sie zeigt
dabei auf schöne Weise auf, dass die Polemik um genuine oder aber nur vorgetäuschte
Sigmata von der Rivalität zwischen den Orden der Franziskaner und der Dominikaner
befeuert wurde, die beide eifersüchtig darüber wachten, was «ihre» jeweiligen Heiligen
auszeichnete.

Dieser ausgesprochen spannend zu lesende Sammelband bietet erkenntnisreiche Einblicke

in die Geistesgeschichte des frühneuzeitlichen Europa, wobei die Blickrichtung meist

von den Rändern her mitten ins Zentrum zielt. Er wird durch ein Namenregister erschlossen.

Solothurn Georg Modestin

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 519

Kathryne Beebe, Pilgrim & Preacher. The Audiences and Observant Spirituality ofFriar
Felix Fabri (1437/8-1502) (=Oxford Historical Monographs), Oxford, Oxford University
Press, 2014, 270 S.

Der Pilger und Prediger, dem Kathryne Beebe ihre in Oxford erarbeitete Dissertation
zugedacht hat, ist kein Unbekannter. Es handelt sich um den aus Zürich stammenden
Felix Schmid gen. Fabri, der 1452 im Alter von vierzehn oder fünfzehn Jahren in den
Basler Dominikanerkonvent eintrat. 1468 kam er nach Ulm, wo der örtliche Konvent kurz

zuvor im Sinn der dominikanischen Observanz reformiert worden war. Angesichts des

Umstands, dass das Basler Haus ein Zentrum der dominikanischen Reform war, ist
anzunehmen, dass Fabri gezielt nach Ulm geschickt wurde, um die entsprechenden Anstrengungen

zu unterstützen, und dies um so mehr, als Ulm der erste schwäbische Konvent
war, der sich der Reform anschloss. Sechs Jahre später, 1474, wurde Fabri dauerhaft dem
Ulmer Haus zugeteilt, wo er als praedicator generalis und Lesemeister eine weit in das

nähere und weitere Umland ausstrahlende Lehrtätigkeit ausübte. Insbesondere diente er
den Dominikanerinnen von «Medingen» (eigentlich Maria Medingen oder Mödingen) und
Mediingen bei Dillingen als geistlicher Vater, wobei sicherlich kein Zufall ist, dass die
beiden Häuser 1467 bzw. 1468 reformiert worden waren. Darüber hinaus stand er mit
weiteren, auch nichtdominikanischen Häusern in Verbindung, so mit den Zisterzienserinnen

von Heggbach und den Augustinerchorfrauen von Inzigkofen, um nur einige Häuser

zu nennen.
Fabri verstarb 1502 in Ulm. Obwohl er dem lokalen Konvent fest angehört hatte, war er

des öfteren auf Reisen gewesen, sei es in Ordensdiensten, sei es «privat», als Pilger: 1475

suchte er beispielsweise Nikiaus von Flüe auf; seine beiden ausgedehntesten Pilgerfahrten
führten ihn aber ins Heilige Land. 1480 konzentrierte er sich auf Jerusalem, 1483-1484
bereiste er nebst Jerusalem auch den Sinai und Ägypten, wo unter anderem ein Besuch
der Pyramiden auf dem Programm stand. Diese beiden Fahrten inspirierten Fabri zu
insgesamt vier Berichten unterschiedlichen Genres, die im Zentrum der vorliegenden Studie
stehen: Nach seinem ersten Jerusalembesuch verfasste er das «Gereimte Pilgerbüchlein»,
ein deutsch gehaltenes Reimgedicht zu Ehren von Fabris adeligen Patronen, denen der
Autor auf der Reise als Kaplan diente. Nach diesem ersten, von der Kritik streng beurteilten

Versuch - Kurt Hannemann hat von «dilettantischen Reimassonanzen» gesprochen
(Verfasserlexikon Bd. 2, Sp. 686) - stellte Fabri im Nachgang zu seiner zweiten Pilgerreise,

zwischen 1484 und 1488, einen umfangreichen lateinischen Prosabericht zusammen,
das Evagatorium. Von diesem ist, wiederum in Deutsch, das «Pilgerbuch» abgeleitet, eine

Kurzfassung, die ebenfalls für Fabris Mäzene geschrieben worden ist, in deren Gefolge
sich der Verfasser auf seiner zweiten Reise befand. In seinem letzten Werk, dem «Sion-
pilger», wird die pastorale Dimension von Fabris Schrifttum besonders deutlich: Die
Autorin der Studie charakterisiert das Werk als «a day-by-day guide in vernacular Swabi-
an for a virtual pilgrimage to Jerusalem, Rome and Compostela, meant for those who
could not make the real journey themselves. In this context, and in several manuscripts, it
is specifically directed at cloistered nuns under Fabri's care in the convents of Medingen
and Mediingen» (79). Diese Zweckgebundenheit widerspiegelt aber nur eine Seite von
Fabris Interessen: Gerade ins Evagatorium, «a day-by-day, month-by-month report of his
long 1483—4 pilgrimage» (81), lässt der Autor historische, theologische, naturgeschichtliche

und auch sonstwie interessante Digressionen einfliessen, die seine moderne Kommentatorin

von seinem «almost encyclopaedic interest in collecting and offering all the
information he gathered from experience and reading» sprechen lässt (81).

SZRKG, 110(2016)



520 Rezensionen - Comptes rendus

Kathryne Beebes Studie ist eine praktisch angelegte Einfuhrung in Fabris Pilgerschrifttum,

die insbesondere seinen Platz in der Pilgerliteratur des späten Mittelalters beleuchtet.
Die in die Darstellung eingebetteten Handschriftenverzeichnisse von Fabris Schriften
können als Ausgangspunkt für weitergehende Untersuchungen dienen. Die Verfasserin
selbst hat die Fabri-Forschung in einer bestimmten Richtung vorangetrieben: Sie interessiert

sich ganz besonders für Fabris Publikum, soweit sich dieses aus den Besitzvermerken

und den Marginalien in den Fabri-Handschriften eruieren lässt. Dabei unterscheidet
sie zunächst zwischen einem geistlichen und einem weltlichen Publikum für die der
Dominikaner den «Sionpilger» und das Evagatorium (geistlich) bzw. die beiden Pilgerbücher
(weltlich) verfasst hat. Das Evagatorium erscheint in dieser Klassifikation als klerikale
Erbauungsliteratur - «leisure reading» bzw. «a Schoolbook meant for edifying reading
outside class» (100) - während der «Sionpilger» für den «armchair pilgrim» bestimmt

war, wie Kathryne Beebe schön schreibt. Zu diesem Typ gehörten insbesonderen die
reformierten und damit in strenger Klausur lebenden Dominikanerinnen, deren geistlicher
Ratgeber Fabri war und auf deren Wunsch er - wie es scheint - zur Feder griff. Dieses
Publikum war nicht ganz einfach zu bedienen. Es hatte zwar keine formelle theologische
Ausbildung genossen, war aber doch theologisch anspruchsvoll: Die Schwestern waren
«an audience interested in spiritual writing, (usually) without rigorous theological
training, but not theologically unsophisticated in their devotions» (119). Damit schliesst sich
ein Kreis: Der Pilger Fabri, der seine Erlebnisse literarisch verarbeitet hat, wird wieder
zum Seelsorger, der seine Schutzbefohlenen ihrerseits auf eine - geistige - Pilgerfahrt
schickt.

Solothurn Georg Modestin

Patrick Bircher, Ad Maiorem Dei Gloriam. Aspekte der Beziehungen zwischen Architektur,

Kunst, Musik und Liturgie am Hohen Dom zu Salzburg im 17. Jahrhundert (=Studien
zur christlichen Kunst 11), Regensburg, Schnei 1+Steiner, 2015, 269 S., Abb.

Die Besprechung des vorliegenden Werkes bietet einige Schwierigkeiten, denn es ist aus
dem Nachlass erschienen: Der Autor verstarb 2009, Mitte vierzig, womit ein Forscherleben,

das sicherlich noch fruchtbare Erkenntnisse zu Tage gefördert hätte, viel zu früh zu
Ende ging. Obschon die Herausgeber, wie das Geleitwort des Regensburger Bischofs Dr.
Rudolf Voderholzer erwähnt, das 2004 abgeschlossene Manuskript als druckfertig erachteten,

bin ich mir nicht sicher, ob der Autor für den Druck nicht da und dort noch
Verbesserungen angebracht hätte. Die folgenden Bemerkungen erreichen Bircher nicht mehr,
bloss noch das diesem Buch zu wünschende Lesepublikum.

Bircher hat Jurisprudenz, Geschichte, Liturgiewissenschaft und Kirchenmusik studiert
und daher die besten Voraussetzungen, das gestellte Thema interdisziplinär zu bearbeiten.
Diese Zielsetzung spricht er in der Einleitung dezidiert an; die Wechselbeziehungen
zwischen Architektur, Kunst, Musik und Liturgie am Beispiel der Salzburger Domkirche im
Barockzeitalter herauszuarbeiten ist sein Herzensanliegen. Dieser hohe Anspruch kann
allerdings nicht durchwegs eingehalten werden. Nachdem der Autor kurz die historischen
Voraussetzungen skizziert hat, verfahren die drei folgenden grossen Kapitel Architektur
und Kunst, Musik, Liturgie dann doch auf weite Strecken additiv und auf die versprochene

Schilderung der Zusammenhänge wartet man vielfach vergeblich. Allerdings ist dies
ein darstellerisches Problem jeder interdisziplinären wissenschaftlichen Arbeit. Bisweilen
erliegt der Autor auch der Gefahr, bloss auf die Normen, statt auf die Praxis zu rekurrie-

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 521

ren. Am besten gelingt es ihm, im Schlusskapitel über die Jubiläumsfeierlichkeiten von
1682 die getrennten Bereiche zu einem «Zusammenklang» zu vereinen. Die Ausfuhrungen

über den Verlauf der Jubeloktav, die Gottesdienste und Prozessionen, die Akteure und
den ephemeren Rahmen (besonders die insgesamt sieben Ehrenpforten) lesen sich
spannend, weil der Autor nicht bloss literarische, sondern auch bildliche und musikalische
Quellen heranzieht. Dass Kirchenraum und -musik eng mit der Liturgie zusammenhängen,

wird vom Autor schon einleitend betont und immer wieder gesagt, ist aber fur den

Barockforscher eigentlich selbstverständlich - die Schwierigkeit ist wohl die, diesen
Sachverhalt heute, gerade innerhalb der katholischen Kirche, nachzuvollziehen. Bircher
weist aber auch auf die ebenfalls starken Verbindungen zwischen kirchlicher Prunkentfaltung

und dem Repräsentationsbedürfnis des weltlichen Herrschers, der ja der Salzburger
Metropolit auch war, hin. Sakrales und Profanes sauber zu trennen, wie es dann die
Aufklärung postulierte, war in der Zeit davor ein Ding der Unmöglichkeit. Auch dafür fehlt
uns heute oft das Verständnis, wie der Autor richtig bemerkt.

Trotz diesen generell einschränkenden Bemerkungen hat das Buch seine Qualitäten.
Generell ist es ein gutes Grundlagenwerk für weitere Forschungen. Besonders das Kapitel
über die Musik füllt eine schmerzliche Lücke, denn gemessen an ihrer Bedeutung ist die

Salzburger Kirchenmusik des Barock sehr schlecht erforscht. Die einzige grössere Studie

zum Thema von Ernst Hintermaier ist Typoskript geblieben und daher faktisch nicht
greifbar. Fundierte Monographien über die zwei bedeutendsten Komponisten Heinrich
Ignaz Franz Biber und Georg Muffat fehlen, ebenso ausführliche Arbeiten über die
Beziehungen auswärts, etwa zum Wiener Hof oder den süddeutsch-österreichischen Klöstern,

die vermutlich sehr eng waren. Bircher hat die spärlichen an verstreuter und entlegener

Stelle erschienenen Forschungsergebnisse zu einer lesbaren Gesamtdarstellung
zusammengefügt. Etwas fremd allerdings mutet der Exkurs über die Orgeln im Salzburger
Dom an, bei dem der Autor - möglicherweise leidenschaftlicher Organist - in die Gegenwart

springt und seine Fachkenntnisse zur Schau stellt. Aber man vernimmt mit Interesse,
dass die im 19. Jahrhundert abgebrochenen vier Musikertribünen an den Vierungspfeilern
nunmehr wiederhergestellt sind, was eine stilechte Aufführung musikalischer Werke der

Barockzeit, etwa der riesigen 53-stimmigen und nach neuen Erkenntnissen Biber
zugeschriebenen Festmesse ermöglichen würde.

Auch das Kapitel über die Liturgie dürfte nicht überflüssig sein, nachdem das Wissen
darüber in nachkonziliarer Zeit nicht nur bei katholischen Laien rapid schwindet. Der
Autor behandelt hier auch Gebiete, die nicht sogleich ins Auge fallen, etwa den «Sakralraum

als Audienzsaal Gottes» im Rahmen eines Unterabschnitts über die Zusammenhänge

zwischen Liturgie und Hofzeremoniell. Das bisher nur für Italien belegte Musikmä-
zenat der Bruderschaften findet in Salzburg eine Parallele. Zum Schluss interpretiert
Bircher ausführlich die bekannte und viel reproduzierte Radierung von Melchior Ktisell
(die auch den Umschlag des Werkes schmückt): Sie ist eine der aussagekräftigsten bildlichen

Quellen zur Praxis der mehrchörigen Kirchenmusik des Barock. Etwas enttäuschend
ist die zwar im lokalen Bereich erschöpfende, aber sonst etwas enge Literaturverarbeitung.

Die grundlegenden Studien von Wolfgang Reinhard oder Andreas Holzem etwa
oder die massgeblichen Arbeiten zur Wallfahrt von Wolfgang Brückner und Walter Hartinger

sind dem Autor unbekannt. Sie hätten auch den bewusst auf die Spitze gerichteten
Blick etwas nach unten ausweiten können und den sozialgeschichtlichen Ertrag der Arbeit
erhöht. Aber wie gesagt: Vielleicht hätte Bircher sie noch eingearbeitet.

Bircher korrigiert mit seinem Buch die lange Zeit in der Liturgiewissenschaft vorherrschende

Auffassung, nach dem Konzil von Trient habe es in der Kirche eine «eherne

Einheitsliturgie» gegeben, indem er auf einige Salzburger Besonderheiten hinweist. Die

SZRKG, 110(2016)



522 Rezensionen - Comptes rendus

Erstarrung erfolgte erst im 19. Jahrhundert, die frühere Forschungsmeinung ist aber vor
allem auch deswegen nicht haltbar, weil innerhalb der gesamten Gottesdienstpraxis,
anders als heute, die Messe gar nicht einen so prominenten Platz einnahm, sondern noch
andere Frömmigkeitsformen, die von den Ritualien weniger oder kaum geregelt waren,
eine grosse Rolle spielten, namentlich beim einfachen Gläubigen. Bircher zeichnet ein

positives Bild vom Barock und wünscht sich zum Schluss, es möchten barocke Architektur,

Kunst und Musik heute wieder mit der Liturgie zusammengeführt werden. Dem kann
der Rezensent nur beifällig zustimmen, aber angesichts der heute besonders in der
katholischen Kirche vorherrschenden antibarocken Stimmung, die auch Bircher unterschwellig
anmerkt, dürfte dies ein frommer Wunsch bleiben: Wahrscheinlich müssen wir uns
weiterhin mit «profanen» Aufführungen der Werke der grossen Salzburger Meister der
Kirchenmusik begnügen. Die Diskographie auf S. 268 ist aber (bewusst?) sehr unvollständig:
Von Biber gibt es inzwischen recht viele Einspielungen verschiedener grosser kirchenmu-
sikalischer Werke und auch die einzige erhaltene grosse Messe «In labore requies» von
Muffat ist in einer Interpretation von Konrad Junghänel schon länger (1999) auf CD
greifbar (und soeben ist eine weitere Aufnahme unter Johannes Strobl mit der Capella
Murensis und Les cornets noirs erschienen).

Der Verlag hat dem Werk seine gewohnten Sorgfalt angedeihen lassen; es ist nicht
bloss eine anregende Lektüre, sondern auch ein Schmuck des Bücherregals. Und ein

würdiges Gedenken für den zu früh verstorbenen Autor.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Enlightenment & Free-thinker's. Aufklärung in England. John Toland 1670-1720).
Briefe an Serena & Pantheistikon, hg. Heiner Jestrabek, Reutlingen, Verlag Freiheitsbaum,

edition Spinoza, 2015, 211 S.; Heiner Jestrabek, Der Ausgang des siècle des

Lumières, dem Jahrhundert der Aufklärung & Anarcharsis Cloots, der «Redner für die

ganze Menschheit», Reutlingen, Verlag Freiheitsbaum, edition Spinoza, 2016, 166 S.

Was kennzeichnet abendländisches Denken und abendländische Kultur? Wo nahmen
beide ihren Ausgangspunkt und wer waren ihre herausragenden Vertreter? Diesen Fragen
geht Heiner Jestrabek in seinen letzten beiden Bänden nach. Dabei stellt er Persönlichkeit
und Werk heute weniger bekannter, aber zu ihrer Zeit öffentlichkeitwirksamer Aufklärer
vor: John Toland und Anarcharsis Cloots.

Der erste Band «Enlightenment & Free-thinker's» widmet sich der Aufklärung und den
Aufklärern in England, Irland und Schottland, einem Zentrum der europäischen Aufklärung.

Das sich damals dort herausbildende Freie Denken war Voraussetzung und Folge
der «Glorreichen Revolution» (1688/89), dem erfolgreichen Kampf gegen Krone und
Klerus und dem großen Kompromiss zwischen Adel und Bürgertum, in dem das Bürgertum

mit sicherem «kapitalistischen Instinkt» (Otto Rühle, Die Revolutionen Europas,
Dresden 1927, Bd. 1, Nachdruck Wiesbaden 1973, 340f) seine Interessen, die sich ideologisch

in den Forderungen des Liberalismus: Schutz des Privateigentums, persönliche
Freiheit und Religionsfreiheit ausdrückten, durchsetzte. Dabei spielte die Infragestellung
des Christentums und der Religion im Allgemeinen eine Initiativrohe, zumal neue
geographische geschichtliche und wissenschaftliche Erkenntnisse beide stärkten.

Jestrabek stellt die wichtigsten Vordenker, Hauptvertreter und Nachfolger dieser
Freidenker in kurzen Porträts, teils mit Auszügen aus ihren Werken, vor (19-59): John Wiclif
(1320-1384), Francis Bacon (1561-1626), Edward Herbert (1583-1648), Thomas Hobbes

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 523

(1588-1679), John Milton (1608-1674), Gerrard Winstanley (1609-1676), Samuel Butler
(1612-1680), Isaac Newton (1643-1727), John Locke (1632- 1704), Charles Blount
(1654-1693), William Molyneux (1656-1698), Matthew Tindal (1657-1733), Thomas
Woolston (1668-1733), Bernard de Mandeville (1670-1733), Anthony Ashley-Cooper
(1671-1713), Anthony Collins (1676-1729), William Whiston (1667-1752), Jonathan
Swift (1667-1745), Thomas Chubb (1679-1747), David Hume (1711-1776), Oliver
Goldsmith (1728-1774), Josef Priestley (1732-1804), Robert Burns (1759 1796),
Thomas Paine (1736-1809), William Godwin (1756-1836), Mary Wollstonecraft (1759
1797), Maty Shelley (1797-1851) / Percy B. Shelley (1792 -1822), Robert Owen (1771-
1858), Mary Anne Evans (George Eliot) (1819-1880) und Bertrand Rüssel (1872-1970).

Es folgen die Biografie von John Toland und eine Charakterisierung seiner Werke mit
Textauszügen (61-92). Dabei stützt sich Jestrabek hauptsächlich auf den zweiten Band von
Fritz Mauthner, Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande, Aschaffenburg 2011.

Anschließend werden Auszüge von Tolands Werken wiedergegeben: Die ersten drei

von insgesamt fünf Briefen an Serena 1704 (93-150). Hinter der Briefadressantin Serena

verbirgt sich Königin Sophie Charlotte (1668-1705), die Frau des Preußenkönigs Friedrich

I., die Toland 1701 in Berlin «als charmante, geistvolle und den kulturellen und
wissenschaftlichen Fragen ihrer Zeit gegenüber aufgeschlossene Gesprächspartnerin
kennen- und schätzengelernt hatte» (75). Im ersten Brief geht es um den Ursprung und die
Macht von Vorurteilen, der zweite handelt von der Geschichte der Unsterblichkeit der
Seelen und der dritte untersucht den Ursprung des Götzendienstes. Toland bezieht sich
auf viele antike, griechisch-römische Philosophen und Historiker und nimmt in seiner

Argumentation die materialistische Religionskritik Ludwig Feuerbachs (1804-1872)
vorweg.

Es folgen in der Übersetzung Tolands ein Auszug aus Giordano Brunos Die Vertreibung

der triumphierenden Bestie (151-155) und sein 1720 veröffentlichtes Pantheistikon
(156-181). Jestrabek gilt es als «Tolands wichtigstes Werk zum Lebensende, quasi sein
Credo und eine Zusammenfassung seiner wichtigsten Aussagen» (87). Hier fordert
Toland zu einer pantheistischen Genossenschaft auf, faktisch zu einer «Vereinigung der
auserlesenen Freidenker zu einem vorläufig geschlossenen Bund ohne Christus und Gott»
[Fritz Mauthner] (88).

Wiedergegeben werden auch die Satzung für die «Abhaltung der Versammlungen des

Sokratischen Bundes» (182-197) und eine «Kurze Erörterung liber die Philosophie der
Pantheisten und ihre Nachachtung sowie über das Ideal des sittlichen Menschen» (198-
205). Den Schluss des Bandes bilden «John Tolands Bibliographie» (206-207) und
literarische Hinweise zur «Aufklärung in England» (208-210).

Jestrabek hat den Band didaktisch mit vielen erklärenden Anmerkungen aufbereitet und
zeitgenössischen Drucken und Bildern von Persönlichkeiten und Reproduktionen der
Buchtitel von Toland ausgeschmückt.

Der zweite Band beschäftigt sich mit Leben, Werk, Weltanschauung und politischen
Aktivitäten von Anacharsis Cloots: «Johannes Baptista Hermanus Maria Baron Cloots
von Gnadenthal, bzw. Jean Baptiste Baron de Cloots du Val-de-Grâce, stammte aus dem

holländisch-preußischen Adel und nannte sich später Anacharsis Cloots, geboren am 24.

Juni 1755 auf Schloss Gnadenthal bei Kleve (Cleve) und nach einem Schauprozess guillotiniert

am 24. März 1794 in Paris. Cloots war ein atheistischer Philosoph der französischen

Spätaufklärung, Anhänger und engagierter Politiker der Französischen Revolution,
gewählter Abgeordneter der Nationalversammlung und zeitweise Präsident des Jakobinerclubs.

Er gab sich - zur Betonung seines kosmopolitischen Anspruchs - den Beinamen
Orateur du genre humain (<Redner für die ganze Menschheit), oder das <Menschenge-

SZRKG, 110(2016)



524 Rezensionen - Comptes rendus

schlecht)).» (7) Diese zusammenfassende Kennzeichnung wird ausfuhrlich und detailreich
im einleitenden Beitrag «Der Ausgang des siècle des Lumières, dem Jahrhundert der

Aufklärung. Anacharsis Cloots, der (Redner für die ganze Menschheit») (7-90)
beschrieben, wobei Jestrabek hauptsächlich auf die Dissertation von Selma Stern (1890-
1981) über Cloots zurückgreift (Selma Stern, Anacharsis Cloots der Redner des

Menschengeschlechts, Dissertation Berlin 1914).
Anschließend geht Jestrabek auf «Rezeption und Nachwirkungen» (91-102) des

Spätaufklärers durch Historiker ein, verweist darauf, dass es keine wertneutrale Geschichtsschreibung

gebe und deshalb die Stellung zur Französischen Revolution zeige, «ob ein
Historiker reaktionär oder demokratisch gesonnen» (94) sei. Fürs Hier und Heute gilt
entsprechend: «Lehren aus der Geschichte zu ziehen, heißt deshalb die Forderungen von
Demokratie und Laizismus zu erfüllen.» (100)

Es folgen vom (inzwischen hundertjährigen) Prof.em. Theodor Bergmann neu übersetzte

Dokumente: Cloots Drama (1786): «Der triumphierende Voltaire oder die enttäuschten
Priester» (103-115), einige seiner Reden vor dem Nationalkonvent: die am 19.6.1790
gehaltene «Für das Komitee der Ausländer» (117-119), die vom 12.8.1792 «Im Namen
der Preußischen Föderierten» (120-121), die vom 17.11.1793 «Die Religion ist das größte
Hindernis» (122-125) und die «Öffentliche Erklärung für den Nationalkonvent: Die
Spektakel oder Einfluss auf die öffentliche Erziehung» vom 26.12.1793 (126-131); in
diesen Texten werden Cloots kosmopolitische und laizistische Anschauungen faßlich.

Im nachfolgenden Beitrag: «Die Parteienkämpfe der Französischen Revolution um den
Laizismus» (132-157) charakterisiert Jestrabek nicht nur die verschiedenen Positionen
der an der Revolution beteiligten Parteien und Gruppierungen zum institutionellen Klerus
(Papsttum und Priesterschaft) und den damit verbundenen terroristischen Aktionen; der
Autor verteidigt auch selbstbewußt die Radikalen: die Cordeliers (Jean-Paul Marat, George

Jacques Danton, Camilles Desmoulins), die Hérbertisten (Jacques-René Hébert, Pierre-
Gaspard Chaumette) und den Enragés (Jacques Roux); denn diese bekämpften am
kompromisslosesten jede religiöse und kirchliche Verdummung des Volkes und setzten sich
für die sozialen Belange der unteren Volksklassen ein.

Abschließend wird «Der Republikanische Kalender der Französischen Revolution»
(158-161) erklärt; bibliographische Hinweise (162-165) folgen. Auch dieser Band ist
reich bebildert und enthält viele erklärende Hinweise. Beide Bände Heiner Jestrabeks sind
solide gearbeitete, aufklärerische Volksbücher.

Bad Münstereifel Ruth Wilma Albrecht

Fabian Fechner, Entscheidlingsprozesse vor Ort. Die Provinzkongregationen der Jesuiten

in Paraguay (1608-1762) (=Jesuitica, Quellen und Studien zur Geschichte, Kunst und
Literatur der Gesellschaft Jesu im deutschsprachigen Raum 20), Regensburg, Verlag
Schnell & Steiner, 2015, 356 S.

Die Gesellschaft Jesu gilt gemeinhin als zentralistisch regierte Organisation, die in der
Frühen Neuzeit im Zuge von Globalisierung, Konfessionalisierung sowie durch einen
tiefen Wandel der Verwaltungspraxis und Schriftlichkeitsfunktionen die mittelalterlichen,
synodal verfassten Orden ersetzte oder reformierte. Dass ihrer Kommunikation und
Administration tatsächlich ein pyramidales Konzept zugrundelag und dass Ignatius von
Loyola in Zusammenarbeit mit dem Sekretär Juan de Polanco dieses gegen zahlreiche
Widerstände aufbaute, ihre Nachfolger weiterführten und dass es Anspruch der General-

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 525

superioren und Provinziäle bis zur Aufhebung des Ordens 1773 bildete, weist Markus
Friedrich in seiner 2011 erschienenen Habilitationsschrift Der lange Arm Roms? Globale
Verwaltung und Kommunikation im Jesuitenorden 1540-1773 plausibel nach. Allerdings
macht er auch darauf aufmerksam, dass die Gesellschaft Jesu neben römischen bzw. rein
hierarchisch kommunizierten Entscheidungen und Normen noch einen anderen Referenzrahmen

brauchte, um in ihrer weltweiten Ausdehnung funktionsfähig zu sein.

Dabei verfügte die Gesellschaft Jesu immer auch über synodale Elemente: die
Generalkongregation als höchste Instanz, aber auch die Prokuratoren- und Provinzkongregationen
als Versammlungen eines repräsentativen Mitgliederausschusses. Im alltäglichen und
konkreten Leitungsvollzug waren diese in ihrer Position den Kompetenzen der obersten

Amtsträger aber nachgeordnet. So betont Friedrich, dass zum Wesen der Gesellschaft Jesu

die bemerkenswert seltene Abhaltung von Generalkongregationen gehörte. Erstaunlich ist
aber trotzdem, dass in den umfangreichen Monumenta Historica Societatis Iesu die Quellen

der Kongregationen nie ediert wurden. Wohl liegen die Dekrete der Generalkongregationen

im Institutum Societatis Iesu gedruckt Mitte des 18. und Ende des 19. Jahrhunderts

vor. Dabei handelt es sich aber um ein Handbuch, das in die Bibliothek jeder Niederlassung

gehört. Den Ansprüchen einer Edition wird es bei weitem nicht gerecht. Die
Abweichungen zu den Manuskripten sind beträchtlich, zudem fehlen neben den Dekreten die
vorbereitenden und begleitenden Akten, was jegliche Forschung verunmöglicht. Läszld
Lukäks hat sich wohl mit der Edition von Provinzkongregationen beschäftigt. Sein
umfangreiches Manuskript schlummert aber unvollendet im Archiv des Historischen Instituts
der Gesellschaft Jesu in Rom. Dass der Orden selbst die Erschliessung dieser Quelle in
den letzten Jahrzehnten nicht gefordert hat, ist ein Rätsel, zumal er sich intensiv darum
bemüht hat, zu einem synodalen Urgrund seines eigenen Wesens vorzudringen.

Fabian Fechner hat sich während seiner Studien der Geschichte und Literatur in Tübingen

und Buenos Aires sowie während ausgedehnter Forschungsaufenthalte in Rom, Sevilla

und Lima eingehend mit den Reduktionen der Provinz Paraguay und dem Guaranikrieg
beschäftigt. In der heute breit abgestützten Erforschung des Kulturtransfers zwischen
Neuer und Alter Welt gelten die Reduktionen als Scharnier schlechthin des Kontakts
zwischen Missionaren und indigener Bevölkerung. Es ist allgemein anerkannt, dass dort
keine einseitige Übernahme europäischer Normen stattfand. Vielmehr kam es durch die
notgedrungene lokale Anpassung römischer Weisungen zu einem Wechselverhältnis von
Identitätsbildung und Kulturtransfer zwischen Jesuiten und Indios. Fechner merkte während

seinen Forschungen im Generalsarchiv der Gesellschaft Jesu in Rom, dass die
Provinzkongregationen von Paraguay die Rolle einer Vermittlerin und eines Entscheidungsgremiums

zwischen der Gesellschaft Jesu vor Ort und der Ordenskurie in Rom einnahmen.

Die bisher nicht erschlossenen Akten der Kongregationen bilden den direktesten
Zugang zu offenen Fragen, die sich in der Begegnung von Missionaren und Indigenen
ergaben. Die alle sechs Jahre einberufenen Kongregationen ernannten zudem sogenannte
Prokuratoren, die nach Europa und wieder zurückreisten und Informationen, Ware und
Personen im Kontakt mit den stationären Prokuratoren in Rom, Madrid, Lissabon und
Sevilla austauschten.

Fechner hat damit nicht nur ein Element jesuitischer Verwaltung gefunden, das den

Blick auf die pyramidale Verfasstheit des Ordens ergänzt, sondern er gibt damit auch
Antwort auf neue aktuelle Fragen zur Erforschung von Herrschaft in globalgeschichtlicher
Sicht. Es gelingt ihm eine Darstellung von Politik als Kommunikationsprozess, in dem
Herrschaftsausübung als Ineinandergreifen von polyzentrischen Aushandlungsprozessen
verstanden wird. Lokale Beratungen in Paraguay wurden in den Verwaltungszentren in
Rom wahrgenommen, kommentiert, was wiederum auf die Gemeinschaft am Ausgangsort

SZRKG, 110(2016)



526 Rezensionen - Comptes rendus

zurückwirkte. So kommt zum Vorschein, welche Bedeutung Missionaren in Regionen
schwach ausgeprägter Staatlichkeit zukommt, und dass auch in Gebieten des königlichen
Patronats die Präsenz römischer Instanzen gegeben war. Aber auch der Jesuitenorden
selbst erscheint als soziale Gruppe, die in verschiedene Partikularinteressen untergliedert
war, und deren Mitglieder zwischen Ordensoberen und weltlichen Autoritäten agierten
und sich dabei sowohl sachspezifischen, lokal gebundenen Entscheidungsmotiven als
auch einem allgemeingültigen Ordensethos verpflichtet sahen.

In einer allgemeinen Beschäftigung mit dem Wesen der Provinzkongregationen kommt
Fechner zum Schluss, dass die ursprünglich intendierten Kompetenzen des Gremiums eng
gesteckt waren: Es ging lediglich um die Wahl des Prokuratoren, der Informationen nach

Rom bringen und entsprechende Weisungen zurückvermitteln sollte. In Wirklichkeit aber
wurde die Provinzkongregation zum Forum, in dem die Richtungskämpfe in der Provinz
ausgefochten und dem Generalat übermittelt wurden. So werden die Akten zum Spiegel
von Amtshandlungen zwischen der Ordenskurie und der jeweiligen Provinz, zwischen
Interessensgruppen innerhalb einer Provinz und zwischen verschiedenen Provinzen. Die
Kongregation erweist sich so als zentrales Verhandlungs- und Entscheidungsgremium.

Fechner untersuchte den Gesamtbestand der Kongregationsakten der Provinz Paraguay,
allerdings mit dem Fokus auf die Analyse von Entscheidungsprozessen, die die Reduktionen

hinsichtlich Legitimierung, Realisierung und Finanzierung betrafen. Diese spielten
sich im Spannungsfeld zwischen dem spanischen Patronat, den örtlichen politischen und
kirchlichen Instanzen und den ordenseigenen Autoritäten ab.

In der Zeitspanne von 1608 bis 1762 wurden insgesamt 23 reguläre und vier abgekürzte
Provinzkongregationen abgehalten, auf denen 522 Anfragen behandelt wurden. Dass sich
die Teilnehmer zu den oft ähnlichen Themen nicht in einer unité de doctrine äusserten, ist
evident. Damit verknüpft ist das Zeugnis der Akten, dass verschiedene Gegenstände
wiederholt diskutiert wurden und Interessensgruppen ihre Ansprüche aufeinander
abstimmten. So ist eine Spaltung zwischen den zahlenmässig unterlegenen Indiomissionaren
und den in Kollegien wirkenden Jesuiten, die die spanisch stämmige Bevölkerung und
Mestizen betreuten, auszumachen. Wegen der grossen Entfernung war die Teilnahme der

ersteren an den Kongregationen mit grossen Beschwernissen verbunden. Die Provinzleitung

versuchte wiederholt, diese zu dispensieren und durch andere Ordensmitglieder zu
ersetzen. Das Machtwort des Generals beharrte aber auf deren adäquaten Vertretung. Die
Missionare der Guaranireduktionen versuchten hingegen, wohl begünstigt durch deren

politische Bedeutung, wiederholt einen Sonderstatus zu erwirken. Ihr Superior sollte
einem Rektor gleichgestellt sein. General Acquaviva wollte auch garantiert wissen, dass

die Missionare vor den Prokuratoren eigens vertreten waren, was später allerdings nicht
mehr umgesetzt wurde.

Keine Spannungen hingegen finden sich in der Frage des Status der Indios, die in den

Akten einerseits als edel, dann aber als besonders benachteiligt dargestellt werden. Die
Provinz trat einmütig für eine grosszügige Dispenspraxis bei Eheschliessungen ein. Durch

Hartnäckigkeit gelang es dabei den Patres, den General in wenigen Jahren umzustimmen
und ihnen einen grossen Handlungsspielraum zuzugestehen. Zudem sollten die von den

Jesuiten getauften Indios direkt dem spanischen König und nicht den spanischen Siedlern
unterstehen, also von der Encomienda, einer Art Leibeigenschaft, ausgenommen sein.

Von der dafür erforderlichen Tributzahlung konnten die Jesuiten ihre Indios geschickt
dispensieren. Nicht ganz vereinbar damit ist die Politik der Aufnahme von Novizen.
Während in den siebziger Jahren des 16. Jahrhunderts noch Mestizen zugelassen wurden,
häuften sich in der Folge kritische Stimmen. Hier war es das Generalat, das sich gegen
eine völlige Ausgrenzung aussprach, wohl aber 1709 dekretierte, dass keine Mestizen zur

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 527

Priesterweihe zugelassen werden durften. Indios den Weg in den Orden zu ermöglichen,
war bezeichnenderweise in den Akten nie Gegenstand von Beratungen.

Während in Konflikten mit Bischöfen und lokalen Instanzen sich die Jesuiten gerne auf
Papst und König beriefen, sprach sich der General hingegen tendenziell für irenische

Lösungen und gegen Konfrontationen aus. Das Einvernehmen war ihm grundsätzlich
wichtiger als die Durchsetzung verbriefter Rechte. Hingegen war es für ihn selbstverständlich,

dass die Jesuiten in den Reduktionen, die Spaniern und Kreolen unzugänglich
waren, eine eigene Rechtsprechung praktizierten.

Zum zentralen Ereignis weltgeschichtlicher Bedeutung, dem Guaranikrieg, finden sich
in den Akten der Provinzkongregationen keine nennenswerten Spuren. Bei der Versammlung

von 1750 war er noch nicht aktuell, bei der von 1756 bereits vorüber. Fechner
kommt aber dennoch zum Schluss, dass in der Belastungssituation dieses Krieges die

provinzinteme Situation augenfällig wird, die sich in den Kongregationsakten wiederfindet,

ja wohl sogar durch die regelmässig durchgeführten Versammlungen geschaffen
wurde. Denn sie zeugen von einer dialogalen Form der Beschlussfassung, mit der sie auch
ihr GehorsamsVerständnis verbanden. Der General Hess aber über Gesandte klar
kommunizieren, dass er den Vertrag von Madrid mit der damit verbundenen Räumung von sieben
Reduktionen widerspruchslos und sogleich umgesetzt haben wollte. Dieser direkte
Eingriff eines Generals widersprach der bisher üblichen Entscheidungsfindung und führte die
Provinz selbst vor eine Zerreissprobe.

Mit diesem Werk wird die Ordensprovinz Paraguay zu einem Fallbeispiel für dezentralisierte

Entscheidungsprozesse, die aber immer in Rück- und Absprache mit der Zentrale
erfolgten. Es ist zu vermuten, dass Paraguay kein Sonderfall ist, sondern dass die Akten
anderer Provinzen ein ähnliches Bild vermitteln würden. Der Jesuitenorden, der sich
selbst immer über das Institut, d.h. die Satzungen, die Dekrete der Generalkongregationen
und die Generalserlasse definierte, zeigt sich in diesem Buch von einer anderen Seite. Das

Ringen um Entscheidungen im Abstimmen verschiedener Positionen und Interessens-

gruppen aufeinander gehört ebenso zu seinem Selbstvollzug wie die bedingungslos geforderte

Umsetzung obrigkeitlicher Weisungen. Fechners Buch führt nicht nur
bemerkenswerte Informationen über die Provinz Paraguay zu Tage, sondern animiert dazu, die
entsprechenden Akten anderer Kongregationen auszuwerten, was neue Erkenntnisse zur
jesuitischen Entscheidungsfindung erwarten lässt.

Rom Paul Oberholzer

Dieter Gembicki/Heidi Gembicki-Achtnich (éd.), Le Réveil des cœurs. Journal de

voyage du frère morave Fries. Languedoc, Béarn, Guyenne, Saintonge, Angoumois, Poitou,

1761-1762. Préface de Jean-Paul Chabrol. Cartographie de Jacques Mauduy (=Le
Croît Vif, Coll. Documentaires), Saintes, Editions Le Croît vif, 2013, 521 S., Karten.

Bei dem anzuzeigenden Buch handelt es sich um die erstmalige Edition eines einmaligen
Dokuments, nämlich eines Tagebuchs des mährischen Bruders Peter Konrad Fries 1720—

1783), der 1720 in Montbéliard geboren wurde und 1739-1741 in Strassburg Theologie
und Philosophie studierte. Obwohl von beiden Eltern her Lutheraner trat er 1748 in Kontakt

mit den mährischen Brüdern und wurde zehn Jahre später in Herrenhut in deren
Gemeinschaft aufgenommen (biografische Tabelle S. 76-78 der Einleitung). Sein erster
Posten war 1759-1760 in Neuwied, und von dort aus wurde er in den Jahren 1760-1762
auf eine Visitationsreise nach Frankreich geschickt, um die französischen Reformierten

SZRKG, 110(2016)



528 Rezensionen - Comptes rendus

(Hugenotten) und allfällige mährische Brüder in Frankreich zu besuchen. Seit der
Revokation des Edikts von Nantes 1685 lebten die Hugenotten im Untergrund oder, um es mit
einem zeitgenössischen Ausdruck zu bezeichnen, in der «Wüste» (frz. désert). Kinder, die

von einem hugenottischen Pfarrer getauft worden waren, galten als Bastarde, die nicht
erbberechtigt waren. Ehen, die auf einer der heimlichen Versammlungen der Hugenotten
geschlossen wurden, waren nicht gültig, und Verstorbene durften nicht auf einem öffentlichen

Friedhof beerdigt, sondern mussten irgendwo verscharrt werden, was in der Stadt
noch schwieriger war als auf dem Land. Die Pfarrer wurden in Lausanne ausgebildet, aber

aus Kostengründen konnten sie nur zwei (statt vier) Jahre studieren, d.h. ohne Hebräisch
und Griechisch zu lernen. Immerhin nahm der Druck in der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts ab, und 1787 kam es zu einer Art öffentlichen Anerkennung. Auf der andern
Seite gründete Graf Niklaus-Ludwig von Zinzendorf 1722 zusammen mit exilierten Brüdern

aus Mähren und Böhmen die Niederlassung Herrenhut, die rasch in Deutschland, den

Niederlanden, England und auch in der Schweiz und Frankreich ausstrahlte (Karten, 24).
Herrenhut setzte sich zwei Ziele: einerseits die Missionierung von Heiden in Grönland,
den Karaïben, Surinam und Kurland sowie der Indianer in Pennsylvania (USA) (Karte,
27), und andererseits die Arbeit in der «Diaspora», wozu auch Frankreich gehörte. Anders
als andere Missionare, etwa die Jesuiten, sollten die zu bekehrenden Heiden nicht zu
mährischen Brüdern, sondern nur allmählich zum Christentum bekehrt werden.

Bereits vor Fries waren erste «Boten» nach Frankreich geschickt worden, so 1730 u

1737. Die Bilanz war recht negativ: Die Hugenotten seien «complètement morts en regard
du Seigneur», und ebenso ihre Pfarrer. Auch sei die Situation für die «Boten» sehr gefährlich,

die Leute seien allen Fremden gegenüber sehr misstrauisch, und noch mehr, wenn sie
mährische Brüder witterten. Im Jahr 1745 lernte Zinzendorf in Genf den Perückenmacher
Leonhard Knoll kennen, der in den Jahren 1746-1748 und 1752-1754 zwei Reisen nach
Frankreich unternahm. Dieser setzte die Verbreitung von Druckschriften der mährischen
Brüder in Frankreich in Gang, doch wollte Zinzendorf nicht, dass Knoll ein drittes Mal
reiste, denn er sei zu unvorsichtig und seine Botschaft vom gekreuzigten Christus mit Blut
und Wunden zu wenig nüchtern. Stattdessen wurde Fries geschickt, den man als vorsichtiger

einschätzte und der ausserdem, geboren in Montbéliard, zweisprachig war. Fries
brach am 14. Dezember 1760 um 13 Uhr von Neuwied auf und kehrte am 22. September
1762 recht erschöpft dahin zurück. Am 21. November des gleichen Jahres brach er nach
Herrenhut auf, wo er Mitte Dezember ankam und mit der Niederschrift seines Journals

begann, das er am 9. Februar 1763 fertigstellte; es wird nicht klar, ist aber doch recht

wahrscheinlich, dass er über Vorstufen verfügte, wohl in Form von berichtenden Briefen,
denn sonst hätte er sich wohl nicht in all den Einzelheiten erinnert, die seinen Bericht
auszeichnen. Dieser scheint auch nur in einem «aide-mémoire» bekannt geworden zu
sein, den Fries für einen Vortrag verwendete (in Anhang I als Dokument 45 abgedruckt);
das Original blieb rund 250 Jahre im Archiv in Herrenhut liegen und wird erst jetzt zum
ersten Mal publiziert. Als Sukkus des «aide-mémoires» kann festgehalten werden, dass

Fries die Situation in Frankreich noch weniger positiv einschätzte als sein Vorgänger
Knoll: die französischen Protestanten liebten die mährischen Brüder nicht, unter ihnen sei

der Deismus weit verbreitet - trotzdem oder gerade deshalb müsse die Mission in Frankreich

weiter gehen; es gibt denn auch heute noch mährische Brüder in Frankreich. Dies ist
aber wohl nicht das Verdienst von Fries, der alles verurteilt und verdammt, was nicht
«herrenhutisch» und auch nur von weitem nach Aufklärung aussieht - und dies im selben

Jahr, als Voltaires Traité sur la tolérance erschien (1763).
Man kann also den Herausgebern nicht vorwerfen, dass sie ihren Gegenstand

überschätzen, aber sie unterschätzen ihn auch nicht, sondern betten ihn gut in die Landschaft

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 529

des hugenottischen und aufgeklärten Frankreichs ein. Ihre Editionsgrundsätze sind sehr

vernünftig, und das Journal liest sich denn auch sehr flüssig und spannend. Man kann

fragen, warum Fries sich der französischen Sprache bediente, wo er doch wohl ursprünglich

deutscher Muttersprache war (er beherrscht die deutsche Sprache ohne Gallizismen,
die französische aber mit einigen Germanismen), und die Adressaten des Journals auch.
Die Herausgeber vermuten wohl zu Recht, dass er mit der Wahl der französischen Sprache

seinem Gegenstand, den französischen Zuständen, näher zu sein glaubte. Das Journal
umfasst vier Hefte; das erste berichtet über die Reise von Neuwied nach Marsillargues
(bei Montpellier) mit einem Abstecher in die Cevennen (14. Dez. 1760-6. April 1761),
das zweite über die Reise von Montpellier bis Bordeaux, mit einem Abstecher ins Béarn
(6. April-28. Aug. 1761), das dritte über die Reise von Saintonge nach Angoumois (29.
Aug.-9. Dez. 1761) und das vierte über den Aufenthalt in Bordeaux und die Rückkehr in
die Schweiz (10. Dez. 1761-16. Juli 1762); allen vier Heften sind sehr anschauliche Karten

und Itinerare beigegeben, die u.a. auch über die Transportmittel informieren. Die
Texte sind mit einem ausführlichen Sachkommentar versehen, der keine Wünsche offen
lässt; er informiert nicht nur über Personen, sondern auch über Sachen, insbesondere

religiöse Begriffe, und verweist nicht selten auf ein äusserst nützliches Glossar, das sich
in Anhang II findet. Anhang I enthält 47 zeitgenössische Texte, die zum grössten Teil
unediert sind. Alles in allem eine sehr gelungene Edition, die sowohl über die Lage der

Hugenotten als auch über das Fortschreiten der Aufklärung in Frankreich orientiert, wenn
auch aus einem Blickwinkel, der beiden Gegenständen nicht eben wohl gesonnen war.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

19. und 20. Jahrhundert:
Imaginationen, gesellschaftliches Handeln, Verhältnis zum Staat

Maren S/.iede/Helniut Zander (Hg.), Von der Dämonologie zum Unbewussten. Die
Transformation der Anthropologie um 1800 (=Okkulte Moderne. Beiträge zur Nichthe-
gemonialen Innovation), Berlin/München/Boston, De Gruyter 2015, 300 S.

Anzuzeigen ist der erste Band des Projektes «Gesellschaftliche Innovationen durch
<nichthegemoniale> Wissenschaftsproduktion. <Okkulte> Phänomene zwischen Mediengeschichte,

Kulturtransfer und Wissenschaft», dessen Beiträger aufzeigen, wie um 1800 die
Deutungen psychischer Phänomene sich verändern. An die Stelle von außen kommender
Ursachen (Geister, Hexen, Teufel) treten innere seelische Prozesse. Das Überraschende

ist, dass die damit verbundenen Innovationen nicht von den herrschenden Institutionen
und den in ihnen gültigen («aufgeklärten») Maßstäben, sondern von «nichthegemonialen»
Gruppen (Okkultisten, Geistheilem, Spiritisten) ausgehen. Man kann von einer <aufge-
klärten Dämonologie> innerhalb einer «okkulten Moderne» sprechen, die um die Wende
zum 19. Jahrhundert in Medizin, Theologie, Religionswissenschaft, Physik (Elektrizität!)
und überhaupt im Verständnis des Menschen einen innovativen Wandel auslöste.

Vor allem eines fällt im vorliegenden Band auf: Es ist die innovative Rolle, die in all
dem der Arzt Franz Anton Mesmer, aber - überraschender Weise - auch sein Gegenspie-

SZRK.G, 110(2016)



530 Rezensionen - Comptes rendus

1er Johann Joseph Gaßner, spielte. Daneben findet man, wie zu erwarten, Swedenborg
oder Amand Marc Jacques de Chastenet, Marquis von Puységur, aber auch zahlreiche
weniger bekannte Namen. Doch es handelt sich nicht um eine lexikonartige Aneinanderreihung

von Personen, die Autoren stellen vielmehr besondere Aspekte heraus, die den
innovativen Charakter der zur Sprache kommenden Gestalten und ihrer verschiedenen
neuen Deutungen aufzeigen. Das Faszinierende dabei ist, dass teilweise bis heute gültige
Beurteilungen ins Wanken geraten, so wenn Karl Baier bei der Darstellung der Kontroverse

Mesmer-Gaßner im Endergebnis die letztgültige Innovation nicht bei Mesmer,
sondern bei Gaßner sieht. Alles in allem ein sehr informatives und in seinen Ergebnissen
nicht selten überraschendes Buch. Eine Anfrage im Blick auf die Religionsgeschichte sei

jedoch erlaubt. Abgesehen von dem äußerst kenntnisreichen Beitrag von Martina
Neumeyer über die «Christliche Mystik» des Joseph von Görres und den verstreuten
Hinweisen auf Justinus Kemer sucht man vergebens einen Beitrag, der sich intensiv mit dem
Verhältnis des Mesmerismus zu religiösen Konnotationen der Somnambulic, speziell im
katholischen Bereich, befasst (etwa den Wundmalen als Zeichen von Heiligkeit, mit einem
Blick auf Clemens Brentano und Anna Katharina Emmerick). Aber vielleicht dürfen wir
dazu eine Studie von Maren Sziede erwarten. Doch nun kurz zu den einzelnen Beiträgen.

Christian Kassung (Berlin) wendet sich in «Selbstschreiber und elektrische Gespenster»

der Entdeckung der Elektrizität zu und stellt fest, dass diese nicht wirklich zur
Entdämonisierang beitrug, dass sich vielmehr im Spiritismus die Geister bei ihren
Manifestationen nunmehr gerade der Elektrizität bedienten. Friedemann Stengel (Halle-
Wittenberg) befasst sich mit Emanuel Swedenborg, der Geister als wirkfähige Wesen
abschaffte, sie aber sozusagen durch die Hintertür wieder einführte, insofern durch die

Verbindung seiner «aufgeklärten» Deutungen mit «mesmeristischer Magie» bei seinen

Gefolgsleuten im Spiritismus erneut jenseitige Geister auftauchten. Besonderes Interesse
verdient, wie schon angedeutet, der Beitrag von Karl Baier (Wien), der die einzelnen
Facetten der Auseinandersetzung zwischen Mesmer und Gaßner mit ihrer überraschenden
Aus- und Nachwirkungen nachzeichnet. Mesmer selbst und seiner Annahme eines
unpersönlichen Fluidums wie dessen Transformierung in Richtung auf das Unbewusste bei
seinen «Schülern» und Nachfolgern wendet sich Maren Sziede (Freiburg/Schweiz) zu.
Den praktischen Kontext dazu liefert Tilman Hannemann (Bremen), wobei er das

Ineinandergreifen von Spiritismus und Medizin, Naturwissenschaft und Religion in den Jahren

1784 bis 1812 aufzeigt. Speziell mit somnambulen und sonstigen Frauen im Feld des

Mesmerismus und ihrem Verhältnis zu den sie «behandelnden» Magnetiseuren (freilich
ohne speziellen Bezug auf die hintergründigen jeweiligen Milieus) befasst sich Nicole
Edelmann (Paris). Besonders hingewiesen sei auf den hochinteressanten Beitrag von Jean

Claude Wolf (Freiburg/Schweiz), der die Verbindung des Mesmerismus zur Philosophie
zur Sprache bringt und dabei zu dem erstaunlichen Ergebnis kommt, «dass Kant einer der
Ahnväter des Memerismus» sei. Der Transformierung des Hexenverständnisses in Richtung

auf eine weltimmanente Erklärung wendet sich Kathrin Utz Tremp (Fribourg) zu.
Auch Johannes Dillinger (Mainz u. Oxford) befasst sich mit den «Hexen», wobei er
feststellt, dass sich zwar die dämonologische Deutung zugunsten immanenter Erklärung
verändert, dass jedoch «Kernargumente» in neuem Gewand weiterleben. Martina
Neumeyer (Eichstätt) und ihre Beschäftigung mit der «Christlichen Mystik» von Görres
wurde bereits erwähnt. Dabei zeigt sich gewiss eine Art von «Re-Dämonologisierung».
Wichtig erscheint jedoch vor allem der Hinweis auf das «unaufgeklärte» Wirklichkeitsverständnis

der Romantik, für das Kunst und Poesie realer ist als bloße Rationalität (vgl.
hierzu auch: Wolfgang Frühwald, Das Spätwerk Clemens Brentanos, Tübingen 1977). Der

Weiterentwicklung der «Entdämonisierung» im 19. Jahrhundert und den damit verbundenen

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 531

Diskussionen gehen die beiden letzten Beiträge nach: Stephanie Gripentrop (Basel): «Vom
Mesmerismus zur Hypnose» und Sabine Haupt (Freiburg/Schweiz): «Vom <Genius> zum
(versteckten Poeten>». Hier sei vor allem auf die Rezeption «mesmeristischer» Vorstellungen

im Bereich der Belletristik dieser Zeit, gipfelnd bei E.T.A. Hoffmann, hingewiesen,
wobei Hoffmann freilich nur einen Gipfelpunkt darstellt, vor allem, wenn man die
angelsächsische Literatur, beginnend mit der «gothic novel», in Betracht nimmt.

Zum Schluss eine Bemerkung zum durchaus sympathischen Moderne-Begriff des
Buches und der geplanten Reihe. Hier wird nämlich, auch entgegen neuester Veröffentlichungen

(vgl. Oliver J. Wiertz [Hg.], Katholische Kirche und Moderne, Münster 2015),
ernst gemacht mit dem Begriff einer pluralen Moderne, der eben nicht mit einem
bestimmten rationalistischen Fortschrittsbegriff des 19. Jahrhunderts identisch ist, sondern
irrationale Momente, Mythos und Mystik, ja okkulte Momente, einbezieht.

Wien Otto Weiß

Emiel Lamberts, The Struggle with Leviathan. Social Responses to the Omnipotence of
the State, 1815-1965, Lcuven, Leuven University Press 2016, 343 S.

Der Autor Emiel Lamberts, der das vorliegende Buch bereits 2011 in niederländischer
Sprache herausgegeben hat, legt hier ein grossartiges Buch vor, das sich stellenweise wie
ein Roman liest und grosse Sprachkraft besitzt. Der Leser wird förmlich in eine andere
Welt hineingezogen. Spannung ist gegeben, vor allem dann, wenn Lamberts dem Aufbau
einer «geheimen» katholischen Presseorganisation in Genf nachspürt. Gustav von Blome
dient Lamberts dabei als (ein) prosopografischer Aufhänger. Dieser schillernde, talentierte
und prinzipientreue Aristokrat, Neffe Metternichs, der mit Bismarck verhandelte, Kaiser
Franz Josef wegen seiner der Kirche gegenüber ambivalenten Haltung zeitweise weniger
goutierte und am Aufbau eben der vorgenannten «Katholischen Internationalen» beteiligt
war, begleitet den Leser auf einer längeren historischen Wegstrecke, in der die katholische
Kirche einen neuen Platz im gesellschaftlichen und politischen Organigramm Europas zu
finden hatte.

Männer-Köpfe aus einem politischen, militärischen, wirtschaftlichen und kirchlichen
Umfeld prägen hier die Geschichte Lamberts, der sein Werk auf gesellschaftliche Eliten
hin ausrichtet, die europaweit vernetzt sind. Die mächtig aufstrebenden Nationalstaaten
mit ihrer überhöhten und umfassenden Staatsidee boten für viele kirchliche Akteure eine

ideologische Angriffsfläche, unter anderem für das Papsttum unter Pius IX. und Leo XIII.
Die Katholiken traten freilich nicht einheitlich auf, ihre Antworten waren vielfältig,
uneinheitlich, disparat. Forderten etwa die einen («liberale Katholiken») im liberalen
Mainstream der Zeit die generelle Freiheit für die Kirche, so pochten die anderen
(«ultramontane Katholiken») auf eine «privilegierte Freiheit» (133). Gerade das markante soziale

Engagement der katholischen Gruppierungen war für Lamberts ein Ausdruck davon,
dass man sich politisch gesehen nicht einigen konnte (121). Zudem boten die «social

responses», die sich in den Jahrzenten vor Rerum Novarum ausbildeten, die Möglichkeit,
die ab 1870 virulente «römische Frage» auf eine andere Ebene zu transponieren (197),
hier die katholische Hierarchie neu zu verorten, neu ins Spiel zu bringen. Das war eine der
Geburtsstunden der modernen Christdemokratie, die in unserer Gegenwart (mit Ausnahme

Deutschlands vielleicht, vgl. Bild Angela Merkels vor dem von Oskar Kokoschka
angefertigten Gemälde Adenauers, 313) eine grosse Krise erleidet. Lamberts versteht es,

komplexe Zusammenhänge in einfachen Worten zu erklären, Vorwissen ist nicht nötig.

SZRKG, 110(2016)



532 Rezensionen - Comptes rendus

Gerade darum ist dem Band eine weite Verbreitung zu wünschen, die sozialen Fragen
sind aktueller denn je, und auch der religiöse Aspekt scheint darin wichtiger zu werden als

auch schon mal.

Fribourg David Neuhold

Lisa Dittrich, Antiklerikalismus in Europa. Öffentlichkeit und Säkularisierung in Frankreich,

Spanien und Deutschland (1848-1914) (=Religiöse Kulturen im Europa der Neuzeit

3), Göttingen, Vandehoeck&Ruprecht 2014, 615 S.

Bei 615 Seiten schluckt man vorerst angesichts einer Dissertation, wenn bedacht wird,
dass so manche Fakultät in der Schweiz in ihren Reglementen eine Beschränkung von
Doktoratsthesen auf 250-300 Seiten anmahnt. Also hätten wir es hier umfangsmässig mit
zumindest zwei Doktoraten zu tun; ein wuchtiges schweres Buch also, das fällt gleich auf.
Vermutlich wird das viele potentielle Leserinnen und Leser abschrecken, oder zu einer
Auswahl (über das hilfreiche Sachregister) greifen lassen. Hier ist nicht der Ort auf
Details dieser mit dem Max-Weber-Preis bei Prof. Martin Baumeister in München, der
nunmehr als Direktor des DHI in Rom amtet, im Jahre 2012 von Lisa Dittrich eingereichten
Dissertation einzugehen. Olaf Blaschke hat dies beispielsweise in einer kantigen Art und
Weise schon anderenorts getan. Ich möchte hier spezifisch auf die Bebilderung des Bandes

zu sprechen kommen, der in meinen Augen äusserst gelungen und der das bis heute
«wirksame» europäische Phänomen des Antiklerikalismus für eine bestimmte Zeitspanne
zu fassen sucht - nunmehr ist der (freilich wohl sichtlich schwächer gewordene)
Antiklerikalismus in freier und nicht ganz unproblematischer Abwandlung David Nirenbergs zu
einem «symbolischen Antiklerikalismus» geworden; weil dieser vielfach ohne (katholische)

Kleriker, zumindest in grösserer Quantität, auskommt bzw. auskommen muss. Es

interessiert aber, wie die verstärkte Präsenz des Islam in Europa dieses Phänomen beein-
flusst bzw. beeinflussen werden wird. Aber zur Bebilderung des Bandes: 26 Bilder,
hauptsächlich Karikaturen, sind es - die manchmal stärker besprochen und im Text
herangezogen, in ihn hineingeflochten hätten werden können. Es geht zumeist um die
vermeintliche und reale Macht der Kleriker (229, 258, 259-261, 263, 302-303, 305, 486 -
mit oftmaliger Verkettung der Bilder «Spanien», «Jesuiten», und «Kleriker»), aber auch
der Darstellung und Herausarbeitung einer tiefen Dichotomie (199, 459, 463). Das Titelbild

ist passend gewählt. Wir treffen auf es nochmals auf S. 421, wo es von Dittrich in
einen Diskurs der Menge bzw. der Masse eingeordnet wird. Denn ein Mittel der Antiklerikalen

war es, die Kleriker als in grosser Zahl (tatsächlich nahm ihre Zahl in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts nach einem Einbruch nach der Revolution massiv zu) zu
illustrieren, auch und gerade dort, wo letztere Zielscheibe von Repression und Ausweisung

wurden, wie etwa die allermeisten französischen Kongregationen, die 1901/1904 das

Land verlassen mussten. Dittrich schreibt zu dieser Karikatur des Der wahre Jakob vom
Oktober 1904: «Frankreichs Umrisse gaben eine barbusige Marianne-Figur ab, die Cancan

tanzend Ordensgeistliche aus dem Land trieb. Mit diesem Bild unter der Überschrift
(Frankreichs höhere Balletkunst im Dienste der Freiheit) kommentierte die sozialistische
Zeitschrift die Abstimmung über das Gesetz über das Verbot von erzieherischer Arbeit
der Orden in Frankreich. Besonders Bayern und Spanien wurden bevölkert, aber auch
Preußen drohte Gefahr; der Reichskanzler Bernhard von Bülow (1849-1929) scheint fast
in serviler Manier die ankommenden Massen willkommen zu heissen.» (458). An dieser
Stelle soll das Bild nochmals wiedergegeben werden, die sozialistisch ausgerichtete Sati-

SZRK.G, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 533

re-Zeitung der vorletzten Jahrhundertwende wurde von der Universitätsbibliothek Heidelberg

digitalisiert: <digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/wjl904/0255>, siehe unten. Ähnliches
etwa geschah für die beissende «La Calotte» auf gallica.bnf.fr, sodass uns heute für solche

Untersuchungen gute historische Bild-Quellen bequem zur Verfügung stehen. Die
treffende, wenn auch nicht zu ausführliche Beschreibung der Karikatur Gabriele Galantaras
könnte hier um kleine Beobachtungen ergänzt werden: Die Schweiz als stacheliges
igelähnliches Tier im Zentrum, das aus der Sicht des Karikaturisten dieser klerikalen Flut
Widerstand leistet und der tränenvergiessende, mit der Tiara versehende Papst, der das

Schauspiel etwas von der Feme kniend beobachtet. Gerade die Schweizer Kantone Fri-
bourg und Wallis haben aber (gegen den Willen des Bundes) viele Ordensleute
aufgenommen und von dieser «französischen Balletkunst» antiklerikaler Natur profitieren können,

wie etwa auch Belgien, das auf der europäischen Landkarte des Karikaturisten zwar
kein Eigenleben entwickelt, jedoch auch massive Debatten zu klerikaler Überfremdung
kannte, und schlussendlich aus dem massiven Zuzug starken Profit schlug. Nicht nur an
diesem Beispiel kann illustriert werden, dass Dittrich in ihrem Untersuchungszeitraum
von 1848-1918 einen europäischen Antiklerikalismus am Werk sieht (506/507), den sie
manchmal in einer etwas konzeptionellen, komplizierten Sprache zu greifen versucht.

Das Fazit (492-512) bündelt sodann das Ergebnis des Bandes konzise, wenn es den
Antiklerikalismus als eine delegitimierende, aber in sich heterogene Strömung zeigt. Diese sah

sich selbst als auf der Seite der Zukunft und des Fortschritts stehend, die aber gerade
versöhnende, vermittelnde Stimmen, wie den liberalen Katholizismus verdrängte.
«Charakteristisch für das Verhältnis war vielmehr [...] ein Dialog von Schwerhörigen - eine
Kommunikation, die die Gegenposition aufgreift, ohne in einen diskursiven Austausch zu
treten.» (501) Das, der «diskursive Austausch», klingt gut; war und ist aber schwer zu
realisieren, vor allem in «Kulturkämpfen» - wobei wir dann nicht mehr nur bei der
Geschichte, sondern eher schon bei der Anthropologie (und auch schon wiederum in der

Gegenwart, sei es universitär, sei es gesellschaftlich) wären.

Fribourg David Neuhold

SZRKG, 110(2016)



534 Rezensionen - Comptes rendus

Johann Baptist Olav Fallize, Römisches Tagebuch 1866-1871, hg. von Joachim Köhn
unter Mitarbeit von Jean Malget, Freiburg im Breisgau, Verlag Herder, 2015, 391 S.

Johann Baptist Fallize (1844-1933) wurde in Bettelange in Luxembourg als Sohn einer
Handwerkerfamilie geboren und wuchs in Harlingen auf. Nach der Matura am Athénée
Royal in Luxembourg studierte er als Alumnus des Collegium Germanicum in Rom am
Collegio Romano Philosophie und Theologie. 1871 empfing er die Priesterweihe, im Jahr
darauf wurde er zum Dr. theol. promoviert. In Luxemburg übernahm er die Redaktion
kirchlicher Zeitschriften und wirkte von 1876 bis 1881 als Pfarrer von Pintsch - von 1881

bis 1886 war er Parlamentsabgeordneter der von ihm gegründeten Katholischen Partei.
1887 übertrug ihm die Propaganda Fide die Leitung der Mission in Norwegen; 1892
wurde die Präfektur zum Apostolischen Vikariat erhoben und Fallize empfing die
Bischofsweihe. Er blieb für dreißig Jahre auf dieser Stelle und engagierte sich tatkräftig für
den Ausbau. Die Zahl der Missionsgemeinden wuchs von 1887 bis 1930 von acht auf 19.

Als wichtiges Werk schuf Fallize 1901 die Kongregation der Franz-Xaverius Schwestern
mit Mutterhaus in Bergen. Aufsehen erregte die Norwegen-Mission 1910 durch eine
kirchliche Vorschrift, welche katholische Kinder zum Besuch konfessioneller Schulen
verpflichtete, und zwei Jahre nach Fallizes Rücktritt durch die Konversion der Schriftstellerin

und späteren Nobelpreisträgerin Sigrid Undset (1882-1949) zur katholischen Kirche.
Erlebnisse seiner Studienzeit hielt Fallize fest in einem Tagebuch, das er aufbewahrte

und später, aus Anlass seines 80. Geburtstages, dem damals amtierenden Rektor des

Collegium Germanicum zusandte. Dabei erklärte er: Ich möchte «meinem geliebten
römischen Mutterhause vor meinem Tod mein Kleinod als bescheidenes Vermächtnis eines
dankbaren Sohnes hinterlassen» (22). Das höchst aufschlussreiche Aktenstück hat sich im
Kollegiumsarchiv erhalten; nun haben es Jean Malget und Joachim Köhn ans Licht gehoben

und in vorbildlicher Weise ediert. Der Text rückt die Persönlichkeit und die Religiosität
eines Alumnen aus der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts deutlich ins Licht. Einen

besonderen kirchengeschichtlichen Wert verschafft ihm die Zeitstellung; denn in Fallizes
römische Studienjahre 1866 bis 1871 fielen Vorbereitung und Durchführung des Ersten
Vatikanischen Konzils und der Untergang des Kirchenstaates. Der Autor lässt Lesende an
den Ereignissen teilhaben aus Sicht eines engagierten und hervorragend vernetzten
Studenten, der den Entwicklungen und allen damit verbundenen Unwägbarkeiten unmittelbar
ausgesetzt war. Zugute kam ihm eine ausgeprägte literarische Begabung: Schon als
Gymnasiast hatte Fallize sich poetisch versucht, und in der Studienzeit wirkte er als römischer
Korrespondent kirchlicher Zeitschriften seiner Heimat. Später widmete er einen Teil des

Berufslebens dem Journalismus und war in den Jahren 1884 bis 1886 Chefredaktor der
Tageszeitung Luxemburger Wort. Die Aufzeichnungen führen die Lebensordnung der
Studenten am Germanicum vor Augen. Sie zeigen die Organisation der Gemeinschaft im
Haus mit Veranstaltungen, mit wöchentlichen Aufenthalten in der städtischen Villa Saba,

mit den Herbstferien in San Pastore, aber auch mit zahlreichen Besuchen historischer
Denkmäler und Museen. Aufschlüsse lassen sich gewinnen zur geistlichen Bildung mit
den Liturgien und den Gebetszeiten, mit der Teilnahme an Gottesdiensten in römischen
Kirchen, insbesondere in den päpstlichen Basiliken. Fallize lässt die letzten Jahre des

Kirchenstaates lebendig werden: Er beschreibt die Konflikte zwischen den Anhängern des

Risorgimento und päpstlich Gesinnten, zeigt wie Gerüchte entstanden und
Feindwahrnehmungen sich aufbauten. Pius IX. wird vorgestellt als überaus populärer, geradezu
emotional verehrter Pontifex. Der Jahreslauf des öffentlichen Lebens ist vorgeführt als
Kaskade regelrechter neubarocker Inszenierungen, mit Höhepunkten zur Feier des goldenen

Priesterjubiläums des Papstes im Jahr 1869. Mit besonderer Hingabe und großer

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 535

Detailkenntnis sind die Etappen auf dem Weg zum Konzil beschreiben; neben

organisatorischen Details ist die publizistische Debatte nachgezeichnet, die im Vorfeld zu
kirchlichen Parteibildungen in Frankreich und in Deutschland führte. Das Konzil selbst
hinterließ beim Studenten einen tiefen, nachhaltigen Eindruck; die Eröffnungsfeier schildert

er als geradezu religiöse Erfahrung: «Da saßen sie also, die Apostel des Herrn, in

unaussprechlicher Würde und Majestät, ein Schauspiel für Engel und Menschen. [...] Es

war, als wäre uns ein Blick in das himmlische Jerusalem gestattet gewesen» (253).
Das Konzil war für Fallize der historische Einschnitt, der in der Kirche endgültig Spreu

von Weizen trennte. Ganz unbefangen unterschied er zwischen wahr und falsch, und sehr
aufmerksam kolportiert er die Versuche der Konzilsminderheit um Erzbischof Félix-
Antoine Dupanloup von Orléans. Informationen bezog er aus der Nähe zum Geschehen,
aus Kontakten mit Konzilsteilnehmern im Germanicum, vor allem aber auch aus italienischen,

französischen und deutschen Presseberichten. Ignaz Döllinger wurde in dieser
Sicht diskussionslos zur Unperson, und entsprechend fiel das Urteil aus: «Alles wie bei
Luther: Er lügt wie Luther, verdreht die Geschichte wie Luther, schmeichelt den Fürsten
wie Luther, nur ist er dümmer als Luther» (349, zum 23. April 1871). Dass der Kirchenstaat

dem Untergang geweiht war, wollte er lange nicht wahrhaben. Als es doch geschah,
war es für Fallize die große Katastrophe - er sprach vom «Sacrilegium der Italiener»
(332). Der Text zeigt die Wahrnehmung der Ereignisse aus der Sicht eines entschiedenen

Anhängers Pius' IX., der sich von Kritik und Infragestellung zu keiner Zeit auf irgend
eine Weise hätte verunsichern lassen und sich auch nicht damit auseinandersetzte. Anders
als in Erinnerungen, die ganz aus der Rückschau verfasst sind, bleiben Schilderungen zu
anderen Studenten oder zu Professoren, zur Auseinandersetzungen mit theologischen
Fragen oder zum alltäglichen Studienbetrieb vollständig im Hintergrund. - Die Edition ist
mit sehr sorgfältig, gut lesbar und mit großer Kenntnis kirchengeschichtlicher
Zusammenhänge erarbeitet. Sie ist allen wärmstes zu empfehlen, welche einen Zugang suchen

zu einer Innensicht in die römische Priesterbildung der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

- und sie ist auch jenen empfohlen, die nach Ursachen fragen für die Selbstpositionierung

der katholischen Kirche gegenüber der Welt bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts.
Und allzu oft auch darüber hinaus.

Luzern Markus Ries

Tony Ballantyne, Entanglements of Empire. Missionaries, Maori, and the Question of
the Body, Durham/London, Duke University Press, 2014, 376 p.

The Treaty of Waitangi, which was signed by over five hundred Maori chiefs and
representatives of the British Crown, resulted in the declaration of British sovereignty over
New Zealand in 1840. In his book, Entanglements of Empire: Missionaries, Maori, and
the Question of the Body, the historian Tony Ballantyne offers a critical reading of the

ways in which Maori were gradually incorporated in commercial, religious, and political
networks of the British Empire. Missionaries had been working and living with, and

among, Maori since 1814, when the Church Missionary Society was founded in the Bay
of Islands. These Protestant missionaries were implacable opponents of colonisation and

regularly denounced the physical suffering inflicted by Europeans on Maori. Ironically,
however, their insistence on the enfeebled nature of Maori ultimately provided a powerful
rationale for colonisation. The Treaty of Waitangi heralded colonisation as an act of pro-

SZRK.G, 1 10(2016)



536 Rezensionen - Comptes rendus

tection, designed to defend the interest of an enfeebled people; a discourse that had been

highly informed by missionary knowledge.
Historians have demonstrated the crucial impact of missionary representations for the

formation of identities in Britain (cf. Ann Laura Stoler, Race and the Education of Desire.
Foucault's History of Sexuality and the Colonial Order of Things, Durham/London 1995;
Susan Thorne, Congregational Missions and the Making of an Imperial Culture in
Nineteenth-Century England, Stanford 1999; Catherine Hall, Civilising Subjects. Metropole
and Colony in the English Imagination 1830-1867, Cambridge 2002). Ballantyne develops

this line of inquiry by combining metropolitan constructions of the Maori body with
daily-life struggles between Maori and missionaries on the frontier in New Zealand. He
examines not only the many and variable ways in which the body was represented and

incorporated into discourse but also a diverse array of practices surrounding the body.
Ballantyne thereby contrasts the figure of the suffering native, which was used as a political

tool to legitimise British rule over New Zealand, with the contested meaning of the

body on the edge of empire. His book is divided into six chapters, which focus on key
issues in the cross-cultural debates over the body between Maori and missionaries: housing,

work, trade, sexual transgressions, illness, and death.

Ballantyne attempts to reconstruct the particularity of both Maori and British bodily
systems while tracking the uneven but very real transformation of both of them. Whilst I

agree that both the Maori and the missionary side are owed a history and an anthropology,
this aspiration proves difficult to implement. Ballantyne registers missionary abhorrence
of such practices as prostitution, cannibalism, and slavery but fails to explore how Maori
might have viewed these practices in any sustained way. Missionary sources offer great
benefits for researchers interested in histories of entanglements but they are insufficient to
understand the history of colonised people, especially before the arrival of outsiders.

Many historians compensate this shortcoming of missionary sources by turning to
contemporary studies on the subject. But the danger herein lies in circular reasoning, as most
of these studies draw on missionary or colonial sources themselves.

Although Ballantyne might have set his sights too high, his book reminds us how
valuable missionary archives are to historians interested in a critical reading of colonialism.
Firstly, they offer insights into imperial entanglements that go beyond formal colonisation,

to times and places where missionaries were often the only Europeans. Secondly,
missionary texts are situated texts, inflected by their location and conditions of production.

They are products of lasting cross-cultural collaboration and therefore differ sharply
from texts written by colonial officials, traders or scientists. Thirdly, missionary archives

encompass a wide range of literary genres. Whereas personal journals might hold intimate
and revealing details, a great deal of popular missionary print culture was highly
processed. It is therefore necessary to read missionary archives against the grain (cf. Linda
Ratschiller/Siegfried Weichlein [Eds.], Der schwarze Körper als Missionsgebiet. Medizin,
Ethnologie, Theologie in Afrika und Europa, Köln/Weimar/Wien 2016).

Ballantyne achieves this «by being seriously committed to recovering the porousness
of missionary texts and how they were moulded by local developments.» (14) His
approach to missionary sources shows that when historians read Maori as active shapers of
both missionary texts and real social formations, they cannot write Maori themselves out
of the history of these imperial entanglements or simply reduce them to being objects of
Western discourse. A critical reading of missionary sources not only uncovers actors that

might have been previously invisible to historical scrutiny but also promises insights into
subjects that are not directly, or only marginally, addressed. For instance, it is striking that
although the body is omnipresent in Entanglements of Empire through negotiations on

SZRK.G, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 537

practices such as clothing, tattooing, and eating, missionary sources on Maori very rarely
explicitly mention the body.

Entanglements ofEmpire is a conclusive book about the role of the body in the consolidation

of British influence in New Zealand. Missionaries were pivotal in entangling Maori
in the webs of empire despite their objection to formal colonisation. Missionary narratives
around Maori bodies were composed and ordered for metropolitan readers, revealing the

very different ends of knowledge-making in the métropole and at the empire's edge.

Ballantyne shows that while Maori were able to contest missionary teachings about the

body, they were less able to shape their representation in metropolitan print culture or
control the long exchanges between the Colonial Office and various interest groups that

finally led to the signing of the Treaty of Waitangi.

London Linda Ratschiller

Patrick Houlihan, Catholicism and the Great War: Religion and Everyday Life in

Germany and Austria-Hungary 1914-1922, Chicago, CUP, 2015, 302 p.

Patrick Houlihan's Catholicism and the Great War: Religion and Everyday Life in
Germany and Austria-Hungary, 1914-1922 is a deeply researched and thoughtfully
constructed study of the wartime religious lives and attitudes of Catholic clergy and laity,
both in and beyond the military. It is full of insights as to the power of religion in general,
Catholicism in particular, to mobilize a population for war, to sustain them in war's midst,
and to give them a sense of meaning in the tragic aftermath. Houlihan's book is an exciting

addition to the growing body of scholarship on religion and the Great War not only
because of its focus on lived religion but also because of its comparative frame. In his The

Great and Holy War: How World War I Became a Religious Crusade, Philip Jenkins
called on historians of religion and the Great War to think more transnationally. Houlihan
shows Anglophone readers just how enriching such an approach can be.

Catholicism and the Great War is an ambitious book about a multi-sided topic. Houlihan

is interested in describing and comparing Austrian and German Catholics, at home
and at war, from pre-war years through the immediate post-war period. He is, thus, wrestling

not just with the narratives, symbols, and practices of a religious tradition, i.e.

Catholicism, but also with the always combustible mixture of defeat, theodicy, and civil
religion in distinct social, cultural, and political environments. One could isolate any one
of these topics, e.g. Catholicism on the German home front, the civil religion of post-war
Austria, and have sufficient material for several books. That Houlihan is able to keep his

own study to one single, efficient volume is a testament to his discipline as a scholar and a

writer, and also his effectiveness in selecting and presenting examples. Authors of useful
monographs must make choices. Houlihan chooses well.

In addition to the Herculean task of transnational comparison, Houlihan also forwards
an argument based on an interfaith comparison. In short, he believes that Catholicism was
able to provide greater degrees of comfort and meaning to Catholic soldiers than was
Protestantism in its many forms. The argument raises more questions than it answers
(How could one substantiate a case for the affirmative or the negative? What is at stake in

developing such an argument?) but it is at least an interesting thought experiment.
A determined and skilled researcher, Houlihan worked in archives across Germany and

Austria gathering the rich source material for this book. Especially impressive are his
meticulous reconstruction of the Catholic milieus in pre-war Germany and Austria-

SZRK.G, 110(2016)



538 Rezensionen - Comptes rendus

Hungary and his description of the challenges to Catholic soldiers in both armies as they
encountered the chaos of war. The circumstances that Catholics faced in Germany and

Austria were markedly different, Houlihan points out, but these home front differences
often diminished under the weight of similar wartime challenges. The extensive and
robust Catholic hierarchy of the Hapsburg Empire weathered the conflict better than the

more diffuse and marginal German Catholic church, but in both cases chaplains were
unable to «contain the flow of spiritual energy that poured out during the Great War.»
(116) Perhaps more troubling for the chaplains, they were also unable to keep hold of the
reins of religious authority.

The heart of Houlihan's book is an extended chapter on «faith in the trenches» in which
he describes the complex religious lives that soldiers developed in response to the existential

pressures of war and the frequent difficulties connecting with the ecclesiastical hierarchy.

Houlihan captures well the variety of religious expressions in which soldiers engaged
and the myriad sources of comfort - both official and not - that they found. This chapter
is at its best when it allows the sources to be as multivalent as they are and gives the

soldier-subjects room to be confused, conflicted, and earnestly faithful. The voices Houlihan

showcases are deeply human; the stories he tells are tragic; the behaviors he describes

are familiar to anyone who has studied the religious culture of the combatant armies. The

chapter falters a bit when Houlihan's emphasis turns, however briefly, to Catholicism's
superior adaptive and meaning-making powers in war. It is certainly true that some Catholic

soldiers drew on their faith during the war and came through grateful for the Church
and the strength it offered. Whether or not more Catholics than Protestants had this
experience is, ultimately, an unanswerable question.

Houlihan's chapter on the papacy of Benedict XV, though somewhat removed from his
focus on lived Catholicism, offers readers an opportunity to reflect on the challenges
Benedict faced in leading a Church seemingly bent on its own destruction. Catholics and
Christians of all stripes were killing and maiming each other at an appalling rate. In

response, Benedict extended humanitarian relief to prisoners of war, demonstrating the
Church's willingness to care for its flock, and attempted to broker a non-punitive peace
among the warring nations. This direct intervention to secure peace failed, but given the
circumstances of the papacy: no political clout to speak of, strained or severed relationships

with national bishops, it was a noble effort. Houlihan reads Benedict XV's efforts to
heal warring Europe as positive contributions to the «prestige and believability of the

papacy as a spiritual institution» (200), but one could be forgiven for seeing them also in
the gloomier light of papal crisis and decline. Put differently, the pivot toward spiritual
authority came about as part of a broader realization that European heads of state had little
time for papal solutions to their problems.

Catholicism and the Great War gives readers a tremendous amount to think about and

will surely be part of the Great War reading lists for years to come. Of the many questions
it asks, the many thoughts it provokes, perhaps the most enduring has to do with its
subject; wartime Catholicism. Namely, was there such a thing? Scholars who study religions
are used to framing the subject matter using familiar labels (Islam, Protestantism, Judaism,

Catholicism, etc.) that transcend the lives and the bodies of practitioners. One could

argue that the evidence Houlihan presents points not toward «Catholicism and the Great
War» but rather toward German Catholicism, Austrian Catholicism, French, Belgian,
English, Italian, and American Catholicism and the Great War. These qualifiers seem

necessary because the beliefs, the practices, and the demands of Catholicism (and of
Protestantism as well) were so heavily conditioned by the government a soldier or priest
served and the homeland he defended. If it is the state that determines the justness of a

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 539

conflict, decides how and in what ways the papacy is relevant, and, in very real ways, sets

the terms of sin and salvation, perhaps it makes sense to acknowledge this primacy of
authority and of soldierly loyalty in the categories that we use. At the level of the believer,
it also makes sense to ask which practices or attitudes, if any, set Catholic apart from non-
Catholic soldiers and whether, on balance, these «Catholic» qualities are enough to constitute

a distinguishable «Catholicism».
In sum, Patrick Houlihan has done a marvelous job of contextualizing and describing

Catholic soldiers' struggles with coherence and meaning in the face of war. He has also
raised important questions about the coherence and meaning of Catholic identity at the

opening of a violent century.

Illinois Jonathan H. Ebel

Michael Hesemann, Völkermord an den Armeniern. Mit unveröffentlichten Dokumenten
aus dem Geheimarchiv des Vatikans über das größte Verbrechen des Ersten Weltkriegs,
München, HERBiG, 22015, 351 S.

Zugegeben: Nach Veröffentlichung dreier Forschungsbände zum historischen Völkermord

an den christlichen Armeniern im Osmanischen Staat als dem ersten <modernen>

Völkermord (oder Genozid) und größtem Verbrechen während des Ersten Weltkriegs vor
zehn Jahren (R. Albrecht, Genozidpolitik im 20. Jahrhundert, Aachen, Shaker ^Allgemeine

Rechtswissenschaft], drei Bände: Bd. 1: Völkermord(en) 2006; Bd. 2: Armenozid
2007; Bd. 3: Hitlergeheimrede 2008), zahlreichen wissenschaftsjournalistischen Aufsätzen
und zuletzt drei zusammenfassenden politikhistorischen Beiträgen (R. Albrecht,
Murdering) People. Genocidal Policy within 20th Century - Description, Analysis, and
Prevention: Armenocide, Serbocide, Holocaust as Basic Genocidal Events during the World
Wars; in: Brukenthalia. Romanian Cultural History Review, 2 [2012], 168-185; ders.. The
Murder of Armenians. Armenocide - Genocide - Genocide Prevention: Aspects of Political

and Historical Comparative Genocide Studies; in: Remembrance & Solidarity, 2

[2014], 91-106; ders., Murder(ing) Armenians. The Turkish genocide against the Ottoman

Armenians during the First World War and its place in the political history of the
20th century; in: SZRKG, 108 [2014], 127-148) hatte ich nicht vor, mich noch einmal
öffentlich zum Armenozid zu äußern.

Der Grund, dies doch zu tun, ist das Buch von Hesemann. Das hier kurz vorgestellt
wird. Es erschien zeitgleich zum hundertsten Jahrestag des Armenozid wie Hosfelds Buch
Tod in der Wüste (Rolf Hosfeld, Tod in der Wüste. Der Völkermord an den Armeniern,
München, Beck, 2015; rezensiert in SZRKG, 109 (2015), 415) und faßt als Sachbuch

eindringlich, überzeugend und lesbar den Stand des Wissens um diesen ersten großen
Völkermord des 20. Jahrhunderts als Prototyp eines modernen Genozid zusammen (Irving
Louis Horowitz, Taking Lives. Genocide and State Power. London, Transaction Books,
1980, 47: «The fate of the Armenians is the essential prototype of genocide in the twentieth

century.»)
In der Tat: Was zunächst wie eine der üblichen Polizeiaktionen als Razzia gegen

armenische Notablen im damaligen Konstantinopel am 24. April 1915 begann - führte zum
genozidalen Leidensweg, dem Armenozid, der wohl ältesten christlichen Nation in den
nächsten Jahren mit etwa 1,5 Millionen Ermordeten. Unter dem Vorwand einer angeblichen

Verschwörung von Armenier gegen das Osmanische Reich setzte das Regime der

«Jungtürken» mit ungeheurer Grausamkeit seine «Vision» eines muslimischen Staats in

SZRKG, 110(2016)



540 Rezensionen - Comptes rendus

die Tat um. Die türkische Regierung leugnet diesen Genozid bis heute, spricht wenn
überhaupt von einem «bedauerlichen Massaker». Doch die Dokumentation der Ereignisse,
erstmals unter Verwendung bislang unveröffentlichter Quellen aus dem Geheimarchiv des

Vatikans, belegt erneut und eindringlich dieses historische Menschheitsverbrechen.
Die Anlage des Völkermordbuchs von Hesemann zum Armenozid ist historisch-chronologisch.

Es beginnt mit einem Vorwort von Azat Odukhanyan, enthält Karten,
Abbildungen und die üblichen Verzeichnisse (Quellen; Literatur; 694 Anmerkungen;
Bildnachweise; Danksagung des Autors). Einer Problemeinleitung («Wer redet denn heute
noch von der Vernichtung der Armenier») folgen geschichtliche Hinweise zu ihrer
Verfolgung im Osmanischen Staat unter der «Knute des Halbmonds», zur «Revolution der

Jungtürken» 1908/09 und deren späterem Versuch der «Endlösung der Armenierfrage»
während des Ersten Weltkriegs mit vielen dokumentarischen Belegen und Quellenhinweisen.

Drei Ausblickskapitel («Ein gefährliches Nachspiel», «Das Erbe der Jungtürken»,
«Was unsere Verantwortung ist») verdeutlichen auch die moralische Positionen des

Autors, der betont: «Möge dieses Buch dazu beitragen, dass die Flamme der Erinnerung an
die Opfer dieser größten Christenverfolgung der Geschichte, des ersten Völkermordes in
einem schreckensreichen Jahrhundert, nie verlöscht.»

Bad Münstereifel Richard Albrecht

Laura Pettinaroli, La politique russe du Saint-Siège, Rome, École française de Rome,
2015, 937 p.

Frutto di un lungo e accurato lavoro di ricerca, iniziato nel 2002, il libro di Laura Pettinaroli

La politique russe du Saint-Siège, edito dall'École française de Rome nel 2015,
s'impone corne un contributo insostituibile per lo studio di una materia vastissima, ad alto
coefficiente di difficoltà e dai contorni non sempre facilmente decifrabili, quale la storia
dei rapporti fra Santa Sede e Russia nel lungo arco cronologico fra la rivoluzione del 1905

e Finizio délia seconda guerra mondiale (che inaugura la stagione délia sovietizzazione
dell'Europa centrale). Sulla base di una documentazione largamente inedita attinta da

numerose fonti d'archivio (fra cui, in particolare, i fondi dell'Archivio Segreto Vaticano,
délia Congregazione degli Affari ecclesiastici straordinari, délia Congregazione per la
Chiesa orientale, i depositi degli archivi dei ministeri degli Affari Esteri francesi e russi,
ecc.), grazie alla perfetta padronanza dei risultati interpretativi délia storiografia pregressa
e attraverso la consultazione delle fonti a stampa reperite in innumerevoli biblioteche

europee, classificate per tipi e per tematiche, Fautrice congeda un'opera di ampio respiro
sia sul piano filologico-critico che su quello del F interesse storico più generale, che spazia
dalla storia delle relazioni internazionali alla storia culturale, dalla diplomazia al dibattito
teologico, fïno alla dimensione antropologica.

Il volume si compone di tre sezioni: Ia 1905-1917. Convertir une Russie en mutation;
IIa 1917-1928: la nouvelle Russie au cœur des préoccupations du Saint-Siège; IIIa 1928-
1939: La politique russe du Saint-Siège entre crise et spiritualisation. Con tale periodiz-
zazione, Fautrice ha modo di storicizzare, attraverso l'ampiezza del corpo documentale, le
diverse modalità d'intervento délia Santa Sede nel contesta russo (con particolare atten-
zione al dinamismo missionario e all'azione caritativa), che segnano un difficile cammino
fatto di soste e di riprese, momenti di speranza e di delusione, senza mai interrompere il
legame con un paese tanto importante per gli equilibri mondiali e sempre présente e caro
al cuore délia Chiesa universale.

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 541

L'autrice segnala in modo particolare l'intensa attività messa in atto dalla Congregazio-
ne degli Affari ecclesiastici straordinari e dalla Commissione «Pro Russia», al cui interno
Mgr. Michel d'Herbigny occupa un posto centrale per le sue grandi potenzialità di me-
diazione con le diplomazie straniere e di abile pressione sulla stampa e sulle riviste spe-
cializzate. Un particolare interesse riveste nella trattazione l'analisi delle relazioni Roma-
Mosca all'indomani délia rivoluzione d'ottobre. Pur non essendo la Santa Sede aprioris-
ticamente contraria all'evoluzione istituzionale e aile trasformazioni sociali (come dimo-
stra il suo atteggiamento negli avvenimenti rivoluzionari del 1905 e del febbraio 1917),
dopo la rivoluzione d'ottobre il Vaticano si trova costretto a operare un radicale rin-
novamento delle sue tradizionali modalité d'azione, moltiplicando, a esempio, gli sforzi
diretti alla sensibilizzazione dell'opinione pubblica internazionale contre il totalitarisme
comunista.

Ha inizio cosi la «doctrinalisation» délia questione comunista che, nonostante lo sforzo
intellettuale per la comprensione dei presupposti teorici del materialismo dialettico nella
fase preparatoria délia «Divini redemptoris» (584), rimane perô una riflessione «incom-
pleta» (627) sul fenomeno totalitario, ancorata alio schema basilare délia condanna
dell'ateismo e incapace - soprattutto nel contesta délia «polarizzazione ideologica» degli
anni Trenta - d'incorporare in una proposta teologica unitaria il rifiuto ugualmente forte e

schierato delle idéologie nazionaliste, razziali e antisémite.
La «doctrinalisation» non oltrepassa dunque il livello dell'ideologicizzazione del con-

flitto secondo i canoni di un progetto di ricristianizzazione délia société che si esprime in
tecniche di persuasione di massa intorno ai simboli mobilitanti dell'identità e dell'apparte-
nenza religiosa (apparizioni mariane, indulgenze, figure tutelari).

L'analisi del fatto devozionale con gli strumenti délia storia culturale e dell'antropo-
logia religiosa è uno degli aspetti ermeneutici più innovativi e interessanti del libre che

offre, attraverso la lente di ingrandimento délia storia russa e delLanticomunismo cattoli-
co, un'importante chiave di lettura di una problematica più ampia e strategical l'ingresso
délia Chiesa cattolica nella modernité ambigua del suo Novecento.

Da una parte, la riflessione sul comunismo ispira un rinnovamento dei contenuti del

Magistère sociale délia Chiesa che apre, fra i ranghi deU'associazionismo cattolico, possibilité

inédite di dialogo col marxismo (seguite con preoccupazione délia Santa Sede, pp.
586 e ss); dall'altra la mobilitazione anticomunista utilizza una comunicazione emotiva
del messaggio religioso che, replicando in forme devozionali i meccanismi délia propaganda

moderna, investe il terreno profondo délia coscienza e veicola una vera e propria
«teologia délia storia» (627), un pensiero finalista e nécessitante che alimenta il mito di
una Russia immaginaria ed epifanica collocata all'orizzonte di un'attesa escatologica,
dove un ordine immutabile di Vérité ripareré errori e cadute delle eresie contemporanee.

Ma il libre di Laura Pettinaroli è ancora molto altro. Il volume si présenta anche come
una Transfergeschichte delle dinamiche di réciprocité e di conflitto dei gruppi
dell'emigrazione politica e religiosa, un appassionante itinerario storico lungo le rotte
dell'espatrio e dell'esilio, che sono crocevia di scambi linguistici, nazionali e spirituali (i
cattolici latini di origine straniera a San Pictroburgo, 161; i profughi ortodossi, ebrei,
uniati a Berlino, Parigi, pp. 330 e ss). È in questa dimensione dell'emigrazione che si forma

una sorta di coscienza europea intessuta di esperienze di dialogo e di mutuo riconosci-
mento. Emerge soprattutto la questione del dialogo ecumenico, condizionato da divisioni
interne e chiusure autodifensive in ambito ortodosso e da pretese di egemonia o logiche
annessioniste in campo cattolico, eppure sempre fervido e ricco di potenzialité, grazie
anche al contributo pioneristico di intellettuali corne p. Yves Congar che nel 1937 si

confronta col pensiero di Soloviev, Berdiaev, Boulgakov (576).

SZRK.G, I 10(2016)



542 Rezensionen - Comptes rendus

Da questo punto di vista il rispecchiamento del cattolicesimo occidentale nell'alterità
delFOriente slavo e ortodosso, descritto dal libro di Laura Pettinaroli, puô essere letto
come il racconto storico di un 'Éducation européenne di cui, da molto tempo, si sentiva la

mancanza. Nell'ottobre del 1978, pochi giorni prima délia sua elezione al soglio pontifico,
Karol Wojtyla proponeva dalle pagine délia rivista «Vita e Pensiero» una riflessione
intorno al quesito: dove finisce l'Europa? Ammettendo possibili variazioni del concetto di

«europeo» (dovute alla presenza nel passato di due centri religioso-culturali, Roma e

Costantinopoli), l'arcivescovo di Cracovia contestava P«inclinazione a pensare e parlare
delPEuropa in dimensioni esclusivamente occidentali» ed esortava pertanto ad addentrarsi
dentro la «complessità enorme e molteplice» di quella parte di continente che si colloca al

di qua del confine che «corre lungo gli Urali fino al Mar Caspio e lungo il Caucaso fino al

Mar Nero», entro cioè «la frontiera délia contrapposizione e delle antinomie interiori, che

portano con sé l'Oriente e l'Occidente, ma anche [...] del reciproco completamento, délia
complementarietà, alla cui base si trova una sorgente comune» (Una frontiera per
l'Europa, dove?, in: Vita e Pensiero, 61, nn. 4-5-6, luglio-dicembre 1978). Il volume di
Laura Pettinaroli ha il merito di muoversi dentro questa complessità, riuscendo a proporre
delle risposte persuasive ad alcune questioni rimaste finora inevase e ponendo, nello
stesso tempo, nuove domande, con un'apertura intellettuale che suggerisce piste di ricerca
innovative per altrettante ipotesi di lavoro per i ricercatori neofiti.

Roma Marialuisa Lucia Sergio

Robert M. Zoske, Sehnsucht nach dem Lichte - Zur religiösen Entwicklung von Hans
Scholl. Unveröffentlichte Gedichte, Briefe und Texte (=Münchner Theologische Beiträge
15), Eierbert Utz Verlag, München 2014, 828 S.

Hans Scholl ist eines der Mitglieder der «Weissen Rose», eines Freundschaftsbundes in

München, die ihren Widerstand gegen die Nazi-Herrschaft mit dem Prozess unter Roland
Freisler mit anschliessendem Todesurteil (1943) unter dem Fallbeil bezahlten. Hans
Scholl ist mit seiner Schwester Sophie wohl am besten bekannt; die Studien, Filme und

Radiosendungen über sie und ihre Gefährten sind unzählbar. Gerade bei den Geschwistern
Scholl ist eine geistige Entwicklung nachweisbar, die die begeisterten Hitler-Jugend- und
Bund-deutscher-Mädel-Mitglieder zu entschiedenen Gegnern der totalitären Ideologie und
Staatsmacht wandelte. Diesen Vorgang schildert eingehend die Hamburger Dissertation
(2014) von Robert M. Zoske (geb. 1952), Pastor der Evangelisch-Lutherischen Kirche in

Norddeutschland, am Beispiel von Hans Scholl (22.09.1918-22.02.1943).
Die erste Begegnung mit der Thematik erlebte der Autor 1968 als Gymnasiast, als ein

junger Lehrer die Schüler mit dem Buch von Walter Hofer Der Nationalsozialismus/Dokumente

1933 1945 arbeiten liess, «unter argwohnischer Beobachtung des

Kollegiums» - denn die Beschäftigung mit dem Nationalsozialismus war im Nachkriegsdeutschland

lange verpönt. Im Jahr 2010 stiess Zoske auf den Nachlass der Familie
Scholl, den das älteste der Geschwister, Inge Aicher-Scholl, dem Institut für Zeitgeschichte

in München vermacht hatte - er umfasst 799 Bände! Inge Scholl (+1998) hatte mit
Bedacht alle Dokumente durch die Jahrzehnte hindurch gesammelt, aber auch in deren

Deutung eingegriffen und falsche Spuren gelegt. Die nach und nach eröffneten Archivalien

(einige sind noch auf Jahre hinaus gesperrt) werden ein ausgewogenes Urteil erlauben,
was für Hans Scholl jetzt schon möglich ist. Robert M. Zoske hat sich in die Hunderte von
Bänden vertieft, viele Schätze gehoben - und sich auch ein wenig darin verloren.

SZRK.G, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 543

Der Vater Scholl (Bürgermeister, dann Wirtschaftsberater) war evangelisch-humanistisch

gesinnt, von hoher ethischer Auffassung, die Mutter als ehemalige Diakonisse leicht

pietistisch gestimmt. Die Eltern waren über die Hitlerbegeisterung ihrer Kinder sehr

betrübt, doch merkten diese bald auch selber, dass sie auf falscher Fährte waren. Die
innere Abneigung, der Anschluss an verbotene Gruppen, die Begegnung mit hochstehenden

Persönlichkeiten liessen in ihnen die Überzeugung reifen, dass man dem Treiben Hitlers

und seiner Anhänger mit der Tat Einhalt gebieten musste. Die Tat bestand in 6

Flugblättern, die mit Schreibmaschine auf Matrizen geschrieben und vervielfältigt hundert-, ja
tausendfach verbreitet wurden, und in Fassadeninschriften. Zuletzt wurden die Geschwister

Scholl und ein Freund erwischt, in einem Schauprozess unter dem Scheusal Freister
abgeurteilt und gleichentags geköpft, die drei anderen einige Monate später entdeckt und

hingerichtet. Sie waren alle religiös tief in ihrer Kirche verwurzelt: drei evangelisch, zwei
katholisch (davon liess sich einer, der vorher religionslos, aber kenntnisreich war, vor der

Hinrichtung taufen) und einer (Alexander Schmoreil) orthodox (mit russischer Mutter); er
wurde von seiner Kirche 2012 in München feierlich zum Heiligen erhoben; als Neumärtyrer

wurde er schon lange verehrt.
Der Weg von Hans Scholl kann nun genau nachgezeichnet werden. Nach der anfänglichen

Begeisterung in der Hitlerjugend versuchte er, «jugendbündische» Ideale, die mehr
auf Eigeninitiative und Fremdlanderfahrungen gründeten, einzubinden. Er organisierte mit
seiner Gruppe eine Schwedenfahrt und nahm unerlaubterweise deutsche Devisen mit. Das
wurde ruchbar, und er wurde Ende 1937 in Untersuchungshaft genommen, wo «bündische
Umtriebe» und «Devisenvergehen» als Straftatbestände üble Folgen haben konnten. Da

die Nationalsozialisten in ihrer Homophobie mit den Paragraphen 175 und 175a (Unzucht
mit Minderjährigen im Abhängigkeitsverhältnis) zum vornherein von entsprechenden
Verhältnissen bei den verbotenen Gruppen ausgingen, forschten sie nach und entdeckten,
dass sich Hans Scholl (im Alter von noch nicht 17 Jahren) mit einem Knaben (von noch
nicht 15 Jahren) eingelassen hatte. Doch wurde er von einem ausnahmsweise milde
gestimmten Richter im Prozess nach einem halben Jahr dank einer Amnestie freigesprochen,
und die durch die Untersuchungshaft schon abgesessene Strafe von einem Monat wurde
nicht ins Strafregister eingetragen; so stand seiner angestrebten Offizierslaufbahn nichts
mehr entgegen. Aber das Erlebnis bedeutete für Hans Scholl einen Wendepunkt: er selber
wollte seinem ideal ausgerichteten Leben neuen Emst verleihen - und er hatte in Untersuchung

und Verhören einen korrupten Staat erlebt.
Als Musik- und Literaturkenner drückte er sich stark in Lyrik und literarischer Prosa,

v.a. auch in seiner Korrespondenz aus. Er war, wie viele seiner Zeit- und Gesinnungsgenossen,

von R. M. Rilke und S. George, auch von Paul Verlaine beeinflusst, was seiner
eigenen Dichtung zum Schaden gereichte. Diese wird vom Biographen mit Recht nicht als

literarisches, sondern als Lebens-Zeugnis gedeutet. Mit seiner Schwester und anderen
Freunden (drei weiteren Medizinstudenten und einem Professor für Psychologie und
Musikwissenschaft) kam Scholl in Kontakt zum christlichen Humanismus des «Hoch-
land»-Redaktors Carl Muth und des Dichters Theodor Haecker, er las u.a. Paul Claudel
und kam ganz selbstverständlich zu einer weitherzigen Oekumene. Daneben vertiefte er
sich in Friedrich Schleiermacher und den damals viel gelesenen Nikolaj Berdjajew, hörte
die Ansprachen von Thomas Mann aus Amerika, überhaupt verbotene «Feindsender». Der
Kriegsdienst in Frankreich und Russland eröffnete ihm weite Horizonte, weil er das geistige

Leben allüberall wahrnahm und sich davon erfüllen liess. Die vier Tage Gefangenschaft,

wie seiner Schwester und des Freundes Christoph Probst (eines jungen Vaters von
drei Kindern), führten ihn vor der Hinrichtung zu einer Ganzhingabe (das Wort ist nicht
übertrieben) an Gott, als ihm der evangelische Gefängnispfarrer auf seinen Wunsch bibli-

SZRKG, 110(2016)



544 Rezensionen - Comptes rendus

sehe Texte vorlas, das Sündenbekenntnis abnahm und das Abendmahl reichte. Mit Recht
schliesst sein Biograph: «Schölls Widerstand war als Akt wagemutiger Freiheit ein
zutiefst religiöses, ein christliches Phänomen.» Es hatten im Lauf der Jahre auch andere
Motive (politische, emotionale...) mitgewirkt, aber sie sind in diesem religiösen Akt
zusammengeflossen.

Schade, dass der Biograph die Menge der Materialien zuwenig straff gliedert. Die
Gedichte werden einmal im Text mit Kommentar und dann gesamthaft noch einmal im
Anhang abgedruckt. Die maschinen- und handschriftlichen Original-Texte werden punktgenau

mit allen Fehlern kopiert und mit dem entrüsteten (sie!) versehen. Es werden viele
oft sehr ausführliche Exkurse eingeschoben: über die vergleichbare Affäre des Generalobersten

von Fritsch, dem Homosexualität vorgeworfen wurde; über die Erfahrungen von
Victor Klemperer oder Jochen Klepper mit dem Regime; über einen dem Nationalsozialismus

hörigen Pastor. Ihm billigt der Autor gleich ehrenwerte Motive zu wie den Opfern
der Nazi, weil beide Optionen zwei Seiten haben können: Kontinuität vs. Erstarrung /
Aufbruch vs. Intoleranz. Wenn Zoske zu wenig mutiges oder gar schuldhaftes Schweigen
seiner Kirche beklagt, fügt er rasch in Klammer bei «die katholische Kirche nicht minder»

- ein etwas rasches historisches Résumé. Man konnte schon 1946 in der Schweiz vom
Jesuiten Ferdinand Strobel herausgegebene 150 Dokumente des Widerstandes der katholischen

Kirche als «Christliche Bewährung» lesen, die sehr häufig an schweizerische Periodica

übermittelt worden waren. Doch insgesamt liegt im Werk von Zoske ein beeindruckendes,

auch gut illustriertes Zeugnis von christlichem Wagemut vor, das eine Unmenge von
neu erschlossenen Dokumenten vorlegt.

Freiburg Schweiz Iso Baumer

Franz Haringer, Trinitarischer Personalismus. Max Schwarz (1879-1943) und sein Bild
von der «heiligen Schaukel» - ein Versuch zur Überwindung der neuscholastischen
Gnadenlehre (=Münchener theologische Studien 11/75), Sankt Ottilien, Eos, 2014, 287 S.

Der Privatgelehrte und Landpfarrer Max Schwarz aus der Diözese Passau wäre nach
seinem Tod kaum noch bemerkt worden, wenn er nicht immer wieder im Zusammenhang
mit der «Weissen Rose» erwähnt worden wäre. Dieser Münchner Widerstandskreis gegen
die Naziherrschaft kostete ihre Mitglieder nach einem Schauprozess unter dem Vorsitzenden

des Volksgerichtshofes Roland Freister das Leben. Die Geschwister Hans und Sophie
Scholl, protestantischer Konfession, waren zweimal (am 31. Mai und am 25. Juni 1942)
bei Max Schwarz auf Besuch, und Hans hätte sich während seines Frontaufenthalts in

Russland gerne mit einer geistig wachen Person - mit Pfarrer Schwarz, dem Publizisten
Carl Muth, dem Philosophen Theodor Haecker (oder «noch lieber mit einem klugen, 15

1/2 jährigen Mädchen») unterhalten (Robert M. Zoske, Sehnsucht nach dem Lichte - Zur
religiösem Entwicklung von Hans Scholl. Unveröffentlichte Gedichte, Briefe und Texte,
Herbert Utz Verlag München 2014, 438). Dem Landpfarrer war es nicht beschieden, seine

Gelehrsamkeit (in Philosophie und Theologie mit zusätzlichen Studien in vielen anderen

Disziplinen) adäquat zu vermitteln, weder schriftlich noch mündlich. Sein gewaltiger
Nachlass beschränkte sich auf hunderte von Predigttexten vor seinen Landpfarreien, auf
einige Vortragstexte z.T. in kirchlichen Kreisen, wenige Publikationen in bescheidenen
Blättchen - aber einigen wenigen Männern, denen er näher kam, machte er offenbar einen

gewaltigen Eindruck seit ihrer Priesterseminarzeit. Unter ihnen sei nur der berühmte
Exeget Franz Mussner erwähnt (1916-2016); er verdankte Schwarz eine «beglückende

SZRK.G, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 545

Lektüre, ja Glücksgefühle beim Lesen», ja überhaupt «das Leben des Geistes», Schwarz
habe «bleibend Gültiges gedacht, [...] eine neue <ratio fidei> geschaffen, wie es später Karl
Rahner auf andere Weise versucht hat. Sein Werk darf nicht in Vergessenheit geraten»
(206). «Er ringt um eine neue Sprache, die Dogma und Verkündigung umgreift, und wirkt
so an seinem Platz mit an einer Erneuerungsbewegung der Theologie, die das gesamte 20.
Jahrhundert umfasst.» (11-13, Einleitung).

Dieser Aufgabe hat sich Franz Haringer unterzogen, 1972 in Altötting geboren, seit
1999 Priester, von 2002 bis 2015 in der Priesterbildung tätig, seither verantwortlich für
den Pfarrverband Simbach mit 6370 Katholiken in fünf Pfarreien. 2013 hat er mit dem
hier anzuzeigenden Buch im Departement für Katholische Theologie an der Philosophischen

Fakultät der Universität Passau doktoriert. Seine Arbeit beruht auf der Flebung der

umfangreichen Quellen und deren Interpretation. Der bisher unerschlossene Nachlass von
Schwarz besteht zum grossen Teil aus unedierten Autographen und maschinengeschriebenen

Texten; er wird hier erstmals vollständig und systematisch zugänglich gemacht, wie
Haringer in der Einleitung betont.

Das Verzeichnis des Nachlasses umfasst 18 Seiten und erwähntt 282 Dossiers mit oft
zahlreichen, auch mehrseitigen Dokumenten. Haringer zitiert häufig daraus, aber enthält
sich einer allzu stoffreichen Wiedergabe der originalen Äusserungen. Er ist sich bewusst,
dass diese Texte oft allzu orts- und zeitgebunden sind und in ihrer sprachlichen Gestalt
nicht immer mehr nachvollziehbar. Er fasst am Schluss seine Ergebnisse so zusammen:
«Das theologische Denken von Max Schwarz ist gewiss kein System im strengen Sinn,
sondern in vielen Fragen noch eher eine Suchbewegung. Es ist vielfach nur in Gelegen-
heitsschriften enthalten und spricht in mancherlei Hinsicht noch nicht die Sprache
gegenwärtiger Theologie und Verkündigung. Dennoch erscheint es in seiner Grundmotivation
erstaunlich aktuell. Anstatt des abstrakten <Jargons> der neuscholastischen Schultheologie
tritt eine dialogische und personale Sicht auf die Inhalte des Glaubens, die sich der
Perspektive der Freiheit und der gelingenden Liebe verpflichtet weiss.» (260f)

Somit bleibt diese seltsame Figur weniger in ihren überlieferten schriftlichen Äusserungen

als in ihrer Motivation und Intention und in ihrem weiten geistigen Horizont vorbildlich

und nachahmenswert. Schwarz war einfacher Herkunft (die Eltern führten eine
Gastwirtschaft), aber ein begabter Schüler; er wurde gefördert, wie damals oft im Hinblick auf
eine geistliche Laufbahn, die aber auf ihn wie zugeschnitten schien. Schon am Gymnasium

lernte er ausser Latein und Griechisch auch sehr gut Französisch und Italienisch. Er
empfing seine priesterliche Ausbildung in Rom im Germanikum und studierte die Theologie

an der Gregoriana (1899-1906); viele Studenten «wurden nach drei Jahren Philosophie

und vier Jahren Theologie nach dem damals üblichen Verfahren zum Dr. phil. et
theol. promoviert» (21). Dem schloss er von 1906 bis 1910 kunstgeschichtliche Studien in

München, Rom und Mailand an, war dann zwei Jahre Dozent für Homiletik am Priesterseminar

Passau, und von da an Seelsorger in Landpfarreien, als Kooperator oder Pfarrer,
meist nur relativ kurze Zeit (einmal achtzehn Jahre). Das war z.T. auf gesundheitliche
Probleme, aber auch auf den schwierigen, starrköpfigen, überdies dem Rauchen
verfallenen Charakter zurückzuführen. In seine Lebenszeit fiel die Leitung des Bistums Passau

in die Hände von fünf Bischöfen. Prägend waren die Erfahrung des 1. Weltkriegs, das

Anwachsen des Nationalsozialismus, die Herrschaft Hitlers, die 1933 begann, und der 2.

Weltkrieg, was alles sein Denken, Reden und Schreiben beeinflusste.
Erstaunlich ist, dass seine ganze Tätigkeit weniger von der ihm eingetrichterten

Neoscholastik geprägt war als vielmehr von der persönlich angeeigneten Beobachtung des

menschlichen Zusammenlebens. Selbst sein eigenes oft schwieriges Auskommen mit
Vorgesetzten oder Gleichgestellten oder mit Leuten aus dem Volk diente ihm zur psycho-

SZRKG, 110(2016)



546 Rezensionen - Comptes rendus

logischen Reflexion, ebenso sehr aber auch der Umgang mit grossen Dichtern und
Denkern. Wegweisend waren ihm Gottfried Keller, vor allem dann Friedrich Hölderlin, Fjodor

Dostojewski, Sören Kierkegaard, Max Scheler, aber auch - weniger herausragend -
Wolfram von Eschenbach mit seinem «Parzival», Dante Alighieri mit seiner «Göttlichen
Komödie», der sonst völlig unbekannte Charles de Condren (1588-1641) (In der 2. Auflage

des LThK mit 10 Zeilen bedacht, mit bibliogr. Angaben), und schliesslich der bedeutende

Philosoph der Dialogik Ferdinand Ebner 1882-1931). Er suchte in ihnen allen (und
fand) grundmenschliche, gottgewirkte Ansätze, die er theologisch ergründete und in die
Seelsorge einbaute, die er aber primär für seine persönliche Horizonterweiterung und
Glaubensvertiefung unermüdlich studierte.

Die Weite wie gleichzeitg die Beschränktheit seiner weitgefächerten Interessen zeigt
sich in einer frühen «psychologischen Studie» (von 1906), in der er die Polarität verschiedener

Persönlichkeiten bei identischem Glaubensgrund untersuchte: ganze 40 Druckseiten
wandte er auf, um den Gegensatz zwischen dem ausgewogenen französischen Grafen
Charles de Montalembert und dem polemischen Publizisten Louis Veuillot in der Mitte
des 19. Jahrhunderts verständlich zu machen. Schwarz arbeitete an der «Herausgestaltung
des tragischen Konfliktes dieser zwei edlen Naturen. [...] Man fühlt es überall durch, dass

sein inneres Streben einzig auf ein möglichst tiefes und innerliches Eindringen in diese

zwei merkwürdigen Seelen ging.» (177) Aber kirchengeschichtlich ist die Psyche noch so

edler Seelen weniger bedeutsam als ihr Wirken und und ihre Wirkung, wie einige Studien
des Freiburger Rechtshistorikers Emil F. J. Müller-Büchi fast 60 Jahre später zeigen
(Montalembert und der Schweizerische Katholizismus in der Zeit des I. Vatikanischen
Konzils, in: FGB, 58 [1972/73], 85-105, und Montalembert und Segesser und das Postulat

«Freie Kirche im freien Staat», in: FS Eugen Isele Feiburg Schweiz 1973, 153-187).
Was Schwarz innerpsychologisch deutet, sind grundlegende innerkirchliche Strömungen,
die fast überzeitlich sind: es geht um die Gegensätze offen oder integralistisch.

Was ist nun genau die moderne Theologie von Max Schwarz? Titel und Untertitel des

hier zur Rede stehenden Buches deuten es an: Zugrunde liegt ein Personalismus, also eine

Philosophie (und Theologie) von Personen, eine lebendige Beziehungslehre, nicht eine
staubtrockene Seinslehre, und sie findet ihr Vorbild im Verhältnis der drei Personen in
Gott, wo Vielfalt in Einheit aufgehoben ist, wo ein lebendiger Austausch stattfindet und
überfliesst. Und da der Mensch gewordene Gottessohn die «ungeschaffene Gnade in
Person» ist, ist abstrakte Theorie wenig hilfreich. Schwarz findet Zuflucht in Bildern, v.a.
in dem von ihm Jahre lang durchexerzierten Bild von der «heiligen Schaukel». Professor
Mussner hat dies folgendennassen erläutert (Alles Folgende in Haringer 203-207. Muss-
ner zitiert Hölderlin aus dem Gedächtnis; etymologisch haben «Gnade» und «gönnen»
nichts miteinander zu tun): «Er selbst hat mir im Gespräch die Metapher von der <heiligen
Schaukel), die er sehr liebte, so erklärt: Es gibt Schaukeln, auf denen sich zwei Personen
mit dem Antlitz zugewandt gegenüberstehen. Indem die eine sich in einem ersten

Schwung vor der andern niedrig macht, hebt sie die andere in die Höhe empor; beim
nächsten Schwung geht es umgekehrt. Aber sich zu erniedrigen bedeutet gar nicht, in
serviler Erbötigkeit zu kuschen; im Gegenteil, der Mensch soll vor Gott (und dem
Mitmenschen) durchaus seine Parrhesia wahren. Das griechische Wort (<Alles-Reden>, d.h.

offenes, freimütiges Reden und Handeln) ist weitreichend und hat ungeheuer zum Denken

angeregt. In der byzantinischen Liturgie (in der Epiklese, der Herabrufung des Heiligen
Geistes auf die eucharistischen Gaben) wird darum gebetet, vor Gott in Freimut (parrhesia)

stehen zu können. Und Liebe definierte Schwarz gerne so: (Huldigen durch Freiheit
lassen).» Das seltsame Wort von der Schaukel wäre als starrer Begriff unerträglich, aber
in der Metaphorik gibt es für Schwarz viel her. Die Gnadenlehre, die bei Schwarz in

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 547

diesen Gedankengängen zentral ist, hat ihn nicht gehindert, die andern Hauptthemen der

Theologie in offener Weise anzupacken und darzustellen: Maria, Kirche, Sakramente -
Eucharistie - Priesteramt, Eschatologie.

Ausführlich zeigt F. Haringer, wie die Ideen von Max Schwarz in ähnlicher Weise auch
bei andern Theologen anklingen: bei Michael Schmaus, Romano Guardini, Henri de

Lubac, bei den Gebrüdern Hugo und Karl Rahner sowie bei Hans Urs von Balthasar.
Immer wieder fällt in diesem Zuammenhang das einschlägige Wort «Drama», um die Beziehung

Gottes zu den Menschen zu kennzeichnen - nicht im tragisch-«dramatischen» Sinn,
sondern als Hin und Her in Hingabe und Geschenk.

Hier wäre daran zu erinnern, dass in Innsbruck im Gefolge des Theologen Raymund
Schwager, der stark vom Ethnologen und Kulturphilosophen René Girard beeinflusst ist,
eine «dramatische Theologie» entworfen wurde und weiter entwickelt wird, die auch etwa
in Balthasars Ausführungen zur Theodramatik usw. präsent ist.

Da Schwarz seine Theologie bei den Beziehungen der Menschen untereinander ansetzen

lässt, konnte es nicht ausbleiben, dass er sich auch in die Politik einmischte. Da war er
lange Zeit in Denkweisen befangen, die heute kritischer beurteilt werden, so in der Deutung

des 1. Weltkrieges, die er ganz aus deutsch-nationaler Sicht vornahm. Er äusserte
sich vorsichtig-fragwürdig zur Judenfrage. Zu Beginn der nationalsozialistischen Bewegung

war er in der illusorischen Hoffnung befangen, doch einiges Gute darin finden zu
können. Dann aber wandte er sich ganz entschieden von der Kirchenfeindlichkeit und
dem Autoritätsbegriff und der entsprechenden Realität der Nationalsozialisten ab, was im
Gegenzug wieder eine bedingungslose und unumschränkte Papstgläubigkeit auslöste.

Dass nun die an entlegenen Stellen verborgene Theologie des Landpfarrers Max
Schwarz ins helle Licht der Forschung gezogen wurde, ist höchst verdienstvoll.

Sie kann nicht unbesehen für heute und die nahe Zukunft «verwendet» werden,
staunenswert aber bleiben ihr literarischer und philosophischer Untergrund und die Freiheit
des Geistes, sich auf Zeitströmungen einzulassen und Neues zu wagen.

Freiburg Schweiz Iso Baumer

Karl Gabriel/Christian Spieß/Katja Winkler, Wie fand der Katholizismus zur
Religionsfreiheit? Faktoren der Erneuerung der katholischen Kirche (=Katholizismus zwischen
Religionsfreiheit und Gewalt 2), Paderborn, Ferdinand Schöningh, 2016, 324 S.

17 Jahre nach der Proklamation der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte durch die
Vereinten Nationen, den entsetzlichen Erfahrungen des Zweiten Weltkrieges und den
diesen nachfolgenden freiheitlichen Demokratisierungsprozessen in Europa zum Trotz,
war noch bis kurz vor Ende des Zweiten Vatikanischen Konzils im Dezember 1965 nicht
klar, ob die katholische Kirche sich würde durchringen können, die Religionsfreiheit als
Menschenrecht anzuerkennen. Doch sie konnte. Die Gemengelage ist dabei jedoch das

Gegenteil von einfach.
Wie fand der Katholizismus zur Religionsfreiheit? ist daher eine gute Frage und

zugleich auch der Titel einer zu Beginn des Jahres 2016 erschienenen Monographie von
Karl Gabriel, Christian Spieß und Katja Winkler. Zwischen den beiden Buchdeckeln
findet der Leser oder die Leserin auf gut 300 Seiten eine Palette verschiedener Faktoren
der Erneuerung der Katholischen Kirche, die zur Beantwortung dieser Frage in Betracht

gezogen werden können. Schliesslich war dies für eine «in so hohem Maße traditionsgebundene

Organisation» (7), die in den Jahrhunderten zuvor ein durchaus problematisches

SZRKG, 110(2016)



548 Rezensionen - Comptes rendus

und konfliktbeladenes Verhältnis zur Religionsfreiheit entwickelt hatte, keine leicht zu
bewältigende Aufgabe.

Vielzahl und Verschiedenartigkeit der Faktoren, die in diesem Prozess ihre Wirkung
getan haben, machen eine eindeutige, monokausale Antwort unmöglich. Dies spiegelt sich
im Aufbau des Buches wider. Anstelle einer chronologischen Vorgehens- und einer ein-
strängigen Argumentationsweise haben sich die Autorinnen für eine Einteilung in thematische

Blöcke entschieden:

(1) Textgeschichte von Dignitatis humanae (DH): Im Wesentlichen basierend auf
einem Text von J. Hamer (etwas mehr Literatur hätte es auch sein dürfen) werden verschiedene

Textphasen und jeweils dominante Argumentationsmuster aufgezeigt, aber auch auf
das zähe Flin-und-Her verwiesen. Dieses Ringen um die endgültige Textgestalt und die

Anerkennung der Religionsfreiheit thematisieren die Autorinnen immer wieder, z.B. 57-
59. Letztlich wurde eine doppelte Diskussion geführt, zum einen um das Recht der Wahrheit

vs. das Recht der Person (Toleranz vs. Menschenrecht), zum anderen um die

Entwicklungsmöglichkeit der kirchlichen Lehre, wie weit «man» also gehen könne und wie
viel Kontinuität nötig sei, ohne einen Glaubwürdigkeitsverlust zu riskieren (32f). Gerade
dieser zweite Aspekt war für Gegner und Befürworter virulent - wie sehr, zeigt sich in

Kapitel 4.

(2) Religion und Moderne - Begriffsklärungen: Ziel ist hier nicht eine abschliessende

Erläuterung des Begriffs der Moderne, wohl aber solche Aspekte dessen, die für ein
Moderneverständnis, das als Bezugspunkt für die Modernisierung des Katholizismus geeignet
ist, wesentlich sind. Rezipiert werden hier vor allem Thesen und Ideen von Charles Taylor
und José Casanova.

(3) Religionsfreiheit - Begriffsklärungen: Die Autorinnen entfalten einen eigenen
systematischen Zugang zum Begriff der Religionsfreiheit (vgl. 82-88 sowie FN 280) und
schliessen dann Ausführungen über die Lehre der katholischen Kirche über Toleranz und

Religionsfreiheit vor und nach dem Zweiten Vatikanum an. Sie zeigen dabei auf, dass die
kirchliche Toleranzlehre das nachkonziliare Verständnis von Religionsfreiheit aus-
schliesst und insofern zumindest in dieser Flinsicht ein Lernprozess mit Paradigmenwechsel

vorliegt. Mit DH sei die Kirche voll anschlussfähig an die Moderne und ihre
Menschenrechtskonzeption, zugleich bleibe sie jedoch nicht dabei stehen, sondern formuliere
eine stützende Begründung nach innen, die für die eigene Identität und die Möglichkeit
der vollumfanglichen Annahme der Religionsfreiheit als Menschenrecht notwendig sei

(vgl. 107ff).
(4) Bruch oder Kontinuität? - Interpretationsversuche: Die besprochenen Positionen

spannen ein Spektrum zwischen den Polen «strikte Kontinuität» (Utz) und «völligem
Traditionsbruch» (Böckenförde) auf. Überzeugend ist dabei die Struktur der Unterkapitel:
Einfuhrende Vorbemerkungen und ein (für eilige wie für bedächtige Leserinnen) praktisches

und übersichtliches Resümee rahmen die Auseinandersetzung mit der jeweiligen
Position, die eine kritische Analyse einschließt: bspw. bei Utz der Widerspruch einiger
seiner Aussagen zu Textbefunden aus der Lehrtradition (124), bei Uertz die Gefahr, «die

Schlüsselstellung des politischen Katholizismus hinsichtlich des Lernprozesses der
Kirche» (166) zu überschätzen (176-177) oder Böckenfördes verengter Blick auf die christliche

Tradition, der nur eine, nämlich die neuscholastische, Variante des Naturrechts
berücksichtigt. Übrigens: Je ein bis zwei repräsentative Texte der zitierten Autoren,
ausgenommen Uertz, finden sich auch in Band 4 derselben Reihe: Karl Gabriel/Christian
Spieß/Katja Winkler, Die Anerkennung der Religionsfreiheit auf dem Zweiten Vatikanischen

Konzil. Texte zur Interpretation eines Lernprozesses, Schöningh/Paderborn 2013.

SZRK.G, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 549

(5) Faktoren des Wandels: Historisch, politisch und sozial sowie theologisch, kirchlich
und kirchenpolitisch - Faktoren aus diesen Bereichen liefern das Setting, aus dem heraus

und in dem die Akteure auf dem Konzil handeln mussten und konnten. Dabei differenzieren

die Autorinnen zwischen «externen Rahmenbedingungen», darunter NS-Erfahrung
sowie wirtschaftliche und politische Entwicklungen, und «internen Veränderungen», z.B.
hinsichtlich des kath. Vereinswesens und des politischen Katholizismus. Die Faktoren
stehen selbstverständlich nicht losgelöst nebeneinander, sondern in einem gegenseitigen
Wechselspiel, so bewirkte bspw. die antikirchliche Haltung des Ostblocks eine stärkere

Westbindung, wobei gerade die USA hier massgebend waren. Dort herrschte aber eine
andere, nicht antikirchliche Spielart des Liberalismus (233-235), der besonders den US-
amerikanischen Episkopat (und auch Peritus J. Murray, Vorkämpfer für die Religionsfreiheit)

geprägt hatte. Dessen Verfechten der Religionsfreiheit als Menschenrecht erscheint
als eine «unverzichtbare Voraussetzung» (244) für deren letztliche Anerkennung. Ein
Aspekt der immer wieder im Buch aufscheint.

Schliesslich bleibt das Konzil selbst. Es entwickelte eine nicht voraussehbare Dynamik -
vielleicht auch wegen seiner angestrebten Verortung der «Kirche in der Welt von heute»

(vgl. Gaudium et spes) anstelle von Abwehr und Verurteilung (vermeintlicher) Irrlehren -,
wie u.a. die Ablehnung oder starke Modifizierung der in der Vorbereitungszeit erarbeiteten

Entwürfe verdeutlicht. Und weist es in formaler Hinsicht auch Ähnlichkeiten mit
einem Parlament auf, so bleibt es doch zugleich immer ein spirituelles Ereignis, das sich
einer rein rationalen Erfassung entzieht. Dennoch lassen sich einige Faktoren ausmachen,
die den Verlauf des Konzils besonders prägten (286-292): das «Einheitssekretariat», die
Medien (Transparenz nach aussen, Erwartungen von aussen, aber auch das Signal nach

innen, dass die christliche wie nicht-christliche Welt die Konzilsereignisse und -beschlüsse
tatsächlich für bedeutsam hält), externe Beobachter (andere Konfessionen, Religionen,
Frauen!), einzelne Episkopate und die beiden Päpste selbst.

Mit Vehemenz und Ausdauer, ringend und gegen Widerstand wussten einige Akteure
auf dem Konzil diese Faktoren zu deuten und schliesslich die grosse Mehrheit der
Konzilsteilnehmer zu überzeugen (296-302). Revolution geht anders. Opportunistische Anpassung

an die «Zeichen der Zeit» - so ein immer wieder vernehmbarer Vorwurf - aber auch.

Beschönigende oder gar romantisierende Worte nehmen die Autorinnen hier nicht in den
Mund und bleiben so plausibel. Weniger plausibel scheint hingegen die Reihenfolge der
einzelnen Kapitel. Kapitel 2 und 3 wirken etwas dcplatziert, eingeschoben zwischen den
beiden inhaltlich stark aufeinander bezogenen Kapiteln 1 und 4. Vielleicht hätte es sich
eher angeboten, das zum Teil schwer belastete Verhältnis der Kirche zur Moderne und zur
Religionsfreiheit als weitere Faktoren in das an sich bereits sehr bereichernde und inhaltlich

vielfältige Kapitel 5 aufzunehmen und dieses so um hemmende bzw. zu
überwindende Faktoren zu erweitern.

Eindeutige Antworten für komplexe Zusammenhänge blenden oft Wesentliches aus und

verengen die Perspektive einseitig. Das vorliegende Buch wirkt dem mit seiner offenen
Konzeption entgegen und ermöglicht dem Leser/der Leserin so ein Doppeltes: (1) die

Komplexität der Sachlage zu erkennen (man bedenke allein die Vielzahl der Faktoren und
ihre unterschiedliche inhaltliche Füllung) und (2) sich eine eigene Meinung zu bilden,
z.B. durch die selbstständige Gewichtung der Faktoren. Hier wird kein Fertigprodukt
serviert, sondern zu geistiger Eigenleistung angeregt.

Bern Mirjam Kromer

SZRKG, 110(2016)



550 Rezensionen - Comptes rendus

Stefan Voges, Konzil, Dialog und Demokratie. Der Weg zur Würzburger Synode 1965-
1971 (^Veröffentlichungen der Kommission für Zeitgeschichte. Reihe B: Forschungen.
Band 132), Paderborn, Schöningh, 2015, 458 S.

50 Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil und 40 Jahre nach dem Ende der
Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland analysiert Stefan

Voges in seiner Münsteraner Dissertation den Rezeptionsprozess des Konzils in der
Vorbereitung der Würzburger Synode. Nach der Einleitung geht er dabei in sieben Schritten vor.

Das Zweite Vatikanum mit seiner ekklesiologischen Markierung des Volkes Gottes hatte

die regelmäßige Abhaltung von Synoden und Konzilien empfohlen (33-46). In der

unruhigen Zeit der zweiten Hälfte der 1960er Jahre vergrößerte sich die Zahl der Akteure
der Konzilsrezeption (47-106). Die Bischöfe organisierten sich in der institutionalisierten
Bischofskonferenz, die Struktur des Zentralkomitees der deutschen Katholiken (ZdK)
musste sich den neu gebildeten pfarrlichen und diözesanen Räten anpassen, das Kirchenvolk

empfand die sich beschleunigende Auflösung des katholischen Milieus als Krise,
Priestergruppen waren Symptome einer Enttäuschung über zu langsame Reformprozesse,
ein Generationswechsel brachte auf bischöflicher und Laienseite jüngere Personen an die
Spitze. Eine theologische Antwort auf diese spannungsreiche Situation schien in der

Synodalität der Kirche zu hegen. Dieser Weg wurde auch beschritten (107-132). Im
Bistum Hildesheim wurde ein «neuer Stil» einer Diözesansynode mit starker Beteiligung
von Laien praktiziert. Noch weiter ging das Pastoralkonzil der niederländischen Kirche,
das bestehende Polarisierungen im Nachbarland noch verschärfte. Der unterschiedliche
Stil beider Synoden wirkte sich in den rechtlichen Bestimmungen und dem davon beein-
flussten Kirchenbild aus.

Auf dem Essener Katholikentag 1968 erhob sich nun die Forderung nach einem
Nationalkonzil (133-184). Unter dem Einfluss der gesellschaftlichen Unruhen und des Rufes
nach Demokratie entwickelten im Herbst 1968 das ZdK, die Bischöfliche Kommission für
Laienfragen, die Christliche Arbeiterjugend und die Konferenz der deutschsprachigen
Pastoraltheologen Konzepte zu einer Synode, die von Kardinal Julius Döpfner als
Vorsitzendem der Bischofskonferenz in eine gemeinsame «Studiengruppe Bischofskonferenz -
Zentralkomitee» überführt wurde und bereits im Februar 1969 zum Beschluss führte, eine
solche Versammlung vorzubereiten. Voges sieht im Katholikentag von Essen das «Zeichen

der Zeit», welches die Dynamik hin zu einer Synode in Gang brachte.
Detailliert zeichnet der Autor den Weg vom grundsätzlichen Beschluss zum Statut der

Synode nach (185-265). Auf dem Hintergrund der nicht nur protokollarischen Bedeutung
von Geschäftsordnungen in den Konzilien der Kirche, aber auch in den Parlamenten,
deutet er die Auseinandersetzungen um das Regelwerk des Statuts als Äußerungen einer
verfassten Kirche, in der die Kollegialität der Bischöfe und ihre theologisch und rechtlich
festgelegte Leitungsposition, die Position des Papstes und der römischen Kurie sowie die

Kompetenzen der Synode, ihrer gewählten und berufenen Mitglieder sowie ihrer Organe
in ein ausgewogenes Verhältnis zu bringen waren. Voges kann zeigen, wie hinter dem

Ringen um Formulierungen, Zuständigkeiten und der Einbindung der bischöflichen Autorität

in den synodalen Vorgang das Kirchenbild einer Communio im Spannungsfeld von
Hierarchie und repräsentiertem Volk Gottes sichtbar wird.

Die Arbeit der Vorbereitungskommission (267-357) konnte daran anknüpfen. Relativ
kurz geht Voges auf die Umfragen ein, deren Ergebnisse auch nur geringen Einfluss auf
die Themenauswahl hatten. Die Öffentlichkeitsarbeit («Postfach Synode») hatte ebenfalls
eher einen motivierenden als dezisiven Charakter. Die Prioritäten wurden durch die
Studiengruppe Bischofskonferenz-ZdK gesetzt. Der Interessenausgleich zwischen Laien und

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 551

Priestern, zwischen Bistümern und Verbänden, zwischen gewählten und berufenen
Mitgliedern wurde in einem rückblickend betrachtet ausgewogenen Proporz gelöst. Voges
weist jedoch daraufhin, dass sich mit der «Arbeitsgemeinschaft Synode» eine außersynodale

Opposition zeigte, die freilich im Rahmen der ersten Vollversammlung ihre kritische
Einbindung in die Synode vollzog. Repräsentation des ganzen Katholizismus in der
Bundesrepublik Deutschland, Propositionsrecht der Synode für die zu behandelnden Themen
als Ausdruck des Volk-Gottes-Gedankens, Dialog und demokratische Elemente als

aufgegriffene «Zeichen der Zeit» sind die Stichworte der theologischen Zwischenreflexion des

Autors.
Die Konstituierung der Synode (35ÇM-03) war die Nagelprobe auf die Vorbereitungsphase.

Hier manifestierte sich der Doppelcharakter der Synode als geistliches Ereignis
(Eröffnung im Rahmen einer Eucharistiefeier im Würzburger Dom) und Parlament
(Tagungsort ebenfalls der Würzburger Dom). Ein «symbolträchtiges Halbrund» der alphabetischen

Sitzordnung mit dem Block der Bischöfe in der Mitte zeigte die Kräfteverhältnisse
an. Die Kontroverse zwischen Heinrich Flatten und Karl Rahner über die Leitlinien der
Thematik machte schlaglichtartig die theologischen Differenzen klar, an denen sich die

Synode im Rahmen der Geschäftsordnung abzuarbeiten hatte.
Stefan Voges versteht seine Arbeit als theologische Dissertation. So fasst er in der

Schlussreflexion noch einmal zusammen, was er unter dem Rezeptionsprozess des Konzils

versteht. Die neuartige Form der Synode ist Kristallisationspunkt der Ekklesiologie,
die selbst erst in einem Lernprozess eingeübt werden muss. «Communio» muss dabei im
Beziehungsgefüge von Gemeinschaft der Gläubigen, hierarchischer Gemeinschaft und
Gemeinschaft von Teilkirchen (Diözesen) gesehen werden. Die Synode erhebt den
Glaubenssinn des Volkes Gottes und reagiert damit auf die gesellschaftliche Forderung nach

Demokratisierung. Kirche agiert als «Leib Christi» (sinnenhaft in der Sitzordnung zum
Ausdruck gebracht). Aufgabe aller am gemeinsamen Priestertum der Gläubigen
Teilhabenden ist die Suche nach den und die Deutung der «Zeichen der Zeit».

An einer trockenen Materie zeigt Voges die Dynamiken der nachkonziliaren katholischen

Kirche auf. Die Diskussionen um Thematik, Statut, Geschäftsordnung und
Teilnehmer werden bedeutend, weil sie Ausdruck des Ringens um eine neue Ekklesiologie
sind, die noch nicht eingelöst ist. Der von Papst Franziskus geforderte «Weg der Synoda-
lität» entbindet nicht von den schwierigen Prozessen, die im Vorfeld von Synoden zu
durchlaufen sind. Stefan Voges hat, bei allen Redundanzen und manchen Wiederholungen,

ein Musterbeispiel vorgelegt, wie Synodalität eingeübt und umgesetzt werden kann.

Vallendar Joachim Schmiedl

Florian Bock, Der Fall «Publik». Katholische Presse in der Bundesrepublik Deutschland
um 1968 (=Veröffentlichungen der Kommission für Zeitgeschichte. Reihe B: Forschungen

128), Paderborn, Verlag Ferdinand Schöningh, 2015, 553 S.

Im Frühjahr 1967 hatte die Deutsche Bischofskonferenz beschlossen, eine neue katholische

Wochenzeitung zu gründen. Nach einem längeren Vorlauf erschien die erste reguläre
Ausgabe von «Publik» - so der Name der Wochenzeitung - am 27. September 1968. Am
19. November 1971 erschien die letzte Ausgabe - mit der Schlagzeile «Publik ist tot».
Wenige Tage vorher hatten die Diözesanbischöfe die Einstellung der Wochenzeitung
beschlossen. Begründet wurde das damit, dass es dieser Zeitung nicht gelungen sei, trotz
eines großzügigen Startkapitals aus Kirchensteuermitteln sich wirtschaftlich zu etablieren.

SZRKG, 110(2016)



552 Rezensionen - Comptes rendus

und darum auf Dauer ein Zuschussunternehmen bleiben würde. Zudem war von Anfang
an ihre Gründung im bundesdeutschen Katholizismus umstritten. Für die eine Seite stand
sie für den Geist des 2. Vatikanischen Konzils im Sinne einer Öffnung der katholischen
Kirche zur heutigen Welt; die andere Seite befürchtete die Preisgabe einer klaren katholischen

Position angesichts der ihrer Befürchtung nach den Bestand nicht nur der Kirche,
sondern der gesamten Gesellschaft gefährdenden öffentlichen Auseinandersetzungen, wie
sie spätestens Mitte der sechziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts aufgekommen
waren. Insofern steht der «Fall <Publik>» für mehr als für eine kurze Episode in der
deutschen katholischen Presselandschaft. Exemplarisch verdichtet sich an ihm die innerhalb
des deutschen Katholizismus heftig und teilweise erbittert geführte Kontroverse um eine

Standortbestimmung der Kirche innerhalb eines sich pluralisierenden Gemeinwesens,
wovon die eigenen Reihen nicht ausgenommen blieben. So sah beispielsweise kein geringerer

als Karl Rahner in der Einstellung von «Publik» ein Symptom für einen von
Verantwortlichen der Kirche betriebenen «Marsch ins Getto».

Es ist das Verdienst von Florian Bock, in seinem Promotionsprojekt - die Untersuchung

wurde 2013 von der Katholisch-Theologischen Fakultät der Ruhr-Universität
Bochum als Dissertation angenommen - mithilfe eines umfassenden Quellenstudiums diesen
«Fall <Publik>» detailliert aufgearbeitet zu haben. Die Studie umfasst in der vorliegenden
Buchausgabe 501 Textseiten, einen dreiseitigen Anhang und ein Quellen- und
Literaturverzeichnis im Umfang von 32 Seiten. Ein elfseitiges Personen-, Orts- und Sachregister
erleichtert die Suche von bestimmten Fundstellen.

Eingeteilt ist die Arbeit in zehn Kapitel. In der Einleitung (I) wird die Fallstudie in
einen größeren Zusammenhang eingeordnet, nämlich der Frage, wie es um die Möglichkeiten

einer konfessionellen Publizistik im Kontext einer sich ausdifferenzierenden und
damit pluralisierende Gesellschaft, innerhalb derer Religion (nur noch) ein Teilsystem
bildet, bestellt ist. Damit ist zugleich der Bezugsrahmen der Arbeit umrissen. Auch wenn ihr
spezifisches Untersuchungsobjekt das Projekt der katholischen Wochenzeitung «Publik»
ist, muss dieses innerhalb seines größeren Kontextes, nämlich der damaligen gesellschaftlichen

Entwicklung in der Bundesrepublik Deutschland insgesamt und darin der kirchlichen

Entwicklung gesehen werden. Das zeitigt, wie im Einzelnen dargelegt wird, Folgen
für die Zielsetzung und Leitfragen der Untersuchung sowie für ihre methodische
Herangehensweise.

Die Vor- und Gründungsgeschichte von «Publik» ist Thema des Kap. II. Ausgangspunkt

bilden das reservierte Verhältnis der katholischen Kirche zur freien Presse, das bis

zur lehramtlichen Verurteilung der Pressefreiheit ging, und die Reaktion der Kirche,
durch Ausbildung eines eigenen vielfaltigen Zeitungswesens ihre Angehörigen vor den

schädlichen Einflüssen der freien Presse zu bewahren. Allerdings fanden die katholischen
Presseerzeugnisse spätestens seit Beginn der sechziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts

immer weniger Zuspruch seitens ihrer Abnehmer; die Gesamtauflage der katholischen

Presse begann merklich zu schrumpfen. Das «katholische Milieu» fing sichtlich an
zu bröckeln. In diesem Zusammenhang war es ein katholischer Laie, Hans Suttner, der,

inspiriert von der durch das 2. Vatikanische Konzil hervorgerufenen Aufbruchsstimmung
in der katholischen Welt und selbst in einem reformorientierten kirchlichen Jugendverband

sozialisiert, die Idee einer überregionalen und sich offen den Herausforderungen der

Gegenwart stellenden katholischen Wochenzeitung verfolgte und für sie unter den
Bischöfen und Vertreter/innen des Laienkatholizismus warb. Diese Zeitung sollte nach
Suttners Vorstellung Ausdruck dafür sein, dass die katholische Kirche entschlossen war,
ihr «Lagerdenken» zu überwinden und in einen Dialog mit der «Welt von heute», wie es

die Pastoralkonstitution des Konzils programmatisch bekundet hatte, einzutreten. Unab-

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 553

dingbare Voraussetzung sei, dass die Redaktion dieser neuen Zeitung frei von Weisungen
der Hierarchie agieren könne. Detailliert zeichnet der Verf. nach, welche Reaktionen
dieser Vorstoß von Suttner innerhalb des deutschen Katholizismus auslöste. Die Bandbreite

reichte von begeisterter Zustimmung bis hin zu Vorbehalten und Ablehnung.
Laufende katholische Presseorgane befürchteten eine sie gefährdende Konkurrenz. Hinsichtlich

der Finanzierung machten sich Skepsis und Vorbehalte breit. Welche Struktur für
eine solche neue Zeitung angemessen wäre, war umstritten. Aber allen Widerständen zum
Trotz kam es schließlich zum «endgültigen Startschuss».

Welches Profd die schließlich ab Ende September 1968 erscheinende «neue Wochenzeitung

nachkonziliaren Zuschnitts» mit 21 Redakteuren in ihrer dreijährigen Laufzeit an
den Tag legte, wird in Kap. III untersucht, wobei auf die Bereiche «Theologie und
Kirchenpolitik» und «Politik» deswegen der Schwerpunkt liegt, weil sie von Anfang an am
stärksten umstritten waren. Der Start von «Publik» fiel in ein Jahr - daran erinnert der
Verf. -, das nicht nur zum Synonym für - je nach Standort unterschiedlich bewertet -
gesellschaftliche Auf- bzw. Abbrüche geworden ist, sondern auch innerkirchlich sehr

bewegt war, wofür schlaglichtartig die «Pillenenzyklika» von Papst Paul VI. vom Juli 1968
und der Essener Katholikentag Anfang September 1968 stehen. Immer kontroverser wurde

der Streit um die rechtmäßige theoretische und praktische Auslegung des letzten Konzils

geführt. Mitten darin stand «Publik» - für die einen als Bestätigung ihrer Reformorientierung,

für die anderen als Stein des Anstoßes. Sie war es, die der Redaktion von «Publik»

ständig vorhielt, die Zielsetzung, ein Forum für verschiedene Positionen zu bilden, zu
verfehlen.

Über dem Bemühen der Redaktion um eine Profilierung von «Publik» innerhalb der
bundesdeutschen Zeitungslandschaft schwebte wie ein Damoklesschwert das Problem der

Finanzierung dieser Zeitung. Einen Einblick in die immer stärker sich zuspitzende finanzielle

Krise gibt das Kap. IV. Diese Krise war schließlich der offiziellen Verlautbarung
zufolge ausschlaggebend für die Einstellung von «Publik». Wie es dazu gekommen ist
und welche Kontroversen dadurch vor allem innerkirchlich ausgelöst worden sind, wird
im Kap. V nachgezeichnet.

Kap. VI geht rückblickend der Frage nach, für welches Kirchenbild «Publik» als Medium

diente. Nach Meinung des Verf.s lassen sich hinreichend genug Anhaltspunkte dafür
anfuhren, dass das Scheitern von «Publik» darauf zurückzuführen sei, dass es sich bei dieser

Zeitung um das «Projekt einer katholischen Intellektuellenelite» gehandelt habe, «die

- inspiriert von den Reformen des Zweiten Vatikanums - dem bundesdeutschen Katholizismus

ein Forumskonzept anbot, das zwar mit dem auf dem Konzil neu gewonnenen
Kirchenbild gewissermaßen als Erfüllung eines lang gehegten Ideals korrespondierte,
einen Großteil der Katholiken der damaligen Bundesrepublik aber schlichtweg überforderte»

(371).
Einen «Nachschlag» zur Auseinandersetzung um das Ende von «Publik» hat es noch

auf der 1971 begonnenen Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bundesrepublik
Deutschland, auf deren Tagesordnung aus aktuellem Anlass «Publik» gesetzt wurde. Die
dazu geführte Debatte und ihre Hintergründe werden in Kap. VII dargestellt. Als Kom-
promiss verständigte man sich schließlich auf die Erstellung eines publizistischen
Gesamtkonzepts für die katholische Kirche.

Aus dem Bestreben heraus, sich nicht mit dem Ende von «Publik» abzufinden, führten
verschiedene Initiativen hauptsächlich von der kirchlichen Basis her schließlich dazu,
dass Ende Januar 1972 mit dem vierzehntägigen Erscheinen von «Publik-Forum» begonnen

werden könnte, einem Periodikum, das sich im Laufe der Zeit immer weiter ausbauen

SZRKG, I 10(2016)



554 Rezensionen - Comptes rendus

konnte und dank der Unterstützung der Leserschaft bis auf Weiteres existiert. Diese «Geburt

von Publik-Forum» ist Untersuchungsgegenstand von Kap. VIII.
In Italien gibt es seit 1968 mit «Awenire» eine katholische Tageszeitung. Dieses hat

der Verf. zum Anlass genommen, im Kap. IX im Vergleich zu der kurzen Laufzeit von
«Publik» zu fragen, welche Bedingungen es begünstigt haben und weiterhin fördern, dass

sich eine solche Zeitung halten kann.
Das Fazit seiner Untersuchung (X) hat der Verf. unter das Stichwort gestellt «keine

Experimente» - mit Fragezeichen.
Schon allein aus der Zusammenfassung ihres Inhalts wird ersichtlich, wie hoch der

Informationswert dieser Untersuchung anzusetzen ist. Zum ersten Mal ist der Bestand der
Archive zum «Fall <Publik>» aufgearbeitet und ausgewertet worden. Hinzukommen
zahlreiche Gespräche, die mit Zeitzeugen geführt worden sind. Fallbeispielartig ist so ein
differenziertes Bild des Meinungsspektrum innerhalb des deutschen Katholizismus am
Ende der sechziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts zustande gekommen, das auch
dazu beiträgt, die heutige Situation der deutschen katholischen Kirche besser zu verstehen.

Die aus den Dokumenten entnommenen O-Töne (Zitate) vermitteln sehr anschaulich
einen Einblick in die unterschiedlichen, teilweise höchst konträren Denkrichtungen innerhalb

der katholischen Kirche der damaligen Zeit. Es ist die Zeit, als sich die differenten
Hermeneutiken des Zweiten Vatikanischen Konzils herausbildeten, die bis heute
unversöhnlich einander gegenüberstehen. Indem der Verf. das Ganze immer wieder nochmals
in umfassendere theoretische Zusammenhänge hineinzustellen bemüht ist, weitet er den
Horizont seiner Untersuchung. Dabei lässt sich über manche dabei getroffene Einschätzungen

trefflich streiten.
Eine Grenze der Untersuchung liegt darin, dass die (kontroverse) Bewertung der

redaktionellen Linie von «Publik» so dargestellt wird, wie sie damals aus zweiter Hand, also

von den Rezipienten vorgenommen worden ist. Um zu prüfen, ob und inwieweit diese

Einschätzungen jeweils wirklich an den Beiträgen der Zeitung selbst festzumachen sind
oder auf Vorurteilen beruhen, wäre eine ausführliche Inhaltsanalyse vonnöten gewesen.
Das hätte jedoch den Rahmen dieser Studie gesprengt und bleibt ggf. einer Nachfolgeuntersuchung

vorbehalten.
Auch ist schwierig zu beurteilen, welche Folgen das Scheitern von «Publik» ausgelöst

hat. Einen erheblichen Grund für die nur kurze Laufzeit des Blattes sieht der Verf. darin,
dass es ihm nicht gelungen ist, aufgrund seines anspruchsvollen Niveaus eine breitere
Leserschaft an sich zu binden. Trotzdem bleibt die Frage, ob mit dem Ende von «Publik» die
deutsche katholische Kirche nicht selbst dazu beigetragen hat, dass Stimmen aus ihren
Reihen bei der öffentlichen Meinungsbildung in Deutschland immer weniger Resonanz
finden.

Münster/W. Norbert Mette

Philippe Chenaux, Paul VI. Le souverain éclairé, Paris. Cerf, 2015, 421 p.

La couverture du magazine L'Express illustre, en août 1977, les «tourments de Paul VI»
sous la forme de petits diables qui assaillent de leurs fourches la tête d'un pontife représenté

à la fois comme moderne ou hésitant, oublié ou tourmenté, méconnu ou malmené.
Ces «tourments» illustrés par le magazine français sont la contraception, les quatre-vingt
ans, le schisme, le gauchisme, le surarmement, les pays de l'Est. Entre l'optimisme
tranquille de Jean XXIII et l'activisme de Jean-Paul II, qu'en est-il de la figure de Paul VI?

SZRK.G, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 555

Depuis ses années d'études jusqu'au pontificat, Giovanni Battista Montini se distingue par
sa «profonde italianité» (12), n'ayant jamais quitté l'Italie à l'exception d'un court séjour
diplomatique à Varsovie en 1921, mais bien aussi par sa relation privilégiée à la culture de

la France, à travers l'amitié profonde qui le lie à Jacques Maritain. Mais comment
l'homme d'Eglise perçoit-il, au cours de son destin humain, les signes des temps d'une
société qui change rapidement? Et comment s'engage-t-il, dans l'action multiforme de son

apostolat, en faveur de la réconciliation de la doctrine avec la vie, du catholicisme avec le

monde contemporain?
Ces interrogations stimulantes sont au cœur la biographie magistrale écrite par Philippe

Chenaux, professeur d'histoire de l'Eglise moderne et contemporaine à l'université du
Latran à Rome. Très fin connaisseur des archives vaticanes et des archives diplomatiques
françaises et italiennes, l'auteur nous communique un portrait inédit d'un pape se voulant
à la fois un intellectuel avisé et un souverain éclairé, un prince réformateur et un gardien
de la foi catholique. Il fallait attendre toute la sensibilité historiographique et le talent
d'écrivain de Philippe Chenaux pour restituer, pour la première fois, un portrait exhaustif
du pape dont la destinée constitue le meilleur prisme pour comprendre l'Eglise catholique
contemporaine.

En dix chapitre, l'itinéraire humain et spirituel de Giovanni Battista Monti est reconstruit

étape après étape. Né le 26 septembre 1897 à Concesio (Brescia) de Giorgio et Giu-
ditta Montini, le futur successeur de Saint-Pierre grandit à l'ombre de la Grande guerre
dans une ambiance catholique patriote mais ouverte. Les écrits de sa jeunesse témoignent
de l'acuité par laquelle il est conscient de la «crise spirituelle» à laquelle le catholicisme
se trouve confronté dans l'immédiat après-guerre. «Cette crise de civilisation, parce
qu'elle était aussi une crise de la modernité et de ses valeurs (raison, progrès), exigeait un
profond travail de reconstruction chrétienne. L'Europe était entrée dans une nouvelle
époque» (311), à la manière dont l'observe Philippe Chenaux. Les ferments du renouveau
intellectuel à l'œuvre dans le catholicisme transalpin fascinent le jeune Montini: de la

renaissance thomiste française autour de Maritain au renouveau de la pensée théologique
allemande (Romano Guardini).

Assistant ecclésiastique de la FUCU dès 1923, après la parenthèse polonaise, le jeune
prêtre de Brescia n'affronte pas ouvertement le régime fasciste de Benito Mussolini, mais
investit toutes ses forces dans la préparation de l'après-fascisme par la formation d'une
élite politique et culturelle capable, le jour venu, de prendre en main le destin du pays.
Mais l'hostilité à ses projets de la part de certains milieux ecclésiastiques romains oblige
Giovanni Battista Montini à démissionner en 1933 déjà. Cela réoriente son parcours
biographique dans un sens qu'il a pas ni prévu ni souhaité: c'est-à-dire le service du Saint-
Siège. Apprécié par Mgr Giuseppe Pizzardo, le futur pape arrive progressivement aux
plus hautes responsabilités dans la curie romaine: substitut de la secrétairerie d'Etat en
1937, pro-secrétaire d'Etat pour les affaires ordinaires en 1952. Et l'avènement de Pie XII
ne fait que renforcer sa position au Vatican. «Homme de confiance du pape, interlocuteur
recherché des diplomates en poste au Vatican, c'est à lui qu'échut, durant les années sombres

de la guerre et de l'occupation nazie de Rome, la responsabilité de coordonner toute
l'action humanitaire du Saint-Siège» (312).

Entretemps, le triomphe de la Démocratie chrétienne d'Acide De Gasperi consacre
désormais, en 1948, le bienfondé de la stratégie de Montini voulant un parti unique des

catholiques dans le cadre de la guerre froide naissante. Six ans plus tard, le parcours de

l'homme d'Eglise est nouvellement réorienté, car le pape le nomme en novembre 1954

archevêque de Milan. Loin d'être une «traversée du désert», les années dans la métropole
lombarde renforcent son expérience dans la pastorale, comme il le dévoile lui-même dans

SZRKG, 110(2016)



556 Rezensionen - Comptes rendus

une correspondance au cardinal Johannes Willebrands: «Savez-vous où j'ai appris à

connaître l'Eglise? A Milan, comme archevêque. Dans mon travail à Rome, j'étais en contact
avec l'Eglise de par le monde. Mais à Milan j'ai appris à connaître le cœur de l'Eglise
dans la vie des paroisses, dans les contacts avec les gens dans leur vie quotidienne. C'est
là que l'Eglise vit et lutte» (127). L'expérience du «laboratoire milanais», à la manière
dont le définit Philippe Chenaux, est décisive dans le parcours de Montini, projeté suer le
devant de la scène par l'élection pontificale du patriarche de Venise Angelo Roncalli.
Cardinal en 1958, Montini, accueille avec joie la convocation de Vatican II. Ses positions
prudentes mais ouvertes à l'aggiornamento pendant la première session du concile en fait
le candidat naturel à la succession de Jean XXIII.

Elu successeur de Saint-Pierre le 21 juin 1963, sous le nom de Paul VI, Montini indique
son intention de poursuivre et achever le concile reçu «en héritage» par le pape vénitien.
Sa préoccupation première, en tant que «pape du concile» est d'inscrire la réforme de

Vatican II dans le prolongement avec les conciles précédents, à commencer par Vatican
II, comme le remarque la finesse d'analyse de Philippe Chenaux: «S'agissant du renouveau

de l'Eglise, l'accent était mis sur la continuité avec la grande tradition catholique»
(166-167). La réforme de la liturgie et la réforme de la Curie représentent, sans doute, les

deux grands chantiers du pontificat de Paul VI, réformateur mais non révolutionnaire:
«Dans le sillage des enseignements du concile sur l'Eglise dans le monde contemporain
(Gaudium et spes, Dignitatis humanae), il chercha à promouvoir le modèle d'une Eglise
au service de l'homme et du développement des peuples (Populorum progressio). Mais
réforme n'était pas synonyme de révolution. Face aux dérives doctrinales de l'après-
concile (catéchisme hollandais), Paul VI se posa en défenseur intrépide de l'intégrité de la
foi catholique» (314-315).

La biographie met en lumière comment, après la contestation suite à son encyclique
Humanae vitae (1968) et la crise lefebvriste, les dernières années du pontificat de
Giovanni Battista Montini deviennent une fin de règne plus serein, caractérisé par le succès

inattendu de l'Année sainte et les grands documents sur la joie chrétienne et l'annonce de

l'évangile. Décédé à Castelgandolfo le 6 août 1978, trois mois après l'assassinat d'Aldo
Moro, Paul VI ne sera désormais plus un pape ni oublié ni méconnu, grâce au travail his-

toriographique de Philippe Chenaux, mettant en valeur, page après page, l'attention aux
signes des temps dans la fidélité à la tradition, le sens de l'équilibre et de la médiation,
mais aussi la volonté à'aggiornamento de l'Eglise de Giovanni Battista Montini. Ce qui a

fait récemment exclamer au pape François que Paul VI «n'eut pas peur de la nouveauté».
Et Philippe Chenax conclut son beau livre en observant que «Paul VI laissait de nombreux

orphelins mais il n'eut pas d'héritier». Le futur nous dira si le pape François pourra, un

jour pas trop lointain, en être considéré un héritier.

Fribourg Lorenzo Planzi

SZRK.G, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 557

Schweiz: Menschen, Kirchen, Orte

Die erste Ziircherbibel. Erstmalige teilweise Ausgabe und Übersetzung der ältesten
vollständig erhaltenen Bibel in deutscher Sprache, eingeleitet, herausgegeben und übersetzt

von Adrian Schenker/Raphaela Gasser/Urs Kamber, Freiburg/Schweiz, Academic
Press, 2016, 197 S.

Zürich war und ist heute noch ein Zentrum der Bibelforschung und der deutschen
Bibelübersetzung. Zuallererst denkt man dabei an die von Ulrich Zwingli initiierte und von
seinem Übersetzerkreis geschaffene, von 1524 bis 1531 beim Zürcher Buchdrucker Christoph

Froschauer erschienene deutsche Ausgabe des Neuen und des Alten Testaments. Auf
diese reformatorische Tradition gehen im 20. und 21. Jahrhundert zwei Neuübersetzungen
zurück, die von 1907 bis 1931 erarbeitete «Zürcher Bibel» und die im Jahr 2007
veröffentlichte neue «Zürcher Bibel», die beide als wissenschaftlich zuverlässige und sprachlich

sorgfaltige Ausgaben grosse Anerkennung und Verbreitung gefunden haben und noch
finden. Kaum bekannt ist einem breiteren Publikum hingegen, dass es schon zwei
Jahrhunderte vor Zwingli eine deutsche Übersetzung der Bibel gegeben hat, die in Zürich
entstanden sein dürfte und bei der es sich um die älteste bekannte vollständige deutsche

Bibelübersetzung überhaupt handelt.
Die drei Herausgeber dieses gefälligen Lesebändchens, der Bibelwissenschaftler Adrian

Schenker OP, die Germanistin Raphaela Gasser OP und der Germanist Urs Kamber, legen
siebzehn Kostproben aus dem Alten und Neuen Testament dieser frühen, spät-mittelhochdeutschen

Übersetzung vor; als Verständnishilfen sind den Abschnitten jeweils moderne
Übertragungen beigegeben. Im Einleitungsteil geht zuerst Adrian Schenker der Verfasserfrage

nach. Eine Indizienkette mit verschiedenen paläographischen und kodikologischen
Elementen, die im Einzelnen hier nicht nachgezeichnet werden können, bestärkt die
bereits von Marianne Wallach-Faller 1981 aufgestellte These, dass es sich beim Übersetzer

um den aus einer Zürcher Ratsherrenfamilie stammenden Dominikaner Marchwart Biberli
(um 1265-um 1330) handeln dürfte, der 1320 als Lesemeister und 1325 als Prior des
Zürcher Predigerkonvents bezeugt ist. Die sprachlich ausgefeilte Wort-für-Wort-Übersetzung
auf der Grundlage der lateinischen Vulgata war für von den Predigerbrüdern betreute
Dominikanerinnen im alemannischen Raum bestimmt; am ehesten kommt das Zürcher
Dominikanerinnenkloster Oetenbach in Betracht, das mit dem 1230 gegründeten Männerkonvent

von Anfang an in einem engen Austausch stand. Als weiteres Werk Biberiis wird
eine mystisch-didaktische Legendensammlung vermutet, die ebenfalls für Dominikanerinnen

bestimmt war.
Im zweiten Teil der Einleitung entwirft Raphaela Gasser ein lesenswertes Bild des

geistigen und religiösen Lebens um 1300 in Zürich, das damals mit dem Manesse-Kreis auch
eine kulturelle Hochblüte erlebte. Der Predigerkonvent in Zürich gehörte zu den
bedeutendsten Niederlassungen in der Ordensprovinz Teutonia. Von den drei Zürcher
Bettelordensklöstern waren die Dominikaner auch am stärksten in der Seelsorge der Frauen engagiert.

Was die Schwestern von Oetenbach betrifft, hatten sie ein gehobenes Bildungsniveau,

manche von ihnen konnten lesen und schreiben, an theologischen Fragen waren sie
lebhaft interessiert, das Kloster führte ein eigenes Skriptorium. Aus den Schwesternviten
von Oetenbach kann auf direkten Kontakt zu Meister Eckhart und auf ein reges mystisches

Leben geschlossen werden. Seit dem ausgehenden 13. Jahrhundert begannen die
Zürcher Prediger für die Unterweisung der Schwestern geistliche Literatur auf Deutsch zu

SZRKG, 110(2016)



558 Rezensionen - Comptes rendus

schreiben. In diesen Zusammenhang fügt sich eine Bibelübersetzung durch den gelehrten
Lesemeister und Seelsorger Biberli gut ein.

Die Bibelübersetzung fand, abgesehen von einem für die Datierungs- und Verfasserfrage

wichtigen Fragment in Zürich aus dem frühen 14. Jahrhundert, im 15. Jahrhundert

Verbreitung, wobei die Werkstatt Diebold Laubers im elsässischen Hagenau eine Rolle
spielte. Zwei Handschriften aus dieser Zeit sind vollständig (Wien und Heidelberg) und
zwei unvollständig (Zürich und Weimar) überliefert. Die zweibändige Wiener Ausgabe,
die im Jahr 1464 in Basel im Auftrag des reichen Stadtbürgers Mathias Eberler von
Johann Liechtenstern aus München abgeschrieben wurde und mit Miniaturen prächtig
ausgestattet ist, liegt der Teilausgabe zugrunde.

Diese kann und will keine kritische Ausgabe sein, umfangreiche Voruntersuchungen
der Überlieferung, der dem Übersetzer zugrundeliegenden Vulgata-Fassung usw. müssten
einer kritischen Ausgabe vorausgehen. Aber das Büchlein kann vielleicht den Anstoss zu
einer solchen umfassenden Forschung und Erschliessung des bedeutenden Übersetzungswerks

geben. Davon sind neue Erkenntnisse zur Verfasserfrage, zum Umfeld und zur
kulturellen Blütezeit um 1300 in Zürich, in der Schweiz und am Oberrhein zu erwarten.
Das Büchlein ist darüber hinaus, auch in der Absicht der Verfasser, eine sinnreiche
Jubiläumsgabe für den gelehrten Orden der Predigerbrüder und -Schwestern, der im Jahr 2016
sein achthundertjähriges Bestehen feiert.

Freiburg/Schweiz Ernst Tremp

Andreas Behr, Diplomatie als Familiengeschäft. Die Casati als spanisch-madändische
Gesandte in Luzern und Chur (1660-1700), Zürich, Chronos, 2015, 383 S.

Sie war eine Ausnahmeerscheinung in der spanischen Monarchie, die quasi-dynastische
Folge von spanisch-mailändischen Gesandten in der Eidgenossenschaft und den Drei
Bünden aus der Mailänder Familie Casati. Die Fribourger Dissertation von Andreas Behr
über die Gesandtschaft der Casati in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts nimmt sich
insofern eines «Sonderfalls» (51) bzw. einer «Dysfunktion» (13) der frühneuzeitlichen
Diplomatie an. In zwei Hauptteilen mit unterschiedlichen Untersuchungsfoki geht Behr
der Frage nach, welche familiären und «staatspolitischen» Interessen die Bildung dieser

Gesandtendynastie begünstigten und welche Rolle dabei die komplexen und heterogenen

politisch-institutionellen Strukturen der Eidgenossenschaft und der Drei Bünde spielten.
Im ersten Hauptteil zeichnet Behr den Nominierungsprozess der Gesandtschaften nach,

nimmt dabei die Verflechtung der Casati an ihrem Wirkungsort in den Blick und kommt
zum Schluss, dass diese personalen Beziehungsnetze sowie die «exzellenten Kenntniss[e]
der komplexen Verhältnisse in der Eidgenossenschaft und den Drei Bünden» (321) die
Casati für die spanischen Gouverneure, die in der Regel nur für eine kurze Zeit in Mailand
amtierten, unentbehrlich machten. Gleichzeitig wird in diesem ersten Teil der Studie
deutlich, dass die Casati ihrerseits ein Interesse daran hatten, die spanisch-mailändische
Vertretung in der Familie zu halten: «Die Casati fanden in der Luzerner und Churer
Gesandtschaft eine Nische, die ihnen ein prestigereiches Dasein garantierte» (49). Mehr
noch: Mit Verweis auf die finanziellen Lasten der Gesandtschaft war es den Casati gelungen,

sich das Mailänder Quästorenamt zu sichern und damit in den «engsten Kreis der

meistprivilegierten Iombardischen Patrizierhäuser» (110) aufzusteigen. Möglich war dies

mitunter geworden, weil die Casati bereit waren, die für die Amtsausführung notwendigen
finanziellen Mittel aus der Familienkasse vorzuschiessen, und dies teilweise über Jahre

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 559

hinweg. Dies wiederum hatte zur Folge, dass sie mit allem Nachdruck auf eine familiäre
Kontinuität der Gesandtenposten in Luzern und Chur hinarbeiteten. Die Gesandtschaft

war damit im engsten Sinne des Wortes zu einem «Familiengeschäft» geworden, das

darauf ausgerichtet war, ökonomisches Kapital auf lange Sicht bestmöglich in Sozial- und

Ehrkapital innerhalb der Mailänder Gesellschaft - Behr spricht von einer Strategie des

«Obenbleibens» - umzuwandeln. Die grosse Stärke von Behrs Studie liegt gerade in der

Betonung dieser Verquickung von ökonomischen, familienstrategischen und aussenpo-
litischen Interessen, wodurch neue Fragen bezüglich der Mechanismen im sozialen Gefüge

eines peripher gelegenen Teils einer zusammengesetzten Monarchie - in diesem Fall
des spanischen Herzogtums Mailand - aufgeworfen werden. Diese Stärke des Buches gilt
es an dieser Stelle besonders hervorzuheben, weil mit Blick auf den religionsgeschichtlichen

Schwerpunkt der vorliegenden Zeitschrift im Folgenden der zweite Hauptteil der
Studie, in dem das Handeln der Casati als Gesandte in der Eidgenossenschaft und den

Drei Bünden im Zentrum steht, etwas ausführlicher besprochen werden soll und dieser
zweite Teil sowohl inhaltlich als auch analytisch weniger zu überzeugen vermag.

Unter dem Titel «Grenzen der Verflechtung» kommt Behr auf den konfessionellen
Aspekt der Aussenbeziehungen zu sprechen (261-318). Während sich in der Eidgenossenschaft

die Annäherung Spanien-Mailands an die protestantischen Orte gerade auch
aufgrund des konfessionellen Sonderbündnisses mit den katholischen Orten von 1587 als

schwierig erwies, nahm sich der Umgang mit den Protestanten in den Drei Bünden weitaus

pragmatischer aus. Weil Spanien-Mailand seit 1639 mit allen Drei Bünden unabhängig

ihrer Konfession alliiert und der französische Einfluss fast gänzlich ausgeschaltet war,
war es das oberste Ziel Mailands, diesen Status quo durch allfällige konfessionelle Unruhen

nicht zu gefährden. Behr weist nach, dass die Casati jede Gelegenheit nutzten, um als

Vermittler in konfessionellen Konflikten aufzutreten. Das sinnfälligste Beispiel hierfür -
der von Casati angeregte und mit spanisch-mailändischen und päpstlichen Geldern
finanzierte Bau einer protestantischen Kirche in Almens 1690, um so die Konflikte im
gemischtkonfessionellen Dorf zu entschärfen (Vgl. Christoph Simonett, Die evangelische
Kirche zu Almens. Ein Beitrag zur bündnerischen Reformation, in: Bündner Monatsblatt
1927, 328-331.) - wird allerdings nicht erwähnt. Schlichtungstätigkeiten wie die
genannte steigerten laut Behr das «Prestige» der Casati «sowohl bei den Katholiken [...] als
auch bei den Protestanten», sodass «konfessionelle Streitigkeiten [in den Drei Bünden]
die Entfaltung der Netzwerke der Familie nicht nur [behinderten], sondern sie stärkten»
(296). Diese These Behrs könnte erklären, weshalb die Casati trotz vordergründiger
Zurückhaltung im Hintergrund die konfessionellen Register zogen und die Bündner Katholiken

nach Möglichkeit unterstützten, sei es, dass sie die Wahl eines katholischen Landrichters

jeweils mit Schmiergeldern ermöglichten, sei es, dass sie Schulen und teilweise auch

Kirchenausstattungen finanzierten - Aspekte, die Behr allesamt ausser Acht lässt. Ebenfalls

nicht berücksichtigt wird, dass die aus Italien stammenden Kapuziner der rätischen
Mission nicht nur «Stein des Anstosses» (287 -291), sprich Verursacher konfessioneller
Konflikte waren, die es aus politisch-pragmatischen Überlegungen zu verhindern galt,
sondern dass sie mitunter als Sprachrohr und «Erfüllungsgehilfen» der mailändischen
Politik fungierten. Auf Behrs Radar erscheint dieser Zusammenhang nicht, weil er von einer
«komplette[n] Ausweisung des Bettelordens» bzw. einer «Ausweisung der letzten
Kapuziner» (291) ausgeht, was nicht der historischen Tatsache entspricht: Noch im 18.

Jahrhundert (und teilweise bis weit ins 20. Jahrhundert hinein) waren italienische Kapuziner
in katholischen Gemeinden der Drei Bünde aktiv. Eine differenzierte Betrachtung der

Handlungslogik der Casati, die irgendwo im Spannungsfeld zwischen staatspolitischem
Pragmatismus und den Zwängen der konfessionellen Regeltreue anzusiedeln wäre, bleibt

SZRKG, 1 10(2016)



560 Rezensionen - Comptes rendus

damit auch nach Behrs Studie ein Desiderat der Forschung. Näheren Aufschluss darüber
könnten die zeitweise intensiven Kontakte zwischen den Casati und den Mailänder Erzbi-
schöfen Monti (1632-1650) und Litta (1652-1679) sowie die enge Verflechtung zwischen
den Casati und dem Churer Domdekan Matthias Schgier geben, die im zu rezensierenden
Buch nicht resp. nur am Rande thematisiert werden.

Es ist zweifellos das Verdienst von Behrs Studie, die bisher fast ausschliesslich auf
Frankreich fokussierte Forschung zu den eidgenössischen Aussenbeziehungen um die

habsburgische resp. mailändische Perspektive erweitert zu haben. Vollkommen neue
Einsichten in die Funktionsweisen der eidgenössischen Aussenbeziehungen darf der Leser
aber keine erwarten. Etwas miissig sind die fast gebetsmühlenartig wiederholten Diskussionen

um «Korruption, Klientelismus oder Patronage» (250-260), auf die Behr pflicht-
bewusst rekurriert, ohne den Nutzen dieser analytischen Kategorien mit dem ausgewerteten

Quellenmaterial wirklich plausibel machen zu können. Da diese theoriegeleiteten
Einordnungen in erster Linie in den Fazit-Kapiteln erfolgen, gehen Behrs eigene Befunde
in den mittlerweile seit mehreren Jahrzehnten geführten Debatten der Verflechtungs- und
Patronageforschung beinahe unter. Dabei wären überzeugende Ansätze zu einem eigenen
analytischen Instrumentarium durchaus vorhanden gewesen, etwa der treffende Begriff
des «Familiengeschäfts», der nochmals ein etwas anderes Licht auf die personalen
Netzwerke frühneuzeitlicher Diplomaten wirft. Insgesamt ist ein durchkomponierter kon-
zeptueller Rahmen des Buches nur schwer auszumachen, was auch damit zu tun hat, dass

Behr auf ein in Qualifikationsschriften sonst übliches Einleitungskapitel verzichtet und
stattdessen erst nach dem Fazit auf den «Quellenkorpus» der Studie und die verschiedenen

Ansätze der neueren Diplomatiegeschichte eingeht. Neben einer konventionellen
Gliederung wäre zudem ein Namensindex wünschenswert gewesen, zumal er eine erste

Orientierung in den personalen Netzwerken erlaubt hätte, um die es im Buch zur Ffauptsa-
che geht.

Bern Philipp Zwyssig

Lorenzo Planzi, La chiesa deI Santo, San Vittore a Muralto nella storia, Armando Dado,
Locarno, 2015, 143 p.

A la sortie de la gare de Locarno, la collégiale de Muralto est un des premiers édifices qui
frappe le regard du voyageur. Avec raison, car cette église résume à elle seule une bonne

partie de l'histoire religieuse du Sopraceneri. Lorenzo Planzi, un jeune historien tessinois,
en trace ici son histoire plus que millénaire.

Le Tessin a connu le système des pievi, ces grandes circonscriptions ecclésiastiques
(Agno, Bellinzona, Biasca, Capriasca, Lugano, Balerna, Riva San Vitale) qui donnèrent
naissance aux paroisses modernes. La pieve dite de Locamo avait son siège à Muralto,
ancien vicus romain sur le lac Majeur et ancien château fortifié par le roi lombard Didier.
Mentionné depuis 1152, un chapitre de chanoines administrait le territoire, mais l'existence

de la pieve est beaucoup plus ancienne. La pieve allait donner naissance à soixante-
huit paroisses. Son territoire fut progressivement réduit à la région immédiate de Locarno,
un voisinage qui allait causer la perte de Muralto.

Jusqu'à la création de l'administration apostolique du Tessin à la fin du XIXe siècle, les

paroisses tessinoises étaient réparties entre deux évêchés italiens, Milan et Côme, sans

solution de continuité puisque Muralto et Bellinzona appartenaient à Côme, coupant ainsi
les vallées ambrosiennes (Biasca) et la Capriasca de leur évêché de Milan. Il n'en était pas

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 561

de même au premier millénaire. L'auteur nous apprend que c'est par la volonté de

l'empereur Henri II que l'évêché de Côme avait reçu Muralto en l'an 1004. Notons que
Muralto fut rattaché durant une brève période du XVIe siècle à l'évêché de Novare.

L'église actuelle de Muralto est de style roman. Elle est dédiée à saint Victor le Maure,
un soldat de Mauritanie, martyr à Milan vers l'an 300. Si saint Victor est assez peu connu,
le bas-relief renaissance qui le représente sur la tour de la collégiale l'est davantage. Le
saint est à cheval et tient en main un drapeau en l'honneur de la Trinité. Ce bas-relief de

1460 provient du château des Rusca à Locarno. En 1889, un antiquaire de Zurich proposait

de l'acheter pour la somme de 15'000 francs, avec en sus une prime de 500 francs

pour les pauvres. L'exécutif communal était d'accord, mais l'assemblée s'y opposa, à

l'unanimité! Quelques années plus tard, le Musée national de Zurich, qui offrait 25'000
francs, essuya aussi un échec. Il ne fallait pas s'en prendre au symbole de la communauté.

L'image de saint Victor est intéressante car la représentation de la Trinité (trois visages
côte à côte) ne correspond pas aux canons de figuration de ce mystère.

Le 3 mars 1555, les réformés de Locarno durent partir du Tessin, à la satisfaction de

l'archiprêtre de la pieve, Galeazzo Muralti, qui s'était opposé vigoureusement au champion

de la Réforme, Giovanni Beccaria. Mais un autre «exil» atteignit l'église de Muralto.
En effet, cette collégiale avait le désavantage de se trouver trop près de Locarno. Bien que
ville à part entière, Locarno n'était pas un siège paroissial. Il y avait de quoi irriter
l'honneur de la bourgeoisie locale. Cette situation cessa en 1816, lorsque la ville obtint le

transfert de la collégiale à l'église intra muros de Sant'Antonio. Les chanoines, les
ornements liturgiques, les fonts baptismaux, certaines cloches et même les reliques de saint
Victor furent déplacés, au grand déplaisir, on s'en doute, des habitants de Muralto et du

littoral. Ne restait à San Vittore qu'un prêtre desservant.
Lorenzo Planzi décrit en détail (c'est la partie la plus importante de son étude) les

péripéties du transfert de la collégiale à Locamo et les tentatives renouvelées des habitants de

Muralto pour obtenir l'autonomie paroissiale. Signalons que les discussions avaient un
aspect triangulaire puisqu'à l'opposition entre Muralto et Locamo s'ajoutait l'opposition
entre les citoyens du bas (Muralto) et les citoyens du coteau (Orselina), longtemps réunis
en une seule commune civile. «C'est à la suite d'une vague promesse de plus grande
autonomie pour leur église de San Bernardo que l'archiprêtre Varenna persuade les habitants

d'Orselina à donner leur accord tacite pour la spoliation liturgique de San Vittore».
Divide ut régnés... Une étape eut lieu en 1881 lors de la séparation des communes
d'Orselina et de Muralto. La création d'une paroisse à Muralto fut quant à elle plus difficile

à obtenir, en raison de l'opposition tenace des chanoines de Locamo. Finalement, en
1926, Muralto, ex-paroisse mère devenue église filiale, était érigée en paroisse.

Ces interminables querelles de clochers ont un aspect très local. Il est bien cependant de
les mentionner car elles illustrent ce qui constituait les centres d'intérêts des personnes à

l'époque, leur attachement au sol, au hameau, au village, à la communauté d'habitants.
Ainsi, lorsque l'archiprêtre Pedretti de Locarno écrivait au cardinal Sbarretti à Rome en
1927, il pouvait à juste titre déclarer: «Il est inadmissible que dans le cas particulier de

Locamo on puisse fonder le décret sur la magna difficultas accendendi ad ecclesiam
paroecialem». Les deux églises n'étaient distantes que d'un kilomètre environ! Mais
c'était une distance beaucoup plus considérable qui séparait l'univers mental des gens de

Muralto des communautés qui les entouraient.
L'ouvrage de Lorenzo Planzi a comme titre La chiesa del Santo. Titre un peu énigma-

tique, qu'emploient les personnes âgées de la région. Il faudrait l'interpréter comme:
l'église de Muralto qui appartient au saint. De fait, le bâtiment n'appartient ni à la
paroisse ni à la commune, mais elle constitue une entité autonome, à la différence de la cure

SZRK.G, 110(2016)



562 Rezensionen - Comptes rendus

par exemple, propriété de la commune de Muralto. Manière symbolique d'illustrer la

parole évangélique selon laquelle les chrétiens sont du monde sans être du monde.

Fribourg Jacques Rime

Hans Stadler-Planzer, Geschichte des Landes Uri, 3 Bände, Schattdorf, Uranos Verlag,
2015, 1382 S. (mit Beiträgen von Pascal Stadler, Brigitte Degler-Spengler und Romed
Aschwanden).

Die Geschichtsschreibung des Landes Uri kann einen bedeutenden Erfolg verbuchen. Auf
Jahresende 2015 erschien die Geschichte des Landes Uri in 3 Bänden von Hans Stadler-
Planzer. Zum ersten Mal seit 1862 ist wieder ein Überblick über die Geschichte des
Passstaates erschienen. Während langer Jahre hat der ehemalige Staatsarchivar an diesem

Werk gearbeitet, das Jahrzehnte überdauern und zweifelsohne der Stolz der Urner sein

wird. Bereits vor mehr als zwei Jahrzehnten verfasste Hans Stadler den ersten Band, der
den Zeitraum der Urgeschichte bis zum ausgehenden Spätmittelalter (Wende von Marig-
nano) umfasste und 1993 in einer ersten Auflage erschien. Der Autor stellte für die 3.

Auflage Nachträge zusammen. Archäologische Erkenntnisse sowie die Ergebnisse der
Inventarisation der Urner Kunstdenkmäler wie auch das monumentale Historische Lexikon,

erschienen 2002 bis 2014, sind darin verarbeitet. Die Gründungszeit der Eidgenossenschaft,

die derzeit stark im Vordergrund steht, konnte wenigstens bibliographisch
erfasst und auf den neuesten Stand gebracht werden. Es gibt nur wenige Funde aus der
prähistorischen Zeit. Der bedeutendste war der sensationelle Goldschatz aus Erstfeld aus
dem 4. Jahrhundert vor Chr., möglicherweise ein Hortfund oder ein Weihefünd. Der
Gotthardpass hatte für die Römer nur eine untergeordnete Bedeutung. Die Bündner und
Walliser Pässe waren als Heerstrassen zweckdienlicher und bequemer. Die Alemannisie-

rung der Urschweiz erfolgte seit dem 7. Jahrhundert, wie Alemannengräber in Altdorf
aufzeigen. Im ausgehenden Hoch- und Spätmittelalter traten sie in verschiedenen Alpstreitigkeiten,

u. a. im Urnerboden oder in Surenen, in Erscheinung. In Uri und Schwyz traten die
Täler bei Grenzkonflikten bereits in den ältesten Urkunden auf. Es bildete sich seit 1291 im
Bundesbrief Uris mit Zürich der feste Begriff «die landluite gemeinlich von Ure». 1294

erscheinen «landluite von Schwyz» selbständig handelnd und Gesetze erlassend.
Bd. 2a: Bevölkerung und Siedlung in derfrühen Neuzeit'. Genauere Bevölkerungszahlen

für Uri sind erst ab 1743 bekannt. Jörg Bielmann errechnete für die Mitte des 15.

Jahrhunderts in Uri eine Bevölkerungsdichte von 5-6 Personen pro km2. Pfarrbücher gibt es

seit dem Konzil von Trient, d.h. erst etwa seit 1580. Die Gesamtbevölkerung Uris umfasste

1743 ca. 10.928 Personen. Fünfzig Jahre später 1799 sind es 11.750 Einwohner.
Epidemien, Hunger, Kälte und Krieg reduzierten die Bevölkerung immer wieder. Mittels
Landrechtserteilungen konnte das Wachstum gefordert oder gebremst werden. In Uri
bildete sich mit der Zeit wie andernorts eine fuhrende Schicht von einigen Familien
heraus, die, wirtschaftlich stark, auch die Spitzenpositionen im Staat beanspruchten. Sie

konzentrierten sich mehr und mehr in Altdorf. Diese Familien verschwägerten sich immer
stärker unter sich. Immer weniger Familien besetzten immer mehr Ämter. Spitzenreiter
war die Familie Schmid, dann folgten die Püntener und die Bessler. Die breite Masse des

Landvolkes machte etwa zwei Drittel der Bevölkerung aus. Daneben gab es die Hintersassen

und die Fremden ohne politische Rechte, die aber trotzdem Pflichten auf sich zu
nehmen hatten. Sie waren von der Landsgemeinde ausgeschlossen und hatten auch keinen
Zutritt zu den Genossamen und Dorfschaften. Es gab auch scharfe Regulierungen durch

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 563

die Landsgemeinde, um Übernutzungen der Alpen zu wehren. Um die Ernährungssicherheit
des Volkes in Krisenzeiten zu gewährleisten, setzte die Regierung die Pflicht der

Verwandten bis zum 5. Grade fest, Verarmte, hilflose Alte, Kranke, Gebrechliche, Menschen
mit Behinderungen und Waisenkinder zu unterstützen. Klöster schöpften Suppe für Hungrige.

Das Spital verteilte die wöchentliche «Muosspende», eine nahrhafte schmacksame

Armenspeise. Entlang des Gotthardweges nahmen sich wohltätige Stiftungen, insbesondere

des Spitals in Altdorf und weitere Spittel mittelloser Durchreisender und einheimischer
Armer an. Das Land kämpfte auch gegen die Übernutzung des Waldes. Der Betrieb von
Köhlereien war eingeschränkt. Für den Unterhalt von Strassen, Wegen und Stegen
reservierte die Obrigkeit eine grosse Zahl von Waldparzellen, über die sie allein verfügte.
Handel und Gewerbe blühten. Dank der Zuwanderung entstanden viele Handwerke und

Gewerbe, so im 16. Jahrhundert die aufblühende Goldschmiedekunst (Familie Tiboldi aus

Bellinzona). Die Familie Madran aus Madrano gab dem Bergbau an den Windgällen und
im Isenthal Auftrieb (Madranertal). Der Altdorfer Dorfbach ermöglichte die Ansiedlung
von Gewerbebetrieben.

Verkehr und Handel über den Gotthardpass: Der Gotthardpass war eine Völkerstrasse
zwischen Norden und Süden. Kaufleute, Wallfahrer, Soldaten und Offiziere für die fremden

Kriegsdienste benutzten ihn. Von Flüelen bis zur Passhöhe standen eine Vielzahl von
Gaststätten zur Verfügung. Der beachtliche Güter- und Personenverkehr verlangte von
Uri, die Passstrasse von Flüelen bis Biasca zeitgemäss auszubauen und den Strassenunter-
halt sicherzustellen. Da die in Holz errichtete Twärrenbrücke off durch das Hochwasser

weggespült wurde, Hess Uri durch den Ingenieur Pietro Morettini 1707/08 das Urnerloch
in der Schöllenen bauen. Es war der erste Strassentunnel im zentralen Alpenraum. Bis zur
Eröffnung der Axenstrasse 1866 erreichte man Uri vom Norden her nur auf dem Seeweg.
Der Transport erfolgte auf Nauen. Wichtig für Uri waren die fremden Kriegsdienste. Zwei
typische Urner Militärunternehmer waren Peter A Pro (um 1510 bis 1585) im Dienste
Frankreichs und Karl Florian Jauch (1715-1789) im Dienste des Königreiches Neapel.
Grosse Bedeutung für den wirtschaftlichen Reichtum hatte der Solddienst für die Urneri-
schen führenden Familien Beroldingen, A Pro, Zumbrunnen, Arnold von Spiringen, Cri-
velli, Tanner, Schmid, von Roll, Zwyer von Evibach, Jauch. Für die gewöhnlichen Soldaten

war der Militärdienst unangenehm und finanziell nicht interessant.
Kirchliche Verhältnisse: Eine gewichtige Mitarbeiterin fand der Verfasser der Urner

Landesgeschichte in der Basler Historikerin Brigitte Degler-Spengler (1941-2015). Sie
bearbeitete die kirchlichen Verhältnisse in der Barockzeit und starb kurz vor der Edition
des gewichtigen Werkes. Das Gebiet des heutigen Kantons Uri gehörte seit dem Frühmittelalter

bis 1815 zu zwei Diözesen: Das alte Land Uri, dessen grösste Grundherrin bis
1426/28 die Fraumünsterabtei in Zürich war, gehörte zum Bistum Konstanz. Das Hochtal
Ursern gehörte seit urdenklichen Zeiten zum Bistum Chur. Bei der Auflösung der Diözese
Konstanz zu Beginn des 19. Jahrhunderts kam auch Uri zur Diözese Chur. Beide Diözesen

waren Suffragane des Metropolitanverbandes Mainz. Das alte Land Uri besass

ursprünglich drei Pfarreien: Altdorf, Bürglen und Silenen. Altdorf umfasste Erstfeld, Attinghausen

und die Seegemeinden, zu Bürglen gehörten Schattdorf und das Schächental,
Silenen unterstand das gesamte Oberland. Im Laufe der Zeit haben sich Filialkirchen
gebildet, die sich im Spätmittelalter zu eigentlichen Pfarreien entwickelt haben. In Ursern
errichtete der Grundherr (die Abtei Disentis) um 1100 die Talkirche St. Kolumban. Im 15.

Jahrhundert entstanden die Kuratkaplaneien Hospenthal und Realp. 1601 wurde die
Talkirche nach Andermatt verlegt, wo sich die Mehrheit der Bevölkerung angesiedelt hatte.
Uri lehnte die Reformation Ulrich Zwingiis ab und verblieb entschieden beim katholischen

Glauben. Durch das Konzil von Trient wurde die katholische Religion gefordert.

SZRKG, 110(2016)



564 Rezensionen - Comptes rendus

Das Wirken von Karl Borromäus im Tessin übte einen grossen Einfluss auf die katholische

Eidgenossenschaft aus. Das Jesuitenkollegium Luzern, gegründet 1577, war ein
wesentlicher Stützpunkt zur Erhaltung des katholischen Glaubens in der Schweiz. Das
Kollegium Helveticum in Mailand bildete bis ins 20. Jahrhundert Priester im Sinne des Konzils

von Trient für die Schweiz aus.

Neuerrichtung von Klöstern in Uri: Das mittelalterliche Lazariterhaus in Seedorf
bestand noch bis 1526. Das Lazariterinnenkloster wurde 1559 wieder errichtet. Das
Benediktinerinnenkloster Claro unterstützte die Neugründung. Sobald das Kloster sich gefestigt

hatte, zogen sich die Benediktinerinnen nach Claro zurück. 1581 erfolgte die Gründung

des Kapuzinerklosters Altdorf gegen den energischen Widerstand des
Kapuzinerordensgenerals, aber dank der Hilfe von Karl Borromäus und Papst Gregor XIII. Dank
Melchior Lussy gelang es, das Kloster in Stans zu errichten, 1583 entstand Luzern, 1585

Schwyz. 1589 bildete sich die von der mailändischen Ordensprovinz unabhängige
Schweizerische Kapuzinerprovinz.

Urner Jahrzeitbücher: Eine grosse Bedeutung spielten in Uri die Jahrzeitbücher, die im
16. Jhdt. angelegt oder erneuert wurden. Sie sind für die allgemeine Schweizergeschichte
von Bedeutung, indem sie das Gedächtnis der eidgenössischen Kriege und deren Opfer
festhalten. Fünf wichtige Kapellen haben eine überpfarreiliche Ausstrahlung und Bedeutung,
darunter die Jagdmattkapelle in Erstfeld und die Tellskapelle am See zu Sisikon. Seit dem

Ende des 16. Jhdts. festigte sich der Klerus in Uri. Die Priester des 17. Jhdts. stammten

grösstenteils aus dem Lande. Die Kleriker leisteten auch grossen Einsatz in den Dorfschulen.
Die Lateinschulen von Altdorf und Andermatt waren vollständig dem Klerus anvertraut.
Grossen Einfluss hatten die Kapuziner durch ihr Mitwirken in der Seelsorge des Landes.

Bd. 2b: Von der helvetischen Umwälzung in die Gegenwart: Die Epoche von 1798 bis
1815 war für Uri ein grosser Einschnitt. Die Helvetik zwang die Eidgenossenschaft unter
strikte französische Herrschaft. Uri wurde die Selbständigkeit abgesprochen, in die beiden
Distrikte Altdorf und Andermatt aufgeteilt und dem Kanton Waldstätte zugewiesen.
Militärischer Widerstand war auf die Dauer nicht möglich. Das Blutbad von Stans vom 9.

September 1798 zeigte das deutlich. Der Brand von Altdorf stürzte das Land in tiefste
Not. Dann setzte der Aufstand gegen die Franzosen ein. Russen und Österreicher drangen
ins Land. Nun folgte die Rebellion gegen die Helvetik, bis Napoleon einschritt und der
Schweiz die Mediation aufzwang. Mit der Mediation entwickelte sich eine ganz neue

Dynamik im Kanton. Zukunftweisend war die Hebung des Schulwesens, nicht allein im
Hauptort, sondern im ganzen Kanton. Neue Schulhäuser wurden errichtet. In der
Völkerschlacht bei Leipzig 1813 verlor Napoleon seine Vormachtstellung und am 16. Juni 1815

wurde er nach der Schlacht von Waterloo endgültig geschlagen und nach St. Helena
verbannt. Mit dem Bundesvertrag von 1815 wurde eine offene neunzehnörtige
Eidgenossenschaft geschaffen. Uri verlor die Leventina endgültig. Der Ausbau der
Gotthardstrasse setzte 1842 ein. Die Initiative ging vom jungen Kanton Tessin aus. Im
gleichen Jahr wurde die tägliche Eilpost, die sog. «Gotthardpost» eingeführt (Flüelen bis
Mailand). Uri erlebte in der zweiten Hälfte des 19. Jhdts. einen richtigen Aufschwung.

Die Krise des Sonderbunds: Ausgangspunkt der Spannungen waren die sog. Badener
Artikel von 1834. Sie wurden an einer Konferenz der sieben Kantone des Mittellandes
beschlossen. Angestrebt wurden die Schaffung eines eidgenössischen Nationalbistums
und verschiedene Massnahmen, die den Einfluss und sogar die Kontrolle des Staates über
die Kirche sicherstellen sollten. Papst Gregor XVI. verurteilte 1835 die Badener Artikel.
Die Katholiken stemmten sich gegen deren Umsetzung. Die Obrigkeiten blieben jedoch
unnachgiebig. Im obern Freiamt und im Jura setzten die Regierungen sogar Waffen gegen
die Widerspenstigen ein. 1841 hob der Kanton Aargau nach heftigen Auseinandersetzun-

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 565

gen mit der katholischen Bevölkerung seine Klöster auf: die Männerklöster Muri, Wettingen,

Baden und Bremgarten. Treibende Kraft war die klosterfeindliche Politik von Augustin

Keller, der sein Ziel mit rücksichtsloser Härte durchführte. Uri war direkt betroffen:
Abt Adalbert Regli, Abt von Muri, stammte aus Ursern. Der Komponist des

Schweizerpsalmes, P. Alberich Zwissig, war von Bauen gebürtig. P. Theodosius Florentini, der
Bündner Guardian in Baden, musste sich 1841 nach Uri flüchten und leistete dort bis
1845 Seelsorgearbeit. Die Klosteraufhebung überschattete die Eidgenossenschaft. Der
Gegenschlag der Jesuitenberufung 1845 nach Luzern trieb die Erregung hoch. Der Kanton
Uri schloss sich dem 1845 gegründeten Sonderbund an. Der Krieg war rasch erledigt, die
Mehrheit der Stände unter General Dufour besiegte in einem geschickt geführten Feldzug
den Sonderbund. Die Verfassung von 1848 schuf die moderne Schweiz.

Uri im modernen Bundesstaat: Die Bundesverfassung von 1848 brachte für Uri -
anders als im Kanton Luzern - keinen politischen Umsturz. Die konservativen Politiker
arbeiteten unternehmerisch und gut mit den neuen Bundesbehörden zusammen. Eine neue
Kantonsverfassung wurde genehmigt. Die Gewaltentrennung wurde klar geregelt, die

politische Vorherrschaft Altdorfs überwunden. Das Volksschulwesen hatte es in Uri nicht
leicht. Die Schulzeit dauerte von Anfang November bis Ende April, eine Ausdehnung in
die Sommermonate war wegen der vorherrschenden land- und alpwirtschaftlichen
Wirtschaftsstruktur nicht praktikabel. Die vielen Absenzen bildeten trotz der weitgehenden
Rücksichtnahme auf den Bauernstand das Hauptproblem für einen geregelten Unterricht.
Die Lehrschwestern von Ingenbohl und Menzingen leisteten neben wenigen weltlichen
Lehrkräften eigentliche Pionierarbeit. Uri stand im 19. Jahrhundert im interkantonalen
Vergleich nicht gut da. Die Mittelschule in Altdorf kam nicht zum Blühen; gegen Ende
des 19. Jhdts. zeichnete sich die Notwendigkeit ab, die Kantonsschule von Grund auf zu
erneuern und mit einem Konvikt zu ergänzen. Die Schule wurde dem
Benediktinerkonvent Maria-Stein übergeben, der 1906 unter dem Namen «Kollegium Karl
Borromäus» den Betrieb aufnahm. Ein zügiger Aufbau setzte ein, der 1966 mit dem
Zutritt der Mädchen zur Mittelschule gekrönt wurde.

Kulturelles Leben im 19. Jahrhundert: Grundlage der Geschichtswissenschaft bilden
die historischen Quellen. Sie liegen für die frühe Zeit zum grössten Teil in den Archiven.
Der Kanton, die Korporationen Uri und Ursem, sämtliche Gemeinden und Pfarreien
besitzen Archive. Im Staatsarchiv datiert das früheste Dokument von 1196. Beim
Dorfbrand von Altdorf ist lange nicht alles Archivmaterial verbrannt. Das Interesse an der
Landesgeschichte ist gross. Die Geschichtsschreibung erreichte im 19. Jahrhundert in Karl
Franz Lussers Geschichte des Kantons Uri ihren Höhepunkt. Konstantin Siegwart-Mtiller
schrieb nach dem Sonderbundskrieg sein dreibändiges Memoirenwerk und veröffentlichte
es 1863-1866. Uri nahm in der Geschichtsforschung zur schweizerischen Gründungsgeschichte

einen wichtigen Platz ein, vermochte allerdings gegen die grosse Arbeit von
Wilhelm Oechsli, der 1891 die offizielle Synthese zum 600jährigen Jubiläum der
Eidgenossenschaft verfasst hatte, nicht aufzukommen. Die Frage der Existenz von Wilhelm Teil
konnte aus den Urkunden nicht bewiesen werden. Das Teilspiel von Friedrich Schiller
schuf jedoch den Boden, die Erinnerung an den Freiheitshelden zu bewahren.

Die Kirche im 19. Jahrhundert: Das Jahrhundert war geprägt von Auseinandersetzungen

zwischen Bundespolitik, Kantonen und Kirche. Der Kulturkampf belastete das
Verhältnis Kirche und Staat in der Schweiz. Der Piusverein, 1857 durch Graf Theodor Scherer

gegründet, versuchte nicht, politische Ziele zu erreichen, sondern das katholische Volk
von innen heraus aus dem Glauben und durch diakonische Solidarität zu erneuern. Uri
stand im 19. Jhdt. auf Seiten von Papst Pius IX. und der romtreuen Kräfte. Das alte Land
Uri gehörte bis in die Schöllenen seit seiner Christianisierung im Frühmittelalter zur

SZRKG, 110(2016)



566 Rezensionen - Comptes rendus

Diözese Konstanz. Das Hochtal Ursern war stets ein Teil des Bistums Chur und stand in

enger Beziehung zum Kloster Disentis. Die Diözese Konstanz ging im frühen 19.

Jahrhundert unter. Uri wurde 1819 provisorisch dem Bistum Chur zugeteilt, was sich bis ins
21. Jahrhundert nicht änderte. Durch die Aufhebung des Bistums Konstanz verlor das

traditionsreiche Vierwaldstätterkapitel seine Grundlage und ging unter. Als Restbestand

gab es ein Kommissariat Uri bis ins 20. Jhdt. hinein. Ein reiches religiöses Leben herrschte

in Uri. Häufige Gottesdienstbesuche, Rosenkranzandachten und die Christenlehre
füllten den religiösen Kalender. Zahlreich waren Bittgänge und Prozessionen.
Bruderschaften und religiöse Vereinigungen belebten die Dörfer.

Von der Eröffnung der Gotthardbahn 1882 bis zur Kantonsverfassung von 1984: Die
Idee, die Alpen zu traversieren, kam schon früh auf. Uri hatte einen Pionier in der Person

von Ingenieur Karl Emanuel Müller (1804-1869). Tatkräftige Unterstützung leistete ab

ca. 1863 der Zürcher Alfred Escher. Auch der erste Luzerner Bundesrat Josef Martin
Knüsel (1813-1889) propagierte die Alpentraversierung mittels der Gotthardlinie. 1863

erfolgte die Gründung der Gotthardvereinigung. Der Durchbruch der Gotthardidee
geschah, als Italien und Deutschland die Kleinstaaterei überwunden hatten und mächtige
Nationen geworden waren. Italien entschied sich 1866 für den Gotthard, Preussen schloss
sich 1869 an. Die Urner Landsgemeinde bewilligte eine Subvention von einer Million
Franken für die Gotthardbahn. Der Bahnbau erfolgte 1872 bis 1882. Kernstück war der
Bau des Gotthardtunnels. Der Autoverkehr folgte der Eisenbahn. Das Schweizervolk
stimmte 1958 einem Verfassungsartikel zu, der den Bund ermächtigte, das Schweizerische

Strassennetz durch den Bau der Nationalstrassen zu verbessern. Ökologische Bedenken,

der Gebirgswald könnte den Verkehr nicht mehr verkraften, Hessen die
Alpenschutzinitiative reifen, die mit lebhafter Unterstützung aus Uri am 20. Februar 1994 von
Volk und Ständen angenommen wurde. Die Elektrizitätswirtschaft gewann in Uri eine
immer grössere Bedeutung. Gewaltige Stauseen und Kraftwerke entstanden. Jedoch konnte

die Überflutung des Urserntales mit den drei Dörfern Andermatt, Hospenthal und Realp
durch einen Stausee nach dem Zweiten Weltkrieg verhindert werden.

Die Bevölkerung 1882 bis 2000: In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts zeichnete sich
die Urner Bevölkerung nur durch geringes Wachstum aus. Die zweite Jahrhunderthälfte
erlebte ein stetes Anwachsen durch sich verbessernde Existenzbedingungen infolge der

grossen Infrastrukturbauten. Im 20. Jahrhundert konnte die Industrie dank der Gotthardbahn

Einzug halten und viele neue Arbeitsplätze schaffen. Die politische Führungsschicht
wurde vielfältiger. Die lange Zeit führenden Geschlechter verloren langsam ihren
dominierenden Einfluss, die Arbeiterschaft gewann eine Vertretung in der Regierung. Der
Mittelstand und das Gewerbe wuchsen, die Bauernsame organisierte sich durch ihre
Weiterbildungsangebote. Trotzdem geht die Zahl der Bauern zurück. Trotz der verbesserten
Existenzverhältnisse waren Not und Armut aber noch lange nicht überwunden. Es muss-
ten Sozialwerke aufgebaut werden (Krankenkassen, Arbeitslosenversicherung). Die
Sozialgesetzgebung war sehr wirksam. Entscheidend war die Einführung der AHV 1947. Die
Tätigkeit des Seraphischen Liebeswerkes Solothurn wirkte tatkräftig mit bei der Schaffung

der «Eingliederungswerkstätte Uri» in Altdorf. Der Einfluss der Frauen in Gesellschaft

und Politik wuchs langsam, aber stetig; die Bildungsmöglichkeiten für Mädchen
nahmen zu. Mit der Zeit wurde auch die politische Gleichberechtigung verwirklicht.

Die CVP war die kräftigste der Urner Parteien. Sie wurde im ausgehenden 19. Jahrhundert

vom Altdorfer Politiker Gustav Muheim geleitet. Juristisch gebildet, war er der Vater
der Urner Kantonsverfassung von 1888. Er war ein führender gesamteidgenössischer
Politiker und amtete nacheinander als Ständerat und Nationalrat. Er war auch Gründer des

Urner Wochenblattes. Stärkste Antipodin war die fortschrittlich-demokratische Partei

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 567

unter Martin Gamma. Er führte die Gotthardpost als Oppositionszeitung, zog 1914 in den

Nationalrat und 1915 in den Regierungsrat ein. Gamma bewährte sich in der
Ersparniskassenkrise 1914/15. Als dritte Partei organisierten sich die Eisenbahner in der
sozialdemokratischen Partei Erstfeld unter Eduard Schnurrenberger. 1918 gewannen sie starken

Einfluss, besonders während des Generalstreiks.
Uri während der Weltkriege: Die Urner Wehrpflichtigen waren seit 1912 in das Geb

Füs Bat 87 eingeteilt. Am Mobilmachungstag 3. August 1914 rückten die Wehrmänner
auf dem Lehnplatz in Altdorf ein, um den Fahneneid zu leisten. Mit dem Zug wurden sie

nach Airolo transportiert, von wo sie ins Bedrettotal marschierten. Nach zehneinhalb
Monaten hartem Militärdienst entliess die Armeeleitung die Urner Wehrmänner. Die
Armeeleitung bot schweizweit mehrfach Anlass zur Kritik. Die Offiziere behandelten die
Soldaten oft unwürdig und herablassend. Eine Meuterei in Andermatt («Meuterei am
Gotthard») endete mit Arrest von vier Urner Korporalen. Das Gotthardgebiet wurde zur
Festung ausgebaut. Es galt vor allem, die Nord-Süd-Transitachse und die benachbarten

Alpenpässe (Furka, Nufenen, Oberalp und Susten) zu sichern. Andermatt war als «Réduit»

vorgesehen, d.h. als Ort des letzten Widerstandes. Die Lebensmittelzufuhren verringerten

sich nach und nach in besorgniserregender Weise und blieben bei einzelnen notwendigen

Lebensmitteln und Bedarfsgegenständen zeitweilig gänzlich aus. Der Bundesrat sah

sich gezwungen, Rationierungsmassnahmen einzuführen. Die Arbeiterschaft bekam die

Teuerung für Alltagsgüter am meisten zu spüren, denn sie musste den Lebensunterhalt mit
stets gleichbleibendem Einkommen bestreiten. Grosse Probleme bereitete der Kriegsausbruch

der Hôtellerie in Flüelen. Notgedrungen wurden Kriegsversehrte und Kriegsgefangene

zu einem Erholungsaufenthalt in den Hotels untergebracht. Nach dem Ersten Weltkrieg

setzte eine Rezession mit Arbeitslosigkeit ein, die durch Arbeitsprogramme
überwunden werden konnte. Anlässlich der Ersparniskassenkrise von 1914/15 musste Uri die
Schweiz Draht- und Gummiwerke aus der Konkursmasse übernehmen. Es gelang, Adolf
Dätwyler als Direktor zu gewinnen. Er kaufte vom Kanton das Aktienpaket und wurde
Eigentümer des Werks. Aus der maroden Firma wurde ein florierendes Unternehmen mit
über 700 Mitarbeitern. Neben der Schuldensanierung von Bauernbetrieben wurde 1938

eine kantonale Landwirtschaftsschule errichtet; die Benediktiner stellten in P. Leo Wyler,
dipl. Ing. agr. ETH, den Schulleiter. Im Gegensatz zum Ersten Weltkrieg kam der
Kriegsausbruch 1939 nicht überraschend. Bundesrat Philipp Etter propagierte schon in der
Zwischenkriegszeit die «geistige Landesverteidigung» und bereitete die Bevölkerung auf die
kommenden schweren Zeiten vor. Die Landesausstellung von 1939 betonte die «Schweizerische

Kultur». Sie wurde durch das Medium Film unterstützt. Filme wie Fusilier Wipf
Gilberte de Courgenay und Landammann Stauffacher widmeten sich der helvetischen
Eigenart und fanden guten Anklang in der Bevölkerung. Die Urner rückten 1939 mit dem
Geb Füs Bat 87 ein, insgesamt über 3000 Mann und 400 Pferde. Als General Guisan am
Rütlirapport vom 25. Juli 1940 die Konzentration auf die Zentralraumstellung bekanntgab,

zierte das Banner des Urner Bataillons stellvertretend für die ganze Armee die Rütli-
wiese. Uri blieb nicht verschont vor negativen Ereignissen. Schwer drückte die sog. Verne-
belungskatastrophe auf das Gemüt der Bevölkerung. Hintergrund des traurigen Ereignisses
war der überaus grosse Erfolg der deutschen Sturzkampfbomber auf feindliche Stellungen.
Mit künstlichem Nebel wollte die schweizerische Armeeführung wichtige Zufahrten und
strategische Objekte verhüllen, um gezielte Fliegerangriffe zu verhindern. Im Sommer und
Herbst 1940 fanden auf dem ganzen Kantonsgebiet Armeeversuche mit Nebelgas statt. Der
künstliche Nebel, der für Menschen an sich harmlos war, hinterliess Rückstände, die sich als

hochgiftig herausstellten. Die Folge war, dass die Urner Bauern einen Grossteil ihrer Kühe
und Rinder notschlachten mussten, d.h. über vier Jahre rund 14.000 Tiere.

SZRKG, 110(2016)



568 Rezensionen - Comptes rendus

Nachkriegszeit ab 1945: Die Jahrzehnte nach dem Zweiten Weltkrieg zählten zu den

wirtschaftlich prosperierendsten Epochen der Umer Geschichte. Das Land entwickelte
sich zum sozialen Wohlfahrtsstaat. Nach 1945 gab es, im Gegensatz zur Zeit nach dem
Ersten Weltkrieg, keine Arbeitslosigkeit. Bis zum Abflauen der Spannungen zwischen Ost
und West blieben die Armeeanlagen und das Festungswachtkorps intakt. Das Ende des

«Eisemen Vorhanges» hatte Konsequenzen für die Landesverteidigung. Es erfolgte ein
massiver Abbau, permanente Befestigungsanlagen wurden aufgegeben. Die Munitionsfabrik
Altdorf wurde in die RUAG eingegliedert. Auf die Eröffnung der Nationalstrasse 1980 hin
tauchten auch Vorstösse zur Totalrevision der Kantonsverfassung auf. Am 28. Oktober 1984

stimmte das Volk mit 3229 Ja zu 1962 Nein der neuen Kantonsverfassung zu.

Bildungswesen in der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts'. Das Volksschulwesen im Kanton
wurde bis ins letzte Viertel des 20. Jhdts. von den Lehrschwestern von Ingenbohl und

Menzingen geprägt. Doch die Kongregationen waren genötigt, mit der Zeit alle
Wirkungsorte aufzugeben, es fehlte der Nachwuchs. Der Lehrkörper besteht seither
ausschliesslich aus weltlichen Lehrerinnen und Lehrern. Für die Lehrerbildung benutzte man
die Allsbildungsmöglichkeiten am Lehrerinnenseminar Ingenbohl und im Schwyzer
Lehrerseminar Rickenbach. Kurze Zeit führte der Kanton ein eigenes Unterseminar in
Altdorf. Ab 1995 verläuft der Weg zum Lehrerberuf über die Matura mit anschliessendem
Besuch der Pädagogischen Hochschule, wofür Uri mit der Zentralschweiz in ein Konkordat

eintrat. In ähnlich grosszügiger Weise erfolgte der Ausbau des Mittelschul- und des

Berufsbildungswesens. Im 20. Jahrhundert erfolgte eine starke Rückbesinnung auf das

Erzählgut vor allem des bäuerlichen Volkes. Wir heben den Umer Priester Josef Müller
hervor, der als Spitalseelsorger die Patienten «beiderlei Geschlechts und sozusagen jeder
Altersstufe und jeden Standes, vor allem zwar des Bauern- und Aelplerstandes» ihre
Geschichten erzählen liess. So entstanden drei Bände Märchen, Sagen, Schwänke, Legenden.

Ein kostbarer Schatz, der, hätte ihn der Spitalpfarrer nicht geborgen, heute wohl verloren

wäre. Unter den Schriftstellern ragen Namen wie Eduard Renner, Emst Zahn, Josef

Zberg und Ludwig Lussmann, sowie Heinrich Danioth als Dichter und Maler hervor. Unter
den jüngeren Schriftstellern ist Martin Stadler zu nennen, der Träger des Innerschweizer

Kulturpreises 2005 und des Hebelpreises des Bundeslandes Baden-Württemberg 2006. Ein
reiches kulturelles Leben erschliesst sich dem aufmerksamen Leser.

Die Kirchen seit dem späten 19. Jahrhundert'. Die traditionelle Kirchenleitungsstruktur
dauerte teilweise bis ins 20. Jahrhundert. Bischof Johannes Vonderach reorganisierte 1970
die Bistumsleitung. Er teilte das Generalvikariat auf und schuf drei regionale Bischofsvi-
kariate. Das Bischofsvikariat Urschweiz hat seinen Sitz in Ingenbohl. Das Priesterkapitel
Ursem schloss sich mit dem Priesterkapitel Uri zum Dekanat Uri zusammen. Die aus der
früheren Zeit stammenden Bruderschaften verschwanden. Aus dem Piusverein und dem
Volksverein entstanden neue moderne Formen der Seelsorge wie berufsspezifische
Seelsorgeangebote. Die evangelisch-reformierte Schwesterkirche blühte seit dem letzten
Viertel des 19. Jahrhunderts auf dank der Zuwanderung von Unternehmern, Kaderleuten
und Arbeitern aus dem schweizerischen Mittelland. 1885 entstand die protestantische
Gemeinde Erstfeld, die 1899 eine eigene Kirche erhielt. Auch in Altdorf, Göschenen und
Andermatt wurden Kirchen erstellt. Das Zweite Vatikanische Konzil von 1962 bis 1965 in
Rom diente der katholischen Kirche zur dogmatischen Besinnung und zur Erneuerung in

pastoraler und ökumenischer Hinsicht. In organisatorischer Hinsicht erfolgte auch in Uri
eine weitgehende Entflechtung von Staat und Kirche.

Meggen/Luzem Alois Steiner

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 569

Transversale Themen, Verhältnisbestimmungen, interdisziplinäre Blicke

Johann P. Arnason/Ireneusz Pawel Karolewski (Eds.), Religion and Politics. European
and Global Perspectives (=Annual of European and Global Studies), Edinburgh,
Edinburgh University Press, 2014, 232 p.

Der hier rezensierte Sammelband theoretischer und historisch-empirischer Beiträge zum
Thema Religion und Politik ist dem 2012 tragisch verstorbenen Soziologen Willfried
Spohn gewidmet und setzt dessen Werk kreativ fort. Spohn hatte Eisenstadts komparative
Soziologie weiterentwickelt und eine Analyse der Zivilisationen erarbeitet, um die Spezi-
fizität Europas herauszuarbeiten, die Spohn v.a. in der institutionalisierten Pluralität sah.

Spohns Anliegen war es auch, damit die politische Einigung Europas zu unterstützen.
Religion and Politics. European and global perspectives knüpft locker an diese Thematik
an, die Verbindung von Theorie und Einzelbeiträgen bleibt jedoch blass. Die im Vorwort
angekündigte «general guideline for work in the field» (2) sucht man vergeblich. Die
Einheit des Buches liegt v.a. in der These, dass Religion und Politik in Geschichte und
Gegenwart in vielfältiger Weise miteinander in Beziehung stehen und teilweise auch
ineinanderfliessen.

Johann P. Arnason setzt sich in seinem Einführungskapitel theoretisch mit dem
Verhältnis von Religion und Politik auseinander. Er entfaltet auf der Grundlage einer
zivilisationstheoretischen Analyse das Konzept eines «religio-politischen Nexus», der bereits vor
der achsenzeitlichen Wende bestanden und im Laufe der Geschichte verschiedene Formen

angenommen habe. Arnason fokussiert dabei v.a. auf die Frage der Achsenzeit und leider
bleibt es bei der Behauptung, dass Auswirkungen bis in die Gegenwart bestehen. Gerade
im Hinblick auf die anderen Beiträge wäre es interessant gewesen zu erfahren, wie dieser
Nexus sich in einer Zeit darstellt, die von Vielen unter dem Paradigma der Differenzierung

von Religion und Politik angesehen wird. Der Begriff «religio-politischer Nexus»
wird lediglich im Beitrag des Mitherausgebers aufgegriffen - aber dort schlicht als

Zivilreligion interpretiert. Die übrigen Beiträge argumentieren im Rahmen einer eher traditionellen

Begrifflichkeit und die Fruchtbarkeit eines postulierten «politisch-religiösen
Nexus» ist nicht evident.

Das zweite theoretische Einleitungskapitel, verfasst von dem renommierten Politologen
Jeffrey Haynes, könnte im theoretischen Zugang unterschiedlicher nicht sein. Während
Arnason eine zivilisationstheoretische Analyse befürwortet, sieht Haynes darin nur eine

Essentialisierung, die nicht weiterfuhrt. Arnason demonstriert die fundamentale
Zusammengehörigkeit von Religion und Politik, aber Haynes stellt die Frage, warum es

überhaupt zu einer Politisierung der Religion kommen kann, und untersucht den Aufschwung
der Religion im Kontext der Globalisierung. Internationale religiöse Akteure agieren nach

Haynes gerade mit Bezug auf die Folgen der Modernisierung und Säkularisierung. Die
Analyse der Rolle von Religion muss nach Haynes viele nichtreligiöse Faktoren einbeziehen.

Zwei weitere Kapitel befassen sich mit grundlegenden Begrifflichkeiten. Säkularismus
als politisches Programm ist der Untersuchungsgegenstand des Beitrags von Linell E.

Cady und Elizabeth Shakman Hurd. Die beiden Autorinnen zeigen an den Beispielen
Frankreich, USA, Türkei und Indien, dass politischer Säkularismus weniger uniform ist
als oft angenommen wird. Die Dichotomie säkular/religiös verliere deshalb an
Erklärungskraft und die Autorinnen votieren emphatisch für einen neuen kategorialen Rahmen
in der wissenschaftlichen Forschung sowie - und damit wandelt sich der Zugang von

SZRKG, 110(2016)



570 Rezensionen - Comptes rendus

einem wissenschaftlichen Forschungsprogramm zu einem gesellschaftspolitischen Projekt

- im Selbstverständnis wissenschaftlicher Disziplinen. Mark Juergensmeyer untersucht
den Aufstieg religiöser Nationalismen in Europa und hält die Terroranschläge von Andreas
Breivik in Norwegen und der islamischen Attentäter in Europa für prinzipiell vergleichbar,

da sie alle von einem religiös begründeten, kosmischen Krieg ausgingen. Religion sei

deshalb nicht selbst das Problem für den demokratischen Staat, aber Religion liefere
Denkmuster, die zum Problem werden können.

Nun folgen einige Artikel mit einem regions- oder länderspezifischen Fokus. Ireneusz
Pawel Karolewski interpretiert Zivilreligion über den von Bellah eingeführten Begriff hinaus

als alle planmässigen Aktionen, die den Gesellschaftszusammenhalt begründen. In
diesem Sinn beschreibt Karolewski eine - wenn auch schwach ausgeprägte - europäische
Zivilreligion der «Rituale» und «Mythen», z.B. der verschiedenen französisch-deutschen
Gedenktage, die den Zusammenhalt der Europäischen Union stärken. Ayhan Kayas Beitrag

zur Türkei zeigt auf, wie die Differenz zwischen Laizismus und Religion die Republik

spaltet. Dieser Beitrag beruht allerdings auf Daten, die bis 2012 gesammelt wurden;
damals wurde das AKP-Programm noch als multikulturell (sie!) angesehen. Mikhail
Maslovskiy und Nikita Shangin untersuchen das Verhältnis der Russisch-Orthodoxen
Kirche zum Russischen Staat und heben hervor, dass die tatsächliche politische Macht
geringer sei als oft behauptet; die Kirche diene dem Staat v.a. zu Legitimationszwecken
und zur symbolischen Repräsentation. John Lagerwey befasst sich mit China und gibt
einen instruktiven Überblick über die geschichtliche Entwicklung. Lagerwey schliesst mit
der These, dass die gegenwärtige Flerrschaft der Kommunistischen Partei in der Tradition
der chinesischen Staatsreligion zu verstehen sei. Elisabetta Porcus Analyse des Verhältnisses

von Religion und Politik in der japanischen Gesellschaft konzentriert sich hingegen
auf die Gegenwart und zeigt an konkreten Beispielen, wie trotz einer klaren
verfassungsmässigen Trennung von Religion und Staat immer wieder Verbindungen
zwischen Religion und Politik gesellschaftlich wirksam werden. Der Beitrag von Karel Cerny
analysiert, wie es zum Arabischen Frühling kommen konnte. Die Destabilisierung und das

Erwachen des politischen Islam begreift Cerny als Folge einer unausgeglichenen
Modernisierung. Seine Analyse bezieht damit politische, ökonomische und kulturelle Aspekte
ein und bietet ein überzeugendes Beispiel für eine vielschichtige Behandlung der Interde-
pendenzen von Religion und Politik. Im kurzen Schlusskapitel bespricht Micha! Matlaks
drei kürzlich erschienene Bücher zu Themen der Religion in der Moderne.

Der Band bietet damit eine heterogene Sammlung von Beiträgen, die zeigen, wie
vielfaltig Religion und Politik miteinander interagieren, ineinanderfliessen und als
zusammenhängend betrachtet werden müssen. So liegt der Gewinn des Bandes nicht in einem
gemeinsamen Analyserahmen, sondern eher in der Vielfalt der Zugänge und Phänomene.

Fribourg Ansgar Jödicke

Franziska Metzger/Elke Pahud de Mortanges (Flg.), Orte und Räume des Religiösen
im 19.-21. Jahrhundert, Paderborn, Ferdinand Schöningh, 2016, 252 S.

Ausgehend von dem Befund, dass sich vor dem Hintergrund einer erhöhten Pluralisierung
von Weltdeutungen und Erfahrungszusammenhängen in der Moderne auch die Orte und
Räume des Religiösen gewandelt haben, werden im vorliegenden Sammelband die
räumlichen Dimensionen des Religiösen vom 19. Jahrhundert bis zur Gegenwart in den Blick
genommen. Im Zentrum der vorliegenden Analyse stehen nicht die traditionellen religiö-

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 571

sen Räume wie Kirchen und Kathedralen, sondern «(neue) SehnsuchtsOrte und Sehn-

suchtsRäume», die einer «Re-Produktion religiös-christlicher Zeichensysteme und
Symbolwelten, Codes und Deutungsmuster» entstammen und sich in ihrem Selbstverständnis

gerade nicht als religiös verstehen (7). Diese «Kathedralen der Moderne» seien jedoch
«eine Art (Religion im Erbe> im Sinne eines Transfers», in denen und durch die «Prozesse
der Aneignung, Konversion und Transformation» in Gang gesetzt werden (ebd.). Man
könne sie deshalb in Anlehnung an Michel Foucault auch als «Heterotopien» bezeichnen;
als «radikal andere, jedoch diesseitige Räume» (ebd.), die im Gegensatz zur Utopie zwar
einen wirklichen und vor allem wirksamen Ort besitzen, durch diesen allerdings nicht
eindeutig definiert werden.

Solche Fleterotopien stellen die Aufsätze des Sammelbandes in drei Dimensionen vor;
zunächst als gestaltete Orte und Räume, die zu variablen Vollzugsräumen des Religiös-
Sakralen werden. Ausgehend von der Prämisse, dass in der Moderne sakrale Semantisie-

rung und Exponierung der Kunst symbiotisch verbunden sind, untersucht Stefan Laube
hier das Wirkungsfeld von raumgreifenden Kunstwerken und religiösem Bedeutungspotential

in der musealen Ausstellungspraxis. An die von ihm angeführten strukturellen
Parallelen zwischen Kunst und Glaube, Museum und Religion schließt auch der Beitrag
von Ilonka Czerny an, die unter Einbezug des wahrnehmenden Subjekts die wechselseitigen

Potentiale zwischen Kunst und (Sakral-) Raum auslotet. Gänzlich anderen Phänomenen

widmen sich demgegenüber sowohl David Neuhold und Leopold Neuhold, die das

Verhältnis von Raum und Religion im Bereich des Fußballsports untersuchen, sowie
Mariano Delgado, der Mission im Zeitalter der Religionsfreiheit thematisiert.

Besonders aufschlussreich ist in diesem ersten Abschnitt der Beitrag von Jürgen Mohn,
der sich Gärten als inszenierten Sinnsystemen und Heterotopien in der europäischen
Religionsgeschichte widmet. Denn zum einen wird anhand empirischer Fallbeispiele
überzeugend dargestellt, wie und wodurch in Gärten religiöse Sinnsysteme ermöglicht
und konzeptionell umgesetzt werden. Zum anderen werden diese Beispiele aber auch um
differenzierte religionstheoretische Überlegungen ergänzt, die den Garten als einen «in
der Homogenität geographischer Strukturen herausgehobene[n], abgesonderte[n] und
somit besondere[n] Raum» hervortreten lassen, der sich «unter Rückgriff auf Symbolik
und architektonische Metaphorik in der religiösen Kommunikation (als Produktion und

Rezeption) konstituiert» (65), in Bezug auf die jeweilige Gesellschaft, die ihn als

zeitbezogenes Sinnsystem überhaupt erst hervorbringt, allerdings auch wandelt.
Die zweite Dimension des Sammelbandes umfasst durch literarische Texte und visuelle

Artefakte imaginierte Räume des Religiösen, die Transzendenzen im Diesseits eröffnen
und damit tradierte Jenseitsvorstellungen fortschreiben, umdeuten oder dekonstaiieren.
Während Christopher Partridge diesbezüglich der postmortalen «Transfiguration» (172)
verstorbener Berühmtheiten der Popkultur nachgeht und Dimiter Daphinoff analysiert,
wie historische Figuren und ihr Wirken in den Erinnerungsraum der Literatur treten und
dort problematisiert werden, untersucht Joachim Valentin die jenseits der Alltagsrealität
liegenden Räume der Transzendenz, die die Filme von Jim Jarmusch formal eröffnen. Das

Heterotopie-Konzept Foucaults erweitert Valentin dahingehend, dass er sie als «am Rand
der Alltagsrealität gelegene Räume» versteht, «von denen her diese reorganisiert» werden
und als Orte des Transfers «die Normativität der Alltagsrealität untergraben, relativieren,
weiterentwickeln oder einfach zweckfreien Raum zum Träumen, für Rausch und Vision
zur Verfügung stellen» (Hervorh. im Original, 141). Daran knüpft auch der gelungene
Beitrag von Franziska Metzger an, die die komplexe Verschränkung von endzeitlichen
Erinnerungs- und Erwartungsräumen in apokalyptischen Bildern und Narrativen ab 1800

untersucht und sie als visuell-narrative Heterotopien kulturgeschichtlich analysiert. Indem

SZRKG, 110(2016)



572 Rezensionen - Comptes rendus

einerseits grundsätzlich auf die Pluralität und Vielschichtigkeit der Denk- und Deutungsmuster

von Krisen und Katastrophen verwiesen wird, andererseits apokalyptische
Erzählungen und Visualisierungen in ihrer räumlich-zeitlich enthobenen Verschränkung von
Immanenz und Transzendenz auch als Modi der Konstruktion und Deutung gesellschaftlicher

Krisen verstanden werden, liegt die Stärke des Beitrags vor allem darin, simplifizierende

Reduktionismen zu vermeiden und die Tiefendimension kultureller Codes und
Referenzen als komplexes Gewebe herauszustellen.

Die dritte Dimension des Sammelbandes thematisiert abschließend inszenierte Körper
als Orte des Religiösen, die Yvonne Maria Werner im Hinblick auf Liturgie und
Männlichkeit in der katholischen Mission in Skandinavien untersucht. Irene Ulrich beleuchtet
demgegenüber die Konfigurationen des Diskurses um den heiligen Sebastian in der
homosexuellen Subkultur, dessen Gemälde und Skulpturen Homosexuellen nicht nur einen

«imaginären Gegenraum [...] homoerotische[r] Sehnsüchte und Träume» eröffneten,
sondern letztlich auch zu einem «Code des homosexuellen Begehrens» (221) avancierten.
Den Abschluss bildet Elke Pahud de Mortanges, die sich Christus-Heterotopien in Kunst
und Kommerz zuwendet und unter Bezug auf Patrick Kilians «Heterobodies» (244), in
denen sie eine interessante Übertragung von Heterotopien auf menschliche Körper sieht,
die darin zutage tretenden Transformationsprozesse religiöser Codes und christlicher
Bilderwelten analysiert.

Auch wenn letztlich nicht in allen Beiträgen die Orte und Räume des Religiösen explizit

reflektiert werden, ist der Sammelband in verschiedener Hinsicht aufschlussreich: denn
indem mittels Foucaults Heterotopie-Konzept sowohl auf die Veränderlichkeit von Räumen

als auch die Gleichzeitigkeit ihrer unterschiedlichen Gebrauchsformen eingegangen
wird, setzen sich die Beiträge nicht nur kritisch mit essentialistischen Konzepten religiöser

Raumerfahrungen auseinander, sondern wirken auch eindimensionalen Deutungen von
Säkularisierungs- und Sakralisierungsprozessen entgegen. Damit liefern sie einen wichtigen

Beitrag zu der bis in die Gegenwart reichenden Debatte über die Transformationen
von Kirche und Religion in der Moderne, innerhalb derer gerade auch die räumliche
Präsenz von Religion einen zentralen Stellenwert einnimmt (Vgl. dazu auch die Publikationen

des DFG-Projekts «Transformation der Religion in der Moderne. Religion und
Gesellschaft in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts») und zeigen abseits traditioneller
Orte auch andere Formen der Gestaltung, Sichtbarmachung und Inszenierung des Religiösen

auf.
Wenn allerdings jeder Heterotopic ihre spezifische Charakteristik und Bedeutung nicht

per se eingeschrieben ist, sondern sie diese immer prozessual in einem relationalen Gefu-

ge erhält, bedeutet dies nicht zuletzt auch, dass Heterotopien stets eine eigene Zeitlichkeit
aufweisen, sie ihre Funktion und Gestalt also im nächsten Moment schon verändern können.

Die spannende Frage, ob wir es also tatsächlich mit (neuen) «Kathedralen der
Moderne» als einer fortgesetzten Präsenz des Religiösen in der gegenwärtigen Gesellschaft
zu tun haben, oder Heterotopien nicht auch sichtbarer Ausdruck gesellschaftlicher
Ambivalenzen sind, die darauf verweisen, dass auch das Religiöse selbst stets relational in
Bezug auf gesellschaftlich-anthropologische Sinngefuge ist, bleibt damit offen und lohnt
einer weiteren Ausdifferenzierung.

Freiburg i. Br. Sarah Laufs

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 573

Sophia Bietenhard/Dominik Helbling/Kuno Schmid (Hg.), Ethik, Religionen, Gemeinschaft.

Ein Studienbuch, Bern, hep Verlag, 2015, 424 S.

Im Frühjahr 2016 weigerten sich zwei muslimische Jugendliche ihrer weiblichen Sekun-

darlehrperson zur Begrüssung und Verabschiedung die Hand zu reichen. Der Fall generierte

innerhalb von kurzer Zeit nationale und internationale Aufmerksamkeit. Die
Schweizer Justizministerin Simonetta Sommaruga verurteilte die Handschlag-Verweigerer

öffentlich und machte klar, dass der Händedruck zu «unserer Kultur» gehöre.
Das aufgeführte Beispiel zeigt eindrücklich, wie die zunehmende religiöse und kulturelle

Heterogenität in der Schweiz öffentlich thematisiert wird und dabei unterschiedliche
Werteinstellungen und Missverständnisse Konflikte aufbrechen lassen und die Gemüter
von Gesellschaft und Politik erhitzen. Die öffentliche Schule steht dabei häufig im Zentrum

der Diskussion und nimmt eine besonders exponierte Stellung ein, da sie einerseits
als Ort der Vermittlung von Werten und Einstellungen und andererseits als Lebens- und

Erfahrungsraum von Kindern und Jugendlichen häufig mit Herausforderungen durch die
verschiedenen religiösen und kulturellen Einstellungen und Werte betroffen ist. Zudem
wird von der Schule erwartet, jenen sozialen Zusammenhalt zu schaffen, der als Voraussetzung

für ein friedliches Zusammenleben angesehen wird. Diese Sichtweise und
Anforderung stellt die öffentlich Schule vor die Herausforderung, in einem von diversen ideellen

und sozialen Unterschieden geprägten Umfeld einen möglichst grossen gemeinsamen
Nenner zu finden, um durch eine vereinende Allgemeinbildung die Integration von
unterschiedlichen Religionen und Kulturen zu ermöglichen.

Die Deutschschweizer Schulen reagierten auf diese Herausforderungen mit der
Aufnahme des Fachs «Ethik, Religionen, Gemeinschaft» in den Lehrplan 21 und versuchte
dadurch die vielfaltigen Ansätzen von Religionsunterricht oder -künde und ethischer
Bildung zu harmonisieren und durch ein modernes Verständnis (sowohl im wissenschaftlichen

als auch didaktischen Sinn) für die Herausforderungen einer pluralistischen Gesellschaft

zu ersetzen. Daraus ergeben sich eine Reihe von neuen Chancen, Herausforderungen

und Veränderungen für alle im schulischen Umfeld engagierten Parteien.
Das aus dem Fachdidaktikforum der Pädagogischen Hochschulen hervorgegangene

Studienbuch Ethik, Religionen, Gemeinschaft von Sopia Bietenhard, Dominik Helbling
und Kuno Schmid stellt nun eine erste Bestandsaufnahme über die mit dem Fachbereich
verbundenen Inhalte und Veränderungen dar. Das Studienbuch wurde von den Herausgebern

in vier verschiedene Kapitel gegliedert und thematisiert schwerpunktmässg die
Bereiche «Ethik, Religion, Gemeinschaft als Teil öffentlicher Bildung», «Ethik, Religion,
Gemeinschaft als Beitrag zur individuellen sozialen Entwicklung und Bildung», «Ethik,
Religion, Gemeinschaft als Fachbereich im Lehrplan 21» und «Ethik, Religion, Gemeinschaft

als didaktisch begründeter Unterricht». Die Kapitel deuten bereits auf den ambitio-
nierten Anspruch der Autoren hin, eine umfassende Darstellung des Geltungsbereiches
«Ethik, Religionen, Gemeinschaft» aus den verschiedenen relevanten Perspektiven
aufzuzeigen und das Studienbuch als «Referenzdokument für die Aus- und Weiterbildung» (10)
zu etablieren. Zu diesem Zweck thematisieren 29 Autorinnen und Autoren in vierzig
Beiträgen die unterschiedlichen Zugänge zu der Thematik und analysieren die Möglichkeiten

des Fachgebietes im veränderten schulischen und gesellschaftlichen Umfeld.
Die Konzeption als Studienbuch erlaubt es den Autorinnen und Autoren die schulische

Perspektive als roten Faden zu benutzen und so dem Studienbuch die wichtige inhaltliche
Konsistenz zu geben. Diese stringente inhaltliche Fokussierung ist für den praktischen
Nutzen des Buches umso bedeutender, weil Bietenhard et al. - vergleichbar mit der grossen

Heterogenität der Thematik auf der gesellschaftlichen, politischen und kulturellen

SZRKG, 110(2016)



574 Rezensionen - Comptes rendus

Ebene - den doch sehr breit angelegten Themenrahmen in einem möglichst grossen Umfang

zu thematisieren und abzudecken versuchen. Diese Herausforderung zeigt sich
insbesondere im Kapitel V über «Ethik, Religionen, Gemeinschaft als didaktisch begründeter
Unterricht» (295ff). Zweifellos beinhaltet das Kapitel wesentliche Aspekte für die didaktische

Umsetzung - es zeigt jedoch exemplarisch die Schwierigkeit, einen so vielfältigen
Themenbereich adäquat zu erfassen. So fehlt einigen Artikeln die gewünschte inhaltliche
Tiefe und sie beschränken sich auf eine beschreibende Darstellung der Sachverhalte. Die
von den Herausgebern gesetzten inhaltlichen Schwerpunkte und die diversen möglichen
Perspektiven und Anknüpfungspunkten fuhren zwangsweise dazu, dass gewichtige
Themenbereiche nur am Rande oder kaum behandelt werden können.

Nichtsdestotrotz bieten die vorhandenen didaktischen Umsetzungsvorschläge und -ana-
lysen einige hervorragende Beispiele für die kompetenzorientierte Herangehensweise in
der Schule. Ausgehend von den idealtypischen Zugängen des sachorientierten Lernens,
des ästhetischen Lernens und des philosophisch-kommunikativen Lernens (295ff) zeigen
die Beiträge exemplarisch mögliche Zugänge auf und erörtern deren Bedeutung für die
Praxis.

Das vorliegende Studienbuch richtet sich an Studierende und Dozierende an Pädagogischen

Hochschulen sowie aktive Lehrpersonen. Durch die im Buch analysierten Grundlagen

erhalten die anvisierten Zielgruppen einen guten Überblick über den aktuellen Stand
der Forschung im Bereich «Ethik, Religionen, Gemeinschaft». Die auch von Bietenhard et
al. erkannten und benannten Lücken ändern nichts an der konzisen Darstellung der
abgehandelten Themen. Damit erschaffen die Autorinnen und Autoren ein wichtiges Instrument,

um einen Überblick über die diversen Bereiche von «Ethik, Religionen, Gemeinschaft»

zu erhalten. Die verschiedenen Artikel sollen dementsprechend als Ausgangspunkt

für weitere Forschungen und Analysen verwendet werden und bieten zweifellos
einen gelungenen Einstieg in den Fachbereich «Ethik, Religionen, Gemeinschaft».

Luzern Lukas Tobler

Peter Antes/Armin W. Geertz/Mikael Rothstein (Ed.), Contemporary Views on
Comparative Religion in Celebration of Tim Jensen 's 65'h Birthday, hg. v., London, Equinox,
2016, X, 483 S.

Nachdem die vergleichende Religionsforschung durch eine Phänomenologie, die historische

Gemeinsamkeiten essenzialisiert hatte, in eine tiefe Krise geraten war, wird in den

Forschungen der letzten Jahre deutlich, dass es keine Religionsforschung ohne Vergleich
geben kann: Nicht nur, weil wir in der Religionswissenschaft ohnehin immer komparativ
arbeiten, sondern weil es epistemologisch keine Erkenntnis ohne vergleichende
Wahrnehmung gibt. Ein Ergebnis dieser Neuorientierung ist die Festschrift für den in Dänemark

beheimateten Religionswissenschaftler Tim Jensen, augenblicklich Honorarprofessor
in Hannover, ein Sammelband mit 35 Aufsätzen unter dem Thema «Comparative

Religion». Die interessantesten Überlegungen dazu finden sich in den ersten Aufsätzen,
die das Thema theoretisch aufschlagen und sich mit dem amerikanischen Religionswissenschaftler

Jonathan Z. Smith auseinandersetzen. Dessen Fragen leuchten I. Strenski und
M. Joy anregend aus: Wie etwa stellen wir Kategorien hier, mit denen wir vergleichen,
konkret: Wie verhält sich Smiths Konstruktion von Kategorien durch «reflexive imagination»

mit seinen Rationalitätsansprüchen? Oder: Wie verhalten sich eine historische Kritik,

die die Herstellung abstrakter tertia comparationis infrage stellt, und Allgemeinbegrif-

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 575

fe, die wir konstruieren müssen, um einen Vergleich betreiben zu können, zueinander?
Aber ein Grundsatzaufsatz, der die Fragen der Komparatistik systematisch diskutieren
würde, fehlt. Anregend sind auch die Überlegungen zur Rolle von neuropsychiatrischen
Erkenntnissen für die Konstruktion von Vergleichskategorien (L. H. Martin; A. K. Petersen;

J. Sorensen; G. S. Gasparro), nicht zuletzt, weil hier die Frage nach anthropologischen

«Essenzialien» eine naturwissenschaftliche Rückendeckung erhält oder zu erhalten
scheint. Immer wieder wird schließlich die Frage nach der Angemessenheit des

Religionsbegriffs als eines der Komparatistik besonders wichtigen Allgemeinbegriffs aufgeworfen,

doch verlieren sich diese Überlegungen häufig in der religionswissenschaftlichen
Dauerdebatte über die Frage, unter welchen Bedingungen welcher Religionsbegriff
benutzt werden kann; spezifisch komparatistische Fragestellungen treten dabei schnell in
den Flintergrund. Dieses Defizit gilt auch für den größten Teil der Aufsätze in den letzten
beiden Dritteln des Bandes: Der Bezug zu Fragen der Komparatistik wird oft nur über
einen kurzen Hinweis auf das vorgegebene Thema hergestellt. Häufig hat man den
Eindruck, wie bei vielen Festschriften, dass die gefühlte Verpflichtung zu einem Beitrag zu
einer Versammlung von Texten führt, die im Einzelnen sehr interessant sind, aber teilweise

wie zufällig in den Band geraten scheinen.

Fribourg Helmut Zander

Anja Lebkücher, Theologie der Natur. Wolfliart Pannenbergs Beitrag zum Dialog
zwischen Theologie und Naturwissenschaft, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlagsgesellschaft,

2011,220 S.

Als der evangelische Theologe Wolfhart Pannenberg (geboren 1928) am 4. September
2014 in München starb, war die Resonanz in den amerikanischen Feuilletons und
Fachzeitschriften wesentlich angeregter als in den deutschsprachigen. Im deutschen Sprachraum

wird Pannenberg in erster Linie mit seiner frühen Programmschrift Offenbarung als
Geschichte von 1961 wahrgenommen - und damit als Antipode der dialektischen Wort-
Gottes-Theologie. Die weitere systematische Entfaltung seines Ansatzes ist im
englischsprachigen Raum aufmerksamer verfolgt und diskutiert worden. Auch Pannenbergs intensive

Auseinandersetzung mit den Naturwissenschaften und sein Projekt einer Theologie
der Natur werden dort unter dem Label «science and religion» breit rezipiert. Ohne Zweifel

ist Pannenbergs Theologie der Natur ein origineller und anregender Aspekt seines

theologischen Denkens. Obwohl Pannenberg auch durch seine theologische Anthropologie
Bahnbrechendes geleistet hat, ist Offenbarungsgeschichte bei ihm nicht bloss anthro-

pologisch-existentialistisch verstanden, sondern durchaus kosmisch-geschichtlich. Die
Schöpfungstheologie und die Theologie der Natur spielen in Pannenbergs System deshalb
eine Schlüsselrolle.

Anja Lebkücher kommt das Verdienst zu, für den deutschen Sprachraum eine
übersichtliche Monographie zu Pannenbergs Theologie der Natur verfasst zu haben. Eine
solche Monographie war bisher ein Desiderat der Forschung. Die bei Professor Michael
Welker erarbeitete Dissertation (Heidelberg 2009) kann ohne Umschweife schon eingangs
dieser Rezension empfohlen werden. Lebkücher gelingt es, in einer klaren Sprache und
Systematik die methodischen Voraussetzungen und konkreten Inhalte einer Theologie der
Natur bei Pannenberg zu erschliessen. Sie gliedert ihre Untersuchung in fünf Teile: I.

Einleitung, II. Wissenschaftstheorie, III. Gottesgedanke, IV. Weltbeschreibung und V.
Schluss.

SZRKG, 110(2016)



576 Rezensionen - Comptes rendus

In der Einleitung legt Lebkücher Rechenschaft über die Vorgehensweise ihrer Arbeit ab

und ordnet Pannenbergs Theologie der Natur systemimmanent wie auch geistesgeschichtlich
ein. Dabei vermittelt sie einen ersten Überblick über Pannenbergs rund 40 Veröffentlichungen

zu naturwissenschaftlichen Fragen - eine einschlägige Monographie Pannenbergs

existiert nicht - und bilanziert die bisherige Forschungslage. Sie betont, dass

Pannenberg sowohl physikalische wie auch biologische Einsichten aufgreift. «Dass Pannenberg

naturwissenschaftliche Erkenntnisse und Theorien, insbesondere im Zusammenhang
mit dem Feldbegriff, in die Gottes- und Trinitätslehre aufnimmt, stellt den wohl
originellsten und eigenständigsten Aspekt seiner (Theologie der Natur> dar» (29). Wichtig sind
hier auch die Hinweise Lebküchers auf die Perspektivenwechsel in Pannenbergs dreibändiger

Systematischer Theologie (1988/1991/1993) und seine Integration einer Logos-
Christologie in die Schöpfungslehre (vgl. 30 und 133-136).

Im zweiten Teil «Wissenschaftstheorie» diskutiert Lebkücher besonders Pannenbergs
Buch Wissenschaftstheorie und Theologie aus dem Jahr 1973. Sie legt die Hintergründe
für Pannenbergs Forderung nach «Kohärenz» zwischen Naturwissenschaften und Theologie

frei. «Ein unkonventioneller Zug der Theologie Pannenbergs besteht darin, dass er den

Aussagen [...] der Theologie in Anlehnung an Poppers Wissenschaftstheorie den Status

von Hypothesen zuweist.» (410 Lebkücher hält Pannenbergs Hypothesebegriff allerdings
«für nicht zielführend. Sein Anliegen, die Vorläufigkeit theologischer Wahrheitserkenntnis

und die Strittigkeit der Glaubensinhalte zu betonen, ist zwar berechtigt, ebenso wie
seine Betonung der Bewährung in der Erfahrung. Doch von Hypothesen sollte man nur
sprechen, wo Falsifikation möglich ist. Wo es dagegen, wie in den hermeneutischen
Wissenschaften, um die Interpretation von etwas Gegebenem [...] geht, ist der Hypothesebegriff

irreführend» (49f).
Der dritte Teil «Gottesgedanke» führt nun stärker ins Zentrum der Gotteslehre. Lebkücher

zeichnet die Entwicklung des Feldbegriffs bei Pannenberg nach, der den Ausgangspunkt

bei Faraday nimmt und schliesslich Gott als «Kraftfeld» versteht. In der Systematischen

Theologie beschreibt Pannenberg das Wesen Gottes als Kraftfeld, die Person des

Heiligen Geistes hingegen als «eine Singularität in diesem Feld» (71). Mit Recht stellt
Lebkücher fest, dass sich Pannenbergs Behauptung, der Feldbegriff löse den Begriff des

Körpers ab und mache ihn überflüssig, nicht überzeugend auf Faraday gründen lässt (vgl.
760- Ebenso weist sie Pannenbergs Berufung auf den Wissenschaftshistoriker Max Jammer

und die Identifikation von stoischem Pneuma-Verständnis mit dem physikalischen
Feldbegriff als schwach begründet zurück (vgl. 95-97).

Auf der Linie von Hans-Dieter Mutschier sympathisiert Lebkücher damit, den Feldbegriff

in der Theologie nicht physikalisch zu verstehen, sondern metaphorisch (vgl. 82ff).
Sie weckt aber auch Verständnis dafür, weshalb Pannenberg gerade am physikalischen
Feldbegriff theologisch interessiert ist. Er möchte von einem Verständnis Gottes als
«Nous» bzw. als vernünftige Subjektivität Abschied nehmen und das Wesen Gottes als

dreipersonales Beziehungsgeschehen begreifen (vgl. 88-95). «(G)erade durch die
Beschränkung auf einen metaphorischen Gebrauch könnte sein Feldkonzept an
Überzeugungskraft gewinnen und sogar neue Perspektiven erschliessen, die über Pannenbergs
Überlegungen hinausgehen.» (95; vgl. im Schlussteil 200-209: Schwierigkeiten und
Chancen der Feldkonzeption) Lebkücher erörtert unter Pannenbergs Chiffre «Geist des

Lebens» nicht nur die physikalischen Anknüpfungspunkte für den Feldbegriff, sondern
auch die biologischen. Gerade hier kann sie einige Entwicklungen und Modifikationen der

Feldvorstellung bei Pannenberg zeigen.
Mit dem Kontingenzbegriff rekonstruiert Lebkücher den zweiten wichtigen Grundbegriff

in Pannenbergs Theologie der Natur. Der Kontingenzbegriff Pannenbergs schliesst

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus Sil

bei Duns Scotus an und ist zentral, um ein Handeln Gottes aussagen zu können. «Pannenbergs

Kontingenz-Argument besagt im Kern, dass die Welt nicht, wie man zu Zeiten der
deterministischen Weltsicht glaubte, durchgängig durch Naturgesetze bestimmt ist,
sondern dass vielmehr die Welt im Ganzen ebenso wie jedes einzelne Ereignis kontingent ist.
Das ist für Pannenberg deshalb von Bedeutung, weil Kontingenz oder Zufall seiner
Ansicht nach Raum für das Handeln Gottes lassen.» (113f) Der Kontingenzbegriff bildet bei

Pannenberg auch die Grundlage, um von einer «Geschichte der Natur» sprechen zu können.

Die geschichtlich sich erst «einklinkenden» Naturgesetze bilden darin nur ein
Moment und sind gemäss Pannenberg theologisch als Ausdruck der Treue Gottes zu deuten.

Pannenberg sieht sogar die quantenphysikalische Unbestimmtheit als Beweis der Kontingenz

aller Ereignisse. Lebkücher meint dazu allerdings, «dass Pannenberg die
naturwissenschaftliche Kontingenz überschätzt» (128).

Im vierten Teil der Arbeit «Weltbeschreibung» geht Lebkücher auf Pannenbergs
Verständnis von Raum und Zeit sowie auf sein Verständnis der Ewigkeit Gottes als «gleichzeitige

Gegenwart aller Zeitmomente» (144) ein. Sie thematisiert die Kosmologie
Pannenbergs, worin besonders die Debatten um das anthropische Prinzip wie auch die Rezeption

der Omega-Punkt-Theorie Frank Tiplers aufschlussreich sind. Pannenberg legt grossen

Wert darauf, dass die Schöpfung nicht ein vergangenes Ereignis «am Anfang» bedeutet,

sondern «die ganze Zeit der Welt umfasst» (154). Die Antizipation des Weltendes ist
für Pannenbergs Konzept von grosser Bedeutung. Frank Tipler versteht in seiner Physik
der Unsterblichkeit Leben in Analogie zu Computern als Speicherung von Information
und das Weltende als Informationsmaximum, mithin Totenauferstehung als perfekte
Computeremulation. Viele Leser hat es irritiert, dass Pannenberg eine weitgehende
Übereinstimmung von Tiplers Physik der Unsterblichkeit mit der christlichen Auferstehungshoffnung

behauptet. «Pannenbergs teilweise positive Aufnahme von Tiplers Theorie hat
seinem Beitrag zum Dialog mit den Naturwissenschaften einiges an Überzeugungskraft

genommen, weil Tiplers Theorie von vielen als esoterisch und wissenschaftlich haltlos
angesehen wird» (161).

Lebkücher kann aufzeigen, dass im Rahmen des Pannenbergschen Konzepts einer «Natur

als Geschichte» der Evolutionsgedanke bruchlos einfügbar ist (162ff). Pannenberg
«versteht die Evolution als einen emergenten Prozess» (163). Er will den unfruchtbaren
Konflikt zwischen Evolutionslehre und Schöpfungsglaube überwinden. Klug beobachtet
Lebkücher, dass es nicht konsistent ist, wenn Pannenberg das Konzept der Selbstorganisation

befürwortet, gleichzeitig aber zeigen will, dass Gott im Evolutionsprozess schöpferisch

handelt: «Wenn man bei der Aussage verbleibt, das Leben schaffe sich selbst, steht

man unverändert vor dem Problem, dass die Evolution in naturwissenschaftlicher Hinsicht
ohne Rekurs auf einen Schöpfergott erklärt werden kann» 167). Im Rahmen der Beschäftigung

mit der Evolution wendet sich Lebkücher sodann auch anthropologischen Fragen wie
der Besonderheit des Menschen zu, entfaltet das Pannenbergsche Verständnis der «Weltoffenheit»

und diskutiert dessen Bezüge zu Biologie, Soziobiologie und Humanbiologie.
Im Schlussteil bündelt Lebkücher die wichtigsten Ergebnisse ihrer Arbeit und führt

einige Thesen Pannenbergs weiter. Überzeugend sind darin besonders ihre Vorschläge,
deutlicher zwischen Wissenschaft und Lebenswelt zu unterscheiden, folglich auch
zwischen empirischen und hermeneutischen Wissenschaften. Mit Recht sieht sie, dass

Pannenbergs univokes Verständnis der Wissenschaften auf einen Szientismus oder Physikalismus

hinauslaufen muss (vgl. 190). Ebenfalls überzeugend ist ihr Vorschlag, den
Feldbegriff- entgegen der Intention Pannenbergs - theologisch als Metapher zu verwenden.
Als Metapher ist der Begriff des Kraftfeldes «in der Tat recht attraktiv für die Rede von
Gott» (208).

SZRKG, 110(2016)



578 Rezensionen - Comptes rendus

Insgesamt gelingt Lebkticher auf etwa 200 Seiten eine konzise Darstellung und
weiterführende Kritik der Theologie der Natur bei Wolfhart Pannenberg. Sie leistet damit einen
wertvollen Beitrag nicht nur für die Pannenberg-Rezeption, sondern auch für ein heute

wichtiges Anliegen, den Welt- und Naturbegriff wieder theologisch zu reintegrieren und
damit die Grenzen einer rein «anthropologischen» Theologie zu überwinden.

Als Rezensent darf ich erfreut vermerken, dass Lebkücher meine Arbeit zum theologischen

Naturverständnis bei Karl Rahner und Wolfhart Pannenberg rezipiert und mehrfach
zustimmend zitiert (Günther Boss, Verlust der Natur. Studien zum theologischen
Naturverständnis bei Karl Rahner und Wolfhart Pannenberg, Innsbrack 2006; vgl. bei Lebkücher

14f, 20, 161, 190f). In der Beurteilung von Pannenbergs Theologie der Natur kommen

die beiden Arbeiten zu weitgehend übereinstimmenden Ergebnissen.

Bendern (FL) Günther Boss

John Eade/Mario Katic (Hg.), Pilgrimage, politics andplace-making in Eastern Europe.
Crossing the borders (=Ashgate studies in pilgrimage), Farnham, Ashgate, 2014, 187 S.;

Mario Katic/Tomislav Klarin/Mike McDonald (Hg.), Pilgrimage and sacred places in
Southeastern Europe. Histoiy, religious tourism and contemporary trends (=Studies on
South East Europe 14), Zürich, Lit, 2014, 232 S.

Dass Beiträge einer wissenschaftlichen Konferenz in zwei separaten Sammelbänden

publiziert werden, die bei verschiedenen Verlagen erscheinen, aber beide einen ähnlichen
Titel, einen gemeinsamen Mitherausgeber und fast dasselbe Format und Layout haben, ist
eher unüblich. Im Idealfall erhöht ein solches Splitting die inhaltliche Kohärenz und
Stringenz beider Sammelbände, die sich dann komplementär ergänzen. Andernfalls führt
es zu Redundanzen und zu Verwirrung.

Die beiden vorliegenden Bücher enthalten Beiträge der internationalen Konferenz
«Pilgrimage and sacred places in Central and Eastern Europe: place, politics and religious
tourism», die vom 27. bis am 30. September 2012 an der Universität Zadar (Kroatien)
stattfand. Der erste, von John Eade und Mario Katic herausgegebene und bei Ashgate
erschienene Band umfasst sieben Beiträge und untersucht verschiedene Pilgerstätten in
Südost- und Osteuropa unter dem Aspekt der Politik und der Bedeutung des jeweiligen
Orts. Der zweite, von Mario Katic, Tomislav Klarin und Mike McDonald verantwortete
und bei Lit erschienene Band setzt sich aus zwölf Papers zusammen, die den religiösen
Tourismus in Südost- und Mittelosteuropa, mithin ökonomische Aspekte des Pilgerns, in

den Blick nehmen. Während das erste Buch in geographischer Hinsicht ein grösseres
Gebiet abdeckt (von der Türkei bis Estland) als das zweite, ist es in thematischer Hinsicht
(«place-making») und in Bezug auf die disziplinare Herkunft und Herangehensweise der
Autorinnen und Autoren (mehrheitlich Ethnologen) kompakter.

In beiden Sammelbänden findet sich neben einer Einleitung ein zusammenfassendes

Schlusskapitel, deren Autoren Glenn Bowman bzw. John Eade die Konferenzbeiträge in
den Kontext einer «post-Turnerian anthropology of pilgrimage» (Bowman) stellen. War
der ritualtheoretische Ansatz von Victor Turner - Stichworte: Liminalität, Communitas,
Antistraktur - prägend fur die ethnologische Pilgerforschung der 1970er und 80er Jahre,

gilt die Aufmerksamkeit seit den 1990er Jahren verstärkt den politischen, gesellschaftlichen

und ökonomischen Zusammenhängen, wodurch der bisherige enge Fokus auf den

individuellen Pilger und auf die soziale Funktion des Pilgerns erweitert wird: Einerseits

geraten die zahlreichen ethnischen, kulturellen und theologisch-religiösen Konflikte, die

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 579

an Pilgerorten katalysiert werden, ins Blickfeld, andererseits die vielfältigen Wechselwirkungen

zwischen Pilgern und Tourismus sowie Fragen nach der Vermarktung und der

Kommerzialisieatng. Dieser erweiterte Fokus der zeitgenössischen Pilgerforschung zeigt
sich auch in den meisten Beiträgen der beiden Sammelbände.

Gleich mehrere Autoren des ersten Bandes reiben sich am Konzept der «antagonistic
tolerance» von Robert M. Flayden (vgl. Current anthropology, 43 [2002], 205-231),
wonach «geteilte» Pilgerorte und synkretistische Praktiken nicht unbedingt Ausdruck einer
echten, aktiven Toleranz im Sinne der Anerkennung von Differenz sein müssen, sondern

- gerade im Falle der Balkanhalbinsel und des indischen Subkontinents vielmehr als

passive Duldung des Anderen verstanden werden sollten. Dem widersprechen Marijana
Belaj und Zvonko Martic in ihrem Beitrag über Bosnien-Herzegowina allerdings vehement.

Als eines von zahlreichen Gegenbeispielen sehen sie die bis ins 14. Jahrhundert
zurückreichende marianische Wallfahrtsstätte in Olovo, vierzig Kilometer nördlich von
Sarajewo, die schon in der Frühen Neuzeit nicht nur von Katholikinnen und Katholiken,
sondern auch von Angehörigen anderer Konfessionen und Religionen besucht wurde.
Historische Berichte über eine rege Beteiligung muslimischer Gläubiger erachten die
beiden Autoren (die freilich auf Quellenkritik verzichten) als glaubwürdig, zumal sich
diese mit Beobachtungen aus der Gegenwart decken: Noch heute nehmen gelegentlich
muslimische Frauen als Zaungäste und der lokale Imam als Ehrengast an Festgottesdiensten

teil, wobei sie die Mutter Jesu ausdrücklich nicht als «Maryam» des Korans, sondern
als «Unsere Liebe Frau» oder «Heilige Maria» ansprechen. Belaj und Martic interpretieren

das undogmatische interreligiöse Zusammenleben auf lokaler Ebene als Gegenstück
zum institutionalisierten interreligiösen Dialog auf nationaler Ebene; während letzterer
einen Top-down-Ansatz und ein abstraktes, schwer zu erreichendes Ziel verfolge, funktioniere

ersteres im Alltag meist ohne Probleme. Demgegenüber pflichtet Giorgos Tsimou-
ris in seinem Beitrag über griechische Pilgerreisen auf die türkische Ägäisinsel Gôkçeada
(griechisch Imvros) Hayden und dessen Konzept der «antagonistic tolerance» bei: Die
zwei- bis dreitausend Griechinnen und Griechen, die jeweils im August die Insel besuchen

und an den religiösen und kulturellen Festivitäten aus Anlass von Maria Himmelfahrt

teilnehmen, werden von den Behörden und der ansässigen türkischen Bevölkerung
als Touristen betrachtet, während diese selbst - mehrheitlich in den 1960er Jahren von der
Insel Vertriebene sowie Nachfahren von ihnen - sich als Heimkehrende fühlen. Die
konkurrierende Wahrnehmung und der scheinbar freundliche, jedoch gleichzeitig von
tiefsitzendem Misstrauen geprägte Umgang zwischen türkischen «Einheimischen» und griechischen

«Besuchern» der Insel deuten aus Sicht des Autors auf eine lediglich passive
gegenseitige Toleranz hin, die die bestehenden Konflikte zwar verdeckt, aber nicht wirklich
zu deren Lösung beiträgt.

Wohl bedingt durch den kulturwissenschaftlichen «spatial turn», spielt der Ort als

Analysekategorie in vielen Kapiteln des ersten Sammelbandes eine zentrale Rolle. Zum einen
kann ein konkreter (Pilger-)Ort Heimat darstellen und dessen periodischer Besuch ein
Heimkehren, wie die Fallbeispiele aus Komuäina-Kondzilo (Mario Katic), Himarë/Hi-
mara (Natasa Gregoric Bon) und - bereits erwähnt - Gôkçeada/Imvros zeigen. Nur
stellvertretende Heimat ist der frühere Standort des sowjetischen Soldatendenkmals «Al-
joscha» in Tallinn, dessen Besuch aber dennoch therapeutische Wirkung haben kann
(Polina Tserkassova). Zum anderen weisen Pilgerorte oftmals komplexe religiöse
Topographien auf, die minutiös zu analysieren sich lohnt, wie der Vergleich zwischen Jasna

Göra und Liehen (Anna Niedzwiedz) und das - bereits erwähnte - Beispiel aus Ko-
musina-Kondzilo vor Augen führen. Sowohl in Polen als auch in Bosnien sind eigentliche

SZRK.G, 110(2016)



580 Rezensionen - Comptes rendus

religiöse «Themenpärke» mit starker nationalpatriotischer Konnotation entstanden, die
unterschiedlichste Bedürfnisse zu befriedigen vermögen.

Der zweite Sammelband stellt den religiösen Tourismus - wozu die Herausgeber auch

Pilgern im engeren Sinne zählen - ins Zentrum. Weltweit gesehen soll diese Art des

Reisens ein Viertel aller touristischen Ankünfte ausmachen. Das Interesse am ökonomischen

Potenzial des religiösen Tourismus sowie an dessen Wertschöpfung und Vermarktung

charakterisiert denn auch viele Beiträge dieses Bandes. Leider verharren etliche
Autoren auf einer rein deskriptiven Ebene, so dass das analytische Potenzial in Bezug auf
den Themenkomplex Pilgern und Tourismus bei weitem nicht ausgeschöpft wird. Diesbezüglich

positiv hervorzuheben sind unter anderem die Beiträge von Vihra Baeva über die
russisch-orthodoxe Sankt-Nikolaus-Kirche in Sofia, von Dzenita Sarac Rujanac über

Ajvatovica, von Josef Langer über Wallfahrten deutschsprachiger Vertriebener während
des Kalten Krieges und die Wiederbelebung mitteleuropäischer Pilgerorte nach 1989
sowie von Mario Katic über Komusina-Kondzilo (wobei man vieles in dessen Beitrag
schon aus dem ersten Sammelband kennt).

Ist das zu Beginn dieser Rezension angesprochene Splitting der Konferenzbeiträge in
zwei separate Sammelbände im vorliegenden Fall also sinnvoll? Nein - zu unklar
gegeneinander abgegrenzt sind die beiden Bände in inhaltlicher und in theoretischer Hinsicht,
zu zahlreich die Redundanzen. Dennoch liest, wer sich für das vielgestaltige Phänomen
des Pilgerns in Südost- und Osteuropa interessiert, die beiden Sammelbände mit Gewinn.
Wer sich für einen Band zu entscheiden hat, entscheide sich für den ersten.

Bern David Zimmer

Heidi Beutin/Wolfgang Beutin/Heinrich Bleicher-Nagelsmann/Herbert Schmidt/
Claudia Wörmann-Adam (Hg.), «Das Denken der Zukunft muß Kriege unmöglich
machen». Der Krieg in Kunst, Literatur und Wissenschaft, Mössingen, Talheimer, 2015,
294 S.

«Bei aller Notwendigkeit, jeden Krieg für sich und unter seinen spezifischen Bedingungen
zu erfassen» heißt es im Hg.-Vorwort, in dem auch die Bedeutung des Ersten für den
Zweiten Weltkrieg angesprochen wird, «fehlte und fehlt so oft bei den Publikationen das

Denken im Kontext und historischen Verlauf. Kriege haben seit Jahrhunderten unermess-
liches Leid über die Menschheit gebracht. Hinter vorgeblich hehren Zielen wurden sie fast
immer wegen politisch-strategischer und wirtschaftlicher Interessen gefuhrt. [...] Für viele
Schriftsteller und Künstler war insbesondere der [Erste] Weltkrieg ein traumatisches
Erlebnis, das eine existentielle Bedeutung für das eigene Leben, aber auch das künstlerische

Schaffen bedeutete. Auf diese Zusammenhänge wird in vielen Beiträgen des Bandes

eingegangen, insbesondere in denen, die sich mit der künstlerischen Be- und Verarbeitung
der Kriege befassen.»

Die 15 Texte der 16 Autor(inn)en Jost Hermand, Wolfgang Beutin, Heiner Wittmann,
Johan Dvorak, Grazyna Krupinska, Lorenz Gösta Beutin, Grazyna Barbara Szewczyk,
Zbigniew Feliszewski, Gaby von Borstel, Peter Eickmeyer, Weif Schröter, Reiner Braun,
Claudia Wörmann-Adam, Heinrich Bleicher-Nagelsmann, Paula Keller, Jörg Becker
abhandeln unter anderem Arnold Zweig, Leonhard Frank, Apollinaire, Henri Barbusse,
Ernst Bloch, Erich Fried, Heinrich Boll, Joseph Heller, Erich Maria Remarque. (Das
Titelzitat von Albert Einstein.) Abgedruckt sind, als Anhänge, unterm Erich-Fromm-
Motto «Wahrheit wird niemals durch Gewalt widerlegt» eine Geinhäuser Erklärung des

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 581

Verbands Deutscher Schriftsteller (2012) mit der Aufforderung, «für den inneren und
äußeren Frieden mit Wort und Tat einzutreten» sowie Autor(inn)enhinweise.

Im Speziellen fand ich zwei Beiträge beeindruckend: Als Einleitungstext einen
theoriegeschichtlichen Text zur Bedeutung des Ersten Weltkriegs von Jost Hermand (Richard
Albrecht, Jost Hermand. Vom Kunsthistoriker zum Nationalismus. Über die Entwicklung
eines Gelehrten; in: Auskunft, 33 [2013], I, 143-157): «Imperialistische Stimmungsmache
vor 1914» (hier referiert). Und als Abschlußtext aktual-empirische Hinweise von Jörg
Becker (www.perlentaucher.de/autor/joerg-becker.html) zu «Medien im Krieg - Krieg in
den Medien» mit einem Bericht zum Forschungstand und einem Aufriß zur
Zukunftsperspektive von Friedensforschung(en), Jörg Becker (hier nicht referiert).

Im übergreifend-allgemeinen Leitaufsatz erinnert Hermand an das, was im Vorwort
plakativ als erste große oder Urkatastrophe des 20. Jahrhunderts aufscheint, und gibt
zugleich ein auch geschichtstheoretisch ausgewiesenes Beispiel für die Dialektik von
Allgemeinem und Besonderen. Hermand, der auch auf eigene Studien der letzten fünf
Jahrzehnte, imperialistische und faschistische Propagandatexte und relevante
wissenschaftliche Studien von Fritz Fischer, Willibald Gutsche, Reinhard Opitz, Helmuth Pless-

ner und anderen verweist, faßt die sechs Kapitel seiner tour d'horizon im Ausblick so

zusammen: «Bedeutende deutsche Geisteswissenschaftler [...] entblödeten sich nicht,
diesen Krieg als <Deutschlands europäische Sendung), als (Mobilmachung der Seelen), als

(Deutschlands Weltberuf), als (Krieg der Helden gegen die Krämer und Händler), als

(Gotteskampf) [...], hinzustellen, ohne zu erkennen, daß dieser angebliche Kreuzzug des

deutschen Geistes gegen den materialistischen Ungeist des (Westens) letztlich ein
imperialistisch motivierter Raubkrieg war, den die wilhelminischen Führungsschichten im
Herbst 1914 höchst bewußt vom Zaun gebrochen hatten, um dem Deutschen Reich endlich

die von ihm erhoffte Machtposition in Europa, wenn nicht gar in der Welt zu
verschaffen.» Zugleich erinnert Hermand an jene Zeit, in der «in fast allen europäischen
Staaten ein propagandistisch aufgebauschter Imperialismus herrschte, der sich in einer
rücksichtslosen Machtpolitik äußerte.»

Abschließend betont der Autor Lenin-Liebknecht-Luxemburg-compatibel (Richard
Albrecht, «Rußland und einige Probleme des Sozialismus». Ernst Blochs Kritik der Politik

der Bolschewiki im ersten schweizerischen Exil 1918/19; in: SZRKG, 109 [2015],
269-276): Das Deutsche Reich war nicht allein «am Ersten Weltkrieg schuldig. Die
eigentliche Schuld war eher systemimmanent und geht letztlich auf jenen (Imperialismus)
zurück, der sich geradezu zwangsläufig aus der kapitalistisch geführten Industrialisierung
und all ihren Folgeerscheinungen ergab». Und solange es diesen und «die dahinter
stehenden wirtschaftlichen und finanzpolitischen Interessen» gibt und «diese nicht gezügelt
werden, wird es auch weiterhin Kriege geben.»

Bad Münstereifel Richard Albrecht

Peter Hünermann, Sprache des Glaubens - Sprache des Lehramts - Sprache der Theologie.

Eine geschichtliche Orientierung (=Quaestiones Disputatae 274), Freiburg, Herder,
2016, 168 S.

Der Verfasser dieses straff argumentierenden Büchleins vertritt mit guten Gründen die
These, dass im II. Vatikanum «die Geschichtlichkeit als Grundbestimmung des Christentums»

festgestellt und durchgeführt wurde, dass aber das Lehramt der römischen Kirche
seither diesen Anspruch nicht vollgültig eingelöst hat, d.h. in seinen offiziellen Dokumen-

SZRK.G, 110(2016)



582 Rezensionen - Comptes rendus

ten weitgehend in vorkonziliaren Denk- und Sprachstmkturen verharrt. Er zeigt das an

vielen einzelnen Beispielen, etwa wenn Paul VI. die Dokumente des II. Vatikanischen
Konzils mit «Paulus episcopus ecclesiae catholicae» unterschreibt. Dazu Hünermann
trocken: «Hier ist - im Blick auf die Geschichte der Kirche - eine Korrektur erforderlich.
Der Papst ist Bischof der Kirche in Rom und als solcher hat er - in der Nachfolge des

Petrus - für die Einheit der Kirchen zu sorgen.» Und das geht nur «in der Anerkennung
der Bischöfe in ihren Kirchen, im Teilen der Verantwortung für die Einheit mit dem

Kollegium der Bischöfe.»
Diese Sätze stehen nicht im anzuzeigenden Buch, sondern in einem Aufsatz von

Hünermann, der im «Jahres- und Tagungsbericht der Görres-Gesellschaft 2013» (45-56)
erschienen ist, als gekürzter Vorabdruck auch in: Herderkorrespondenz 67 (2013) 560-565
unter dem Titel: «Im Übergang. Das Zweite Vatikanum als Konzil einer neuen Epoche.»

Wenn man den Begriff der Geschichtlichkeit emst nimmt, bedürfen auch die von
Johannes Paul II. verkündeten (im gleichen Aufsatz Hünermanns erwähnten und belegten)
Prinzipien zur Interpretation des Konzils einer Korrektur. So etwa, wenn er sagt, das

Konzil müsse im Licht des ganzen vorausgehenden Magisteriums der Kirche gelesen werden,

und das ganze vorauf gehende Lehramt finde sich im Magisterium des letzten Konzils.

Spätere Einsichten, wird man sagen, müssen nicht im Sinne früherer, unterdessen
veralteter Festlegungen interpretiert werden; wir müssen diese, unter klarer Berücksichtigung

der historischen Gegebenheiten, von heute aus zu verstehen versuchen.
Diesem Versuch widmet sich das neue Buch von P. Hünermann. Und er geht, wie der

Untertitel verspricht, geschichtlich vor. Zuerst analysiert er den tragenden Begriff der
«Geschichtlichkeit» im Anschluss an Bernhard Weltes phänomenologischen Zugang,
auch im Vergleich mit englischsprachigen Geschichtsphilosophen (Patrick Gardiner,
Arthur C. Danto) und im Rückgriff auf J. G. Droysen, dessen «Grundriss der Historik»
von 1868 im Jahre 1977 historisch-kritisch neu aufgelegt wurde (und später weiterhin).
Verschiedene Elemente charakterisieren das «Geschichtliche»: das Phänomen des Einzelnen,

das Dasein als geschichtliches Ereignis, in Personen anwesend, worin es um Bedeutendes

letztlich um das Heil - geht, und alles «wird immer nur real im Bereich des

Empirischen. Faktischen».
An der Einberufung, der Arbeitsweise und dem Ergebnis des Konzils wird deutlich,

dass es sich dem Anruf der Geschichte gestellt hat. Die kurialen Steuerungsmanöver wurden

sofort abgestellt, man konnte sich frei aktuellen Themen zuwenden und nach Antworten

suchen. Nicht mehr Bannflüche wurden ausgestossen, sondern pastorale Aufgaben
mutig angepackt. Von daher ist es unverständlich, dass Kardinal Ratzinger am 18. Juli
1988 vor den Bischöfen Chiles das Konzil auf einer niedrigeren Rangstufe einordnete,
weil es keine Dogmen definiert habe, nur «pastorale» Ausführungen enthalte. Hünermann
erwähnt höflicherweise dieses Fehlurteil Ratzingers nicht.

Welchen Herausforderungen hat sich das Konzil ansatzweise schon gestellt, und mit
welchen sind wir heute und morgen konfrontiert?

Hünermann spricht von einem zeitgenössischen epochalen Wandel und nennt ihn mit
bedeutenden Gelehrten, die sich diesem Phänomen widmen, «Anthropozän», auf deutsch

etwa «das menschlich (gemachte) Neue». Diese grosse Transformation offenbart sich in
einer Entfaltung wissenschaftlicher und technischer Potenziale in ganz neuen Dimensionen

- «die dem Menschen eine solche Macht verleihen, dass (dies) der entscheidende
Faktor für die Zukunft des Planeten Erde wird».

Man braucht nicht einmal die geradezu apokalyptischen Aussichten ins Auge zu fassen,

es genügt ein Blick in die Massenmedien, um sich darüber Rechenschaft abzulegen, dass

ein globaler Umbruch im Gang ist. Man denke nur an Kriege, Terrorismus, Sexualmani-

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 583

pulationen, Klimaveränderungen usw. Wenn man die lehramtlichen Aussagen der letzten
Jahrzehnte liest, hat man nicht den Eindruck, dass sie die «Zeichen der Zeit» erfasst
haben, und diesem Nachweis widmet Hünermann das lange II. Kapitel seines Buches (61-
167) «Die Sprache bischöflichen Lehrens und die Sprache der Theologie». Nicht nur
diese zwei sprachlichen Domänen werden erwähnt, sondern auch schlicht die Sprache des

Glaubens in Gebet, Bitte, Dank, und v.a. in der Erzählung. Das Lehramt verkündet den

Glauben, die Theologie studiert ihn, der Gläubige bekennt ihn. Diese drei sind aufeinander

verwiesen. Die Theologie spricht nicht die Glaubens- und Bekenntnis-Sprache,
sondern eine auf die Glaubenssprache bezogene Metasprache. Das Lehramt hat leider oft
«totalitären» Tendenzen (so Hünermann) nachgegeben, statt sich im Dialog zu üben.

Das Konzil hat Abschied genommen von der nur lehrenden und der nur hörenden Kirche,

das ganze Volk Gottes ist Subjekt «als Körperschaft, als Leib Christi, konstituiert
durch den Glauben, besiegelt durch die Taufe, ...betraut mit der Fortsetzung der Sendung
Jesu Christi» (zitiert wieder aus dem Aufsatz im Görres-Bericht). Dann wird auch die
Kirche als Ganze herausgefordert. Man kann nicht mehr nur, wie Johannes Paul II., von
den «Sünden der Söhne und Töchter der Kirche» (nie hat er die Väter oder gar die Mütter
der Kirche erwähnt) sprechen. Man muss ganz ehrlich die strukturellen Sünden der Kirche
benennen, etwa die Vertuschungsstrategie, die Hochstilisierung bzw. Sakralisierung des

kirchlichen Apparates, das Verweigern einer Antwort auf hochbrisante Anfragen an den

Papst z.B. von Seiten des ägyptischen Jesuiten Henri Boulad anno 2007. Wenn man
bedenkt, welche Fesseln sich die Kirche mit den beiden Dogmen von 1870 bis heute auferlegt

hat, darf man die von Hans Küng diesbezüglich aufgeworfenen Fragen, die ihn seinen
Lehrstuhl gekostet haben, ruhig wieder auf den Tisch legen. Eine Vielzahl von Problemen
werden weiterhin «binnentheologisch» auf die lange Bank geschoben oder in einem
antiquierten Stil abgehandelt.

Aber das Buch handelt ja nicht primär von Glaubensinhalten, sondern von deren sprachlicher

Form. Und da hat die Sprachwissenschaft in den letzten hundert Jahren gewaltige
Fortschritte gemacht, um das Wesen und die Wirkung der Sprache zu ergründen. Ich habe

schon vor über 60 Jahren anhand der Dialektologie gelernt, dass es Sprache als
«Ausdruck» und als «Mitteilung» gibt, und dann kam die Entdeckung von Wilhelm von Humboldt

vor Augen, wonach jede Sprache ein Weltbild widerspiegelt. Wer sein Sprachgefühl
etwas schärft, entdeckt bald die Verlogenheit in der Sprache der Politik, der Gesellschaft,
der Kirche. Hünermann untersucht sorgfältig die Sprache des Magisteriums vom
apostolischen Zeugnis bis zum Konzil von Trient, dann bis zum Vatikanum I, und schliesslich
bis zum Vatikanum II bzw. bis heute.

Die sprachphilosophischen Einsichten, die Hünermann berücksichtigt, sind relativ neu,
sie beruhen letzlich auf Kants Transzendentalphilosphie, wo gefragt wird, unter welchen
Bedingungen gegenständliches Erkennen überhaupt erst möglich ist. Bis dahin ging man
«naiverweise» (und verständlicherweise) davon aus, der Mensch habe stets die Möglichkeit,

das ihm vorliegende Denkobjet (den «Gegenstand») unmittelbar zu erfassen. Jetzt
denkt man darüber nach, unter welchen allgemein-notwendigen Bedingungen das möglich
sein könnte. «Transzendental» meint also die «Bedingungen der Möglichkeit», «transzendent»

ist nach wie vor das, was die Erfahrung übersteigt.
Wenn auch das Schwergewicht auf der Sprache des Magisteriums liegt, so zeigt er doch

deutlich die Aufgsabe der wissenschaftlichen Theologie: Sie muss aufmerksam die geistige

und allgemein-kulturelle Entwicklung verfolgen und auf neue Herausforderungen
reagieren und so dem Lehramt die Unterlagen liefern für seine Stellungnahmen. Die lange
Zeit verlangte Unterwerfung der Forschung - zum Vorneherein - unter das Lehramt und

SZRKG, 110(2016)



584 Rezensionen - Comptes rendus

die Anpassung der Resultate an den «Geist» des Lehramts widerspricht der Aufgabe der
Theologie, die eine kritische (das heisst «unterscheidende») Instanz sein muss.

Die Differenzierung und Ausweitung des Begriffs «Lehramt» wirkt ernüchternd: Es

gibt das ausserordentliche und das ordentliche, und es hat fleissig definiert und kontrolliert

und beurteilt und verurteilt. Ein anderer binnenkirchlicher Umgang und eine entsprechende

Sprache stehen vielfach noch aus. Natürlich hat Htinermann auch Papst Franziskus
im Blick, auf den sich alle Hoffnung richtet - er hat die pastorale Ausrichtung des Konzils
verstanden. Leider haben seine zwei Vorgängerpäpste noch einige Weichen (Bischofsernennungen,

Diskussionsverbote usw.) gestellt, die ein gedeihliches Weiterschreiten der
Kirche hemmen. Das Problem der Flut von übereilten Selig- und Heiligsprechungen hat

Hünermann nicht angeschnitten.
Bermerkenswert ist übrigens der Anlass zu diesem Buch: eine «akute Notlage», nämlich

«der rapide Vertrauensverlust in die Autoritäten der Kirche», was sich u.a. in der
ausbleibenden «Rezeption» ihrer Erlasse zeigt. Erwähnt sei nur das «Credo des Gottesvolkes»

vom 30. Juni 1968, das ein einsames Privat-Credo des Hauptverfasssers, Jacques
Maritain, und der Überarbeiters, Papst Paul VI., blieb.

Peter Hünermann aber verfallt nicht ins Jammern oder Anklagen, sondern verfasst ein
zukunftsweisendes Buch. Die geschichtliche Kirche wird menschlich, sie ist kein starres

System. Hünermann spricht vom «Pilgerweg des Glaubens», der von Nüchternheit und

Hoffnung begleitet ist.

Freiburg Schweiz Iso Baumer

David Blackbourn, Landschaften der deutschen Geschichte. Aufsätze zum 19. und 20.

Jahrhundert, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2016, 392 S., geb.

Das Bild der deutschen Geschichte im 19. Jahrhundert wird seit geraumer Zeit maßgeblich

von in den USA lehrenden Historikern geprägt. Über die letzten vier Jahrzehnte

hinweg sind es Bücher und Aufsätze unter anderem von Margaret Anderson. Roger Chicke-
ring, James Retallack, Jim Sheehan und Helmut Walser Smith gewesen, welche die
Diskussion vor allem über die Geschichte des Kaiserreichs von 1871 bis 1918 vorangetrieben
haben. Zu diesem Kreis zählt auch der heute an der Vanderbilt University in Nashville
(Tennessee) lehrende Historiker David Blackbourn. Mit seinem 1993 erschienen Buch
über die Marienerscheinungen in dem saarländischen Bergarbeiterdorf Marpingen im Jahr
1876 - auf dem Höhepunkt des von Bismarck und den Liberalen gegen die katholische
Kirche geführten Kulturkampfes - hat Blackbourn die deutsche und europäische
Religionsgeschichte des 19. Jahrhunderts revolutioniert. Mit «Marpingen» wurde der
Abschied von einem missverstandenen, einlinigen Säkularisierungparadigma eingeläutet,
wurde die Deutungskultur des ultramontanen Katholizismus von innen heraus
rekonstruiert, seine geschlechtergeschichtliche Dynamik herausgestellt und die Vielschichtigkeit

katholischer Frömmigkeit zwischen Versuchen klerikaler Kontrolle und
Mobilisierung der Laien akzentuiert. «Marpingen» öffnete die Tür fur jene Welle
kulturhistorischer Arbeiten zur Massenreligiosität im 19. und 20. Jahrhundert, die unser
Verständnis der Religionsgeschichte der Moderne in den letzten 20 Jahren so fundamental
erweitert haben.

Umso willkommener ist nun eine Sammlung der wichtigsten Aufsätze, die Blackbourn
in den letzten 30 Jahren zu Themen der deutschen Geschichte im «langen» 19.

Jahrhundert vorgelegt hat. Im Zentrum und am Beginn steht dabei eine Reihe von Aufsätzen

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 585

zu Marpingen selbst und zu seinem wichtigsten Kontext, den divergierenden
Vorstellungen von Liberalen und Katholiken über den Sinn und die Grenzen des Fortschritts.
In diesem Zusammenhang findet sich auch ein Text, in dem Blackbourn bereits 1981 auf
den manifesten Antisemitismus und die Rolle antisemitischer Stereotypen in der
Zentrumspartei aufmerksam gemacht hat, ein Thema das Olaf Blaschke und Urs Altermatt später

in unterschiedlicher Weise aufnahmen. Doch Blackbourn hat nicht nur im Feld der
Religionsgeschichte innovative Ideen und Texte vorgelegt. In der zweiten Sektion des

Bandes finden sich zwei Texte aus den 1980er Jahren, in denen Blackbourn das Konzept
einer Kulturgeschichte der Politik erprobt, das andere Flistoriker dann knapp zwanzig
Jahre später programmtisch entfaltet haben. Der erste dieser beiden Texte fragt nach der
Form und der Repräsentation des Politikers als eines Demagogen seit der Mitte des 19.

Jahrhunderts. Dabei wirft Blackbourn nicht nur Fragen auf, die auf die Probleme der
Weimarer Republik vorausweisen, sondern skizziert zugleich mit lockerer Hand einige
Kernbestandteile eines Bildes vom Politiker im Kaiserreich. Der zweite Text analysiert
die Verwendung der Bühnenmetapher in Diskursen der deutschen Politik von 1848 bis
1933 und schafft damit eine wichtige Voraussetzung für die Analyse dessen, was heute die

«performative Seite» des Politischen genannt wird.
In den Aufsätzen des dritten Teils entwickelt Blackbourn das, was er im Zusammenhang

einer Annual Lecture im DHI London einst den «sense of place» genannt hat. In
wiederum innovativer Weise entsteht hier das Programm einer Kultur- und Umwelt-
geschichte der Landschaft und des Raumes im Wechselspiel von imaginierter Natürlichkeit

und realer Zähmung und Denaturierung von Auen, Flussläufen und Moorlandschaften.

Gerade der deutsche Osten war, so argumentiert Blackbourn, eine Projektionsfläche

widersprüchlicher Zuschreibungen, die zwischen dem Beruf der Deutschen zur
Bewahrung der Natur und der Notwendigkeit einer infrastrukturellen Erschließung
oszillierten, Widersprüche, die auch die Vorstellungen der NS-Planer in der Zeit seit 1933

bestimmten. Von der Wiederentdeckung des Raumes als Dimension der Geschichte war es

nur kleiner Schritt zur Erweiterung des Blicks über die Grenzen des Nationalstaats
hinweg. Und auch in diesem Feld, der transnationalen Erweiterung der deutschen Geschichte
hin zur Globalgeschichte, hat Blackbourn einige wegweisende Überlegungen vorgestellt,
die im vierten Teil des Bandes dokumentiert sind. Einige kürzere Texte zu Fragen der Pe-

riodisierung und zur andauernden Akzentverschiebung der Forschung vom 19. Jahrhundert

hinein in die Zeitgeschichte des 20. Jahrhunderts beschließen den Band.
Die meisten Historiker würden sich freuen, wenn sie in einem Forschungsfeld Beiträge

hätten, die in innovativer und maßstabsetzender Weise lang anhaltende Resonanz

erzeugen. David Blackbourn ist dies in nicht weniger als vier distinkten Feldern der neueren
deutschen Geschichte gelungen. Doch in gewisser Hinsicht bleibt zumindest in der Sicht
des Rezensenten seine durch «Marpingen» angestoßene Revision des Blicks auf katholische

Frömmigkeit die wichtigste und nachhaltigste Innovation. Denn damit verband sich
nicht nur eine nachhaltige Veränderung unseres Geschichtsbildes, sondern auch der
Geschichtswissenschaft. Schließlich hat die nationalprotestantische Grundierung der
deutschen Historikerzunft weit über die Zäsur des Jahres 1945 hinausgewirkt, in personeller
wie in intellektueller Hinsicht. Immerhin gehörte Friedrich Meinecke auch nach 1945 zu
jenen, die am Wiederaufbau einer demokratischen Geschichtswissenschaft beteiligt waren.

Doch im Jahr 1901, im Kontext des «Fall Spahn» - der kulturkampfartigen Kontroverse

um die Berufung des katholischen Historikers Martin Spahn auf einen Lehrstuhl an
der «Reichsunversität» Strassburg - schrieb Meinecke an einen Kollegen: «Katholische
Geschichtsprofessoren sind und bleiben doch eine Monstrosität.» (S. 40) Es ist auch und
nicht zuletzt diese Welt der nationalprotestantischen Fundierung der Geschichtswissen-

SZRKG, 110(2016)



586 Rezensionen - Comptes rendus

schaft, die ein Erbe des Historismus war und mit dem Kulturkampf auch eine institutionelle

Verankerung fand, die wir mit den Arbeiten von David Blackbourn zum 19.

Jahrhundert hinter uns gelassen haben.

Sheffield Benjamin Ziemann

Frank Hinkelmann, Kirchen, Freikirchen und christliche Gemeinschaften in Österreich:
Handbuch der Konfessionskunde, Wien/Köln/Weimar, Böhlau 2016, 567 S.

Frank Hinkelmann veröffentlicht mit «Kirchen, Freikirchen und christliche Gemeinschaften

in Österreich» ein Handbuch der Konfessionskunde. Es ist die zweite, grundlegend
überarbeitete und erweiterte Auflage seines 2009 erschienenen Handbuches und gibt
einen Überblick zu den in Österreich bestehenden über 60 Kirchen und christlichen
Gemeinschaften. Diese Zusammenstellung ist für den österreichischen Bereich einmalig
(vgl. 23). Das Buch ist ordentlich gebunden, weist ein Lesebändchen auf und präsentiert
den gesamten Inhalt auf 567 Seiten.

Positiv fällt gleich auf der ersten Seite des Vorwortes auf (vgl. 13), dass Frank Hinkelmann

offenlegt, aus welcher konfessionellen Perspektive er schreibt. Da er der evangeli-
kalen Bewegung verbunden ist, «ist dieses Buch aus einer evangelisch-evangelikalen
Perspektive geschrieben.» (13) Das bedeutet aber nicht, dass sich der Autor nicht der Objektivität

verpflichtet weiß; nur ist er sich bewusst, dass sich diese nie ganz erreichen lässt.

Im evangelikalen Bereich ist Frank Hinkelmann kein unbekannter. Er arbeitet als
ehrenamtlicher Pfarrer in der Evangelischen Kirche in Österreich (Evangelische Pfarrgemeinde

A. u. H.B. Melk-Scheibbs) und ist Präsident der Europäischen Evangelischen
Allianz.

Das Handbuch bietet nach dem Inhaltsverzeichnis und einem Vorwort eine Definition
wichtiger Begriffe. Das ist hilfreich und macht gleichzeitig klar, in welcher Bedeutung -
wo es mehrere Bedeutungen gibt - Hinkelmann den jeweiligen Begriff verwendet. Nach
der Einleitung stellt der Autor das breite Spektrum der verschiedenen Kirchen,
Freikirchen und christlichen Gemeinschaften dar; die orthodoxen Kirchen, die katholischen
Kirchen, die staatlich anerkannten protestantischen Religionsgemeinschaften, die
protestantischen, staatlich eingetragenen religiösen Bekenntnisgemeinschaften, weitere
protestantische Gemeinschaften und Gemeindebewegungen, unabhängige Gemeinden und
Gemeinschaften fremder Herkunft und Sprache und überkonfessionelle Bewegungen. Es

folgt ein Kapitel zur eingesehenen Literatur, gefolgt von einem Anhang und dem
Verzeichnis und Register.

Eine Konfessionskunde hat die Aufgabe, die einzelnen Kirchen und ihre Geschichte,
Lehre und ihren Glaubensvollzug möglichst objektiv darzustellen. Hinkelmann ordnet seine

Präsentation nach den drei in einem solchen Buch gebräuchlichen Hauptgruppen: die
katholischen Kirchen, die orthodoxen Kirchen (byzantinisch-orthodoxe Kirche und
orientalisch-orthodoxe Kirchen) und die protestantischen Kirchen und kirchlichen
Gemeinschaften. Innerhalb einer Konfession verwendet er eine Gliederung nach Untergruppen:
Kirchen, Freikirchen und christliche Gemeinschaften. Nicht behandelt werden christliche
Sondergemeinschaften, die häufig auch «Sekten» genannt werden. Sie sind nicht Teil der
ökumenischen Bewegung und gehören daher auch nicht in ein Handbuch der
Konfessionskunde. Hinkelmann handelt hier folgerichtig, sie nicht aufzunehmen.

Wie der Autor selbst schreibt, möchte sein Buch «keine umfassende Abhandlung jeder
christlichen Konfession bieten» (23). Damit nimmt Hinkelmann vor allem auf die eher

SZRKG, 110(2016)



Rezensionen - Comptes rendus 587

knappe Darstellung der klassischen Kirchen Bezug. Für diese gibt es bereits «zahlreiche

hervorragende und ausführliche Monographien» (23).
Interessant ist die Entscheidung des Autors, nicht die offiziellen Zahlen der Mitglieder

zu nennen, sondern die realen Zahlen der Gottesdienstbesucher (vgl. 24). Sie bilden
genauer ab, wie viele Menschen eine Kirche oder Gruppe erreicht, weshalb diese Vorgangsweise

gerechtfertigt ist. Als Beispiel nennt Flinkelmann den Umstand, dass zwar die
klassischen Kirchen recht hohe Mitgliederzahlen aufweisen, aber meistens nur einen geringen
Gottesdienstbesuch. Bei Freikirchen ist dies häufig umgekehrt. Da sie nur Erwachsene
zählen (und zum Beispiel keine Kinder), liegt die Zahl der Gottesdienstteilnehmer tatsächlich

um das Doppelte oder Dreifache höher.
Hilfreich ist die Liste der verschiedenen Veröffentlichungen zur Konfessionskunde am

Ende der Einleitung. Hier bietet der Autor zu jedem Eintrag eine kurze Beurteilung in ein
bis zwei Sätzen und die Angabe, aus welcher konfessionellen Sicht die Darstellung ver-
fasst ist. Berücksichtigt werden nicht nur Bücher zur Konfessionskunde, sondern auch

Publikationen, die über die christlichen Kirchen hinausgehen und «Sekten» und religiöse
Sondergemeinschaften einbeziehen. Hilfreiche Internetlinks zu den wichtigsten
Informationsseiten zum Thema im deutschsprachigen Raum sowie die wichtigsten Fachlexika
runden die Liste ab.

Die Darstellung der einzelnen Gruppierungen umfasst ein «Kurz und bündig», in dem
die wichtigsten Fakten zusammengestellt sind. So lässt sich ein rascher Überblick gewinnen.

Es folgt je nach Möglichkeit die Geschichte und die Lehre der jeweiligen Gruppierung.

Häufig runden die Einzeldarstellung Literaturangaben und Internetlinks ab.

Überraschend erscheint die Aufnahme der Neuapostolischen Kirche in die
Konfessionskunde. Sie unterscheidet sich durch fundamentale Sonderichren und zusätzliche
Offenbarungen über die Bibel hinaus von den Kirchen, Freikirchen und christlichen
Gemeinschaften. Dass auch die Sieben-Tags-Adventisten aufgenommen sind, begründet Hinkelmann

damit, dass sie in Deutschland seit 2015 durch die VELKD bereits zu den Freikirchen

gezählt wird.
Eine hilfreiche Idee ist, wichtige Texte und Dokumente einzelner Kirchen, Freikirchen

und überkonfessioneller Bewegungen im Anhang abzudrucken. «Diese Quellen sollen es
dem interessierten Leser ermöglichen, sich selbst ein Urteil über die einzelnen Kirchen
und Gemeinschaften zu bilden und auch theologische, rechtliche und strukturelle Positionen

zu vergleichen.» (24)
Das Handbuch ist eine gute Quelle für alle, die sich über einzelne christliche Kirchen

und Gruppierungen informieren wollen. Für eine vertiefende Auseinandersetzung bietet
die Darstellung, soweit verfügbar, weiterfuhrende Literaturangaben und Internetlinks.
Diese können auch hilfreich sein, um aktuelle Zahlenangaben zu erhalten. Denn manche
sind bereits bei der Drucklegung, was unvermeidlich ist, veraltet. Für eine Übersicht über
die christliche Vielfalt in Österreich ist das Handbuch ein empfehlenswertes Werk, und
weite Verbreitung ist ihm zu wünschen.

Innsbruck Markus Schmidt

SZRKG, 110(2016)




	Rezensionen = Comptes rendus

