Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 110 (2016)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus 473

Antike: Ritual, Magie und Sprache von Religion

Gregor Emmenegger, Wie die Jungfrau zum Kind kam. Zum Einfluss antiker medizini-
scher und naturphilosophischer Theorien auf die Entwicklung des christlichen Dogmas
(=Paradosis. Beitrige zur Geschichte der altchristlichen Literatur und Theologie 56),
Fribourg, Academic Press, 2014, VIII und 355 S., 9 Abb.

Bei der Arbeit handelt es sich um eine an der Universitit Fribourg approbierte Habilitations-
schrift, die das Ziel verfolgt, die «direkte Einwirkung von medizinischem Wissen auf die
Entwicklung christlicher Glaubensinhalte» (3) zu untersuchen. Dies zeigt Verf. an drei
Themen: 1. dem Zusammenhang von Geschlecht und Erlosungsfihigkeit anhand der
Gestalt der Maria Magdalena (Kap. IV), 2. an Zeugung und Geburt des Gottmenschen
Jesus Christus (Kap. V), 3. an der Jungfriulichkeit Mariens, besonders die virginitas in
partu betreffend, in Kap. VI. Die Kapitel I-11I befassen sich mit den medizinischen Schu-
len der Antike und dem (positiven) Verhiltnis von Christentum und Medizin. Die Arbeit
schliesst mit einer Zusammenfassung (Kap. VII) sowie einem umfangreichen Anhang
(265-355) mit Abbildungs- und Quellen- bzw. Literaturverzeichnis und verschiedenen
Registern (auch zu griechischen und lateinischen Begriffen).

Fiir alle kulturwissenschaftlich Interessierten ist die Lektiire der Eingangskapitel zu
empfehlen. Kap. II (7-18) gibt einen konzisen Uberblick zu den medizinischen Schulen
(wie Dogmatikern und Empirikern), zum hippokratischen Corpus, Aristoteles, Soran von
Ephesus (um 100), Galen von Pergamon (2. Jh. n. Chr.), zu sakraler Heilung (Tempelme-
dizin) wie auch Volksmedizin. In Kap. IIT (19-66) thematisiert der Verf. das Verhiltnis
des Christentums zur Medizin, beginnend im AT mit Gott als Heilendem, Krankheit als
ddmonischer Besessenheit, vor allem aber Philos positive Haltung zur Medizin, die auch
die Position der christlichen Autoren bestimmt. Kulturgeschichtlich wiederum interessant
ist das Kapitel zur Medizin in den Evangelien (mit Fokus auf Rettung der Seele). In der
Rezeption dominieren die Fragen nach dem rechten Gebrauch wie den Grenzen der An-
wendung (parmakon ist Heilmittel, aber auch Gift). Medizin gilt als Geschenk Gottes
bzw. als «kleine Schwester der Erlosung» (41). Trotz Ausnahmen ist ein positives Ver-
hiltnis zur Medizin auch im asketischen Milieu gegeben (mit Fokus auf Diitetik).

Nun kommt der Verf. zum ersten Thema, an dem seine These der Einwirkung medizi-
nischer Vorstellungen aufgezeigt wird, nidmlich der Heilsfihigkeit von Frauen mit der
Exponentin Maria von Magdala. Dieses Kapitel, um es vorwegzunehmen, wirft viele
Fragen auf. Es sei unbestritten, dass Weiblichkeit quasi als Geburtsfehler in der klassi-
schen Theologie betrachtet wird. Nicht nachvollziehbar ist jedoch, warum Galen, der
immerhin eine paritdtische Samenlehre (96) vertritt, dafiir verantwortlich gemacht wird
(71) und nicht Aristoteles, zumal der Autor einschldgige Arbeiten von Kari Berresen
anfiihrt, und warum dies an Maria Madalena exemplifiziert wird und nicht grundsétzlicher
an «Eva» und der Rezeption zu Gen 1-3, zumal der Verf. bei den (gnostischen) Texten zu
Maria Magdalena sprachliche Unsicherheiten zu kldren hat. Vor allem aber wiirde ich die
Aussagen vom «Minnlichwerden» gerade nicht an der Biologie festmachen, sondern am
sozialen Geschlecht (Gender). — Hier wire auf jeden Fall in der Literatur die umfangrei-
che Studie von Andrea Taschl-Erber, Maria von Magdala — erste Apostolin? Freiburg:
Herder 2007 zu ergénzen.

In Kap. V (87-196) widmet sich der Autor umfassend der antiken Embryologie, die er
auf Zeugung und Geburt Christi anwendet. Dabei kommen nicht nur Aristoteles zur Spra-
che, sondern auch die Vorstellungen einer Empfiingnis ohne Paarung (Windeier), betref-

SZRKG, 110 (2016)



474 Rezensionen — Comptes rendus

fend Stuten, Geier, Hithner, Frauen und den Phonix, die Theorie einer Urzeugung sowie
die stoische Vererbungslehre mit Blick auf Tertullian, um dann deren Rezeption in der
Bibel (Weish 7,2; Hebr 11,11) und bei Philo zu zeigen, vor allem aber die Anwendung auf
die Geburt Christi: Lk 1,34-38; Joh 1,12-14; Gal 4,4-5; Rom 1,3. Hervorheben mochte
ich den medizinischen Terminus fiir Empfangnis in Lk 1,31 und das, was S. 119 A. 153
zur Empfiangnis durch das Ohr erkldrt wird. Dann geht es ans Eingemachte: Ausfiihrlich
wird dargelegt, wie auf naturphilosophische Vorstellungen rekurriert wird, um gegen
Doketismus und Adoptianismus Jesu natiirliche Genese und Inkarnation zu erkldren (vor
allem Tertullian, Origenes), die allerdings ab dem 4. Jh. immer mehr zum Problem wer-
den, wenn es um die Integritit und Einheit beider Naturen geht (Arius, Apollinaris:
Mischwesen) und deren Begleitprobleme (Fragen zur Seele und einer doppelten Zeu-
gung), sodass sich Christologie und Embryologie immer mehr entkoppeln. — Vorsicht
wiire geboten gewesen beim Gebrauch des Terminus «Héresie», da erst riickblickend eine
Scheidung in Orthodoxie und Heterodoxie moglich ist.

Die letzte Anwendung medizinischer Vorstellungen erfolgt auf die Jungfraulichkeit Mari-
ens in Kap. VI (197-256). Ausgehend von Jungfriulichkeit als sozialem Begriff erortert der
Verf. dazu die Fragen aus der Medizin, die (umstrittene) Existenz eines Hymens (vgl. Soran)
und als anatomisches Kennzeichen der Jungfraulichkeit, was erst um 400 durch den Vergil-
kommentator Servius zu belegen ist. Dankenswerterweise stellt Verf. fest, dass dieser My-
thos die nachfolgenden Jahrhunderte dominiert und bis heute Spuren zeigt (202). Manualin-
spektionen wiederum sind nur fir den Westen bezeugt. Dazu untersucht der Autor einge-
hend und in erhellender Weise die Passage aus dem Protevangelium des Jakobus (Kap. 19—
20, vgl. Abb. 4-8) mit dem Fazit, dass die opinio communis zu widerlegen ist, dass es hier
um Hymen und Jungfriulichkeit gehe — es geht vielmehr um die Frage, ob eine Geburt
stattgefunden hat. Fiir das ProtEv Jacobi mit seiner doketischen Christologie (Jesus kommt
in einer Theophanie) ist keine natiirliche Geburt vorstellbar, dagegen belegt Clemens von
Alexandrien als erster, dass die meisten Maria flir eine Wochnerin halten. Weitere Apokry-
phentexte werden aufgefiihrt, wobei es OdSal 19 bei M. Lattke S. 79 allerdings heif3t: weil er
sie lebendig erhielt wie ein (nicht einen) Mann mit Erkldarung in der Anmerkung: Gott als
mannliche Hebamme. Zwischen Origenes (die Vereinigung mit einem Mann beendet die
Jungfraulichkeit, Lk. hom. 14,7f, Zachariaslegende S. 226f) und dem Konzil von Chalzedon
wird dann allerdings die Virginitit auf den Korper bezogen und auch post partum festgehal-
ten, wodurch sich das Problem mit den Geschwistern Jesu ergibt (Origenes, S. 230-232). Im
Zuge dessen wird das Protev Jacobi neu interpretiert, auf Untersuchung des Hymens hin,
wie es bei Zeno von Verona fassbar wird (Tract. I 54, S. 242). Was in diesem Kapitel als
Desiderat bleibt, ist, bei der hdufigen Verwendung von rein/unrein und Befleckung eine
Kldrung anzubringen, wie das (nicht) zu verstehen ist.

Die Arbeit ist gut lesbar trotz mancher schwieriger, ja abstruser Gedankengénge in Be-
zug auf Biologie und Reproduktionsvorstellungen. Diese Lesbarkeit resultiert auch dar-
aus, dass der Verf. die Quellen im Haupttext durchgingig in Ubersetzung prisentiert, fiir
die Vertiefung den Originaltext (einschlielich des Koptischen und Syrischen) in den An-
merkungen bietet. Die Arbeit ist formal ansprechend und nahezu frei von Druckfehler
(Schonheitsfehler: ein «caro spiritalis» S. 130 A. 215). Das Verdienst liegt darin, ein-
driicklich aufzuzeigen, wie theologische Inhalte durch medizinische (Allgmein-)Kennt-
nisse bedingt sind und nur so verstanden werden kénnen — damit hat der Verf. klar Neu-
land betreten und einen unschitzbaren Beitrag geleistet, theologische Wahrheiten nicht im
luftleeren Raum, sondern in ihrem historischen Kontext zu verorten.

Graz Anneliese Felber

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 475

Oswald Loretz, Entstehung des Judentums. Ein Paradigmenwechsel (=Alter Orient und
Altes Testament 422), Miinster, Ugarit-Verlag, 2015, 752 S.

Oswald Loretz, seit 1962 an der Universitidt Miinster titiger Alttestamentler und Protago-
nist der Ugarit-Forschung, verstarb im April 2014. Der vorliegende Band, an dessen
Fertigstellung er bis zuletzt arbeitete, vereinigt {iber die letzten Jahrzehnte entstandene
Studien und wurde posthum von Loretz” langjihrigem Kollegen Manfred Dietrich in der
von beiden zusammen mit Kurt Bergerhoff begriindeten Reihe «Alter Orient und Altes
Testament» herausgegeben.

Grundthese des Werks ist, dass die Entstehung des Judentums auf einem «Paradigmen-
wechsel» (den nachzuvollziehen fiir Loretz einem Paradigmenwechsel der exegetischen
Forschung gleichkommt) nach der Zerstérung Jerusalems und des Tempels 586 v. Chr.
beruht, ndmlich einem radikalen Umbruch der Jahwe-Verehrung, der in der nachexili-
schen Umdeutung der vorexilischen Traditionen einer sichtbaren Priasenz des Goéttlichen
im Tempel bestand: «Eine Kernthese des nach dem babylonischen Exil entstandenen
Judentums ist, daB3 bereits im Ersten Salomonischen Tempel nur eine anikonische Jahwe-
Verehrung iiblich und geduldet war. Diese jiidische <historische» Fiktion lehrt also, daf3
sowohl das vorexilische als auch das nachexilische Israel immer einen unsichtbaren Gott
verchrt habe.» (563) Mit dieser ahistorischen Riickprojektion der nachexilischen An-
schauung, dass Jahwe nur durch seine «Herrlichkeit» (kabod) und seinen «Namen» (sém)
présent ist, auf die Verhéltnisse des Ersten Tempels geht eine Fortsetzung altorientalischer
Traditionen der Gegenwart Gottes in neu gedeuteter Form einher, etwa in der Etablierung
neuer «sichtbarer Zeichen» (wie der Beschneidung, des Synagogenbaus oder der Deutung
des Lands mit dem Tempelberg als «VerheiBBungsland») (vgl. 562-564) oder der Verlage-
rung seiner Anwesenheit in seinen himmlischen Wohnsitz.

Die Studie, die sich mit einer Fiille aktueller Forschungsliteratur auseinandersetzt, ent-
hilt 29 Kapitel und ist in sechs Teile gegliedert.

Teil I «Der Kerubenthroner Jahwe. Jidische> Umdeutung der vorexilischen Geschich-
te» (1-37) fithrt in Kap. 1 (1-6) in die These ein und illustriert sie in Kap. 2 (7-37) durch
die Rekonstruktion der v.a. aus den Psalmen erhobenen Motivgeschichte des Gottesepithe-
tons «Kerubenthroner» und der (synekdochisch die Fliigel der den Thron bildenden Keru-
ben auf Jahwe iibertragenden) Rede von den «Fliigeln» Jahwes, die als Hinweise auf eine
urspriinglich ikonische Jahwe-Verehrung gewertet werden.

Teil II: «Jiidischer <Monotheismus»» (39-63) weist in Kap. 3 (39-57) Jan Assmanns
These eines vorexilischen, «mosaischen» Ursprungs des biblischen Monotheismus zuriick
und versteht das Bekenntnis zur Einzigkeit Gottes nach Jes 45,5a; Dtn 6.4, deren mono-
theistische 'ahad-Pradikation als Anwendung einer auch ugaritisch belegten Argumenta-
tionsfigur erldutert wird, als Aspekt der nachexilischen Auffassung von der Gestaltlosig-
keit Jahwes. Kap. 4 (58-63) zeichnet die Verhiltnisbestimmung zwischen Jahwe und den
Gottern der Fremdvolker in Ps 82 nach.

Teil TIT (65—-165): «Binome der biblisch-jiidischen und der bibelwissenschaftlichen His-
toriographie» behandelt Aspekte verschiedener Konsequenzen, die sich aus der Grundthe-
se der Studie ergeben. In Kap. 5 (65-71): «Biblisches Weltbild als Gegensatz zu moder-
ner Natur- und Geschichtswissenschaft?» richtet Vf. sich gegen Voreingenommenheiten
bei der historischen Rekonstruktion biblischer Geschichte und des biblischen Weltbilds.
Nach Kap. 6 (72-83) sind die u.a. von Julius Wellhausen etablierten Binome «Israel» —
«Judentum» und «vorexilisch» — «nachexilisch» durch das Gegensatzpaar «ikonisch/
anthropomorph» — «anikonisch/anti-ikonisch» zu ergidnzen. Gegen die Auffassung einer
evolutiondren Entwicklung von einem westsemitischen Anikonismus hin zum Bilderver-

SZRKG, 110 (2016)



476 Rezensionen — Comptes rendus

bot argumentiert Kap. 7 (84—101) und sieht die Katastrophenerfahrung der Tempelzersto-
rung als entscheidenden Ausloser. In Kap. 8 (102-118) interpretiert Vf. die Entstehung
des biblischen Monotheismus als Reaktion auf die erzwungene (von manchen altorientali-
schen Traditionen vorbereitete) nachexilische Bildlosigkeit. Als eine «gegliickte Erneue-
rung der Tradition» wertet Kap. 9 (119-130) die «mythhistoriographische Identifikation
des Judentums mit Israel». Kap. 10 (131-142) beleuchtet die Verbindung von Motiven
des in der Sinai-Theophanie historisch und geographisch fiktionalisierten Baal-Mythos’
und von Traditionen iiber die Ursprungsereignisse Israels in der nachexilischen Historio-
graphie. Dieses Thema setzt Kap. 11 (143-157) fort und interpretiert die Verwendung von
Elementen des Baal-Mythos’ als Identifikationsform des nachexilischen Judentums, nicht
als Residuum vorexilischer Religiositdt. In Kap. 12 (158-165) reflektiert Vf. die stets
zusammenzudenkenden «Verflechtungen von Erinnern, Wiedererinnern einerseits und
Vergessen, Verdrdngen andererseits» (160).

Die Verbindungen zwischen altorientalischer Tempeltheologie und biblischen Vorstel-
lungen behandelt Teil IV: «Der Thron Jahwes im Himmel. Himmlisches Urbild und irdi-
sches Abbild» (167-259). Nach dem einleitenden Kap. 13 (167-170) thematisiert Kap. 14
(171-193) die Ubereinstimmungen der Beschreibung des thronenden Wettergottes in
KTU 1.101 mit den alttestamentlichen Vorstellungen vom Thronen Jahwes im irdischen
Tempel (vgl. 1K6n 8,13) und zugleich auf dem mythischen Gottesberg in seinem himmli-
schen Tempel (vgl. Jes 6; 1Ko6n 22,19; Ez 1-2). Kap. 15 (194-211) deutet den Tempel-
weihspruch in 1Kén 8,12-13 bzw. 3Kgt 8,53 [LXX] vor dem Hintergrund des Baal-
Mythos (KTU 1.101:1-18 und 1.6 T 53-67). Kap. 16 (212-236) befragt die nachexilischen
Zionslieder Ps 48; 84; 42 auf Reminiszenzen vorexilischer ikonischer Jahwe-Verehrung,
und Kap. 17 (237-247) zeichnet die «Umdeutung des vorexilischen Neujahrsfestes im
Herbst in nachexilisch-eschatologischen Thronbesteigungsliedern» nach. Kap. 18 (248—
259) legt Ps 27 als nachexilisch neu interpretiertes Zeugnis vorexilischer Tempelfrom-
migkeit aus.

In Teil V: «Die Historisierung des Baal-Mythos in der biblisch-jtidischen Historiogra-
phie und Mythhistoriographie» (261-322) fiihrt Kap. 19 (261-264) in die Thematik ein,
anschlieBend behandelt Kap. 20 (265-312) die Umdeutung des Baal-Epithetons rkb ‘rpt
«Wolkenfahrer» zur Bezeichnung Jahwes als rkb b ‘rbwt «Streitwagenfahrer durch die
Wiiste» in Ps 68,5 als Mittel der nachkultischen Beschreibung von Jahwes «historischem»
Eingreifen zugunsten Israels. Kap. 21 (313-322) kldrt die ugaritische Terminologie flir
«Wagen» und Bespannungen des Wettergottes, aus der die Vorstellung von einem Streit-
wagen Uber bzw. in den Wolken erhellt, die in Ps 18,11 (=2Sam 22,11); Ps 104,3b—c
durch die metathetische Ersetzung von «Streitwagen» (rkwh) durch «Kerub» (krwb) als
Gefdhrt Jahwes uminterpretiert wurde.

Teil VI: «Jiidisches Bilderverbot und Jahwe-Anthropomorphismen im Kontext der
westsemitischen Weinkultur» (323-560) wird in Kap. 22 (323-333) eingefiihrt mit einer
Darstellung des «altorientalisch-biblischen Gegensatzes von «Gott Sehen»> und «Gott nicht
Sehen Diirfen»», das innerbiblisch als eine Auseinandersetzung iiber die Legitimitidt von
Jahwe-Kultbildern zu verstehen ist. In Kap. 23 (334-362) untersucht Vf. die akkadischen,
ugaritischen und hebriischen Bezeugungen der Kultformel «Die Gottheit schauen» und
wertet sie als Element einer ikonischen Gottesverehrung. Das lange Kap. 24 (363-469)
tiber die ««Sittigung> mit Wein bis zur «Trunkenheit> beim <Angesicht> und zur «Rechten»
einer Kultstatue wahrend eines Banketts nach ugaritischen und biblischen Texten» zeich-
net die Ubertragung der Tradition von an westsemitischen Traditionen partizipierenden
kultischen «Handlungen, die «eine bildliche, statuarische Prisenz des israelitischen Gottes
bei Theoxenien im Tempel zur Voraussetzung haben» auf das «postmortale Geschick der

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 477

judischen Gerechten» (496) nach. Kap. 25 (497-511) und Kap. 26 (512-535) gehen ugari-
tisch und biblisch bezeugten Ausdrucksformen von Begleiterscheinungen des kultischen
Gottermahls nach, Kap. 27 (536-552) und Kap. 28 (553-560) besprechen die Hinweise
v.a.in Ps 110,1-2; 68,18-19 auf die Rolle des Konigs dabei.

Der abschlieBende Teil VII: «Summarium» bietet in Kap. 29 (561-564) eine knappe
Auswertung im Blick auf die Kernthese, umfangreich gefolgt von Abkiirzungsverzeichnis
(565-580), Literaturverzeichnis (581-731) und Indices (733-752).

Da die Sammlung von Beitrdgen nicht systematisch abgeglichen wurde, kommt es (be-
sonders in Teil IIT) zu erheblichen Redundanzen. Der Argumentation ist streckenweise
schwer zu folgen, weil die eigenen Thesen in der Auseinandersetzung mit forschungsge-
schichtlichen Frontstellungen unterzugehen drohen und schwach profiliert sind. Dennoch
bietet die materialreiche Studie zweifellos eine Fiille von Einsichten und Denkanstof3en,
die geeignet sind, einige bei der Rekonstruktion der Religionsgeschichte Israels weithin
als Grundtatsachen anerkannte Gewissheiten wenn nicht zu erschiittern, so doch zumin-
dest als neu begriindungsbediirftig erkennen zu lassen.

Marburg a. d. Lahn Stephan Lauber

Andrea Jordens (Hg.), Agyptische Magie und ihre Umwelt (Philippika, Altertumswis-
senschaftliche Abhandlungen, Contributions to the Study of Ancient World Cultures 80),
Wiesbaden, Harrassowitz, 2015, 379 S.

Die Rezension behandelt eine Aufsatzsammlung iiber Magie in Agypten und dessen
Nachbarkulturen, die zu einer entsprechenden Ausstellung in Heidelberg erschienen ist.
Die Publikation setzt sich aus folgenden Teilen zusammen:

Der Beitrag von A. Jordens klart tiber die Historie der Heidelberger Papyrussammlung
auf. Die Anfinge reichen ans Ende des 19. Jhdts. zuriick (3). Die Hélfte des Bestandes
bilden ca. 5300 griechische Texte, wihrend die arabischen Texte mit ca. 3000 Nummern
die weltweit drittgréfite Kollektion nach Kairo und Wien darstellen (4). Die 1930 erwor-
benen koptischen Handschriften stechen durch Erhaltung und Illustrationen hervor (9).
Das Konvolut schlie3t ein seltenes Beispiel fiir datierte koptische Manuskripte ein, das
auf 967 n. Chr. fixiert ist (9). Die hebriischen Tefillin vom Toten Meer rufen durch hohes
Alter (vor 70 n. Chr.!) und frithe Textvarianten Interesse hervor (12). Die Heidelberger
Zaubertexte setzen im 7. Jhdt. ein und nehmen um die Jahrtausendwende an Zahl zu (20).

Der Beitrag von N. P. Heefel ist der Magie in Mesopotamien gewidmet. Im Zweistrom-
land sind Magie und Religion zu einer festen Einheit verschmolzen (35). Die kulturelle
Form der mesopotamischen Magie wird an den Beispielen Heilkunst (36-42), Schutz (42—
45) und Liebe (45-49) beleuchtet.

Der Beitrag von R. Schmitt geht auf Magie in Syrien und Paléstina/Israel im 2. und 1.
Jtsd. v. Chr. ein. Die Quellenlage sieht im 2. Jtsd. insgesamt besser als im 1. Jtsd. aus
(54). In beiden Raumen steht Magie mit der Kosmologie in enger Verbindung, da gottli-
che Intervention bei dem Prozess eine wichtige Rolle spielt (56-58). Die Nekromantie
repréasentiert in Israel eher ein Randphanomen, das in nachexilischer Zeit tiberhaupt nicht
mehr anzutreffen ist (63).

Der Beitrag von P. Busch bezieht Magie im NT in die Betrachtung ein. Die Weisen aus
dem Morgenland in der Weihnachtsgeschichte (Mt 2,1-12) tauchen als erstes Beispiel auf
(70). Der Bericht von Simon Magus (Apg 8,9-25) wird als zweites einschlagiges Beispiel
erwihnt (70-71). Der Streit des Paulus mit dem Juden Barjesus/Elymas vor dem Statthal-

SZRKG, 110 (2016)



478 Rezensionen — Comptes rendus

ter von Zypern (Apg 13,4-12) dient als drittes Beispiel, der als frithester Konflikt zwi-
schen Magiern und Aposteln gilt (71). Die Wunder Jesu ahmen z. T. pagane Muster nach
(73-74). Das magische Substrat der Apostelgeschichte wird auf antikes Erbe zuriickge-
fuhrt (77-78).

Der Beitrag von R. Ast/J. Lougovaya beschiftigt sich mit dem Isopsephismus in grie-
chisch-romischer Zeit. Die Methode wird u. a. in Traumdeutung und Poesie verwendet
(91-93). In der Kaiserzeit dominiert der Gebrauch zu rhetorischen und sidkularen Zwe-
cken, wihrend ab der Spitantike das religiose Element hinzutritt (94).

Im Beitrag von J. Fr. Quack wird das Auftreten von Ddamonen und dhnlichen Wesen in
der Magie untersucht. Die herkdmmliche Interpretation der Schutzgdtter als Teil des
Volksglaubens wird abgelehnt und die Verehrung bis in die gesellschaftliche Elite hinein
favorisiert (104). Das Wort «2h» wird als dgyptisches Aquivalent zu deutschem «Didmony»
wahrscheinlich gemacht (105). In medizinischen Texten werden Totengeister hiufiger als
Damonen und Gotter unter den Krankheitsverursachern genannt (112). Die hheren We-
sen konnen sowohl Schaden als auch Hilfe bewirken (113).

113: zum Damonen «Shskk» vgl. H.-W. Fischer-Elfert, Magika Hieratika in Berlin,
Hannover, Heidelberg und Miinchen, mit einem Beitrag von M. Krutsch, Agyptische und
Orientalische Papyri und Handschriften des Agyptischen Museums und Papyrussamm-
lung Berlin, Band 2, Berlin/Miinchen/Boston 2015, 230-248.

Der Beitrag von Chr. Theis wendet sich dgyptischer Magie zum Schutz von Gribern zu.
Die frithesten Zeugnisse stammen aus den Pyramiden des Alten Reiches (120). Die Tradi-
tion der Schlangenspriiche wird vom Alten Reich bis in die Spitzeit dokumentiert (129
142). Die Sicherung der Privatgriaber durch magische Spriiche setzt ab dem Alten Reich
ein, wobei in Erster Zwischenzeit, Mittlerem Reich und Neuem Reich ein Riickgang zu
beobachten ist (150).

123: zu «kbhw» als Gebiet des Horus vgl. Urk. IV, 808, 2; Urk. IV, 813, 3.

Im Beitrag von I. Maafen wird der Blick zeitiibergreifend auf die Schlangen- und Skor-
pionbeschwoérung geworfen. Die pharaonischen Schlangen- und Skorpionbeschwdrer wer-
den in ein und demselben Personenkreis vermutet (181ff). Die altdagyptischen Praktiken
haben z. T. bis in moderne Zeit iiberlebt (180). Die Tiere auf den Horusstelen werden in
erster Linie negativ interpretiert (184).

Der Beitrag von Fr. Naether fiihrt in die griechisch-dgyptische Magie nach den Papyri
Graecae et Demoticae Magicae ein. Der Charakter der Magie wird als priventiv, reaktiv,
investigativ und transformativ bestimmt (196). Das Alter des Formulars wird vor das
Neue Reich zuriickdatiert (196). Die Provenienz der Stiicke ldsst sich 1. d. R. nicht mehr
bestimmen (197). Die Texte mit gesicherter Herkunft stammen zu einem Drittel aus Ober-
und Mitteldgypten, wobei die Masse aus Oxyrhynchos, Theben/Gebelein und Hermupolis
Magna kommt (198). Der Hauptteil der Texte reicht vom 2. Jhdt. v. Chr. bis in die Spit-
antike, wobei der Schwerpunkt — bedingt durch den Fundzufall — im 3./4. bzw. 6. Jhdt. n.
Chr. liegt (200).

Der Beitrag von Sv. Nagel/F. Wespi ist dgyptischem, griechischem und romischem Lie-
beszauber gewidmet. Die Gattung hangt unmittelbar mit Schadenszaubern zusammen (220).
In Agypten ist sie vor der griechisch-romischen Zeit hochst selten belegt (226). Das
Spektrum der Zauberpraktiken konnte neben den Texten durch die Beigabe von magi-
schen Puppen ergidnzt werden (229ff). In koptischen Liebeszaubern, von denen 30 Bei-
spiele zwischen 4. und 11. Jhdt. bekannt sind, werden z. T. mythische Prizedenzfille be-
miiht (240). Die romerzeitlichen Zauberpapyri aus Agypten werden strukturell in Gotter-
anrufung, Befehl, Erinnerung, Sprecheridentifikation mit Gottern aufgeteilt (248). Die
Benutzung von Historiolae ist hidufiger festzustellen (260). Die Analogien mit Tieren aus

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 479

dgyptischen und orientalischen Liebeszaubern kommen im griechischen Bereich nicht vor
(269).

222: zum Quasiverb «ib» «begehren» vgl. H.-W. Fischer-Elfert, Lesefunde im literari-
schen Steinbruch von Deir el-Medineh (KAT 12), Wiesbaden 1997, 104/105.

246: Die Phrase «ammoy2 enkw2T ist eher mit «Ich habe in Feuer gebrannt» zu iiberset-
zen.

270: zum Sexualtrieb der Caniden nach dgyptischem Wissen vgl. H.-W. Fischer-Elfert,
Lesefunde im literarischen Steinbruch von Deir el-Medineh (KAT 12), Wiesbaden 1997,
160.

269: zur Verbindung zwischen Feuer und positiven Gefiihlen in Agypten vgl. A.
Kucharek, Altagyptische Totenliturgien. Band 4, Die Klagelieder von Isis und Nephthys
in Texten der Griechisch-Romischen Zeit, Heidelberg, 2010, 552.

Im Beitrag von L. Willer wird auf Magie und Medizin im griechisch-romischen Agyp-
ten Bezug genommen. In Alexandria florieren die Arzteschulen des Herophilos und
Erasistratos bis in islamische Zeit hinein, deren Lehren auf der Anatomie basieren
(282/283). Die Schiiler der beiden Héupter fithren Spezialisierungen u. a. auf Chirurgie,
Augen- und Zahnheilkunde durch (283). Die Mehrheit der erhaltenen Medizinhandbiicher
wurde in rémischer Zeit geschrieben (283). Die Magie hat im 3./4. Jhdt. n. Chr. einen
Aufschwung erlebt (284). Die Vorstellung von Ddamonen als Krankheitsursache hat sich
in der Spitantike intensiviert (295).

Der Hauptakzent des Beitrages von T. MéBner/Cl. Nauerth wird auf illustrierte kopti-
sche Manuskripte aus der Heidelberger Sammlung gesetzt. Die Wiedergabe der Erzengel
fillt durch ihre Stilisierung auf (313). Die abgebildeten Ddmonen nehmen vogeldhnliche
oder reptilartige Gestalt an (313). Die Zeichnungen werden mit dem Text zu einem festen
Schema zusammengeschweifit (313). Die Drei Jiinglinge im Feuerofen aus dem Daniel-
buch kommen als Analogie fiir fieberkranke Patienten vor (347-348).

Bonn Stefan Bojowald

Rune Nyord/Kim Ryholt (Ed.), Lotus and Laurel, Studies on Egyptian Language and
Religion in Honour of Paul John Frandsen (CNI Publications 39), Copenhagen 2015, 492 S.

In der Rezension wird die dgyptologische Festschrift fiir Paul John Frandsen betrachtet.
Die Beitrige zu sprachlichen und religiosen Fragen bauen sich wie folgt auf:

Der Beitrag von T. Bagh stellt das Kronenfragment einer Kalksteinstatue des Gottes
Sobek (Ny Carlsberg Glyptotek AEIN 1418) aus dem Totentempel des Amenembhet II1. in
Hawara vor. Die Position der Sonnenscheibe am unteren Rand der Roten Krone scheint
singulir zu sein (4).

Der Beitrag von J. Baines befasst sich mit der Biographie von Pepianch dem Mittleren
aus dessen Grab in Meir, die zu den lidngsten Beispielen aus dem Alten Reich gehort. Die
Themen (z. B. Fokus auf korrektem Verhalten als Beamter und Kultvollzug) weichen z.
T. vom Standard ab (3 1ff).

Der Beitrag von E. Brovarski setzt sich mit pradynastischen Schminkpaletten des «pel-
tan-Typs auseinander. Die alte Deutung der halbmondférmigen Gestalt als Schilfboot
oder Vogelleib wird zugunsten eines Igels korrigiert (49). Die Nachtaktivitdt des Tieres
wird mit Sonne und Wiedergeburt in Verbindung gebracht (51).

Der Beitrag von M. Gregersen wertet die Phrase «iri hrw nfr» «schonen Tag machen»
aus. In thebanischen Gridbern des Neuen Reiches tritt sie bei Festmédhlern und Harfenlie-

SZRKG, 110 (2016)



480 Rezensionen — Comptes rendus

dern auf (56). Der Ausdruck wird mit dem «Schénen Fest vom Wiistental» kombiniert
(79f%). In literarischen Texten weist er z. T. sexuelle Beziige auf (8§1-83).

Der Beitrag von Fr. Hagen ediert hieratische Ostraka aus dem Nationalmuseum/Kopen-
hagen, die ins Neue Reich datieren. Der Inhalt von NM 11677 (94-98) ist wohl magischer
Natur, wihrend NM 11678 u. U. mythologischen Stoff enthilt (98). In NM 11679 finden
sich administrative Notizen (98ff), fiir die es auf o. Berlin P 11253 eine Parallele gibt
(101).

99: zur Schreibung «3sk» fiir «isk» vgl. G. Vittmann, Der demotische Papyrus Rylands
9, 2. Binde (AAT 38), Wiesbaden 1998, 368.

Im Beitrag von O. Herslung wird die tropfen-/eiférmige Kupferhieroglyphe ikonogra-
phisch gedeutet. Das ab der 2. Dynastie nachweisbare Gebilde wird als Schmelzofen nebst
Kohlen und Schmelztiegel interpretiert (119).

Der Beitrag von Fr. Hoffmann forscht dgyptischen Lehren zur Entstehung der Ge-
schlechter nach. Das Wissen um die auch in der Antike bekannte «Rechts-Links-Theorie»
wird plausibel gemacht (127).

Der Beitrag von J. Bl. Jorgensen forstet u. a. mythologische Texte auf Indizien fiir
Menstruation durch (133-164). Der «Mythos vom Sonnenauge» wird etwas spekulativ als
Art Initiationsritus analysiert (163).

Der Beitrag von M. Jorgensen prisentiert eine Auswahl von Konigsplastik und Privat-
skulptur aus der Ny Carlsberg Glyptotek, die aus der Zeit zwischen Neuem Reich und
Spitzeit stammen (165-179).

Der Beitrag von A. von Lieven dringt zu den dunklen Seiten der dgyptischen Gotterwelt
vor (181-207). Das Spektrum des Bosen schlie3t u. a. Mord, Inzest und Vergewaltigung
ein.

203: zu «rh» «geschlechtlich erkennen» vgl. N. Shupak, Where can Wisdom be found?
The Sage’s Language in the Bible and in Ancient Egyptian Literature (OBO 130), Fri-
bourg/Goéttingen 1993, 218.

Der Beitrag von L. Manniche schreitet Wanddarstellungen des Zwergengottes Bes vom
Neuen Reich bis zur romischen Zeit ab. Das Programm der dekorierten Rdume steht oft
mit Geburt und Sexualitit in Bezug (219). Die Bedeutung des Gottes nimmt in Nubien
und der Oase Bahariya nach dem Neuen Reich zu (223).

Der Beitrag von S.-A. Naguib nihert sich der Rolle von Museen im modernen Kultur-
betrieb, die in Vermittlung und Bewahrung gesehen wird (233-240). Der Schwerpunkt
wird auf Agyptensammlungen gelegt.

Der Beitrag von R. Nyord ist Kérperteilen in zusammengesetzten Pripositionen des Sa-
hidischen gewidmet (241-281). Das Neue Testament wird als Textgrundlage ausge-
schopft. Der metaphorische Gebrauch der Beispiele ist z. T. tiberinterpretiert.

254: swyT in Ex. 20 ist Imperativ!

278: eTeTnehk in Ex. 90 ist «you go» zu libersetzen (Bwk gehort zu den Verben der
Bewegung, die im Adverbialsatz nur den Stativ verwenden!)

Im Beitrag von T. Petersen wird die hermetische Kosmologie neu evaluiert. Die Kate-
gorie von Monismus und Dualismus wird aufgehoben (288). Der antike Schiiler wurde
didaktisch an die Gotteserkenntnis herangefiihrt und zur «Wiedergeburt» befihigt (289ff).
Der Autor ist der Meinung, dass sich im Gottesbild transzendente und immanente Ziige
mischen (294). Die Durchquerung bestimmter Sphiren wird mit Vorstellungen in dgypti-
schen Unterweltsbiichern verglichen (296ff).

Der Beitrag von J. Podemann Sorensen spricht Mittlerwesen zwischen Gott und Beter
an. Die Aufgabe wird u. a. vom Kénig (306ff) und Géttern (3 14£Y) erfiillt.

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 481

Der Beitrag von J. Fr. Quack ediert den spéthieratischen Pap. Berlin 15765a, der in die
Ptolemderzeit datiert wird. Der Text greift auf die klassisch dgyptische Sprache zuriick.
Der Inhalt wird als mythologische Schilderung der Geburt des Sonnengottes und Entste-
hung des Apophis verstanden (323). In der Neith-Kosmogonie Esna 206 wird eine Paral-
lele entdeckt (323).

321: zur Schreibung «tr» fur «twr» vgl. A. H. Gardiner, Notes on the Story of Sinuhe,
Paris 1916, 16.

Der Beitrag von K. Ryholt verdffentlicht den demotischen pMich. Inv. 3603 aus dem 2.
Jhdt. v. Chr., der zu den sog. «Selbstdedikationen» gehért. Die Personen ohne bekannten
leiblichen Vater werden u. U. als Kinder von Tempelprostituierten eingestuft (345). Das
Ziel der Praxis wird nicht in der Schutzsuche bei Gottern gegen Geldzahlungen, sondern
der Flucht vor Zwangsarbeit erkannt (343/347).

Der Beitrag von R. Sérida handelt von den groflen Magiern der dgyptischen Literatur-
geschichte, deren Spur z. T. tiber Jahrhunderte zu verfolgen ist. Der verballhornte Name
des Petese taucht u. U. noch in einem arabischen Manuskript des 10. Jhdts. n. Chr. auf.
(359). Die Zaubermethoden, z. B. Herstellung von Wachsfiguren, existieren z. T. im
koptischen und islamischen Agypten fort (360ff).

Der Beitrag von D. P. Silverman dreht sich um Papyrusamulette, die regenerative Wir-
kung hatten. Die Objekt werden in den TB—Kapiteln 155/156/159/160 erwihnt, deren
Alter in die 18. Dyn. gedndert wird (376). Das ilteste dreidimensionale «w3d»-Amulett
mit TB 159 aus der 18/19. Dyn. wird prisentiert (386ff).

Der Beitrag von J. Tait zitiert Beispiele fiir das Erzdhlen von Geschichten in demoti-
schen Geschichten, die sich auf die Epoche zwischen 3. Jhdt. v. und 2. Jhdt. n. Chr. vertei-
len. Die Einleitung und das Ende der Geschichten sehen oft dhnlich aus (401).

Der Beitrag von L. Troy untersucht P. Leiden I 371, der als ramessidischer «Brief an
die Toten» firmiert. Der Text ist wohl nicht als Modellbrief konzipiert (414). Das Manu-
skript ist in nichtliterarischem Neudgyptisch ohne Archaismen geschrieben (416).

Der Beitrag von P. Vernus schaut die Wurzel «gm» «treffen, finden o. &.» und deren
Derivate an. Das «h»- Suffix wird an mehreren Beispielen gezeigt (421ff). Der Akzent
wird bei den Ableitungen auf Reduplikation und «n»-Prifix gesetzt (424ff).

Der Beitrag von D. A. Warburton dokumentiert Ausdriicke fiir Besitzverhiltnisse, die
u. a. mit Suffixpronomen oder Possesivartikel gebildet werden (434). Die Alternativen
werden von Nichterwerbbarkeit und Unveridnderlichkeit der Objekte abhingig gemacht
(435fF). Der direkte/indirekte Genitiv wird als dritte Moglichkeit diskutiert (442).

Der Beitrag von H. Willems beschiftigt sich mit Familienstrukturen, wobei CT 131-
146 als Basis dienen. Die Bedeutung «Besitzgruppe o. d.» fiir das ab der 6. Dyn. belegte
Wort «3b.t» wird gegentiber «Familie» vorgezogen (452ff). Die Bedeutung «Méadchen»
von wnthn.t» wird akzeptiert (461).

Der Beitrag von K.-Th. Zauzich bietet neue Losungen filir unsichere Etymologien an
(473-492). Die Kernthese beruht darauf, dass der betonte dgyptische Artikel «p3/3»
griechisch zu «mv/tv» werden kann. Die Spekulativitdt der Vorschlidge rdumt der Autor
selbst ein.

480: zur Metathese «hbs» — «hsb» vgl. A. H. Gardiner, Late-Egyptian Miscellanies
(BibAeg VII), Bruxelles 1937, 69a.

Bonn Stefan Bojowald

SZRKG, 110 (2016)



482 Rezensionen — Comptes rendus

Andreas H. Pries (Hg.), Die Variation der Tradition, Modalitditen der Ritualadaption im
Alten Agypten, Akten des Internationalen Symposions vom 25.-28. November 2012 in
Heidelberg (=Orientalia Lovaniensia Analecta 240), Leuven/Paris/Bristol, CT, 2016, 226
5,

In dieser Rezension werden die Akten der 2012 in Heidelberg veranstalteten Tagung «Die
Variation der Tradition, Modalititen der Ritualadaption im Alten Agypten» einer naheren
Betrachtung unterzogen. Der Inhalt des Bandes stellt sich wie folgt dar:

Der Beitrag von A. von Lieven wendet sich der Texttradierung im Bereich der
dgyptischen Tempelbibliotheken zu. Die éltesten Funde von Tempelbibliotheken stammen
aus dem Alten Reich, die nur fragmentarisch erhalten sind (2). Das betreffende Material
nimmt erst in der Romerzeit an Umfang zu (4). Die Bedeutung der miindlichen Tradition
und Arkandisziplin wird relativ hoch bewertet (5). Die Uberlieferungsgeschichte der
kosmographischen Texte wird als liickenhaft aufgefasst, deren Entstehung im Alten Reich
vermutet wird (9/10). Im frithen Neuen Reich setzt offenbar ein bibliophiles Interesse an
alter Literatur ein (18).

Der Beitrag von M. A. Stadler gibt einen Zwischenbericht zum «Téglichen Ritual» von
Dime, dessen vollstindigster Textzeuge aus pBerlin P 8043+30030+pWien D 6396+ST
05/238/1034verso besteht. Im Text werden u. a. Einzelheiten zur Architektur des Tempels
enthiillt (30). Das Ritual weist ortliche, zeitliche und thematische Beriihrungspunkte zum
«Téglichen Ritual» von Tebtynis auf, wobei die Anordnung der Spriiche z. T. variieren
kann (31). Der Inhalt fiigt sich aulerdem aus Reinigungsriten und Kleidervorschriften fiir
den Offizianten zusammen (32). Die Zerstérungen im Leittext werden durch pBerlin P.
15652 kompensiert, der weitere Passagen, u. a. mit Hymnen auf Soknopaius und dessen
Neunheit, beisteuert (32).

Der Beitrag von F. Contardi ist zwei Papyri gewidmet, die 1889 bei den Grabungen
Petrie’s in der Siedlung von Illahun aus der Erde geholt wurden. Die beiden Bruchstiicke
kommen aus dem Mittleren Reich und werden hier als dlteste Textbelege fiir das Kultritu-
al identifiziert. Das erste Fragment stellt Pap. UCL 32091C dar, der kursivhieroglyphisch
in retrograder Richtung beschriftet ist und zwei Opferspriiche enthdlt (50). Der 1. Spruch
steht ohne Parallele da, wihrend es fiir den 2. Spruch geniigend Vergleichsstoff aus Neu-
em Reich und Spitzeit gibt (58). Das zweite Fragment reprisentiert der hieratisch be-
schriftete UCL 32117F, der Teile eines ansonsten nur auf dem Naos von Sethos [. aus
Heliopolis dokumentierten Weihrauchspruches enthilt (64). Der Kultempfinger wird im
Fall von UCL 32091C auf gottlicher oder kéniglicher Ebene gesucht, wihrend er sich fur
UCL 32117F mangels Textmasse nicht ermitteln ldsst (65).

Der Beitrag von S. Topfer befasst sich mit Libationsspruch 5 der spithieratischen
Handschrift pCarlsberg 206+pFlorenz PSI inv. 1 112+pBerlin 23033a-f+pCtYBR inv
4523.6, der in der Tempelbibliothek von Tebtynis archiviert wurde. Der Spruch selbst ist
auf Kol x+III, Z. 3-7 zu lesen. Der Zweck des Rituals wird in Schutz und Regeneration
des Konigs gesehen (74). Der Spruch ist vom Mittleren Reich bis in die Spitzeit nach-
weisbar, dessen engste Parallelen synoptisch zusammengestellt werden (77-79). Der Pro-
fiteur der Libation wird vom Gott Min-Horkanacht gebildet, der im 19. udg. Gau kultische
Verchrung genoss (86). Der Spruch wird in einer Traditionskette mit dlteren Vorldufern
(z. B. sog. «Amenophis-Ritual») gesehen (88).

76: zur Schreibung von «iwnw»n «Heliopolis» mit «Tierohr» vgl. D. Kurth, Einfithrung
ins Ptolemiische, Eine Grammatik mit Zeichenliste und Ubungsstiicken, Teil 1, 1. Aufla-
ge, Hiitzel 2007, 549.

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 483

79: zur Schreibung «mi» fir «m» «in» vgl. T. G. H. James, the Hekanakhte Papers and
other early Middle Kingdom Documents (PMMA 19), New York 1962, 82.

Der Beitrag von V. Altmann-Wendling gibt neu entdeckte Fragmente des Mundoft-
nungsrituals bekannt, die z. T. erstmals belegtes Gut tiberliefern. Die Funde aus den
Sammlungen von Ann Arbor (pMichigan 3967a), Berlin (pBerlin 14377, 14378, 14379,
14380, 14381, 14396, 14442, 14444, 14445, 14446, 14453, 14461, 15758, 15765), Flo-
renz (Museo Archeologico 11920; Istituto Papirologico «G. Vitteli» 477 recto; Museo
Archeologico 8690; PSI Inv I 116), Kopenhagen (P. Carlsberg 494; P. Carlsberg 758),
London (pBM EA 10945), Mailand (P. Mil.Vogl. Hier. Inv. 6), Oxford (noch unklassifi-
ziert) und Tebtynis (phier Teb SCA 6389; Ostrakon B 7119-30) werden einzeln vorge-
stellt und formal beschrieben. Die Texttradierung wird am Beispiel von Szene 70C («Ent-
fernen der FuBspur») synoptisch vor Augen gefihrt (112-118). Das Verstindnis der
Szene wird durch Parallelen im «Tédglichen Kultbildritual» und «Amenophis-Ritual»
gefordert (118-129).

I15: zur Bedeutung «Schweil=Wohlgeruch» von «fd.t» vgl. H. Sternberg-El, Hotabi,
Der Propylon des Month-Tempels in Karnak-Nord, Zum Dekorationsprinzip des Tores,
Ubersetzung und Kommentierung der Urkunden VIII, Texte Nr. 1-Nr. 50 (GOF IV.
Reihe: Agypten 25), Wiesbaden 1993, 83; B. Backes, Der «Papyrus Schmitt» (Berlin P.
3057), Ein funerdres Ritualbuch der dgyptischen Spitzeit (Agyptische und Orientalische
Papyri und Handschriften des Agyptischen Museums und Papyrussammlung Berlin 4),
Berlin/Boston 2016, 501.

117: Die Ubersetzung von «(w®h) m “wi=i» sollte besser «(rein) in meinen Armen»
lauten, «m “w=i» ist zum Umstandssatz zu schlagen!

118: zum Wort «nhh» «to endure» vgl. Y. Barbash, The Mortuary Papyrus of Padi-
kakem (Walters Art Museum 551, YES 8), New Haven 2011, 192.

126: Die Form «sm» «trennen» in Abydos/Amunskapelle statt «dr» «vertreiben» fufdt
wohl auf dem Lautwandel zwischen «d» und «s$», zu diesem Phidnomen vgl. z. B. K.
Sethe, Das aegyptische Verbum im Altaegyptischen, Neuaegyptischen und Koptischen,
Erster Band, Laut- und Stammeslehre, 164; W. Westendorf, Grammatik der medizini-
schen Texte, Grundriss der Medizin der alten Agypter VIII, Berlin 1962, 41,

Der Beitrag von H. Willems deckt Facetten zum Grab des Djehutinacht 1 (?) aus der
Gaufiirstennekropole von el-Bershe auf, deren Zeithorizont das Mittlere Reich bildet. Die
chronologische Abfolge der Deponierung der Grabbeigaben wird versuchsweise rekon-
struiert (156). Das begleitende Ritual wird in mehrere Stufen unterteilt, zu denen die
Reinigung des Priesters/Sargbesitzers mit Natronwasser und das Opferritual zur Mund-
offnung gehoren (159f1). Der in der Forschung gerne behauptete idealtypische Charakter
des Bestattungsrituals wird skeptisch beurteilt.

Der Beitrag von J. Budka geht der Einbindung von Ritualhandlungen in die spitzeitli-
che Grabarchitektur nach. Die bauhistorische Entwicklung im . Jhts. v. Chr. wird nach
drei Kriterien (tempelartiger Charakter der Griber, Aufnahme koniglicher Elemente,
Betonung solar-osirianischer Ideen) unterteilt (175). Das axiale Kultziel lehnt sich an
Sakralanlagen des Neuen Reiches an (178). Der «Lichthof» wird als zentrales Merkmal
bestimmt, dessen Erdbecken/Pflanzenbeete auf Regenerationsaspekte hindeuten (181). Im
Theben der 30. Dyn. und frithen Ptolemierzeit greifen Grabarchitektur/-inventar Vorbil-
der der 26. Dyn. auf (195).

Der Beitrag von A. Effland lidsst vor den Augen des Lesers die Geschichte des Kultor-
tes Abydos vorbeizichen. Das Nekropolengebiet wird von mehreren Kultachsen durch-
schnitten, welche als Biihne flir die Auffithrung von Bewegungsritualen in Betracht gezo-
gen werden (204). Die SchlieBung der Haupttransversalen (?) in der spiten Ptolemierzeit

SZRKG, 110 (2016)



484 Rezensionen — Comptes rendus

durch Anlage eines Friedhofs wird als Strafaktion fiir die Beteiligung der Priester an
politischen Revolten gedeutet (204). Die archidologischen Funde zum Osiriskult treten
vom Mittleren Reich bis in die christliche Spitantike auf (205). Der Gott wurde mit sola-
ren Ziigen aufgeladen, die spitestens ab dem Neuen Reich besonderes Gewicht erlangen
(206). Der Ort hat in antiker/spatantiker Zeit als Orakelstitte Beriihmtheit erlangt. Die
Kenntnis der lokalen und kultischen Verhiltnisse kann noch bei griechisch-rémischen
Autoren vorausgesetzt werden.

Bonn Stefan Bojowald

Shlomit Israeli, Ceremonial Speech Patterns in the Medinet Habu War Inscriptions
(Agypten und Altes Testament 79), Miinster, Ugarit-Verlag, 2015, 186 S.

Im Mittelpunkt der Rezension steht die 2015 herausgekommene Dissertation der Autorin,
die sich mit den wortlichen Reden in den Kriegsberichten des altigyptischen Pharaos
Ramses III./Neues Reich auseinandersetzt. Die militdrischen Operationen waren u. a.
gegen Libyen und Vorderasien gerichtet. Die Texte sind auf den Winden des koniglichen
Totentempels in Medinet Habu fiir die Ewigkeit festgehalten. Der Aufbau des posthum
erschienenen Buches, dessen Entstehungsphase durch eine 25-jdhrige Pause unterbrochen
war, zerfillt in folgende Bestandteile:

In der Einfilhrung werden vorab die allerwichtigsten Aspekte abgekldrt. Die For-
schungsgeschichte wird in einem #uBerst kurz geratenen Uberblick skizziert (1). Die
Reden als Hauptuntersuchungsobjekt der Abhandlung werden in folgende Typen unter-
schieden: a) Reden des Konigs an Hofstaat und Bevolkerung, b) Antwort von Hofstaat
und Bevolkerung an den Konig, ¢) Reden Amuns an den Konig, d) Reden des Konigs an
Amun, e) Reden der Kriegsgefangenen an den Konig (2). Der Sprachcharakter weist je
nach Passage mitteldgyptische, neudgyptische oder hybride Formate auf (4). Die Gebel
Barkal-Stele von Thutmosis III., Inschriften aus Amarna und Papyrus Harris T werden als
Vergleichstexte herangezogen (5). Die Auswahl ruft einen leicht willkiirlichen Eindruck
hervor.

Das Herzstlick des Buches bildet die Bearbeitung der Texte, die noch einmal in Part I-
III (Part I: Speeches uttered prior to war; Part II: Presentation of captives and booty to
Pharao; Part III: Presentation of captives and booty to Amon) gegliedert wird. Das rele-
vante Textmaterial wird in Hieroglyphen, Transkription und Ubersetzung abgedruckt. Die
Transkriptionen werden in der tiberwiegenden Mehrheit der Fille ordentlich vorgenom-
men. Die Ubersetzungen konnen — bis auf wenige Ausnahmen — als recht solide bezeich-
net werden. Der beigefiigte «Kommentar» bewegt sich zu oft am unteren Limit, was auf
philologische und inhaltliche Fragen gleichermallen zutrifft. Die grammatikalischen Kon-
struktionen werden analysiert, wobei die mitteldgyptischen und neuédgyptischen Elemente
getrennt voneinander erortert werden. Die Resultate konnen im Allgemeinen als tiberzeu-
gend betrachtet werden. Die Medinet Habu-Texte zeigen gewisse orthographische Eigen-
tumlichkeiten, deren Urheberschaft Verf. etwas zu unkritisch auf ein und denselben
Schreiber zuriickfiihrt (86). Die Phidnomene sind fehlerpsychologisch leicht als falsche
Abschrift einer hieratischen Vorlage zu begriinden. Die Verwendung bestimmter Voka-
beln (ptr, m33 etc.) wird mit einem tieferen Sinn hintergelegt (87), wobei der Bogen ein-
deutig tiberspannt wird.

Im Schlusskapitel wird die Auswertung der Ergebnisse bekannt gegeben. Die Reden im
Zentrum der Arbeit verfolgen nach Meinung der Autorin ein religitses und historisches

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 485

Interesse (161), was soweit den Tatsachen entsprechen diirfte. Die Bemerkungen zum
Vokabular bleiben hidufig zu oberflichlich, dessen Dokumentation nach der Zielvorgabe
der Studie eigentlich zu deren zentralen Themen gehort hat. Die generelle Haufigkeit der
zitierten Worter ldsst im Grunde keine wirklich konkreten Detailaussagen zu. Die sprach-
lichen Klassizismen treten fiir die Autorin in den Reden von Amun, Konig und Kriegsge-
fangenen besonders markant hervor (165). Die Auffassung der Verben «shm» «to expell»
und «shr» «to fell» als Homonyme (167) mutet eher bedenklich an.

Die letzten Seiten werden durch Literaturverzeichnis (175-184) und Indizes (185-186)
vereinnahmt,

Die folgenden Anmerkungen wirken sich vielleicht hier und da verstindnisférdernd aus:

16: zum selbststindigen Pronomen «(m)ntk» «du» vgl. H. Satzinger, Reading Late
Egyptian, Roumaine d’Egyptologie 2-3 (1998-1999), 77ff.

21: zu «fdk» «mit Wurzel ausrotten» vgl. M. G. Hasel, Domination and Resistance,
Egyptian Military Activity in the Southern Levant ca. 1300-1185 B. C. (PdA 11), Lei-
den/Boston/Koéln 1998, 81f.

24:In 17, 13—-14 werden mehr Hieroglyphen als in KRI V angezeigt.

25: zum Verb «isf» «verbrennen» vgl. H.-W. Fischer-Elfert, Textkritische und lexiko-
graphische Notizen zu den Late Egyptian Miscellanies (SAK 10), 1983, 147; zur Etymo-
logie des Wortes vgl. St. Bojowald, Etymologische Kleinigkeiten I: das dgyptische Wort
«isf» «Hefen/Etymological bits I: the Egyptian word «isf» «yeast», in: AuOr, 32/2 (2014),
372-373.

40: zum Verb «nsk» «(Kriegsschiffe) ausrlisten, bemannen, anordnen o. &.» vgl. Th.
Schneider, Fremdwdorter in der dgyptischen Militdrsprache des Neuen Reiches und ein
Bravourstiick des Elitesoldaten (Papyrus Anastasi I 23,2-7), in: JSSEA, 35 (2008), 195.

63: Die Transkription in 66, 11-12 ist von «nmh — ib» in «n.t mh — ib» zu verbessern.

71: Der transitive Gebrauch des Stativs in «ib=k wh®w» ist grammatikalisch ausge-
schlossen, die einzige Moglichkeit stellt die Ubersetzung «dein Herz ist gelost» (wohl
metaphorisch!) dar.

80: Die Phrase «Snw nb itn» ist statt mit «alles, was Aton umkreist» durch «gesamter
Umkreis des Aton» wiederzugeben. Die Interpretation von «$nw» als «relative sdm=/f»
muss dann fallen gelassen werden.

96: Die Ubersetzung des Verbs «s§d» durch «eindringen» ist in «zerbrechen» zu korrigie-
ren.

97. Die Segmentierung «h3.k ib.w» mit der Bedeutung «while thwarting hearts» geht
wohl in die falsche Richtung, die Losung «h3k.w — ib» «Rebellen» diirfte der Realitiit
ndher kommen; zum Wort «h3k — ib» vgl. M. Omar, Aufriihrer, Rebellen, Widersacher,
Untersuchungen zum Wortfeld «Feind» im pharaonischen Agypten, Ein lexikalisch-
phraseologischer Beitrag (AAT 74), Wiesbaden 2008, 168ff.

103: zum Wort «mnkb» «Kapelle» vgl. W. Helck, LA 111, 323 s. v. Kapelle

104/105: Der Nilpferdkopf + «» — Brot ist nicht «ph.ti» «Kraft», sondern «3.t» «Kraft»
zu lesen, zum Wort «3.t» «Kraft» vgl. W. F. Reineke (Hg.), Mitteilungen aus der Arbeit
am Worterbuch der dgyptischen Sprache 2, Berlin 1993, 12/105; Th. Schneider, Etymolo-
gische Methode, die Historizitit der Phoneme und das dgyptologische Transkriptionsal-
phabet, in: LingAeg, 11 (2003), 195.

108: Die Wahrscheinlichkeit der Ubersetzung von «hb.w — §d “§3.w(t) wr» mit «festivals
of great plentitude» ist eher gering, ersatzweise bietet sich die Alternative «sehr viele Sed-
Feste» an.

SZRKG, 110 (2016)



486 Rezensionen — Comptes rendus

109: Die Ubersetzung der Verbindung «hr n $%d).t=k» durch «(attempting the) felling
of your nome» muss als hochstfragwiirdig eingestuft werden, der Kern der Sache wird
durch «deinem Gemetzel anheim gefallen» besser getroffen.

113: Die Hieroglyphen (19, 9) sind offenbar durch ein drucktechnisches Versehen (?)
nicht vollstindig reproduziert!

I 14: Die Suffixpronomen der 3. Pers. Plural werden aus Sicht des Rez. — namentlich in
Bezug auf den Gott Re — iiberinterpretiert!

Die Lektiire hat nicht alle Erwartungen erfiillt, die sie versprochen hat. Das Buch wirkt
an zu vielen Stellen unfertig, was speziell fiir die Kommentare gilt. Wer nach einer ersten
Orientierung sucht, ist mit dem Buch gut aufgehoben.

Bonn Stefan Bojowald

Susanne Toépfer, Das Balsamierungsritual, Eine (Neu-)Edition der Textkomposition
Balsamierungsritual (pBoulag 3, pLouvre 5158, pDurham 1983.11 + pSt. Petersburg
18128) (=SSR 13), Wiesbaden, Harrassowitz-Verlag, 2015, 501 S.

Die Besprechung rekurriert auf die iiberarbeitete Fassung der Dissertation der Autorin aus
2013, deren Thema das altdgyptische Balsamierungsritual bildet. Die Studie stiitzt sich
auf die drei hieratischen Papyri Pap. Boulaq 3 (=pB), Pap. Louvre AE/N 5158 (=pL) und
Pap.Durham 1983. 11 + Pap. St. Petersburg [1B 18128 (=pD; pStP), die alle aus traja-
nisch/hadrianischer Zeit stammen. Der Aufbau des Werkes ldsst sich folgendermafien
strukturieren:

In 1 wird das notige Wissen tiber die Textzeugen vermittelt, die mit Angaben zu Er-
werb/Standort, Forschungsgeschichte, Erhaltungszustand, Prosopographie vorgestellt
werden.

In 2 wird die Préisentation des Textes selbst durchgefiihrt, der in Umschrift, Uberset-
zung und Kommentar zugdnglich gemacht wird. Die am vollstindigsten erhaltene Fas-
sung pB wird als Basis benutzt, deren 10 Kolumnen in 12 Abschnitte {iber Salbung und
Bandagierung des Toten gegliedert werden. Die Autorin glaubt zwei Vorlagen (A fiir pD
+ pSt/pL; B fiir pB) rekonstruieren zu kénnen, was mit Vignettenstil, Familienverhéltnis-
sen der Besitzer und orthographischen/inhaltlichen Aspekten begriindet wird (59-60). Der
Gesamttext wird in die Bestandteile «Manual» (= Instruktionen) und «Rezital» (= Ver-
kldrungen) zerlegt (63). Die Rezitalspriiche zerfallen in zwei Gruppen, von denen I. auf
die Balsamierungsabldufe Bezug nehmen und II. den Stundenwachenriten nahe stehen
(63-64). Das «Manual» greift oft auf die sonst aus medizinischen Texten bekannte Dikti-
on zurlick (210). Das hervorstechende Merkmal des «Rezital» wird im haufigen Gebrauch
von Futur/Subjunktiv gesehen (211). Der allgemeine Sprachcharakter wird als Konglome-
rat aus dlteren und jiingeren Elementen aufgefasst.

In 3 wird die Aufmerksamkeit auf die Textstruktur gelenkt, wobei zwischen «Manual»
und «Rezital» differenziert wird. In der Auswertung der Balsamierungsschritte im «Ma-
nual» werden pRhind I und pZagreb 598 — 2 + pVindob 3873 («Apisbalsamierungs-
ritual») zum Vergleich herangezogen. Die Anweisungen im «Manual» werden mit em-
pirisch nachweisbaren Ergebnissen an Originalmumien in Beziehung gesetzt (236ff). Die
Autorin listet ptolemder-romerzeitliches Material aus Museumsbestinden und alten Be-
richten tiber Mumienauswicklungen auf, das z. T. mit den gleichen Techniken pripariert
worden ist (249). Die separate Bandagierung der Finger mit schmalen Leinenbinden lasst
sich tiber Konigsmumien des Neuen Reiches bis ins Alte Reich zurtickverfolgen (250-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 487

253). Die Vorlage des «Manual» wird konkret in magisch-medizinischen Handbiichern
vermutet (256). Die Verkldarungsspriiche des «Rezitaly =zielen laut Verf. auf die
Rechtfertigung des Verstorbenen ab (259). Der thematische Bogen der Spriiche hat sich
von der Vereinigung des Verstorbenen mit Osiris (261) iiber dessen Teilnahme am Son-
nenlauf (263/297), die Bewegungsfreiheit im Diesseits/Jenseits (267/273/278/296) bis zur
Teilnahme an Festen (268/277) und Opferempfang (271/277) gespannt. Die Aufgabe der
Klagerituale wird in deren unterstiitzender Funktion bei Regeneration und Wiedergeburt
gesehen (295). In manchen Stellen des «Rezital» ist der Einfluss des «Mythos vom
Sonnenauge» zu beobachten (295). Der Aufbau der Totenliturgien des Rituals hat sich in
dhnlichen Bahnen wie bei der Sargtextliturgie «hnmw» (nach Assmann) bewegt. Die
inhaltlichen Gemeinsamkeiten mit TB — Kapitel 172 (316-318) und «Lamentations»
(319-320) werden gesichtet, die u. a. aus Reinigung, Gliederbeschreibungen und Recht-
fertigung des Verstorbenen bestehen. Die starke Betonung der Zahl «12» im Balsa-
mierungsritual (12 Kapitel, 12 Schutzgétter, 12 Knoten etc.) wird als moglicher Hinweis
auf dessen Rezitation wihrend der letzten zwolf Stunden vor Tagesanbruch und der Grab-
legung gewertet (321-322). Der Ritualvollzug hat in den Hénden verschiedener Priester
gelegen, als deren Hauptvertreter «htm — ntry» «Gottessiegler», «hri — s563» «Oberhaupt
der Geheimnisse» und «hri — hb» «Vorlesepriester» zu nennen sind (322-325). Die Topo-
nyme im Kontext der Balsamierungsstitte werden erfasst, mit denen hier sparsamer als im
«Apisritual» verfahren wird (334). Die Balsamierungsstoffe im Ritual werden mit eben-
solchen Substanzen aus hieratischen/demotischen Topfaufschriften in Zusammenhang ge-
bracht, wobei der erste Rang bei den archédologischen Fundorten den Nekropolen von
Abusir (336-339), Sakkara (339-343) und Theben (343-345) zugestanden wird. Die Ma-
terialien der Manualabschnitte und Gefidf3aufschriften stimmen zumeist miteinander tiber-
ein (346).

In 4 wird Funktion und Verwendung des Balsamierungsrituals sondiert. Die Entstehung
von «Manual» und «Rezital» wird getrennt voneinander betrachtet (357). Die — nur auf
pB zu findenden — Kommentare des «Manual» sind erst nachtriaglich unter dem Eindruck
des «Rezital» eingefligt worden (357). Die primdre Funktion des Rituals wird in der litur-
gischen Rezitation in der Nacht vor der Bestattung erkannt, wiahrend die Verwendung als
Grabbeigabe als sekundire Entwicklung verstanden wird (361). Der mythische Prize-
denzfall fiir das Ritual wird von der Balsamierung des Osiris durch Anubis gebildet (362).
Das Ritual soll zundchst zu einer Tempelbibliothek gehort haben und spéter fiir den Pri-
vatgebrauch adaptiert worden sein. (365). Der Adressatenkreis des Balsamierungsrituals
hat sich fiir Verf. speziell aus den oberen Dienstgraden der Amunpriestern gespeist (367).

In 6 werden ausgewihlte Zeichen paldographisch untersucht (375-379).

Die letzten Seiten werden fiir Glossar (380-390), Literaturverzeichnis (394-417) und
Indizes (418-438) freigehalten.

Der Tafelteil ganz am Ende schlieBt Photographien der Papyri nebst hieroglyphischer
Umschrift und Synopse ein.

Die folgenden Notizen mégen zur Kldrung der einen oder anderen Frage beitragen:

16: zu «wgm» «to tresh» vgl. A. Egberts, In Quest of Meaning, A Study of the ancient
Egyptian Rites of Consecrating the Meret — Chests and Driving the Calves, Volume I:
Text, Part II: Driving the Calves (EU VIII), Leiden 1995, 286.

79: zur Spezerei «br» vgl. J. E. Hoch, Semitic words in Egyptian texts of the New
Kingdom and Third Intermediate Period, Princeton 1994, 60; D. Meeks, in: BiOr LIV, No
1/2 (1997), 37.

96: zu «Sh.t — i3rw» «Binsengefilde» als diesseitiger Ort vgl. J. Osing, Hieratische Pa-
pyri aus Tebtunis [, Text, The Carlsberg Papyri 2 (CNI 17), Copenhagen 1998, 106v.

SZRKG, 110 (2016)



488 Rezensionen — Comptes rendus

113: zu «im3» «vereinen o. &» vgl. A. M. Blackman, in: JEA, 27 (1941), 86.

126: zu «dhn.t» «Stirn» vgl. J. Osing, Die Nominalbildung des Agyptischen, Anmer-
kungen und Indices (SDAIK 3B), Mainz 1976, 400; J. Stephan, Die altdgyptische Medizin
und ihre Spuren in der abendlindischen Medizingeschichte (Agyptologie 1), Berlin 2011,
12

129: zu «sd» «Hohlraum» vgl. B. Scheel, in: SAK, 12 (1985), 169; die Deutung des De-
terminativs «Mann + Hand am Mund» als Referenz auf Sinnesorgane/Offnungen des
Kopfes ist zweifelhaft, eher liegt einfache Homonymie zu «di» «lesen, rezitieren» vor.

132: zur Schreibung «kb» fuir «g3b.t» «Blatt» vgl. K. Jansen-Winkeln, Spatmittelagypti-
sche Grammatik der Texte der 3. Zwischenzeit (AAT 34), Wiesbaden 1996, 37.

148: zu «/s3w» «Aroma» vgl. K. Zibelius-Chen, Die dgyptische Expansion nach Nubien,
Eine Darstellung der Grundfaktoren (Beihefte TAVO B 78), Wiesbaden 1988, 98.

170: zur «§353% — Pflanze vgl. J. Osing, Die Nominalbildung des Agyptischen, Text-
band (SDAIK 3A), Mainz 1976, 305.

178: Die Zeile «pr.w=k mn m w3.i.wt i3b.wt» ist wohl besser mit «Dein Haus dauert auf
den 6stlichen Wegen» zu libersetzen.

373: In den Schlussbemerkungen zur korrekten Benennung des Textes tun sich leichte
Widerspriiche auf.

Bonn Stefan Bojowald

Miklés Koszeghy, Keine Stadt lebt fiir sich allein. Jerusalem und seine Umgebung vor
dem babylonischen Exil (=Alter Orient und Altes Testament 421), Miinster, Ugarit-Ver-
lag, 2015, 214 S.

Der Budapester Historiker Miklos Koszeghy wendet in seiner Studie die von Fernand
Braudel (1902—-1985) als longue durée bezeichnete Beschreibungsebene auf die Geschich-
te Jerusalems und des auf dieses urbane Zentrum ausgerichteten Umlands an. In Abgren-
zung vor allem von der Darstellung der Ereignisgeschichte (histoire événementielle) geht
es dabei um die Analyse der (im weitesten Sinne) geographischen Rahmenbedingungen
fur die langfristigen Grundstrukturen politischer, 6konomischer und gesellschaftlicher
Prozesse. Wegen der weitgehenden Konstanz dieser Bedingungen unterliegen auch die
von ihnen konditionierten Lebensbedingungen iiber einen langen Zeitraum, im Falle Jeru-
salems tiber Jahrhunderte hin, nur geringen Verinderungen: «Die Entwicklung Jerusalems
seit der Griindung der Stadt bis heute ist teilweise eine Folge eben dieser Grundgegeben-
heiten.» (2)

In diese Perspektive wird der textliche und archédologische Befund eingeordnet: Seine
Relevanz erhilt er als historische Quelle fiir die Rekonstruktion der aufgrund konstanter
Rahmenbedingungen gleichbleibenden Grundstrukturen, nicht als Informationstriger der
Ereignisgeschichte. Eine Konsequenz aus diesem Ansatz ist etwa die starke Relativierung
der Relevanz literaturhistorischer Fragen wie die nach Verfasserschaft, genauer Datierung
oder traditionsgeschichtlicher Einordnung bei der Behandlung schriftlicher Quellen. Bei
den archdologischen Quellen gilt das Interesse den BaumaBnahmen im unmittelbaren
Jerusalemer Stadtgebiet sowie (im Anschluss an Amos Kloner, Survey of Jerusalem, 3
Bde., Jerusalem 2000-2003) den Hinweisen auf landwirtschaftliche Einrichtungen (Ter-
rassierungen, Wein- und Olpressen, Kalkéfen) und die dazugehorenden Siedlungen in der
Agglomeration mit ihren Wohnhidusern, Lagergebduden, Werkstitten, Zisternen und
Grabanlagen.

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 489

Nach den einleitenden Ausfithrungen zur «Zielsetzung und Methode» (1-13) gibt Vf.
allgemeine Informationen iiber die «geographischen Gegebenheiten Jerusalems» (14-21)
und des Umlands (Topographie, Klima, Wasserversorgung) und wendet sich dann in
Kapitel 3 «Jerusalem wihrend der Mittelbronzezeit» (22-42) zu. Nach einem knappen
Uberblick zu den archéologischen Funden auf dem Siidosthiigel und den dadurch ermdg-
lichten Riickschliissen auf die Ausdehnung der Stadt in der ersten Hilfte des 2. Jtsd.
behandelt Vf. die Siedlungsarchidologie des Umlands (24-36), und zwar vor allem des
siid-stidwestlich der Stadt gelegenen Refaim-Tales, der wichtigsten landwirtschaftlichen
Nutzungsfliche der Region mit Nahal Refa’im und Manahat als den bedeutendsten Sied-
lungen. Thre GroBe ldsst annehmen, dass die Agrar- und Viehproduktion nicht nur den
Eigenbedarf deckte, sondern der Uberschuss auch der Versorgung Jerusalems als dem
natiirlichen Absatzmarkt diente, also eine wirtschaftliche und strategische Symbiose zwi-
schen der Stadt und diesen Ortschaften bestand. Informationen zu Grabanlagen und der
Einordnung von Grabbeigaben (36-38), eine Auflistung von weiteren Siedlungsfunden im
Umland (39-40) und der Hinweis auf dgyptische Achtungstexte als schriftliche Quellen
mit der (allerdings umstrittenen) Erwédhnung Jerusalems (41-42) runden das Bild ab.

Die Kapitel zu «Jerusalem wihrend der Spitbronzezeit» (43-57) und «Jerusalem wih-
rend der Eisenzeit I und II» (58-118) folgen — unterbrochen von Exkursen {iber den «Na-
me[n] des Refaim-Tals» (25-30), die «Amulette aus Ketef Hinnom» (91-94) und die
«Siloah Inschrift und das Problem der Belagerung Jerusalems 701 v. Chr.» (109-114) —
demselben Aufbau.

Die Spitbronzezeit erlebte einen lingeren Prozess des Niedergangs der Stadtkultur in
Palistina, verursacht u.a. durch militirische Operationen Agyptens und hurritischer Er-
oberer und einen umfassenden multikausalen wirtschaftlichen Zusammenbruch der Le-
vante (43-47). Die deshalb nur wenigen archdologischen Zeugnisse (47-49) aus der
zweiten Hilfte des 2. Jtsd. lassen keine verldssliche Rekonstruktion von Ausbreitung und
Besiedlungsdichte der Stadt zu. Dagegen gibt es eine Reihe von schriftlichen Quellen, am
prominentesten die Amarna-Briefe des nach Ausweis seines Namens wohl der hurriti-
schen Militdrelite angehorenden Stadtkonigs Abdi-Hepa aus dem 14. Jh., die auch Anga-
ben tiber die ungefihren Grenzen des von Jerusalem aus kontrollierten Territoriums ent-
halten (49-57).

Auch aus der als einheitliche Epoche behandelten Eisenzeit sind archidologische Funde
in der Stadt nicht sehr zahlreich, was Vf. jedoch vor allem auf die schwierigen Grabungs-
bedingungen zuriickfiihrt. Referiert werden die wichtigsten Funde der nach 1967 unter-
nommenen Ausgrabungen von Nahman Avigad im jiidischen Viertel der Altstadt sowie
von Yigal Shiloh und Eilat Mazar auf dem Siidosthiigel. Dabei wird auch die Kontroverse
erlidutert, die Mazar mit der (wohl unzutreffenden) Interpretation von ihr freigelegter
Baustrukturen als Teile des Davidspalastes bzw. der salomonischen Stadtmauer ausgeldst
hat (58-66). In der Umgebung der Stadt wichst (jetzt auch im Nordwesten) die Zahl der
Siedlungen im 1. Jtsd. signifikant an; neben landwirtschaftlichen Einrichtungen und
Grabanlagen sind jetzt auch militdrische Anlagen archidologisch nachweisbar. Vf. gibt
ausfiihrlichere Informationen zu den groBeren Ortslagen und listet die kleineren Fundstit-
ten nach Sektoren gegliedert auf (66-91). Als schriftliche Quellen kommen von nun an
biblische Texte in Betracht, bei deren Verwendung Vf. im Anschluss an Othmar Keel fiir
eine hermeneutisch «mittlere Position» zwischen «Bibelphobie und Naivitdt» pladiert
(12-13). Am Beispiel der Erwdhnungen des Refaim-Tals in 2Sam 5,17-25 und Jes 17,5-6
demonstriert V., wie Faktoren auf der Ebene der longue durée Textaussagen (freilich in
sehr allgemeiner Weise) plausibilisieren (97-108). Notizen in 2Chr iiber BaumafBnahmen

SZRKG, 110 (2016)



490 Rezensionen — Comptes rendus

verschiedener Jerusalemer Konige halt Vf. fiir historisch zuverladssig und durch den ar-
chdologischen Befund bestitigt (108-109.116-118).

Auch wenn schriftliche Quellen wie etwa Vertragstexte fehlen, ermdoglichen es die ar-
chéologischen Daten, «Jerusalem und seine Umgebung als Wirtschaftseinheit» (119-143)
in der Eisenzeit zu rekonstruieren. Unter dieser Uberschrift werden vor allem die sich
nach der Konsolidierung des Koénigtums veridndernden politischen und wirtschaftlichen
Verhiltnisse in der 1. Hilfte des 1. Jtsd. skizziert, als die Anspriiche der Zentralmacht
neben die weitgehend egalitidren Strukturen der Dorfkultur traten, konkret die Verpflich-
tung zum Militdrdienst und zur Fron sowie die Belastung mit Abgaben fiir Steuern und
Tribute des Vasallenstaates an die assyrische Vormacht. Veranschaulicht wird die Konse-
quenz dieses staatlichen Einflusses durch den konigskritischen Text 1Sam 8,11-17 sowie
durch Nachrichten iiber die Verhéltnisse im Nordreich Israel und im araméischen Stadt-
staat Sam’al in Nordsyrien als Analogiefille fir das konigszeitliche Juda (122-136).
Ausblicksartig wird schlie8lich der archdologische Befund mit Daten aus dem ottomani-
schen Zensus im 16. Jh. und britischen Erhebungen um 1880 und 1931 korreliert, wobei
sich fiir wichtige Ortslagen erwartungsgemdB eine Kontinuitdt aufgrund der konstanten
Abhingigkeit von gleichbleibenden Umweltfaktoren zeigt.

Die «Zusammenfassung» (144-149) betont noch einmal das streckenweise auf recht
mdandernden Pfaden prisentierte Hauptanliegen des Vf.: Die Abhingigkeit Jerusalems
und des umgebenden Wirtschaftsraums von den vorgegebenen natiirlichen Rahmenbedin-
gungen, aber auch von den historischen Entwicklungen der gesamten Levante nachzu-
zeichnen.

Dem Textteil schlieBen sich eine umfangreiche Bibliographie (157-189), die {iblichen
Register sowie eine Auflistung aller genannten Orte einschlieBlich ihrer Koordinaten an
(190-197). AuBerdem veranschaulichen Karten die Stadtentwicklung von der Mittelbron-
ze- bis zur Eisenzeit und die Verhiltnisse einzelner Ortslagen (198-214).

Marburg a. d. Lahn Stephan Lauber

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 491

Mittelalter und Friihe Neuzeit:
Lebens(Wege), Grenziiberschreitungen, Konfliktlagen

Paul M. Cobb, Der Kampf ums Paradies. Eine islamische Geschichte der Kreuzziige,
Darmstadt, WBG, 2014, 428 S.

Das Geschehen der Kreuzziige hat nicht nur ein von den geschichtlichen Ereignissen
abgelostes Eigenleben entwickelt, es hat dabei auch ungeahnte Aktualitdt gewonnen. Ein
solches ahistorisches Eigenleben des Begriffs zeigt sich zum Beispiel, wenn Demonstra-
tionen als «Kreuzziige fur Tierrechte» bezeichnet werden, wobei allerdings Tierfiguren,
die Kreuze tragen, eher einen Kreuzweg und weniger einen Kreuzzug darstellen (pro-iure-
animalis.de/index.php?option=com_ponygallery&Itemid=39&func=detail&id=2854#pony-
img, abgerufen am 31.5.2016). Doch allein der schlagkriftige Begriff scheint zu zdhlen.
Die Aktualitdt des Kreuzzugsgeschehens in einem der mittelalterlichen Geschichte eher
entsprechenden Kontext — eine militdrische Invasion aus dem christlich gepriagten Bereich
in mehrheitlich muslimische Lande — wurde durch den ehemaligen amerikanischen Prisi-
denten George W. Bush hergestellt, als er den Einmarsch in den Irak 2003 als Kreuzzug
bezeichnete. Interessanter Weise bestitigte er dabei die Wahrnehmung mancher arabi-
scher Politiker und Journalisten, die schon lange vor dem Irakkrieg westliches Eingreifen
im Nahen Osten oder auch Unterstiitzungsleistungen fiir Israel als neumodische Widerauf-
lage eines Kreuzzugs (arab.: salibiya) aufgefasst hatten. Somit wird deutlich, dass auch
auf muslimischer Seite Ereignisse die fast 1000 Jahre zuriickliegen als relevant fiir die
Gegenwart erlebt werden.

Auch wenn die Beziige zwar nicht die Beliebigkeit der westlichen Wortverwendung
erreicht haben, so war Saladin, der Held der Kdmpfe auf muslimischer Seite, doch auch
Ende des 20. Jahrhunderts schon machen nahéstlichen Herrschern ein willkommener
Referenzpunkt, um sein Handeln im Licht des mittelalterlichen Feldherren als historisch
legitimiert und siegverheissend erstrahlen zu lassen. So beginnt auch Paul M. Cobb sein
Buch Der Kampf ums Paradies. Eine islamische Geschichte der Kreuzziige mit einem
Prolog, in dem er die Funktion des Saladin-Denkmals in Damaskus analysiert und auch
auf die Instrumentalisierung Saladins durch den langjdhrigen irakischen Diktator Saddam
Hussein verweist. In seinen Ausfiihrungen ist es ihm dann weit mehr ein Anliegen anhand
rein islamischer Quellen historisch detailliert zu zeigen, dass die muslimische Wahrneh-
mung des Kreuzzugsgeschehens aber eben nicht allein Saladin und Jerusalem bezie-
hungsweise die Levante, also die ostliche Mittelmeerkiiste, in den Mittelpunkt stellt. Viel-
mehr gehoéren die Einnahme Siziliens durch die Normannen (1061-1091) und die in
Europa als Reconquista bekannte Riickeroberung in Spanien dazu. Somit entsprechen der
christlichen Zdhlung von Kreuzziigen in der islamischen Geschichtsschreibung die Zu-
sammenschau der drei Territorien, die im Mittelalter Ziel westlicher, also in arabischer
Diktion frankischer, militdrischer Massnahmen wurden. Entsprechend endet Cobbs Buch
mit der Kapitulation der Nasridendynastie in Granada 1491 und nicht mit der Eroberung
von Akko 1291, die sonst als Endpunkt der Kreuzziige angesehen wird. In allen Gegenden
arbeitet er als wichtiges Merkmal der muslimischen Reaktion heraus, dass interne Rivali-
titen eine geschlossene Verteidigung unméglich machten. Uberall paktierten Lokalherr-
scher zeitweise mit den christlichen Eroberern und von einem Kampf zwischen den An-
hdngern beider Religionen kann nicht durchgingig gesprochen werden. Mit der Betrach-
tung aller drei mittelalterlichen Kampfschauplatze in einem Werk betritt Cobb Neuland
insofern, als auch das Buch von Amin Maalouf zu den Kreuzziigen aus muslimischer

SZRKG, 110 (2016)



492 Rezensionen — Comptes rendus

Sicht auf die Levante beschrinkt blieb (Amin Maalouf, Der Heilige Krieg der Barbaren:
Die Kreuzziige aus Sicht der Araber, Miinchen “2008).

Auch wenn manchmal Namen und Schlachtbegebenheiten in schneller Folge und ohne
flankierendes Detailkartenmaterial ermiiden koénnen, bleibt doch die Prisentation der
bunten Landschaft muslimischer Regionalherrschaften und Rivalititen sehr eindriicklich
und relativiert den Bezug auf den grossen Helden Saladin. An der einen oder anderen
Stelle erfdhrt der Leser auch etwas tiber die nicht kimpfenden Personlichkeiten jener Zeit,
wie den andalusischen Religionsgelehrten Ibn Hazm (gest. 1064), den Historiker Sa’id al-
Andalusi (gest. 1070) oder den weiter im Osten wirkenden Philosophen und Theologen
al-Ghazali (gest. 1111). Allerdings sind die Beziige zum Geschehen nicht immer Kklar,
zumal er im Fall von Ibn Hazm eher dessen Dichtung als seine explizite Kritik am Chris-
tentum erwihnt. Da Cobb konsequent auf die Darstellung der Motive und Entscheidungen
bei den Kreuzfahrern selbst verzichtet, setzt das Buch, das der Autor auch selbst eine
«Paralleldarstellung» (348) nennt, eine gewisse Kenntnis der europdischen Sicht voraus.
Erstaunen kann dann aber im Riickblick auch der Titel «Kampf ums Paradies» hervorru-
fen, macht doch Cobb gerade immer wieder klar, dass die religiose Allianz der Muslime
zwar immer wieder hervortrat, aber der Aufruf zum Djihad nur ein Motiv unter regional-
politischen, innerislamischen und taktischen, manchmal auch klar auf Beute ausgerichte-
ten Uberlegungen war. Keinesfalls aber war das erstrebte jenseitige Heil gedankliches
Leitmotiv aller Kdmpfe. In jedem Fall bietet das Werk aber einen spannenden Einblick in
die mittelalterliche Auseinandersetzung rund um das Mittelmeer, die mit dem Schlagwort
der Kreuzziige nur unzureichend erfasst ist und nochmals mehr Anlass gibt, sich iiber die
heutige Verwendung des Begriffs und seine Sinnhaftigkeit Gedanken zu machen.

Berlin Thomas Wiirtz

Michael Borgolte (Hg.), Enzyklopddie des Stiftungswesens in mittelalterlichen Gesell-
schaften, Band 1: Grundlagen. Unter Mitarbeit von Zachary Chitwood, Emese Kozma,
Tillmann Lohse, Ignacio Sanchez und Annette Schmiedchen, Redaktion: Paul Predatsch,
Ruth Schwerdtfeger, Philipp Winterhager und Benjamin Wolff, Berlin/Boston, De Gruy-
ter, 2014, 713 S.

Gross angelegte Enzyklopddien sind angesichts einer immer kurzfristigeren Forschungs-
forderungspolitik und der durch sie erzeugten schnelllebigen Modethemen selten gewor-
den. Tagungsbinde als Substrat dieses fragmentierten Wissenschaftsbetriebs vermégen
dem Bediirfnis nach einem allgemeinen Thementiberblick kaum zu entsprechen, versam-
melt sich darin doch meistens eine mehr oder weniger beliebig zusammengestellte Aus-
wahl von recht disparaten Fallbeispielen, die nur selten zueinander in Bezug gesetzt wer-
den. Umso verdienstvoller ist das von Michael Borgolte in Berlin in die Wege geleitete
Monumentalwerk, dessen erster Band («Grundlagen») hier besprochen wird und dessen
zweiter Band («Das soziale System Stiftung») kiirzlich erschienen ist.

Monumental ist das vorliegende Werk gleich in zweierlei Hinsicht. Zum einen behan-
delt es mit dem Stiftungswesen ein riesiges Themenfeld, mit dem man sich bei der Erfor-
schung des Mittelalters fast zwangsweise auseinanderzusetzen hat, weil es sich in so
vielen verschiedenen Lebensbereichen und dementsprechend auch in den unterschied-
lichsten Quellengattungen niedergeschlagen hat. Zum anderen beschridnken sich die For-
schenden um Michael Borgolte nicht auf das christlich-abendldndische Mittelalter, son-
dern vergleichen dieses mit den Stiftungskulturen im griechisch-orthodoxen Christentum,

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 493

im Judentum, im Islam und in der multireligiosen Welt Indiens. Ermoglicht wird dieser
vergleichende Blick durch ein wahrhaft interdisziplinires Team, das sich aus dem Medii-
visten Tillmann Lohse, dem Byzantinisten Zachary Chitwood, den Judaisten Patrick Koch
und Emese Kozma, dem Islamwissenschaftler Ignacio Sanchez, der Indologin Annette
Schmiedchen sowie der Theologin Susanne Ruf zusammensetzt.

Dem homogen wirkenden Resultat ist anzumerken, dass sich die beteiligten Forschen-
den nicht nur in ithrem jeweiligen Fachgebiet hervorragend auskennen, sondern dass sie
sich auch untereinander intensiv ausgetauscht haben, um gemeinsame Konzepte und
Definitionen fiir die von ihnen untersuchten Phinomene zu erarbeiten. Fiir das Verstand-
nis der teilweise ja doch sehr andersartigen Fachgebiete und der von ihnen behandelten
Kulturrdume ist dies jedenfalls sehr forderlich, gerade weil bei den Lesenden entspre-
chende Spezialkenntnisse kaum vorausgesetzt werden konnen. Reflektiert wird dieser
gemeinsame Sprachgebrauch in der Einfiihrung (9-13). Hier wird zugleich begriindet,
inwiefern sich das Jahrtausend von etwa 500 bis 1500 n. Chr., fiir das sich im christlichen
Abendland die Bezeichnung «Mittelalter» ausgebildet hat, auch zur Periodisierung der
anderen Kulturen eignet und was diese fiir den Vergleich pridestiniert.

Der intensive Austausch widerspiegelt sich auch in der Struktur des Buches. Behandelt
werden nacheinander die mittelalterliche sowie die moderne Begrifflichkeit (19-82), die
jeweilige Forschungslage (83—164), verschiedene Typologisierungs- (165-248) und Peri-
odisierungsversuche (249-330), die Quellenbasis (331-430) sowie in einem gesonderten
Kapitel die Sachzeugnisse (431-555), zu denen sich im Anhang 79 Farbabbildungen
finden. In jeweils fiinf Unterkapiteln werden diese sechs Themenkreise zunichst fiir die
lateinischen Christen, sodann fiir die Muslime, die Juden, die griechisch-orthodoxen
Christen und zuletzt fiir die vielfiltigen, brahmanischen, hinduistischen, buddhistischen
und jinistischen Religionen des indischen Subkontinents behandelt. Nicht beriicksichtigt
werden unter anderem die Kulturen Russlands, Chinas, Japans und Amerikas.

Wiihrend die erwihnten Unterkapitel jeweils einen hochst fundierten Einblick in die
verschiedenen Stiftungskulturen bieten, sind die effektiv vergleichenden Passagen cher
knapp ausgefallen, so dass es grosstenteils den Lesenden iiberlassen bleibt, Querverglei-
che zu ziehen. Statt die vielfdltigen Ergebnisse im Einzelnen zusammenzufassen, was den
Rahmen dieser Besprechung ohnehin sprengen wiirde, soll daher im Folgenden versucht
werden herauszuarbeiten, was dem Rezensenten (dessen eigene Kenntnisse sich vor allem
aus der europidischen Vormoderne speisen) an Gemeinsamkeiten und Unterschieden
zwischen den behandelten Stiftungskulturen aufgefallen ist. Dabei handelt es sich notge-
drungen um grobe Vereinfachungen. Wo sich daraus Kritik an einzelnen Vorannahmen
ableiten ldsst, soll dies den gewaltigen Wert dieses Werks keinesfalls schmélern, sondern
ganz im Gegenteil aufzeigen, wie sehr die Lektiire dazu anregt, den hier erstmals in dieser
Konsequenz vorgefiihrten Ansatz des interkulturellen Vergleichs weiter zu vertiefen.

Auffillig ist beispielsweise, dass in keiner der untersuchten Kulturen so eindeutig zwi-
schen «Stiften» und «Schenken» unterschieden wird, wie es die Definition in der Einlei-
tung zum ersten Kapitel (19) vorsieht. Selbstverstindlich handelt es sich dabei um einen
heuristischen Systematisierungsversuch; es bleibt jedoch fraglich, inwiefern sich die mit-
telalterlichen Vorstellungswelten mit der Orientierung an modernen Kategorien adidquat
erfassen lassen — oder etwas tiberspitzt formuliert: ob die Stiftung als kulturiibergreifen-
des, universales Phinomen nicht dadurch tiberhaupt erst erschaffen wird.

Neben manchen Ahnlichkeiten treten jedenfalls auch markante Differenzen zwischen
den untersuchten Stiftungskulturen zum Vorschein. Nicht iiberall spielte die Sorge ums
Seelenheil eine derart bedeutsame Rolle wie im abendlindischen Christentum. Wihrend
dieses Thema das europiische Quellenmaterial qualitativ und quantitativ dominiert,

SZRKG, 110 (2016)



494 Rezensionen — Comptes rendus

scheinen Stiftungen andernorts eher subsididr eingesetzt und demnach weitaus seltener
thematisiert worden zu sein. In solchen Fillen trifft die Beschreibung als «totales soziales
Phinomen» (22), die zum Paradigma der Stiftungsforschung geworden ist, kaum mehr
uneingeschrinkt zu.

Auch die vorherrschenden Zweckbestimmungen kénnen sich je nach Kulturraum fun-
damental unterscheiden. Wihrend christliche Stiftungen vor allem kirchliche Institutionen
forderten, stifteten Muslime eher 6ffentliche Anlagen wie Bider, Brunnen, Hiafen, Mirkte
und Miihlen, oder militdrische Wehrbauten sowie Waffen und Kampfer fiir den Dschihad
(187). Umgekehrt entstanden in islamischen Regionen auch so genannte Familienstiftun-
gen (192), die hdufig dazu benutzt wurden, die Einnahmen aus o6ffentlichem Grund und
Boden zu privatisieren (hier bote sich ein Vergleich mit dem frithneuzeitlichen abendlén-
dischen Fideikommiss an). Fur Indien ist demgegeniiber bezeichnend, dass Herrscher
haufig mehrere religiose Kulte gleichzeitig forderten und damit eine gewisse Toleranz
demonstrierten (241). Im Judentum kénnen Stiftungen faktisch mit dem Gemeindefonds
gleichgesetzt werden. In diesem Fall wurde Privatvermogen also quasi in Gemeinbesitz
tiberfiihrt, wihrend christliche, islamische und indische Stifter hiufig darauf abzielten,
Ressourcen vor konkurrierenden Anspriichen zu schiitzen oder sie dem staatlichen Zugriff
zu entzichen — liesse sich nicht gerade darin eine Parallele zu vielen heutigen Stiftungen
schen?

Stiftungen erfolgten nicht immer zugunsten von Institutionen wie Klostern und Tem-
peln, sondern auch von einzelnen Individuen wie Brahmanen in Indien (238), namentlich
benannten Armen in jiidischen Gemeinden (382) oder dschihadistischen Kriegern im
[slam (190). Bei Muslimen und Juden gab es sogar befristete und widerrufliche Stiftun-
gen, was dem Versuch, Stiftungen tber ihre dauerhafte Giltigkeit zu definieren, entge-
gensteht. Auch bei der einmaligen Ubergabe von Objekten wie Biichern und Bildern wird
die definitorische Abgrenzung zwischen Schenkung und Stiftung problematisch. Mog-
licherweise orientiert sich diese Definition also noch zu stark an modernen Rechtsvorstel-
lungen, die sich schwer auf das europiische Mittelalter Gibertragen lassen, bei anderen
Kulturen aber erst recht versagen, weil sie dazu fithren, dass man in den «fremden» Quel-
len nur nach dem sucht, was vertraut erscheint und sich mit den bekannten Kategorien
erfassen ldsst. Gerade der interkulturell-vergleichende Blick, wie in das vorliegende Werk
propagiert (und durch die Bereitstellung von Materialien tberhaupt erst ermoglicht),
konnte dazu beitragen, solche eurozentristischen Sichtweisen zu iiberwinden und den
grossen westlichen Meistererzdhlungen echte Alternativen entgegenzustellen.

Diese Kritik ergibt sich aber bei einem derart gross angelegten Untersuchungsfeld so-
wie einem Zugang, der hiesigen Forschungstraditionen verpflichtet bleibt, fast zwangslidu-
fig. Insgesamt zeigt die vorliegende Enzyklopéddie mustergiiltig auf, wie sich die oft erho-
bene Forderung nach mehr «Global-» oder «Universalgeschichte» wirkungsvoll in die Tat
umsetzen ldsst. Es bleibt zu hoffen, dass der europdische Forschungsrat, der das vorlie-
gende Werk finanziert hat, sowie andere potente Forderungsprogramme weiterhin Mittel
bereitstellen, um solche Grossprojekte und deren wertvolle Grundlagenarbeit zu ermégli-
chen.

Fiir den Anschluss an die internationale Forschung sorgt eine englische Zusammenfas-
sung zu jedem Kapitel (557-573). Dem enzyklopidischen Charakter des Werks tragt ein
umfangreiches Literaturverzeichnis Rechnung (581-665). Was die Benutzung als Nach-
schlagewerk indessen erschwert, ist das Fehlen eines Registers. Einen gewissen Ersatz
dafiir bietet die Tatsache, dass man das Buch leicht im Internet findet und dort als Volltext
durchsuchen kann. Fiir seine Rezeption ist dies - auch angesichts des relativ hohen Prei-
ses der Printausgabe — sicher forderlich. Schon jetzt darf die Enzvklopddie des Stiftungs-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 495

wesens in mittelalterlichen Gesellschaften als Standardwerk gelten, um das niemand
herumkommt, der zu Stiftungen oder einem der vielfiltigen weiteren, durch sie beriihrten
Themen arbeitet.

Ziirich Rainer Hugener

Anette Loffler/Bjorn Gebert (Hg.), Legitur in necrologio victorino. Studien zum Nekro-

log der Abtei Saint-Victor zu Paris (=Corpus victorinum. Instrumenta Volumen 7),
Aschendorff Verlag, Miinster, 2015, 398 S.

Das Kloster Saint-Victor zu Paris wurde um [108/1111 von Wilhelm von Champeaux vor
den Pariser Stadtmauern gegriindet und bereits 1113 zur Abtei erhoben. In den folgenden
Jahrzehnten gelang es dem Kloster, sich durch einen systematischen Auf- und Ausbau des
intellektuellen Lebens innerhalb der Abtei und der Stadt Paris einen weit tiber die Lan-
desgrenzen hinausreichenden Namen als hervorragendes Modell im wissenschaftlichen
Bereich zu schaffen. Bertihmt wurde die Abtei durch das Viktoriner Nekrolog, das Eintri-
ge der Konventsmitglieder der Abtei und ihrer unterstellten Priorate enthélt. Erhalten sind
die Namen vieler Personen, die als einfache Konventsmitglieder ohne Amt oder als Kon-
versen der Abtei gelebt haben. Die gesamte Hierarchickette vom Abt bis zum einfachen
Bruder wird von der Griindung der Abtei an bis kurz vor der Aufhebung im Jahre 1790
aufgefiihrt. Zugleich erscheinen darin bereits seit den Anfingen der Abtei dem Konvent
nicht angehdrende Wohltiiter. Die schriftliche Fixierung der Namen bildet die Grundlage
fur das Totengedenken im Mittelalter. Insgesamt sind 2968 Personeneintridge enthalten.
Bereits 1902 war von Auguste Molinier der Nekrolog der Pariser Abtei Saint-Victor auf
der Grundlage einer einzigen Handschrift, die sich in der Bibliothéque nationale de
France in Paris befindet, gedruckt worden. Das Auffinden von weiteren kompletten Nek-
rolog-Handschriften liess 2012 eine kritische Edition des Nekrologs erscheinen (Ne-
crologium abbatiae Sancti Victoris Parisiensis, ed. Ursula Vones-Liebenstein/Monika
Seifert [CV Opera 1]. Miinster 2012).

Der hier vorliegende Band teilt neue Forschungsergebnisse namhafter Wissenschafter
aus Deutschland und andern Landern mit, die die 2012 erschienene kritische Edition des
Nekrologs als Ausgangspunkt ihrer Forschungsarbeiten gewihlt haben. Wir erwihnen die
Arbeit von Anette Loffler, die sich auf den Viktoriner Bibliothekar Johannes Tolosanus
aus dem 17. Jhdt. stiitzt und die Aufnahme in die Memoria der Abtei Saint-Victor unter-
sucht. Joachim Ehlers spiirt den Kontakten der Abtei im rémisch-deutschen Reiche nach,
insbesondere zu sidchsischen, Wormsern, Wiirzburger und Augsburger Klerikern; sogar
der deutsche Kaiser Karl V., der 1377/78 eine Reliquienreise nach Paris zum franzosi-
schen Konig Karl V. unternahm, wird erwihnt. Gesine Klintworth widmet ihren Artikel
den Abten von Saint-Victor des 12. und 13. Jhdts. im Spiegel des Nekrologs. Geographi-
sche Herkunft, frilhere Amter und Wirkungsméglichkeiten werden untersucht. Dabei
spielt auch die Griindung der Kongregation von Saint-Victor im 12./13. Jhdt. eine Rolle.
Ralf Liitzelschwab geht den Kardinilen des 12. bis 15. Jhdts. nach. Grund war ein Skan-
dal, der europaweit fiir grosse Emporung sorgte. Abt Ernisius (1161-1172) hatte Gelder
veruntreut, die ihm vom Erzbischof von Lund, Eskil, zur Aufbewahrung anvertraut wor-
den waren. Der Papst musste intervenieren, und Kardinile versuchten, vor Ort oder brief-
lich zu vermitteln. Uber die Losung des Konflikts geben die Quellen keinerlei Aufschluss.

Die im Nekrolog erwédhnten Kardindle des 13. Jahrhunderts hielten enge Kontakte mit
Paris. Sie konnten entweder auf einen Studienaufenthalt zuriickgehen oder hatten mit der

SZRKG, 110 (2016)



496 Rezensionen — Comptes rendus

Ubernahme von Legatenfunktionen zu tun. Im Nekrolog von Saint-Victor finden sich
auch eine recht hohe Anzahl von Biicherschenkungen und liturgischen Handschriften.
Anette Loffler sammelte diese Angaben und ordnete sie ein. Sie sind z.T. heute in der
Bibliothéque nationale de France in Paris zu finden.

Im 12. Jhdt. gab es bereits grosse Verbiande von Klostern wie die Cluniazenser oder die
Zisterzienser. Wihrend in den letzten Jahrzehnten die grossen Orden und Klosterverbinde
intensiv erforscht wurden, fanden die Viktoriner bislang in der institutionengeschichtli-
chen und vergleichenden Ordensforschung wenig Beachtung. Bjorn Gebert versucht,
Spuren dieses Klosterverbandes zu sammeln. Sie befinden sich in Frankreich, Deutsch-
land, Italien (Vercelli St. Andreas und Neapel San Pietro ad aram), England, Irland und
Dinemark. Auch gab es bereits in der 2. Hilfte des 12. Jhdts. Strukturen wie ein Gremium
«Capitulum generale», dessen Einberufung dem Abt von Saint-Victor oblag. Es fehlten
aber den Viktorinern jene effektiven Moglichkeiten, dem Nachlassen der Regelbeobach-
tung zu begegnen, wie es die Zisterzienser mit den Instrumenten Generalkapitel und
Visitation besassen. Bjorn Gebert fligt in seiner Arbeit einen Anhang mit den Abteien und
unabhidngigen Prioraten samt Einflihrung der Viktoriner Consuetudines bis 1339 an.
Matthias M. Tischler widmet sich in seinem Aufsatz der dltesten Viktoriner Lesebibel. Es
handelt sich um eine Schenkung des Pariser Archidiakons Theobaldus Noterius, die so-
wohl die Biicher des Alten und des Neuen Testaments umfasste. Sie befindet sich heute in
der Bibliothéque nationale de France (Paris) sowie in der Bibliothéque de Mazarine ver-
teilt. Die Entstehung der Bibel bzw. ihre Stiftung an Saint-Victor scheint mit dem Mord
an Prior Thomas 1133 zusammenzuhéngen, in Folge dessen der Auftraggeber Theobald
nach der Synode von Jouarre 1134 sein Amt als Archidiakon von Paris aufgeben musste.
Er ist dann wohl zur Sithne dieser Tat als einfacher Kanoniker in die Abtei des Ermorde-
ten eingetreten und hat dieser seine damals entstandene wertvolle Bibel vermacht.

Ein Blick in dieses neueste Werk des Hugo von Sankt Viktor Instituts an der Theologi-
schen Fakultit von St. Georgen Frankfurt am Main zeigt einerseits interessante Einblicke
in die mittelalterliche Geschichte der Abtei von Saint Victor bei Paris und anderseits Ab-
griinde menschlicher Existenz, die ein Aussenstehender kaum ahnen konnte.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Mariano Delgado, Das Spanische Jahrhundert (1492—1659). Politik — Religion — Wirt-
schaft — Kultur, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2016, 148 S.

Der Titel des zu besprechenden Buches mag zunichst Fragen aufwerfen (und ist damit
auch vom verlegerischen Standpunkt gut gewihlt). Der Verfasser versteht den titelgeben-
den Terminus als einen «heuristischen Forschungsbegriff zum besseren Verstindnis der
spanischen Hegemonie» im fraglichen Zeitraum (1). Dass die spanische Monarchie im
16. Jahrhundert zur dominierenden Weltmacht aufstieg, ist weitgehend unstrittig. Ob man
den Beginn dieser Entwicklung bereits im Jahr 1492 ausmachen kann, wie das Delgado
tut, oder erst in der Thronfolge des spéteren romisch-deutschen Kaisers Karls V. in Ara-
g6n und Kastilien (1516) die entscheidende Weichenstellung sieht, ist eine ebenso miiflige
Frage wie die nach dem Ende der spanischen Hegemonie. Delgado lédsst sein «spanisches
Jahrhundert» mit dem Pyrendenfrieden zwischen Spanien und Frankreich im Jahr 1659
enden. Dafiir gibt es ebenso gute Griinde wie fiir die Annahme einer Zdsur um 1648, dem
Jahr des Westfilischen Friedens, in dem Spanien die Unabhingigkeit der nérdlichen
Niederlande anerkennen musste. Zu Recht betont Delgado jedoch den Prozesscharakter

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 497

solcher Phinomene und misst den genannten Eckdaten daher lediglich «symbolischen
Wert» (1) zu.

Fruchtbarer und intellektuell anregender als die Diskussion tiber Anfang und Ende des
«spanischen Jahrhunderts» ist die Frage, ob und inwieweit die politisch-militdrische Do-
minanz der spanischen Monarchie im fraglichen Zeitraum «wesentliche Spuren» in «Kul-
tur und Lebensart» der Europier hinterlieB, wie Delgado einleitend (1) unterstellt. Wie
«spanisch» — so konnte man auch fragen — war dieses lange 16. Jahrhundert? Eine er-
schopfende Antwort auf diese offene Forschungsfrage kann das zu besprechende Buch
nicht liefern. Dies liegt auch daran, dass der Verfasser sich bei der Darstellung gleichsam
fiir ein nationales Narrativ entscheidet. Das «spanische Jahrhundert» wird dem Leser
primidr aus spanischer Sicht dargeboten. Kulturelle Transferprozesse innerhalb der aus
vielen Territorien und «Nationen» zusammengesetzten Monarquia Hispanica bzw. zwi-
schen den iberischen Reichen und anderen europdischen Territorien werden zwar ver-
schiedentlich angesprochen, stehen aber nicht im Mittelpunkt der Darstellung.

Dabei gilt es freilich zu beriicksichtigen, dass der vorgegebene Umfang von 150 Seiten
dem Autor ein Hochstmall an Reduktion abverlangt. Der Zielsetzung der Reihe «Ge-
schichte kompakt» gemal ist das Buch um die komprimierte Darstellung von komplexen
Zusammenhédngen bemiiht. Als katholischer Theologe und Kirchenhistoriker nimmt sich
der Verfasser dabei die Freiheit, andere Schwerpunkte zu setzen, als man sie in den gin-
gigen Uberblicksdarstellungen zur spanischen Geschichte findet. Anders als es der Unter-
titel nahelegt, gilt das Hauptaugenmerk ganz unverkennbar der Geistes- und Ideenge-
schichte; politische, wirtschaftliche und kulturelle Aspekte werden zwar gleichfalls ange-
sprochen, spielen aber insgesamt eine eher nachgeordnete Rolle.

Nach einem einfiihrenden Abschnitt iiber das sich bereits im Spatmittelalter formieren-
de spanische Sendungsbewusstsein und die Idee der translatio imperii, beschiftigen sich
die folgenden Kapitel u.a. mit dem Verhiltnis von Staat und Kirche, dem spannungsrei-
chen Zusammenleben von Christen, Juden und Muslimen auf der Iberischen Halbinsel,
dem Wirken der beriichtigten spanischen Inquisition sowie der Buchzensur. Auch der
Auseinandersetzung mit dem Protestantismus, der Mission in Ubersee sowie den ethi-
schen und theologischen Fragen, welche durch die Entdeckung und Eroberung der Neuen
Welt aufgeworfen wurden, sind eigene Kapitel gewidmet. Viele der behandelten Themen
decken sich mit den langjahrigen Forschungsinteressen Delgados (und Manches lésst sich
in anderen Schriften des Autors ausfiihrlicher nachlesen). Dies ist jedoch keineswegs ein
Manko, sondern eine der Starken des Buches. Gerade die Kapitel, in denen der Verfasser
aus reichem Expertenwissen schopfen kann, sind besonders lesenswert und auch fiir
Fachwissenschaftler instruktiv. Positiv hervorzuheben ist dabei Delgados bemerkenswerte
Gabe, hochkomplexe Zusammenhinge in einfacher und verstidndlicher Sprache wiederzu-
geben, ohne dass die Darstellung an gedanklicher Tiefe und Pragnanz verlieren wiirde.

Immer wieder schldgt der Autor dabei auch Briicken zur Gegenwart und hilt sich mit
Kritik und Wertungen nicht zuriick. So wird unmissverstandlich deutlich, welche zeitge-
nossischen Autoren dem Kirchenhistoriker und Theologen des 21. Jahrhunderts ndherste-
hen als andere — der Jesuit Juan de Mariana etwa kommt als scharfziingiger Kritiker von
Missstinden in Kirche und Staat oft zu Wort und (natiirlich) Bartolomé de Las Casas, mit
dem sich Delgado in einer Vielzahl anderer Veroffentlichungen beschiftigt hat. An der
Spanischen Inquisition vermag Delgado dagegen nur wenig «Fortschrittliches» zu er-
kennen (57); einige der zeitgendssischen Abhandlungen zur Limpieza de sangre qualifi-
ziert er vom heutigen Standpunkt als «bedenklich» (50); die Auswiichse des spanischen
Barockkatholizismus erscheinen ihm in der Riickschau als «leerer Ritus» und «zweifel-
hafte Volksreligiositity (86). Gelegentlich schieBt Delgado mit seiner Kritik historischer

SZRKG, 110 (2016)



498 Rezensionen — Comptes rendus

Zustidnde und Positionen wohl {iber das Ziel hinaus, zumal er an anderer Stelle selbst for-
dert, dass die Geschichtsschreibung, um «falsche Analogien und Riickschliisse» zu ver-
meiden, die «Vergangenheit nicht nur im Licht der Gegenwart» zu betrachten habe (43).

Fachhistoriker werden sich manchen seiner Einschitzungen vielleicht nicht anschlie-
Ben. Auch in sachlicher Hinsicht gibt es hier und da Kritisches einzuwenden. Der Einsatz
der Folter als Mittel der Wahrheitsfindung etwa war durchaus keine «barbarische Erfin-
dung» der spanischen Inquisition, wie zeitgendssische Kritiker unterstellten, sondern auch
im Rahmen weltlicher Gerichtsverfahren in ganz Europa gebriuchlich (57). Uber die
Opferzahlen (56) lassen sich dank der Arbeiten von Jaime Contreras und Gustav Hen-
ningsen genauere Angaben machen: Allein in der Zeit zwischen 1540 und 1700 wurden
nachweislich 826 Todesurteile durch die Tribunale des Heiligen Offiziums verhdngt. Die
von Delgado genannte Zahl von rund 700 Todesopfern nach dem Ende der heiflen Phase
der Converso-Verfolgung bis zur Abschaffung der Inquisition im Jahre 1834 ist also zu
niedrig veranschlagt. Die berithmten Hexen von Zugarramurdi im Baskenland waren
keineswegs die einzigen Opfer von Hexereiprozessen in Spanien (86), wenngleich Mas-
senverfolgungen wie in Mitteleuropa — nicht zuletzt dank des Einflusses der Inquisition —
auf der Iberischen Halbinsel fast vollstdndig ausblieben.

Solche Korrigenda sind bei einer derart breit angelegten Uberblicksdarstellung jedoch
kaum zu vermeiden und fallen in der Summe nicht ins Gewicht. Insgesamt ist Delgado
mit seinem Buch eine konzise, gut lesbare und auf reicher Expertise beruhende Einfiih-
rung gelungen, die Studierenden der Theologie wie der Geschichte gleichermalBlen emp-
fohlen werden kann. Ergidnzend sollten allerdings weitere Handbiicher konsultiert werden.
Denn trotz aller Bemiihungen Delgados, komplexe Zusammenhénge verstidndlich zu pra-
sentieren, sind manche seiner Ausfithrungen ohne entsprechende Vorkenntnisse zur Ge-
schichte Spaniens gerade fiir Studienanfinger nur schwer nachvollziehbar. Méglichkeiten
zur vertiefenden Lektiire zeigt eine nach Sachthemen gegliederte Auswahlbibliographie
im Anhang auf, die auch zahlreiche neure Forschungsbeitrige enthdlt. Hilfreich sind
auflerdem Zeittafeln und Karten sowie an verschiedenen Stellen in die Darstellung einge-
schobene Hintergrundinformationen und Begriffserklarungen. Kritisch anzumerken ist da-
gegen der generelle Verzicht auf Nachweise von wortlichen Zitaten aus Quellen und For-
schungsliteratur. Es wire zu begriilen, wenn dieser — vermutlich eher dem Verlag als dem
Autor anzulastende — Missstand bei einer kiinftigen Neuauflage beseitigt wiirde.

Mainz Thomas Weller

Volker Leppin, Die Reformation, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2013,
143 S.

Mit seinem Buch Die Reformation gelingt es dem renommierten Tibinger Professor
Volker Leppin, eine sehr klar gegliederte und gut strukturierte Ubersicht iiber die hoch-
komplexe Thematik der Reformation zu schaffen. Dabei tut die Kiirze des Buches der
Qualitit keinen Abbruch, ganz im Gegenteil. Gerade aufgrund der Kiirze des Bandes
werden die Geschehnisse der Reformation sehr kompakt und sorgfiltig dargestellt. Dies
erlaubt es auch dem Gelegenheitsleser, sich mit diesem Buch zu beschéftigen.

Zudem machen die niichterne und einfach verstindliche Sprache dieses Werk einer
breiten Leserschaft zuginglich. Volker Leppin selbst lehrt Kirchengeschichte an der
Universitdt Tibingen und ist Verfasser zahlreicher Biicher, darunter einer bekannten

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 499

Biographie Martin Luthers. Seine fachliche Expertise ist in diesem Buch deutlich zu er-
kennen.

Leppin sieht in den Geschehnissen der Reformation weder einen radikalen Bruch mit
der Religiositit und dem menschlichen Befinden des Spitmittelalters noch sieht er diese
einfach als eine logische Folge davon. Vielmehr zeigt er die Kontinuitét der spétmittelal-
terlichen Frommigkeit innerhalb der reformatorischen Bewegungen auf. Es gelingt ithm,
vereinfachte Vorstellungen von einlinigen Geschichtsabldufen zu durchbrechen und der
Leserschaft die Vielschichtigkeit der politischen und religiosen Welt des 15. und 16.
Jahrhunderts aufzuzeigen. Innerhalb dieser komplexen Strukturen ereignete sich die Re-
formation, welche selbst keineswegs eine einheitliche Bewegung darstellte. Vielmehr gab
es auch innerhalb der reformatorischen «Grossbewegung» Unterschiede, die manchmal
gewaltig waren und in anderen Fillen nur Nuancen betrafen. Leppin arbeitet diese Unter-
schiedlichkeit innerhalb der Reformation sehr schon heraus. So untersucht er beispiels-
weise die rasanten Entwicklungen der stddtischen Reformation und die Wichtigkeit der
stadtischen Kreise fiir die Reformation im Ganzen. Dabei wird besonders das Publikati-
onswesen der damaligen Zeit als wichtiger Faktor fiir die schnelle Verbreitung von refor-
matorischem Gedankengut herausgehoben. Zudem ordnet er die Reformation in ihre
realpolitische Umwelt ein und erklart die Interdependenz der reformatorischen Bewegung
mit den Dezentralisierungsbestrebungen im politischen Bereich. Leppin behandelt die
wichtigen Etappen flr die Reformation und verweist manche der im kollektiven Gedacht-
nis verhafteten Zentralgeschehnisse in ihre realhistorischen Schranken. Ein wunderbares
Beispiel dafiir ist der Bauernkrieg, der zwar gewiss wichtig war, nicht aber die reformato-
rischen Geschehnisse in dem Masse beeinflusste, wie es oft dargestellt wurde.

In einem kurzen Uberblick geht Volker Leppin zudem auf die Reformationsbewegun-
gen ausserhalb der deutschprachigen Welt ein und gibt so einen Einblick in die weniger
bekannte Geschichte der Reformation. So behandelt er neben den skandinavisch-reforma-
torischen Geschehnissen auch die Ereignisse rund um die Reformation in den romani-
schen und osteuropéischen Landern. Hochinteressant ist zudem die Verhéltnisbestimmung
der Kirche Englands zu den reformatorischen Vorgidngen in ganz Europa. Weiterhin be-
handelt das Buch das Verhiltnis der damals amtierenden Pédpste zur Reformation und die
Veridnderungen innerhalb der romisch-katholischen Kirche in der Zeit um die reformatori-
schen Ereignisse. Abschliessend wird die Gefihrdung und die Bewahrung der Reformati-
on im Reich behandelt. Dabei geht Leppin auf die Reichsreligionsgespriche, den Schmal-
kadischen Krieg, die Augsburger Interim und den Augsburger Religionsfrieden ein.

Die Thematik der Reformation ist gerade in diesem Jahr eine hochst brisante. Das Re-
formationsjahr feiert das 500 jahrige Jubildum der im Buch Leppins beschriebenen Ereig-
nisse. Gerade in diesem Jahr, in dem die Reformation in grosserem Ausmass wieder ins
Bewusstsein der Menschen riickt, bietet dieses Buch einen wunderbaren Uberblick fiber
die Geschehnisse der Reformation fiir Kenner und Laien gleichermassen.

Fribourg/Jerusalem Nicolas Matter

SZRKG, 110 (2016)



500 Rezensionen — Comptes rendus

Bertrand Forclaz/Philippe Martin (dir.), Religion et piété au défi de la guerre de
Trente Ans (=Collection «Histoire»), Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2015, 345
S., Abb.

Im Gegensatz zum frankophonen gibt es im deutschen und angelsédchsischen Raum eine
breite Literatur zum Dreissigjdhrigen Krieg, insbesondere zu dessen religios-konfessio-
nellen Aspekten. Es war daher ein grosses Verdienst von Bertrand Forclaz und Philippe
Martin, dieses Thema im Kreis von deutschen, schweizerischen, italienischen, franzosi-
schen, belgischen und niederldndischen Historikern zu diskutieren und deren Referate
herauszugeben. Im September 2013 und im Januar 2014 fanden an der Universitidt Lyon
bzw. Neuenburg internationale Kolloquien zum Thema «Krieg und Religion im Dreissig-
jahrigen Krieg» statt. Ein grosser Teil der dabei gehaltenen Vortrige und einige ergén-
zende Beitridge finden sich im vorliegenden Band.

Bertrand Forclaz ist Privatdozent an der Universitédt Fribourg und Lehrbeauftragter an
der Universitit Genf; frither lehrte er u.a. auch an der Universitdt Neuenburg. Er ist Mit-
glied der Redaktionskommission der Schweizer Zeitschrift fur Religions- und Kulturge-
schichte. Die Geschichte des Dreissigjihrigen Krieges gehort zu seinen Forschungs-
schwerpunkten im Bereich Religionsgeschichte. Philippe Martin ist seit 2010 Professor
fiir moderne Geschichte an der Universitit Lyon 2 und Direktor des ISERL (Institut
d’Etude des Religions et de la Laicité). Auch bei ihm nehmen religionsgeschichtliche
Fragen einen wichtigen Platz in seiner Forschungstitigkeit ein.

Drei Fragen standen wihrend der Kolloquien und stehen im Tagungsband im Zentrum:
Wie hatte der Krieg die Beziehungen zwischen den politischen und militdrischen Autori-
tdten und den religiésen Menschen verdndert? Wie verhielt sich der Klerus, eingetaucht in
die Schrecken des Krieges? Und wie haben sich die Gldaubigen in einer Welt, welche ihre
Strukturen verloren hatte, und gefangen in der Gewalt des Krieges dem Himmel zuge-
wandt?

Bertrand Forclaz und Philippe Martin fithren mit einer inhaltsreichen Einleitung in die
Thematik von Religion und Frommigkeit im Zeitalter des Dreissigjdhrigen Krieges ein
und weisen darauf hin, dass die regionalen Ansitze, verbunden mit der Untersuchung
individueller Schicksale, eine erstaunlich grosse Vielfalt in den Einstellungen zeigen.
Wenn man nur versteinerte religids-konfessionelle Positionen erwartete, so staunt man,
dass der Krieg im Gegenteil vielen die Moglichkeit gab, ihren Glauben ganz individuell
zu leben und zu bezeugen. Allerdings: Das Religiose und Konfessionelle hatte damals
eine heute kaum mehr vorstellbare Bedeutung, vor allem in der ersten Phase des Dreissig-
jéhrigen Krieges, wihrend gegen das Ende Staatlichkeit und Staatsinteresse wichtiger
wurden als Konfession und Religion.

Die Beitrdge sind drei Themen zugeordnet: Politik und Konfession; die Geistlichkeit in
Aktion und: Frommigkeit und Verehrung.

Der erste Teil enthdlt folgende Beitridge: Nina Fehrlen-Weiss und Anton Schindling
stellen die Errichtung der Mariensdulen in Miinchen, Wien und Prag im Dreissigjdhrigen
Krieg bzw. kurz danach dar. Der Marienkult spielte in der Unterscheidung zu den Protes-
tanten als den «neuen Tiirken» eine grosse Rolle. Nicolas Simon schreibt {iber Krieg und
Religion als den wichtigen Einflussfaktoren auf die politischen Entscheide in den Spani-
schen Niederlanden. Axelle Chassagnette setzt sich mit dem konfessionellen Inhalt der
deutschen Flugblitter auseinander. Der Dreissigjdhrige Krieg kann ja durchaus als «Krieg
der Flugblitter» bezeichnet werden. Auch Willem Frijhoff verweist auf neue Informa-
tionsmittel in den Niederlanden, ndmlich auf die eigentliche Geburt der Presse. Julien
Léonard sprach und schreibt tiber die Reformierten in Metz. Da dort die Hilfte der Bevol-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 501

kerung protestantisch war, hatte Metz besondere Erfahrung in konfessioneller Koexistenz.
Verena Villiger und Jean Steinauer stellen die Briider Konig aus Fribourg als Soéldner auf
den Kriegsschauplitzen des Dreissigjdhrigen Krieges und als Produkte der Gegenreforma-
tion vor.

Die Beitrdge im zweiten Teil sind — wie schon gesagt — dem Thema «Le clergé dans
I’action» gewidmet. Cédric Andriot stellt dabei den Heiligen Pierre Fourier vor. Als Pfar-
rer in Mattaincourt zeichnete er sich neben seinem priesterlichen Wirken vor allem durch
seine karitativen und sozialen Massnahmen aus. Von thm gibt es tausend Briefe, die ein
ausgezeichnetes Bild des Krieges geben: Hunger, Tod, Pest, Resignation/Hoffnhung. Phi-
lippe Desmette schildert den Dreissigjahrigen Krieg in den Niederlanden anhand der
Korrespondenz des interimistischen Nuntius Richard Pauli-Stravius. Fabienne Henryot
stellt die karitative Tatigkeit von Vinzenz von Paul, dem eigentlichen Begriinder der
neuzeitlichen Caritas, in Lothringen, einem Grenz- und Kriegsgebiet, das ausserordentlich
stark gelitten hat, vor. Uber einfache Priester in Bshmen, welche unter der Soutane ein
bedeutendes Talent als Kriegsherren verbargen, berichtet Nicolas Richard. Dabei galt ihr
militdrischer Einsatz nicht der Religion an sich, sondern der Verteidigung der Heimat und
ihrer Menschen. Auch in Prag begniigte sich zur Zeit der Belagerung 1648 ein nicht zu
unterschitzender Teil des Klerus nicht mit der moralischen Unterstiitzung der Verteidiger,
sondern kdmpfte auch mit, wie es Olivier Chaline beschreibt. Natiirlich war auch die
seelsorgerliche Betreuung der Soldaten eine wichtige Aufgabe des Klerus; Silvia Mostac-
cio schreibt dartiber; und «foi et discipline» war eine Forderung in den Katechismen fiir
die spanischen Soldaten (Vincenzo Lavenia).

Der dritte Teil schliesslich enthilt Beitrage zu Frommigkeit, Wundern, Verehrung. A-
lain Lottin schildert die Ereignisse rund um die wundersame Aufhebung der Belagerung
von Cambrai 1649 mit der Unterstiitzung Marias. Uberhaupt waren die spanischen Nie-
derlande ein fruchtbarer Boden fiir Wunder. Der Text von Jean de la Barre dazu findet
sich vollstindig wiedergegeben. Ahnlich war es in Salins-les-Bains, wo man 1639 be-
schloss, eine Kapelle zu Ehren Marias zu bauen, sollte die Stadt von den Belagerern
befreit werden (Jean-Frangois Ryon). Um die Rolle Gottes geht es auch in der Schilde-
rung der Belagerung von Dole 1636 durch Jean Boyvin, welche Corinne Marchal vor-
stellt. Ganz Ahnliches kann Philippe Martin in seiner Darstellung der von Pfarrer Jean
Delhotel verfassten Geschichte der Belagerung von Avioth in Lothringen berichten. Mit
der lutheranischen Frommigkeit beschéftigt sich Laurent Jalabert in seinem Beitrag zum
einflussreichen Johann Michael Moscherosch, bekannt durch seine «satyrische Geschichte
Philanders von Sittewald». Visionen und Wundererzdhlungen finden sich auch im Beitrag
von Claire Gantet, vor allem jene von Jan Amos Komensky (Comenius). Mit der Darstel-
lung des Heiligen Fidelis von Sigmaringen, der bekanntlich 1622 in den Biindnerwirren
den Tod fand, ergéinzt Matthias Ilg diesen Teil.

Kaspar von Greyerz und Yves Krumenacker schliessen den Band mit einer sehr guten,
vielsagenden und differenzierenden Zusammenfassung ab.

Der Tagungsband bietet einen wertvollen Uberblick iiber die heute nur noch schwer zu
verstehenden engen Beziehungen zwischen Religion, Frommigkeit und Konfession und
zwischen diesen und der Politik. Die Beitrige betrachten die Thematik regional und ideo-
logisch dusserst differenziert. Alle Beitrdge bilden ohne Zweifel eine wertvolle Grundlage
fiir kiinftige vertiefende Untersuchungen und fiir eine sehr erwiinschte Gesamtdarstellung
— damit fiir alle, welche sich wissenschaftlich fundiert mit dieser Zeit befassen wollen.

Fiir das Verstidndnis der Zusammenhénge wire es wohl fiir jemanden, der sich nicht in-
tensiv mit dieser Zeit befasst hat, hilfreich gewesen, wenn in einleitenden und/oder {iber-
greifenden Kapiteln die grossen Linien der Ereignisse dieser Zeit dargestellt worden

SZRKG, 110 (2016)



502 Rezensionen — Comptes rendus

wiren. Auch hitte es den Leser natiirlich sehr interessiert, erfahren und nachvollziehen zu
konnen, wie einfache Menschen den religios-konfessionellen Konflikt und die Gréuel des
Krieges erlebten. Doch bleiben direkte Zeugnisse dazu wegen der Quellenlage weitge-
hend verborgen, auch wenn einzelne, wie zum Beispiel Moscherosch, viel dazu beitrugen,
die Schicksale der einfacheren Menschen kennenzulernen.

Steffisburg Josef Inauen

Liv Helene Willumsen, Witches of the North. Scotland and Finnmark (=Studies in Medi-
eval and Reformation Traditions 170), Leiden/Boston, Brill, 2013, 394 S.

Die vorliegende Monographie nimmt Breiten unter die Lupe, die nur selten in den Blick
der mitteleuropéischen Hexenforschung geraten. Es geht zum einen um Schottland, d. h.
das schottische «mainland», aber auch um die weiter nordlich gelegenen Inseln Orkney
und Shetland, zum anderen um die Finnmark, die nérdlichste Region Norwegens. Letzte-
res war zwischen 1536 und 1814, also in der Zeit der Hexenverfolgungen, eine Provinz
des Konigreiches Danemark. Dieser Umstand ist insofern von Bedeutung, als der konigli-
che Rat mehrheitlich aus Dénen bestand und die Distriktgouverneure und lokalen Vogte —
auch sie vorwiegend Diénen — vom dénischen Kd&nig eingesetzt wurden. Diese ortlichen
Amtstrager verfligten iiber einen grossen Handlungsspielraum, auch in Hexereisachen, da
Kopenhagen nur {iber eine mehrwéchige Schiffsreise erreichbar war. In beiden Untersu-
chungsriumen der komparativ angelegten Studie erschien das Hexereidelikt in seiner
«modernen», kumulativen und sich vom Teufelspakt ableitenden Form vergleichsweise
spét — in Schottland gegen 1560 mit einer ersten grossen Hexenpanik dreissig Jahre spé-
ter, in der Finnmark gegen 1600 mit einem merklichen Verfolgungsschub 1620-1621 —,
doch sollten beide Gegenden eine hohe Verfolgungsintensitit entwickeln. Bis 1727 zihlt
man im schottischen Kernland 3120 Hexereianklagen, dazu kommen 68 Anklagen auf
Orkney und 31 auf Shetland.

In der diinn besiedelten Finnmark waren es in absoluten Zahlen weniger Félle. Auf die
Gesamtbevolkerung bezogen, wurden aber nicht weniger als 4,5% der dort lebenden
Menschen in einen Hexenfall hineingezogen, womit die Finnmark alle anderen norwegi-
schen Distrikte weit iiberragte. Mit einem Anteil von 0,8% der norwegischen Gesamtbe-
volkerung zihlte die Finnmark bis zum Ende des 17. Jahrhunderts 17% aller Hexenfille
Norwegens und nicht weniger als ein Drittel der Hinrichtungen, was auf die fehlende
Aufsicht tiber die ortlichen Amtstrager zurlickzufiihren ist — wir haben bereits die geogra-
phische Abgeschiedenheit der Region angesprochen, so dass beispielsweise das Appella-
tionsgericht, an das die Entscheidungen der ortlichen Organe hitten weitergezogen wer-
den koénnen, nur jedes dritte Jahr vor Ort tagte —, und auf die dadurch erméglichte unge-
zigelte Eigeninitiative individueller Hexenjiger unter den lokalen Magistraten.

Liv Helene Willumsens Arbeit folgt einer strikten Systematik: Auf die Einleitung fol-
gen vier Teile, von denen der erste dem schottischen Kernland, der zweite Orkney und
Shetland und der dritte der Finnmark zugedacht ist. Die vergleichenden Schlussbetrach-
tungen beschliessen als vierter Teil die Studie. Jeder der drei «topographischen» Teile ist
wiederum dreigeteilt, und zwar nach einem identischen Schema: Zuerst wird der histo-
risch-politische Hintergrund der betreffenden Region charakterisiert («Historical Back-
ground»); darauf folgt eine quantitative Analyse des Zahlenmaterials zur Hexenver-
folgung in der betreffenden Gegend («What Figures Can Tell»). Dieser makroskopische
Ansatz wird durch einen qualitativen bzw. mikroskopischen Blick in einzelne ausgewihl-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 503

te Prozessquellen ergidnzt («Close-readings»). Es kann nicht unsere Aufgabe sein, hier
sdmtliche Aspekte dieses reichhaltigen Buches anzusprechen, weshalb wir uns mit einigen
Elementen begniigen.

Von ausserordentlichen Interesse sind die quantitativen Aussagen, welche die Verfas-
serin auf der Grundlage der ihr zur Verfligung stehenden Daten machen kann. Am schotti-
schen Beispiel kann sie beispielsweise aufzeigen, dass es einen statistisch relevanten
Zusammenhang zwischen sogenannten «Panikjahren» («panic years»), d. h. Jahren, in de-
nen Uberdurchschnittlich viele Hexereiverfahren vom Zaun gebrochen wurden, dem An-
teil der in diese Verfahren verwickelten Frauen und den Hinrichtungsraten gab: « Women
who were brought to trial were more frequently executed in panic years than in non-panic
years, and the result is highly significant» (66). Was die Verteilung der Geschlechter auf
die Gerichtsinstanzen betrifft, so waren Frauen (die 84% der inkriminierten Personen aus-
machten) in lokalen Verfahren, Ménner hingegen in Verfahren vor iibergeordneten In-
stanzen tberreprisentiert. Allem Anschein nach verfiigten vor allem Ménner tiber die
Maoglichkeit, ihre Fille weiterzuziehen. Fiir beide Geschlechter gilt, dass der Anteil der
vor ortlichen Gerichten verhandelten Fille in Panikjahren zunahm. Offenbar war man in
einer solchen Lage geneigt, moglichst (im wahrsten Sinn des Wortes) «kurzen» Prozess
zu machen.

Eine weitere untersuchte Variable ist die Art der Gestindnisse, die sich mit der Pro-
zessdynamik wandelte: «Almost twice as many females confessed to the demonic pact in
panic years compared with non-panic years» (93), was vermutlich damit zusammenhéngt,
dass Frauen deutlich («clearly») hdufiger gefoltert wurden als Manner (98). Wenn also die
Verfasserin von einem «gender bias» spricht, so tut sie es mit gutem Grund. Viele ihrer in
einer auffallend spréden und unaufgeregten Sprache wiedergegebenen Beobachtungen
liessen sich zwar auch intuitiv erahnen, doch hat sich Liv Hellene Willumsen die Miihe
genommen, zu zdhlen und das ermittelte Zahlenmaterial statistisch zu untersuchen. Dabei
lassen sich ihre grundlegenden Erkenntnisse, ndmlich die «correlations between torture,
demonic pact confessions, panics and females», vom schottischen Beispiel auf die Finn-
mark tibertragen (325). Unterschiede finden sich in den Einzelheiten, so das Ausbleiben
der Teufelsbuhlschaft («sexual intercourse with the Devil») in den norwegischen Ge-
stindnissen. In Schottland fehlte hingegen ein in der Finnmark aufzufindendes Element,
ndamlich die Existenz eines Ddamons, genannt «Apostel», der den Gestédndigen als person-
licher Begleiter gedient haben soll (326). Im Vergleich zu Mitteleuropa fallt die geogra-
phisch leicht erkldrbare Prisenz maritimer Elemente auf, so die Verwandlung in einen
Wal, die in Gestidndnissen aus Shetland und der Finnmark auftaucht, oder das im gesam-
ten Untersuchungsraum erwéhnte Entfachen von Seestiirmen, denen Schiffe zum Opfer
gefallen seien.

Die grundlegenden Gemeinsamkeiten zwischen Schottland und Nordnorwegen mégen
auf Kontakte zwischen den beiden Regionen zuriickzufithren sein, wobei das Meer in
diesem Fall eher als verbindendes denn als trennendes Element diente. Die Verfasserin
verweist in diesem Zusammenhang auf die Person des gebiirtigen Schotten John Cunnin-
gham, von dem sie annimmt, dass er 1597 anldsslich zweier Verfolgungsausbriiche fiir
das Hexereidelikt sensibilisiert worden war. Auf Empfehlung Jakobs VI. — des schotti-
schen Konigs, der sich als Autor einer eigenen Ddamonologie hervorgetan hatte — nahm
ihn der dénische Konig Christian IV. 1603 in seinen Dienst, in dem er u. a. an zwei Expe-
ditionen nach Gronland teilnahm, einmal als Leiter. 1619 wurde er zum Gouverneur in
der Finnmark emannt — kurz vor dem Ausbruch der ersten «richtigen» Hexenpanik in der
Gegend. Die «Scottish connection» dussert sich auch terminologisch, z. B. in der Be-

SZRKG, 110 (2016)



504 Rezensionen — Comptes rendus

zeichnung eines Hexentanzplatzes, die 1621 in nordnorwegischen Prozessen auftaucht
und die eine Entsprechung in schottischen Akten hat.

Willumsens mikrohistorischer Ansatz fullt die oben angesprochenen «nackten» Zahlen
mit Leben. Wir méchten uns im Rahmen unserer Rezension auf den letzten der vorgestell-
ten Fille beschrinken, ndmlich denjenigen des Sami-Schamanen Anders Poulsen, der
Ende 1691 vor Gericht kam. Aus heutiger Sicht lag Poulsens Prozess, in dem die Aussa-
gen des des Norwegischen Unkundigen iibersetzt werden mussten, ein einziges grosses
kulturelles Missverstindnis zugrunde, bei dem es dem Gericht darum ging, Poulsens
Praktiken zu verteufeln. Immerhin wurde das Verfahren unterbrochen und bis zum Ein-
treffen von Instruktionen aus Koppenhagen vertagt. Im Februar 1692 kam das Verfahren
dann aber zu einem Ende, weil Poulsen von einem psychisch verwirrten Mann im Schlaf
mit einer Axt erschlagen worden war. — Der facetten- und aufschlussreiche Band wird
durch ein Namen-, ein Sach- und ein Autorenverzeichnis erschlossen.

Solothurn Georg Modestin

Wolfgang Behringer/Sonke Lorenz (f)/Dieter R. Bauer (Hg.), Spdte Hexenprozesse.
Der Umgang der Aufkldrung mit dem Irrationalen. Unter redaktioneller Mitarbeit von
Sara Minor und Johanna E. Blume (=Hexenforschung 14), Bielefeld, Verlag fiir Regional-
geschichte, 2015, 427 S.

Die Menge der Hexenverfolgungen ist fast nicht zu bewiltigen. Deshalb interessiert man
sich im Augenblick vor allem fiir ihre spdtmittelalterlichen Anfange und fiir die letzten
bzw. vorsichtiger: spiten Hexenprozesse; die grosse Menge in der Mitte harrt weiterhin
der Aufarbeitung. «Letzte» Hexenprozesse, das heisst aber auch, dass wir uns vor allem
im Mittel- und Osteuropa aufhalten, denn in Westeuropa sind die Hexenprozesse im
Allgemeinen bereits vor 1700 zu Ende gegangen. Und in Osteuropa sind sie auch um
1800 nicht zu Ende gegangen, wie die umfangreiche Liste mit dem Titel «Letzte Hexen-
hinrichtungen 1700-1901», die der Herausgeber Wolfgang Behringer zum Ende des
Bandes publiziert (365-427), eindriicklich zeigt. Mit Beitrigen zu China, Afrika und
Lateinamerika schaut der Band aber auch liber den européischen Tellerrand hinaus, und
da wird erst recht klar, dass die fiir Europa mit viel Miihe etablierte Chronologie die
Verhiltnisse in den andern Kontinenten nicht trifft. — In Verzug geraten ist aber auch die
Herausgabe der Akten der Vortrige des Arbeitskreises Internationale Hexenforschung
(AKIH), der jdhrliche Arbeitstagungen in Stuttgart-Hohenheim und internationale Tagungen
in Weingarten abhilt; publiziert werden hier Vortrige, die im Jahr 2005 gehalten wurden.
Wolfgang Behringer und Sigrid Hirbodian, Das Institut fiir Geschichtliche Landeskun-
de in Tiibingen und die Hexenforschung (VII-X), schildert, warum der AKIH, der iiber
einen Zeitraum von mehr als 20 Jahren am Institut fiir geschichtliche Landeskunde in
Tiibingen beheimatet war, nun an die Universitdt des Saarlandes in Saarbriicken verlegt
wurde; die Zusammenarbeit mit der katholischen Akademie Stuttgart-Rottenburg geht
aber weiter. Wolfgang Behringer, Spite Hexenprozesse — eine Einleitung (1-24), rdumt
griindlich mit der Vorstellung auf, dass es in der Aufkldrungszeit keine Hexenprozesse
mehr gegeben habe. Vielmehr wurden noch in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts
mehr Menschen vor Gericht wegen Hexerei angeklagt als im ganzen 16. Jahrhundert
zusammengenommen (wobei man gerechterweise klarstellen muss, dass das 16. Jahrhun-
dert nicht eine besonders verfolgungsintensive Zeit gewesen ist). Wenn man heute gerne

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 505

das Gegenteil denkt und glaubt, dann weil es sich nicht mit den Vorstellungen vereinbaren
ldsst, welche die Aufkldrer von sich selbst hatten und welche wir von thnen haben. Beh-
ringer formuliert denn auch (5): «Vor dem Hintergrund der Aufklarungsdebatten muten
die «Spiten Hexenprozesse» wie ein Anachronismus an.» Auch waren die Stellungnahmen
der Aufkldrer weniger eindeutig, als man gerne hitte. «Diese Themen stecken wie ein
Pfahl im Fleisch der Aufkldrung, ein Pfahl, den man nicht herausziehen konnte, ohne den
Patienten zu t6éten» (6). Und wenn es schon keine legalen Prozesse und Todesurteile mehr
gab, so gab es doch immer noch die Selbst- und Lynchjustiz... Ausserdem wird mit den
Hinrichtungen nur die Spitze des Eisbergs sichtbar; darunter lagern Hunderte, wenn nicht
Tausende von sehr ernsthaften Strafverfahren, die zu Zuchthausstrafen und Verbannung
fithrten (9). Man wollte sich gerne iiber «die lange zeitliche Distanz zwischen dem Ende
der Hexenprozesse und der Abschaffung des Hexereiddelikts in der Strafgesetzgebung»
(12) hinwegtduschen, und man hat es auch getan. In Osteuropa erreichten die Verfolgun-
gen ihren Hohepunkt tiberhaupt erst zwischen 1721 und 1760; die Zahlen aus Ungarn (11)
sind eindriicklich und erschreckend. Man steht also wieder einmal — wie schon so oft in
der Hexenforschung — an einem Anfang, obwohl man schon vieles zu wissen glaubte, und
dies erst recht, wenn man sich nicht auf die europidischen Hexenverfolgungen beschrin-
ken will. — Dries Vanysacker, Enlightement and Witchcraft. The Dangers of Denying the
Existence of the Devil (25-33), unterstreicht, dass der Hexenglauben viel mehr als blosser
Aberglauben war, wie die aufgeklirten Zeitgenossen (Diderot und d’Alemberg, Hume)
geglaubt hatten, auch wenn die Hexenverfolgungen 1682 in Frankreich, 1712/1721 in
Preussen, 1736 in England, 1768 in Osterreich, 1776 in Polen und 1779 in Schweden
offiziell verboten worden waren. Fiir die Eliten des Ancien Regimes in Frankreich, Eng-
land, Spanien und der Neuen Welt war der Hexenglauben intergrierender Bestandteil des
Systems, von dem sie nicht lassen konnten und wollten. Die Folter wurde in Schottland
erst 1709, Preussen 1740, Sachsen 1770, Osterreich 1776, in der Schweiz 1803 und in
Bayern 1806 verboten. Wer den Teufel in Frage stellte, stellte im Grund auch die gottliche
Vorsehung und die Existenz von Gott selber in Frage. Daher die geharnischten Reaktio-
nen auf Die verhexte Welt des niederlindischen Pfarrers Balthasar Bekker, erschienen
1691-1693, oder auf Del congresso noturno delle lammie des Italieners Girolamo Tarta-
rotti, erschienen 1749. Als Reaktion auf ein Werk ihres Leibarzts Gerard von Swieten,
Remarques sur les vampyrismes de Silesie de I'an 1755, verfiigte Maria Theresia, dass seit
1756 alle Zauber- und Hexenfille ihrem personlichen Appellationshof vorgelegt werden
mussten. — Erika Miinster-Schroer, «Todliche Gelehrsamkeit». Der Diisseldorfer Hexen-
prozess 1737/38 (35-53), berichtet von einem Hexenprozess gegen zwei Frauen, Helena
Mechthild Curtens und Agnes Olmans, von denen die erstere nur 15 und die zweite 48
Jahre alt war. Dabei taten sich insbesondere zwei Juristen hervor, der Richter Johann
Sigismund Schwarz, Vorsteher des Amtes Mettmann und jiilisch-bergischer Hofrat, und
der Gutachter Eckharth, Kriminalreferent im Hofrat, beide promovierte Juristen. Eckhardt
verfasste Gutachten, mit denen insbesondere Johann Weyer, De crimine magiae, wider-
legt werden sollte und die den Eindruck vermitteln, als hiitte man es mit «Hexenrichtern»
des spiten 16. oder frithen 17. Jahrhunderts zu tun. Einzig die Tierverwandlungen, an die
man damals in der Innerschweiz noch fest glaubte, wurden in Frage gestellt. Zu den per-
sonlichen Motiven der Juristen, die Karriere machen wollten, kam eine von Seiten des
Fiirsten von Jiilich-Berg angeordnete Verschirfung der Staatsverfolgung dazu, ebenso wie
Rekatholisierungstendenzen, die sich mit neueren, sich gegenseitig konkurrierenden Wall-
fahrten (nach Kavelaer und Neviges) verbanden. Der Prozess fand keine zeitgenossische
Resonanz, sondern wurde erst 1878 wieder erinnert. — Johannes Dillinger, Von der Gift-
mischerin zur Hexe. Der Prozess gegen Katharina Reitterin aus Eglofs 1743 (55-66),

SZRKG, 110 (2016)



506 Rezensionen — Comptes rendus

befasst sich mit dem Prozess gegen Katharina Reitterin aus Eglofs (Allgéu), die am 20.
Juni 1743 beim ersten Verhor gestand, dass sie ihre Stiefmutter und ihre Stiefbriider,
denen sie den Haushalt fiihrte, vergiftet habe. Katharina war 34 Jahre alt und hatte 14
Jahre als Magd gearbeitet, den grossten Teil dieser Zeit ausserhalb ihres Heimatdorfes.
Sie galt einerseits als unziichtig, andererseits als sehr fromm (bzw. scheinheilig) und war
wohl psychisch gestort; jedenfalls war sie vollig unfihig, auch nur ansatzweise eine Ver-
teidigung aufzubauen. Sie selber war es, die im Verlauf der Verhére den Teufel ins Spiel
brachte und rasch ein vollstindiges Hexengestindnis ablegte, gegen die Zuriickhaltung
der Verhorenden. Die Bevolkerung ging williger auf die Selbstbezichtigungen ein und
bestitigte sie. Katharina Reitterin wurde am 5. September 1743 auf grausame Art und
Weise hingerichtet. Da sie beim Denunzieren (Besagen) sehr unbesténdig war und zuletzt
alle Denunziationen zuriicknahm, blieb ihr Prozess ein Einzelprozess. — Constanze Stork-
Biber, «dass das Crimen Magio nicht Ein fabelwerckh, sondern wahrhaftig existire». Die
Hexenprozesse in der Reichsabtei Marchtal 17451757 (67-87). Diese Hexenverfolgung
begann mit einer Injurienklage einer gewissen Catharina Schmid gegen ihren ehemaligen
Dienstherrn, Caspar Strohm aus Alleshausen, der Catharina fiir die Krankheit seiner Frau
und Kinder verantwortlich machte. Trotz der Eréffnung eines Inquisitionsprozesses und
der Anwendung der Folter legte Catharina kein Gestdndnis ab, und ein erstes Gutachten
kam zum Schluss, dass man sie gar nicht hétte foltern diirfen. Nichtsdestoweniger hetzte
das Dorf Alleshausen weiterhin gegen Catharina Schmid und bezog auch ihre Tochter in
das Verfahren ein, die dem Druck nachgab, ebenso wie auch der Gutachter. Erst als das
Dorf Alleshausen der Verfolgungen allmihlich selber uiberdriissig wurde, horten diese
auf, nicht ohne mindestens sieben Todesopfer gefordert zu haben, darunter an erster Stelle
Catharina Schmid und ihre Tochter. — Klaus Graf, Der Endinger Hexenprozess gegen
Anna Trutt von 1751 (89-101), fragt sich, wie vor dem Hintergrund der aufklirerischen
Politik der osterreichischen Kaiserin Maria Theresia (1717-1780) 1751 im vorderésterrei-
chischen Endingen noch eine Frau als Hexe verbrannt werden konnte, die das Nachbar-
dorf Wyhl angeziindet haben sollte. - Wolfgang Petz, Der letzte Hexenprozess im Reich.
Der Fall der Anna Maria Schwiiglin 1775 in der Fiirstabtei Kempten (103—122). Dieser
Hexenprozess, dessen Akten erst 1998 in Privatbesitz wieder aufgefunden werden konn-
ten, nahm ein unerwartetes Ende, denn die zum Tod verurteilte Hexe, eine Dienstmagd,
die vom katholischen zum reformierten Glauben iibergetreten war und deshalb von Ge-
wissensbissen geplagt wurde, wurde letztlich nicht hingerichtet. Grund dafiir war mog-
licherweise, dass am gleichen Ort ein Jahr frither eine Schrift des Wunderheilers Johann
Joseph Gassner erschienen war, der die meisten Krankheiten auf den Teufel zuriickfiihrte.
Dies loste in der Fiirstabtei eine Kontroverse aus, die vielleicht dazu fiihrte, dass man die
Schwiglein nicht mehr hinzurichten wagte. Die Geschichte der Anna Maria Schwiglin ist
inzwischen als Buch erschienen: Wolfgang Petz, Die letzte Hexe. Das Schicksal der Anna
Maria Schwigelin, Frankfurt am Main: Campus, 2007. — Walter Hauser, Der Hexen-
prozess gegen Anna Goldi in der Beurteilung der Zeitgenossen (123-126). Dieser kurze
Beitrag scheint erst 2014 geschrieben worden zu sein und fasst nur kurz das Buch des
Autors, seines Zeichens Jurist und Journalist, zusammen, das 2007 in 1. und 2013 in 2.,
erweiterter Auflage erschienen ist. Der Autor berichtet weniger vom Prozess als von den
zeitgenossischen Reaktionen, die in der Tat hochst interessant sind, aber hier nicht richtig
gewiirdigt werden, sowie von seinen eigenen Recherchen und der Rehabilitation der Anna
Goldi, die 2008 auf sein Betreiben vom Landrat (Legislative) des Kantons Glarus vorge-
nommen wurde. Der Fall Anna Go6ldi ist damit noch keineswegs umfassend behandelt und
interpretiert und bleibt ein Desiderat, was im ganzen Band immer wieder betont wird. —
Rainer Decker, «Sagt euren Landsleuten, dass sie rechte Tolpel und Narren sind!» Die

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 507

letzten Hexenprozesse in der Schweiz (1780-1782), befasst sich mit dem Hexenprozess,
der 1780 gegen die 52jdhrige Maria Ursula Padrutt aus dem Dorflein Tinzen (rdtoroma-
nisch Tinizong) in der Herrschaft Oberhalbstein (45 km siidlich von Chur) gefiihrt wurde
und wofiir es nur den Bericht eines Sympathisanten gibt. Die ledige Padrutt wurde von
ihren Verwandten unterstiitzt, die ihren guten Ruf feststellen liessen und ihr einen energi-
schen Anwalt fanden. Trotzdem wurde sie verhaftet und einem dreitidgigen Exorzismus
unterworfen und gefoltert, ohne jedoch ein Gestindnis abzulegen. Auf Rat des Bischofs
von Chur wurde sie nach Bergamo gebracht, wo ein Inquisitor sie unschuldig fand (sein
Ausspruch bildet den Obertitel dieses Aufsatzes). Sie konnte jedoch nicht nach Tinzen
zurtickkehren, weil sie dort vor Anfeindungen nicht sicher war, und zog deshalb nach
Chiavenna, wo sie 1785 starb; in Tinzen wurde ihr selbst die Totenmesse verweigert. Die
Padrutt hatte eine glinstigere Ausgangslage als Anna Goldi, die in Glarus eine Landes-
fremde war und die 1782 dort mit dem Schwert hingerichtet wurde. — Philippe Bart, He-
xenverfolgungen in der Innerschweiz im 18. Jahrhundert (137-166), untersucht die He-
xenverfolgung, die 1737/38 in Zug und Luzern, und diejenige, die 1753/54 in Schwyz
stattfand. Die erstere wurde im August 1737 von Katharina Kalbacher ausgelost, die sich
selber der Hexerei bezichtigte und 17 andere Personen denunzierte. Von ihnen wurden am
12. September 1737 vier Frauen verbrannt. Die Verfolgung griff auch auf Luzern ber,
weil Katharina auch eine Luzerner Magd, Anna Kopp aus Beromiinster, belastet hatte.
Diese wurde am 21. Oktober 1737 nach Luzern gefiihrt und dort Anfang November mit
Katharina Kalbacher konfrontiert, indessen ohne Erfolg. Katharina Kalbacher selber
wurde am 16. Dezember 1737 in Zug mit dem Schwert enthauptet, als letzte Person, die in
der Innerschweiz 6ffentlich als Hexe hingerichtet wurde. Denn die Schwyzer Verfolgung
von 1753/54 forderte zwar auch zwei Todesopfer, aber die beiden Frauen starben im
Gefidngnis. Davon war die eine, die Magd Maria Rosa Locher, bereits in die Luzerner
Verfolgung von 1737 involviert gewesen. Der Autor stellt fest, dass die Zuger und Luzer-
ner Obrigkeiten, die {iber keinerlei juristische Ausbildung verfligten, mit diesen letzten
Hexenverfolgungen sichtlich iiberfordert waren, denn die vorangegangenen Hexenverfol-
gungen lagen rund fuinfzig Jahre zuriick. Deshalb stiitzten sie sich nachweisbar auf veral-
tete Literatur, etwas den «Hexenhammer», was den Verfolgungen einen anachronistisch
grausamen Zug verlieh. Erst im Verlauf des 18. Jahrhunderts begannen die Obrigkeiten
sich vom Hexenglauben ihrer Untertanen zu distanzieren und sich mehr fiir deren weltli-
ches Wohlergeben als fiir deren Seelenheil verantwortlich zu fithlen. Der Hexenglaube der
Bevolkerung aber taucht im 19. Jahrhundert in den Sagen wieder auf. Der aufschlussrei-
che Aufsatz wird durch drei Quellenstiicke ergéinzt. — Petr Kreuz, Die spdten Hexenpro-
zessen in den béhmischen Liandern und auf dem Gebiet der heutigen Slowakei (167-203),
gibt einen breiten (manchmal etwas redundanten) Uberblick tiber die Hexenverfolgungen
in Bohmen, Mihren und der Slowakei, die seiner Meinung nach in der Regel Einzel- und
nur in Ausnahmefillen Massenverfolgungen waren. Zu diesen Ausnahmen zihlt er die
Verfolgungen, die in den Jahren 1678-1696 die nordmihrische Herrschaft Velké Losiny
(dt. Gross Ullersdorf) erschiitterten und die rund 100 Todesopfer forderten. Die hohe Ge-
richtsbarkeit wurde in B6hmen von rund 400 und in Mihren von rund 200 Gerichten aus-
gelibt; erst seit ungefdhr 1680 wurde ein Appellationsgericht in Prag operant, das wohl da-
hingehend wirkte, dass Todesstrafen in mildere Strafen umgewandelt wurden. In Nord-
mihren und in den angrenzenden Gebieten Schlesiens trifft man seit der zweiten Hilfte
des 17. Jahrhunderts auf traditionelle vampirische Vorstellungen, die seit den 1750er
Jahre die osterreichische Kaiserin Maria Theresia auf den Plan riefen. Zur letzten Hinrich-
tung eines Hexers kam es 1749 in der stidbohmischen Stadt Milevsko (dt. Miihlhausen),
der im September 1748 vom dortigen Gericht zur Enthauptung und anschliessenden Ver-

SZRKG, 110 (2016)



508 Rezensionen — Comptes rendus

brennung des Leichnams verurteilt wurde, ein Urteil, das am 7. Februar 1749 vom Prager
Appellationsgericht gebilligt wurde. Dagegen wurde der Viehhirte Jan Polak aus dem
stidbohmischen Marktflecken Jstebnice (dt. Gistebnitz), der vom Prager Appellationsge-
richt zur Enthauptung verurteilt worden war, von Maria Theresia 1756 freigelassen;
gleichzeitig verfiigte sie, dass in Zukunft kein Gericht in ihren Erblindern mehr Hexen-
prozesse in den Weg leiten diirften. Gleichzeitig (1755) verlief auch der letzte Hexenpro-
zess in Mihren im Sand. In der Slowakei (= die heutige Slowakische Republik = das
historische Oberungarn), insbesondere in Krupina, wurden in den Jahren 16621744
endemische Hexenverfolgungen gefiihrt, bei denen mindestens 68 Personen (vorwiegend
Frauen) inquiriert und mindestens 36 Personen (davon nur ein Mann) hingerichtet wur-
den, und zwar vorwiegend durch den Feuertod auf dem Scheiterhaufen, entweder le-
bendig oder nach vorheriger Enthauptung. Wie in den bohmischen Landern wurden auch
auf dem Gebiet der heutigen Slowakei die Hexenprozesse durch einen rasanten Eingriff
seitens Maria Theresia in den 1750er Jahren definitiv beendet. — Jacez Wijaczka, Hexen-
prozesse in Polen im Zeitalter der Aufkldarung (205-223), beginnt mit einem Abschnitt
aus dem Werk des Bernhardinermonchs Serafin Gamalski (aus dem Koniglichen Preu-
ssen), der 1742 schrieb, «dass man keinen anderen Staat wiisste, in dem vergleichbar viele
unrechtmissige Exekutionen vermeintlicher Hexen stattgefunden hitten. Dagegen werde
es in Polen bald an Wildern mangeln, da alle fiir Scheiterhaufen gerodet werden wiirden,
und den Dorfern und Kleinstidten an Einwohnern. Den Grund dafiir sah er sowohl in der
Ignoranz als auch in der Rechtsunwissenheit der Bevolkerung» (205). In der Tat fanden in
Polen Hexenprozesse bis ans Ende des [8. Jahrhunderts (bis zum Verschwinden des
Staates Polen von der Landkarte 1795) statt und iiberlebte der Hexenglauben bis ins 19.
und 20. Jahrhundert. Dies lag nicht zuletzt daran, dass die Aufkldrung vor allem in den
protestantischen Kirchen der grossen preussischen Stddte Danzig und Thorn und in den
Kreisen der Grossgrundbesitzer vertreten war, nicht aber in den kleinen Stidten oder auf
dem Land. Die ersten Vorstosse zur Einddmmung der Hexenprozesse gingen von zwei
kujawanischen und pommerischen Bischéfen 1699 und 1727 aus, und eine Didzesansy-
node, die 1745 in Lubawa stattfand, verfligte, dass alle Rechtsfille, in denen Personen der
Hexerei verddchtigt wurden, dem Bischofsoffizial zur Beurteilung iibertragen werden
sollten, untersagte die Anwendung der Folter und der Wasserprobe — die weit verbreitet
war — und verbot vorbehaltlos die Lynchjustiz, doch ohne grossen Erfolg, denn die Justiz
war sehr zersplittert und wurde in den Kleinstiddten von ungelehrten Richtern und Schof-
fen ausgeiibt, und in den kleinen adeligen Herrschaften wurde die Wasserprobe weiterhin
angewandt. Es gab keine Appellation an den Staat, der sehr schwach war. — Lilla Krasz
und Péter Toth G., Die Dekriminalisierung der Magie und der Kampf gegen den Aber-
glauben in Ungarn und in Siebenbiirgern 17401848 (225-248), lassen sich von den nur
scheinbar gegensitzlichen Fragen leiten, warum die Hexereibeschuldigungen unter Maria
Theresia ein Ende fanden und warum sie danach trotzdem fortgefiihrt wurden. Sie ergin-
zen den ideengeschichtlichen Hintergrund der Aufklarung, den Gabor Klaniczay (Gerhard
von Swieten und die Anfinge des Kampfes gegen Aberglauben in der Habsburg-
Monarchie, in: Acta Historica Academiae Scientiarum Hungaricae 34, [1988], 225-247)
dargestellt hat, mit statistischen Fakten seitens der Rechtsgeschichte. Dazu wird der Un-
tersuchungszeitraum in mehrere Phasen aufgeteilt: eine (sehr spite!) Phase der aktiven
Hexenverfolgung (1740-1755), eine Phase, in der die Verfolgung sanktioniert und gere-
gelt wurde (1756-1768), das letzte Jahrzehnt der Herrschaft Maria Theresias (1769—
1780), das Jahrzehnt der Reformen Josephs I1. (1780—1790) und schliesslich der Zeitraum
zwischen 1790 und 1848, als der zuvor geltende strafrechtliche Rahmen teilweise restau-
riert wurde. Das Justizwesen in Ungarn und Siebenbiirgen war arg zersplittert, und es gab

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 509

nur teilweise Berufungsmdoglichkeiten. Nachdem Maria Theresia verfiigt hatte, dass Urtei-
le, welche die Anwendung der Folter oder die Todesstrafe vorsahen, in jedem Fall iiber-
priift werden miissten, gingen nicht nur die Hinrichtungen, sondern auch die Neuverfah-
ren in der zweiten Phase (1756-1768) deutlich zuriick. Es wurden mehrere Kategorien
von magischen Praktiken unterschieden, wobei nur mehr ein Pakt mit dem Teufel mit dem
Tod auf dem Scheiterhaufen bestraft wurde. Insbesondere wurden die Hexerei nun auch
als Krankheit («Melancholie») angesehen und behandelt (Hospitalisierung). Wenn die
Folter iiberhaupt angewandt wurde, dann nur mehr in den «milderen» Graden. In der Zeit
Josephs II. wurde auch die Gottesldsterung entkriminalisiert und als Krankheit behandelt.
Wenn die Hexenverfolgungen nach dem Tod Josephs II. (1790) trotzdem weitergingen,
dann weil nirgends schriftlich festgehalten wurde, dass es keinen Teufel und folglich
keine Hexerei gebe. Bemerkenswert und bedenklich ist, dass die Verfolgungen sich nun
vorwiegend gegen «Fremde» richtete, insbesondere Zigeuner, ein Problem, das in Ungamn
— aber auch anderswo! — heute noch nicht gelost ist. — H. C. Erik Midelfort, Johann Joseph
Gassner und die Modernisierung der Teuflischen Besessenheit (249-256), schildert Leben
und Werk des Johann Joseph Gassner, der 1727 in Praz (Vorarlberg) geboren wurde und
bei den Jesuiten in Prag und Innsbruck studierte. Nach der Priesterweihe amtete er als
Pfarrer in Dalaas (1751-1758) und Klosterle (1758-1774) 6stlich von Feldkirch. Dabei
entdeckte er ein Talent als Exorzist und Heiler, das er auf sich selber und seine Pfarrkir-
che anwandte. Um ein mogliches Disziplinarverfahren zu vermeiden, fithrte er {iber seine
Fille Tagebuch. Dabei geriet er in in die Schusslinie zwischen aufgeklirten und orthodo-
xen Katholiken und musste den Begriff der «Besessenheit» modernisieren; er sprach nicht
mehr von «Besessenheit» (possessio), sondern von «Umsessenheit» (circumsessio). Da-
gegen dnderte die katholische Kirche ihre Definition von «Besessenheit» erst in den
1990er Jahren, um 1999 in etwa den Stand zu erreichen, den Gassner bereits 1775 erreicht
hatte. Der Aufsatz scheint nicht sehr professionell aus dem Englischen tibersetzt zu sein. —
Wolfgang Schild, Hexereiprozesse nach dem Ende der Verfolgung (257-272), stellt die
Frage, ob man nach dem Ende der Hexenverfolgungen, die um 1800 angesetzt wird, die
aber nicht identisch ist mit dem Ende der Hexereivorstellung, tiberhaupt noch von «He-
xen-» oder «Hexereiprozessen» sprechen kénne. Nachdem er eine Definition des Begrifts
gegeben hat, stellt der Autor fest, dass auch die Rechtsquellen, auf denen die Hexenver-
folgungen abstellen, das Alte Testament sowie die Carolina (1532) und die Kurséchsische
Kriminalordnung (1572), den Begriff der «Hexerei» nicht kennen. Die Carolina spricht
eher vom Schadenszauber, die Kursdchsische Kriminalordnung eher vom Teufelspakt,
also im Grund von zwei verschiedenen Begriffen der Hexerei und des Hexereiprozesses —
die sich aber letztlich nicht ausschliessen, sondern vielmehr ergidnzen. Dies spielte aller-
dings zunichst bei der Anwendung der Carolina keine Rolle, denn diese regelte zunéchst
einmal den Akkusationsprozess, und wo kein Schaden eingetreten war, fehlte meist auch
der Klidger. Dies dnderte sich erst mit dem Vordringen des Inquisitionsprozesses und da-
mit mit dem Gedanken, dass die christliche Obrigkeit den durch Missetaten beleidigten
Gott durch strafrechtliche Verfolgungen besénftigen miisse. Unter diesem Aspekt wurde
der Wille zu schiadigen zum eigentlichen massgebenden Merkmal des Verbrechens, und
dadurch wurden Vollendung und Versuch einander angenihert. Die Frage nach der Reali-
tdat der Hexerei verlor ihre Relevanz; der massgebende bose Wille war als solcher unbe-
streitbare Realitét (wie auch die Existenz des Teufels nicht bestritten wurde). Zu dieser
Entwicklung trug auch die Reformation bei, die das Wesentliche von Hexerei und Zaube-
rei in der freien Entscheidung fiir das Bose und gegen Gott sah. Dadurch verlor die Hexe-
rei ihre inhaltliche Bestimmung, und die Diskussion wechselte in die Jurisprudenz tiber:
Es wurde notig, zwischen dem theologischen Begriff der Hexerei und dem juristischen

SZRKG, 110 (2016)



510 Rezensionen — Comptes rendus

Begriff des «Hexereiverbrechens» zu unterscheiden. Hier konnte man einerseits auf das
Romische Recht zuriickgreifen, welches den Hochverrat (crimen laesae majestatis) kann-
te und das Beweisproblem insofern «l6ste», als es die Folter zuliess, wodurch der innere
Wille gestanden und so dusserlich wurde. Im deutschen Recht war der Wille zunéchst
nicht relevant, sondern nur der Eintritt des Schadens; es gab im Grund anfangs kein ei-
gentliches Strafrecht, sondern nur ein Schadenersatzrecht. Bei den merowingischen Fran-
ken entstand dann aber ein Strafrecht gegen den Ungehorsam gegen den Koénig, dessen
Stellung durch die christliche Doktrin (im Alten Testament) aufgewertet wurde. Ent-
sprechend wurde auch hier der Wille hoher gewertet als der Schaden und stellte sich die
Frage, ob der Wille allein geniige oder ob es eines Schadens bediirfe — der gar nicht ein-
treten konnte, wenn man den Schadenszauber nicht fiir real hielt. Diese Frage wurde, nach
1800, mit dem Begriff des «untauglichen Versuchs» aufgefangen, aber bis heute nicht
gelost. Das heute geltende deutsche Strafrecht kennt keinen spezifischen Tatbestand der
«Hexerei», wohl aber sicht es eine mildere Bestrafung und sogar das Absehen von Strafe
vor, wenn der Tater aus grobem Unverstand verkannt hat, dass der Versuch tiberhaupt
nicht zum Erfolg fiihren kann. Von daher gibt es heute keine strafbare Hexerei mehr. —
Rainer Decker, Magieprozesse im Kirchenstaat wahrend des 19. Jahrhunderts (273-280),
schopft aus dem Archiv der Kongregation fur die Glaubenslehre, deren Archiv vor zwan-
zig Jahren ge6ffnet worden ist. Die Kongregation ist die Nachfolgerin der neuzeitlichen
romischen Inquisition, die im Jahr 1542 von Papst Paul III. gegriindet worden war und der
es weitgehend gelang, die Ausbreitung der reformatorischen Kirchen in Italien zu verhin-
dern. Die dem «Heiligen Offizium» unterstellten Inquisitionsgerichte waren jedoch nur in
Mittel- und Oberitalien fldchendeckend vorhanden. Sie dienten der Bekdmpfung der
Hiresien, der Kontrolle des Biichermarktes (die Index-Kongregation, die immer der In-
quisition unterstellt war und deren Sitzungsprotokolle seit 1560 vollstindig erhalten sind)
und der Hinrichtung von Personen, die seit dem 17. Jahrhundert riicklaufig waren. Die
Institution der Inquisition wurde vor 1800 durch die Truppen des revolutiondren Frank-
reich und Napoleons I. beendet, aber 1814 restauriert, bis der Kirchenstaat 1861/71 in das
neue Konigreich Italien integriert wurde. Dieser «Herbst» der Inquisition ist noch kaum
erforscht. Die geistlichen Richter gingen gegen Blasphemie, sexuelle Ubergriffe von
Geistlichen (sollicitationes), hiretische Ausserungen und Polygamie vor; neu wurden
auch revolutiondre Umtriebe ins Visier genommen (so etwa die «Sekte der Liberalen»!).
Das Vorgehen gegen Aberglauben, Loswerfen (sortilegium) und Schadenszauber (malefi-
cium) war seit dem 18. Jahrhundert stark zuriickgegangen; die meisten Magieverfahren
betrafen Wahrsagerei und Liebeszauber, seltener die Anrufung von Ddmonen. Nur in den
Jahren 1839/40 fand ein «richtiger» Hexenprozess (wegen Schadenszauber) statt, doch
endete er mit fiinf Jahren Frauengefingnis in strenger Einzelhaft. Aberglauben wurde mit
Abschworung und «heilsamen» Bussen «bestraft», also gewissermassen wie am Anfang
der Haresieverfolgungen. Viele Verfahren wurden gar nicht erst eroffnet, und die Folter
wurde nicht mehr angewandt. Wihrend Aberglauben fiir die Aufkldrer die Folge von
falscher Erziehung war, war sie flir die Richter der Inquisition (und auch fiir einige Mit-
glieder der deutschen Gorres-Gesellschaft!) Stinde, Abfall vom Glauben und im schlimm-
sten Fall Kontaktaufnahme mit real wirkenden dimonischen Kriften, und dies obwohl die
Pipste mit der Verfolgung von Hexen siidlich der Alpen sehr viel frither Schluss gemacht
hatten als die Staaten nordlich der Alpen. — Christine D. Worobec, Decriminalizing Witch-
craft in Pre-Emancipation Russia (281-308), schildert, wie die Begriff «witchcraft» und
«sorcery» in Russland vom 17. bis ins 19. Jahrhundert eigentlich austauschbar und zu-
nidchst eher positiv besetzt waren — bis Peter I. (1682—1725) unter westlichem Einfluss
begann, die «witchcraft» zu bekdmpfen. Er benutzte diesen Kampf auch, um seinen Abso-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 511

lutismus durchzusetzen, und vielleicht noch stirker seine schwicheren Nachfolgerinnen,
Anna loannovna (1730-1740) und Elisabeth Petrovna (1741-1762); unter ihnen wurde
der letzte Hexer 1736 verbrannt bzw. die letzte Hexe 1744 als Vergifterin enthauptet. Erst
unter Katharina II. (1762-1796) wurde die «witchcraft» allméhlich entkriminalisiert, aber
insofern nicht konsequent, als auch Katharina das vorgebliche Verbrechen weiterhin
gegen ihre politischen Feinde verwendete. Sie flihrte auf Provinzebene eine Art Appella-
tionsgerichtshofe eigens fiir Hexenfille ein, die sog. «Courts of Equity», doch waren nie
alle Provinzen gleichmissig damit versehen; dafiir mangelte es auch an geschulten Juris-
ten. Auch glaubten die oberen Klassen weiterhin an Hexerei und dass diese von ihren
Bedientesten und Sklaven gegen sie eingesetzt wiirde, und erst recht ganze Dorfer. Erst ab
1851 wurden nicht mehr die Denunzierten, sondern die Denunzianten bestraft, aber auch
damit war der Glaube an die Hexerei noch nicht ausgerottet, und dies nicht zuletzt, weil
auch die orthodoxe Kirche Hexerei mit Bussen und Internierung in Kldster und Busshiu-
sern ahndete. — Barend J. ter Haar, Witchcraft in Chinese history (309-330), beschreibt
die vorschiedenen Formen von Hexerei, die man in China fast bis heute findet: das Miss-
trauen gegeniiber Zimmerleuten und Maurern, die man verdédchtigte, einen Zauber in ein
Bauwerk zu legen, um dem Besitzer zu schaden; eine Art Exorzismus oder Gegenzauber
besteht in Fengshui, das man heute auch im Westen kennt. Dann gibt es die Angst, dass
Seelen gestohlen oder gekidnappt werden konnten, insbesondere die Seelen von Kindern.
Den westlichen kinderfressenden Hexen kommen erstaunlich nahe die Figuren von «Aun-
tie Old Tiger» oder «Autumn Barbarian Granny». Die Angst vor Trockenheit verkdrperte
sich in «Diirre-Damonen» (engl. Drought Demons), meist die Kérper von schon verstor-
benen alten Frauen, welche die Restfeuchtigkeit auf ihre Griaber zogen und welche des-
halb ausgegraben und zerstort wurden, was den guten Ruf ihrer Familien nachhaltig be-
schiadigte. Dann gab es die Angst vor dem Diebstahl von Lebenskriften (engl. theft of
life-forces), die sich in konzentrierter Form in Organen, Nigeln, Haaren, Geschlechts-
organen oder sogar Foten fand; dieses Verbrechens wurden in der zweiten Hilfte des 19.
Jhs. sogar katholische Missionare oder Nonnen verdichtigt. Dann flirchtete man sich aber
auch vor minnlichen Wandermagiern, die gegebenenfalls gelyncht oder aus dem Ort
verjagt wurden. Dagegen gab es keinen Teufel und entsprechend keinen Pakt mit ihm.
Staat und Religion spielten kaum eine Rolle, und entsprechend fehlte den Verfolgungen
die kollektive Dimension. — Stephen Ellis and Gerrie ter Haar, The History of Witchcraft
Accusations and Persecutions in Africa (331-345), beschreiben weniger die Hexenver-
folgungen in Afrika als ithre Rahmenbedingungen. Wihrend die Forscher bis Ende des 20.
Jhs. davon ausgingen, dass der Glaube an Hexerei in Afrika mit fortschreitender Entwick-
lung verschwinden wiirde, sicht man ihn seit den 1990er Jahren wieder aufleben. Es ist
aber nicht richtig, diesen Glauben einfach als «witchcraft» zu bezeichnen (auch wenn dies
heute allgemein so getan wird), denn darunter befinden sich negative und positive spiritu-
elle Krifte; die Damonisierung hat erst die Kolonialzeit gebracht. Die Geschichte Afrikas
ist von ganz anderen Elementen geprigt als diejenige Europas, ndmlich durch das Fehlen
von Schriftlichkeit und biirokratischen Regierungen, das Uberwiegen von agrarischen
Gesellschaften und den Sklavenhandel. Die kolonialen Regierungen verboten zwar die
Hexenverfolgungen, schafften dadurch den Hexenglauben nicht ab, ganz im Gegenteil; sie
setzten sich damit dem Verdacht aus, die Hexen zu beschiitzen. Seit immer klarer wird,
dass die postkolonialen afrikanischen Staaten nicht wirklich funktionieren, besteht sogar
wieder die Gefahr von Hexenverfolgungen, nicht zuletzt auch wegen der aktuellen Erfol-
ge der monotheistischen Religionen des Christentums und des Islams in Afrika. Die
Chronologie der europédischen Hexenverfolgungen kann deshalb nicht auf Afrika ange-
wandt werden, und dies umso weniger, als man auch in Bezug auf Europa immer weniger

SZRKG, 110 (2016)



512 Rezensionen — Comptes rendus

zu sagen wagt, dass es wirklich die Aufklarung ist, die das Ende der Hexenverfolgungen
gebracht hat. — Iris Gareis, Spdte Zauberei- und Hexenprozesse vor amerikanischen Inqui-
sitionstribunalen (347-363), geht davon aus, dass im spanischen Teil Amerikas die Inqui-
sitionstribunale zu Beginn des 19. Jahrhunderts von den Befiirwortern der Unabhéngig-
keitsbestrebungen mit der verhassten Kolonialherrschaft identifiziert — und abgeschafft
wurden. Dabei wurden diesen Institutionen sehr viel mehr Zauberei- und Hexenprozesse
zugeschrieben, als sie wirklich durchgefiihrt hatten. Die spanische Inquisition unterschied
klar zwischen Zauberei (span. brujeria, mit explizitem Teufelspakt) und Zauberei (span.
hechiceria, mit implizitem Teufelspakt) und fiihrte viel mehr Prozesse gegen Zauberer als
gegen Hexen. In Spanisch-Amerika gab es nur drei Inquisitionstribunale: in Lima (seit
1570, zustindig zundchst fiir ganz Spanisch-Amerika), in Mexiko-Stadt (seit 1571, zu-
stindig fiir Spanisch-Nordamerika und die Philippinen) und in Cartagena (seit 1610,
zustandig fir Kolumbien und Venezuela). Das portugiesische Brasilien unterstand dem
Inquisitionsgericht von Lissabon. Alle diese Gerichte fiihrten im 18. Jh. mehr Hexenpro-
zesse durch als im 16. und 17. Jahrhundert zusammen, doch nahm das Interesse in der
zweiten Hilfte des 18. Jhs. rasch ab. Dabei fielen in Kolumbien und Venezuela sowie in
Brasilien erschwerend ins Gewicht, dass es dort viele afrikanische Sklaven gab, die von
ithren Besitzern des Gebrauchs von Zauber und Hexerei gegen ihre Herrschaft verdiachtigt
wurden. Nichtsdestoweniger existierten der Hexenglauben in den geistlichen Spielen
(verboten erst 1765) und das Lachen tiber den Aberglauben der Zauberer in der Komdodie
lange Zeit nebeneinander. — Wolfgang Behringer, Letzte Hexenhinrichtungen 17001900
(365-427), gibt eine umfangreiche (!) Liste von «letzten Hexenhinrichtungen», wobei er
zwischen Einzelprozessen (1-3 Hinrichtungen), Panikprozessen bzw. Hexenpaniken (4-9
Hinrichtungen), grossen Hexenpaniken (10-19 Hinrichtungen) und Hexenverfolgungen
(tiber 20 Hinrichtungen) unterscheidet; als Hinrichtungen gelten auch Personen, die im
Gefingnis zum Tod kamen. Im Zeitalter der Aufklarung hduften sich abgebrochene Pani-
ken und Verfolgungen, mit zahlreichen Verdichtigen, von denen aber am Ende nur Ein-
zelne oder niemand die Todesstrafe erleiden musste.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Wolfgang Behringer/Claudia Opitz-Belakhal (Hg.), Hexenkinder — Kinderbanden —
Strassenkinder. Unter redaktioneller Mitarbeit von Sarah Minor und Johanna E. Blume
(= Hexenforschung 15), Bielefeld, Verlag fiir Regionalgeschichte, 2016, 468 S.

Der vorliegende Band enthilt Vortrige, die 2011 auf einer Tagung des Arbeitskreises
Internationale Hexenforschung (AKIH) in Weingarten gehalten wurden. Fiir den Konfe-
renzband wurden die Beitrdge in fiinf thematische Sektionen eingeteilt: Kindheit und
Hexenglaube — Strassenkinder und Kinderbanden in der Vergangenheit — Kinder als
Opfer oder Titer in Hexenprozessen — Kinderdevianz im Lichte von Jurisprudenz und
Piadagogik — Strassenkinder und Kinderbanden in der Gegenwart. Fiir Wolfgang Behrin-
ger und Claudia Opitz-Belakhal, Hexenkinder — Kinderbanden — Strassenkinder. Eine
Einfithrung in das Thema (1-44), sind Kinderhexenprozesse Hexenprozesse, die gegen
bzw. mit Kinder(n) gefithrt wurden, sei es als strafunmiindige Titer, sei es als minderjih-
rige (und entsprechend leicht manipulierbare) Zeugen. Das Thema ist von trauriger Ak-
tualitit, denn auch heute noch werden Kinder in Siidafrika sowie Teilen Asiens und Ame-
rikas als Hexen angeklagt und schliessen sich als Hexenkinder in Banden zusammen. Laut
der Carolina (1532) war man mit 14 Jahren strafmiindig, d.h. kein Kind mehr. Die For-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 513

schung tber die europdischen Kinderhexenprozesse hat in den 1990er Jahren eingesetzt
und als Giberraschendes Ergebnis erbracht, dass Kinder eigentlich schon relativ friih in die
Hexenverfolgungen involviert waren, z.B. im Baskenland schon seit den 1520er Jahren
(siche den Beitrag von Iris Gareis), und nicht erst seit den Trierer Verfolgungen der
1580er Jahre, bei denen die Jesuiten eine grosse Rolle spielten (Beitrag von Rita Voltmer).
Dagegen trifft wohl zu, dass die Kinder vor allem seit dem Beginn der Massenverfolgun-
gen in Mitteleuropa in grosserem Umfang in diese einbezogen wurden, so in Wiirzburg in
den Jahren 1626-1630. Dabei waren die Kinder sich der Konsequenzen und Gefihrlich-
keit ihrer Zeugenaussagen viel weniger bewusst als die Erwachsenen, sie spielten gerne
eine aktive Rolle und nahmen Rache, ohne dass sie selber zur Rechenschaft gezogen
werden konnten. Gerade bei den letzten Hexenprozessen spielten Kinder eine grosse Rol-
le, so beim Prozess der Anna Goldi (1782 in Glarus hingerichtet) das 9j4hrige Tochterlein
ihres Dienstherrn, Anna Maria Tschudi. — Eva Labouvie, Gefihrliche Zeiten — gefihrdete
Kinder. Hexenangst und zauberische Praktiken um Schwangerschaft, Geburt und neuge-
borene Kinder (47-68), beschreibt die Gefahren des frithneuzeitlichen Kindbetts in allen
Einzelzeiten, wobei man sich fragt, ob eine Kindbetterin damals wirklich vier bis sechs
Wochen so isoliert war, dass sie sich nach Sex mit dem Teufel sehnte... Die Hebammen
werden eher positiv gewertet, der Kreis der sie umgebenden Frauen mythisiert. Die Bei-
spiele werden zwar zeitlich, nicht aber ortlich situiert. — Claudia Jarzebowski, «Er solle
sich solches nicht einbilden lassen». Kinder und Hexereiverdacht in Mecklenburg-Schwe-
rin im 17. Jahrhundert (69-86), untersucht vier Kinderhexenfille aus dem nicht katholi-
schen Firstentum Mecklenburg-Schwerin aus den Jahren 1642, 1643 und 1694 (zwei
Fille), die von den lokalen Behorden relativ mild und eben als Kinder mit {iberbordender
Phantasie behandelt werden, entgegen einem Gutachten der Rechtsfakultit der Universitét
Greifswald, die zumindest in einem Fall den Tod durch Enthaupten verlangte. — Iris Gar-
eis, Kinder in Hexenverfolgungen des franzosischen und spanischen Baskenlands (87—
110), untersucht die baskischen Hexenverfolgungen diesseits und jenseits der Grenze im
16. Jahrhundert. Die baskische Hexenvorstellung zeichnete aus, dass neue Mitglieder der
Hexensekte angeblich bereits im Kindesalter rekrutiert wurden; diese wurden angeblich
wihrend des néchtlichen Schlafs von Hexen geraubt und auf den Sabbat (akelarre) ge-
schleppt. Die Vorstellung, dass Kinder Hexen an einem Zeichen im linken Auge erkennen
konnten, ist bereit 1527 nachweisbar. Auf der franzosischen Seite des Baskenlandes (La-
bourd) wurden die Verfolgungen von weltlichen Richtern geleitet, wihrend die In-
quisitoren auf der spanischen Seite vorsichtiger waren und warnten. Im Jahr 1609 wurde
Pierre de Lancre, ein gelehrtes Mitglied des parlement von Bordeaux von Konig Heinrich
IV. ins Labourd geschickt. Thn faszinierten die Aussagen der Kinder (meist Mddchen), die
er fiir authentisch hielt und die er 1612 in seinem Tableau de !'inconstance des mauvais
anges et demons aufzeichnete. Demnach interessierte der Teufel sich besonders fiir die
Kinder — die Zukunft der Gesellschaft —, sie konnten bereits im Alter von 2-3 Jahren am
Sabbat teilnehmen (wo sie die Kréten der Hexen hiiteten...) und im Alter von §-9 Jahren
einen eigenen Pakt mit dem Teufel schliessen. Die Kinder konnten sich so als Vermittler
zwischen der Hexengesellschaft und ihren Richtern gerieren, was ihnen eine echte Macht-
position verlieh. — Markus Meumann, Kinderbettel und Hexenglauben um 1700 (111
143), schildert die Geschichte eines 9jdhrigen Midchens, das im Celle vom Hofmusikus
und seiner Frau aufgenommen wurde, die es dann aber wieder loswerden wollten, weil es
angeblich zaubern konnte und jeden Donnerstag vom Teufel besucht wurde. Es stellte
sich heraus, dass dies nur Angabe war, dass das Kind aber von seiner Mutter, einer refor-
mierten Schweizerin, Witwe eines reformierten Franzosen, auf die Strasse gestellt worden
war, als sie ein uneheliches Kind erwartete, und dass es sich mit seinen Geschichten (dass

SZRKG, 110 (2016)



514 Rezensionen — Comptes rendus

es die Zauberei von ihr gelernt hatte) an ihr rachte. Es wurde ins Waisenhaus eingewiesen
und zur Strafe ausgepeitscht. Bei den hier ausgewerteten Quellen handelt es sich denn
auch um die Aufnahmeprotokolle des Waisenhauses von Celle um 1700. Das Bettlerprob-
lem der frithen Neuzeit scheint zu einem nicht geringen Teil auch ein Kinderproblem
gewesen zu sein — oder wurde als solches gegen 1700 von den Obrigkeiten vermehrt
wahrgenommen. Wihrend bei den Erwachsenen zwischen eigenen und fremden Bettlern
unterschieden und die letzteren ohne Erbarmen an die ndchste Grenze gestellt wurden,
wurden auch fremde Bettelkinder eher von ihren Eltern getrennt und bei Pflegefamilien
aufgezogen, die ihnen eine christliche Erziehung angedeihen lassen sollten. Die Viter
waren hdufig Angehorige der Garnison von Celle, deren Lohn fiir die Aufziechung der
Kinder nicht ausreichte, und noch weniger, wenn sie aus dem Dienst ausgeschieden wa-
ren. Unter den sog. Kinderhexen waren die Bettelkinder iiberproportional vertreten; mit
Selbstbezichtigungen versuchten sie manchmal sogar, in den Genuss von Unterstiitzung
zu kommen. — Joel F. Harrington, «Keine Besserung zu hoffen». Akkulturation und Aus-
bildung von jugendlichen Dieben im frithneuzeitlichen Niimberg (147-162), beschreibt
eine Gruppe von 15 jugendlichen Kriminellen im Alter von 13-18 Jahren, von denen
sieben im Jahr 1583 in Niirberg verhaftet und befragt wurden. Sie hatten eine Karriere
hinter sich, die derjenigen eines «normalen» Lehrlings glich, mit Ubergiingen vom spon-
tanen und gelegentlichen Kleindiebstahl zum haufigeren und besser geplanten Stehlen
sowie vom organisierten Einbruch zu schweren Verbrechen wie Raub, Brandstiftung und
Mord. Dabei spielten die Erwachsenen nicht selten die Rolle von Mentoren. — Rainer
Beck, «Gestandniseindriicke». Realitit und Erfindung in Vernehmungsprotokollen am
Beispiel eines Freisinger «Kinderhexenprozesses» 1715 bis 1723, fasst die Ergebnisse
seines nicht leicht zu lesenden Buches Mduselmacher oder die Imagination des Bdsen.
Ein Hexenprozess 1715-1723 (Miinchen 2011), zusammen. — Nordian Nifl Heim, The
Deficient God of the Child-Witches of Salzburg (182-197), fasst ebenso die Ergebnisse
seiner Dissertation Flights of (In)Fancy: The Child-Witches of Salzburg (Saarbriicken
2012) zusammen. Den in den Jahren 1675-1690 im Erzbistum Salzburg verfolgten min-
derjdhrigen Mitgliedern der Bande des Zauberer Jackl wurde insbesondere Hostienfrevel
vorgeworfen. — Rita Voltmer, Jesuiten und Kinderhexen. Thesen zur Entstehung, Rezepti-
on und Verbreitung eines Verfolgungsmusters (201-232), verteidigt aufgrund der Schrif-
ten der Jesuiten Nikolaus Leyen genannt Cusanus (1623) und Peter Binsfeld (1589) die
These, «dass das Phinomen der Kinderhexen (und damit einhergehend der Kinder-
hexenprozesse) seit dem Ende des 16. Jahrhunderts und im ersten Drittel des 17. Jahrhun-
derts geschirft wahrgenommen wurde», auch wenn es vorher schon Kinder als Denunzi-
anten und Opfer in Hexenprozessen gegeben hat. Sie kann zeigen, dass in der Trierer
Hexenverfolgung gegen Dr. Dietrich Flade (1589) die von den Jesuiten beherbergten
«Hexenbuben» als letztlich entscheidende Belastungszeugen gegen Minner der Fithrungs-
schicht dienten. Durch die publizistische Ausschlachtung der Trierer Ereignisse entstand
erst das, was Voltmer als spezifisches «Kinder-Paradigma» bezeichnet, das durch die je-
suitischen Netzwerke zunichst einmal in katholischen Gebieten verbreitet wurde. Dabei
sind insbesondere die jesuitischen /itterae annuae zu nennen. Ein weiterer wichtiger Re-
zeptionsweg ergab sich aus der Affinitdt mancher Jesuiten zum Exorzismus von (angeb-
lich) besessenen Jugendlichen. Dabei ist ganz klar zu unterstreichen, dass Kinderhexen
ein Produkt der erwachsenen Welt sind und dass deshalb gegeniiber Selbstbezichtigungen
und «freiwilligen» Gestidndnissen von Jugendlichen allerhochstes Misstrauen am Platz ist.
Auch deren «Erinnerungen» waren nicht so authentisch, wie es schien, sondern stammten
aus jesuitischer Schulung und jesuitischem Theater, in welchem der Teufel sehr person-
lich auftrat. Dabei geht es keineswegs darum, die Jesuiten generell anzuklagen; eine neue

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 515

Generation von Jesuiten wie Adam Tanner, Paul Laymann oder Friedrich Spee hat dann
im Gegenteil sehr «aufkldrerisch» gewirkt. — Johannes Dillinger, «Hexen-Eltern». Kinder
und Erwachsene in den Hexenprozessen Siiddeutschlands (233-255), fragt, warum die
Ausserungen von Kindern in Hexenprozessen iiberhaupt ernst genommen wurden. Er
unterscheidet zwischen «usurpierten Ausserungen», die von den Erwachsenen radikal
falsch und einseitig interpretiert und fiir ihre Zwecke missbraucht wurden, «Anspielungen
an Hexerei», mit welchen die Kindern mit dem Feuer spielten, und schliesslich «gerichts-
relevant intendierten Aussagen», mit denen die Kinder sich direkt an die Erwachsenenkul-
tur anpassten. Die Implikation von Kindern in die Hexenprozesse fiihrten zu deren «Pas-
toralisierung». Der religiose Aspekt der Hexerei wurde stidrker betont als die materiellen
Folgen der Schadenzaubers (der bei Kindern ohnehin nie gewichtig war). Gerade die
Implikation von Kindern in die Hexenprozesse fiihrte dazu, dass fortschrittliche Theolo-
gen wie der Jesuit Adam Tanner darauf dridngten, dass Hexen, die freiwillig gestanden
und Reue zeigten, nicht mehr verurteilt werden diirften. Dies ist auch einer der Griinde
dafiir, dass Kinderhexenprozesse nicht selten am Ende der Hexenverfolgungen iiberhaupt
standen. — Alison Rowlands, «... ein armes verfiithrtes und betrogenes Kind ...». Hexen-
prozesse gegen Kinder in Rothenburg ob der Tauber, 15871709 (257-266), skizziert die
Hexenverfolgungen, die in Rothenburg ob der Tauber von 1587-1709 stattfanden und bei
denen die Kinder einen grossen Anteil (mehr als die Hélfte!) hatten. Wihrend Verleum-
dung hart bestraft wurde, galten die Kinder zunehmend als durch Erwachsene (Frauen)
Verfiihrte, die geistlich betreut wurden. — Nicole J. Bettlé, Kinderhexen und Kinderhe-
xenprozesse in der Schweiz (267-284), nimmt Teile der Ergebnisse ihrer 2013 veréffent-
lichten Dissertation Wenn Saturn seine Kinder frisst: Kinderhexenprozesse und ihre Be-
deutung als Krisenindikator (Bern 2013), voraus, wobei sowohl der Beitrag als auch die
Dissertation ein ziemliches argumentatives Potpourri darstellen, aus dem sich nicht viel
Verniinftiges herauslesen ldsst. Ein Beispiel S. 276f.: «Das Thomasevangelium (Apokry-
phen), das die Kindheit von Jesus Christus schildert (fiinf bis zw6lf Jahre), wurde nicht in
den Kanon der Bibel aufgenommen. Dies ist nicht erstaunlich, denn es handelt sich dabei
keineswegs um eine heldenhafte Geschichte. Dem Evangelium zufolge besass Jesus als
Kind einen dusserst schlechten Charakter und war sowohl eigensinnig als auch boshaft.
Erst mit acht Jahren trat ein plétzlicher Wandel in seinem Wesen ein. Das 16. und 17.
Jahrhundert war ebenfalls von einem eher pessimistischen Kinderbild gepriagt.» — Petr
Kreuz und Zuzana Hara$tova, Hexenkinder in den béhmischen Lindern und im Gebiet
der heutigen Tschechischen Republik (285-306), widerlegen die Ansicht, dass im Verlauf
des Massenhexenprozesses, der in den Jahren 1651-1652 im Fiirstentum Neisse in Schle-
sien mit rund 250 Opfern gefithrt wurde, angeblich 17 Kinder im Alter von 9 Monaten(!)
bis 6 Jahren hingerichtet wurden; es handelt sich in der grossen Mehrzahl um Erwachse-
ne! — Liv Helene Willumsen, Als Hexen angeklagte Kinder in Nord-Norwegen im sieb-
zehnten Jahrhundert (307-331), analysiert die Aussagen von sechs kleinen Méadchen, die
anldsslich der grossen Hexenpanik von 1661-1663 in Nord-Norwegen (Finmark) verhort
wurden und die ausserordentlich reich an damonologischen Elementen sind, und kann
diese auf die Frau eines Astrologen und Arztes zuriickfiihren, die zusammen mit ithrem
Mann in den Norden verbannt worden war und die im «Hexenlochy» eingesperrten Frauen
und Kinder besuchte und zu Gestindnissen driangte (doch erfihrt man nichts tiber die
Motive dieser Frau). Willumsen scheint das folkloristische Element iiber- und die Rolle
des Schreibers zu unterschidtzen. — Wolfgang Schild, Zurechnungsfihigkeit der Kin-
der(hexen) (335-347), stellt fest, dass die Hinrichtungen von Kindern unter 14 Jahren mit
dem damaligen Recht (z. B. Carolina) eigentlich unvereinbar waren und sich letztlich nur
aus dem Sonderrecht erkldren lassen, dem die Ketzerei als crimen laesae majestatis un-

SZRKG, 110 (2016)



516 Rezensionen — Comptes rendus

terworfen war. — Pia Schmid, Auffallende Kinder im beginnenden 18. Jahrhundert. Die
Herrenhuter Kindererweckung 1727 und das schlesische Kinderbeten 1707/08 (349-364),
schildert die Herrenhuter Kindererweckung von 1727 und ihre Vorlduferin, das schlesi-
sche Kinderbeten von 1707/08, als eigenstindige Kinderkulturen, die erstmals positiv
gesehen wurden, im Gegensatz zur «Kultur» der Kinderhexen. — Falk Bretschneider,
Kindheit und Jugend im Zuchthaus. Heranwachsende in den frithmodernen Institutionen
der Einsperrung (365-395), beschreibt das friihneuzeitliche Zuchthauswesen (mit Beispie-
len aus Sachsen), das sich insbesondere dadurch auszeichnete, dass Erwachsene und
Kinder in den gleichen Institutionen untergebraucht wurden, nicht zuletzt, weil diese
«einem grundlegenden ideologischen Leitmuster der frithneuzeitlichen Gesellschaft folg-
ten», ndmlich dem sozialen Modell des «Hauses» (ideologisiert von Otto Brunner). Ent-
sprechend bezog sich der Begriff der Waisenkinder nicht nur auf elternlose Kinder, son-
dern auch auf Kinder ohne richtigen hiuslichen Autorititskontext; es gab nicht nur «phy-
sische», sondern auch «moralische» Waisen. Die Anstalten befriedigten nicht nur Dis-
ziplinierungs- und Erziehungszwecke, sondern erfiillten auch Schutzfunktionen, denn fiir
Kinder aus den drmsten Schichten der Gesellschaft waren Dinge wie ein eigenes Bett,
saubere Kleidung, regelmédssige Nahrung oder eine geheizte Stube nachgerade ein Luxus.
Nichtsdestoweniger war das Leben im Zuchthaus kein Zuckerschlecken, sollte es auch
nicht sein, sondern ausgefiillt von Arbeit und Gebet, auch fiir die Kinder. In moderneren
Anstalten gab es aber auch schon Schule und besseres Essen fiir Kinder — ohne dass man
wiisste, ob ihnen das in ihrem kiinftigen Leben auch tatsdchlich weitergeholfen hat. —
Markus Wiencke, Social Support in the Space of the Street. Children and Adolescents in
Mwanza, Tanzania (399-412), beruht auf Markus Wiencke, Strassenkinder in Tansania.
Ihre Lebenswelt in der Stadt Mwanza, Berlin, 2. Aufl. 2009 (Berliner Beitrige zur Ethno-
logie 17). — Hartwig Weber, Religion der Strasse. Uberlebensstrategien jugendlicher
Strassenbewohner in Kolumbien (413-426), beschreibt die Religion der Strasse in Kolum-
bien, bei der sich Inhalte der christlichen (rémisch-katholischen) Tradition mit Elementen
der nichtchristlichen, indigenen und afroamerikanischen Kulte (Amulette, Liebeszauber,
Beschworungen) mischen. Neben der Jungfrau Maria und dem Jesuskinde werden in
Kolumbien gerne auch die Seelen im Fegefeuer angerufen, mit Vorliebe die Seelen der
eigenen Vorfahren. Als Vermittler diente ein Seelenfiihrer. — Laut Felix Riedel, Kinder in
afrikanischen Hexenjagden. Akteure, Opfer, Subjekte (427-444), hidufen sich aus gewis-
sen Regionen des afrikanischen Kontinents seit den 1990er-Jahren Meldungen tiber einen
starken Anstieg von Kinderhexereianklagen mit teilweise extremen humanitiren Folgen.
Dies ldsst sich unter anderem darauf zurtickfiihren, dass Eltern, die selber nicht lesen und
schreiben konnen, ihre schriftkundigen Kinder als bedrohliche Subjekte wahrnehmen.
Eine ganz verheerende Rolle spielen die charismatischen Kirchen, hdufig autochthone
Unternehmen von Autodidakten, die den pfingstkirchlichen Predigern bestimmte Propa-
ganda-Techniken abgelauscht haben und ausserdem in harter Konkurrenz zueinander
stehen. Und schliesslich Filme, die sowohl von diesen Kirchen als auch vom neueren
afrikanischen Filmschaffen verbreitet werden. Auch wenn Kinder in der Regel Opfer der
Hexereivorwiirfe sind, so bieten ihnen diese doch die Moglichkeit, die realen Machtver-
hiiltnisse umzukehren und ihrerseits Macht iiber Erwachsene zu gewinnen. — Alexander
Rodlach, Child-Witches in Today’s Africa with a Special Focus on HIV/AIDS. A Review
(445-463), hat mit Quellenproblemen zu kdmpfen, die an mittelalterliche und frithneuzeit-
liche Zustinde erinnern, obwohl er z.B. iiber Dokumentarfilme verfiigt, die indessen meist
in journalistischer Absicht und ohne grosseres Verstiandnis fiir das Phanomen der Kinder-
hexen aufgenommen wurden. Tatsache ist, dass in Afrika Kinder gelegentlich als Hexen
angeklagt werden, insbesondere Kleinkinder, die zu frith oder in nicht «normaler» Positi-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 517

on geboren wurden, ebenso wie behinderte Kinder. Dabei spielen die Pfingstkirchen
wiederum eine nicht sehr aufgeklérte Rolle, viel mehr als etwa traditionelle Heiler. Diese
Hexereivorwiirfe sind auf eine Modernisierungskrise zuriickzufiihren, die nicht zuletzt in
einem Generationenkonflikt besteht: die Eltern fiirchten, dass sich ihre besser ausgebilde-
ten Kinder nicht mehr an den Pakt zwischen den Generationen halten wiirden. Dagegen
wird ein Zusammenhang zwischen der Ausbreitung von HIV/AIDS und der Zunahme von
Kinderhexen (bzw. Kinderhexenvorwiirfen) wiederum nur in den populdren Medien
hergestellt. — Alles in allem ein sehr gehaltvoller Band, der es erlaubt, sich dem Phéno-
men der historischen Kinderhexen auf vielfache Weise anzunihern.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Miriam Eliav-Feldon/Tamar Herzig (Hg.), Dissimulation and Deceit in Early Modern
Europe, Houndmills/Basingstoke/Hampshire, Palgrave Macmillan, 2015, 250 S.

Dieser kleine, aber feine Band geht auf eine 2012 unter dem Titel «Cultural and Religious
Dissimulation in the Sixteenth and Seventeenth Centuries» an der Universitdt von Tel
Aviv abgehaltene Tagung zuriick. Die Mitherausgeberin Miriam Eliav-Feldon skizziert in
ihrer Einleitung den Rahmen fiir die nachfolgenden Einzelstudien: «All religions agree
that lying is a sin, and yet in the period when Europe was more possessed by religious
fervour than at any other time in its history, telling lies and living a lie were more rampant
than ever» (1). Dieses Liigen und Verstellen war nicht auf die religiose Sphére be-
schriankt, selbst wenn letztere einen grossen Teil des Buches einnimmt, sondern konnte
auch die soziale Existenz betreffen. In Giorgio Rotas einprigsam betiteltem Beitrag «Re-
al, Fake or Megalomaniacs? Three Suspicious Ambassadors, 1450-1600» geht es bei-
spielsweise um drei Individuen, den norditalienischen Franziskaner Ludovico da Bologna,
den Englidnder Anthony Sherley und den armenischen Priester Hakob Margarian, die in
ihrer Zeit als unterschiedlich legitimierte (M6chtegern-)Gesandte auftraten, deren Lebens-
lauf mit vielen «Vielleicht» und «Mdoglicherweise» durchsetzt ist. Eine ausgesprochen
schillernde Existenz war auch der selbstbetitelte luso-malayische «Kosmograph» Manuel
Godinho de Erédia, den Jorge Flores vorstellt und der, in den fernen portugiesischen
Aussenposten Malakka und Goa lebend, die vor Ort abdelegierten Vizekénige wie auch
den Herrscher im Mutterland mit zahlreichen Bittschriften und phantastischen Pldanen
verfolgte.

Was den Bereich der religiosen Doppelbddigkeiten betrifft, so beugt sich Michael D.
Bailey am Beispiel der superstitio iiber die Schwierigkeiten, die im 15. Jahrhundert bei
der Unterscheidung zwischen «richtiger» und «falscher» Religiositit auftraten. Wiahrend
es durchaus Griinde geben konnte, beim Gebrauch unpassender Mittel wenigsten die gute
Absicht zu beriicksichtigen, die damit verfolgt wurde, gab es auch die harte Linie, die
jeden Riickgriff auf «abergldaubische» Praktiken mit Damonenkult gleichsetzte. List und
Tauschung konnten gerade in Zeiten religioser und konfessioneller Zerwiirfnisse mitunter
lebensrettend wirken. Dabei wurde die Kategorie des mendacium officiosum, frei iibertra-
gen als «Notliige», zum Gegenstand theoretischer Uberlegungen, wie Vincenzo Lavenia
anhand der Schriften des aus dem Kirchenstaat stammenden, jedoch ins Elisabethanische
England emigrierten Alberico Gentili illustriert.

Auch wenn die Grenzen zwischen den unterschiedlichen Religionen bzw. den christli-
chen Konfessionen und Lehren klar und unerbittlich schienen, so gab es nichtsdestoweni-
ger Grenzgidnger und Freigeister. Einer davon war der anonyme Autor des 1543 in

SZRKG, 110 (2016)



518 Rezensionen — Comptes rendus

Venedig erschienen Biichleins Beneficio di Cristo, das, so Giorgio Caravale, «in an origi-
nal manner Luther’s justification by faith, a doctrine widely disseminated throughout Italy
in the 1530s and 1540s, with a rejection of predestination — the main concept of Protestant
theology» verband. «[...] while Luther, and even more so Calvin, stated that only the elect
would be saved, the Benefit of the Christ proclaimed that Christ had died on the Cross for
the whole of mankind, and therefore all of the faithful were to be saved» (46). Einer, der
das besagte Bidndchen wahrscheinlich gelesen hatte, war der Florentiner Francesco Pucci,
der fiir sich zum Schluss kam, dass die Erlosung Gottes Geschenk an die ganze Mensch-
heit war, eine Ansicht, mit der er sich zwischen alle Stithle setzen musste: «These ideas
were anathema to the Catholic Church, since they denied the importance of good works as
well as the necessity of baptism and of the other sacraments in attaining salvation; but at
the same time, because of his negation of predestination, he was considered an enemy and
a heretic by all Reformed Churches» (48). Nach einer Irrfahrt durch halb Europa wurde
Pucci 1597 von pépstlicher Seite verurteilt und hingerichtet.

Pucci stellte in seiner Zeit eine intellektuelle Herausforderung dar. Viel bescheidener
waren die «einfachen» Leute aus Lyon, die in Monica Martinats Beitrag vorgestellt wer-
den. Es kam vor, dass sie — aus unterschiedlichen Motivationen — gleich mehrmals ihre
Konfession wechselten, ohne dass dies allzu dramatische Folgen gezeitigt hitte. Weitaus
schwieriger war die Situation der sogenannten marranos, der iberischen Juden, die unter
Zwang zum Christentum Ubergetreten waren und die kollektiv der Verstellung und Heu-
chelei verdichtigt wurden. In Italien wurden, wie Stefania Pastore aufzeigt, die Begriffe
marrano und Heuchler synonym verwendet und die dazu imaginierten schlechten Eigen-
schaften tendenziell auf alle Spanier tibertragen: «literary texts and comedies often quoted
a joke about the Spaniards that involved their mixed origins and their tendency to not
believe in any God» (85-86). Teil der frithneuzeitlichen Vorstellungswelt waren auch die
von Moshe Sluhovsky vorgestellten [ucchi, angeblich riickfillig gewordene jiidische
Konvertiten, die ihren Lebensunterhalt als triigerische Bettler fristeten und die ins weite
Feld der Liber-vagatorum-Literatur gehoren. Einen besonders gut dokumentierten Kon-
versionsfall priasentiert Adelisa Malena, namlich denjenigen von Lea Gaon bzw. Alvisa
Zambelli, einer 1718 in Venedig bekehrten Jidin, die als — je nach Ansicht — christliche
Mystikerin oder Besessene von sich reden machte. Um damonische Besessenheit geht es
auch bei Guido Dall’Olio, namlich um die Frage, ob diese in Einzelfall wahr oder nur
vorgespielt war.

Die Mitherausgeberin Tamar Herzig befasst sich mit echten oder betriigerischen Stig-
matikerlnnen im 16. Jahrhundert, ein Thema, in dem sie sich eine grosse Kompetenz
aufgebaut hat (siche unsere Rezension ihres Bandes «Christ Transformed Into A Virgin
Woman. Lucia Brocadelli, Heinrich Institoris, And The Defense Of The Faith. With the
text of Stigmifere virginis Lucie de Narnia aliarumque spirvitualium personarum feminei
sexus facta admiracione digna» [Rom 2013] in: SZRKG, 109 [2015], 400-402). Sie zeigt
dabei auf schone Weise auf, dass die Polemik um genuine oder aber nur vorgetiuschte
Sigmata von der Rivalitit zwischen den Orden der Franziskaner und der Dominikaner
befeuert wurde, die beide eifersiichtig dartiber wachten, was «ihre» jeweiligen Heiligen
auszeichnete.

Dieser ausgesprochen spannend zu lesende Sammelband bietet erkenntnisreiche Einbli-
cke in die Geistesgeschichte des frithneuzeitlichen Europa, wobei die Blickrichtung meist
von den Randern her mitten ins Zentrum zielt. Er wird durch ein Namenregister erschlossen.

Solothurn Georg Modestin

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 519

Kathryne Beebe, Pilgrim & Preacher. The Audiences and Observant Spirituality of Friar
Felix Fabri (1437/8-1502) (=Oxford Historical Monographs), Oxford, Oxford University
Press, 2014, 270 S.

Der Pilger und Prediger, dem Kathryne Beebe ihre in Oxford erarbeitete Dissertation
zugedacht hat, ist kein Unbekannter. Es handelt sich um den aus Ziirich stammenden
Felix Schmid gen. Fabri, der 1452 im Alter von vierzehn oder fiinfzehn Jahren in den
Basler Dominikanerkonvent eintrat. 1468 kam er nach Ulm, wo der ortliche Konvent kurz
zuvor im Sinn der dominikanischen Observanz reformiert worden war. Angesichts des
Umstands, dass das Basler Haus ein Zentrum der dominikanischen Reform war, ist anzu-
nehmen, dass Fabri gezielt nach Ulm geschickt wurde, um die entsprechenden Anstren-
gungen zu unterstiitzen, und dies um so mehr, als Ulm der erste schwibische Konvent
war, der sich der Reform anschloss. Sechs Jahre spiter, 1474, wurde Fabri dauerhaft dem
Ulmer Haus zugeteilt, wo er als praedicator generalis und Lesemeister eine weit in das
ndhere und weitere Umland ausstrahlende Lehrtitigkeit ausiibte. Insbesondere diente er
den Dominikanerinnen von «Medingen» (eigentlich Maria Medingen oder Mddingen) und
Medlingen bei Dillingen als geistlicher Vater, wobei sicherlich kein Zufall ist, dass die
beiden Hduser 1467 bzw. 1468 reformiert worden waren. Dariiber hinaus stand er mit
weiteren, auch nichtdominikanischen Hausern in Verbindung, so mit den Zisterzienserin-
nen von Heggbach und den Augustinerchorfrauen von Inzigkofen, um nur einige Héuser
Zu nennen.

Fabri verstarb 1502 in Ulm. Obwohl er dem lokalen Konvent fest angehért hatte, war er
des ofteren auf Reisen gewesen, sei es in Ordensdiensten, sei es «privat», als Pilger: 1475
suchte er beispielsweise Niklaus von Fliie auf; seine beiden ausgedehntesten Pilgerfahrten
fithrten ihn aber ins Heilige Land. 1480 konzentrierte er sich auf Jerusalem, 14831484
bereiste er nebst Jerusalem auch den Sinai und Agypten, wo unter anderem ein Besuch
der Pyramiden auf dem Programm stand. Diese beiden Fahrten inspirierten Fabri zu ins-
gesamt vier Berichten unterschiedlichen Genres, die im Zentrum der vorliegenden Studie
stehen: Nach seinem ersten Jerusalembesuch verfasste er das «Gereimte Pilgerbiichlein»,
ein deutsch gehaltenes Reimgedicht zu Ehren von Fabris adeligen Patronen, denen der
Autor auf der Reise als Kaplan diente. Nach diesem ersten, von der Kritik streng beurteil-
ten Versuch — Kurt Hannemann hat von «dilettantischen Reimassonanzen» gesprochen
(Verfasserlexikon Bd. 2, Sp. 686) — stellte Fabri im Nachgang zu seiner zweiten Pilgerrei-
se, zwischen 1484 und 1488, einen umfangreichen lateinischen Prosabericht zusammen,
das Evagatorium. Von diesem ist, wiederum in Deutsch, das «Pilgerbuch» abgeleitet, eine
Kurzfassung, die ebenfalls fiir Fabris Madzene geschrieben worden ist, in deren Gefolge
sich der Verfasser auf seiner zweiten Reise befand. In seinem letzten Werk, dem «Sion-
pilger», wird die pastorale Dimension von Fabris Schrifttum besonders deutlich: Die
Autorin der Studie charakterisiert das Werk als «a day-by-day guide in vernacular Swabi-
an for a virtual pilgrimage to Jerusalem, Rome and Compostela, meant for those who
could not make the real journey themselves. In this context, and in several manuscripts, it
is specifically directed at cloistered nuns under Fabri’s care in the convents of Medingen
and Medlingen» (79). Diese Zweckgebundenheit widerspiegelt aber nur eine Seite von
Fabris Interessen: Gerade ins Evagatorium, «a day-by-day, month-by-month report of his
long 14834 pilgrimage» (81), ldsst der Autor historische, theologische, naturgeschichtli-
che und auch sonstwie interessante Digressionen einfliessen, die seine moderne Kommen-
tatorin von seinem «almost encyclopaedic interest in collecting and offering all the infor-
mation he gathered from experience and reading» sprechen lésst (81).

SZRKG, 110 (2016)



520 Rezensionen — Comptes rendus

Kathryne Beebes Studie ist eine praktisch angelegte Einfiihrung in Fabris Pilgerschrift-
tum, die insbesondere seinen Platz in der Pilgerliteratur des spiten Mittelalters beleuchtet.
Die in die Darstellung eingebetteten Handschriftenverzeichnisse von Fabris Schriften
konnen als Ausgangspunkt fiir weitergehende Untersuchungen dienen. Die Verfasserin
selbst hat die Fabri-Forschung in einer bestimmten Richtung vorangetrieben: Sie interes-
siert sich ganz besonders fiir Fabris Publikum, soweit sich dieses aus den Besitzvermer-
ken und den Marginalien in den Fabri-Handschriften eruieren ldsst. Dabei unterscheidet
sie zunidchst zwischen einem geistlichen und einem weltlichen Publikum fiir die der Do-
minikaner den «Sionpilger» und das Evagatorium (geistlich) bzw. die beiden Pilgerbiicher
(weltlich) verfasst hat. Das Evagatorium erscheint in dieser Klassifikation als klerikale
Erbauungsliteratur — «leisure reading» bzw. «a schoolbook meant for edifying reading
outside class» (100) — wihrend der «Sionpilger» fiir den «armchair pilgrim» bestimmt
war, wie Kathryne Beebe schon schreibt. Zu diesem Typ gehorten insbesonderen die re-
formierten und damit in strenger Klausur lebenden Dominikanerinnen, deren geistlicher
Ratgeber Fabri war und auf deren Wunsch er — wie es scheint — zur Feder griff. Dieses
Publikum war nicht ganz einfach zu bedienen. Es hatte zwar keine formelle theologische
Ausbildung genossen, war aber doch theologisch anspruchsvoll: Die Schwestern waren
«an audience interested in spiritual writing, (usually) without rigorous theological trai-
ning, but not theologically unsophisticated in their devotions» (119). Damit schliesst sich
ein Kreis: Der Pilger Fabri, der seine Erlebnisse literarisch verarbeitet hat, wird wieder
zum Seelsorger, der seine Schutzbefohlenen ihrerseits auf eine — geistige — Pilgerfahrt
schickt.

Solothurn Georg Modestin

Patrick Bircher, Ad Maiorem Dei Gloriam. Aspekte der Beziehungen zwischen Architek-
tur, Kunst, Musik und Liturgie am Hohen Dom zu Salzburg im 17. Jahrhundert (=Studien
zur christlichen Kunst 11), Regensburg, Schnell+Steiner, 2015, 269 S., Abb.

Die Besprechung des vorliegenden Werkes bietet einige Schwierigkeiten, denn es ist aus
dem Nachlass erschienen: Der Autor verstarb 2009, Mitte vierzig, womit ein Forscherle-
ben, das sicherlich noch fruchtbare Erkenntnisse zu Tage gefordert hitte, viel zu frith zu
Ende ging. Obschon die Herausgeber, wie das Geleitwort des Regensburger Bischofs Dr.
Rudolf Voderholzer erwihnt, das 2004 abgeschlossene Manuskript als druckfertig erach-
teten, bin ich mir nicht sicher, ob der Autor fiir den Druck nicht da und dort noch Verbes-
serungen angebracht hitte. Die folgenden Bemerkungen erreichen Bircher nicht mehr,
bloss noch das diesem Buch zu wiinschende Lesepublikum.

Bircher hat Jurisprudenz, Geschichte, Liturgiewissenschaft und Kirchenmusik studiert
und daher die besten Voraussetzungen, das gestellte Thema interdisziplindr zu bearbeiten.
Diese Zielsetzung spricht er in der Einleitung dezidiert an; die Wechselbeziehungen zwi-
schen Architektur, Kunst, Musik und Liturgie am Beispiel der Salzburger Domkirche im
Barockzeitalter herauszuarbeiten ist sein Herzensanliegen. Dieser hohe Anspruch kann
allerdings nicht durchwegs eingehalten werden. Nachdem der Autor kurz die historischen
Voraussetzungen skizziert hat, verfahren die drei folgenden grossen Kapitel Architektur
und Kunst, Musik, Liturgie dann doch auf weite Strecken additiv und auf die versproche-
ne Schilderung der Zusammenhinge wartet man vielfach vergeblich. Allerdings ist dies
ein darstellerisches Problem jeder interdisziplindren wissenschaftlichen Arbeit. Bisweilen
erliegt der Autor auch der Gefahr, bloss auf die Normen, statt auf die Praxis zu rekurrie-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 521

ren. Am besten gelingt es ihm, im Schlusskapitel iber die Jubildumsfeierlichkeiten von
1682 die getrennten Bereiche zu einem «Zusammenklang» zu vereinen. Die Ausfithrun-
gen iiber den Verlauf der Jubeloktav, die Gottesdienste und Prozessionen, die Akteure und
den ephemeren Rahmen (besonders die insgesamt sieben Ehrenpforten) lesen sich span-
nend, weil der Autor nicht bloss literarische, sondern auch bildliche und musikalische
Quellen heranzieht. Dass Kirchenraum und -musik eng mit der Liturgie zusammenhén-
gen, wird vom Autor schon einleitend betont und immer wieder gesagt, ist aber fiir den
Barockforscher eigentlich selbstverstindlich — die Schwierigkeit ist wohl die, diesen
Sachverhalt heute, gerade innerhalb der katholischen Kirche, nachzuvollziehen. Bircher
weist aber auch auf die ebenfalls starken Verbindungen zwischen kirchlicher Prunkentfal-
tung und dem Reprisentationsbediirfnis des weltlichen Herrschers, der ja der Salzburger
Metropolit auch war, hin. Sakrales und Profanes sauber zu trennen, wie es dann die Auf-
kldrung postulierte, war in der Zeit davor ein Ding der Unmdéglichkeit. Auch dafiir fehlt
uns heute oft das Verstindnis, wie der Autor richtig bemerkt.

Trotz diesen generell einschrinkenden Bemerkungen hat das Buch seine Qualititen.
Generell ist es ein gutes Grundlagenwerk flir weitere Forschungen. Besonders das Kapitel
iber die Musik fiillt eine schmerzliche Liicke, denn gemessen an ihrer Bedeutung ist die
Salzburger Kirchenmusik des Barock sehr schlecht erforscht. Die einzige grossere Studie
zum Thema von Ermst Hintermaier ist Typoskript geblieben und daher faktisch nicht
greifbar. Fundierte Monographien {iiber die zwei bedeutendsten Komponisten Heinrich
Ignaz Franz Biber und Georg Muffat fehlen, ebenso ausfiihrliche Arbeiten iiber die Be-
ziehungen auswirts, etwa zum Wiener Hof oder den stiddeutsch-osterreichischen Klos-
tern, die vermutlich sehr eng waren. Bircher hat die spirlichen an verstreuter und entlege-
ner Stelle erschienenen Forschungsergebnisse zu einer lesbaren Gesamtdarstellung zu-
sammengefligt. Etwas fremd allerdings mutet der Exkurs iiber die Orgeln im Salzburger
Dom an, bei dem der Autor — moglicherweise leidenschaftlicher Organist — in die Gegen-
wart springt und seine Fachkenntnisse zur Schau stellt. Aber man vernimmt mit Interesse,
dass die im 19. Jahrhundert abgebrochenen vier Musikertriblinen an den Vierungspfeilern
nunmehr wiederhergestellt sind, was eine stilechte Auffiihrung musikalischer Werke der
Barockzeit, etwa der riesigen 53-stimmigen und nach neuen Erkenntnissen Biber zuge-
schriebenen Festmesse ermoglichen wiirde.

Auch das Kapitel tiber die Liturgie diirfte nicht tiberfliissig sein, nachdem das Wissen
dartiber in nachkonziliarer Zeit nicht nur bei katholischen Laien rapid schwindet. Der
Autor behandelt hier auch Gebiete, die nicht sogleich ins Auge fallen, etwa den «Sakral-
raum als Audienzsaal Gottes» im Rahmen eines Unterabschnitts iiber die Zusammenhén-
ge zwischen Liturgie und Hofzeremoniell. Das bisher nur fiir Italien belegte Musikma-
zenat der Bruderschaften findet in Salzburg eine Parallele. Zum Schluss interpretiert
Bircher ausfiihrlich die bekannte und viel reproduzierte Radierung von Melchior Kiisell
(die auch den Umschlag des Werkes schmiickt): Sie ist eine der aussagekréftigsten bildli-
chen Quellen zur Praxis der mehrchorigen Kirchenmusik des Barock. Etwas enttduschend
ist die zwar im lokalen Bereich erschopfende, aber sonst etwas enge Literaturverarbei-
tung. Die grundlegenden Studien von Wolfgang Reinhard oder Andreas Holzem etwa
oder die massgeblichen Arbeiten zur Wallfahrt von Wolfgang Briickner und Walter Hart-
inger sind dem Autor unbekannt. Sie hitten auch den bewusst auf die Spitze gerichteten
Blick etwas nach unten ausweiten konnen und den sozialgeschichtlichen Ertrag der Arbeit
erhoht. Aber wie gesagt: Vielleicht hétte Bircher sie noch eingearbeitet.

Bircher korrigiert mit seinem Buch die lange Zeit in der Liturgiewissenschaft vorherr-
schende Auffassung, nach dem Konzil von Trient habe es in der Kirche eine «eherne
Einheitsliturgie» gegeben, indem er auf einige Salzburger Besonderheiten hinweist. Die

SZRKG, 110 (2016)



522 Rezensionen — Comptes rendus

Erstarrung erfolgte erst im 19. Jahrhundert, die frithere Forschungsmeinung ist aber vor
allem auch deswegen nicht haltbar, weil innerhalb der gesamten Gottesdienstpraxis, an-
ders als heute, die Messe gar nicht einen so prominenten Platz einnahm, sondern noch
andere Frommigkeitsformen, die von den Ritualien weniger oder kaum geregelt waren,
eine grosse Rolle spielten, namentlich beim einfachen Gldubigen. Bircher zeichnet ein
positives Bild vom Barock und wiinscht sich zum Schluss, es méchten barocke Architek-
tur, Kunst und Musik heute wieder mit der Liturgie zusammengefiihrt werden. Dem kann
der Rezensent nur beifillig zustimmen, aber angesichts der heute besonders in der katho-
lischen Kirche vorherrschenden antibarocken Stimmung, die auch Bircher unterschwellig
anmerkt, diirfte dies ein frommer Wunsch bleiben: Wahrscheinlich miissen wir uns wei-
terhin mit «profanen» Auffithrungen der Werke der grossen Salzburger Meister der Kir-
chenmusik begniigen. Die Diskographie auf S. 268 ist aber (bewusst?) sehr unvollstandig:
Von Biber gibt es inzwischen recht viele Einspielungen verschiedener grosser kirchenmu-
sikalischer Werke und auch die einzige erhaltene grosse Messe «In labore requies» von
Muffat ist in einer Interpretation von Konrad Junghénel schon linger (1999) auf CD
greifbar (und socben ist eine weitere Aufnahme unter Johannes Strobl mit der Capella
Murensis und Les cornets noirs erschienen).

Der Verlag hat dem Werk seine gewohnten Sorgfalt angedeihen lassen; es ist nicht
bloss eine anregende Lektiire, sondern auch ein Schmuck des Biicherregals. Und ein
wiirdiges Gedenken fiir den zu friith verstorbenen Autor.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Enlightenment & Free-thinker’s. Aufkldrung in England. John Toland (1670-1720).
Briefe an Serena & Pantheistikon, hg. Heiner Jestrabek, Reutlingen, Verlag Freiheits-
baum, edition Spinoza, 2015, 211 S.; Heiner Jestrabek, Der Ausgang des siecle des
Lumieéres, dem Jahrhundert der Aufkldrung & Anarcharsis Cloots, der «Redner fiir die
ganze Menschheit», Reutlingen, Verlag Freiheitsbaum, edition Spinoza, 2016, 166 S.

Was kennzeichnet abendlidndisches Denken und abendldndische Kultur? Wo nahmen
beide ihren Ausgangspunkt und wer waren ihre herausragenden Vertreter? Diesen Fragen
geht Heiner Jestrabek in seinen letzten beiden Bianden nach. Dabei stellt er Personlichkeit
und Werk heute weniger bekannter, aber zu ihrer Zeit 6ffentlichkeitwirksamer Aufkldrer
vor: John Toland und Anarcharsis Cloots.

Der erste Band «Enlightenment & Free-thinker’s» widmet sich der Aufkldrung und den
Aufkldarern in England, Irland und Schottland, einem Zentrum der europdischen Aufkla-
rung. Das sich damals dort herausbildende Freie Denken war Voraussetzung und Folge
der «Glorreichen Revolution» (1688/89), dem erfolgreichen Kampf gegen Krone und
Klerus und dem grofien Kompromiss zwischen Adel und Biirgertum, in dem das Biirger-
tum mit sicherem «kapitalistischen Instinkt» (Otto Riihle, Die Revolutionen Europas,
Dresden 1927, Bd. 1, Nachdruck Wiesbaden 1973, 340f) seine Interessen, die sich ideolo-
gisch in den Forderungen des Liberalismus: Schutz des Privateigentums, personliche
Freiheit und Religionsfreiheit ausdriickten, durchsetzte. Dabei spielte die Infragestellung
des Christentums und der Religion im Allgemeinen eine Initiativrolle, zumal neue geo-
graphische geschichtliche und wissenschaftliche Erkenntnisse beide stirkten.

Jestrabek stellt die wichtigsten Vordenker, Hauptvertreter und Nachfolger dieser Frei-
denker in kurzen Portrits, teils mit Ausziigen aus ihren Werken, vor (19-59): John Wiclif
(1320-1384), Francis Bacon (1561-1626), Edward Herbert (1583-1648), Thomas Hobbes

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 523

(1588-1679), John Milton (1608-1674), Gerrard Winstanley (1609-1676), Samuel Butler
(1612-1680), Isaac Newton (1643-1727), John Locke (1632-1704), Charles Blount
(1654-1693), William Molyneux (1656-1698), Matthew Tindal (1657—-1733), Thomas
Woolston (1668-1733), Bernard de Mandeville (1670-1733), Anthony Ashley-Cooper
(1671-1713), Anthony Collins (1676-1729), William Whiston (1667-1752), Jonathan
Swift (1667-1745), Thomas Chubb (1679-1747), David Hume (1711-1776), Oliver
Goldsmith (1728-1774), Josef Priestley (1732-1804), Robert Burns (1759-1796),
Thomas Paine (1736-1809), William Godwin (1756-1836), Mary Wollstonecraft (1759
1797), Mary Shelley (1797-1851) / Percy B. Shelley (1792-1822), Robert Owen (1771~
1858), Mary Anne Evans (George Eliot) (1819-1880) und Bertrand Russel (1872-1970).

Es folgen die Biografie von John Toland und eine Charakterisierung seiner Werke mit
Textausziigen (61-92). Dabei stiitzt sich Jestrabek hauptsidchlich auf den zweiten Band von
Fritz Mauthner, Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande, Aschaffenburg 201 1.

AnschlieBend werden Ausziige von Tolands Werken wiedergegeben: Die ersten drei
von insgesamt fiinf Briefen an Serena 1704 (93—150). Hinter der Briefadressantin Serena
verbirgt sich Koénigin Sophie Charlotte (1668-1705), die Frau des Preuflenkonigs Fried-
rich I., die Toland 1701 in Berlin «als charmante, geistvolle und den kulturellen und
wissenschaftlichen Fragen ihrer Zeit gegeniiber aufgeschlossene Gespriachspartnerin
kennen- und schitzengelernt hatte» (75). Im ersten Brief geht es um den Ursprung und die
Macht von Vorurteilen, der zweite handelt von der Geschichte der Unsterblichkeit der
Seelen und der dritte untersucht den Ursprung des Goétzendienstes. Toland bezieht sich
auf viele antike, griechisch-romische Philosophen und Historiker und nimmt in seiner
Argumentation die materialistische Religionskritik Ludwig Feuerbachs (1804-1872)
vorweg.

Es folgen in der Ubersetzung Tolands ein Auszug aus Giordano Brunos Die Vertrei-
bung der triumphierenden Bestie (151-155) und sein 1720 veréffentlichtes Pantheistikon
(156—181). Jestrabek gilt es als «Tolands wichtigstes Werk zum Lebensende, quasi sein
Credo und eine Zusammenfassung seiner wichtigsten Aussagen» (87). Hier fordert To-
land zu einer pantheistischen Genossenschaft auf, faktisch zu einer «Vereinigung der
auserlesenen Freidenker zu einem vorldufig geschlossenen Bund ohne Christus und Gott»
[Fritz Mauthner] (88).

Wiedergegeben werden auch die Satzung fiir die «Abhaltung der Versammlungen des
Sokratischen Bundes» (182-197) und eine «Kurze Erorterung iiber die Philosophie der
Pantheisten und ihre Nachachtung sowie tiber das Ideal des sittlichen Menschen» (198—
205). Den Schluss des Bandes bilden «John Tolands Bibliographie» (206-207) und litera-
rische Hinweise zur «Aufkldarung in England» (208-210).

Jestrabek hat den Band didaktisch mit vielen erklirenden Anmerkungen aufbereitet und
zeitgendssischen Drucken und Bildern von Personlichkeiten und Reproduktionen der
Buchtitel von Toland ausgeschmiickt.

Der zweite Band beschiftigt sich mit Leben, Werk, Weltanschauung und politischen
Aktivititen von Anacharsis Cloots: «Johannes Baptista Hermanus Maria Baron Cloots
von Gnadenthal, bzw. Jean Baptiste Baron de Cloots du Val-de-Gréce, stammte aus dem
holldandisch-preuBBischen Adel und nannte sich spéter Anacharsis Cloots, geboren am 24.
Juni 1755 auf Schloss Gnadenthal bei Kleve (Cleve) und nach einem Schauprozess guillo-
tiniert am 24. Mérz 1794 in Paris. Cloots war ein atheistischer Philosoph der franzgsi-
schen Spitaufkldrung, Anhidnger und engagierter Politiker der Franzdsischen Revolution,
gewihlter Abgeordneter der Nationalversammlung und zeitweise Prisident des Jakobiner-
clubs. Er gab sich — zur Betonung seines kosmopolitischen Anspruchs — den Beinamen
Orateur du genre humain («Redner fiir die ganze Menschheity, oder das «Menschenge-

SZRKG, 110 (2016)



524 Rezensionen — Comptes rendus

schlecht>).» (7) Diese zusammenfassende Kennzeichnung wird ausfiihrlich und detailreich
im einleitenden Beitrag «Der Ausgang des siécle des Lumiéres, dem Jahrhundert der
Aufkldarung. Anacharsis Cloots, der «Redner fiir die ganze Menschheity» (7-90) be-
schrieben, wobei Jestrabek hauptsidchlich auf die Dissertation von Selma Stern (1890
1981) iiber Cloots zuriickgreift (Selma Stern, Anacharsis Cloots der Redner des Men-
schengeschlechts, Dissertation Berlin 1914).

Anschlieend geht Jestrabek auf «Rezeption und Nachwirkungen» (91-102) des Spét-
aufkldarers durch Historiker ein, verweist darauf, dass es keine wertneutrale Geschichts-
schreibung gebe und deshalb die Stellung zur Franzosischen Revolution zeige, «ob ein
Historiker reaktiondr oder demokratisch gesonnen» (94) sei. Fiirs Hier und Heute gilt
entsprechend: «Lehren aus der Geschichte zu ziehen, heifit deshalb die Forderungen von
Demokratie und Laizismus zu erfiillen.» (100)

Es folgen vom (inzwischen hundertjdhrigen) Prof.em. Theodor Bergmann neu iibersetz-
te Dokumente: Cloots Drama (1786): «Der triumphierende Voltaire oder die enttduschten
Priester» (103—115), einige seiner Reden vor dem Nationalkonvent: die am 19.6.1790
gehaltene «Fiir das Komitee der Ausliander» (117-119), die vom 12.8.1792 «Im Namen
der PreuBischen Foderierten» (120-121), die vom 17.11.1793 «Die Religion ist das grofite
Hindernis» (122-125) und die «Offentliche Erklirung fiir den Nationalkonvent: Die
Spektakel oder Einfluss auf die 6ffentliche Erziehung» vom 26.12.1793 (126-131); in
diesen Texten werden Cloots kosmopolitische und laizistische Anschauungen faBlich.

Im nachfolgenden Beitrag: «Die Parteienkdmpfe der Franzosischen Revolution um den
Laizismus» (132—157) charakterisiert Jestrabek nicht nur die verschiedenen Positionen
der an der Revolution beteiligten Parteien und Gruppierungen zum institutionellen Klerus
(Papsttum und Priesterschaft) und den damit verbundenen terroristischen Aktionen; der
Autor verteidigt auch selbstbewul3t die Radikalen: die Cordeliers (Jean-Paul Marat, Geor-
ge Jacques Danton, Camilles Desmoulins), die Hérbertisten (Jacques-René Hébert, Pierre-
Gaspard Chaumette) und den Enragés (Jacques Roux); denn diese bekdmpften am kom-
promisslosesten jede religiose und kirchliche Verdummung des Volkes und setzten sich
fiir die sozialen Belange der unteren Volksklassen ein.

Abschlieend wird «Der Republikanische Kalender der Franzosischen Revolution»
(158-161) erkldrt; bibliographische Hinweise (162-165) folgen. Auch dieser Band ist
reich bebildert und enthilt viele erkldrende Hinweise. Beide Bande Heiner Jestrabeks sind
solide gearbeitete, aufklirerische Volksbiicher.

Bad Miinstereifel Ruth Wilma Albrecht

Fabian Fechner, Entscheidungsprozesse vor Ort. Die Provinzkongregationen der Jesui-
ten in Paraguay (1608-1762) (=Jesuitica, Quellen und Studien zur Geschichte, Kunst und
Literatur der Gesellschaft Jesu im deutschsprachigen Raum 20), Regensburg, Verlag
Schnell & Steiner, 2015, 356 S.

Die Gesellschaft Jesu gilt gemeinhin als zentralistisch regierte Organisation, die in der
Frithen Neuzeit im Zuge von Globalisierung, Konfessionalisierung sowie durch einen
tiefen Wandel der Verwaltungspraxis und Schriftlichkeitsfunktionen die mittelalterlichen,
synodal verfassten Orden ersetzte oder reformierte. Dass ihrer Kommunikation und Ad-
ministration tatsdchlich ein pyramidales Konzept zugrundelag und dass Ignatius von
Loyola in Zusammenarbeit mit dem Sekretdr Juan de Polanco dieses gegen zahlreiche
Widerstinde aufbaute, ihre Nachfolger weiterfiihrten und dass es Anspruch der General-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 525

superioren und Provinzidle bis zur Aufhebung des Ordens 1773 bildete, weist Markus
Friedrich in seiner 2011 erschienenen Habilitationsschrift Der lange Arm Roms? Globale
Verwaltung und Kommunikation im Jesuitenorden 1540-1773 plausibel nach. Allerdings
macht er auch darauf aufmerksam, dass die Gesellschaft Jesu neben rémischen bzw. rein
hierarchisch kommunizierten Entscheidungen und Normen noch einen anderen Referenz-
rahmen brauchte, um in ihrer weltweiten Ausdehnung funktionsfihig zu sein.

Dabei verfiigte die Gesellschaft Jesu immer auch iiber synodale Elemente: die General-
kongregation als hochste Instanz, aber auch die Prokuratoren- und Provinzkongregationen
als Versammlungen eines reprisentativen Mitgliederausschusses. Im alltdglichen und
konkreten Leitungsvollzug waren diese in ihrer Position den Kompetenzen der obersten
Amtstriger aber nachgeordnet. So betont Friedrich, dass zum Wesen der Gesellschaft Jesu
die bemerkenswert seltene Abhaltung von Generalkongregationen gehorte. Erstaunlich ist
aber trotzdem, dass in den umfangreichen Monumenta Historica Societatis Iesu die Quel-
len der Kongregationen nie ediert wurden. Wohl liegen die Dekrete der Generalkongrega-
tionen im Institutum Societatis lesu gedruckt Mitte des 18. und Ende des 19. Jahrhunderts
vor. Dabei handelt es sich aber um ein Handbuch, das in die Bibliothek jeder Niederlas-
sung gehort. Den Anspriichen einer Edition wird es bei weitem nicht gerecht. Die Ab-
weichungen zu den Manuskripten sind betrichtlich, zudem fehlen neben den Dekreten die
vorbereitenden und begleitenden Akten, was jegliche Forschung verunméglicht. Laszlo
Lukéks hat sich wohl mit der Edition von Provinzkongregationen beschiftigt. Sein um-
fangreiches Manuskript schlummert aber unvollendet im Archiv des Historischen Instituts
der Gesellschaft Jesu in Rom. Dass der Orden selbst die Erschliessung dieser Quelle in
den letzten Jahrzehnten nicht gefordert hat, ist ein Rétsel, zumal er sich intensiv darum
bemiiht hat, zu einem synodalen Urgrund seines eigenen Wesens vorzudringen.

Fabian Fechner hat sich wihrend seiner Studien der Geschichte und Literatur in Tiibin-
gen und Buenos Aires sowie withrend ausgedehnter Forschungsaufenthalte in Rom, Sevil-
la und Lima eingehend mit den Reduktionen der Provinz Paraguay und dem Guaranikrieg
beschiftigt. In der heute breit abgestiitzten Erforschung des Kulturtransfers zwischen
Neuer und Alter Welt gelten die Reduktionen als Schamier schlechthin des Kontakts
zwischen Missionaren und indigener Bevolkerung. Es ist allgemein anerkannt, dass dort
keine einseitige Ubernahme europdischer Normen stattfand. Vielmehr kam es durch die
notgedrungene lokale Anpassung romischer Weisungen zu einem Wechselverhiltnis von
Identitédtsbildung und Kulturtransfer zwischen Jesuiten und Indios. Fechner merkte wih-
rend seinen Forschungen im Generalsarchiv der Gesellschaft Jesu in Rom, dass die Pro-
vinzkongregationen von Paraguay die Rolle einer Vermittlerin und eines Entscheidungs-
gremiums zwischen der Gesellschaft Jesu vor Ort und der Ordenskurie in Rom einnah-
men. Die bisher nicht erschlossenen Akten der Kongregationen bilden den direktesten
Zugang zu offenen Fragen, die sich in der Begegnung von Missionaren und Indigenen
ergaben. Die alle sechs Jahre einberufenen Kongregationen ernannten zudem sogenannte
Prokuratoren, die nach Europa und wieder zuriickreisten und Informationen, Ware und
Personen im Kontakt mit den stationdren Prokuratoren in Rom, Madrid, Lissabon und
Sevilla austauschten.

Fechner hat damit nicht nur ein Element jesuitischer Verwaltung gefunden, das den
Blick auf die pyramidale Verfasstheit des Ordens ergénzt, sondern er gibt damit auch
Antwort auf neue aktuelle Fragen zur Erforschung von Herrschaft in globalgeschichtlicher
Sicht. Es gelingt ihm eine Darstellung von Politik als Kommunikationsprozess, in dem
Herrschaftsausiibung als Ineinandergreifen von polyzentrischen Aushandlungsprozessen
verstanden wird. Lokale Beratungen in Paraguay wurden in den Verwaltungszentren in
Rom wahrgenommen, kommentiert, was wiederum auf die Gemeinschaft am Ausgangsort

SZRKG, 110 (2016)



526 Rezensionen — Comptes rendus

zuriickwirkte. So kommt zum Vorschein, welche Bedeutung Missionaren in Regionen
schwach ausgeprigter Staatlichkeit zukommt, und dass auch in Gebieten des koniglichen
Patronats die Priasenz romischer Instanzen gegeben war. Aber auch der Jesuitenorden
selbst erscheint als soziale Gruppe, die in verschiedene Partikularinteressen untergliedert
war, und deren Mitglieder zwischen Ordensoberen und weltlichen Autorititen agierten
und sich dabei sowohl sachspezifischen, lokal gebundenen Entscheidungsmotiven als
auch einem allgemeingiiltigen Ordensethos verpflichtet sahen.

In einer allgemeinen Beschiftigung mit dem Wesen der Provinzkongregationen kommt
Fechner zum Schluss, dass die urspriinglich intendierten Kompetenzen des Gremiums eng
gesteckt waren: Es ging lediglich um die Wahl des Prokuratoren, der Informationen nach
Rom bringen und entsprechende Weisungen zuriickvermitteln sollte. In Wirklichkeit aber
wurde die Provinzkongregation zum Forum, in dem die Richtungskdmpfe in der Provinz
ausgefochten und dem Generalat iibermittelt wurden. So werden die Akten zum Spiegel
von Amtshandlungen zwischen der Ordenskurie und der jeweiligen Provinz, zwischen
Interessensgruppen innerhalb einer Provinz und zwischen verschiedenen Provinzen. Die
Kongregation erweist sich so als zentrales Verhandlungs- und Entscheidungsgremium.

Fechner untersuchte den Gesamtbestand der Kongregationsakten der Provinz Paraguay,
allerdings mit dem Fokus auf die Analyse von Entscheidungsprozessen, die die Reduktio-
nen hinsichtlich Legitimierung, Realisierung und Finanzierung betrafen. Diese spielten
sich im Spannungsfeld zwischen dem spanischen Patronat, den ortlichen politischen und
kirchlichen Instanzen und den ordenseigenen Autorititen ab.

In der Zeitspanne von 1608 bis 1762 wurden insgesamt 23 reguldre und vier abgekiirzte
Provinzkongregationen abgehalten, auf denen 522 Anfragen behandelt wurden. Dass sich
die Teilnehmer zu den oft dhnlichen Themen nicht in einer unité de doctrine dusserten, ist
evident. Damit verkniipft ist das Zeugnis der Akten, dass verschiedene Gegenstdnde
wiederholt diskutiert wurden und Interessensgruppen ihre Anspriiche aufeinander ab-
stimmten. So ist eine Spaltung zwischen den zahlenmissig unterlegenen Indiomissionaren
und den in Kollegien wirkenden Jesuiten, die die spanisch stimmige Bevolkerung und
Mestizen betreuten, auszumachen. Wegen der grossen Entfernung war die Teilnahme der
ersteren an den Kongregationen mit grossen Beschwernissen verbunden. Die Provinzlei-
tung versuchte wiederholt, diese zu dispensieren und durch andere Ordensmitglieder zu
ersetzen. Das Machtwort des Generals beharrte aber auf deren addquaten Vertretung. Die
Missionare der Guaranireduktionen versuchten hingegen, wohl begiinstigt durch deren
politische Bedeutung, wiederholt einen Sonderstatus zu erwirken. Thr Superior sollte
einem Rektor gleichgestellt sein. General Acquaviva wollte auch garantiert wissen, dass
die Missionare vor den Prokuratoren eigens vertreten waren, was spiter allerdings nicht
mehr umgesetzt wurde.

Keine Spannungen hingegen finden sich in der Frage des Status der Indios, die in den
Akten einerseits als edel, dann aber als besonders benachteiligt dargestellt werden. Die
Provinz trat einmiitig fiir eine grossziigige Dispenspraxis bei Eheschliessungen ein. Durch
Hartnéckigkeit gelang es dabei den Patres, den General in wenigen Jahren umzustimmen
und ihnen einen grossen Handlungsspielraum zuzugestehen. Zudem sollten die von den
Jesuiten getauften Indios direkt dem spanischen Konig und nicht den spanischen Siedlern
unterstehen, also von der Encomienda, einer Art Leibeigenschaft, ausgenommen sein.
Von der dafiir erforderlichen Tributzahlung konnten die Jesuiten ihre Indios geschickt
dispensieren. Nicht ganz vereinbar damit ist die Politik der Aufnahme von Novizen.
Wihrend in den siebziger Jahren des 16. Jahrhunderts noch Mestizen zugelassen wurden,
héduften sich in der Folge kritische Stimmen. Hier war es das Generalat, das sich gegen
eine vollige Ausgrenzung aussprach, wohl aber 1709 dekretierte, dass keine Mestizen zur

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 327

Priesterweihe zugelassen werden durften. Indios den Weg in den Orden zu ermdglichen,
war bezeichnenderweise in den Akten nie Gegenstand von Beratungen.

Wihrend in Konflikten mit Bischofen und lokalen Instanzen sich die Jesuiten gerne auf
Papst und Konig beriefen, sprach sich der General hingegen tendenziell fur irenische
Losungen und gegen Konfrontationen aus. Das Einvernehmen war ihm grundsitzlich
wichtiger als die Durchsetzung verbriefter Rechte. Hingegen war es fiir ihn selbstver-
stindlich, dass die Jesuiten in den Reduktionen, die Spaniern und Kreolen unzugénglich
waren, eine eigene Rechtsprechung praktizierten.

Zum zentralen Ereignis weltgeschichtlicher Bedeutung, dem Guaranikrieg, finden sich
in den Akten der Provinzkongregationen keine nennenswerten Spuren. Bei der Versamm-
lung von 1750 war er noch nicht aktuell, bei der von 1756 bereits voriiber. Fechner
kommt aber dennoch zum Schluss, dass in der Belastungssituation dieses Krieges die
provinzinterne Situation augenfillig wird, die sich in den Kongregationsakten wiederfin-
det, ja wohl sogar durch die regelméssig durchgefiihrten Versammlungen geschaffen
wurde. Denn sie zeugen von einer dialogalen Form der Beschlussfassung, mit der sie auch
ihr Gehorsamsverstdndnis verbanden. Der General liess aber tiber Gesandte klar kommu-
nizieren, dass er den Vertrag von Madrid mit der damit verbundenen Rdumung von sieben
Reduktionen widerspruchslos und sogleich umgesetzt haben wollte. Dieser direkte Ein-
griff eines Generals widersprach der bisher tiblichen Entscheidungsfindung und fiihrte die
Provinz selbst vor eine Zerreissprobe.

Mit diesem Werk wird die Ordensprovinz Paraguay zu einem Fallbeispiel fiir dezentra-
lisierte Entscheidungsprozesse, die aber immer in Riick- und Absprache mit der Zentrale
erfolgten. Es ist zu vermuten, dass Paraguay kein Sonderfall ist, sondern dass die Akten
anderer Provinzen ein dhnliches Bild vermitteln wiirden. Der Jesuitenorden, der sich
selbst immer {iber das Institut, d.h. die Satzungen, die Dekrete der Generalkongregationen
und die Generalserlasse definierte, zeigt sich in diesem Buch von einer anderen Seite. Das
Ringen um Entscheidungen im Abstimmen verschiedener Positionen und Interessens-
gruppen aufeinander gehort ebenso zu seinem Selbstvollzug wie die bedingungslos gefor-
derte Umsetzung obrigkeitlicher Weisungen. Fechners Buch fuhrt nicht nur bemer-
kenswerte Informationen iiber die Provinz Paraguay zu Tage, sondern animiert dazu, die
entsprechenden Akten anderer Kongregationen auszuwerten, was neue Erkenntnisse zur
jesuitischen Entscheidungsfindung erwarten lasst.

Rom Paul Oberholzer

Dieter Gembicki/Heidi Gembicki-Achtnich (éd.), Le Réveil des coeurs. Journal de
voyage du frere morave Fries. Languedoc, Béarn, Guyenne, Saintonge, Angoumois, Poi-
tou, 1761-1762. Préface de Jean-Paul Chabrol. Cartographie de Jacques Mauduy (=Le
Croit Vif, Coll. Documentaires), Saintes, Editions Le Croit vif, 2013, 521 S., Karten.

Bei dem anzuzeigenden Buch handelt es sich um die erstmalige Edition eines einmaligen
Dokuments, ndmlich eines Tagebuchs des mihrischen Bruders Peter Konrad Fries (1720—
1783), der 1720 in Montbéliard geboren wurde und 1739-1741 in Strassburg Theologie
und Philosophie studierte. Obwohl von beiden Eltern her Lutheraner trat er 1748 in Kon-
takt mit den méhrischen Briidern und wurde zehn Jahre spiter in Herrenhut in deren
Gemeinschaft aufgenommen (biografische Tabelle S. 76-78 der Einleitung). Sein erster
Posten war 1759-1760 in Neuwied, und von dort aus wurde er in den Jahren 17601762
auf eine Visitationsreise nach Frankreich geschickt, um die franzdsischen Reformierten

SZRKG, 110 (2016)



528 Rezensionen — Comptes rendus

(Hugenotten) und allfdllige mahrische Briider in Frankreich zu besuchen. Seit der Revo-
kation des Edikts von Nantes 1685 lebten die Hugenotten im Untergrund oder, um es mit
einem zeitgendssischen Ausdruck zu bezeichnen, in der «Wiiste» (frz. désert). Kinder, die
von einem hugenottischen Pfarrer getauft worden waren, galten als Bastarde, die nicht
erbberechtigt waren. Ehen, die auf einer der heimlichen Versammlungen der Hugenotten
geschlossen wurden, waren nicht giltig, und Verstorbene durften nicht auf einem offent-
lichen Friedhof beerdigt, sondern mussten irgendwo verscharrt werden, was in der Stadt
noch schwieriger war als auf dem Land. Die Pfarrer wurden in Lausanne ausgebildet, aber
aus Kostengriinden konnten sie nur zwei (statt vier) Jahre studieren, d.h. ohne Hebriisch
und Griechisch zu lernen. Immerhin nahm der Druck in der zweiten Hilfte des 18. Jahr-
hunderts ab, und 1787 kam es zu einer Art 6ffentlichen Anerkennung. Auf der andern
Seite griindete Graf Niklaus-Ludwig von Zinzendorf 1722 zusammen mit exilierten Brii-
dern aus Mihren und Béhmen die Niederlassung Herrenhut, die rasch in Deutschland, den
Niederlanden, England und auch in der Schweiz und Frankreich ausstrahlte (Karten, 24).
Herrenhut setzte sich zwei Ziele: einerseits die Missionierung von Heiden in Gronland,
den Karaiben, Surinam und Kurland sowie der Indianer in Pennsylvania (USA) (Karte,
27), und andererseits die Arbeit in der «Diaspora», wozu auch Frankreich gehorte. Anders
als andere Missionare, etwa die Jesuiten, sollten die zu bekehrenden Heiden nicht zu
méhrischen Briidern, sondern nur allméhlich zum Christentum bekehrt werden.

Bereits vor Fries waren erste «Boten» nach Frankreich geschickt worden, so 1730 u
1737. Die Bilanz war recht negativ: Die Hugenotten seien «complétement morts en regard
du Seigneur», und ebenso ihre Pfarrer. Auch sei die Situation fiir die «Boten» sehr gefihr-
lich, die Leute seien allen Fremden gegeniiber sehr misstrauisch, und noch mehr, wenn sie
mahrische Briider witterten. Im Jahr 1745 lernte Zinzendorf in Genf den Periickenmacher
Leonhard Knoll kennen, der in den Jahren 1746-1748 und 1752—-1754 zwei Reisen nach
Frankreich unternahm. Dieser setzte die Verbreitung von Druckschriften der méhrischen
Brider in Frankreich in Gang, doch wollte Zinzendorf nicht, dass Knoll ein drittes Mal
reiste, denn er sei zu unvorsichtig und seine Botschaft vom gekreuzigten Christus mit Blut
und Wunden zu wenig niichtern. Stattdessen wurde Fries geschickt, den man als vorsich-
tiger einschidtzte und der ausserdem, geboren in Montbéliard, zweisprachig war. Fries
brach am 14. Dezember 1760 um 13 Uhr von Neuwied auf und kehrte am 22. September
1762 recht erschopft dahin zuriick. Am 21. November des gleichen Jahres brach er nach
Herrenhut auf, wo er Mitte Dezember ankam und mit der Niederschrift seines Journals
begann, das er am 9. Februar 1763 fertigstellte; es wird nicht klar, ist aber doch recht
wahrscheinlich, dass er iber Vorstufen verfiigte, wohl in Form von berichtenden Briefen,
denn sonst hitte er sich wohl nicht in all den Einzelheiten erinnert, die seinen Bericht
auszeichnen. Dieser scheint auch nur in einem «aide-mémoire» bekannt geworden zu
sein, den Fries fir einen Vortrag verwendete (in Anhang I als Dokument 45 abgedruckt);
das Original blieb rund 250 Jahre im Archiv in Herrenhut liegen und wird erst jetzt zum
ersten Mal publiziert. Als Sukkus des «aide-mémoires» kann festgehalten werden, dass
Fries die Situation in Frankreich noch weniger positiv einschétzte als sein Vorgénger
Knoll: die franzosischen Protestanten liebten die mihrischen Briider nicht, unter ihnen sei
der Deismus weit verbreitet — trotzdem oder gerade deshalb miisse die Mission in Frank-
reich weiter gehen; es gibt denn auch heute noch mihrische Briider in Frankreich. Dies ist
aber wohl nicht das Verdienst von Fries, der alles verurteilt und verdammt, was nicht
«herrenhutisch» und auch nur von weitem nach Aufklirung aussieht — und dies im selben
Jahr, als Voltaires Traité sur la tolérance erschien (1763).

Man kann also den Herausgebern nicht vorwerfen, dass sie ihren Gegenstand iiber-
schiitzen, aber sie unterschitzen ihn auch nicht, sondern betten ihn gut in die Landschaft

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 529

des hugenottischen und aufgeklidrten Frankreichs ein. Thre Editionsgrundsitze sind sehr
verniinftig, und das Journal liest sich denn auch sehr fliissig und spannend. Man kann
fragen, warum Fries sich der franzosischen Sprache bediente, wo er doch wohl urspriing-
lich deutscher Muttersprache war (er beherrscht die deutsche Sprache ohne Gallizismen,
die franzosische aber mit einigen Germanismen), und die Adressaten des Journals auch.
Die Herausgeber vermuten wohl zu Recht, dass er mit der Wahl der franzosischen Spra-
che seinem Gegenstand, den franzosischen Zustdnden, nidher zu sein glaubte. Das Journal
umfasst vier Hefte; das erste berichtet iiber die Reise von Neuwied nach Marsillargues
(bet Montpellier) mit einem Abstecher in die Cevennen (14. Dez. 1760-6. April 1761),
das zweite liber die Reise von Montpellier bis Bordeaux, mit einem Abstecher ins Béarn
(6. April-28. Aug. 1761), das dritte iiber die Reise von Saintonge nach Angoumois (29.
Aug.—9. Dez. 1761) und das vierte tiber den Aufenthalt in Bordeaux und die Riickkehr in
die Schweiz (10. Dez. 1761-16. Juli 1762); allen vier Heften sind sehr anschauliche Kar-
ten und Itinerare beigegeben, die u.a. auch iiber die Transportmittel informieren. Die
Texte sind mit einem ausfiihrlichen Sachkommentar versehen, der keine Wiinsche offen
lasst; er informiert nicht nur iiber Personen, sondern auch iiber Sachen, insbesondere
religiose Begriffe, und verweist nicht selten auf ein dusserst niitzliches Glossar, das sich
in Anhang II findet. Anhang I enthélt 47 zeitgenossische Texte, die zum grossten Teil
unediert sind. Alles in allem eine sehr gelungene Edition, die sowohl liber die Lage der
Hugenotten als auch iiber das Fortschreiten der Aufklarung in Frankreich orientiert, wenn
auch aus einem Blickwinkel, der beiden Gegenstidnden nicht eben wohl gesonnen war.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

19. und 20. Jahrhundert:
Imaginationen, gesellschaftliches Handeln, Verhdiltnis zum Staat

Maren Sziede/Helmut Zander (Hg.), Von der Ddmonologie zum Unbewussten. Die
Transformation der Anthropologie um 1800 (=Okkulte Moderne. Beitrdge zur Nichthe-
gemonialen Innovation), Berlin/Miinchen/Boston, De Gruyter 2015, 300 S.

Anzuzeigen ist der erste Band des Projektes «Gesellschaftliche Innovationen durch
ichthegemoniale> Wissenschaftsproduktion. «Okkulte> Phdnomene zwischen Medienge-
schichte, Kulturtransfer und Wissenschaft», dessen Beitriger aufzeigen, wie um 1800 die
Deutungen psychischer Phinomene sich veridndern. An die Stelle von auflen kommender
Ursachen (Geister, Hexen, Teufel) treten innere seelische Prozesse. Das Uberraschende
ist, dass die damit verbundenen Innovationen nicht von den herrschenden Institutionen
und den in ithnen giltigen («aufgeklidrten») MaBstiben, sondern von «nichthegemonialen»
Gruppen (Okkultisten, Geistheilern, Spiritisten) ausgehen. Man kann von einer aufge-
klarten Ddmonologie» innerhalb einer «okkulten Moderne» sprechen, die um die Wende
zum 19. Jahrhundert in Medizin, Theologie, Religionswissenschaft, Physik (Elektrizitit!')
und tiberhaupt im Verstdndnis des Menschen einen innovativen Wandel ausléste.

Vor allem eines fillt im vorliegenden Band auf: Es ist die innovative Rolle, die in all
dem der Arzt Franz Anton Mesmer, aber — liberraschender Weise — auch sein Gegenspie-

SZRKG, 110 (2016)



530 Rezensionen — Comptes rendus

ler Johann Joseph GaBner, spielte. Daneben findet man, wie zu erwarten, Swedenborg
oder Amand Marc Jacques de Chastenet, Marquis von Puységur, aber auch zahlreiche
weniger bekannte Namen. Doch es handelt sich nicht um eine lexikonartige Aneinander-
rethung von Personen, die Autoren stellen vielmehr besondere Aspekte heraus, die den
innovativen Charakter der zur Sprache kommenden Gestalten und ihrer verschiedenen
neuen Deutungen aufzeigen. Das Faszinierende dabei ist, dass teilweise bis heute giiltige
Beurtetlungen ins Wanken geraten, so wenn Karl Baier bei der Darstellung der Kontro-
verse Mesmer-Gafner im Endergebnis die letztgiiltige Innovation nicht bei Mesmer,
sondern bei Galiner sicht. Alles in allem ein sehr informatives und in seinen Ergebnissen
nicht selten iberraschendes Buch. Eine Anfrage im Blick auf die Religionsgeschichte sei
jedoch erlaubt. Abgesehen von dem duBlerst kenntnisreichen Beitrag von Martina
Neumeyer iiber die «Christliche Mystik» des Joseph von Gorres und den verstreuten Hin-
weisen auf Justinus Kerner sucht man vergebens einen Beitrag, der sich intensiv mit dem
Verhiltnis des Mesmerismus zu religiosen Konnotationen der Somnambulie, speziell im
katholischen Bereich, befasst (etwa den Wundmalen als Zeichen von Heiligkeit, mit einem
Blick auf Clemens Brentano und Anna Katharina Emmerick). Aber vielleicht diirfen wir
dazu eine Studie von Maren Sziede erwarten. Doch nun kurz zu den einzelnen Beitrdgen.
Christian Kassung (Berlin) wendet sich in «Selbstschreiber und elektrische Gespens-
ter» der Entdeckung der Elektrizitit zu und stellt fest, dass diese nicht wirklich zur
Entddmonisierung beitrug, dass sich vielmehr im Spiritismus die Geister bei ihren Mani-
festationen nunmehr gerade der Elektrizitit bedienten. Friedemann Stengel (Halle-
Wittenberg) befasst sich mit Emanuel Swedenborg, der Geister als wirkfihige Wesen
abschaffte, sie aber sozusagen durch die Hintertiir wieder einfiihrte, insofern durch die
Verbindung seiner «aufgeklarten» Deutungen mit «mesmeristischer Magie» bei seinen
Gefolgsleuten im Spiritismus erneut jenseitige Geister auftauchten. Besonderes Interesse
verdient, wie schon angedeutet, der Beitrag von Karl Baier (Wien), der die einzelnen
Facetten der Auseinandersetzung zwischen Mesmer und Gafiner mit ihrer tiberraschenden
Aus- und Nachwirkungen nachzeichnet. Mesmer selbst und seiner Annahme eines unper-
sonlichen Fluidums wie dessen Transformierung in Richtung auf das Unbewusste bei
seinen «Schiilern» und Nachfolgern wendet sich Maren Sziede (Freiburg/Schweiz) zu.
Den praktischen Kontext dazu liefert Tilman Hannemann (Bremen), wobei er das Inei-
nandergreifen von Spiritismus und Medizin, Naturwissenschaft und Religion in den Jah-
ren 1784 bis 1812 aufzeigt. Speziell mit somnambulen und sonstigen Frauen im Feld des
Mesmerismus und ihrem Verhiltnis zu den sie «behandelnden» Magnetiseuren (freilich
ohne speziellen Bezug auf die hintergriindigen jeweiligen Milieus) befasst sich Nicole
Edelmann (Paris). Besonders hingewiesen sei auf den hochinteressanten Beitrag von Jean
Claude Wolf (Freiburg/Schweiz), der die Verbindung des Mesmerismus zur Philosophie
zur Sprache bringt und dabei zu dem erstaunlichen Ergebnis kommt, «dass Kant einer der
Ahnviter des Memerismus» sei. Der Transformierung des Hexenverstdndnisses in Rich-
tung auf eine weltimmanente Erkldarung wendet sich Kathrin Utz Tremp (Fribourg) zu.
Auch Johannes Dillinger (Mainz u. Oxford) befasst sich mit den «Hexen», wobei er fest-
stellt, dass sich zwar die ddmonologische Deutung zugunsten immanenter Erkldrung
verdndert, dass jedoch «Kernargumente» in neuem Gewand weiterleben. Martina
Neumeyer (Eichstitt) und ihre Beschéftigung mit der «Christlichen Mystik» von Gorres
wurde bereits erwihnt. Dabei zeigt sich gewiss eine Art von «Re-Damonologisierung».
Wichtig erscheint jedoch vor allem der Hinweis auf das «unaufgeklirte» Wirklichkeits-
verstindnis der Romantik, fiir das Kunst und Poesie realer ist als blofle Rationalitat (vgl.
hierzu auch: Wolfgang Frithwald, Das Spitwerk Clemens Brentanos, Tubingen 1977). Der
Weiterentwicklung der «Entddmonisierung» im 19. Jahrhundert und den damit verbundenen

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 531

Diskussionen gehen die beiden letzten Beitrdge nach: Stephanie Gripentrop (Basel): «Vom
Mesmerismus zur Hypnose» und Sabine Haupt (Freiburg/Schweiz): «Vom «Genius» zum
«versteckten Poeteny»». Hier sei vor allem auf die Rezeption «mesmeristischer» Vorstellun-
gen im Bereich der Belletristik dieser Zeit, gipfelnd bei E.T.A. Hoffmann, hingewiesen,
wobei Hoffmann freilich nur einen Gipfelpunkt darstellt, vor allem, wenn man die angel-
sdchsische Literatur, beginnend mit der «gothic novel», in Betracht nimmt.

Zum Schluss eine Bemerkung zum durchaus sympathischen Moderne-Begriff des Bu-
ches und der geplanten Reihe. Hier wird ndmlich, auch entgegen neuester Veroffentli-
chungen (vgl. Oliver J. Wiertz [Hg.], Katholische Kirche und Moderne, Miinster 2015),
ernst gemacht mit dem Begriff einer pluralen Moderne, der eben nicht mit einem be-
stimmten rationalistischen Fortschrittsbegriff des 19. Jahrhunderts identisch ist, sondern
irrationale Momente, Mythos und Mystik, ja okkulte Momente, einbezieht.

Wien Otto Weil}

Emiel Lamberts, The Struggle with Leviathan. Social Responses to the Omnipotence of
the State, 1815-1965, Leuven, Leuven University Press 2016, 343 S.

Der Autor Emiel Lamberts, der das vorliegende Buch bereits 2011 in niederldndischer
Sprache herausgegeben hat, legt hier ein grossartiges Buch vor, das sich stellenweise wie
ein Roman liest und grosse Sprachkraft besitzt. Der Leser wird férmlich in eine andere
Welt hineingezogen. Spannung ist gegeben, vor allem dann, wenn Lamberts dem Aufbau
einer «geheimen» katholischen Presseorganisation in Genf nachspiirt. Gustav von Blome
dient Lamberts dabei als (ein) prosopografischer Aufhinger. Dieser schillernde, talentierte
und prinzipientreue Aristokrat, Neffe Metternichs, der mit Bismarck verhandelte, Kaiser
Franz Josef wegen seiner der Kirche gegeniiber ambivalenten Haltung zeitweise weniger
goutierte und am Aufbau eben der vorgenannten «Katholischen Internationalen» beteiligt
war, begleitet den Leser auf einer ldngeren historischen Wegstrecke, in der die katholische
Kirche einen neuen Platz im gesellschaftlichen und politischen Organigramm Europas zu
finden hatte.

Ménner-Kopfe aus einem politischen, militdrischen, wirtschaftlichen und kirchlichen
Umfeld prdgen hier die Geschichte Lamberts, der sein Werk auf gesellschaftliche Eliten
hin ausrichtet, die europaweit vernetzt sind. Die méchtig aufstrebenden Nationalstaaten
mit ihrer iiberhohten und umfassenden Staatsidee boten fiir viele kirchliche Akteure eine
ideologische Angriffsfliche, unter anderem fiir das Papsttum unter Pius IX. und Leo XIII.
Die Katholiken traten freilich nicht einheitlich auf, ithre Antworten waren vielfdltig, un-
einheitlich, disparat. Forderten etwa die einen («liberale Katholiken») im liberalen
Mainstream der Zeit die generelle Freiheit fiir die Kirche, so pochten die anderen («ultra-
montane Katholiken») auf eine «privilegierte Freiheit» (133). Gerade das markante sozia-
le Engagement der katholischen Gruppierungen war fiir Lamberts ein Ausdruck davon,
dass man sich politisch gesehen nicht einigen konnte (121). Zudem boten die «social
responses», die sich in den Jahrzenten vor Rerum Novarum ausbildeten, die Moglichkeit,
die ab 1870 virulente «romische Frage» auf eine andere Ebene zu transponieren (197),
hier die katholische Hierarchie neu zu verorten, neu ins Spiel zu bringen. Das war eine der
Geburtsstunden der modernen Christdemokratie, die in unserer Gegenwart (mit Ausnah-
me Deutschlands vielleicht, vgl. Bild Angela Merkels vor dem von Oskar Kokoschka
angefertigten Gemilde Adenauers, 313) eine grosse Krise erleidet. Lamberts versteht es,
komplexe Zusammenhinge in einfachen Worten zu erkldren, Vorwissen ist nicht notig.

SZRKG, 110 (2016)



532 Rezensionen — Comptes rendus

Gerade darum ist dem Band eine weite Verbreitung zu wiinschen, die sozialen Fragen
sind aktueller denn je, und auch der religiose Aspekt scheint darin wichtiger zu werden als
auch schon mal.

Fribourg David Neuhold

Lisa Dittrich, Antiklerikalismus in Europa. Offentlichkeit und Sikularisierung in Frank-
reich, Spanien und Deutschland (1848—1914) (=Religiose Kulturen im Europa der Neu-
zeit 3), Gottingen, Vandehoeck&Ruprecht 2014, 615 S.

Bei 615 Seiten schluckt man vorerst angesichts einer Dissertation, wenn bedacht wird,
dass so manche Fakultdt in der Schweiz in ihren Reglementen eine Beschrinkung von
Doktoratsthesen auf 250-300 Seiten anmahnt. Also hitten wir es hier umfangsmaissig mit
zumindest zwei Doktoraten zu tun; ein wuchtiges schweres Buch also, das fillt gleich auf.
Vermutlich wird das viele potentielle Leserinnen und Leser abschrecken, oder zu einer
Auswahl (iiber das hilfreiche Sachregister) greifen lassen. Hier ist nicht der Ort auf De-
tails dieser mit dem Max-Weber-Preis bei Prof. Martin Baumeister in Miinchen, der nun-
mehr als Direktor des DHI in Rom amtet, im Jahre 2012 von Lisa Dittrich eingereichten
Dissertation einzugehen. Olaf Blaschke hat dies beispielsweise in einer kantigen Art und
Weise schon anderenorts getan. Ich méchte hier spezifisch auf die Bebilderung des Ban-
des zu sprechen kommen, der in meinen Augen #dusserst gelungen und der das bis heute
«wirksame» europidische Phinomen des Antiklerikalismus fiir eine bestimmte Zeitspanne
zu fassen sucht — nunmehr ist der (freilich wohl sichtlich schwicher gewordene) Antikle-
rikalismus in freier und nicht ganz unproblematischer Abwandlung David Nirenbergs zu
einem «symbolischen Antiklerikalismus» geworden; weil dieser vielfach ohne (katholi-
sche) Kleriker, zumindest in grosserer Quantitit, auskommt bzw. auskommen muss. Es
interessiert aber, wie die verstirkte Prisenz des Islam in Europa dieses Phidnomen beein-
flusst bzw. beeinflussen werden wird. Aber zur Bebilderung des Bandes: 26 Bilder,
hauptsédchlich Karikaturen, sind es — die manchmal stirker besprochen und im Text her-
angezogen, in ihn hineingeflochten hétten werden konnen. Es geht zumeist um die ver-
meintliche und reale Macht der Kleriker (229, 258, 259-261, 263, 302-303, 305, 486 —
mit oftmaliger Verkettung der Bilder «Spanien», «Jesuiten», und «Kleriker»), aber auch
der Darstellung und Herausarbeitung einer tiefen Dichotomie (199, 459, 463). Das Titel-
bild ist passend gewihlt. Wir treffen auf es nochmals auf S. 421, wo es von Dittrich in
einen Diskurs der Menge bzw. der Masse eingeordnet wird. Denn ein Mittel der Antikle-
rikalen war es, die Kleriker als in grosser Zahl (tatsichlich nahm ihre Zahl in der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts nach einem Einbruch nach der Revolution massiv zu) zu
illustrieren, auch und gerade dort, wo letztere Zielscheibe von Repression und Auswei-
sung wurden, wie etwa die allermeisten franzosischen Kongregationen, die 1901/1904 das
Land verlassen mussten. Dittrich schreibt zu dieser Karikatur des Der wahre Jakob vom
Oktober 1904: «Frankreichs Umrisse gaben eine barbusige Marianne-Figur ab, die Can-
can tanzend Ordensgeistliche aus dem Land trieb. Mit diesem Bild unter der Uberschrift
«Frankreichs hohere Balletkunst im Dienste der Freiheity kommentierte die sozialistische
Zeitschrift die Abstimmung iiber das Gesetz iiber das Verbot von erzieherischer Arbeit
der Orden in Frankreich. Besonders Bayern und Spanien wurden bevdlkert, aber auch
PreuBen drohte Gefahr; der Reichskanzler Bernhard von Biilow (1849-1929) scheint fast
in serviler Manier die ankommenden Massen willkommen zu heissen.» (458). An dieser
Stelle soll das Bild nochmals wiedergegeben werden, die sozialistisch ausgerichtete Sati-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 533

re-Zeitung der vorletzten Jahrhundertwende wurde von der Universititsbibliothek Heidel-
berg digitalisiert: «digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/wj1904/0255, siehe unten. Ahnliches
etwa geschah fiir die beissende «La Calotte» auf gallica.bnf.fr, sodass uns heute fiir solche
Untersuchungen gute historische Bild-Quellen bequem zur Verfiigung stehen. Die tref-
fende, wenn auch nicht zu ausfiihrliche Beschreibung der Karikatur Gabriele Galantaras
konnte hier um kleine Beobachtungen ergédnzt werden: Die Schweiz als stacheliges igel-
dhnliches Tier im Zentrum, das aus der Sicht des Karikaturisten dieser klerikalen Flut
Widerstand leistet und der trdnenvergiessende, mit der Tiara versehende Papst, der das
Schauspiel etwas von der Ferne kniend beobachtet. Gerade die Schweizer Kantone Fri-
bourg und Wallis haben aber (gegen den Willen des Bundes) viele Ordensleute aufge-
nommen und von dieser «franzdsischen Balletkunst» antiklerikaler Natur profitieren kon-
nen, wie etwa auch Belgien, das auf der europdischen Landkarte des Karikaturisten zwar
kein Eigenleben entwickelt, jedoch auch massive Debatten zu klerikaler Uberfremdung
kannte, und schlussendlich aus dem massiven Zuzug starken Profit schlug. Nicht nur an
diesem Beispiel kann illustriert werden, dass Dittrich in ihrem Untersuchungszeitraum
von 1848-1918 einen europdischen Antiklerikalismus am Werk sieht (506/507), den sie
manchmal in einer etwas konzeptionellen, komplizierten Sprache zu greifen versucht.

frackesids hbere Daneknzfl im Dierfie dor Frobrin

Das Fazit (492-512) biindelt sodann das Ergebnis des Bandes konzise, wenn es den Anti-
klerikalismus als eine delegitimierende, aber in sich heterogene Strémung zeigt. Diese sah
sich selbst als auf der Seite der Zukunft und des Fortschritts stehend, die aber gerade
versohnende, vermittelnde Stimmen, wie den liberalen Katholizismus verdriingte. «Cha-
rakteristisch fiir das Verhiltnis war vielmehr [...] ein Dialog von Schwerhérigen — eine
Kommunikation, die die Gegenposition aufgreift, ohne in einen diskursiven Austausch zu
treten.» (501) Das, der «diskursive Austausch», klingt gut; war und ist aber schwer zu
realisieren, vor allem in «Kulturkdmpfen» — wobei wir dann nicht mehr nur bei der Ge-
schichte, sondern eher schon bei der Anthropologie (und auch schon wiederum in der
Gegenwart, sei es universitdr, sei es gesellschaftlich) wiren.

Fribourg David Neuhold

SZRKG, 110 (2016)



534 Rezensionen — Comptes rendus

Johann Baptist Olav Fallize, Romisches Tagebuch 1866—1871, hg. von Joachim Kéhn
unter Mitarbeit von Jean Malget, Freiburg im Breisgau, Verlag Herder, 2015, 391 S.

Johann Baptist Fallize (1844-1933) wurde in Bettelange in Luxembourg als Sohn einer
Handwerkerfamilie geboren und wuchs in Harlingen auf. Nach der Matura am Athénée
Royal in Luxembourg studierte er als Alumnus des Collegium Germanicum in Rom am
Collegio Romano Philosophie und Theologie. 1871 empfing er die Priesterweihe, im Jahr
darauf wurde er zum Dr. theol. promoviert. In Luxemburg tibernahm er die Redaktion
kirchlicher Zeitschriften und wirkte von 1876 bis 1881 als Pfarrer von Pintsch — von 1881
bis 1886 war er Parlamentsabgeordneter der von thm gegriindeten Katholischen Partei.
1887 iibertrug ihm die Propaganda Fide die Leitung der Mission in Norwegen; 1892
wurde die Prifektur zum Apostolischen Vikariat erhoben und Fallize empfing die Bi-
schofsweihe. Er blieb fiir dreilig Jahre auf dieser Stelle und engagierte sich tatkriftig fiir
den Ausbau. Die Zahl der Missionsgemeinden wuchs von 1887 bis 1930 von acht auf 19.
Als wichtiges Werk schuf Fallize 1901 die Kongregation der Franz-Xaverius Schwestern
mit Mutterhaus in Bergen. Aufsehen erregte die Norwegen-Mission 1910 durch eine
kirchliche Vorschrift, welche katholische Kinder zum Besuch konfessioneller Schulen
verpflichtete, und zwei Jahre nach Fallizes Ricktritt durch die Konversion der Schriftstel-
lerin und spiteren Nobelpreistragerin Sigrid Undset (1882—-1949) zur katholischen Kirche.

Erlebnisse seiner Studienzeit hielt Fallize fest in einem Tagebuch, das er aufbewahrte
und spéter, aus Anlass seines 80. Geburtstages, dem damals amtierenden Rektor des
Collegium Germanicum zusandte. Dabei erklérte er: Ich mochte «meinem geliebten romi-
schen Mutterhause vor meinem Tod mein Kleinod als bescheidenes Verméchtnis eines
dankbaren Sohnes hinterlassen» (22). Das hochst aufschlussreiche Aktenstiick hat sich im
Kollegiumsarchiv erhalten; nun haben es Jean Malget und Joachim Ko&hn ans Licht geho-
ben und in vorbildlicher Weise ediert. Der Text riickt die Personlichkeit und die Religiosi-
tdt eines Alumnen aus der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts deutlich ins Licht. Einen
besonderen kirchengeschichtlichen Wert verschafft ihm die Zeitstellung; denn in Fallizes
romische Studienjahre 1866 bis 1871 fielen Vorbereitung und Durchfithrung des Ersten
Vatikanischen Konzils und der Untergang des Kirchenstaates. Der Autor ldsst Lesende an
den Ereignissen teilhaben aus Sicht eines engagierten und hervorragend vernetzten Stu-
denten, der den Entwicklungen und allen damit verbundenen Unwigbarkeiten unmittelbar
ausgesetzt war. Zugute kam ihm eine ausgeprégte literarische Begabung: Schon als Gym-
nasiast hatte Fallize sich poetisch versucht, und in der Studienzeit wirkte er als romischer
Korrespondent kirchlicher Zeitschriften seiner Heimat. Spiter widmete er einen Teil des
Berufslebens dem Journalismus und war in den Jahren 1884 bis 1886 Chefredaktor der
Tageszeitung Luxemburger Wort. Die Aufzeichnungen fithren die Lebensordnung der
Studenten am Germanicum vor Augen. Sie zeigen die Organisation der Gemeinschaft im
Haus mit Veranstaltungen, mit wochentlichen Aufenthalten in der stddtischen Villa Saba,
mit den Herbstferien in San Pastore, aber auch mit zahlreichen Besuchen historischer
Denkmiler und Museen. Aufschliisse lassen sich gewinnen zur geistlichen Bildung mit
den Liturgien und den Gebetszeiten, mit der Teilnahme an Gottesdiensten in rémischen
Kirchen, insbesondere in den pipstlichen Basiliken. Fallize ldsst die letzten Jahre des
Kirchenstaates lebendig werden: Er beschreibt die Konflikte zwischen den Anhéngern des
Risorgimento und pipstlich Gesinnten, zeigt wie Geriichte entstanden und Feindwahr-
nehmungen sich aufbauten. Pius IX. wird vorgestellt als tiberaus populdrer, geradezu
emotional verehrter Pontifex. Der Jahreslauf des offentlichen Lebens ist vorgefiihrt als
Kaskade regelrechter neubarocker Inszenierungen, mit Hohepunkten zur Feier des golde-
nen Priesterjubiliums des Papstes im Jahr 1869. Mit besonderer Hingabe und groBer

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 535

Detailkenntnis sind die Etappen auf dem Weg zum Konzil beschreiben; neben or-
ganisatorischen Details ist die publizistische Debatte nachgezeichnet, die im Vorfeld zu
kirchlichen Parteibildungen in Frankreich und in Deutschland fiihrte. Das Konzil selbst
hinterlie beim Studenten einen tiefen, nachhaltigen Eindruck; die Eroffnungsfeier schil-
dert er als geradezu religiose Erfahrung: «Da salen sie also, die Apostel des Herrn, in
unaussprechlicher Wiirde und Majestit, ein Schauspiel fiir Engel und Menschen. [...] Es
war, als wire uns ein Blick in das himmlische Jerusalem gestattet gewesen» (253).

Das Konzil war fiir Fallize der historische Einschnitt, der in der Kirche endgiiltig Spreu
von Weizen trennte. Ganz unbefangen unterschied er zwischen wahr und falsch, und sehr
aufmerksam kolportiert er die Versuche der Konzilsminderheit um Erzbischof Félix-
Antoine Dupanloup von Orléans. Informationen bezog er aus der Nidhe zum Geschehen,
aus Kontakten mit Konzilsteilnehmern im Germanicum, vor allem aber auch aus italieni-
schen, franzosischen und deutschen Presseberichten. Ignaz Dollinger wurde in dieser
Sicht diskussionslos zur Unperson, und entsprechend fiel das Urteil aus: «Alles wie bei
Luther: Er liigt wie Luther, verdreht die Geschichte wie Luther, schmeichelt den Fiirsten
wie Luther, nur ist er diimmer als Luther» (349, zum 23. April 1871). Dass der Kirchen-
staat dem Untergang geweiht war, wollte er lange nicht wahrhaben. Als es doch geschah,
war es fir Fallize die grofle Katastrophe — er sprach vom «Sacrilegium der Italiener»
(332). Der Text zeigt die Wahrnehmung der Ereignisse aus der Sicht eines entschiedenen
Anhidngers Pius’ IX., der sich von Kritik und Infragestellung zu keiner Zeit auf irgend
eine Weise hitte verunsichern lassen und sich auch nicht damit auseinandersetzte. Anders
als in Erinnerungen, die ganz aus der Riickschau verfasst sind, bleiben Schilderungen zu
anderen Studenten oder zu Professoren, zur Auseinandersetzungen mit theologischen
Fragen oder zum alltdglichen Studienbetrieb vollstandig im Hintergrund. — Die Edition ist
mit sehr sorgfdltig, gut lesbar und mit grofler Kenntnis kirchengeschichtlicher Zusam-
menhénge erarbeitet. Sie ist allen wirmstes zu empfehlen, welche einen Zugang suchen
zu einer Innensicht in die romische Priesterbildung der zweiten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts - und sie ist auch jenen empfohlen, die nach Ursachen fragen fiir die Selbstpositio-
nierung der katholischen Kirche gegeniiber der Welt bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts.
Und allzu oft auch dartiber hinaus.

Luzern Markus Ries

Tony Ballantyne, Entanglements of Empire. Missionaries, Maori, and the Question of
the Body, Durham/London, Duke University Press, 2014, 376 p.

The Treaty of Waitangi, which was signed by over five hundred Maori chiefs and repre-
sentatives of the British Crown, resulted in the declaration of British sovereignty over
New Zealand in 1840. In his book, Entanglements of Empire. Missionaries, Maori, and
the Question of the Body, the historian Tony Ballantyne offers a critical reading of the
ways in which Maori were gradually incorporated in commercial, religious, and political
networks of the British Empire. Missionaries had been working and living with, and
among, Maori since 1814, when the Church Missionary Society was founded in the Bay
of Islands. These Protestant missionaries were implacable opponents of colonisation and
regularly denounced the physical suffering inflicted by Europeans on Maori. Ironically,
however, their insistence on the enfeebled nature of Maori ultimately provided a powerful
rationale for colonisation. The Treaty of Waitangi heralded colonisation as an act of pro-

SZRKG, 110 (2016)



536 Rezensionen — Comptes rendus

tection, designed to defend the interest of an enfeebled people; a discourse that had been
highly informed by missionary knowledge.

Historians have demonstrated the crucial impact of missionary representations for the
formation of identities in Britain (cf. Ann Laura Stoler, Race and the Education of Desire.
Foucault’s History of Sexuality and the Colonial Order of Things, Durham/London 1995;
Susan Thorne, Congregational Missions and the Making of an Imperial Culture in Nine-
teenth-Century England, Stanford 1999; Catherine Hall, Civilising Subjects. Metropole
and Colony in the English Imagination 1830-1867, Cambridge 2002). Ballantyne devel-
ops this line of inquiry by combining metropolitan constructions of the Maori body with
daily-life struggles between Maori and missionaries on the frontier in New Zealand. He
examines not only the many and variable ways in which the body was represented and
incorporated into discourse but also a diverse array of practices surrounding the body.
Ballantyne thereby contrasts the figure of the suffering native, which was used as a politi-
cal tool to legitimise British rule over New Zealand, with the contested meaning of the
body on the edge of empire. His book is divided into six chapters, which focus on key
issues in the cross-cultural debates over the body between Maori and missionaries: hous-
ing, work, trade, sexual transgressions, illness, and death.

Ballantyne attempts to reconstruct the particularity of both Maori and British bodily
systems while tracking the uneven but very real transformation of both of them. Whilst |
agree that both the Maori and the missionary side are owed a history and an anthropology,
this aspiration proves difficult to implement. Ballantyne registers missionary abhorrence
of such practices as prostitution, cannibalism, and slavery but fails to explore how Maori
might have viewed these practices in any sustained way. Missionary sources offer great
benefits for researchers interested in histories of entanglements but they are insufficient to
understand the history of colonised people, especially before the arrival of outsiders.
Many historians compensate this shortcoming of missionary sources by turning to con-
temporary studies on the subject. But the danger herein lies in circular reasoning, as most
of these studies draw on missionary or colonial sources themselves.

Although Ballantyne might have set his sights too high, his book reminds us how val-
uable missionary archives are to historians interested in a critical reading of colonialism.
Firstly, they offer insights into imperial entanglements that go beyond formal colonisa-
tion, to times and places where missionaries were often the only Europeans. Secondly,
missionary texts are situated texts, inflected by their location and conditions of produc-
tion. They are products of lasting cross-cultural collaboration and therefore differ sharply
from texts written by colonial officials, traders or scientists. Thirdly, missionary archives
encompass a wide range of literary genres. Whereas personal journals might hold intimate
and revealing details, a great deal of popular missionary print culture was highly pro-
cessed. It is therefore necessary to read missionary archives against the grain (cf. Linda
Ratschiller/Siegfried Weichlein [Eds.], Der schwarze Korper als Missionsgebiet. Medizin,
Ethnologie, Theologie in Afrika und Europa, K6ln/Weimar/Wien 2016).

Ballantyne achieves this «by being seriously committed to recovering the porousness
of missionary texts and how they were moulded by local developments.» (14) His ap-
proach to missionary sources shows that when historians read Maori as active shapers of
both missionary texts and real social formations, they cannot write Maori themselves out
of the history of these imperial entanglements or simply reduce them to being objects of
Western discourse. A critical reading of missionary sources not only uncovers actors that
might have been previously invisible to historical scrutiny but also promises insights into
subjects that are not directly, or only marginally, addressed. For instance, it is striking that
although the body is omnipresent in Entanglements of Empire through negotiations on

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 537

practices such as clothing, tattooing, and eating, missionary sources on Maori very rarely
explicitly mention the body.

Entanglements of Empire is a conclusive book about the role of the body in the consoli-
dation of British influence in New Zealand. Missionaries were pivotal in entangling Maori
in the webs of empire despite their objection to formal colonisation. Missionary narratives
around Maori bodies were composed and ordered for metropolitan readers, revealing the
very different ends of knowledge-making in the metropole and at the empire’s edge.
Ballantyne shows that while Maori were able to contest missionary teachings about the
body, they were less able to shape their representation in metropolitan print culture or
control the long exchanges between the Colonial Office and various interest groups that
finally led to the signing of the Treaty of Waitangi.

London Linda Ratschiller

Patrick Houlihan, Catholicism and the Great War: Religion and Everyday Life in Ger-
many and Austria-Hungary 1914-1922, Chicago, CUP, 2015, 302 p.

Patrick Houlihan’s Catholicism and the Great War: Religion and Everyday Life in Ger-
many and Austria-Hungary, 1914-1922 is a deeply researched and thoughtfully con-
structed study of the wartime religious lives and attitudes of Catholic clergy and laity,
both in and beyond the military. It is full of insights as to the power of religion in general,
Catholicism in particular, to mobilize a population for war, to sustain them in war’s midst,
and to give them a sense of meaning in the tragic aftermath. Houlihan’s book is an excit-
ing addition to the growing body of scholarship on religion and the Great War not only
because of its focus on lived religion but also because of its comparative frame. In his The
Great and Holy War: How World War I Became a Religious Crusade, Philip Jenkins
called on historians of religion and the Great War to think more transnationally. Houlihan
shows Anglophone readers just how enriching such an approach can be.

Catholicism and the Great War is an ambitious book about a multi-sided topic. Houli-
han is interested in describing and comparing Austrian and German Catholics, at home
and at war, from pre-war years through the immediate post-war period. He is, thus, wres-
tling not just with the narratives, symbols, and practices of a religious tradition, i.e. Ca-
tholicism, but also with the always combustible mixture of defeat, theodicy, and civil
religion in distinct social, cultural, and political environments. One could isolate any one
of these topics, e.g. Catholicism on the German home front, the civil religion of post-war
Austria, and have sufficient material for several books. That Houlihan is able to keep his
own study to one single, efficient volume is a testament to his discipline as a scholar and a
writer, and also his effectiveness in selecting and presenting examples. Authors of useful
monographs must make choices. Houlihan chooses well.

In addition to the Herculean task of transnational comparison, Houlihan also forwards
an argument based on an interfaith comparison. In short, he believes that Catholicism was
able to provide greater degrees of comfort and meaning to Catholic soldiers than was
Protestantism in its many forms. The argument raises more questions than it answers
(How could one substantiate a case for the affirmative or the negative? What is at stake in
developing such an argument?) but it is at least an interesting thought experiment.

A determined and skilled researcher, Houlihan worked in archives across Germany and
Austria gathering the rich source material for this book. Especially impressive are his
meticulous reconstruction of the Catholic milieus in pre-war Germany and Austria-

SZRKG, 110 (2016)



538 Rezensionen — Comptes rendus

Hungary and his description of the challenges to Catholic soldiers in both armies as they
encountered the chaos of war. The circumstances that Catholics faced in Germany and
Austria were markedly different, Houlihan points out, but these home front differences
often diminished under the weight of similar wartime challenges. The extensive and ro-
bust Catholic hierarchy of the Hapsburg Empire weathered the conflict better than the
more diffuse and marginal German Catholic church, but in both cases chaplains were
unable to «contain the flow of spiritual energy that poured out during the Great War.»
(116) Perhaps more troubling for the chaplains, they were also unable to keep hold of the
reins of religious authority.

The heart of Houlihan’s book is an extended chapter on «faith in the trenches» in which
he describes the complex religious lives that soldiers developed in response to the existen-
tial pressures of war and the frequent difficulties connecting with the ecclesiastical hierar-
chy. Houlihan captures well the variety of religious expressions in which soldiers engaged
and the myriad sources of comfort — both official and not — that they found. This chapter
is at its best when it allows the sources to be as multivalent as they are and gives the
soldier-subjects room to be confused, conflicted, and earnestly faithful. The voices Houli-
han showcases are deeply human; the stories he tells are tragic; the behaviors he describes
are familiar to anyone who has studied the religious culture of the combatant armies. The
chapter falters a bit when Houlihan’s emphasis turns, however briefly, to Catholicism’s
superior adaptive and meaning-making powers in war. It is certainly true that some Catho-
lic soldiers drew on their faith during the war and came through grateful for the Church
and the strength it offered. Whether or not more Catholics than Protestants had this expe-
rience is, ultimately, an unanswerable question.

Houlihan’s chapter on the papacy of Benedict XV, though somewhat removed from his
focus on lived Catholicism, offers readers an opportunity to reflect on the challenges
Benedict faced in leading a Church seemingly bent on its own destruction. Catholics and
Christians of all stripes were killing and maiming each other at an appalling rate. In re-
sponse, Benedict extended humanitarian relief to prisoners of war, demonstrating the
Church’s willingness to care for its flock, and attempted to broker a non-punitive peace
among the warring nations. This direct intervention to secure peace failed, but given the
circumstances of the papacy: no political clout to speak of, strained or severed relation-
ships with national bishops, it was a noble effort. Houlihan reads Benedict XV’s efforts to
heal warring Europe as positive contributions to the «prestige and believability of the
papacy as a spiritual institution» (200), but one could be forgiven for seeing them also in
the gloomier light of papal crisis and decline. Put differently, the pivot toward spiritual
authority came about as part of a broader realization that European heads of state had little
time for papal solutions to their problems.

Catholicism and the Great War gives readers a tremendous amount to think about and
will surely be part of the Great War reading lists for years to come. Of the many questions
it asks, the many thoughts it provokes, perhaps the most enduring has to do with its sub-
ject: wartime Catholicism. Namely, was there such a thing? Scholars who study religions
are used to framing the subject matter using familiar labels (Islam, Protestantism, Juda-
ism, Catholicism, etc.) that transcend the lives and the bodies of practitioners. One could
argue that the evidence Houlihan presents points not toward «Catholicism and the Great
War» but rather toward German Catholicism, Austrian Catholicism, French, Belgian,
English, Italian, and American Catholicism and the Great War. These qualifiers seem
necessary because the beliefs, the practices, and the demands of Catholicism (and of
Protestantism as well) were so heavily conditioned by the government a soldier or priest
served and the homeland he defended. If it is the state that determines the justness of a

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 539

conflict, decides how and in what ways the papacy is relevant, and, in very real ways, sets
the terms of sin and salvation, perhaps it makes sense to acknowledge this primacy of
authority and of soldierly loyalty in the categories that we use. At the level of the believer,
it also makes sense to ask which practices or attitudes, if any, set Catholic apart from non-
Catholic soldiers and whether, on balance, these «Catholic» qualities are enough to consti-
tute a distinguishable «Catholicism».

In sum, Patrick Houlihan has done a marvelous job of contextualizing and describing
Catholic soldiers’ struggles with coherence and meaning in the face of war. He has also
raised important questions about the coherence and meaning of Catholic identity at the
opening of a violent century.

Illinois Jonathan H. Ebel

Michael Hesemann, Vilkermord an den Armeniern. Mit unverdffentlichten Dokumenten
aus dem Geheimarchiv des Vatikans iiber das griofite Verbrechen des Ersten Weltkriegs,
Miinchen, HERBIG, *2015, 351 S.

Zugegeben: Nach Verdffentlichung dreier Forschungsbdnde zum historischen Vélker-
mord an den christlichen Armeniern im Osmanischen Staat als dem ersten (modernen>
Volkermord (oder Genozid) und groBtem Verbrechen wihrend des Ersten Weltkriegs vor
zehn Jahren (R. Albrecht, Genozidpolitik im 20. Jahrhundert, Aachen, Shaker [=Allge-
meine Rechtswissenschaft], drei Biande: Bd. 1: Viélkermord(en) 2006; Bd. 2: Armenozid
2007; Bd. 3: Hitlergeheimrede 2008), zahlreichen wissenschaftsjournalistischen Aufsidtzen
und zuletzt drei zusammenfassenden politikhistorischen Beitrigen (R. Albrecht, Mur-
der(ing) People. Genocidal Policy within 20th Century — Description, Analysis, and Pre-
vention: Armenocide, Serbocide, Holocaust as Basic Genocidal Events during the World
Wars; in: Brukenthalia. Romanian Cultural History Review, 2 [2012], 168-185; ders., The
Murder of Armenians. Armenocide — Genocide — Genocide Prevention: Aspects of Politi-
cal and Historical Comparative Genocide Studies; in: Remembrance & Solidarity, 2
[2014], 91-106; ders., Murder(ing) Armenians. The Turkish genocide against the Otto-
man Armenians during the First World War and its place in the political history of the
20th century; in: SZRKG, 108 [2014], 127-148) hatte ich nicht vor, mich noch einmal
offentlich zum Armenozid zu dulern.

Der Grund, dies doch zu tun, ist das Buch von Hesemann. Das hier kurz vorgestellt
wird. Es erschien zeitgleich zum hundertsten Jahrestag des Armenozid wie Hosfelds Buch
Tod in der Wiiste (Rolf Hosfeld, Tod in der Wiiste. Der Vélkermord an den Armeniern,
Miinchen, Beck, 2015; rezensiert in SZRKG, 109 (2015), 415) und faBt als Sachbuch
eindringlich, iiberzeugend und lesbar den Stand des Wissens um diesen ersten groflen
Volkermord des 20. Jahrhunderts als Prototyp eines modernen Genozid zusammen (Irving
Louis Horowitz, Taking Lives. Genocide and State Power. London, Transaction Books,
1980, 47: «The fate of the Armenians is the essential prototype of genocide in the twenti-
eth century.»)

In der Tat: Was zundchst wie eine der tiblichen Polizeiaktionen als Razzia gegen arme-
nische Notablen im damaligen Konstantinopel am 24. April 1915 begann — fiihrte zum
genozidalen Leidensweg, dem Armenozid, der wohl #ltesten christlichen Nation in den
nichsten Jahren mit etwa 1,5 Millionen Ermordeten. Unter dem Vorwand einer angebli-
chen Verschworung von Armenier gegen das Osmanische Reich setzte das Regime der
«Jungtiirken» mit ungeheurer Grausamkeit seine «Vision» eines muslimischen Staats in

SZRKG, 110 (2016)



540 Rezensionen — Comptes rendus

die Tat um. Die tiirkische Regierung leugnet diesen Genozid bis heute, spricht wenn
iiberhaupt von einem «bedauerlichen Massaker». Doch die Dokumentation der Ereignisse,
erstmals unter Verwendung bislang unveréffentlichter Quellen aus dem Geheimarchiv des
Vatikans, belegt erneut und eindringlich dieses historische Menschheitsverbrechen.

Die Anlage des Volkermordbuchs von Hesemann zum Armenozid ist historisch-chro-
nologisch. Es beginnt mit einem Vorwort von Azat Odukhanyan, enthilt Karten, Abbil-
dungen und die tblichen Verzeichnisse (Quellen; Literatur; 694 Anmerkungen; Bild-
nachweise; Danksagung des Autors). Einer Problemeinleitung («Wer redet denn heute
noch von der Vernichtung der Armenier») folgen geschichtliche Hinweise zu ihrer Ver-
folgung im Osmanischen Staat unter der «Knute des Halbmonds», zur «Revolution der
Jungtiirken» 1908/09 und deren spiterem Versuch der «Endlésung der Armenierfrage»
wihrend des Ersten Weltkriegs mit vielen dokumentarischen Belegen und Quellenhinwei-
sen. Drei Ausblickskapitel («Ein gefdhrliches Nachspiel», «Das Erbe der Jungtiirken»,
«Was unsere Verantwortung ist») verdeutlichen auch die moralische Positionen des Au-
tors, der betont: «Moge dieses Buch dazu beitragen, dass die Flamme der Erinnerung an
die Opfer dieser groften Christenverfolgung der Geschichte, des ersten Volkermordes in
einem schreckensreichen Jahrhundert, nie verldscht.»

Bad Miinstereifel Richard Albrecht

Laura Pettinaroli, La politique russe du Saint-Siége, Rome, Ecole frangaise de Rome,
2015, 937 p.

Frutto di un lungo e accurato lavoro di ricerca, iniziato nel 2002, il libro di Laura Pettina-
roli La politique russe du Saint-Siége, edito dall’Ecole frangaise de Rome nel 2015,
s’impone come un contributo insostituibile per lo studio di una materia vastissima, ad alto
coefficiente di difficolta e dai contorni non sempre facilmente decifrabili, quale la storia
dei rapporti fra Santa Sede e Russia nel lungo arco cronologico fra la rivoluzione del 1905
e I’inizio della seconda guerra mondiale (che inaugura la stagione della sovietizzazione
dell’Europa centrale). Sulla base di una documentazione largamente inedita attinta da
numerose fonti d’archivio (fra cui, in particolare, i fondi dell’Archivio Segreto Vaticano,
della Congregazione degli Affari ecclesiastici straordinari, della Congregazione per la
Chiesa orientale, i depositi degli archivi dei ministeri degli Affari Esteri francesi e russi,
ecc.), grazie alla perfetta padronanza dei risultati interpretativi della storiografia pregressa
e attraverso la consultazione delle fonti a stampa reperite in innumerevoli biblioteche
europee, classificate per tipi e per tematiche, ’autrice congeda un’opera di ampio respiro
sia sul piano filologico-critico che su quello dell’interesse storico piu generale, che spazia
dalla storia delle relazioni internazionali alla storia culturale, dalla diplomazia al dibattito
teologico, fino alla dimensione antropologica.

Il volume si compone di tre sezioni: I* 1905-1917. Convertir une Russie en mutation,
I1* 1917-1928: la nouvelle Russie au ceeur des préoccupations du Saint-Siége; 111" 1928—
1939: La politique russe du Saint-Siége entre crise et spiritualisation. Con tale periodiz-
zazione, I’autrice ha modo di storicizzare, attraverso I’ampiezza del corpo documentale, le
diverse modalita d’intervento della Santa Sede nel contesto russo (con particolare atten-
zione al dinamismo missionario ¢ all’azione caritativa), che segnano un difficile cammino
fatto di soste e di riprese, momenti di speranza e di delusione, senza mai interrompere il
legame con un paese tanto importante per gli equilibri mondiali e sempre presente e caro
al cuore della Chiesa universale.

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 541

L’autrice segnala in modo particolare I’intensa attivita messa in atto dalla Congregazio-
ne degli Affari ecclesiastici straordinari e dalla Commissione «Pro Russia», al cul interno
Mgr. Michel d’Herbigny occupa un posto centrale per le sue grandi potenzialita di me-
diazione con le diplomazie straniere e di abile pressione sulla stampa e sulle riviste spe-
cializzate. Un particolare interesse riveste nella trattazione 1’analisi delle relazioni Roma-
Mosca all’indomani della rivoluzione d’ottobre. Pur non essendo la Santa Sede aprioris-
ticamente contraria all’evoluzione istituzionale ¢ alle trasformazioni sociali (come dimo-
stra il suo atteggiamento negli avvenimenti rivoluzionari del 1905 e del febbraio 1917),
dopo la rivoluzione d’ottobre il Vaticano si trova costretto a operare un radicale rin-
novamento delle sue tradizionali modalita d’azione, moltiplicando, a esempio, gli sforzi
diretti alla sensibilizzazione dell’opinione pubblica internazionale contro il totalitarismo
comunista.

Ha inizio cosi la «doctrinalisation» della questione comunista che, nonostante lo sforzo
intellettuale per la comprensione dei presupposti teorici del materialismo dialettico nella
fase preparatoria della «Divini redemptoris» (584), rimane pero una riflessione «incom-
pleta» (627) sul fenomeno totalitario, ancorata allo schema basilare della condanna
dell’ateismo e incapace — soprattutto nel contesto della «polarizzazione ideologica» degli
anni Trenta — d’incorporare in una proposta teologica unitaria il rifiuto ugualmente forte e
schierato delle ideologie nazionaliste, razziali e antisemite.

La «doctrinalisation» non oltrepassa dunque il livello dell’ideologicizzazione del con-
flitto secondo i canoni di un progetto di ricristianizzazione della societa che si esprime in
tecniche di persuasione di massa intorno ai simboli mobilitanti dell’identita e dell’apparte-
nenza religiosa (apparizioni mariane, indulgenze, figure tutelari).

L’analisi del fatto devozionale con gli strumenti della storia culturale e dell’antropo-
logia religiosa ¢ uno degli aspetti ermeneutici piu innovativi e interessanti del libro che
offre, attraverso la lente di ingrandimento della storia russa e dell’anticomunismo cattoli-
co, un’importante chiave di lettura di una problematica pitt ampia e strategica: 1’ingresso
della Chiesa cattolica nella modernita ambigua del swo Novecento.

Da una parte, la riflessione sul comunismo ispira un rinnovamento dei contenuti del
Magistero sociale della Chiesa che apre, fra i1 ranghi dell’associazionismo cattolico, possi-
bilita inedite di dialogo col marxismo (seguite con preoccupazione della Santa Sede, pp.
586 e ss); dall’altra la mobilitazione anticomunista utilizza una comunicazione emotiva
del messaggio religioso che, replicando in forme devozionali 1 meccanismi della propa-
ganda moderna, investe 1l terreno profondo della coscienza e veicola una vera e propria
«teologia della storia» (627), un pensiero finalista ¢ necessitante che alimenta il mito di
una Russia immaginaria ed epifanica collocata all’orizzonte di un’attesa escatologica,
dove un ordine immutabile di Verita riparera errori e cadute delle eresie contemporanee.

Ma il libro di Laura Pettinaroli ¢ ancora molto altro. Il volume si presenta anche come
una Transfergeschichte delle dinamiche di reciprocita e di conflitto dei gruppi
dell’emigrazione politica e religiosa, un appassionante itinerario storico lungo le rotte
dell’espatrio e dell’esilio, che sono crocevia di scambi linguistici, nazionali e spirituali (i
cattolici latini di origine straniera a San Pietroburgo, 161; 1 profughi ortodossi, ebrei,
uniati a Berlino, Parigi, pp. 330 e ss). E in questa dimensione dell’emigrazione che si for-
ma una sorta di coscienza europea intessuta di esperienze di dialogo e di mutuo riconosci-
mento. Emerge soprattutto la questione del dialogo ecumenico, condizionato da divisioni
interne e chiusure autodifensive in ambito ortodosso e da pretese di egemonia o logiche
annessioniste in campo cattolico, eppure sempre fervido e ricco di potenzialita, grazie
anche al contributo pioneristico di intellettuali come p. Yves Congar che nel 1937 si
confronta col pensiero di Soloviev, Berdiaev, Boulgakov (576).

SZRKG, 110 (2016)



542 Rezensionen — Comptes rendus

Da questo punto di vista il rispecchiamento del cattolicesimo occidentale nell’alterita
dell’Oriente slavo e ortodosso, descritto dal libro di Laura Pettinaroli, puo essere letto
come il racconto storico di un’Education européenne di cui, da molto tempo, si sentiva la
mancanza. Nell’ottobre del 1978, pochi giorni prima della sua elezione al soglio pontifico,
Karol Wojtyla proponeva dalle pagine della rivista «Vita e Pensiero» una riflessione
intorno al quesito: dove finisce I’Europa? Ammettendo possibili variazioni del concetto di
«europeo» (dovute alla presenza nel passato di due centri religioso-culturali, Roma e
Costantinopoli), I’arcivescovo di Cracovia contestava |’ «inclinazione a pensare e parlare
dell’Europa in dimensioni esclusivamente occidentali» ed esortava pertanto ad addentrarsi
dentro la «complessita enorme e molteplice» di quella parte di continente che si colloca al
di qua del confine che «corre lungo gli Urali fino al Mar Caspio e lungo il Caucaso fino al
Mar Nero», entro cio¢ «la frontiera della contrapposizione e delle antinomie interiori, che
portano con sé I’Oriente ¢ I’Occidente, ma anche [...] del reciproco completamento, della
complementarieta, alla cui base si trova una sorgente comune» (Una frontiera per
[’Europa, dove?, in: Vita e Pensiero, 61, nn. 4-5-6, luglio-dicembre 1978). Il volume di
Laura Pettinaroli ha il merito di muoversi dentro questa complessita, riuscendo a proporre
delle risposte persuasive ad alcune questioni rimaste finora inevase e ponendo, nello
stesso tempo, nuove domande, con un’apertura intellettuale che suggerisce piste di ricerca
innovative per altrettante ipotesi di lavoro per i ricercatori neofiti.

Roma Marialuisa Lucia Sergio

Robert M. Zoske, Sehnsucht nach dem Lichte — Zur religiosen Entwicklung von Hans
Scholl. Unverdffentlichte Gedichte, Briefe und Texte (=Miinchner Theologische Beitrige
15), Herbert Utz Verlag, Miinchen 2014, 828 S.

Hans Scholl ist eines der Mitglieder der «Weissen Rose», eines Freundschaftsbundes in
Miinchen, die ihren Widerstand gegen die Nazi-Herrschaft mit dem Prozess unter Roland
Freisler mit anschliessendem Todesurteil (1943) unter dem Fallbeil bezahlten. Hans
Scholl ist mit seiner Schwester Sophie wohl am besten bekannt; die Studien, Filme und
Radiosendungen tiber sie und ihre Gefdhrten sind unzihlbar. Gerade bei den Geschwistern
Scholl ist eine geistige Entwicklung nachweisbar, die die begeisterten Hitler-Jugend- und
Bund-deutscher-Midel-Mitglieder zu entschiedenen Gegnern der totalitdren Ideologie und
Staatsmacht wandelte. Diesen Vorgang schildert eingehend die Hamburger Dissertation
(2014) von Robert M. Zoske (geb. 1952), Pastor der Evangelisch-Lutherischen Kirche in
Norddeutschland, am Beispiel von Hans Scholl (22.09.1918-22.02.1943).

Die erste Begegnung mit der Thematik erlebte der Autor 1968 als Gymnasiast, als ein
junger Lehrer die Schiiler mit dem Buch von Walter Hofer Der Nationalsozialis-
mus/Dokumente 19331945 arbeiten liess, «unter argwohnischer Beobachtung des Kolle-
giums» — denn die Beschiftigung mit dem Nationalsozialismus war im Nachkriegs-
deutschland lange verpont. Im Jahr 2010 stiess Zoske auf den Nachlass der Familie
Scholl, den das ilteste der Geschwister, Inge Aicher-Scholl, dem Institut fiir Zeitgeschich-
te in Miinchen vermacht hatte — er umfasst 799 Binde! Inge Scholl (+1998) hatte mit
Bedacht alle Dokumente durch die Jahrzehnte hindurch gesammelt, aber auch in deren
Deutung eingegriffen und falsche Spuren gelegt. Die nach und nach eréffneten Archivali-
en (einige sind noch auf Jahre hinaus gesperrt) werden ein ausgewogenes Urteil erlauben,
was flir Hans Scholl jetzt schon méglich ist. Robert M. Zoske hat sich in die Hunderte von
Biénden vertieft, viele Schitze gehoben — und sich auch ein wenig darin verloren.

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 543

Der Vater Scholl (Biirgermeister, dann Wirtschaftsberater) war evangelisch-humanis-
tisch gesinnt, von hoher ethischer Auffassung, die Mutter als ehemalige Diakonisse leicht
pietistisch gestimmt. Die Eltern waren iiber die Hitlerbegeisterung ihrer Kinder sehr
betriibt, doch merkten diese bald auch selber, dass sie auf falscher Fihrte waren. Die
innere Abneigung, der Anschluss an verbotene Gruppen, die Begegnung mit hochstehen-
den Personlichkeiten liessen in ihnen die Uberzeugung reifen, dass man dem Treiben Hit-
lers und seiner Anhdnger mit der Tat Einhalt gebieten musste. Die Tat bestand in 6 Flug-
blittern, die mit Schreibmaschine auf Matrizen geschrieben und vervielfiltigt hundert-, ja
tausendfach verbreitet wurden, und in Fassadeninschriften. Zuletzt wurden die Geschwis-
ter Scholl und ein Freund erwischt, in einem Schauprozess unter dem Scheusal Freisler
abgeurteilt und gleichentags gekopft, die drei anderen einige Monate spiter entdeckt und
hingerichtet. Sie waren alle religios tief in ihrer Kirche verwurzelt: drei evangelisch, zwei
katholisch (davon liess sich einer, der vorher religionslos, aber kenntnisreich war, vor der
Hinrichtung taufen) und einer (Alexander Schmorell) orthodox (mit russischer Mutter); er
wurde von seiner Kirche 2012 in Miinchen feierlich zum Heiligen erhoben; als Neumirty-
rer wurde er schon lange verehrt.

Der Weg von Hans Scholl kann nun genau nachgezeichnet werden. Nach der anfiangli-
chen Begeisterung in der Hitlerjugend versuchte er, «jugendbiindische» Ideale, die mehr
auf Eigeninitiative und Fremdlanderfahrungen griindeten, einzubinden. Er organisierte mit
seiner Gruppe eine Schwedenfahrt und nahm unerlaubterweise deutsche Devisen mit. Das
wurde ruchbar, und er wurde Ende 1937 in Untersuchungshaft genommen, wo «biindische
Umtriebe» und «Devisenvergehen» als Straftatbestinde iible Folgen haben konnten. Da
die Nationalsozialisten in ithrer Homophobie mit den Paragraphen 175 und 175a (Unzucht
mit Minderjdhrigen im Abhéngigkeitsverhidltnis) zum vornherein von entsprechenden
Verhiltnissen bei den verbotenen Gruppen ausgingen, forschten sie nach und entdeckten,
dass sich Hans Scholl (im Alter von noch nicht 17 Jahren) mit einem Knaben (von noch
nicht 15 Jahren) eingelassen hatte. Doch wurde er von einem ausnahmsweise milde ge-
stimmten Richter im Prozess nach einem halben Jahr dank einer Amnestie freigesprochen,
und die durch die Untersuchungshaft schon abgesessene Strafe von einem Monat wurde
nicht ins Strafregister eingetragen; so stand seiner angestrebten Offizierslaufbahn nichts
mehr entgegen. Aber das Erlebnis bedeutete fiir Hans Scholl einen Wendepunkt: er selber
wollte seinem ideal ausgerichteten Leben neuen Ernst verleihen — und er hatte in Untersu-
chung und Verhoren einen korrupten Staat erlebt.

Als Musik- und Literaturkenner driickte er sich stark in Lyrik und literarischer Prosa,
v.a. auch in seiner Korrespondenz aus. Er war, wie viele seiner Zeit- und Gesinnungsge-
nossen, von R. M. Rilke und S. George, auch von Paul Verlaine beeinflusst, was seiner
eigenen Dichtung zum Schaden gereichte. Diese wird vom Biographen mit Recht nicht als
literarisches, sondern als Lebens-Zeugnis gedeutet. Mit seiner Schwester und anderen
Freunden (drei weiteren Medizinstudenten und einem Professor flir Psychologie und
Musikwissenschaft) kam Scholl in Kontakt zum christlichen Humanismus des «Hoch-
land»-Redaktors Carl Muth und des Dichters Theodor Haecker, er las u.a. Paul Claudel
und kam ganz selbstverstandlich zu einer weitherzigen Oeckumene. Daneben vertiefte er
sich in Friedrich Schleiermacher und den damals viel gelesenen Nikolaj Berdjajew, horte
die Ansprachen von Thomas Mann aus Amerika, iiberhaupt verbotene «Feindsender». Der
Kriegsdienst in Frankreich und Russland eréffnete ihm weite Horizonte, weil er das geis-
tige Leben alltiberall wahrnahm und sich davon erfiillen liess. Die vier Tage Gefangen-
schaft, wie seiner Schwester und des Freundes Christoph Probst (eines jungen Vaters von
drei Kindern), fithrten ihn vor der Hinrichtung zu einer Ganzhingabe (das Wort ist nicht
iibertrieben) an Gott, als ihm der evangelische Gefiingnispfarrer auf seinen Wunsch bibli-

SZRKG, 110 (2016)



544 Rezensionen — Comptes rendus

sche Texte vorlas, das Stindenbekenntnis abnahm und das Abendmahl reichte. Mit Recht
schliesst sein Biograph: «Scholls Widerstand war als Akt wagemutiger Freiheit ein zu-
tiefst religidses, ein christliches Phinomen.» Es hatten im Lauf der Jahre auch andere
Motive (politische, emotionale...) mitgewirkt, aber sie sind in diesem religiosen Akt zu-
sammengeflossen.

Schade, dass der Biograph die Menge der Materialien zuwenig straff gliedert. Die Ge-
dichte werden einmal im Text mit Kommentar und dann gesamthaft noch einmal im
Anhang abgedruckt. Die maschinen- und handschriftlichen Original-Texte werden punkt-
genau mit allen Fehlern kopiert und mit dem entriisteten (sic!) versehen. Es werden viele
oft sehr ausfiihrliche Exkurse eingeschoben: iiber die vergleichbare Affire des General-
obersten von Fritsch, dem Homosexualitit vorgeworfen wurde; tiber die Erfahrungen von
Victor Klemperer oder Jochen Klepper mit dem Regime; iiber einen dem Nationalsozia-
lismus horigen Pastor. Thm billigt der Autor gleich ehrenwerte Motive zu wie den Opfern
der Nazi, weil beide Optionen zwei Seiten haben konnen: Kontinuitit vs. Erstarrung /
Aufbruch vs. Intoleranz. Wenn Zoske zu wenig mutiges oder gar schuldhaftes Schweigen
seiner Kirche beklagt, fligt er rasch in Klammer bei «die katholische Kirche nicht minder
— ein etwas rasches historisches Résumé. Man konnte schon 1946 in der Schweiz vom
Jesuiten Ferdinand Strobel herausgegebene 150 Dokumente des Widerstandes der katholi-
schen Kirche als «Christliche Bew#dhrung» lesen, die sehr hdufig an schweizerische Perio-
dica tibermittelt worden waren. Doch insgesamt liegt im Werk von Zoske ein beeindrucken-
des, auch gut illustriertes Zeugnis von christlichem Wagemut vor, das eine Unmenge von
neu erschlossenen Dokumenten vorlegt.

Freiburg Schweiz Iso Baumer

Franz Haringer, Trinitarischer Personalismus. Max Schwarz (1879—1943) und sein Bild
von der «heiligen Schaukel» — ein Versuch zur Uberwindung der neuscholastischen Gna-
denlehre (=Miinchener theologische Studien 11/75), Sankt Ottilien, Eos, 2014, 287 S.

Der Privatgelehrte und Landpfarrer Max Schwarz aus der Didzese Passau wire nach
seinem Tod kaum noch bemerkt worden, wenn er nicht immer wieder im Zusammenhang
mit der «Weissen Rose» erwihnt worden wire. Dieser Miinchner Widerstandskreis gegen
die Naziherrschaft kostete ihre Mitglieder nach einem Schauprozess unter dem Vorsitzen-
den des Volksgerichtshofes Roland Freisler das Leben. Die Geschwister Hans und Sophie
Scholl, protestantischer Konfession, waren zweimal (am 31. Mai und am 25. Juni 1942)
bei Max Schwarz auf Besuch, und Hans hitte sich wihrend seines Frontaufenthalts in
Russland gerne mit einer geistig wachen Person — mit Pfarrer Schwarz, dem Publizisten
Carl Muth, dem Philosophen Theodor Haecker (oder «noch lieber mit einem klugen, 15
1/2 jihrigen Midchen») unterhalten (Robert M. Zoske, Sehnsucht nach dem Lichte — Zur
religiosem Entwicklung von Hans Scholl. Unverdffentlichte Gedichte, Briefe und Texte,
Herbert Utz Verlag Miinchen 2014, 438). Dem Landpfarrer war es nicht beschieden, seine
Gelehrsamkeit (in Philosophie und Theologie mit zusitzlichen Studien in vielen anderen
Disziplinen) addquat zu vermitteln, weder schriftlich noch miindlich. Sein gewaltiger
Nachlass beschriankte sich auf hunderte von Predigttexten vor seinen Landpfarreien, auf
einige Vortragstexte z.T. in kirchlichen Kreisen, wenige Publikationen in bescheidenen
Blattchen — aber einigen wenigen Méannern, denen er nidher kam, machte er offenbar einen
gewaltigen Eindruck seit ihrer Priesterseminarzeit. Unter ihnen sei nur der beriihmte
Exeget Franz Mussner erwihnt (1916-2016); er verdankte Schwarz eine «begliickende

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 545

Lektiire, ja Gliicksgefiihle beim Leseny, ja iiberhaupt «das Leben des Geistes», Schwarz
habe «bleibend Giiltiges gedacht, [...] eine neue «ratio fidei» geschaffen, wie es spiter Karl
Rahner auf andere Weise versucht hat. Sein Werk darf nicht in Vergessenheit geraten»
(206). «Er ringt um eine neue Sprache, die Dogma und Verkiindigung umgreift, und wirkt
so an seinem Platz mit an einer Erneuerungsbewegung der Theologie, die das gesamte 20.
Jahrhundert umfasst.» (11-13, Einleitung).

Dieser Aufgabe hat sich Franz Haringer unterzogen, 1972 in Altotting geboren, seit
1999 Priester, von 2002 bis 2015 in der Priesterbildung tétig, seither verantwortlich fiir
den Pfarrverband Simbach mit 6370 Katholiken in fuinf Pfarreien. 2013 hat er mit dem
hier anzuzeigenden Buch im Departement fiir Katholische Theologie an der Philosophi-
schen Fakultit der Universitdt Passau doktoriert. Seine Arbeit beruht auf der Hebung der
umfangreichen Quellen und deren Interpretation. Der bisher unerschlossene Nachlass von
Schwarz besteht zum grossen Teil aus unedierten Autographen und maschinengeschrie-
benen Texten; er wird hier erstmals vollstindig und systematisch zugédnglich gemacht, wie
Haringer in der Einleitung betont.

Das Verzeichnis des Nachlasses umfasst 18 Seiten und erwéhntt 282 Dossiers mit oft
zahlreichen, auch mehrseitigen Dokumenten. Haringer zitiert hdufig daraus, aber enthilt
sich einer allzu stoffreichen Wiedergabe der originalen Ausserungen. Er ist sich bewusst,
dass diese Texte oft allzu orts- und zeitgebunden sind und in ihrer sprachlichen Gestalt
nicht immer mehr nachvollziehbar. Er fasst am Schluss seine Ergebnisse so zusammen:
«Das theologische Denken von Max Schwarz ist gewiss kein System im strengen Sinn,
sondern in vielen Fragen noch eher eine Suchbewegung. Es ist vielfach nur in Gelegen-
heitsschriften enthalten und spricht in mancherlei Hinsicht noch nicht die Sprache gegen-
wirtiger Theologie und Verkiindigung. Dennoch erscheint es in seiner Grundmotivation
erstaunlich aktuell. Anstatt des abstrakten <Jargons» der neuscholastischen Schultheologie
tritt eine dialogische und personale Sicht auf die Inhalte des Glaubens, die sich der Per-
spektive der Freiheit und der gelingenden Liebe verpflichtet weiss.» (260f)

Somit bleibt diese seltsame Figur weniger in ihren iiberlieferten schriftlichen Ausserun-
gen als in ihrer Motivation und Intention und in ithrem weiten geistigen Horizont vorbild-
lich und nachahmenswert. Schwarz war einfacher Herkunft (die Eltern fiihrten eine Gast-
wirtschaft), aber ein begabter Schiiler; er wurde geférdert, wie damals oft im Hinblick auf
eine geistliche Laufbahn, die aber auf ihn wie zugeschnitten schien. Schon am Gymna-
sium lernte er ausser Latein und Griechisch auch sehr gut Franzosisch und Italienisch. Er
empfing seine priesterliche Ausbildung in Rom im Germanikum und studierte die Theo-
logie an der Gregoriana (1899-1906); viele Studenten «wurden nach drei Jahren Philoso-
phie und vier Jahren Theologie nach dem damals iiblichen Verfahren zum Dr. phil. et
theol. promoviert» (21). Dem schloss er von 1906 bis 1910 kunstgeschichtliche Studien in
Miinchen, Rom und Mailand an, war dann zwei Jahre Dozent fiir Homiletik am Priester-
seminar Passau, und von da an Seelsorger in Landpfarreien, als Kooperator oder Pfarrer,
meist nur relativ kurze Zeit (einmal achtzehn Jahre). Das war z.T. auf gesundheitliche
Probleme, aber auch auf den schwierigen, starrkdpfigen, tiberdies dem Rauchen ver-
fallenen Charakter zuriickzufiihren. In seine Lebenszeit fiel die Leitung des Bistums Pas-
sau in die Hénde von fiinf Bischofen. Prigend waren die Erfahrung des 1. Weltkriegs, das
Anwachsen des Nationalsozialismus, die Herrschaft Hitlers, die 1933 begann, und der 2.
Weltkrieg, was alles sein Denken, Reden und Schreiben beeinflusste.

Erstaunlich ist, dass seine ganze Tatigkeit weniger von der ihm eingetrichterten
Neoscholastik gepriagt war als vielmehr von der persénlich angeeigneten Beobachtung des
menschlichen Zusammenlebens. Selbst sein eigenes oft schwieriges Auskommen mit
Vorgesetzten oder Gleichgestellten oder mit Leuten aus dem Volk diente ihm zur psycho-

SZRKG, 110 (2016)



546 Rezensionen — Comptes rendus

logischen Reflexion, ebenso sehr aber auch der Umgang mit grossen Dichtern und Den-
kern. Wegweisend waren ihm Gottfried Keller, vor allem dann Friedrich Hélderlin, Fjo-
dor Dostojewski, Séren Kierkegaard, Max Scheler, aber auch — weniger herausragend —
Wolfram von Eschenbach mit seinem «Parzivaly, Dante Alighieri mit seiner «Gottlichen
Komddien, der sonst vollig unbekannte Charles de Condren (1588-1641) (In der 2. Auf-
lage des LThK mit 10 Zeilen bedacht, mit bibliogr. Angaben), und schliesslich der bedeu-
tende Philosoph der Dialogik Ferdinand Ebner (1882-1931). Er suchte in ihnen allen (und
fand) grundmenschliche, gottgewirkte Ansitze, die er theologisch ergriindete und in die
Seelsorge einbaute, die er aber primdr flr seine personliche Horizonterweiterung und
Glaubensvertiefung unermiidlich studierte.

Die Weite wie gleichzeitg die Beschridnktheit seiner weitgefacherten Interessen zeigt
sich in einer frithen «psychologischen Studie» (von 1906), in der er die Polaritit verschie-
dener Personlichkeiten bei identischem Glaubensgrund untersuchte: ganze 40 Druckseiten
wandte er auf, um den Gegensatz zwischen dem ausgewogenen franzdsischen Grafen
Charles de Montalembert und dem polemischen Publizisten Louis Veuillot in der Mitte
des 19. Jahrhunderts verstidndlich zu machen. Schwarz arbeitete an der «Herausgestaltung
des tragischen Konfliktes dieser zwei edlen Naturen. [...] Man fiihlt es iiberall durch, dass
sein inneres Streben einzig auf ein moglichst tiefes und innerliches Eindringen in diese
zwel merkwiirdigen Seelen ging.» (177) Aber kirchengeschichtlich ist die Psyche noch so
edler Seelen weniger bedeutsam als ihr Wirken und und ihre Wirkung, wie einige Studien
des Freiburger Rechtshistorikers Emil F. J. Miiller-Biichi fast 60 Jahre spiter zeigen
(Montalembert und der Schweizerische Katholizismus in der Zeit des I. Vatikanischen
Konzils, in: FGB, 58 [1972/73], 85-105, und Montalembert und Segesser und das Postu-
lat «Freie Kirche im freien Staat», in: FS Eugen Isele Feiburg Schweiz 1973, 153-187).
Was Schwarz innerpsychologisch deutet, sind grundlegende innerkirchliche Strémungen,
die fast iiberzeitlich sind: es geht um die Gegensitze offen oder integralistisch.

Was ist nun genau die moderne Theologie von Max Schwarz? Titel und Untertitel des
hier zur Rede stehenden Buches deuten es an: Zugrunde liegt ein Personalismus, also eine
Philosophie (und Theologie) von Personen, eine lebendige Beziechungslehre, nicht eine
staubtrockene Seinslehre, und sie findet ihr Vorbild im Verhiltnis der drei Personen in
Gott, wo Vielfalt in Einheit aufgehoben ist, wo ein lebendiger Austausch stattfindet und
tiberfliesst. Und da der Mensch gewordene Gottessohn die «ungeschaffene Gnade in
Person» ist, ist abstrakte Theorie wenig hilfreich. Schwarz findet Zuflucht in Bildern, v.a.
in dem von ihm Jahre lang durchexerzierten Bild von der «heiligen Schaukel». Professor
Mussner hat dies folgendermassen erldutert (Alles Folgende in Haringer 203-207. Muss-
ner zitiert Holderlin aus dem Gedichtnis; etymologisch haben «Gnade» und «gdnnen»
nichts miteinander zu tun): «Er selbst hat mir im Gesprach die Metapher von der <heiligen
Schaukely, die er sehr liebte, so erklart: Es gibt Schaukeln, auf denen sich zwei Personen
mit dem Antlitz zugewandt gegentiiberstehen. Indem die eine sich in einem ersten
Schwung vor der andern niedrig macht, hebt sie die andere in die Hohe empor; beim
ndchsten Schwung geht es umgekehrt. Aber sich zu erniedrigen bedeutet gar nicht, in
serviler Erbotigkeit zu kuschen; im Gegenteil, der Mensch soll vor Gott (und dem Mit-
menschen) durchaus seine Parrhesia wahren. Das griechische Wort (<Alles-Reden, d.h.
offenes, freimiitiges Reden und Handeln) ist weitreichend und hat ungeheuer zum Denken
angeregt. In der byzantinischen Liturgie (in der Epiklese, der Herabrufung des Heiligen
Geistes auf die eucharistischen Gaben) wird darum gebetet, vor Gott in Freimut (parrhe-
sia) stehen zu konnen. Und Liebe definierte Schwarz gerne so: <Huldigen durch Freiheit
lassens.» Das seltsame Wort von der Schaukel wire als starrer Begriff unertréglich, aber
in der Metaphorik gibt es fiir Schwarz viel her. Die Gnadenlehre, die bei Schwarz in

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 547

diesen Gedankengdngen zentral ist, hat ihn nicht gehindert, die andern Hauptthemen der
Theologie in offener Weise anzupacken und darzustellen: Maria, Kirche, Sakramente —
Eucharistie — Priesteramt, Eschatologie.

Ausfiihrlich zeigt F. Haringer, wie die Ideen von Max Schwarz in dhnlicher Weise auch
bei andern Theologen anklingen: bei Michael Schmaus, Romano Guardini, Henri de
Lubac, bei den Gebriidern Hugo und Karl Rahner sowie bei Hans Urs von Balthasar. Im-
mer wieder fillt in diesem Zuammenhang das einschldagige Wort «Dramay, um die Bezie-
hung Gottes zu den Menschen zu kennzeichnen — nicht im tragisch-«dramatischen» Sinn,
sondern als Hin und Her in Hingabe und Geschenk.

Hier wire daran zu erinnern, dass in Innsbruck im Gefolge des Theologen Raymund
Schwager, der stark vom Ethnologen und Kulturphilosophen René Girard beeinflusst ist,
eine «dramatische Theologie» entworfen wurde und weiter entwickelt wird, die auch etwa
in Balthasars Ausfithrungen zur Theodramatik usw. préisent ist.

Da Schwarz seine Theologie bei den Beziehungen der Menschen untereinander anset-
zen ldsst, konnte es nicht ausbleiben, dass er sich auch in die Politik einmischte. Da war er
lange Zeit in Denkweisen befangen, die heute kritischer beurteilt werden, so in der Deu-
tung des 1. Weltkrieges, die er ganz aus deutsch-nationaler Sicht vornahm. Er dusserte
sich vorsichtig-fragwiirdig zur Judenfrage. Zu Beginn der nationalsozialistischen Bewe-
gung war er in der illusorischen Hoffnung befangen, doch einiges Gute darin finden zu
konnen. Dann aber wandte er sich ganz entschieden von der Kirchenfeindlichkeit und
dem Autoritdtsbegriff und der entsprechenden Realitdt der Nationalsozialisten ab, was im
Gegenzug wieder eine bedingungslose und unumschrinkte Papstgldubigkeit ausloste.

Dass nun die an entlegenen Stellen verborgene Theologie des Landpfarrers Max
Schwarz ins helle Licht der Forschung gezogen wurde, ist hochst verdienstvoll.

Sie kann nicht unbesehen fiir heute und die nahe Zukunft «verwendet» werden, stau-
nenswert aber bleiben ihr literarischer und philosophischer Untergrund und die Freiheit
des Geistes, sich auf Zeitstromungen einzulassen und Neues zu wagen.

Freiburg Schweiz Iso Baumer

Karl Gabriel/Christian Spie}/Katja Winkler, Wie fand der Katholizismus zur Religi-
onsfreiheit? Faktoren der Erneuerung der katholischen Kirche (=Katholizismus zwischen
Religionsfreiheit und Gewalt 2), Paderborn, Ferdinand Schoningh, 2016, 324 S.

17 Jahre nach der Proklamation der Allgemeinen Erkldarung der Menschenrechte durch die
Vereinten Nationen, den entsetzlichen Erfahrungen des Zweiten Weltkrieges und den
diesen nachfolgenden freiheitlichen Demokratisierungsprozessen in Europa zum Trotz,
war noch bis kurz vor Ende des Zweiten Vatikanischen Konzils im Dezember 1965 nicht
klar, ob die katholische Kirche sich wiirde durchringen kénnen, die Religionsfreiheit als
Menschenrecht anzuerkennen. Doch sie konnte. Die Gemengelage ist dabei jedoch das
Gegenteil von einfach.

Wie fand der Katholizismus zur Religionsfreiheit? ist daher eine gute Frage und zu-
gleich auch der Titel einer zu Beginn des Jahres 2016 erschienenen Monographie von
Karl Gabriel, Christian Spie3 und Katja Winkler. Zwischen den beiden Buchdeckeln
findet der Leser oder die Leserin auf gut 300 Seiten eine Palette verschiedener Faktoren
der Erneuerung der Katholischen Kirche, die zur Beantwortung dieser Frage in Betracht
gezogen werden konnen. Schliesslich war dies fiir eine «in so hohem Mafle traditionsge-
bundene Organisation» (7), die in den Jahrhunderten zuvor ein durchaus problematisches

SZRKG, 110 (2016)



548 Rezensionen — Comptes rendus

und konfliktbeladenes Verhiltnis zur Religionsfreiheit entwickelt hatte, keine leicht zu
bewiltigende Aufgabe.

Vielzahl und Verschiedenartigkeit der Faktoren, die in diesem Prozess ihre Wirkung
getan haben, machen eine eindeutige, monokausale Antwort unméglich. Dies spiegelt sich
im Aufbau des Buches wider. Anstelle einer chronologischen Vorgehens- und einer ein-
strangigen Argumentationsweise haben sich die AutorInnen fiir eine Einteilung in thema-
tische Blocke entschieden:

(1) Textgeschichte von Dignitatis humanae (DH): Im Wesentlichen basierend auf ei-
nem Text von J. Hamer (etwas mehr Literatur hétte es auch sein diirfen) werden verschie-
dene Textphasen und jeweils dominante Argumentationsmuster aufgezeigt, aber auch auf
das zdhe Hin-und-Her verwiesen. Dieses Ringen um die endgiiltige Textgestalt und die
Anerkennung der Religionsfreiheit thematisieren die AutorInnen immer wieder, z.B. 57—
59. Letztlich wurde eine doppelte Diskussion gefiihrt, zum einen um das Recht der Wahr-
heit vs. das Recht der Person (Toleranz vs. Menschenrecht), zum anderen um die Ent-
wicklungsmoglichkeit der kirchlichen Lehre, wie weit «man» also gehen konne und wie
viel Kontinuitdt notig sei, ohne einen Glaubwiirdigkeitsverlust zu riskieren (32f). Gerade
dieser zweite Aspekt war fiir Gegner und Beflirworter virulent — wie sehr, zeigt sich in
Kapitel 4.

(2) Religion und Moderne — Begriffskldrungen: Ziel ist hier nicht eine abschliessende
Erlduterung des Begriffs der Moderne, wohl aber solche Aspekte dessen, die fiir ein Mo-
derneverstindnis, das als Bezugspunkt fiir die Modernisierung des Katholizismus geeignet
ist, wesentlich sind. Rezipiert werden hier vor allem Thesen und Ideen von Charles Taylor
und José Casanova.

(3) Religionsfreiheit — Begriffskldarungen: Die AutorInnen entfalten einen eigenen sys-
tematischen Zugang zum Begriff der Religionsfreiheit (vgl. 82-88 sowie FN 280) und
schliessen dann Ausfiihrungen tiber die Lehre der katholischen Kirche tiber Toleranz und
Religionsfreiheit vor und nach dem Zweiten Vatikanum an. Sie zeigen dabei auf, dass die
kirchliche Toleranzlehre das nachkonziliare Verstindnis von Religionsfreiheit aus-
schliesst und insofern zumindest in dieser Hinsicht ein Lernprozess mit Paradigmenwech-
sel vorliegt. Mit DH sei die Kirche voll anschlussfiahig an die Moderne und ihre Men-
schenrechtskonzeption, zugleich bleibe sie jedoch nicht dabei stehen, sondern formuliere
eine stiitzende Begriindung nach innen, die fiir die eigene Identitdt und die Moglichkeit
der vollumfinglichen Annahme der Religionsfreiheit als Menschenrecht notwendig sei
(vgl. 107ff).

(4) Bruch oder Kontinuitdt? — Interpretationsversuche: Die besprochenen Positionen
spannen ein Spektrum zwischen den Polen «strikte Kontinuitdt» (Utz) und «volligem
Traditionsbruch» (Bockenforde) auf. Uberzeugend ist dabei die Struktur der Unterkapitel:
Einfiihrende Vorbemerkungen und ein (fiir eilige wie fiir bedachtige LeserInnen) prakti-
sches und ubersichtliches Restimee rahmen die Auseinandersetzung mit der jeweiligen
Position, die eine kritische Analyse einschlie3t: bspw. bei Utz der Widerspruch einiger
seiner Aussagen zu Textbefunden aus der Lehrtradition (124), bei Uertz die Gefahr, «die
Schliisselstellung des politischen Katholizismus hinsichtlich des Lernprozesses der Kir-
che» (166) zu liberschitzen (176—177) oder Bockenfordes verengter Blick auf die christli-
che Tradition, der nur eine, ndmlich die neuscholastische, Variante des Naturrechts be-
riicksichtigt. Ubrigens: Je ein bis zwei reprisentative Texte der zitierten Autoren, ausge-
nommen Uertz, finden sich auch in Band 4 derselben Reihe: Karl Gabriel/Christian
SpieB/Katja Winkler, Die Anerkennung der Religionsfreiheit auf dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil. Texte zur Interpretation eines Lernprozesses, Schoningh/Paderborn 2013.

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 549

(5) Faktoren des Wandels: Historisch, politisch und sozial sowie theologisch, kirchlich
und kirchenpolitisch — Faktoren aus diesen Bereichen liefern das Setting, aus dem heraus
und in dem die Akteure auf dem Konzil handeln mussten und konnten. Dabei differenzie-
ren die Autorlnnen zwischen «externen Rahmenbedingungen», darunter NS-Erfahrung
sowie wirtschaftliche und politische Entwicklungen, und «internen Verdnderungen», z.B.
hinsichtlich des kath. Vereinswesens und des politischen Katholizismus. Die Faktoren
stehen selbstverstiandlich nicht losgelost nebeneinander, sondern in einem gegenseitigen
Wechselspiel, so bewirkte bspw. die antikirchliche Haltung des Ostblocks eine stirkere
Westbindung, wobei gerade die USA hier massgebend waren. Dort herrschte aber eine
andere, nicht antikirchliche Spielart des Liberalismus (233-235), der besonders den US-
amerikanischen Episkopat (und auch Peritus J. Murray, Vorkdmpfer fiir die Religionsfrei-
heit) geprigt hatte. Dessen Verfechten der Religionsfreiheit als Menschenrecht erscheint
als eine «unverzichtbare Voraussetzungy» (244) fiir deren letztliche Anerkennung. Ein
Aspekt der immer wieder im Buch aufscheint.

Schliesslich bleibt das Konzil selbst. Es entwickelte eine nicht voraussehbare Dynamik —
vielleicht auch wegen seiner angestrebten Verortung der «Kirche in der Welt von heute»
(vgl. Gaudium et spes) anstelle von Abwehr und Verurteilung (vermeintlicher) Irrlehren —,
wie u.a. die Ablehnung oder starke Modifizierung der in der Vorbereitungszeit erarbeite-
ten Entwiirfe verdeutlicht. Und weist es in formaler Hinsicht auch Ahnlichkeiten mit
einem Parlament auf, so bleibt es doch zugleich immer ein spirituelles Ereignis, das sich
einer rein rationalen Erfassung entzieht. Dennoch lassen sich einige Faktoren ausmachen,
die den Verlauf des Konzils besonders prigten (286-292): das «Einheitssekretariat», die
Medien (Transparenz nach aussen, Erwartungen von aussen, aber auch das Signal nach in-
nen, dass die christliche wie nicht-christliche Welt die Konzilsereignisse und -beschliisse
tatsichlich fiir bedeutsam hilt), externe Beobachter (andere Konfessionen, Religionen,
Frauen!), einzelne Episkopate und die beiden Pipste selbst.

Mit Vehemenz und Ausdauer, ringend und gegen Widerstand wussten einige Akteure
auf dem Konzil diese Faktoren zu deuten und schliesslich die grosse Mehrheit der Konzil-
steilnehmer zu tiberzeugen (296-302). Revolution geht anders. Opportunistische Anpas-
sung an die «Zeichen der Zeit» — so ein immer wieder vernehmbarer Vorwurf — aber auch.
Beschonigende oder gar romantisierende Worte nehmen die AutorInnen hier nicht in den
Mund und bleiben so plausibel. Weniger plausibel scheint hingegen die Reihenfolge der
einzelnen Kapitel. Kapitel 2 und 3 wirken etwas deplatziert, eingeschoben zwischen den
beiden inhaltlich stark aufeinander bezogenen Kapiteln 1 und 4. Vielleicht hitte es sich
cher angeboten, das zum Teil schwer belastete Verhaltnis der Kirche zur Moderne und zur
Religionsfreiheit als weitere Faktoren in das an sich bereits sehr bereichernde und inhalt-
lich vielfdltige Kapitel 5 aufzunchmen und dieses so um hemmende bzw. zu iiber-
windende Faktoren zu erweitern.

Eindeutige Antworten fiir komplexe Zusammenhinge blenden oft Wesentliches aus und
verengen die Perspektive einseitig. Das vorliegende Buch wirkt dem mit seiner offenen
Konzeption entgegen und ermoglicht dem Leser/der Leserin so ein Doppeltes: (1) die
Komplexitdt der Sachlage zu erkennen (man bedenke allein die Vielzahl der Faktoren und
ihre unterschiedliche inhaltliche Fiillung) und (2) sich eine eigene Meinung zu bilden,
z.B. durch die selbststindige Gewichtung der Faktoren. Hier wird kein Fertigprodukt
serviert, sondern zu geistiger Eigenleistung angeregt.

Bemn Mirjam Kromer

SZRKG, 110 (2016)



550 Rezensionen — Comptes rendus

Stefan Voges, Konzil, Dialog und Demokratie. Der Weg zur Wiirzburger Synode 1965—
1971 (=Veroffentlichungen der Kommission fiir Zeitgeschichte. Reihe B: Forschungen.
Band 132), Paderborn, Schéningh, 2015, 458 S.

50 Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil und 40 Jahre nach dem Ende der Ge-
meinsamen Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland analysiert Stefan
Voges in seiner Miinsteraner Dissertation den Rezeptionsprozess des Konzils in der Vor-
bereitung der Wiirzburger Synode. Nach der Einleitung geht er dabei in sieben Schritten vor.

Das Zweite Vatikanum mit seiner ekklesiologischen Markierung des Volkes Gottes hat-
te die regelmdBige Abhaltung von Synoden und Konzilien empfohlen (33-46). In der
unruhigen Zeit der zweiten Hilfte der 1960er Jahre vergroferte sich die Zahl der Akteure
der Konzilsrezeption (47-106). Die Bischofe organisierten sich in der institutionalisierten
Bischofskonferenz, die Struktur des Zentralkomitees der deutschen Katholiken (ZdK)
musste sich den neu gebildeten pfarrlichen und diézesanen Réaten anpassen, das Kirchen-
volk empfand die sich beschleunigende Auflésung des katholischen Milieus als Krise,
Priestergruppen waren Symptome einer Enttduschung iiber zu langsame Reformprozesse,
ein Generationswechsel brachte auf bischéflicher und Laienseite jiingere Personen an die
Spitze. Eine theologische Antwort auf diese spannungsreiche Situation schien in der
Synodalitdt der Kirche zu liegen. Dieser Weg wurde auch beschritten (107-132). Im
Bistum Hildesheim wurde ein «neuer Stil» einer Didzesansynode mit starker Beteiligung
von Laien praktiziert. Noch weiter ging das Pastoralkonzil der niederldndischen Kirche,
das bestehende Polarisierungen im Nachbarland noch verschirfte. Der unterschiedliche
Stil beider Synoden wirkte sich in den rechtlichen Bestimmungen und dem davon beein-
flussten Kirchenbild aus.

Auf dem Essener Katholikentag 1968 erhob sich nun die Forderung nach einem Natio-
nalkonzil (133-184). Unter dem Einfluss der gesellschaftlichen Unruhen und des Rufes
nach Demokratie entwickelten im Herbst 1968 das ZdK, die Bischofliche Kommission fiir
Laienfragen, die Christliche Arbeiterjugend und die Konferenz der deutschsprachigen
Pastoraltheologen Konzepte zu einer Synode, die von Kardinal Julius Dépfner als Vorsit-
zendem der Bischofskonferenz in eine gemeinsame «Studiengruppe Bischofskonferenz —
Zentralkomitee» iiberfiihrt wurde und bereits im Februar 1969 zum Beschluss fiihrte, eine
solche Versammlung vorzubereiten. Voges siecht im Katholikentag von Essen das «Zei-
chen der Zeit», welches die Dynamik hin zu einer Synode in Gang brachte.

Detailliert zeichnet der Autor den Weg vom grundsétzlichen Beschluss zum Statut der
Synode nach (185-265). Auf dem Hintergrund der nicht nur protokollarischen Bedeutung
von Geschiftsordnungen in den Konzilien der Kirche, aber auch in den Parlamenten,
deutet er die Auseinandersetzungen um das Regelwerk des Statuts als AuBerungen einer
verfassten Kirche, in der die Kollegialitdt der Bischofe und ihre theologisch und rechtlich
festgelegte Leitungsposition, die Position des Papstes und der romischen Kurie sowie die
Kompetenzen der Synode, ihrer gewiéhlten und berufenen Mitglieder sowie ihrer Organe
in ein ausgewogenes Verhiltnis zu bringen waren. Voges kann zeigen, wie hinter dem
Ringen um Formulierungen, Zusténdigkeiten und der Einbindung der bischoéflichen Auto-
ritdt in den synodalen Vorgang das Kirchenbild einer Communio im Spannungsfeld von
Hierarchie und reprisentiertem Volk Gottes sichtbar wird.

Die Arbeit der Vorbereitungskommission (267-357) konnte daran ankniipfen. Relativ
kurz geht Voges auf die Umfragen ein, deren Ergebnisse auch nur geringen Einfluss auf
die Themenauswahl hatten. Die Offentlichkeitsarbeit («Postfach Synode») hatte ebenfalls
eher einen motivierenden als dezisiven Charakter. Die Prioritdten wurden durch die Stu-
diengruppe Bischofskonferenz-ZdK gesetzt. Der Interessenausgleich zwischen Laien und

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 551

Priestern, zwischen Bistiimern und Verbdnden, zwischen gewihlten und berufenen Mit-
gliedern wurde in einem riickblickend betrachtet ausgewogenen Proporz geldst. Voges
weist jedoch darauf hin, dass sich mit der «Arbeitsgemeinschaft Synode» eine auBersyno-
dale Opposition zeigte, die freilich im Rahmen der ersten Vollversammlung ihre kritische
Einbindung in die Synode vollzog. Reprisentation des ganzen Katholizismus in der Bun-
desrepublik Deutschland, Propositionsrecht der Synode fiir die zu behandelnden Themen
als Ausdruck des Volk-Gottes-Gedankens, Dialog und demokratische Elemente als aufge-
griffene «Zeichen der Zeit» sind die Stichworte der theologischen Zwischenreflexion des
Autors.

Die Konstituierung der Synode (359-403) war die Nagelprobe auf die Vorbereitungs-
phase. Hier manifestierte sich der Doppelcharakter der Synode als geistliches Ereignis
(Er6ffnung im Rahmen einer Eucharistiefeier im Wiirzburger Dom) und Parlament (Ta-
gungsort ebenfalls der Wiirzburger Dom). Ein «symboltriachtiges Halbrund» der alphabe-
tischen Sitzordnung mit dem Block der Bischéfe in der Mitte zeigte die Krafteverhiltnisse
an. Die Kontroverse zwischen Heinrich Flatten und Karl Rahner iiber die Leitlinien der
Thematik machte schlaglichtartig die theologischen Differenzen klar, an denen sich die
Synode im Rahmen der Geschiftsordnung abzuarbeiten hatte.

Stefan Voges versteht seine Arbeit als theologische Dissertation. So fasst er in der
Schlussreflexion noch einmal zusammen, was er unter dem Rezeptionsprozess des Kon-
zils versteht. Die neuartige Form der Synode ist Kristallisationspunkt der Ekklesiologie,
die selbst erst in einem Lernprozess eingeiibt werden muss. «Communio» muss dabei im
Beziechungsgeflige von Gemeinschaft der Gldubigen, hierarchischer Gemeinschaft und
Gemeinschaft von Teilkirchen (Diézesen) gesehen werden. Die Synode erhebt den Glau-
benssinn des Volkes Gottes und reagiert damit auf die gesellschaftliche Forderung nach
Demokratisierung. Kirche agiert als «Leib Christi» (sinnenhaft in der Sitzordnung zum
Ausdruck gebracht). Aufgabe aller am gemeinsamen Priestertum der Gldubigen Teilha-
benden ist die Suche nach den und die Deutung der «Zeichen der Zeit».

An einer trockenen Materie zeigt Voges die Dynamiken der nachkonziliaren katholi-
schen Kirche auf. Die Diskussionen um Thematik, Statut, Geschéftsordnung und Teil-
nehmer werden bedeutend, weil sie Ausdruck des Ringens um eine neue Ekklesiologie
sind, die noch nicht eingeldst ist. Der von Papst Franziskus geforderte «Weg der Synoda-
litdt» entbindet nicht von den schwierigen Prozessen, die im Vorfeld von Synoden zu
durchlaufen sind. Stefan Voges hat, bei allen Redundanzen und manchen Wiederholun-
gen, ein Musterbeispiel vorgelegt, wie Synodalitit eingeiibt und umgesetzt werden kann.

Vallendar Joachim Schmiedl

Florian Bock, Der Fall «Publik». Katholische Presse in der Bundesrepublik Deutschland
um 1968 (=Verodffentlichungen der Kommission fiir Zeitgeschichte. Reihe B: Forschun-
gen 128), Paderborn, Verlag Ferdinand Schoningh, 2015, 553 S.

Im Friihjahr 1967 hatte die Deutsche Bischofskonferenz beschlossen, eine neue katholi-
sche Wochenzeitung zu griinden. Nach einem lidngeren Vorlauf erschien die erste regulére
Ausgabe von «Publik» — so der Name der Wochenzeitung — am 27. September 1968. Am
19. November 1971 erschien die letzte Ausgabe — mit der Schlagzeile «Publik ist tot».
Wenige Tage vorher hatten die Didzesanbischife die Einstellung der Wochenzeitung
beschlossen. Begriindet wurde das damit, dass es dieser Zeitung nicht gelungen sei, trotz
eines grofiziigigen Startkapitals aus Kirchensteuermitteln sich wirtschaftlich zu etablieren,

SZRKG, 110 (2016)



552 Rezensionen — Comptes rendus

und darum auf Dauer ein Zuschussunternehmen bleiben wiirde. Zudem war von Anfang
an ihre Griindung im bundesdeutschen Katholizismus umstritten. Fiir die eine Seite stand
sie fiir den Geist des 2. Vatikanischen Konzils im Sinne einer Offnung der katholischen
Kirche zur heutigen Welt; die andere Seite befiirchtete die Preisgabe einer klaren katholi-
schen Position angesichts der ihrer Befiirchtung nach den Bestand nicht nur der Kirche,
sondern der gesamten Gesellschaft gefihrdenden offentlichen Auseinandersetzungen, wie
sie spitestens Mitte der sechziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts aufgekommen
waren. Insofern steht der «Fall <Publik»» fiir mehr als fiir eine kurze Episode in der deut-
schen katholischen Presselandschaft. Exemplarisch verdichtet sich an ihm die innerhalb
des deutschen Katholizismus heftig und teilweise erbittert gefithrte Kontroverse um eine
Standortbestimmung der Kirche innerhalb eines sich pluralisierenden Gemeinwesens,
wovon die eigenen Reihen nicht ausgenommen blieben. So sah beispielsweise kein gerin-
gerer als Karl Rahner in der Einstellung von «Publik» ein Symptom fiir einen von Ver-
antwortlichen der Kirche betriebenen «Marsch ins Getto».

Es ist das Verdienst von Florian Bock, in seinem Promotionsprojekt — die Untersu-
chung wurde 2013 von der Katholisch-Theologischen Fakultdt der Ruhr-Universitidt Bo-
chum als Dissertation angenommen — mithilfe eines umfassenden Quellenstudiums diesen
«Fall Publik»» detailliert aufgearbeitet zu haben. Die Studie umfasst in der vorliegenden
Buchausgabe 501 Textseiten, einen dreiseitigen Anhang und ein Quellen- und Literatur-
verzeichnis im Umfang von 32 Seiten. Ein elfseitiges Personen-, Orts- und Sachregister
erleichtert die Suche von bestimmten Fundstellen.

Eingeteilt ist die Arbeit in zehn Kapitel. In der Einleitung (I) wird die Fallstudie in ei-
nen groBeren Zusammenhang eingeordnet, ndmlich der Frage, wie es um die Moglichkei-
ten einer konfessionellen Publizistik im Kontext einer sich ausdifferenzierenden und da-
mit pluralisierende Gesellschaft, innerhalb derer Religion (nur noch) ein Teilsystem bil-
det, bestellt ist. Damit ist zugleich der Bezugsrahmen der Arbeit umrissen. Auch wenn ihr
spezifisches Untersuchungsobjekt das Projekt der katholischen Wochenzeitung «Publik»
ist, muss dieses innerhalb seines groferen Kontextes, ndamlich der damaligen gesellschaft-
lichen Entwicklung in der Bundesrepublik Deutschland insgesamt und darin der kirchli-
chen Entwicklung gesehen werden. Das zeitigt, wie im Einzelnen dargelegt wird, Folgen
fiir die Zielsetzung und Leitfragen der Untersuchung sowie fiir ihre methodische Heran-
gehensweise.

Die Vor- und Griindungsgeschichte von «Publik» ist Thema des Kap. II. Ausgangs-
punkt bilden das reservierte Verhiltnis der katholischen Kirche zur freien Presse, das bis
zur lehramtlichen Verurteilung der Pressefreiheit ging, und die Reaktion der Kirche,
durch Ausbildung eines eigenen vielfiltigen Zeitungswesens ihre Angehorigen vor den
schédlichen Einflissen der freien Presse zu bewahren. Allerdings fanden die katholischen
Presseerzeugnisse spitestens seit Beginn der sechziger Jahre des vergangenen Jahrhun-
derts immer weniger Zuspruch seitens ihrer Abnehmer; die Gesamtauflage der katholi-
schen Presse begann merklich zu schrumpfen. Das «katholische Milieu» fing sichtlich an
zu brockeln. In diesem Zusammenhang war es ein katholischer Laie, Hans Suttner, der,
inspiriert von der durch das 2. Vatikanische Konzil hervorgerufenen Aufbruchsstimmung
in der katholischen Welt und selbst in einem reformorientierten kirchlichen Jugendver-
band sozialisiert, die Idee einer iiberregionalen und sich offen den Herausforderungen der
Gegenwart stellenden katholischen Wochenzeitung verfolgte und fiir sie unter den Bi-
schofen und Vertreter/innen des Laienkatholizismus warb. Diese Zeitung sollte nach
Suttners Vorstellung Ausdruck dafiir sein, dass die katholische Kirche entschlossen war,
ihr «Lagerdenken» zu tiberwinden und in einen Dialog mit der «Welt von heute», wie es
die Pastoralkonstitution des Konzils programmatisch bekundet hatte, einzutreten. Unab-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 553

dingbare Voraussetzung sei, dass die Redaktion dieser neuen Zeitung frei von Weisungen
der Hierarchie agieren konne. Detailliert zeichnet der Verf. nach, welche Reaktionen
dieser Vorstol von Suttner innerhalb des deutschen Katholizismus ausléste. Die Band-
breite reichte von begeisterter Zustimmung bis hin zu Vorbehalten und Ablehnung. Lau-
fende katholische Presseorgane befiirchteten eine sie gefiihrdende Konkurrenz. Hinsicht-
lich der Finanzierung machten sich Skepsis und Vorbehalte breit. Welche Struktur fiir
eine solche neue Zeitung angemessen wire, war umstritten. Aber allen Widerstinden zum
Trotz kam es schlieBlich zum «endgiiltigen Startschuss».

Welches Profil die schlielich ab Ende September 1968 erscheinende «neue Wochen-
zeitung nachkonziliaren Zuschnitts» mit 21 Redakteuren in ihrer dreijdhrigen Laufzeit an
den Tag legte, wird in Kap. III untersucht, wobei auf die Bereiche «Theologie und Kir-
chenpolitik» und «Politik» deswegen der Schwerpunkt liegt, weil sie von Anfang an am
stirksten umstritten waren. Der Start von «Publik» fiel in ein Jahr — daran erinnert der
Verf. —, das nicht nur zum Synonym fiir — je nach Standort unterschiedlich bewertet — ge-
sellschaftliche Auf- bzw. Abbriiche geworden ist, sondern auch innerkirchlich sehr be-
wegt war, wofiir schlaglichtartig die «Pillenenzyklika» von Papst Paul VI. vom Juli 1968
und der Essener Katholikentag Anfang September 1968 stehen. Immer kontroverser wur-
de der Streit um die rechtméBige theoretische und praktische Auslegung des letzten Kon-
zils gefiihrt. Mitten darin stand «Publik» — fiir die einen als Bestétigung ihrer Reformori-
entierung, fiir die anderen als Stein des AnstoB3es. Sie war es, die der Redaktion von «Pub-
lik» stindig vorhielt, die Zielsetzung, ein Forum fiir verschiedene Positionen zu bilden, zu
verfehlen.

Uber dem Bemiihen der Redaktion um eine Profilierung von «Publik» innerhalb der
bundesdeutschen Zeitungslandschaft schwebte wie ein Damoklesschwert das Problem der
Finanzierung dieser Zeitung. Einen Einblick in die immer stirker sich zuspitzende finan-
zielle Krise gibt das Kap. [V. Diese Krise war schlieBlich der offiziellen Verlautbarung
zufolge ausschlaggebend fiir die Einstellung von «Publik». Wie es dazu gekommen ist
und welche Kontroversen dadurch vor allem innerkirchlich ausgelést worden sind, wird
im Kap. V nachgezeichnet.

Kap. VI geht riickblickend der Frage nach, fir welches Kirchenbild «Publik» als Medi-
um diente. Nach Meinung des Verf.s lassen sich hinreichend genug Anhaltspunkte dafiir
anfuhren, dass das Scheitern von «Publik» darauf zuriickzufiihren sei, dass es sich bei die-
ser Zeitung um das «Projekt einer katholischen Intellektuellenelite» gehandelt habe, «die
— inspirtert von den Reformen des Zweiten Vatikanums — dem bundesdeutschen Katholi-
zismus ein Forumskonzept anbot, das zwar mit dem auf dem Konzil neu gewonnenen
Kirchenbild gewissermaBlen als Erfiillung eines lang gehegten Ideals korrespondierte,
einen Grofiteil der Katholiken der damaligen Bundesrepublik aber schlichtweg iiberfor-
derte» (371).

Einen «Nachschlag» zur Auseinandersetzung um das Ende von «Publik» hat es noch
auf der 1971 begonnenen Gemeinsamen Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik
Deutschland, auf deren Tagesordnung aus aktuellem Anlass «Publik» gesetzt wurde. Die
dazu gefiihrte Debatte und ihre Hintergriinde werden in Kap. VII dargestellt. Als Kom-
promiss verstindigte man sich schlieBlich auf die Erstellung eines publizistischen Ge-
samtkonzepts flir die katholische Kirche.

Aus dem Bestreben heraus, sich nicht mit dem Ende von «Publik» abzufinden, fiihrten
verschiedene Initiativen hauptsidchlich von der kirchlichen Basis her schliellich dazu,
dass Ende Januar 1972 mit dem vierzehntigigen Erscheinen von «Publik-Forum» begon-
nen werden koénnte, einem Periodikum, das sich im Laufe der Zeit immer weiter ausbauen

SZRKG, 110 (2016)



554 Rezensionen — Comptes rendus

konnte und dank der Unterstiitzung der Leserschaft bis auf Weiteres existiert. Diese «Ge-
burt von Publik-Forum» ist Untersuchungsgegenstand von Kap. VIIL

In Italien gibt es seit 1968 mit «Avvenire» eine katholische Tageszeitung. Dieses hat
der Verf. zum Anlass genommen, im Kap. IX im Vergleich zu der kurzen Laufzeit von
«Publik» zu fragen, welche Bedingungen es begiinstigt haben und weiterhin fordern, dass
sich eine solche Zeitung halten kann.

Das Fazit seiner Untersuchung (X) hat der Verf. unter das Stichwort gestellt «keine Ex-
perimente» — mit Fragezeichen.

Schon allein aus der Zusammenfassung ihres Inhalts wird ersichtlich, wie hoch der In-
formationswert dieser Untersuchung anzusetzen ist. Zum ersten Mal ist der Bestand der
Archive zum «Fall <Publik»» aufgearbeitet und ausgewertet worden. Hinzukommen zahl-
reiche Gespriche, die mit Zeitzeugen gefiihrt worden sind. Fallbeispielartig ist so ein
differenziertes Bild des Meinungsspektrum innerhalb des deutschen Katholizismus am
Ende der sechziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts zustande gekommen, das auch
dazu beitrdgt, die heutige Situation der deutschen katholischen Kirche besser zu verste-
hen. Die aus den Dokumenten entnommenen O-Téne (Zitate) vermitteln sehr anschaulich
einen Einblick in die unterschiedlichen, teilweise hochst kontridren Denkrichtungen inner-
halb der katholischen Kirche der damaligen Zeit. Es ist die Zeit, als sich die differenten
Hermeneutiken des Zweiten Vatikanischen Konzils herausbildeten, die bis heute unver-
sohnlich einander gegeniiberstehen. Indem der Verf. das Ganze immer wieder nochmals
in umfassendere theoretische Zusammenhinge hineinzustellen bemiiht ist, weitet er den
Horizont seiner Untersuchung. Dabei lédsst sich iiber manche dabei getroffene Einschit-
zungen trefflich streiten.

Eine Grenze der Untersuchung liegt darin, dass die (kontroverse) Bewertung der redak-
tionellen Linie von «Publik» so dargestellt wird, wie sie damals aus zweiter Hand, also
von den Rezipienten vorgenommen worden ist. Um zu priifen, ob und inwieweit diese
Einschdtzungen jeweils wirklich an den Beitrigen der Zeitung selbst festzumachen sind
oder auf Vorurteilen beruhen, wire eine ausfithrliche Inhaltsanalyse vonndten gewesen.
Das hitte jedoch den Rahmen dieser Studie gesprengt und bleibt ggf. einer Nachfolgeun-
tersuchung vorbehalten.

Auch ist schwierig zu beurteilen, welche Folgen das Scheitern von «Publik» ausgelost
hat. Einen erheblichen Grund fiir die nur kurze Laufzeit des Blattes sieht der Verf. darin,
dass es thm nicht gelungen ist, aufgrund seines anspruchsvollen Niveaus eine breitere Le-
serschaft an sich zu binden. Trotzdem bleibt die Frage, ob mit dem Ende von «Publik» die
deutsche katholische Kirche nicht selbst dazu beigetragen hat, dass Stimmen aus ihren
Reihen bei der offentlichen Meinungsbildung in Deutschland immer weniger Resonanz
finden.

Miinster/W. Norbert Mette

Philippe Chenaux, Paul VI. Le souverain éclairé, Paris, Cerf, 2015, 421 p.

La couverture du magazine L 'Express illustre, en aolt 1977, les «tourments de Paul VI»
sous la forme de petits diables qui assaillent de leurs fourches la téte d’un pontife repré-
senté a la fois comme moderne ou hésitant, oublié ou tourmenté, méconnu ou malmené.
Ces «tourments» illustrés par le magazine frangais sont la contraception, les quatre-vingt
ans, le schisme, le gauchisme, le surarmement, les pays de I’Est. Entre I’optimisme tran-
quille de Jean XXIII et I’activisme de Jean-Paul II, qu’en est-il de la figure de Paul VI?

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 555

Depuis ses années d’études jusqu’au pontificat, Giovanni Battista Montini se distingue par
sa «profonde italianité» (12), n’ayant jamais quitté 1’Italie a I’exception d’un court séjour
diplomatique a Varsovie en 1921, mais bien aussi par sa relation privilégiée a la culture de
la France, a travers I’amitié¢ profonde qui le lie a Jacques Maritain. Mais comment
I’homme d’Eglise pergoit-il, au cours de son destin humain, les signes des temps d’une
société qui change rapidement? Et comment s’engage-t-il, dans 1’action multiforme de son
apostolat, en faveur de la réconciliation de la doctrine avec la vie, du catholicisme avec le
monde contemporain?

Ces interrogations stimulantes sont au cceur la biographie magistrale écrite par Philippe
Chenaux, professeur d’histoire de I’Eglise moderne et contemporaine a I'université du
Latran a Rome. Trés fin connaisseur des archives vaticanes et des archives diplomatiques
frangaises et italiennes, I’auteur nous communique un portrait inédit d’un pape se voulant
a la fois un intellectuel avisé et un souverain éclairé, un prince réformateur et un gardien
de la foi catholique. Il fallait attendre toute la sensibilité historiographique et le talent
d’écrivain de Philippe Chenaux pour restituer, pour la premiére fois, un portrait exhaustif
du pape dont la destinée constitue le meilleur prisme pour comprendre I’Eglise catholique
contemporaine.

En dix chapitre, I’itinéraire humain et spirituel de Giovanni Battista Monti est recons-
truit étape apres étape. Né le 26 septembre 1897 a Concesio (Brescia) de Giorgio et Giu-
ditta Montini, le futur successeur de Saint-Pierre grandit a I’ombre de la Grande guerre
dans une ambiance catholique patriote mais ouverte. Les écrits de sa jeunesse témoignent
de I’acuité par laquelle il est conscient de la «crise spirituelle» a laquelle le catholicisme
se trouve confronté dans I'immédiat aprés-guerre. «Cette crise de civilisation, parce
qu’elle était aussi une crise de la modernité et de ses valeurs (raison, progres), exigeait un
profond travail de reconstruction chrétienne. L’Europe était entrée dans une nouvelle
époque» (311), a la maniere dont I’observe Philippe Chenaux. Les ferments du renouveau
intellectuel a I’ceuvre dans le catholicisme transalpin fascinent le jeune Montini: de la
renaissance thomiste francaise autour de Maritain au renouveau de la pensée théologique
allemande (Romano Guardini).

Assistant ecclésiastique de la FUCU dés 1923, aprés la parenthése polonaise, le jeune
prétre de Brescia n’affronte pas ouvertement le régime fasciste de Benito Mussolini, mais
investit toutes ses forces dans la préparation de ’aprés-fascisme par la formation d’une
¢lite politique et culturelle capable, le jour venu, de prendre en main le destin du pays.
Mais I’hostilité a ses projets de la part de certains milieux ecclésiastiques romains oblige
Giovanni Battista Montini a démissionner en 1933 déja. Cela réoriente son parcours bio-
graphique dans un sens qu’il a pas ni prévu ni souhaité: ¢’est-a-dire le service du Saint-
Siege. Apprécié par Mgr Giuseppe Pizzardo, le futur pape arrive progressivement aux
plus hautes responsabilités dans la curie romaine: substitut de la secrétairerie d’Etat en
1937, pro-secrétaire d’Etat pour les affaires ordinaires en 1952. Et I'avénement de Pie XII
ne fait que renforcer sa position au Vatican. «Homme de confiance du pape, interlocuteur
recherché des diplomates en poste au Vatican, c’est a lui qu’échut, durant les années som-
bres de la guerre et de I’occupation nazie de Rome, la responsabilité de coordonner toute
I’action humanitaire du Saint-Sieége» (312).

Entretemps, le triomphe de la Démocratie chrétienne d’Acide De Gasperi consacre dé-
sormais, en 1948, le bienfondé de la stratégie de Montini voulant un parti unique des ca-
tholiques dans le cadre de la guerre froide naissante. Six ans plus tard, le parcours de
I’homme d’Eglise est nouvellement réorienté, car le pape le nomme en novembre 1954
archevéque de Milan. Loin d’étre une «traversée du désert», les années dans la métropole
lombarde renforcent son expérience dans la pastorale, comme il le dévoile lui-méme dans

SZRKG, 110 (2016)



556 Rezensionen — Comptes rendus

une correspondance au cardinal Johannes Willebrands: «Savez-vous ou j’ai appris a con-
naitre I’Eglise? A Milan, comme archevéque. Dans mon travail a Rome, j’étais en contact
avec I’Eglise de par le monde. Mais a Milan j’ai appris a connaitre le ceceur de I’Eglise
dans la vie des paroisses, dans les contacts avec les gens dans leur vie quotidienne. C’est
l1a que I’Eglise vit et lutte» (127). L’expérience du «laboratoire milanais», a la maniére
dont le définit Philippe Chenaux, est décisive dans le parcours de Montini, projeté suer le
devant de la scéne par I’élection pontificale du patriarche de Venise Angelo Roncalli.
Cardinal en 1958, Montini, accueille avec joie la convocation de Vatican II. Ses positions
prudentes mais ouvertes a 1’aggiornamento pendant la premiére session du concile en fait
le candidat naturel a la succession de Jean XXIII.

Elu successeur de Saint-Pierre le 21 juin 1963, sous le nom de Paul VI, Montini indique
son intention de poursuivre et achever le concile regu «en héritage» par le pape vénitien.
Sa préoccupation premiére, en tant que «pape du concile» est d’inscrire la réforme de
Vatican II dans le prolongement avec les conciles précédents, a commencer par Vatican
II, comme le remarque la finesse d’analyse de Philippe Chenaux: «S’agissant du renou-
veau de I’Eglise, I’accent était mis sur la continuité avec la grande tradition catholique»
(166-167). La réforme de la liturgie et la réforme de la Curie représentent, sans doute, les
deux grands chantiers du pontificat de Paul VI, réformateur mais non révolutionnaire:
«Dans le sillage des enseignements du concile sur I’Eglise dans le monde contemporain
(Gaudium et spes, Dignitatis humanae), il chercha a promouvoir le modele d’une Eglise
au service de I’homme et du développement des peuples (Populorum progressio). Mais
réforme n’était pas synonyme de révolution. Face aux dérives doctrinales de !’apres-
concile (catéchisme hollandais), Paul VI se posa en défenseur intrépide de I’intégrité de la
foi catholique» (314-315).

La biographie met en lumiére comment, aprés la contestation suite a son encyclique
Humanae vitae (1968) et la crise lefebvriste, les dernicres années du pontificat de Gio-
vanni Battista Montini deviennent une fin de régne plus serein, caractérisé par le succes
inattendu de I’ Année sainte et les grands documents sur la joie chrétienne et I’annonce de
I’évangile. Décédé a Castelgandolfo le 6 aolit 1978, trois mois apres I’assassinat d’Aldo
Moro, Paul VI ne sera désormais plus un pape ni oubli¢ ni méconnu, griace au travail his-
toriographique de Philippe Chenaux, mettant en valeur, page aprés page, |’attention aux
signes des temps dans la fidélité a la tradition, le sens de 1’équilibre et de la médiation,
mais aussi la volonté d’aggiornamento de 1’Eglise de Giovanni Battista Montini. Ce qui a
fait récemment exclamer au pape Frangois que Paul VI «n’eut pas peur de la nouveauté».
Et Philippe Chenax conclut son beau livre en observant que «Paul VI laissait de nombreux
orphelins mais il n’eut pas d’héritier». Le futur nous dira si le pape Frangois pourra, un
jour pas trop lointain, en étre considéré un héritier.

Fribourg Lorenzo Planzi

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 557

Schweiz: Menschen, Kirchen, Orte

Die erste Ziircherbibel. Erstmalige teilweise Ausgabe und Ubersetzung der dltesten voll-
standig erhaltenen Bibel in deutscher Sprache, eingeleitet, herausgegeben und tibersetzt
von Adrian Schenker/Raphaela Gasser/Urs Kamber, Freiburg/Schweiz, Academic
Press, 2016, 197 S.

Ziirich war und ist heute noch ein Zentrum der Bibelforschung und der deutschen Bibel-
libersetzung. Zuallererst denkt man dabei an die von Ulrich Zwingli initiierte und von
seinem Ubersetzerkreis geschaffene, von 1524 bis 1531 beim Ziircher Buchdrucker Chris-
toph Froschauer erschienene deutsche Ausgabe des Neuen und des Alten Testaments. Auf
diese reformatorische Tradition gehen im 20. und 21. Jahrhundert zwei Neuiibersetzungen
zuriick, die von 1907 bis 1931 erarbeitete «Ziircher Bibel» und die im Jahr 2007 verof-
fentlichte neue «Ziircher Bibel», die beide als wissenschaftlich zuverldssige und sprach-
lich sorgfiltige Ausgaben grosse Anerkennung und Verbreitung gefunden haben und noch
finden. Kaum bekannt ist einem breiteren Publikum hingegen, dass es schon zwei Jahr-
hunderte vor Zwingli eine deutsche Ubersetzung der Bibel gegeben hat, die in Ziirich
entstanden sein diirfte und bei der es sich um die dlteste bekannte vollstindige deutsche
Bibeliibersetzung iiberhaupt handelt.

Die drei Herausgeber dieses gefilligen Lesebandchens, der Bibelwissenschaftler Adrian
Schenker OP, die Germanistin Raphaela Gasser OP und der Germanist Urs Kamber, legen
sicbzehn Kostproben aus dem Alten und Neuen Testament dieser frithen, spét-mittelhoch-
deutschen Ubersetzung vor; als Verstindnishilfen sind den Abschnitten jeweils moderne
Ubertragungen beigegeben. Im Einleitungsteil geht zuerst Adrian Schenker der Verfasser-
frage nach. Eine Indizienkette mit verschiedenen paldographischen und kodikologischen
Elementen, die im Einzelnen hier nicht nachgezeichnet werden konnen, bestirkt die be-
reits von Marianne Wallach-Faller 1981 aufgestellte These, dass es sich beim Ubersetzer
um den aus einer Ziircher Ratsherrenfamilie stammenden Dominikaner Marchwart Biberli
(um 1265-um 1330) handeln diirfte, der 1320 als Lesemeister und 1325 als Prior des Ziir-
cher Predigerkonvents bezeugt ist. Die sprachlich ausgefeilte Wort-fiir-Wort-Ubersetzung
auf der Grundlage der lateinischen Vulgata war fiir von den Predigerbriidern betreute
Dominikanerinnen im alemannischen Raum bestimmt; am chesten kommt das Ziircher
Dominikanerinnenkloster Oetenbach in Betracht, das mit dem 1230 gegriindeten Ménner-
konvent von Anfang an in einem engen Austausch stand. Als weiteres Werk Biberlis wird
eine mystisch-didaktische Legendensammlung vermutet, die ebenfalls fiir Dominikane-
rinnen bestimmt war.

Im zweiten Teil der Einleitung entwirft Raphaela Gasser ein lesenswertes Bild des geis-
tigen und religiosen Lebens um 1300 in Ziirich, das damals mit dem Manesse-Kreis auch
eine kulturelle Hochbliite erlebte. Der Predigerkonvent in Ziirich gehorte zu den bedeu-
tendsten Niederlassungen in der Ordensprovinz Teutonia. Von den drei Ziircher Bettelor-
densklostern waren die Dominikaner auch am stirksten in der Seelsorge der Frauen enga-
giert. Was die Schwestern von Oetenbach betrifft, hatten sie ein gehobenes Bildungsni-
veau, manche von ithnen konnten lesen und schreiben, an theologischen Fragen waren sie
lebhaft interessiert, das Kloster fiihrte ein eigenes Skriptorium. Aus den Schwesternviten
von Oetenbach kann auf direkten Kontakt zu Meister Eckhart und auf ein reges mysti-
sches Leben geschlossen werden. Seit dem ausgehenden 13. Jahrhundert begannen die
Ziircher Prediger fiir die Unterweisung der Schwestern geistliche Literatur auf Deutsch zu

SZRKG, 110 (2016)



558 Rezensionen — Comptes rendus

schreiben. In diesen Zusammenhang fiigt sich eine Bibeliibersetzung durch den gelehrten
Lesemeister und Seelsorger Biberli gut ein.

Die Bibeliibersetzung fand, abgesehen von einem fiir die Datierungs- und Verfasserfra-
ge wichtigen Fragment in Ziirich aus dem frithen 14. Jahrhundert, im 15. Jahrhundert
Verbreitung, wobei die Werkstatt Diebold Laubers im elsdssischen Hagenau eine Rolle
spielte. Zwei Handschriften aus dieser Zeit sind vollstindig (Wien und Heidelberg) und
zwei unvollstindig (Ziirich und Weimar) tiberliefert. Die zweibdndige Wiener Ausgabe,
die im Jahr 1464 in Basel im Auftrag des reichen Stadtbiirgers Mathias Eberler von Jo-
hann Liechtenstern aus Miinchen abgeschrieben wurde und mit Miniaturen préichtig aus-
gestattet ist, liegt der Teilausgabe zugrunde.

Diese kann und will keine kritische Ausgabe sein, umfangreiche Voruntersuchungen
der Uberlieferung, der dem Ubersetzer zugrundeliegenden Vulgata-Fassung usw. miissten
einer kritischen Ausgabe vorausgehen. Aber das Biichlein kann vielleicht den Anstoss zu
einer solchen umfassenden Forschung und Erschliessung des bedeutenden Ubersetzungs-
werks geben. Davon sind neue Erkenntnisse zur Verfasserfrage, zum Umfeld und zur
kulturellen Bliitezeit um 1300 in Ziirich, in der Schweiz und am Oberrhein zu erwarten.
Das Biichlein ist dariiber hinaus, auch in der Absicht der Verfasser, eine sinnreiche Jubi-
ldumsgabe fiir den gelehrten Orden der Predigerbriider und -schwestern, der im Jahr 2016
sein achthundertjdhriges Bestehen feiert.

Freiburg/Schweiz Ernst Tremp

Andreas Behr, Diplomatie als Familiengeschdft. Die Casati als spanisch-maildndische
Gesandte in Luzern und Chur (1660-1700), Ziirich, Chronos, 2015, 383 S.

Sie war eine Ausnahmeerscheinung in der spanischen Monarchie, die quasi-dynastische
Folge von spanisch-mailidndischen Gesandten in der Eidgenossenschaft und den Drei
Biinden aus der Mailidnder Familie Casati. Die Fribourger Dissertation von Andreas Behr
tiber die Gesandtschaft der Casati in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts nimmt sich
insofern eines «Sonderfalls» (51) bzw. einer «Dysfunktion» (13) der frithneuzeitlichen
Diplomatie an. In zwei Hauptteilen mit unterschiedlichen Untersuchungsfoki geht Behr
der Frage nach, welche familidren und «staatspolitischen» Interessen die Bildung dieser
Gesandtendynastie begiinstigten und welche Rolle dabei die komplexen und heterogenen
politisch-institutionellen Strukturen der Eidgenossenschaft und der Drei Biinde spielten.
Im ersten Hauptteil zeichnet Behr den Nominierungsprozess der Gesandtschaften nach,
nimmt dabei die Verflechtung der Casati an ihrem Wirkungsort in den Blick und kommt
zum Schluss, dass diese personalen Beziehungsnetze sowie die «exzellenten Kenntniss[e]
der komplexen Verhiltnisse in der Eidgenossenschaft und den Drei Biinden» (321) die
Casati fiir die spanischen Gouverneure, die in der Regel nur flir eine kurze Zeit in Mailand
amtierten, unentbehrlich machten. Gleichzeitig wird in diesem ersten Teil der Studie
deutlich, dass die Casati ihrerseits ein Interesse daran hatten, die spanisch-maildndische
Vertretung in der Familie zu halten: «Die Casati fanden in der Luzerner und Churer Ge-
sandtschaft eine Nische, die ihnen ein prestigereiches Dasein garantierte» (49). Mehr
noch: Mit Verweis auf die finanziellen Lasten der Gesandtschaft war es den Casati gelun-
gen, sich das Maildnder Quéstorenamt zu sichern und damit in den «engsten Kreis der
meistprivilegierten lombardischen Patrizierhduser» (110) aufzusteigen. Moglich war dies
mitunter geworden, weil die Casati bereit waren, die fiir die Amtsausfiihrung notwendigen
finanziellen Mittel aus der Familienkasse vorzuschiessen, und dies teilweise iiber Jahre

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 559

hinweg. Dies wiederum hatte zur Folge, dass sie mit allem Nachdruck auf eine familidre
Kontinuitidt der Gesandtenposten in Luzern und Chur hinarbeiteten. Die Gesandtschaft
war damit im engsten Sinne des Wortes zu einem «Familiengeschéft» geworden, das
darauf ausgerichtet war, konomisches Kapital auf lange Sicht bestmdglich in Sozial- und
Ehrkapital innerhalb der Maildander Gesellschaft — Behr spricht von einer Strategie des
«Obenbleibens» — umzuwandeln. Die grosse Stirke von Behrs Studie liegt gerade in der
Betonung dieser Verquickung von &konomischen, familienstrategischen und aussenpo-
litischen Interessen, wodurch neue Fragen beziiglich der Mechanismen im sozialen Gefii-
ge eines peripher gelegenen Teils einer zusammengesetzten Monarchie — in diesem Fall
des spanischen Herzogtums Mailand — aufgeworfen werden. Diese Stirke des Buches gilt
es an dieser Stelle besonders hervorzuheben, weil mit Blick auf den religionsgeschichtli-
chen Schwerpunkt der vorliegenden Zeitschrift im Folgenden der zweite Hauptteil der
Studie, in dem das Handeln der Casati als Gesandte in der Eidgenossenschaft und den
Drei Biinden im Zentrum steht, etwas ausfithrlicher besprochen werden soll und dieser
zweite Teil sowohl inhaltlich als auch analytisch weniger zu iiberzeugen vermag.

Unter dem Titel «Grenzen der Verflechtung» kommt Behr auf den konfessionellen As-
pekt der Aussenbeziehungen zu sprechen (261-318). Wihrend sich in der Eidgenossen-
schaft die Anndherung Spanien-Mailands an die protestantischen Orte gerade auch auf-
grund des konfessionellen Sonderbiindnisses mit den katholischen Orten von 1587 als
schwierig erwies, nahm sich der Umgang mit den Protestanten in den Drei Biinden weit-
aus pragmatischer aus. Weil Spanien-Mailand seit 1639 mit allen Drei Biinden unabhén-
gig ihrer Konfession alliiert und der franzdsische Einfluss fast gdnzlich ausgeschaltet war,
war es das oberste Ziel Mailands, diesen Status quo durch allfdllige konfessionelle Unru-
hen nicht zu gefdhrden. Behr weist nach, dass die Casati jede Gelegenheit nutzten, um als
Vermittler in konfessionellen Konflikten aufzutreten. Das sinnfilligste Beispiel hierfiir —
der von Casati angeregte und mit spanisch-maildndischen und pépstlichen (!) Geldern
finanzierte Bau einer protestantischen (!) Kirche in Almens 1690, um so die Konflikte im
gemischtkonfessionellen Dorf zu entschirfen (Vgl. Christoph Simonett, Die evangelische
Kirche zu Almens. Ein Beitrag zur biindnerischen Reformation, in: Biindner Monatsblatt
1927, 328-331.) — wird allerdings nicht erwidhnt. Schlichtungstatigkeiten wie die ge-
nannte steigerten laut Behr das «Prestige» der Casati «sowohl bei den Katholiken [...] als
auch bei den Protestanten», sodass «konfessionelle Streitigkeiten [in den Drei Biinden]
die Entfaltung der Netzwerke der Familie nicht nur [behinderten], sondern sie stirkten»
(296). Diese These Behrs konnte erkldren, weshalb die Casati trotz vordergriindiger Zu-
riickhaltung im Hintergrund die konfessionellen Register zogen und die Biindner Katholi-
ken nach Moglichkeit unterstiitzten, sei es, dass sie die Wahl eines katholischen Landrich-
ters jeweils mit Schmiergeldern ermdéglichten, sei es, dass sie Schulen und teilweise auch
Kirchenausstattungen finanzierten — Aspekte, die Behr allesamt ausser Acht ldsst. Eben-
falls nicht berticksichtigt wird, dass die aus Italien stammenden Kapuziner der ritischen
Mission nicht nur «Stein des Anstosses» (287-291), sprich Verursacher konfessioneller
Konflikte waren, die es aus politisch-pragmatischen Uberlegungen zu verhindern galt,
sondern dass sie mitunter als Sprachrohr und «Erfiillungsgehilfen» der maildndischen Po-
litik fungierten. Auf Behrs Radar erscheint dieser Zusammenhang nicht, weil er von einer
«komplette[n] Ausweisung des Bettelordens» bzw. einer «Ausweisung der letzten Kapu-
ziner» (291) ausgeht, was nicht der historischen Tatsache entspricht: Noch im 18. Jahr-
hundert (und teilweise bis weit ins 20. Jahrhundert hinein) waren italienische Kapuziner
in katholischen Gemeinden der Drei Biinde aktiv. Eine differenzierte Betrachtung der
Handlungslogik der Casati, die irgendwo im Spannungsfeld zwischen staatspolitischem
Pragmatismus und den Zwingen der konfessionellen Regeltreue anzusiedeln wire, bleibt

SZRKG, 110 (2016)



560 Rezensionen — Comptes rendus

damit auch nach Behrs Studie ein Desiderat der Forschung. Néheren Aufschluss dartiber
konnten die zeitweise intensiven Kontakte zwischen den Casati und den Maildnder Erzbi-
schofen Monti (1632-1650) und Litta (1652-1679) sowie die enge Verflechtung zwischen
den Casati und dem Churer Domdekan Matthias Schgier geben, die im zu rezensierenden
Buch nicht resp. nur am Rande thematisiert werden.

Es ist zweifellos das Verdienst von Behrs Studie, die bisher fast ausschliesslich auf
Frankreich fokussierte Forschung zu den eidgendssischen Aussenbeziehungen um die
habsburgische resp. maildndische Perspektive erweitert zu haben. Vollkommen neue
Einsichten in die Funktionsweisen der eidgenéssischen Aussenbeziehungen darf der Leser
aber keine erwarten. Etwas miissig sind die fast gebetsmiihlenartig wiederholten Diskus-
sionen um «Korruption, Klientelismus oder Patronage» (250-260), auf die Behr pflicht-
bewusst rekurriert, ohne den Nutzen dieser analytischen Kategorien mit dem ausgewerte-
ten Quellenmaterial wirklich plausibel machen zu konnen. Da diese theoriegeleiteten
Einordnungen in erster Linie in den Fazit-Kapiteln erfolgen, gehen Behrs eigene Befunde
in den mittlerweile seit mehreren Jahrzehnten gefiihrten Debatten der Verflechtungs- und
Patronageforschung beinahe unter. Dabei wiren tiberzeugende Ansétze zu einem eigenen
analytischen Instrumentarium durchaus vorhanden gewesen, etwa der treffende Begriff
des «Familiengeschifts», der nochmals ein etwas anderes Licht auf die personalen Netz-
werke friihneuzeitlicher Diplomaten wirft. Insgesamt ist ein durchkomponierter kon-
zeptueller Rahmen des Buches nur schwer auszumachen, was auch damit zu tun hat, dass
Behr auf ein in Qualifikationsschriften sonst iibliches Einleitungskapitel verzichtet und
stattdessen erst nach dem Fazit auf den «Quellenkorpus» der Studie und die verschiede-
nen Ansidtze der neueren Diplomatiegeschichte eingeht. Neben einer konventionellen
Gliederung wire zudem ein Namensindex wiinschenswert gewesen, zumal er eine erste
Orientierung in den personalen Netzwerken erlaubt hétte, um die es im Buch zur Hauptsa-
che geht.

Bern Philipp Zwyssig

Lorenzo Planzi, La chiesa del Santo, San Vittore a Muralto nella storia, Armando Dado,
Locarno, 2015, 143 p.

A la sortie de la gare de Locarno, la collégiale de Muralto est un des premiers édifices qui
frappe le regard du voyageur. Avec raison, car cette église résume a elle seule une bonne
partie de I’histoire religieuse du Sopraceneri. Lorenzo Planzi, un jeune historien tessinois,
en trace ici son histoire plus que millénaire.

Le Tessin a connu le systeme des pievi, ces grandes circonscriptions ecclésiastiques
(Agno, Bellinzona, Biasca, Capriasca, Lugano, Balerna, Riva San Vitale) qui donnérent
naissance aux paroisses modernes. La pieve dite de Locarno avait son si¢ge a Muralto,
ancien vicus romain sur le lac Majeur et ancien chateau fortifi¢ par le roi lombard Didier.
Mentionné depuis 1152, un chapitre de chanoines administrait le territoire, mais I’exis-
tence de la pieve est beaucoup plus ancienne. La pieve allait donner naissance a soixante-
huit paroisses. Son territoire fut progressivement réduit a la région immédiate de Locarno,
un voisinage qui allait causer la perte de Muralto.

Jusqu’a la création de I’administration apostolique du Tessin a la fin du XIXe siecle, les
paroisses tessinoises ¢taient réparties entre deux évéchés italiens, Milan et Come, sans
solution de continuité puisque Muralto et Bellinzona appartenaient a Come, coupant ainsi
les vallées ambrosiennes (Biasca) et la Capriasca de leur évéché de Milan. Il n’en était pas

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 561

de méme au premier millénaire. L’auteur nous apprend que c’est par la volonté de
I’empereur Henri I que I’évéché de Come avait regu Muralto en 1’an 1004. Notons que
Muralto fut rattaché durant une bréve période du XVle siecle a I'évéché de Novare.

L’église actuelle de Muralto est de style roman. Elle est dédiée a saint Victor le Maure,
un soldat de Mauritanie, martyr a Milan vers 1’an 300. Si saint Victor est assez peu connu,
le bas-relief renaissance qui le représente sur la tour de la collégiale I’est davantage. Le
saint est a cheval et tient en main un drapeau en I’honneur de la Trinité. Ce bas-relief de
1460 provient du chateau des Rusca a Locarno. En 1889, un antiquaire de Zurich propo-
sait de I’acheter pour la somme de 15’000 francs, avec en sus une prime de 500 francs
pour les pauvres. L’exécutif communal était d’accord, mais I’assemblée s’y opposa, a
I’'unanimité! Quelques années plus tard, le Musée national de Zurich, qui offrait 25’000
francs, essuya aussi un échec. Il ne fallait pas s’en prendre au symbole de la communauté.
L’image de saint Victor est intéressante car la représentation de la Trinité (trois visages
cote a cote) ne correspond pas aux canons de figuration de ce mystere.

Le 3 mars 1555, les réformés de Locarno durent partir du Tessin, a la satisfaction de
I"archiprétre de la pieve, Galeazzo Muralti, qui s’était opposé vigoureusement au cham-
pion de la Réforme, Giovanni Beccaria. Mais un autre «exil» atteignit 1’église de Muralto.
En effet, cette collégiale avait le désavantage de se trouver trop prés de Locarno. Bien que
ville a part entiére, Locarno n’était pas un siége paroissial. Il y avait de quoi irriter
I’honneur de la bourgeoisie locale. Cette situation cessa en 1816, lorsque la ville obtint le
transfert de la collégiale a ’église intra muros de Sant’Antonio. Les chanoines, les orne-
ments liturgiques, les fonts baptismaux, certaines cloches et méme les reliques de saint
Victor furent déplacés, au grand déplaisir, on s’en doute, des habitants de Muralto et du
littoral. Ne restait a San Vittore qu’un prétre desservant.

Lorenzo Planzi décrit en détail (c’est la partie la plus importante de son étude) les péri-
péties du transfert de la collégiale a Locarno et les tentatives renouvelées des habitants de
Muralto pour obtenir I’autonomie paroissiale. Signalons que les discussions avaient un
aspect triangulaire puisqu’a I’opposition entre Muralto et Locarno s’ajoutait 1’opposition
entre les citoyens du bas (Muralto) et les citoyens du coteau (Orselina), longtemps réunis
en une seule commune civile. «C’est a la suite d’une vague promesse de plus grande
autonomie pour leur église de San Bernardo que I’archiprétre Varenna persuade les habi-
tants d’Orselina a donner leur accord tacite pour la spoliation liturgique de San Vittore».
Divide ut regnes... Une étape eut lieu en 1881 lors de la séparation des communes
d’Orselina et de Muralto. La création d’une paroisse a Muralto fut quant a elle plus diffi-
cile a obtenir, en raison de I’opposition tenace des chanoines de Locarno. Finalement, en
1926, Muralto, ex-paroisse mere devenue église filiale, était érigée en paroisse.

Ces interminables querelles de clochers ont un aspect tres local. Il est bien cependant de
les mentionner car elles illustrent ce qui constituait les centres d’intéréts des personnes a
I’époque, leur attachement au sol, au hameau, au village, a la communauté d’habitants.
Ainsi, lorsque I’archiprétre Pedretti de Locarno écrivait au cardinal Sbarretti a Rome en
1927, il pouvait a juste titre déclarer: «Il est inadmissible que dans le cas particulier de
Locarno on puisse fonder le décret sur la magna difficultas accendendi ad ecclesiam
paroecialem». Les deux églises n’étaient distantes que d’un kilomeétre environ! Mais
c’était une distance beaucoup plus considérable qui séparait I’univers mental des gens de
Muralto des communautés qui les entouraient.

L’ouvrage de Lorenzo Planzi a comme titre La chiesa del Santo. Titre un peu énigma-
tique, qu’emploient les personnes dgées de la région. Il faudrait I'interpréter comme:
I’église de Muralto qui appartient au saint. De fait, le batiment n’appartient ni a la pa-
roisse ni a la commune, mais elle constitue une entité autonome, a la différence de la cure

SZRKG, 110 (2016)



562 Rezensionen — Comptes rendus

par exemple, propriété de la commune de Muralto. Maniére symbolique d’illustrer la
parole évangélique selon laquelle les chrétiens sont du monde sans étre du monde.

Fribourg Jacques Rime

Hans Stadler-Planzer, Geschichte des Landes Uri, 3 Binde, Schattdorf, Uranos Verlag,
2015, 1382 S. (mit Beitrdgen von Pascal Stadler, Brigitte Degler-Spengler und Romed
Aschwanden).

Die Geschichtsschreibung des Landes Uri kann einen bedeutenden Erfolg verbuchen. Auf
Jahresende 2015 erschien die Geschichte des Landes Uri in 3 Banden von Hans Stadler-
Planzer. Zum ersten Mal seit 1862 ist wieder ein Uberblick iiber die Geschichte des Pass-
staates erschienen. Wihrend langer Jahre hat der ehemalige Staatsarchivar an diesem
Werk gearbeitet, das Jahrzehnte iberdauern und zweifelsohne der Stolz der Urner sein
wird. Bereits vor mehr als zwei Jahrzehnten verfasste Hans Stadler den ersten Band, der
den Zeitraum der Urgeschichte bis zum ausgehenden Spitmittelalter (Wende von Marig-
nano) umfasste und 1993 in einer ersten Auflage erschien. Der Autor stellte fir die 3.
Auflage Nachtrige zusammen. Archédologische Erkenntnisse sowie die Ergebnisse der
Inventarisation der Urner Kunstdenkmaler wie auch das monumentale Historische Lexi-
kon, erschienen 2002 bis 2014, sind darin verarbeitet. Die Griindungszeit der Eidgenos-
senschaft, die derzeit stark im Vordergrund steht, konnte wenigstens bibliographisch
erfasst und auf den neuesten Stand gebracht werden. Es gibt nur wenige Funde aus der
préhistorischen Zeit. Der bedeutendste war der sensationelle Goldschatz aus Erstfeld aus
dem 4. Jahrhundert vor Chr., méglicherweise ein Hortfund oder ein Weihefund. Der
Gotthardpass hatte fiir die Romer nur eine untergeordnete Bedeutung. Die Biindner und
Walliser Pdsse waren als Heerstrassen zweckdienlicher und bequemer. Die Alemannisie-
rung der Urschweiz erfolgte seit dem 7. Jahrhundert, wie Alemannengriber in Altdorf auf-
zeigen. Im ausgehenden Hoch- und Spétmittelalter traten sie in verschiedenen Alpstreitigkei-
ten, u. a. im Urnerboden oder in Surenen, in Erscheinung. In Uri und Schwyz traten die
Tiler bei Grenzkonflikten bereits in den éltesten Urkunden auf. Es bildete sich seit 1291 im
Bundesbrief Uris mit Ziirich der feste Begriff «die landluite gemeinlich von Ure». 1294
erscheinen «landluite von Schwyz» selbstindig handelnd und Gesetze erlassend.

Bd. 2a: Bevolkerung und Siedlung in der frithen Neuzeit. Genauere Bevolkerungszahlen
fiir Uri sind erst ab 1743 bekannt. Jérg Bielmann errechnete fiir die Mitte des 15. Jahr-
hunderts in Uri eine Bevilkerungsdichte von 5-6 Personen pro km®. Pfarrbiicher gibt es
seit dem Konzil von Trient, d.h. erst etwa seit 1580. Die Gesamtbevolkerung Uris umfass-
te 1743 ca. 10.928 Personen. Fiinfzig Jahre spiter 1799 sind es 11.750 Einwohner. Epi-
demien, Hunger, Kilte und Krieg reduzierten die Bevodlkerung immer wieder. Mittels
Landrechtserteilungen konnte das Wachstum gefordert oder gebremst werden. In Uri
bildete sich mit der Zeit wie andernorts eine fiihrende Schicht von einigen Familien her-
aus, die, wirtschaftlich stark, auch die Spitzenpositionen im Staat beanspruchten. Sie
konzentrierten sich mehr und mehr in Altdorf. Diese Familien verschwigerten sich immer
stirker unter sich. Immer weniger Familien besetzten immer mehr Amter. Spitzenreiter
war die Familie Schmid, dann folgten die Piintener und die Bessler. Die breite Masse des
Landvolkes machte etwa zwei Drittel der Bevolkerung aus. Daneben gab es die Hintersas-
sen und die Fremden ohne politische Rechte, die aber trotzdem Pflichten auf sich zu
nehmen hatten. Sie waren von der Landsgemeinde ausgeschlossen und hatten auch keinen
Zutritt zu den Genossamen und Dorfschaften. Es gab auch scharfe Regulierungen durch

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 563

die Landsgemeinde, um Ubernutzungen der Alpen zu wehren. Um die Erndhrungssicher-
heit des Volkes in Krisenzeiten zu gewihrleisten, setzte die Regierung die Pflicht der Ver-
wandten bis zum 5. Grade fest, Verarmte, hilflose Alte, Kranke, Gebrechliche, Menschen
mit Behinderungen und Waisenkinder zu unterstiitzen. Kloster schopften Suppe fiir Hung-
rige. Das Spital verteilte die wochentliche «Muosspende», eine nahrhafte schmacksame
Armenspeise. Entlang des Gotthardweges nahmen sich wohltitige Stiftungen, insbesonde-
re des Spitals in Altdorf und weitere Spittel mittelloser Durchreisender und einheimischer
Armer an. Das Land kiampfte auch gegen die Ubernutzung des Waldes. Der Betrieb von
Kohlereien war eingeschrankt. Fiir den Unterhalt von Strassen, Wegen und Stegen reser-
vierte die Obrigkeit eine grosse Zahl von Waldparzellen, tber die sie allein verfligte.
Handel und Gewerbe bliihten. Dank der Zuwanderung entstanden viele Handwerke und
Gewerbe, so im 16. Jahrhundert die aufbliihende Goldschmiedekunst (Familie Tiboldi aus
Bellinzona). Die Familie Madran aus Madrano gab dem Bergbau an den Windgéllen und
im Isenthal Auftrieb (Madranertal). Der Altdorfer Dorfbach ermdglichte die Ansiedlung
von Gewerbebetrieben.

Verkehr und Handel iiber den Gotthardpass: Der Gotthardpass war eine Volkerstrasse
zwischen Norden und Siiden. Kaufleute, Wallfahrer, Soldaten und Offiziere fiir die frem-
den Kriegsdienste benutzten ihn. Von Fliielen bis zur Passhohe standen eine Vielzahl von
Gaststitten zur Verfiigung. Der beachtliche Giiter- und Personenverkehr verlangte von
Uri, die Passstrasse von Fliielen bis Biasca zeitgemiss auszubauen und den Strassenunter-
halt sicherzustellen. Da die in Holz errichtete Twirrenbriicke oft durch das Hochwasser
weggespiilt wurde, liess Uri durch den Ingenieur Pietro Morettini 1707/08 das Urnerloch
in der Schollenen bauen. Es war der erste Strassentunnel im zentralen Alpenraum. Bis zur
Er6ffnung der Axenstrasse 1866 erreichte man Uri vom Norden her nur auf dem Seeweg.
Der Transport erfolgte auf Nauen. Wichtig fiir Uri waren die fremden Kriegsdienste. Zwei
typische Urner Militirunternehmer waren Peter A Pro (um 1510 bis 1585) im Dienste
Frankreichs und Karl Florian Jauch (1715-1789) im Dienste des Koénigreiches Neapel.
Grosse Bedeutung fiir den wirtschaftlichen Reichtum hatte der Solddienst fiir die Urneri-
schen fiihrenden Familien Beroldingen, A Pro, Zumbrunnen, Arnold von Spiringen, Cri-
velli, Tanner, Schmid, von Roll, Zwyer von Evibach, Jauch. Fiir die gewohnlichen Solda-
ten war der Militdrdienst unangenehm und finanziell nicht interessant.

Kirchliche Verhdltnisse: Eine gewichtige Mitarbeiterin fand der Verfasser der Urner
Landesgeschichte in der Basler Historikerin Brigitte Degler-Spengler (1941-2015). Sie
bearbeitete die kirchlichen Verhiéltnisse in der Barockzeit und starb kurz vor der Edition
des gewichtigen Werkes. Das Gebiet des heutigen Kantons Uri gehorte seit dem Frithmit-
telalter bis 1815 zu zwei Didzesen: Das alte Land Uri, dessen grosste Grundherrin bis
1426/28 die Fraumiinsterabtei in Ziirich war, gehorte zum Bistum Konstanz. Das Hochtal
Ursern gehorte seit urdenklichen Zeiten zum Bistum Chur. Bei der Auflésung der Didzese
Konstanz zu Beginn des 19. Jahrhunderts kam auch Uri zur Diézese Chur. Beide Didze-
sen waren Suffragane des Metropolitanverbandes Mainz. Das alte Land Uri besass ur-
spriinglich drei Pfarreien: Altdorf, Biirglen und Silenen. Altdorf umfasste Erstfeld, Atting-
hausen und die Seegemeinden, zu Biirglen gehorten Schattdorf und das Schéchental,
Silenen unterstand das gesamte Oberland. Im Laufe der Zeit haben sich Filialkirchen
gebildet, die sich im Spéitmittelalter zu eigentlichen Pfarreien entwickelt haben. In Ursern
errichtete der Grundherr (die Abtei Disentis) um 1100 die Talkirche St. Kolumban. Im 15.
Jahrhundert entstanden die Kuratkaplaneien Hospenthal und Realp. 1601 wurde die Tal-
kirche nach Andermatt verlegt, wo sich die Mehrheit der Bevélkerung angesiedelt hatte.
Uri lehnte die Reformation Ulrich Zwinglis ab und verblieb entschieden beim katholi-
schen Glauben. Durch das Konzil von Trient wurde die katholische Religion gefordert.

SZRKG, 110 (2016)



564 Rezensionen — Comptes rendus

Das Wirken von Karl Borromdus im Tessin tibte einen grossen Einfluss auf die katholi-
sche Eidgenossenschaft aus. Das Jesuitenkollegium Luzern, gegriindet 1577, war ein we-
sentlicher Stiitzpunkt zur Erhaltung des katholischen Glaubens in der Schweiz. Das Kol-
legium Helveticum in Mailand bildete bis ins 20. Jahrhundert Priester im Sinne des Kon-
zils von Trient fiir die Schweiz aus.

Neuerrichtung von Kléstern in Uri: Das mittelalterliche Lazariterhaus in Seedorf be-
stand noch bis 1526. Das Lazariterinnenkloster wurde 1559 wieder errichtet. Das Bene-
diktinerinnenkloster Claro unterstiitzte die Neugriindung. Sobald das Kloster sich gefes-
tigt hatte, zogen sich die Benediktinerinnen nach Claro zuriick. 1581 erfolgte die Griin-
dung des Kapuzinerklosters Altdorf gegen den energischen Widerstand des Kapuzineror-
densgenerals, aber dank der Hilfe von Karl Borroméus und Papst Gregor XIII. Dank
Melchior Lussy gelang es, das Kloster in Stans zu errichten, 1583 entstand Luzern, 1585
Schwyz. 1589 bildete sich die von der maildndischen Ordensprovinz unabhingige
Schweizerische Kapuzinerprovinz.

Urner Jahrzeitbiicher: Eine grosse Bedeutung spielten in Uri die Jahrzeitbiicher, die im
16. Jhdt. angelegt oder erneuert wurden. Sie sind fuir die allgemeine Schweizergeschichte
von Bedeutung, indem sie das Gedichtnis der eidgendssischen Kriege und deren Opfer
festhalten. Fiinf wichtige Kapellen haben eine tiberpfarreiliche Ausstrahlung und Bedeutung,
darunter die Jagdmattkapelle in Erstfeld und die Tellskapelle am See zu Sisikon. Seit dem
Ende des 16. Jhdts. festigte sich der Klerus in Uri. Die Priester des 17. Jhdts. stammten
grosstenteils aus dem Lande. Die Kleriker leisteten auch grossen Einsatz in den Dorfschulen.
Die Lateinschulen von Altdorf und Andermatt waren vollstindig dem Klerus anvertraut.
Grossen Einfluss hatten die Kapuziner durch ihr Mitwirken in der Seelsorge des Landes.

Bd. 2b: Von der helvetischen Umwidlzung in die Gegenwart: Die Epoche von 1798 bis
1815 war fiir Uri ein grosser Einschnitt. Die Helvetik zwang die Eidgenossenschaft unter
strikte franzésische Herrschaft. Uri wurde die Selbstindigkeit abgesprochen, in die beiden
Distrikte Altdorf und Andermatt aufgeteilt und dem Kanton Waldstitte zugewiesen. Mili-
tarischer Widerstand war auf die Dauer nicht moglich. Das Blutbad von Stans vom 9.
September 1798 zeigte das deutlich. Der Brand von Altdorf stiirzte das Land in tiefste
Not. Dann setzte der Aufstand gegen die Franzosen ein. Russen und Osterreicher drangen
ins Land. Nun folgte die Rebellion gegen die Helvetik, bis Napoleon einschritt und der
Schweiz die Mediation aufzwang. Mit der Mediation entwickelte sich eine ganz neue
Dynamik im Kanton. Zukunftweisend war die Hebung des Schulwesens, nicht allein im
Hauptort, sondern im ganzen Kanton. Neue Schulhduser wurden errichtet. In der Volker-
schlacht bei Leipzig 1813 verlor Napoleon seine Vormachtstellung und am 16. Juni 1815
wurde er nach der Schlacht von Waterloo endgiiltig geschlagen und nach St. Helena
verbannt. Mit dem Bundesvertrag von 1815 wurde eine offene neunzehnortige Eidge-
nossenschaft geschaffen. Uri verlor die Leventina endgultig. Der Ausbau der Gott-
hardstrasse setzte 1842 ein. Die Initiative ging vom jungen Kanton Tessin aus. Im glei-
chen Jahr wurde die tdgliche Eilpost, die sog. «Gotthardpost» eingefiihrt (Fliielen bis
Mailand). Uri erlebte in der zweiten Hilfte des 19. Jhdts. einen richtigen Aufschwung.

Die Krise des Sonderbunds: Ausgangspunkt der Spannungen waren die sog. Badener
Artikel von 1834. Sie wurden an einer Konferenz der sieben Kantone des Mittellandes
beschlossen. Angestrebt wurden die Schaffung eines eidgendssischen Nationalbistums
und verschiedene Massnahmen, die den Einfluss und sogar die Kontrolle des Staates iiber
die Kirche sicherstellen sollten. Papst Gregor XVI. verurteilte 1835 die Badener Artikel.
Die Katholiken stemmten sich gegen deren Umsetzung. Die Obrigkeiten blieben jedoch
unnachgiebig. Im obern Freiamt und im Jura setzten die Regierungen sogar Waffen gegen
die Widerspenstigen ein. 1841 hob der Kanton Aargau nach heftigen Auseinandersetzun-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 565

gen mit der katholischen Bevolkerung seine Kloster auf: die Ménnerkloster Muri, Wettin-
gen, Baden und Bremgarten. Treibende Kraft war die klosterfeindliche Politik von Augus-
tin Keller, der sein Ziel mit riicksichtsloser Hirte durchfiihrte. Uri war direkt betroffen:
Abt Adalbert Regli, Abt von Muri, stammte aus Ursern. Der Komponist des Schwei-
zerpsalmes, P. Alberich Zwissig, war von Bauen gebiirtig. P. Theodosius Florentini, der
Biindner Guardian in Baden, musste sich 1841 nach Uri fliichten und leistete dort bis
1845 Seelsorgearbeit. Die Klosterauthebung iiberschattete die Eidgenossenschaft. Der Ge-
genschlag der Jesuitenberufung 1845 nach Luzern trieb die Erregung hoch. Der Kanton
Uri schloss sich dem 1845 gegriindeten Sonderbund an. Der Krieg war rasch erledigt, die
Mehrheit der Stinde unter General Dufour besiegte in einem geschickt gefiihrten Feldzug
den Sonderbund. Die Verfassung von 1848 schuf die moderne Schweiz.

Uri im modernen Bundesstaat: Die Bundesverfassung von 1848 brachte fiir Uri — an-
ders als im Kanton Luzern — keinen politischen Umsturz. Die konservativen Politiker
arbeiteten unternehmerisch und gut mit den neuen Bundesbehorden zusammen. Eine neue
Kantonsverfassung wurde genehmigt. Die Gewaltentrennung wurde klar geregelt, die
politische Vorherrschaft Altdorfs iiberwunden. Das Volksschulwesen hatte es in Uri nicht
leicht. Die Schulzeit dauerte von Anfang November bis Ende April, eine Ausdehnung in
die Sommermonate war wegen der vorherrschenden land- und alpwirtschaftlichen Wirt-
schaftsstruktur nicht praktikabel. Die vielen Absenzen bildeten trotz der weitgehenden
Riicksichtnahme auf den Bauernstand das Hauptproblem fiir einen geregelten Unterricht.
Die Lehrschwestern von Ingenbohl und Menzingen leisteten neben wenigen weltlichen
Lehrkriften eigentliche Pionierarbeit. Uri stand im 19. Jahrhundert im interkantonalen
Vergleich nicht gut da. Die Mittelschule in Altdorf kam nicht zum Bliihen; gegen Ende
des 19. Jhdts. zeichnete sich die Notwendigkeit ab, die Kantonsschule von Grund auf zu
erneuern und mit einem Konvikt zu ergidnzen. Die Schule wurde dem Bene-
diktinerkonvent Maria-Stein {ibergeben, der 1906 unter dem Namen «Kollegium Karl
Borroméaus» den Betrieb aufnahm. Ein ziigiger Aufbau setzte ein, der 1966 mit dem Zu-
tritt der Maddchen zur Mittelschule gekront wurde.

Kulturelles Leben im 19. Jahrhundert: Grundlage der Geschichtswissenschaft bilden
die historischen Quellen. Sie liegen fiir die frithe Zeit zum grossten Teil in den Archiven.
Der Kanton, die Korporationen Uri und Ursern, simtliche Gemeinden und Pfarreien
besitzen Archive. Im Staatsarchiv datiert das fritheste Dokument von 1196. Beim Dorf-
brand von Altdorf ist lange nicht alles Archivmaterial verbrannt. Das Interesse an der
Landesgeschichte ist gross. Die Geschichtsschreibung erreichte im 19. Jahrhundert in Karl
Franz Lussers Geschichte des Kantons Uri ihren Hohepunkt, Konstantin Siegwart-Miiller
schrieb nach dem Sonderbundskrieg sein dreibandiges Memoirenwerk und verdffentlichte
es 1863—1866. Uri nahm in der Geschichtsforschung zur schweizerischen Griindungsge-
schichte einen wichtigen Platz ein, vermochte allerdings gegen die grosse Arbeit von
Wilhelm Oechsli, der 1891 die offizielle Synthese zum 600jdhrigen Jubildum der Eidge-
nossenschaft verfasst hatte, nicht aufzukommen. Die Frage der Existenz von Wilhelm Tell
konnte aus den Urkunden nicht bewiesen werden. Das Tellspiel von Friedrich Schiller
schuf jedoch den Boden, die Erinnerung an den Freiheitshelden zu bewahren.

Die Kirche im 19. Jahrhundert: Das Jahrhundert war geprigt von Auseinandersetzun-
gen zwischen Bundespolitik, Kantonen und Kirche. Der Kulturkampf belastete das Ver-
hiltnis Kirche und Staat in der Schweiz. Der Piusverein, 1857 durch Graf Theodor Sche-
rer gegriindet, versuchte nicht, politische Ziele zu erreichen, sondern das katholische Volk
von innen heraus aus dem Glauben und durch diakonische Solidaritit zu erneuern. Uri
stand im 19. Jhdt. auf Seiten von Papst Pius IX. und der romtreuen Krifte. Das alte Land
Uri gehorte bis in die Schéllenen seit seiner Christianisierung im Frithmittelalter zur

SZRKG, 110 (2016)



566 Rezensionen — Comptes rendus

Diozese Konstanz. Das Hochtal Ursern war stets ein Teil des Bistums Chur und stand in
enger Beziehung zum Kloster Disentis. Die Ditzese Konstanz ging im frithen 19. Jahr-
hundert unter. Uri wurde 1819 provisorisch dem Bistum Chur zugeteilt, was sich bis ins
21. Jahrhundert nicht dnderte. Durch die Aufhebung des Bistums Konstanz verlor das
traditionsreiche Vierwaldstitterkapitel seine Grundlage und ging unter. Als Restbestand
gab es ein Kommissariat Uri bis ins 20. Jhdt. hinein. Ein reiches religioses Leben herrsch-
te in Uri. Héufige Gottesdienstbesuche, Rosenkranzandachten und die Christenlehre
filllten den religiosen Kalender. Zahlreich waren Bittgiinge und Prozessionen. Bruder-
schaften und religiose Vereinigungen belebten die Dorfer.

Von der Erdffnung der Gotthardbahn 1882 bis zur Kantonsverfassung von 1984: Die
Idee, die Alpen zu traversieren, kam schon friih auf. Uri hatte einen Pionier in der Person
von Ingenieur Karl Emanuel Miiller (1804-1869). Tatkriftige Unterstiitzung leistete ab
ca. 1863 der Ziircher Alfred Escher. Auch der erste Luzerner Bundesrat Josef Martin
Kniisel (1813-1889) propagierte die Alpentraversierung mittels der Gotthardlinie. 1863
erfolgte die Griindung der Gotthardvereinigung. Der Durchbruch der Gotthardidee ge-
schah, als Ttalien und Deutschland die Kleinstaaterei tiberwunden hatten und michtige
Nationen geworden waren. Italien entschied sich 1866 fiir den Gotthard, Preussen schloss
sich 1869 an. Die Urner Landsgemeinde bewilligte eine Subvention von einer Million
Franken fiir die Gotthardbahn. Der Bahnbau erfolgte 1872 bis 1882. Kernstiick war der
Bau des Gotthardtunnels. Der Autoverkehr folgte der Eisenbahn. Das Schweizervolk
stimmte 1958 einem Verfassungsartikel zu, der den Bund erméchtigte, das Schweizeri-
sche Strassennetz durch den Bau der Nationalstrassen zu verbessern. Okologische Beden-
ken, der Gebirgswald konnte den Verkehr nicht mehr verkraften, liessen die Alpen-
schutzinitiative reifen, die mit lebhafter Unterstiitzung aus Uri am 20. Februar 1994 von
Volk und Stinden angenommen wurde. Die Elektrizititswirtschaft gewann in Uri eine
immer grossere Bedeutung. Gewaltige Stauseen und Kraftwerke entstanden. Jedoch konn-
te die Uberflutung des Urserntales mit den drei Dorfern Andermatt, Hospenthal und Realp
durch einen Stausee nach dem Zweiten Weltkrieg verhindert werden.

Die Bevilkerung 1882 bis 2000: In der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts zeichnete sich
die Urner Bevolkerung nur durch geringes Wachstum aus. Die zweite Jahrhunderthélfte
erlebte ein stetes Anwachsen durch sich verbessernde Existenzbedingungen infolge der
grossen Infrastrukturbauten. Im 20. Jahrhundert konnte die Industrie dank der Gotthard-
bahn Einzug halten und viele neue Arbeitsplitze schaffen. Die politische Fiihrungsschicht
wurde vielféltiger. Die lange Zeit fiihrenden Geschlechter verloren langsam ihren domi-
nierenden Einfluss, die Arbeiterschaft gewann eine Vertretung in der Regierung. Der
Mittelstand und das Gewerbe wuchsen, die Bauernsame organisierte sich durch ihre Wei-
terbildungsangebote. Trotzdem geht die Zahl der Bauern zuriick. Trotz der verbesserten
Existenzverhiltnisse waren Not und Armut aber noch lange nicht tiberwunden. Es muss-
ten Sozialwerke aufgebaut werden (Krankenkassen, Arbeitslosenversicherung). Die Sozi-
algesetzgebung war sehr wirksam. Entscheidend war die Einfithrung der AHV 1947. Die
Tatigkeit des Seraphischen Liebeswerkes Solothurn wirkte tatkriftig mit bei der Schaf-
fung der «Eingliederungswerkstitte Uri» in Altdorf. Der Einfluss der Frauen in Gesell-
schaft und Politik wuchs langsam, aber stetig; die Bildungsmdglichkeiten fiir Maddchen
nahmen zu. Mit der Zeit wurde auch die politische Gleichberechtigung verwirklicht.

Die CVP war die kriftigste der Urner Parteien. Sie wurde im ausgehenden 19. Jahrhun-
dert vom Altdorfer Politiker Gustav Muheim geleitet. Juristisch gebildet, war er der Vater
der Urner Kantonsverfassung von 1888. Er war ein fithrender gesamteidgendssischer
Politiker und amtete nacheinander als Stinderat und Nationalrat. Er war auch Griinder des
Urner Wochenblattes. Stirkste Antipodin war die fortschrittlich-demokratische Partei

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 567

unter Martin Gamma. Er fiihrte die Gotthardpost als Oppositionszeitung, zog 1914 in den
Nationalrat und 1915 in den Regierungsrat ein. Gamma bewihrte sich in der Ersparnis-
kassenkrise 1914/15. Als dritte Partei organisierten sich die Eisenbahner in der sozialde-
mokratischen Partei Erstfeld unter Eduard Schnurrenberger. 1918 gewannen sie starken
Einfluss, besonders wihrend des Generalstreiks.

Uri wéihrend der Weltkriege: Die Urner Wehrpflichtigen waren seit 1912 in das Geb
Fiis Bat 87 eingeteilt. Am Mobilmachungstag 3. August 1914 riickten die Wehrménner
auf dem Lehnplatz in Altdorf ein, um den Fahneneid zu leisten. Mit dem Zug wurden sie
nach Airolo transportiert, von wo sie ins Bedrettotal marschierten. Nach zehneinhalb
Monaten hartem Militdrdienst entliess die Armeeleitung die Urner Wehrménner. Die
Armeeleitung bot schweizweit mehrfach Anlass zur Kritik. Die Offiziere behandelten die
Soldaten oft unwiirdig und herablassend. Eine Meuterei in Andermatt («Meuterei am
Gotthard») endete mit Arrest von vier Urner Korporilen. Das Gotthardgebiet wurde zur
Festung ausgebaut. Es galt vor allem, die Nord-Siid-Transitachse und die benachbarten
Alpenpisse (Furka, Nufenen, Oberalp und Susten) zu sichern. Andermatt war als «Redu-
it» vorgesehen, d.h. als Ort des letzten Widerstandes. Die Lebensmittelzufuhren verringer-
ten sich nach und nach in besorgniserregender Weise und blieben bei einzelnen notwendi-
gen Lebensmitteln und Bedarfsgegenstinden zeitweilig gédnzlich aus. Der Bundesrat sah
sich gezwungen, Rationierungsmassnahmen einzufithren. Die Arbeiterschaft bekam die
Teuerung fiir Alltagsgiiter am meisten zu spiiren, denn sie musste den Lebensunterhalt mit
stets gleichbleibendem Einkommen bestreiten. Grosse Probleme bereitete der Kriegsaus-
bruch der Hotellerie in Fliielen. Notgedrungen wurden Kriegsversehrte und Kriegsgefan-
gene zu einem Erholungsaufenthalt in den Hotels untergebracht. Nach dem Ersten Welt-
krieg setzte eine Rezession mit Arbeitslosigkeit ein, die durch Arbeitsprogramme iiber-
wunden werden konnte. Anldsslich der Ersparniskassenkrise von 1914/15 musste Uri die
Schweiz Draht- und Gummiwerke aus der Konkursmasse iibernchmen. Es gelang, Adolf
Ditwyler als Direktor zu gewinnen. Er kaufte vom Kanton das Aktienpaket und wurde
Eigentiimer des Werks. Aus der maroden Firma wurde ein florierendes Unternechmen mit
iiber 700 Mitarbeitern. Neben der Schuldensanierung von Bauernbetrieben wurde 1938
eine kantonale Landwirtschaftsschule errichtet; die Benediktiner stellten in P. Leo Wyler,
dipl. Ing. agr. ETH, den Schulleiter. Im Gegensatz zum Ersten Weltkrieg kam der Kriegs-
ausbruch 1939 nicht tiberraschend. Bundesrat Philipp Etter propagierte schon in der Zwi-
schenkriegszeit die «geistige Landesverteidigung» und bereitete die Bevolkerung auf die
kommenden schweren Zeiten vor. Die Landesausstellung von 1939 betonte die «Schwei-
zerische Kultur». Sie wurde durch das Medium Film unterstiitzt. Filme wie Fiisilier Wipf,
Gilberte de Courgenay und Landammann Stauffacher widmeten sich der helvetischen
Eigenart und fanden guten Anklang in der Bevolkerung. Die Urner riickten 1939 mit dem
Geb Fiis Bat 87 ein, insgesamt tiber 3000 Mann und 400 Pferde. Als General Guisan am
Riitlirapport vom 25. Juli 1940 die Konzentration auf die Zentralraumstellung bekannt-
gab, zierte das Banner des Urner Bataillons stellvertretend fiir die ganze Armee die Riitli-
wiese. Uri blieb nicht verschont vor negativen Ereignissen. Schwer driickte die sog. Verne-
belungskatastrophe auf das Gemiit der Bevolkerung. Hintergrund des traurigen Ereignisses
war der tiberaus grosse Erfolg der deutschen Sturzkamptfbomber auf feindliche Stellungen.
Mit kiinstlichem Nebel wollte die schweizerische Armeefiihrung wichtige Zufahrten und
strategische Objekte verhiillen, um gezielte Fliegerangriffe zu verhindern. Im Sommer und
Herbst 1940 fanden auf dem ganzen Kantonsgebiet Armeeversuche mit Nebelgas statt. Der
kiinstliche Nebel, der fiir Menschen an sich harmlos war, hinterliess Riickstande, die sich als
hochgiftig herausstellten. Die Folge war, dass die Umner Bauern einen Grossteil ihrer Kiihe
und Rinder notschlachten mussten, d.h. iiber vier Jahre rund 14.000 Tiere.

SZRKG, 110 (2016)



568 Rezensionen — Comptes rendus

Nachkriegszeit ab 1945: Die Jahrzehnte nach dem Zweiten Weltkrieg zdhlten zu den
wirtschaftlich prosperierendsten Epochen der Umer Geschichte. Das Land entwickelte
sich zum sozialen Wohlfahrtsstaat. Nach 1945 gab es, im Gegensatz zur Zeit nach dem
Ersten Weltkrieg, keine Arbeitslosigkeit. Bis zum Abflauen der Spannungen zwischen Ost
und West blieben die Armeeanlagen und das Festungswachtkorps intakt. Das Ende des
«Eisernen Vorhanges» hatte Konsequenzen fiir die Landesverteidigung. Es erfolgte ein
massiver Abbau, permanente Befestigungsanlagen wurden aufgegeben. Die Munitionsfabrik
Altdorf wurde in die RUAG eingegliedert. Auf die Er6ffnung der Nationalstrasse 1980 hin
tauchten auch Vorstosse zur Totalrevision der Kantonsverfassung auf. Am 28. Oktober 1984
stimmte das Volk mit 3229 Ja zu 1962 Nein der neuen Kantonsverfassung zu.

Bildungswesen in der 2. Hiilfte des 20. Jahrhunderts: Das Volksschulwesen im Kanton
wurde bis ins letzte Viertel des 20. Jhdts. von den Lehrschwestern von Ingenbohl und
Menzingen geprigt. Doch die Kongregationen waren gendtigt, mit der Zeit alle Wir-
kungsorte aufzugeben, es fehlte der Nachwuchs. Der Lehrkorper besteht seither aus-
schliesslich aus weltlichen Lehrerinnen und Lehrern. Fiir die Lehrerbildung benutzte man
die Ausbildungsmoglichkeiten am Lehrerinnenseminar Ingenbohl und im Schwyzer Leh-
rerseminar Rickenbach. Kurze Zeit fithrte der Kanton ein eigenes Unterseminar in Alt-
dorf. Ab 1995 verlduft der Weg zum Lehrerberuf iiber die Matura mit anschliessendem
Besuch der Piddagogischen Hochschule, wofiir Uri mit der Zentralschweiz in ein Konkor-
dat eintrat. In dhnlich grossziigiger Weise erfolgte der Ausbau des Mittelschul- und des
Berufsbildungswesens. Im 20. Jahrhundert erfolgte eine starke Riickbesinnung auf das
Erzédhlgut vor allem des biduerlichen Volkes. Wir heben den Urner Priester Josef Miiller
hervor, der als Spitalseelsorger die Patienten «beiderlei Geschlechts und sozusagen jeder
Altersstufe und jeden Standes, vor allem zwar des Bauern- und Aelplerstandes» ihre
Geschichten erzihlen liess. So entstanden drei Binde Mdrchen, Sagen, Schwéinke, Legen-
den. Ein kostbarer Schatz, der, hétte ihn der Spitalpfarrer nicht geborgen, heute wohl verlo-
ren wire. Unter den Schriftstellern ragen Namen wie Eduard Renner, Ernst Zahn, Josef
Zberg und Ludwig Lussmann, sowie Heinrich Danioth als Dichter und Maler hervor. Unter
den jiingeren Schriftstellern ist Martin Stadler zu nennen, der Tridger des Innerschweizer
Kulturpreises 2005 und des Hebelpreises des Bundeslandes Baden-Wiirttemberg 2006. Ein
reiches kulturelles Leben erschliesst sich dem aufmerksamen Leser.

Die Kirchen seit dem spditen 19. Jahrhundert: Die traditionelle Kirchenleitungsstruktur
dauerte teilweise bis ins 20. Jahrhundert. Bischof Johannes Vonderach reorganisierte 1970
die Bistumsleitung. Er teilte das Generalvikariat auf und schuf drei regionale Bischofsvi-
kariate. Das Bischofsvikariat Urschweiz hat seinen Sitz in Ingenbohl. Das Priesterkapitel
Ursern schloss sich mit dem Priesterkapitel Uri zum Dekanat Uri zusammen. Die aus der
fritheren Zeit stammenden Bruderschaften verschwanden. Aus dem Piusverein und dem
Volksverein entstanden neue moderne Formen der Seelsorge wie berufsspezifische Seel-
sorgeangebote. Die evangelisch-reformierte Schwesterkirche blithte seit dem letzten
Viertel des 19. Jahrhunderts auf dank der Zuwanderung von Unternehmern, Kaderleuten
und Arbeitern aus dem schweizerischen Mittelland. 1885 entstand die protestantische
Gemeinde Erstfeld, die 1899 eine eigene Kirche erhielt. Auch in Altdorf, Goschenen und
Andermatt wurden Kirchen erstellt. Das Zweite Vatikanische Konzil von 1962 bis 1965 in
Rom diente der katholischen Kirche zur dogmatischen Besinnung und zur Erneuerung in
pastoraler und okumenischer Hinsicht. In organisatorischer Hinsicht erfolgte auch in Uri
eine weitgehende Entflechtung von Staat und Kirche.

Meggen/Luzern Alois Steiner

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 569

Transversale Themen, Verhdltnisbestimmungen, interdisziplindre Blicke

Johann P. Arnason/Ireneusz Pawel Karolewski (Eds.), Religion and Politics. European
and Global Perspectives (=Annual of European and Global Studies), Edinburgh, Edin-
burgh University Press, 2014, 232 p.

Der hier rezensierte Sammelband theoretischer und historisch-empirischer Beitrdge zum
Thema Religion und Politik ist dem 2012 tragisch verstorbenen Soziologen Willfried
Spohn gewidmet und setzt dessen Werk kreativ fort. Spohn hatte Eisenstadts komparative
Soziologie weiterentwickelt und eine Analyse der Zivilisationen erarbeitet, um die Spezi-
fizitdt Europas herauszuarbeiten, die Spohn v.a. in der institutionalisierten Pluralitdt sah.
Spohns Anliegen war es auch, damit die politische Einigung Europas zu unterstiitzen.
Religion and Politics. European and global perspectives kniipft locker an diese Thematik
an, die Verbindung von Theorie und Einzelbeitrdgen bleibt jedoch blass. Die im Vorwort
angekiindigte «general guideline for work in the field» (2) sucht man vergeblich. Die
Einheit des Buches liegt v.a. in der These, dass Religion und Politik in Geschichte und
Gegenwart in vielfiltiger Weise miteinander in Beziehung stehen und teilweise auch
ineinanderfliessen.

Johann P. Arnason setzt sich in seinem Einflihrungskapitel theoretisch mit dem Ver-
hiltnis von Religion und Politik auseinander. Er entfaltet auf der Grundlage einer zivilisa-
tionstheoretischen Analyse das Konzept eines «religio-politischen Nexus», der bereits vor
der achsenzeitlichen Wende bestanden und im Laufe der Geschichte verschiedene Formen
angenommen habe. Arnason fokussiert dabei v.a. auf die Frage der Achsenzeit und leider
bleibt es bei der Behauptung, dass Auswirkungen bis in die Gegenwart bestehen. Gerade
im Hinblick auf die anderen Beitridge wire es interessant gewesen zu erfahren, wie dieser
Nexus sich in einer Zeit darstellt, die von Vielen unter dem Paradigma der Differenzie-
rung von Religion und Politik angesehen wird. Der Begriff «religio-politischer Nexus»
wird lediglich im Beitrag des Mitherausgebers aufgegriffen — aber dort schlicht als Zivil-
religion interpretiert. Die tibrigen Beitrdge argumentieren im Rahmen einer eher traditio-
nellen Begrifflichkeit und die Fruchtbarkeit eines postulierten «politisch-religiosen Ne-
xus» ist nicht evident.

Das zweite theoretische Einleitungskapitel, verfasst von dem renommierten Politologen
Jeffrey Haynes, konnte im theoretischen Zugang unterschiedlicher nicht sein. Wihrend
Arnason eine zivilisationstheoretische Analyse beflirwortet, sicht Haynes darin nur eine
Essentialisierung, die nicht weiterfiihrt. Arnason demonstriert die fundamentale Zusam-
mengehorigkeit von Religion und Politik, aber Haynes stellt die Frage, warum es {ber-
haupt zu einer Politisierung der Religion kommen kann, und untersucht den Aufschwung
der Religion im Kontext der Globalisierung. Internationale religiose Akteure agieren nach
Haynes gerade mit Bezug auf die Folgen der Modernisierung und Sikularisierung. Die
Analyse der Rolle von Religion muss nach Haynes viele nichtreligidse Faktoren einbezie-
hen.

Zwei weitere Kapitel befassen sich mit grundlegenden Begrifflichkeiten. Siakularismus
als politisches Programm ist der Untersuchungsgegenstand des Beitrags von Linell E.
Cady und Elizabeth Shakman Hurd. Die beiden Autorinnen zeigen an den Beispielen
Frankreich, USA, Tiirkei und Indien, dass politischer Sdkularismus weniger uniform ist
als oft angenommen wird. Die Dichotomie sikular/religiés verliere deshalb an Erkls-
rungskraft und die Autorinnen votieren emphatisch fiir einen neuen kategorialen Rahmen
in der wissenschaftlichen Forschung sowie — und damit wandelt sich der Zugang von

SZRKG, 110 (2016)



570 Rezensionen — Comptes rendus

einem wissenschaftlichen Forschungsprogramm zu einem gesellschaftspolitischen Projekt
— 1im Selbstverstindnis wissenschaftlicher Disziplinen. Mark Juergensmeyer untersucht
den Aufstieg religioser Nationalismen in Europa und hilt die Terroranschlige von Andreas
Breivik in Norwegen und der islamischen Attentéter in Europa fiir prinzipiell vergleich-
bar, da sie alle von einem religios begriindeten, kosmischen Krieg ausgingen. Religion sei
deshalb nicht selbst das Problem fiir den demokratischen Staat, aber Religion liefere
Denkmuster, die zum Problem werden kénnen.

Nun folgen einige Artikel mit einem regions- oder landerspezifischen Fokus. Ireneusz
Pawel Karolewski interpretiert Zivilreligion tiber den von Bellah eingefiihrten Begriff hin-
aus als alle planmiéssigen Aktionen, die den Gesellschaftszusammenhalt begriinden. In
diesem Sinn beschreibt Karolewski eine — wenn auch schwach ausgeprigte — européische
Zivilreligion der «Rituale» und «Mythen», z.B. der verschiedenen franzésisch-deutschen
Gedenktage, die den Zusammenhalt der Europédischen Union stirken. Ayhan Kayas Bei-
trag zur Tirkei zeigt auf, wie die Differenz zwischen Laizismus und Religion die Repub-
lik spaltet. Dieser Beitrag beruht allerdings auf Daten, die bis 2012 gesammelt wurden;
damals wurde das AKP-Programm noch als multikulturell (sic!) angesehen. Mikhail
Maslovskiy und Nikita Shangin untersuchen das Verhiltnis der Russisch-Orthodoxen
Kirche zum Russischen Staat und heben hervor, dass die tatsichliche politische Macht
geringer sei als oft behauptet; die Kirche diene dem Staat v.a. zu Legitimationszwecken
und zur symbolischen Reprédsentation. John Lagerwey befasst sich mit China und gibt
einen instruktiven Uberblick iiber die geschichtliche Entwicklung. Lagerwey schliesst mit
der These, dass die gegenwirtige Herrschaft der Kommunistischen Partei in der Tradition
der chinesischen Staatsreligion zu verstehen sei. Elisabetta Porcus Analyse des Verhilt-
nisses von Religion und Politik in der japanischen Gesellschaft konzentriert sich hingegen
auf die Gegenwart und zeigt an konkreten Beispielen, wie trotz einer klaren ver-
fassungsmaéssigen Trennung von Religion und Staat immer wieder Verbindungen zwi-
schen Religion und Politik gesellschaftlich wirksam werden. Der Beitrag von Karel Cerny
analysiert, wie es zum Arabischen Frithling kommen konnte. Die Destabilisierung und das
Erwachen des politischen Islam begreift Cerny als Folge einer unausgeglichenen Moder-
nisierung. Seine Analyse bezieht damit politische, 6konomische und kulturelle Aspekte
ein und bietet ein liberzeugendes Beispiel fiir eine vielschichtige Behandlung der Interde-
pendenzen von Religion und Politik. Im kurzen Schlusskapitel bespricht Michat Matlaks
drei kiirzlich erschienene Biicher zu Themen der Religion in der Moderne.

Der Band bietet damit eine heterogene Sammlung von Beitridgen, die zeigen, wie viel-
filtig Religion und Politik miteinander interagieren, ineinanderfliessen und als zusam-
menhéngend betrachtet werden miissen. So liegt der Gewinn des Bandes nicht in einem
gemeinsamen Analyserahmen, sondern eher in der Vielfalt der Zugéinge und Phdnomene.

Fribourg Ansgar Jodicke

Franziska Metzger/Elke Pahud de Mortanges (Hg.), Orte und Rdume des Religiosen
im 19.-21. Jahrhundert, Paderborn, Ferdinand Schéningh, 2016, 252 S.

Ausgehend von dem Befund, dass sich vor dem Hintergrund einer erhéhten Pluralisierung
von Weltdeutungen und Erfahrungszusammenhingen in der Moderne auch die Orte und
Ridume des Religidsen gewandelt haben, werden im vorliegenden Sammelband die rdum-
lichen Dimensionen des Religiosen vom 19. Jahrhundert bis zur Gegenwart in den Blick
genommen. Im Zentrum der vorliegenden Analyse stehen nicht die traditionellen religio-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 571

sen Riume wie Kirchen und Kathedralen, sondern «(neue) SehnsuchtsOrte und Sehn-
suchtsRdume», die einer «Re-Produktion religids-christlicher Zeichensysteme und Sym-
bolwelten, Codes und Deutungsmuster» entstammen und sich in ihrem Selbstverstindnis
gerade nicht als religios verstehen (7). Diese «Kathedralen der Moderne» seien jedoch
«eine Art <Religion im Erbe> im Sinne eines Transfers», in denen und durch die «Prozesse
der Aneignung, Konversion und Transformation» in Gang gesetzt werden (ebd.). Man
konne sie deshalb in Anlehnung an Michel Foucault auch als «Heterotopien» bezeichnen;
als «radikal andere, jedoch diesseitige Rdume» (ebd.), die im Gegensatz zur Utopie zwar
einen wirklichen und vor allem wirksamen Ort besitzen, durch diesen allerdings nicht ein-
deutig definiert werden.

Solche Heterotopien stellen die Aufsitze des Sammelbandes in drei Dimensionen vor;
zunichst als gestaltete Orte und Rdume, die zu variablen Vollzugsrdumen des Religids-
Sakralen werden. Ausgehend von der Pramisse, dass in der Moderne sakrale Semantisie-
rung und Exponierung der Kunst symbiotisch verbunden sind, untersucht Stefan Laube
hier das Wirkungsfeld von raumgreifenden Kunstwerken und religiosem Bedeutungspo-
tential in der musealen Ausstellungspraxis. An die von thm angefiihrten strukturellen
Parallelen zwischen Kunst und Glaube, Museum und Religion schlie3t auch der Beitrag
von Ilonka Czerny an, die unter Einbezug des wahrnehmenden Subjekts die wechselseiti-
gen Potentiale zwischen Kunst und (Sakral-) Raum auslotet. Génzlich anderen Phinome-
nen widmen sich demgegeniiber sowohl David Neuhold und Leopold Neuhold, die das
Verhiltnis von Raum und Religion im Bereich des Fufiballsports untersuchen, sowie
Mariano Delgado, der Mission im Zeitalter der Religionsfreiheit thematisiert.

Besonders aufschlussreich ist in diesem ersten Abschnitt der Beitrag von Jiirgen Mohn,
der sich Girten als inszenierten Sinnsystemen und Heterotopien in der europdischen
Religionsgeschichte widmet. Denn zum einen wird anhand empirischer Fallbeispiele
iiberzeugend dargestellt, wie und wodurch in Gérten religiose Sinnsysteme ermoglicht
und konzeptionell umgesetzt werden. Zum anderen werden diese Beispiele aber auch um
differenzierte religionstheoretische Uberlegungen ergiinzt, die den Garten als einen «in
der Homogenitdt geographischer Strukturen herausgehobene[n], abgesonderte[n] und
somit besondere[n] Raum» hervortreten lassen, der sich «unter Riickgriff auf Symbolik
und architektonische Metaphorik in der religiosen Kommunikation (als Produktion und
Rezeption) konstituiert» (65), in Bezug auf die jeweilige Gesellschaft, die ihn als zeitbe-
zogenes Sinnsystem tiberhaupt erst hervorbringt, allerdings auch wandelt.

Die zweite Dimension des Sammelbandes umfasst durch literarische Texte und visuelle
Artefakte imaginierte Rdume des Religiosen, die Transzendenzen im Diesseits er6ffnen
und damit tradierte Jenseitsvorstellungen fortschreiben, umdeuten oder dekonstruieren.
Wihrend Christopher Partridge diesbeziiglich der postmortalen «Transfiguration» (172)
verstorbener Beriihmtheiten der Popkultur nachgeht und Dimiter Daphinoff analysiert,
wie historische Figuren und ihr Wirken in den Erinnerungsraum der Literatur treten und
dort problematisiert werden, untersucht Joachim Valentin die jenseits der Alltagsrealitit
liegenden Raume der Transzendenz, die die Filme von Jim Jarmusch formal eréffnen. Das
Heterotopie-Konzept Foucaults erweitert Valentin dahingehend, dass er sie als «am Rand
der Alltagsrealitdt gelegene Réume» versteht, «von denen her diese reorganisiert» werden
und als Orte des Transfers «die Normativitdt der Alltagsrealitdt untergraben, relativieren,
weiterentwickeln oder einfach zweckfreien Raum zum Trdumen, fiir Rausch und Vision
zur Verfligung stellen» (Hervorh. im Original, 141). Daran kniipft auch der gelungene
Beitrag von Franziska Metzger an, die die komplexe Verschrinkung von endzeitlichen
Erinnerungs- und Erwartungsraumen in apokalyptischen Bildern und Narrativen ab 1800
untersucht und sie als visuell-narrative Heterotopien kulturgeschichtlich analysiert. Indem

SZRKG, 110 (2016)



572 Rezensionen — Comptes rendus

einerseits grundsitzlich auf die Pluralitidt und Vielschichtigkeit der Denk- und Deutungs-
muster von Krisen und Katastrophen verwiesen wird, andererseits apokalyptische Erzih-
lungen und Visualisierungen in ihrer rdumlich-zeitlich enthobenen Verschrinkung von
Immanenz und Transzendenz auch als Modi der Konstruktion und Deutung gesellschaftli-
cher Krisen verstanden werden, liegt die Stirke des Beitrags vor allem darin, simplifizie-
rende Reduktionismen zu vermeiden und die Tiefendimension kultureller Codes und
Referenzen als komplexes Gewebe herauszustellen.

Die dritte Dimension des Sammelbandes thematisiert abschlieBend inszenierte Korper
als Orte des Religiosen, die Yvonne Maria Werner im Hinblick auf Liturgie und Ménn-
lichkeit in der katholischen Mission in Skandinavien untersucht. Irene Ulrich beleuchtet
demgegentiber die Konfigurationen des Diskurses um den heiligen Sebastian in der ho-
mosexuellen Subkultur, dessen Gemilde und Skulpturen Homosexuellen nicht nur einen
«imagindren Gegenraum [...] homoerotische[r] Sehnsiichte und Triaume» eréffneten,
sondern letztlich auch zu einem «Code des homosexuellen Begehrens» (221) avancierten.
Den Abschluss bildet Elke Pahud de Mortanges, die sich Christus-Heterotopien in Kunst
und Kommerz zuwendet und unter Bezug auf Patrick Kilians «Heterobodies» (244), in
denen sie eine interessante Ubertragung von Heterotopien auf menschliche Korper sieht,
die darin zutage tretenden Transformationsprozesse religiéser Codes und christlicher
Bilderwelten analysiert.

Auch wenn letztlich nicht in allen Beitrdgen die Orte und Rdume des Religidsen expli-
zit reflektiert werden, ist der Sammelband in verschiedener Hinsicht aufschlussreich: denn
indem mittels Foucaults Heterotopie-Konzept sowohl auf die Verinderlichkeit von Réu-
men als auch die Gleichzeitigkeit ihrer unterschiedlichen Gebrauchsformen eingegangen
wird, setzen sich die Beitrdge nicht nur kritisch mit essentialistischen Konzepten religio-
ser Raumerfahrungen auseinander, sondern wirken auch eindimensionalen Deutungen von
Sédkularisierungs- und Sakralisierungsprozessen entgegen. Damit liefern sie einen wichti-
gen Beitrag zu der bis in die Gegenwart reichenden Debatte iiber die Transformationen
von Kirche und Religion in der Moderne, innerhalb derer gerade auch die rdumliche
Priasenz von Religion einen zentralen Stellenwert einnimmt (Vgl. dazu auch die Publikati-
onen des DFG-Projekts «Transformation der Religion in der Moderne. Religion und Ge-
sellschaft in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts») und zeigen abseits traditioneller
Orte auch andere Formen der Gestaltung, Sichtbarmachung und Inszenierung des Religio-
sen auf.

Wenn allerdings jeder Heterotopie ihre spezifische Charakteristik und Bedeutung nicht
per se eingeschrieben ist, sondern sie diese immer prozessual in einem relationalen Gefii-
ge erhilt, bedeutet dies nicht zuletzt auch, dass Heterotopien stets eine eigene Zeitlichkeit
aufweisen, sie ihre Funktion und Gestalt also im nichsten Moment schon veridndern kon-
nen. Die spannende Frage, ob wir es also tatsdchlich mit (neuen) «Kathedralen der Mo-
derne» als einer fortgesetzten Prisenz des Religiosen in der gegenwirtigen Gesellschaft
zu tun haben, oder Heterotopien nicht auch sichtbarer Ausdruck gesellschaftlicher Ambi-
valenzen sind, die darauf verweisen, dass auch das Religiose selbst stets relational in
Bezug auf gesellschaftlich-anthropologische Sinngefiige ist, bleibt damit offen und lohnt
einer weiteren Ausdifferenzierung.

Freiburg i. Br. Sarah Laufs

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 573

Sophia Bietenhard/Dominik Helbling/Kuno Schmid (Hg.), Ethik, Religionen, Gemein-
schaft. Ein Studienbuch, Bern, hep Verlag, 2015, 424 S.

Im Friihjahr 2016 weigerten sich zwei muslimische Jugendliche ihrer weiblichen Sekun-
darlehrperson zur Begriissung und Verabschiedung die Hand zu reichen. Der Fall gene-
rierte innerhalb von kurzer Zeit nationale und internationale Aufmerksamkeit. Die
Schweizer Justizministerin Simonetta Sommaruga verurteilte die Handschlag-Verweige-
rer 6ffentlich und machte klar, dass der Handedruck zu «unserer Kultur» gehore.

Das aufgefiihrte Beispiel zeigt eindriicklich, wie die zunehmende religidse und kulturel-
le Heterogenitit in der Schweiz offentlich thematisiert wird und dabei unterschiedliche
Werteinstellungen und Missverstindnisse Konflikte aufbrechen lassen und die Gemditer
von Gesellschaft und Politik erhitzen. Die 6ffentliche Schule steht dabei hdufig im Zent-
rum der Diskussion und nimmt eine besonders exponierte Stellung ein, da sie einerseits
als Ort der Vermittlung von Werten und Einstellungen und andererseits als Lebens- und
Erfahrungsraum von Kindern und Jugendlichen hadufig mit Herausforderungen durch die
verschiedenen religidsen und kulturellen Einstellungen und Werte betroffen ist. Zudem
wird von der Schule erwartet, jenen sozialen Zusammenhalt zu schaffen, der als Voraus-
setzung fiir ein friedliches Zusammenleben angesehen wird. Diese Sichtweise und Anfor-
derung stellt die 6ffentlich Schule vor die Herausforderung, in einem von diversen ideel-
len und sozialen Unterschieden gepriagten Umfeld einen moglichst grossen gemeinsamen
Nenner zu finden, um durch eine vereinende Allgemeinbildung die Integration von unter-
schiedlichen Religionen und Kulturen zu erméglichen.

Die Deutschschweizer Schulen reagierten auf diese Herausforderungen mit der Auf-
nahme des Fachs «Ethik, Religionen, Gemeinschaft» in den Lehrplan 21 und versuchte
dadurch die vielfiltigen Ansdtzen von Religionsunterricht oder -kunde und ethischer
Bildung zu harmonisieren und durch ein modernes Verstindnis (sowohl im wissenschaft-
lichen als auch didaktischen Sinn) fiir die Herausforderungen einer pluralistischen Gesell-
schaft zu ersetzen. Daraus ergeben sich eine Reihe von neuen Chancen, Herausforderun-
gen und Verdnderungen fiir alle im schulischen Umfeld engagierten Parteien.

Das aus dem Fachdidaktikforum der Pddagogischen Hochschulen hervorgegangene
Studienbuch Ethik, Religionen, Gemeinschaft von Sopia Bietenhard, Dominik Helbling
und Kuno Schmid stellt nun eine erste Bestandsaufnahme iiber die mit dem Fachbereich
verbundenen Inhalte und Verdnderungen dar. Das Studienbuch wurde von den Herausge-
bern in vier verschiedene Kapitel gegliedert und thematisiert schwerpunktméssg die Be-
reiche «Ethik, Religion, Gemeinschaft als Teil 6ffentlicher Bildung», «Ethik, Religion,
Gemeinschaft als Beitrag zur individuellen sozialen Entwicklung und Bildung», «Ethik,
Religion, Gemeinschaft als Fachbereich im Lehrplan 21» und «Ethik, Religion, Gemein-
schaft als didaktisch begriindeter Unterricht». Die Kapitel deuten bereits auf den ambitio-
nierten Anspruch der Autoren hin, eine umfassende Darstellung des Geltungsbereiches
«Ethik, Religionen, Gemeinschaft» aus den verschiedenen relevanten Perspektiven aufzu-
zeigen und das Studienbuch als «Referenzdokument fiir die Aus- und Weiterbildungy (10)
zu etablieren. Zu diesem Zweck thematisieren 29 Autorinnen und Autoren in vierzig
Beitrigen die unterschiedlichen Zuginge zu der Thematik und analysieren die Moglich-
keiten des Fachgebietes im verdnderten schulischen und gesellschaftlichen Umfeld.

Die Konzeption als Studienbuch erlaubt es den Autorinnen und Autoren die schulische
Perspektive als roten Faden zu benutzen und so dem Studienbuch die wichtige inhaltliche
Konsistenz zu geben. Diese stringente inhaltliche Fokussierung ist fiir den praktischen
Nutzen des Buches umso bedeutender, weil Bietenhard et al. — vergleichbar mit der gros-
sen Heterogenitdt der Thematik auf der gesellschaftlichen, politischen und kulturellen

SZRKG, 110 (2016)



574 Rezensionen — Comptes rendus

Ebene — den doch sehr breit angelegten Themenrahmen in einem moglichst grossen Um-
fang zu thematisieren und abzudecken versuchen. Diese Herausforderung zeigt sich insbe-
sondere im Kapitel V liber «Ethik, Religionen, Gemeinschaft als didaktisch begriindeter
Unterricht» (295ff). Zweifellos beinhaltet das Kapitel wesentliche Aspekte fiir die didak-
tische Umsetzung — es zeigt jedoch exemplarisch die Schwierigkeit, einen so vielfiltigen
Themenbereich addquat zu erfassen. So fehlt einigen Artikeln die gewiinschte inhaltliche
Tiefe und sie beschrianken sich auf eine beschreibende Darstellung der Sachverhalte. Die
von den Herausgebern gesetzten inhaltlichen Schwerpunkte und die diversen moglichen
Perspektiven und Ankniipfungspunkten fiihren zwangsweise dazu, dass gewichtige The-
menbereiche nur am Rande oder kaum behandelt werden konnen.

Nichtsdestotrotz bieten die vorhandenen didaktischen Umsetzungsvorschldge und -ana-
lysen einige hervorragende Beispiele fiir die kompetenzorientierte Herangehensweise in
der Schule. Ausgehend von den idealtypischen Zugéngen des sachorientierten Lernens,
des dsthetischen Lernens und des philosophisch-kommunikativen Lernens (295ff) zeigen
die Beitrdge exemplarisch mogliche Zugénge auf und erortern deren Bedeutung fiir die
Praxis.

Das vorliegende Studienbuch richtet sich an Studierende und Dozierende an Padagogi-
schen Hochschulen sowie aktive Lehrpersonen. Durch die im Buch analysierten Grundla-
gen erhalten die anvisierten Zielgruppen einen guten Uberblick iiber den aktuellen Stand
der Forschung im Bereich «Ethik, Religionen, Gemeinschaft». Die auch von Bietenhard et
al. erkannten und benannten Liicken @ndern nichts an der konzisen Darstellung der abge-
handelten Themen. Damit erschaffen die Autorinnen und Autoren ein wichtiges Instru-
ment, um einen Uberblick iiber die diversen Bereiche von «Ethik, Religionen, Gemein-
schaft» zu erhalten. Die verschiedenen Artikel sollen dementsprechend als Ausgangs-
punkt fiir weitere Forschungen und Analysen verwendet werden und bieten zweifellos
einen gelungenen Einstieg in den Fachbereich «Ethik, Religionen, Gemeinschaft».

Luzemn Lukas Tobler

Peter Antes/Armin W. Geertz/Mikael Rothstein (Ed.), Contemporary Views on Com-
parative Religion in Celebration of Tim Jensen’s 65" Birthday, hg. v., London, Equinox,
2016, X, 483 S.

Nachdem die vergleichende Religionsforschung durch eine Phianomenologie, die histori-
sche Gemeinsamkeiten essenzialisiert hatte, in eine tiefe Krise geraten war, wird in den
Forschungen der letzten Jahre deutlich, dass es keine Religionsforschung ohne Vergleich
geben kann: Nicht nur, weil wir in der Religionswissenschaft ohnehin immer komparativ
arbeiten, sondern weil es epistemologisch keine Erkenntnis ohne vergleichende Wahr-
nehmung gibt. Ein Ergebnis dieser Neuorientierung ist die Festschrift fiir den in Déne-
mark beheimateten Religionswissenschaftler Tim Jensen, augenblicklich Honorarprofes-
sor in Hannover, ein Sammelband mit 35 Aufsédtzen unter dem Thema «Comparative
Religion». Die interessantesten Uberlegungen dazu finden sich in den ersten Aufsitzen,
die das Thema theoretisch aufschlagen und sich mit dem amerikanischen Religionswis-
senschaftler Jonathan Z. Smith auseinandersetzen. Dessen Fragen leuchten I. Strenski und
M. Joy anregend aus: Wie etwa stellen wir Kategorien hier, mit denen wir vergleichen,
konkret: Wie verhilt sich Smiths Konstruktion von Kategorien durch «reflexive imagina-
tion» mit seinen Rationalitdtsanspriichen? Oder: Wie verhalten sich eine historische Kri-
tik, die die Herstellung abstrakter tertia comparationis infrage stellt, und Allgemeinbegrif-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 575

fe, die wir konstruieren miissen, um einen Vergleich betreiben zu kénnen, zueinander?
Aber ein Grundsatzaufsatz, der die Fragen der Komparatistik systematisch diskutieren
wiirde, fehlt. Anregend sind auch die Uberlegungen zur Rolle von neuropsychiatrischen
Erkenntnissen fiir die Konstruktion von Vergleichskategorien (L. H. Martin; A. K. Peter-
sen; J. Serensen; G. S. Gasparro), nicht zuletzt, weil hier die Frage nach anthropologi-
schen «Essenzialien» eine naturwissenschaftliche Riickendeckung erhélt oder zu erhalten
scheint. Immer wieder wird schlieBlich die Frage nach der Angemessenheit des Religi-
onsbegriffs als eines der Komparatistik besonders wichtigen Allgemeinbegriffs aufgewor-
fen, doch verlieren sich diese Uberlegungen hiufig in der religionswissenschaftlichen
Dauerdebatte iiber die Frage, unter welchen Bedingungen welcher Religionsbegriff be-
nutzt werden kann; spezifisch komparatistische Fragestellungen treten dabei schnell in
den Hintergrund. Dieses Defizit gilt auch fiir den grofiten Teil der Aufsitze in den letzten
beiden Dritteln des Bandes: Der Bezug zu Fragen der Komparatistik wird oft nur tiber
einen kurzen Hinweis auf das vorgegebene Thema hergestellt. Hiufig hat man den Ein-
druck, wie bei vielen Festschriften, dass die gefiihlte Verpflichtung zu einem Beitrag zu
einer Versammlung von Texten fiihrt, die im Einzelnen sehr interessant sind, aber teilwei-
se wie zufillig in den Band geraten scheinen.

Fribourg Helmut Zander

Anja Lebkiicher, Theologie der Natur. Wolfhart Pannenbergs Beitrag zum Dialog zwi-

schen Theologie und Naturwissenschaft, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlagsgesell-
schaft, 2011, 220 S.

Als der evangelische Theologe Wolfhart Pannenberg (geboren 1928) am 4. September
2014 in Miinchen starb, war die Resonanz in den amerikanischen Feuilletons und Fach-
zeitschriften wesentlich angeregter als in den deutschsprachigen. Im deutschen Sprach-
raum wird Pannenberg in erster Linie mit seiner frithen Programmschrift Offenbarung als
Geschichte von 1961 wahrgenommen — und damit als Antipode der dialektischen Wort-
Gottes-Theologie. Die weitere systematische Entfaltung seines Ansatzes ist im englisch-
sprachigen Raum aufmerksamer verfolgt und diskutiert worden. Auch Pannenbergs inten-
sive Auseinandersetzung mit den Naturwissenschaften und sein Projekt einer Theologie
der Natur werden dort unter dem Label «science and religion» breit rezipiert. Ohne Zwei-
fel ist Pannenbergs Theologie der Natur ein origineller und anregender Aspekt seines
theologischen Denkens. Obwohl Pannenberg auch durch seine theologische Anthropolo-
gie Bahnbrechendes geleistet hat, ist Offenbarungsgeschichte bei ihm nicht bloss anthro-
pologisch-existentialistisch verstanden, sondern durchaus kosmisch-geschichtlich. Die
Schopfungstheologie und die Theologie der Natur spielen in Pannenbergs System deshalb
eine Schliisselrolle.

Anja Lebkiicher kommt das Verdienst zu, fiir den deutschen Sprachraum eine iiber-
sichtliche Monographie zu Pannenbergs Theologie der Natur verfasst zu haben. Eine
solche Monographie war bisher ein Desiderat der Forschung. Die bei Professor Michael
Welker erarbeitete Dissertation (Heidelberg 2009) kann ohne Umschweife schon eingangs
dieser Rezension empfohlen werden. Lebkiicher gelingt es, in einer klaren Sprache und
Systematik die methodischen Voraussetzungen und konkreten Inhalte einer Theologie der
Natur bei Pannenberg zu erschliessen. Sie gliedert ihre Untersuchung in fiinf Teile: I. Ein-
leitung, II. Wissenschaftstheorie, III. Gottesgedanke, IV. Weltbeschreibung und V.
Schluss.

SZRKG, 110 (2016)



576 Rezensionen — Comptes rendus

In der Einleitung legt Lebkiicher Rechenschaft tiber die Vorgehensweise ihrer Arbeit ab
und ordnet Pannenbergs Theologie der Natur systemimmanent wie auch geistesgeschicht-
lich ein. Dabei vermittelt sie einen ersten Uberblick {iber Pannenbergs rund 40 Veroffent-
lichungen zu naturwissenschaftlichen Fragen — eine einschlidgige Monographie Pannen-
bergs existiert nicht — und bilanziert die bisherige Forschungslage. Sie betont, dass Pan-
nenberg sowohl physikalische wie auch biologische Einsichten aufgreift. «Dass Pannen-
berg naturwissenschaftliche Erkenntnisse und Theorien, insbesondere im Zusammenhang
mit dem Feldbegriff, in die Gottes- und Trinitdtslehre aufnimmt, stellt den wohl origi-
nellsten und eigensténdigsten Aspekt seiner <Theologie der Natur» dar» (29). Wichtig sind
hier auch die Hinweise Lebkiichers auf die Perspektivenwechsel in Pannenbergs dreibén-
diger Systematischer Theologie (1988/1991/1993) und seine Integration einer Logos-
Christologie in die Schopfungslehre (vgl. 30 und 133-136).

Im zweiten Teil «Wissenschaftstheorie» diskutiert Lebkiicher besonders Pannenbergs
Buch Wissenschaftstheorie und Theologie aus dem Jahr 1973. Sie legt die Hintergriinde
fiir Pannenbergs Forderung nach «Kohérenz» zwischen Naturwissenschaften und Theolo-
gie frei. «Ein unkonventioneller Zug der Theologie Pannenbergs besteht darin, dass er den
Aussagen [...] der Theologie in Anlehnung an Poppers Wissenschaftstheorie den Status
von Hypothesen zuweist.» (41f) Lebkiicher hilt Pannenbergs Hypothesebegriff allerdings
«fiir nicht zielfithrend. Sein Anliegen, die Vorldufigkeit theologischer Wahrheitserkennt-
nis und die Strittigkeit der Glaubensinhalte zu betonen, ist zwar berechtigt, ebenso wie
seine Betonung der Bewihrung in der Erfahrung. Doch von Hypothesen sollte man nur
sprechen, wo Falsifikation moglich ist. Wo es dagegen, wie in den hermeneutischen Wis-
senschaften, um die Interpretation von etwas Gegebenem [...] geht, ist der Hypothesebe-
griff irrefiihrend» (49f).

Der dritte Teil «Gottesgedanke» fiihrt nun stirker ins Zentrum der Gotteslehre. Lebkii-
cher zeichnet die Entwicklung des Feldbegriffs bei Pannenberg nach, der den Ausgangs-
punkt bei Faraday nimmt und schliesslich Gott als «Kraftfeld» versteht. In der Systemati-
schen Theologie beschreibt Pannenberg das Wesen Gottes als Kraftfeld, die Person des
Heiligen Geistes hingegen als «eine Singularitit in diesem Feld» (71). Mit Recht stellt
Lebkiicher fest, dass sich Pannenbergs Behauptung, der Feldbegriff 16se den Begriff des
Korpers ab und mache ihn tiberfliissig, nicht tiberzeugend auf Faraday griinden ladsst (vgl.
76f). Ebenso weist sie Pannenbergs Berufung auf den Wissenschaftshistoriker Max Jam-
mer und die Identifikation von stoischem Pneuma-Verstindnis mit dem physikalischen
Feldbegriff als schwach begriindet zuriick (vgl. 95-97).

Auf der Linie von Hans-Dieter Mutschler sympathisiert Lebkiicher damit, den Feldbe-
griff in der Theologie nicht physikalisch zu verstehen, sondern metaphorisch (vgl. 82fY).
Sie weckt aber auch Verstidndnis dafiir, weshalb Pannenberg gerade am physikalischen
Feldbegriff theologisch interessiert ist. Er mochte von einem Verstindnis Gottes als
«Nous» bzw. als verniinftige Subjektivitdt Abschied nehmen und das Wesen Gottes als
dreipersonales Beziehungsgeschehen begreifen (vgl. 88-95). «(G)erade durch die Be-
schrinkung auf einen metaphorischen Gebrauch kénnte sein Feldkonzept an Uberzeu-
gungskraft gewinnen und sogar neue Perspektiven erschliessen, die tiber Pannenbergs
Uberlegungen hinausgehen.» (95; vgl. im Schlussteil 200-209: Schwierigkeiten und
Chancen der Feldkonzeption) Lebkiicher erortert unter Pannenbergs Chiffre «Geist des
Lebens» nicht nur die physikalischen Ankniipfungspunkte fiir den Feldbegriff, sondern
auch die biologischen. Gerade hier kann sie einige Entwicklungen und Modifikationen der
Feldvorstellung bei Pannenberg zeigen.

Mit dem Kontingenzbegriff rekonstruiert Lebkiicher den zweiten wichtigen Grundbe-
griff in Pannenbergs Theologie der Natur. Der Kontingenzbegriff Pannenbergs schliesst

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 577

bei Duns Scotus an und ist zentral, um ein Handeln Gottes aussagen zu kdnnen. «Pannen-
bergs Kontingenz-Argument besagt im Kern, dass die Welt nicht, wie man zu Zeiten der
deterministischen Weltsicht glaubte, durchgiangig durch Naturgesetze bestimmt ist, son-
dern dass vielmehr die Welt im Ganzen ebenso wie jedes einzelne Ereignis kontingent ist.
Das ist fir Pannenberg deshalb von Bedeutung, weil Kontingenz oder Zufall seiner An-
sicht nach Raum fiir das Handeln Gottes lassen.» (113f) Der Kontingenzbegriff bildet bei
Pannenberg auch die Grundlage, um von einer «Geschichte der Natur» sprechen zu kén-
nen. Die geschichtlich sich erst «einklinkenden» Naturgesetze bilden darin nur ein Mo-
ment und sind gemiss Pannenberg theologisch als Ausdruck der Treue Gottes zu deuten.
Pannenberg sieht sogar die quantenphysikalische Unbestimmtheit als Beweis der Kontin-
genz aller Ereignisse. Lebkiicher meint dazu allerdings, «dass Pannenberg die naturwis-
senschaftliche Kontingenz tiberschitzty (128).

Im vierten Teil der Arbeit «Weltbeschreibung» geht Lebkiicher auf Pannenbergs Ver-
stindnis von Raum und Zeit sowie auf sein Verstindnis der Ewigkeit Gottes als «gleich-
zeitige Gegenwart aller Zeitmomente» (144) ein. Sie thematisiert die Kosmologie Pan-
nenbergs, worin besonders die Debatten um das anthropische Prinzip wie auch die Rezep-
tion der Omega-Punkt-Theorie Frank Tiplers aufschlussreich sind. Pannenberg legt gros-
sen Wert darauf, dass die Schopfung nicht ein vergangenes Ereignis «am Anfang» bedeu-
tet, sondern «die ganze Zeit der Welt umfasst» (154). Die Antizipation des Weltendes ist
fiir Pannenbergs Konzept von grosser Bedeutung. Frank Tipler versteht in seiner Physik
der Unsterblichkeit Leben in Analogie zu Computern als Speicherung von Information
und das Weltende als Informationsmaximum, mithin Totenauferstehung als perfekte
Computeremulation. Viele Leser hat es irritiert, dass Pannenberg eine weitgehende Uber-
einstimmung von Tiplers Physik der Unsterblichkeit mit der christlichen Auferstehungs-
hoffnung behauptet. «Pannenbergs teilweise positive Aufnahme von Tiplers Theorie hat
seinem Beitrag zum Dialog mit den Naturwissenschaften ciniges an Uberzeugungskraft
genommen, weil Tiplers Theorie von vielen als esoterisch und wissenschaftlich haltlos
angesehen wird» (161).

Lebkiicher kann aufzeigen, dass im Rahmen des Pannenbergschen Konzepts einer «Na-
tur als Geschichte» der Evolutionsgedanke bruchlos einfiigbar ist (162ff). Pannenberg
«versteht die Evolution als einen emergenten Prozess» (163). Er will den unfruchtbaren
Konflikt zwischen Evolutionslehre und Schopfungsglaube tiberwinden. Klug beobachtet
Lebkiicher, dass es nicht konsistent ist, wenn Pannenberg das Konzept der Selbstorganisa-
tion befiirwortet, gleichzeitig aber zeigen will, dass Gott im Evolutionsprozess schopfe-
risch handelt: «Wenn man bei der Aussage verbleibt, das Leben schaffe sich selbst, steht
man unveridndert vor dem Problem, dass die Evolution in naturwissenschaftlicher Hinsicht
ohne Rekurs auf einen Schopfergott erklart werden kann» (167). Im Rahmen der Beschif-
tigung mit der Evolution wendet sich Lebkiicher sodann auch anthropologischen Fragen wie
der Besonderheit des Menschen zu, entfaltet das Pannenbergsche Verstdndnis der « Weltof-
fenheit» und diskutiert dessen Beziige zu Biologie, Soziobiologie und Humanbiologie.

Im Schlussteil biindelt Lebkiicher die wichtigsten Ergebnisse ihrer Arbeit und fiihrt ei-
nige Thesen Pannenbergs weiter. Uberzeugend sind darin besonders ihre Vorschlige,
deutlicher zwischen Wissenschaft und Lebenswelt zu unterscheiden, folglich auch zwi-
schen empirischen und hermeneutischen Wissenschaften. Mit Recht sieht sie, dass Pan-
nenbergs univokes Verstindnis der Wissenschaften auf einen Szientismus oder Physika-
lismus hinauslaufen muss (vgl. 190). Ebenfalls iiberzeugend ist ihr Vorschlag, den Feld-
begriff — entgegen der Intention Pannenbergs — theologisch als Metapher zu verwenden.
Als Metapher ist der Begriff des Kraftfeldes «in der Tat recht attraktiv fiir die Rede von
Gott» (208).

SZRKG, 110 (2016)



578 Rezensionen — Comptes rendus

Insgesamt gelingt Lebkiicher auf etwa 200 Seiten eine konzise Darstellung und weiter-
filhrende Kritik der Theologie der Natur bei Wolfhart Pannenberg. Sie leistet damit einen
wertvollen Beitrag nicht nur fiir die Pannenberg-Rezeption, sondern auch fiir ein heute
wichtiges Anliegen, den Welt- und Naturbegriff wieder theologisch zu reintegrieren und
damit die Grenzen einer rein «anthropologischen» Theologie zu tiberwinden.

Als Rezensent darf ich erfreut vermerken, dass Lebkiicher meine Arbeit zum theologi-
schen Naturverstindnis bei Karl Rahner und Wolfthart Pannenberg rezipiert und mehrfach
zustimmend zitiert (Giinther Boss, Verlust der Natur. Studien zum theologischen Natur-
verstdndnis bei Karl Rahner und Wolfhart Pannenberg, Innsbruck 2006; vgl. bei Lebkii-
cher 14f, 20, 161, 190f). In der Beurteilung von Pannenbergs Theologie der Natur kom-
men die beiden Arbeiten zu weitgehend iibereinstimmenden Ergebnissen.

Bendern (FL) Gtinther Boss

John Eade/Mario Kati¢ (Hg.), Pilgrimage, politics and place-making in Eastern Europe.
Crossing the borders (=Ashgate studies in pilgrimage), Farnham, Ashgate, 2014, 187 S.;
Mario Kati¢/Tomislav Klarin/Mike McDonald (Hg.), Pilgrimage and sacred places in
Southeastern Europe. History, religious tourism and contemporary trends (=Studies on
South East Europe 14), Ziirich, Lit, 2014, 232 S.

Dass Beitrdge einer wissenschaftlichen Konferenz in zwei separaten Sammelbidnden
publiziert werden, die bei verschiedenen Verlagen erscheinen, aber beide einen dhnlichen
Titel, einen gemeinsamen Mitherausgeber und fast dasselbe Format und Layout haben, ist
eher uniiblich. Im Idealfall erhoht ein solches Splitting die inhaltliche Kohédrenz und
Stringenz beider Sammelbénde, die sich dann komplementér ergdnzen. Andernfalls fihrt
es zu Redundanzen und zu Verwirrung.

Die beiden vorliegenden Biicher enthalten Beitrdge der internationalen Konferenz
«Pilgrimage and sacred places in Central and Eastern Europe: place, politics and religious
tourism», die vom 27. bis am 30. September 2012 an der Universitit Zadar (Kroatien)
stattfand. Der erste, von John Eade und Mario Kati¢ herausgegebene und bei Ashgate
erschienene Band umfasst sieben Beitrdge und untersucht verschiedene Pilgerstitten in
Stidost- und Osteuropa unter dem Aspekt der Politik und der Bedeutung des jeweiligen
Orts. Der zweite, von Mario Kati¢, Tomislav Klarin und Mike McDonald verantwortete
und bei Lit erschienene Band setzt sich aus zwdlf Papers zusammen, die den religiosen
Tourismus in Siidost- und Mittelosteuropa, mithin dkonomische Aspekte des Pilgerns, in
den Blick nehmen. Wihrend das erste Buch in geographischer Hinsicht ein grésseres
Gebiet abdeckt (von der Tiirkei bis Estland) als das zweite, ist es in thematischer Hinsicht
(«place-making») und in Bezug auf die disziplindre Herkunft und Herangehensweise der
Autorinnen und Autoren (mehrheitlich Ethnologen) kompakter.

In beiden Sammelbidnden findet sich neben einer Einleitung ein zusammenfassendes
Schlusskapitel, deren Autoren Glenn Bowman bzw. John Eade die Konferenzbeitrdge in
den Kontext einer «post-Turnerian anthropology of pilgrimage» (Bowman) stellen. War
der ritualtheoretische Ansatz von Victor Turner — Stichworte: Liminalitit, Communitas,
Antistruktur — prigend fiir die ethnologische Pilgerforschung der 1970er und 80er Jahre,
gilt die Aufmerksamkeit seit den 1990er Jahren verstirkt den politischen, gesellschaftli-
chen und 6konomischen Zusammenhingen, wodurch der bisherige enge Fokus auf den
individuellen Pilger und auf die soziale Funktion des Pilgerns erweitert wird: Einerseits
geraten die zahlreichen ethnischen, kulturellen und theologisch-religiésen Konflikte, die

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 579

an Pilgerorten katalysiert werden, ins Blickfeld, andererseits die vielfdltigen Wechselwir-
kungen zwischen Pilgern und Tourismus sowie Fragen nach der Vermarktung und der
Kommerzialisierung. Dieser erweiterte Fokus der zeitgendssischen Pilgerforschung zeigt
sich auch in den meisten Beitrigen der beiden Sammelbénde.

Gleich mehrere Autoren des ersten Bandes reiben sich am Konzept der «antagonistic
tolerance» von Robert M. Hayden (vgl. Current anthropology, 43 [2002], 205-231), wo-
nach «geteilte» Pilgerorte und synkretistische Praktiken nicht unbedingt Ausdruck einer
echten, aktiven Toleranz im Sinne der Anerkennung von Differenz sein miissen, sondern
— gerade im Falle der Balkanhalbinsel und des indischen Subkontinents — vielmehr als
passive Duldung des Anderen verstanden werden sollten. Dem widersprechen Marijana
Belaj und Zvonko Marti¢ in ihrem Beitrag {iber Bosnien-Herzegowina allerdings vehe-
ment. Als eines von zahlreichen Gegenbeispielen sehen sie die bis ins 14. Jahrhundert
zuriickreichende marianische Wallfahrtsstitte in Olovo, vierzig Kilometer nordlich von
Sarajewo, die schon in der Frithen Neuzeit nicht nur von Katholikinnen und Katholiken,
sondern auch von Angehérigen anderer Konfessionen und Religionen besucht wurde.
Historische Berichte {iber eine rege Beteiligung muslimischer Gldubiger erachten die
beiden Autoren (die freilich auf Quellenkritik verzichten) als glaubwiirdig, zumal sich
diese mit Beobachtungen aus der Gegenwart decken: Noch heute nehmen gelegentlich
muslimische Frauen als Zaungiste und der lokale Imam als Ehrengast an Festgottesdiens-
ten teil, wobei sie die Mutter Jesu ausdriicklich nicht als «Maryam» des Korans, sondern
als «Unsere Liebe Frau» oder «Heilige Maria» ansprechen. Belaj und Marti¢ interpre-
tieren das undogmatische interreligiose Zusammenleben auf lokaler Ebene als Gegenstiick
zum institutionalisierten interreligiosen Dialog auf nationaler Ebene; wihrend letzterer
einen Top-down-Ansatz und ein abstraktes, schwer zu erreichendes Ziel verfolge, funkti-
oniere ersteres im Alltag meist ohne Probleme. Demgegeniiber pflichtet Giorgos Tsimou-
ris in seinem Beitrag iiber griechische Pilgerreisen auf die tiirkische Agéisinsel Gokgeada
(griechisch Imvros) Hayden und dessen Konzept der «antagonistic tolerance» bei: Die
zwei- bis dreitausend Griechinnen und Griechen, die jeweils im August die Insel besu-
chen und an den religiosen und kulturellen Festivititen aus Anlass von Marid Himmel-
fahrt teilnehmen, werden von den Behorden und der ansidssigen tiirkischen Bevolkerung
als Touristen betrachtet, wihrend diese selbst — mehrheitlich in den 1960er Jahren von der
Insel Vertriebene sowie Nachfahren von ihnen — sich als Heimkehrende fiihlen. Die kon-
kurrierende Wahrnehmung und der scheinbar freundliche, jedoch gleichzeitig von tiefsit-
zendem Misstrauen gepragte Umgang zwischen tiirkischen «Einheimischen» und griechi-
schen «Besuchern» der Insel deuten aus Sicht des Autors auf eine lediglich passive ge-
genseitige Toleranz hin, die die bestehenden Konflikte zwar verdeckt, aber nicht wirklich
zu deren Losung beitragt.

Wohl bedingt durch den kulturwissenschaftlichen «spatial turn», spielt der Ort als Ana-
lysekategorie in vielen Kapiteln des ersten Sammelbandes eine zentrale Rolle. Zum einen
kann ein konkreter (Pilger-)Ort Heimat darstellen und dessen periodischer Besuch ein
Heimkehren, wie die Fallbeispiele aus Komusina-Kondzilo (Mario Katic¢), Himaré/Hi-
mara (NataSa Gregori¢ Bon) und — bereits erwihnt — Gokgeada/Imvros zeigen. Nur stell-
vertretende Heimat ist der frithere Standort des sowjetischen Soldatendenkmals «Al-
joscha» in Tallinn, dessen Besuch aber dennoch therapeutische Wirkung haben kann
(Polina Tserkassova). Zum anderen weisen Pilgerorte oftmals komplexe religise Topo-
graphien auf, die minutids zu analysieren sich lohnt, wie der Vergleich zwischen Jasna
Gora und Lichen (Anna Niedzwiedz) und das — bereits erwihnte — Beispiel aus Ko-
musina-Kondzilo vor Augen fithren. Sowohl in Polen als auch in Bosnien sind eigentliche

SZRKG, 110 (2016)



580 Rezensionen — Comptes rendus

religiose «Themenpidrke» mit starker nationalpatriotischer Konnotation entstanden, die
unterschiedlichste Bediirfnisse zu befriedigen vermogen.

Der zweite Sammelband stellt den religidsen Tourismus — wozu die Herausgeber auch
Pilgern im engeren Sinne zdhlen — ins Zentrum. Weltweit gesehen soll diese Art des
Reisens ein Viertel aller touristischen Ankiinfte ausmachen. Das Interesse am 6konomi-
schen Potenzial des religiosen Tourismus sowie an dessen Wertschopfung und Vermark-
tung charakterisiert denn auch viele Beitrige dieses Bandes. Leider verharren etliche
Autoren auf einer rein deskriptiven Ebene, so dass das analytische Potenzial in Bezug auf
den Themenkomplex Pilgern und Tourismus bei weitem nicht ausgeschopft wird. Diesbe-
ziiglich positiv hervorzuheben sind unter anderem die Beitrdge von Vihra Baeva iiber die
russisch-orthodoxe Sankt-Nikolaus-Kirche in Sofia, von Dzenita Sara¢ Rujanac {iber
Ajvatovica, von Josef Langer iiber Wallfahrten deutschsprachiger Vertriebener wéhrend
des Kalten Krieges und die Wiederbelebung mitteleuropdischer Pilgerorte nach 1989
sowie von Mario Kati¢ iiber Komusina-KondZilo (wobei man vieles in dessen Beitrag
schon aus dem ersten Sammelband kennt).

Ist das zu Beginn dieser Rezension angesprochene Splitting der Konferenzbeitrage in
zwei separate Sammelbiénde im vorliegenden Fall also sinnvoll? Nein — zu unklar gegen-
einander abgegrenzt sind die beiden Binde in inhaltlicher und in theoretischer Hinsicht,
zu zahlreich die Redundanzen. Dennoch liest, wer sich fiir das vielgestaltige Phinomen
des Pilgerns in Stidost- und Osteuropa interessiert, die beiden Sammelbidnde mit Gewinn.
Wer sich fiir einen Band zu entscheiden hat, entscheide sich fiir den ersten.

Bern David Zimmer

Heidi Beutin/Wolfgang Beutin/Heinrich Bleicher-Nagelsmann/Herbert Schmidt/
Claudia Wormann-Adam (Hg.), «Das Denken der Zukunft muf3 Kriege unmoglich
macheny. Der Krieg in Kunst, Literatur und Wissenschaft, Mossingen, Talheimer, 2015,
294 8.

«Bei aller Notwendigkeit, jeden Krieg fuir sich und unter seinen spezifischen Bedingungen
zu erfassen» heiBt es im Hg.-Vorwort, in dem auch die Bedeutung des Ersten fiir den
Zweiten Weltkrieg angesprochen wird, «fehlte und fehlt so oft bei den Publikationen das
Denken im Kontext und historischen Verlauf. Kriege haben seit Jahrhunderten unermess-
liches Leid tiber die Menschheit gebracht. Hinter vorgeblich hehren Zielen wurden sie fast
immer wegen politisch-strategischer und wirtschaftlicher Interessen gefiihrt. [...] Fiir viele
Schriftsteller und Kiinstler war insbesondere der [Erste] Weltkrieg ein traumatisches
Erlebnis, das eine existentielle Bedeutung fiir das eigene Leben, aber auch das kiinstleri-
sche Schaffen bedeutete. Auf diese Zusammenhénge wird in vielen Beitrdgen des Bandes
eingegangen, insbesondere in denen, die sich mit der kiinstlerischen Be- und Verarbeitung
der Kriege befassen.»

Die 15 Texte der 16 Autor(inn)en Jost Hermand, Wolfgang Beutin, Heiner Wittmann,
Johan Dvorak, Grazyna Krupinska, Lorenz Gosta Beutin, Grazyna Barbara Szewczyk,
Zbigniew Feliszewski, Gaby von Borstel, Peter Eickmeyer, Welf Schréter, Reiner Braun,
Claudia Woérmann-Adam, Heinrich Bleicher-Nagelsmann, Paula Keller, Jorg Becker
abhandeln unter anderem Arnold Zweig, Leonhard Frank, Apollinaire, Henri Barbusse,
Ernst Bloch, Erich Fried, Heinrich Boll, Joseph Heller, Erich Maria Remarque. (Das
Titelzitat von Albert Einstein.) Abgedruckt sind, als Anhdnge, unterm Erich-Fromm-
Motto «Wahrheit wird niemals durch Gewalt widerlegt» eine Gelnhéduser Erkldarung des

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 581

Verbands Deutscher Schriftsteller (2012) mit der Aufforderung, «fiir den inneren und
dufleren Frieden mit Wort und Tat einzutreten» sowie Autor(inn)enhinweise.

Im Speziellen fand ich zwei Beitrdge beeindruckend: Als Einleitungstext einen theorie-
geschichtlichen Text zur Bedeutung des Ersten Weltkriegs von Jost Hermand (Richard
Albrecht, Jost Hermand. Vom Kunsthistoriker zum Nationalismus. Uber die Entwicklung
eines Gelehrten; in: Auskunft, 33 [2013], I, 143—157): «Imperialistische Stimmungsmache
vor 1914» (hier referiert). Und als Abschlufitext aktual-empirische Hinweise von Jorg
Becker (www.perlentaucher.de/autor/joerg-becker.html) zu «Medien im Krieg — Krieg in
den Medien» mit einem Bericht zum Forschungstand und einem Aufrifl zur Zukunfts-
perspektive von Friedensforschung(en), Jorg Becker (hier nicht referiert).

Im tbergreifend-allgemeinen Leitaufsatz erinnert Hermand an das, was im Vorwort
plakativ als erste grole oder Urkatastrophe des 20. Jahrhunderts aufscheint, und gibt
zugleich ein auch geschichtstheoretisch ausgewiesenes Beispiel fiir die Dialektik von
Allgemeinem und Besonderen. Hermand, der auch auf eigene Studien der letzten fiinf
Jahrzehnte, imperialistische und faschistische Propagandatexte und relevante wissen-
schaftliche Studien von Fritz Fischer, Willibald Gutsche, Reinhard Opitz, Helmuth Pless-
ner und anderen verweist, faflt die sechs Kapitel seiner tour d’horizon im Ausblick so
zusammen: «Bedeutende deutsche Geisteswissenschaftler [...] entblodeten sich nicht,
diesen Krieg als <Deutschlands europidische Sendung», als <Mobilmachung der Seelen», als
Deutschlands Weltberuf>, als «Krieg der Helden gegen die Krimer und Hindlen, als
«Gotteskampf> [...], hinzustellen, ohne zu erkennen, daf dieser angebliche Kreuzzug des
deutschen Geistes gegen den materialistischen Ungeist des «Westens» letztlich ein imperi-
alistisch motivierter Raubkrieg war, den die wilhelminischen Fiihrungsschichten im
Herbst 1914 hochst bewulit vom Zaun gebrochen hatten, um dem Deutschen Reich end-
lich die von ihm erhoffte Machtposition in Europa, wenn nicht gar in der Welt zu ver-
schaffen.» Zugleich erinnert Hermand an jene Zeit, in der «in fast allen europdischen
Staaten ein propagandistisch aufgebauschter Imperialismus herrschte, der sich in einer
riicksichtslosen Machtpolitik dufSerte.»

Abschliefend betont der Autor Lenin-Liebknecht-Luxemburg-compatibel (Richard
Albrecht, «Ruflland und einige Probleme des Sozialismus». Ernst Blochs Kritik der Poli-
tik der Bolschewiki im ersten schweizerischen Exil 1918/19; in: SZRKG, 109 [2015],
269-276): Das Deutsche Reich war nicht allein «am Ersten Weltkrieg schuldig. Die ei-
gentliche Schuld war eher systemimmanent und geht letztlich auf jenen «Imperialismus»
zuriick, der sich geradezu zwangsldufig aus der kapitalistisch gefiihrten Industrialisierung
und all ihren Folgeerscheinungen ergab». Und solange es diesen und «die dahinter ste-
henden wirtschaftlichen und finanzpolitischen Interessen» gibt und «diese nicht geziigelt
werden, wird es auch weiterhin Kriege geben.»

Bad Miinstereifel Richard Albrecht

Peter Hiinermann, Sprache des Glaubens — Sprache des Lehramts — Sprache der Theo-
logie. Eine geschichtliche Orientierung (=Quaestiones Disputatae 274), Freiburg, Herder,
2016, 168 S.

Der Verfasser dieses straff argumentierenden Biichleins vertritt mit guten Griinden die
These, dass im II. Vatikanum «die Geschichtlichkeit als Grundbestimmung des Christen-
tums» festgestellt und durchgefiihrt wurde, dass aber das Lehramt der romischen Kirche
seither diesen Anspruch nicht vollgiiltig eingelost hat, d.h. in seinen offiziellen Dokumen-

SZRKG, 110 (2016)



582 Rezensionen — Comptes rendis

ten weitgehend in vorkonziliaren Denk- und Sprachstrukturen verharrt. Er zeigt das an
vielen einzelnen Beispielen, etwa wenn Paul VI. die Dokumente des II. Vatikanischen
Konzils mit «Paulus episcopus ecclesiae catholicae» unterschreibt. Dazu Hiinermann
trocken: «Hier ist — im Blick auf die Geschichte der Kirche — eine Korrektur erforderlich.
Der Papst ist Bischof der Kirche in Rom und als solcher hat er — in der Nachfolge des
Petrus — fiir die Einheit der Kirchen zu sorgen.» Und das geht nur «in der Anerkennung
der Bischofe in ihren Kirchen, im Teilen der Verantwortung fiir die Einheit mit dem
Kollegium der Bischofe.»

Diese Sitze stehen nicht im anzuzeigenden Buch, sondern in einem Aufsatz von Hii-
nermann, der im «Jahres- und Tagungsbericht der Gorres-Gesellschaft 2013» (45-56) er-
schienen ist, als gekiirzter Vorabdruck auch in: Herderkorrespondenz 67 (2013) 560-565
unter dem Titel: «Im Ubergang. Das Zweite Vatikanum als Konzil einer neuen Epoche.»

Wenn man den Begriff der Geschichtlichkeit ernst nimmt, bediirfen auch die von Jo-
hannes Paul II. verkiindeten (im gleichen Aufsatz Hiinermanns erwédhnten und belegten)
Prinzipien zur Interpretation des Konzils einer Korrektur. So etwa, wenn er sagt, das
Konzil miisse im Licht des ganzen vorausgehenden Magisteriums der Kirche gelesen wer-
den, und das ganze vorauf gehende Lehramt finde sich im Magisterium des letzten Kon-
zils. Spitere Einsichten, wird man sagen, miissen nicht im Sinne fritherer, unterdessen
veralteter Festlegungen interpretiert werden; wir miissen diese, unter klarer Beriicksichti-
gung der historischen Gegebenheiten, von heute aus zu verstehen versuchen.

Diesem Versuch widmet sich das neue Buch von P. Hiinermann. Und er geht, wie der
Untertitel verspricht, geschichtlich vor. Zuerst analysiert er den tragenden Begriff der
«Geschichtlichkeit» im Anschluss an Bernhard Weltes phidnomenologischen Zugang,
auch im Vergleich mit englischsprachigen Geschichtsphilosophen (Patrick Gardiner,
Arthur C. Danto) und im Riickgriff auf J. G. Droysen, dessen «Grundriss der Historik»
von 1868 im Jahre 1977 historisch-kritisch neu aufgelegt wurde (und spiter weiterhin).
Verschiedene Elemente charakterisieren das «Geschichtliche»: das Phianomen des Einzel-
nen, das Dasein als geschichtliches Ereignis, in Personen anwesend, worin es um Bedeu-
tendes — letztlich um das Heil — geht, und alles «wird immer nur real im Bereich des
Empirischen, Faktischen».

An der Einberufung, der Arbeitsweise und dem Ergebnis des Konzils wird deutlich,
dass es sich dem Anruf der Geschichte gestellt hat. Die kurialen Steuerungsmandver wur-
den sofort abgestellt, man konnte sich frei aktuellen Themen zuwenden und nach Antwor-
ten suchen. Nicht mehr Bannfliiche wurden ausgestossen, sondern pastorale Aufgaben
mutig angepackt. Von daher ist es unverstdndlich, dass Kardinal Ratzinger am 18. Juli
1988 vor den Bischofen Chiles das Konzil auf einer niedrigeren Rangstufe einordnete,
weil es keine Dogmen definiert habe, nur «pastorale» Ausfithrungen enthalte. Hiinermann
erwihnt hoflicherweise dieses Fehlurteil Ratzingers nicht.

Welchen Herausforderungen hat sich das Konzil ansatzweise schon gestellt, und mit
welchen sind wir heute und morgen konfrontiert?

Hiinermann spricht von einem zeitgendssischen epochalen Wandel und nennt ihn mit
bedeutenden Gelehrten, die sich diesem Phdanomen widmen, «Anthropoziny, auf deutsch
etwa «das menschlich (gemachte) Neue». Diese grosse Transformation offenbart sich in
einer Entfaltung wissenschaftlicher und technischer Potenziale in ganz neuen Dimensio-
nen — «die dem Menschen eine solche Macht verleihen, dass (dies) der entscheidende
Faktor fiir die Zukunft des Planeten Erde wird».

Man braucht nicht einmal die geradezu apokalyptischen Aussichten ins Auge zu fassen,
es geniigt ein Blick in die Massenmedien, um sich dariiber Rechenschaft abzulegen, dass
ein globaler Umbruch im Gang ist. Man denke nur an Kriege, Terrorismus, Sexualmani-

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 583

pulationen, Klimaveridnderungen usw. Wenn man die lehramtlichen Aussagen der letzten
Jahrzehnte liest, hat man nicht den Eindruck, dass sie die «Zeichen der Zeit» erfasst ha-
ben, und diesem Nachweis widmet Hiinermann das lange II. Kapitel seines Buches (61—
167) «Die Sprache bischoflichen Lehrens und die Sprache der Theologie». Nicht nur
diese zwei sprachlichen Doménen werden erwihnt, sondern auch schlicht die Sprache des
Glaubens in Gebet, Bitte, Dank, und v.a. in der Erzdhlung. Das Lehramt verkiindet den
Glauben, die Theologie studiert ihn, der Glidubige bekennt ihn. Diese drei sind aufeinan-
der verwiesen. Die Theologie spricht nicht die Glaubens- und Bekenntnis-Sprache, son-
dern eine auf die Glaubenssprache bezogene Metasprache. Das Lehramt hat leider oft
«totalitdren» Tendenzen (so Hiinermann) nachgegeben, statt sich im Dialog zu tiben.

Das Konzil hat Abschied genommen von der nur lehrenden und der nur hérenden Kir-
che, das ganze Volk Gottes ist Subjekt «als Korperschaft, als Leib Christi, konstituiert
durch den Glauben, besiegelt durch die Taufe, ...betraut mit der Fortsetzung der Sendung
Jesu Christi» (zitiert wieder aus dem Aufsatz im Goérres-Bericht). Dann wird auch die
Kirche als Ganze herausgefordert. Man kann nicht mehr nur, wie Johannes Paul II., von
den «Siinden der Sohne und Tochter der Kirche» (nie hat er die Viter oder gar die Miitter
der Kirche erwihnt) sprechen. Man muss ganz ehrlich die strukturellen Stinden der Kirche
benennen, etwa die Vertuschungsstrategie, die Hochstilisierung bzw. Sakralisierung des
kirchlichen Apparates, das Verweigern einer Antwort auf hochbrisante Anfragen an den
Papst z.B. von Seiten des dgyptischen Jesuiten Henri Boulad anno 2007. Wenn man be-
denkt, welche Fesseln sich die Kirche mit den beiden Dogmen von 1870 bis heute aufer-
legt hat, darf man die von Hans Kiing diesbeziiglich aufgeworfenen Fragen, die ihn seinen
Lehrstuhl gekostet haben, ruhig wieder auf den Tisch legen. Eine Vielzahl von Problemen
werden weiterhin «binnentheologisch» auf die lange Bank geschoben oder in einem anti-
quierten Stil abgehandelt.

Aber das Buch handelt ja nicht primér von Glaubensinhalten, sondern von deren sprach-
licher Form. Und da hat die Sprachwissenschaft in den letzten hundert Jahren gewaltige
Fortschritte gemacht, um das Wesen und die Wirkung der Sprache zu ergriinden. Ich habe
schon vor tiber 60 Jahren anhand der Dialektologie gelemt, dass es Sprache als «Aus-
druck» und als «Mitteilung» gibt, und dann kam die Entdeckung von Wilhelm von Hum-
boldt vor Augen, wonach jede Sprache ein Weltbild widerspiegelt. Wer sein Sprachgefiihl
etwas scharft, entdeckt bald die Verlogenheit in der Sprache der Politik, der Gesellschaft,
der Kirche. Hiinermann untersucht sorgfiltig die Sprache des Magisteriums vom apos-
tolischen Zeugnis bis zum Konzil von Trient, dann bis zum Vatikanum I, und schliesslich
bis zum Vatikanum II bzw. bis heute.

Die sprachphilosophischen Einsichten, die Hiinermann beriicksichtigt, sind relativ neu,
sie beruhen letzlich auf Kants Transzendentalphilosphie, wo gefragt wird, unter welchen
Bedingungen gegenstindliches Erkennen tiberhaupt erst méglich ist. Bis dahin ging man
«naiverweise» (und verstdndlicherweise) davon aus, der Mensch habe stets die Moglich-
keit, das ithm vorliegende Denkobjet (den «Gegenstand») unmittelbar zu erfassen. Jetzt
denkt man dariiber nach, unter welchen allgemein-notwendigen Bedingungen das méglich
sein konnte. «Transzendental» meint also die «Bedingungen der Moglichkeit», «transzen-
dent» ist nach wie vor das, was die Erfahrung tibersteigt.

Wenn auch das Schwergewicht auf der Sprache des Magisteriums liegt, so zeigt er doch
deutlich die Aufgsabe der wissenschaftlichen Theologie: Sie muss aufmerksam die geisti-
ge und allgemein-kulturelle Entwicklung verfolgen und auf neue Herausforderungen re-
agieren und so dem Lehramt die Unterlagen liefern fiir seine Stellungnahmen. Die lange
Zeit verlangte Unterwerfung der Forschung — zum Vorneherein — unter das Lehramt und

SZRKG, 110 (2016)



584 Rezensionen — Comptes rendus

die Anpassung der Resultate an den «Geist» des Lehramts widerspricht der Aufgabe der
Theologie, die eine kritische (das heisst «unterscheidende») Instanz sein muss.

Die Differenzierung und Ausweitung des Begriffs «Lehramt» wirkt erniichternd: Es
gibt das ausserordentliche und das ordentliche, und es hat fleissig definiert und kontrol-
liert und beurteilt und verurteilt. Ein anderer binnenkirchlicher Umgang und eine entspre-
chende Sprache stehen vielfach noch aus. Natiirlich hat Hiinermann auch Papst Franziskus
im Blick, auf den sich alle Hoffnung richtet — er hat die pastorale Ausrichtung des Konzils
verstanden. Leider haben seine zwei Vorgidngerpdpste noch einige Weichen (Bischofser-
nennungen, Diskussionsverbote usw.) gestellt, die ein gedeihliches Weiterschreiten der
Kirche hemmen. Das Problem der Flut von tbereilten Selig- und Heiligsprechungen hat
Hiinermann nicht angeschnitten.

Bermerkenswert ist tibrigens der Anlass zu diesem Buch: eine «akute Notlage», nim-
lich «der rapide Vertrauensverlust in die Autoritdten der Kirche», was sich u.a. in der aus-
bleibenden «Rezeption» ihrer Erlasse zeigt. Erwihnt sei nur das «Credo des Gottesvol-
kes» vom 30. Juni 1968, das ein einsames Privat-Credo des Hauptverfasssers, Jacques
Maritain, und der Uberarbeiters, Papst Paul V1., blieb.

Peter Hiinermann aber verfillt nicht ins Jammern oder Anklagen, sondern verfasst ein
zukunftsweisendes Buch. Die geschichtliche Kirche wird menschlich, sie ist kein starres
System. Hiinermann spricht vom «Pilgerweg des Glaubens», der von Niichternheit und
Hoffnung begleitet ist.

Freiburg Schweiz Iso Baumer

David Blackbourn, Landschafien der deutschen Geschichte. Aufsdtze zum 19. und 20.
Jahrhundert, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2016, 392 S., geb.

Das Bild der deutschen Geschichte im 19. Jahrhundert wird seit geraumer Zeit maf3geb-
lich von in den USA lehrenden Historikern geprigt. Uber die letzten vier Jahrzehnte hin-
weg sind es Biicher und Aufsitze unter anderem von Margaret Anderson, Roger Chicke-
ring, James Retallack, Jim Sheehan und Helmut Walser Smith gewesen, welche die Dis-
kussion vor allem iiber die Geschichte des Kaiserreichs von 1871 bis 1918 vorangetrieben
haben. Zu diesem Kreis zidhlt auch der heute an der Vanderbilt University in Nashville
(Tennessee) lehrende Historiker David Blackbourn. Mit seinem 1993 erschienen Buch
iiber die Marienerscheinungen in dem saarldndischen Bergarbeiterdorf Marpingen im Jahr
1876 — auf dem Hohepunkt des von Bismarck und den Liberalen gegen die katholische
Kirche gefithrten Kulturkampfes — hat Blackbourn die deutsche und europiische Reli-
gionsgeschichte des 19. Jahrhunderts revolutioniert. Mit «Marpingen» wurde der Ab-
schied von einem missverstandenen, einlinigen Sikularisierungparadigma eingeldutet,
wurde die Deutungskultur des ultramontanen Katholizismus von innen heraus rekon-
struiert, seine geschlechtergeschichtliche Dynamik herausgestellt und die Vielschichtig-
keit katholischer Frommigkeit zwischen Versuchen klerikaler Kontrolle und Mobi-
lisierung der Laien akzentuiert. «Marpingen» offnete die Tiir fiir jene Welle kultur-
historischer Arbeiten zur Massenreligiositdt im 19. und 20. Jahrhundert, die unser Ver-
stindnis der Religionsgeschichte der Moderne in den letzten 20 Jahren so fundamental
erweitert haben.

Umso willkommener ist nun eine Sammlung der wichtigsten Aufsitze, die Blackbourn
in den letzten 30 Jahren zu Themen der deutschen Geschichte im «langen» 19. Jahr-
hundert vorgelegt hat. Im Zentrum und am Beginn steht dabei eine Reihe von Aufsitzen

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 585

zu Marpingen selbst und zu seinem wichtigsten Kontext, den divergierenden Vor-
stellungen von Liberalen und Katholiken tiber den Sinn und die Grenzen des Fortschritts.
In diesem Zusammenhang findet sich auch ein Text, in dem Blackbourn bereits 1981 auf
den manifesten Antisemitismus und die Rolle antisemitischer Stereotypen in der Zent-
rumspartei aufmerksam gemacht hat, ein Thema das Olaf Blaschke und Urs Altermatt spé-
ter in unterschiedlicher Weise aufnahmen. Doch Blackbourn hat nicht nur im Feld der Re-
ligionsgeschichte innovative Ideen und Texte vorgelegt. In der zweiten Sektion des
Bandes finden sich zwei Texte aus den 1980er Jahren, in denen Blackbourn das Konzept
einer Kulturgeschichte der Politik erprobt, das andere Historiker dann knapp zwanzig
Jahre spiter programmtisch entfaltet haben. Der erste dieser beiden Texte fragt nach der
Form und der Représentation des Politikers als eines Demagogen seit der Mitte des 19.
Jahrhunderts. Dabei wirft Blackbourn nicht nur Fragen auf, die auf die Probleme der
Weimarer Republik vorausweisen, sondern skizziert zugleich mit lockerer Hand einige
Kernbestandteile eines Bildes vom Politiker im Kaiserreich. Der zweite Text analysiert
die Verwendung der Bithnenmetapher in Diskursen der deutschen Politik von 1848 bis
1933 und schafft damit eine wichtige Voraussetzung flir die Analyse dessen, was heute die
«performative Seite» des Politischen genannt wird.

In den Aufsitzen des dritten Teils entwickelt Blackbourn das, was er im Zusammen-
hang einer Annual Lecture im DHI London einst den «sense of place» genannt hat. In
wiederum innovativer Weise entsteht hier das Programm einer Kultur- und Umwelt-
geschichte der Landschaft und des Raumes im Wechselspiel von imaginierter Natiirlich-
keit und realer Zéhmung und Denaturierung von Auen, Flussldufen und Moorland-
schaften. Gerade der deutsche Osten war, so argumentiert Blackbourn, eine Projektions-
flache widerspriichlicher Zuschreibungen, die zwischen dem Beruf der Deutschen zur Be-
wahrung der Natur und der Notwendigkeit einer infrastrukturellen ErschlieBung os-
zillierten, Widerspriiche, die auch die Vorstellungen der NS-Planer in der Zeit seit 1933
bestimmten. Von der Wiederentdeckung des Raumes als Dimension der Geschichte war es
nur kleiner Schritt zur Erweiterung des Blicks tiber die Grenzen des Nationalstaats hin-
weg. Und auch in diesem Feld, der transnationalen Erweiterung der deutschen Geschichte
hin zur Globalgeschichte, hat Blackbourn einige wegweisende Uberlegungen vorgestellt,
die im vierten Teil des Bandes dokumentiert sind. Einige kiirzere Texte zu Fragen der Pe-
riodisierung und zur andauernden Akzentverschiebung der Forschung vom 19. Jahrhun-
dert hinein in die Zeitgeschichte des 20. Jahrhunderts beschlielen den Band.

Die meisten Historiker wiirden sich freuen, wenn sie in einem Forschungsfeld Beitrige
hitten, die in innovativer und malstabsetzender Weise lang anhaltende Resonanz er-
zeugen. David Blackbourn ist dies in nicht weniger als vier distinkten Feldern der neueren
deutschen Geschichte gelungen. Doch in gewisser Hinsicht bleibt zumindest in der Sicht
des Rezensenten seine durch «Marpingen» angestoBene Revision des Blicks auf katho-
lische Frommigkeit die wichtigste und nachhaltigste Innovation. Denn damit verband sich
nicht nur eine nachhaltige Verdnderung unseres Geschichtsbildes, sondern auch der Ge-
schichtswissenschaft. SchlieBlich hat die nationalprotestantische Grundierung der deut-
schen Historikerzunft weit iiber die Zdsur des Jahres 1945 hinausgewirkt, in personeller
wie in intellektueller Hinsicht. Immerhin gehorte Friedrich Meinecke auch nach 1945 zu
jenen, die am Wiederaufbau einer demokratischen Geschichtswissenschaft beteiligt wa-
ren. Doch im Jahr 1901, im Kontext des «Fall Spahn» — der kulturkampfartigen Kontro-
verse um die Berufung des katholischen Historikers Martin Spahn auf einen Lehrstuhl an
der «Reichsunversitit» Strassburg — schrieb Meinecke an einen Kollegen: «Katholische
Geschichtsprofessoren sind und bleiben doch eine Monstrositit.» (S. 40) Es ist auch und
nicht zuletzt diese Welt der nationalprotestantischen Fundierung der Geschichtswissen-

SZRKG, 110 (2016)



586 Rezensionen — Comptes rendus

schaft, die ein Erbe des Historismus war und mit dem Kulturkampf auch eine institutio-
nelle Verankerung fand, die wir mit den Arbeiten von David Blackbourn zum 19. Jahr-
hundert hinter uns gelassen haben.

Sheffield Benjamin Ziemann

Frank Hinkelmann, Kirchen, Freikirchen und christliche Gemeinschaften in Osterreich:
Handbuch der Konfessionskunde, Wien/Kéln/Weimar, Bohlau 2016, 567 S.

Frank Hinkelmann verdffentlicht mit «Kirchen, Freikirchen und christliche Gemeinschaf-
ten in Osterreich» ein Handbuch der Konfessionskunde. Es ist die zweite, grundlegend
iiberarbeitete und erweiterte Auflage seines 2009 erschienenen Handbuches und gibt
einen Uberblick zu den in Osterreich bestehenden {iber 60 Kirchen und christlichen Ge-
meinschaften. Diese Zusammenstellung ist fiir den sterreichischen Bereich einmalig
(vgl. 23). Das Buch ist ordentlich gebunden, weist ein Lesebdndchen auf und prisentiert
den gesamten Inhalt auf 567 Seiten.

Positiv fillt gleich auf der ersten Seite des Vorwortes auf (vgl. 13), dass Frank Hinkel-
mann offenlegt, aus welcher konfessionellen Perspektive er schreibt. Da er der evangeli-
kalen Bewegung verbunden ist, «ist dieses Buch aus einer evangelisch-evangelikalen Per-
spektive geschrieben.» (13) Das bedeutet aber nicht, dass sich der Autor nicht der Objek-
tivitit verpflichtet weil}; nur ist er sich bewusst, dass sich diese nie ganz erreichen lisst.

Im evangelikalen Bereich ist Frank Hinkelmann kein unbekannter. Er arbeitet als eh-
renamtlicher Pfarrer in der Evangelischen Kirche in Osterreich (Evangelische Pfarrge-
meinde A. u. H.B. Melk-Scheibbs) und ist Préisident der Européischen Evangelischen Al-
lianz.

Das Handbuch bietet nach dem Inhaltsverzeichnis und einem Vorwort eine Definition
wichtiger Begriffe. Das ist hilfreich und macht gleichzeitig klar, in welcher Bedeutung —
wo es mehrere Bedeutungen gibt — Hinkelmann den jeweiligen Begriff verwendet. Nach
der Einleitung stellt der Autor das breite Spektrum der verschiedenen Kirchen, Frei-
kirchen und christlichen Gemeinschaften dar: die orthodoxen Kirchen, die katholischen
Kirchen, die staatlich anerkannten protestantischen Religionsgemeinschaften, die protes-
tantischen, staatlich eingetragenen religiosen Bekenntnisgemeinschaften, weitere protes-
tantische Gemeinschaften und Gemeindebewegungen, unabhingige Gemeinden und Ge-
meinschaften fremder Herkunft und Sprache und {iberkonfessionelle Bewegungen. Es
folgt ein Kapitel zur eingesehenen Literatur, gefolgt von einem Anhang und dem Ver-
zeichnis und Register.

Eine Konfessionskunde hat die Aufgabe, die einzelnen Kirchen und ihre Geschichte,
Lehre und ihren Glaubensvollzug méglichst objektiv darzustellen. Hinkelmann ordnet sei-
ne Prisentation nach den drei in einem solchen Buch gebriuchlichen Hauptgruppen: die
katholischen Kirchen, die orthodoxen Kirchen (byzantinisch-orthodoxe Kirche und orien-
talisch-orthodoxe Kirchen) und die protestantischen Kirchen und kirchlichen Gemein-
schaften. Innerhalb einer Konfession verwendet er eine Gliederung nach Untergruppen:
Kirchen, Freikirchen und christliche Gemeinschaften. Nicht behandelt werden christliche
Sondergemeinschaften, die hdufig auch «Sekten» genannt werden. Sie sind nicht Teil der
okumenischen Bewegung und gehdren daher auch nicht in ein Handbuch der Konfessi-
onskunde. Hinkelmann handelt hier folgerichtig, sie nicht aufzunehmen.

Wie der Autor selbst schreibt, mochte sein Buch «keine umfassende Abhandlung jeder
christlichen Konfession bieten» (23). Damit nimmt Hinkelmann vor allem auf die eher

SZRKG, 110 (2016)



Rezensionen — Comptes rendus 587

knappe Darstellung der klassischen Kirchen Bezug. Fiir diese gibt es bereits «zahlreiche
hervorragende und ausfiithrliche Monographien» (23).

Interessant ist die Entscheidung des Autors, nicht die offiziellen Zahlen der Mitglieder
zu nennen, sondern die realen Zahlen der Gottesdienstbesucher (vgl. 24). Sie bilden ge-
nauer ab, wie viele Menschen eine Kirche oder Gruppe erreicht, weshalb diese Vorgangs-
weise gerechtfertigt ist. Als Beispiel nennt Hinkelmann den Umstand, dass zwar die klas-
sischen Kirchen recht hohe Mitgliederzahlen aufweisen, aber meistens nur einen geringen
Gottesdienstbesuch. Bei Freikirchen ist dies hdufig umgekehrt. Da sie nur Erwachsene
zdhlen (und zum Beispiel keine Kinder), liegt die Zahl der Gottesdienstteilnehmer tatsidch-
lich um das Doppelte oder Dreifache hoher.

Hilfreich ist die Liste der verschiedenen Veroftentlichungen zur Konfessionskunde am
Ende der Einleitung. Hier bietet der Autor zu jedem Eintrag eine kurze Beurteilung in ein
bis zwei Sitzen und die Angabe, aus welcher konfessionellen Sicht die Darstellung ver-
fasst ist. Beriicksichtigt werden nicht nur Biicher zur Konfessionskunde, sondern auch
Publikationen, die {ber die christlichen Kirchen hinausgehen und «Sekten» und religidse
Sondergemeinschaften einbeziehen. Hilfreiche Internetlinks zu den wichtigsten Informa-
tionsseiten zum Thema im deutschsprachigen Raum sowie die wichtigsten Fachlexika
runden die Liste ab.

Die Darstellung der einzelnen Gruppierungen umfasst ein «Kurz und biindig», in dem
die wichtigsten Fakten zusammengestellt sind. So ldsst sich ein rascher Uberblick gewin-
nen. Es folgt je nach Moglichkeit die Geschichte und die Lehre der jeweiligen Gruppie-
rung. Haufig runden die Einzeldarstellung Literaturangaben und Internetlinks ab.

Uberraschend erscheint die Aufnahme der Neuapostolischen Kirche in die Konfessi-
onskunde. Sie unterscheidet sich durch fundamentale Sonderlehren und zusitzliche Offen-
barungen iiber die Bibel hinaus von den Kirchen, Freikirchen und christlichen Gemein-
schaften. Dass auch die Sieben-Tags-Adventisten aufgenommen sind, begriindet Hinkel-
mann damit, dass sie in Deutschland seit 2015 durch die VELKD bereits zu den Freikir-
chen gezihlt wird.

Eine hilfreiche Idee ist, wichtige Texte und Dokumente einzelner Kirchen, Freikirchen
und tiberkonfessioneller Bewegungen im Anhang abzudrucken. «Diese Quellen sollen es
dem interessierten Leser ermoglichen, sich selbst ein Urteil tiber die einzelnen Kirchen
und Gemeinschaften zu bilden und auch theologische, rechtliche und strukturelle Positio-
nen zu vergleichen.» (24)

Das Handbuch ist eine gute Quelle fiir alle, die sich iiber einzelne christliche Kirchen
und Gruppierungen informieren wollen. Fiir eine vertiefende Auseinandersetzung bietet
die Darstellung, soweit verfligbar, weiterfiihrende Literaturangaben und Internetlinks.
Diese konnen auch hilfreich sein, um aktuelle Zahlenangaben zu erhalten. Denn manche
sind bereits bei der Drucklegung, was unvermeidlich ist, veraltet. Fiir eine Ubersicht iiber
die christliche Vielfalt in Osterreich ist das Handbuch ein empfehlenswertes Werk, und
weite Verbreitung ist ihm zu wiinschen.

Innsbruck Markus Schmidt

SZRKG, 110 (2016)






	Rezensionen = Comptes rendus

